
274 Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

um andere zu entlasten. Der Tod wird damit in ambivalenter Weise subjektiviert,

wie im nächsten Abschnitt diskutiert wird.

5.3 Die ambivalente Subjektivierung des Todes

Stand bei den Death-Emanzipationsbewegungen der 1970er Jahre vor allem noch

der Widerstand gegen medizinische und staatliche Bevormundung im Fokus, dem

die Forderung nach einer höheren Selbstbestimmung folgte, so ist der Anlass, sich

im Japan des 21. Jahrhunderts mit dem eigenen Ableben zu beschäftigen und sich

um ein »dem selbst treues Ableben« (jibunrashii shi) sowie eine »dem selbst treue Be-

stattung« (jibunrashii sōgi) zu bemühen, der Rückgang familiärer und gesellschaftli-

cher Ressourcen, sich um einen zu kümmern und die daraus abgeleitete Inpflicht-

nahme der Einzelnen, dies selbst zu organisieren. Daraus ergibt sich die ambiva-

lente Subjektivierung, dass also einerseits mehr Selbstbestimmung in Bezug auf

das Sterben möglich geworden ist, aber zugleich das Individuum für sein eigenes

Ableben verantwortlich gemacht wird. Ebenso wie das von Bröckling beschriebene

»unternehmerischeSelbst« ist auchdas shūkatsu-Selbst in einer permanentenOszil-

lation zwischen Selbstbestimmungund Selbstverantwortung, zwischenAutonomie

und Beherrschtwerden gefangen.

Damit zeigt sich, dass die Entwicklungen in Japan mit denen in Deutschland

vergleichbar sind. Hubert Knoblauch und Arnold Zingerle sprechen in der Einlei-

tung zu ihrem 2005 erschienenen Buch »Thanatosoziologie. Tod, Hospiz und die

Institutionalisierung des Sterbens« von der ersten Art von Subjektivierung.2 Sub-

jektiviert werde laut Knoblauch und Zingerle der Tod in dem Sinne, dass die De-

finitionen darüber, wie das Sterben abläuft und was der Tod ist, nicht mehr nur

denExperten (medizinischer und religiöser Professionen) überlassenwird, sondern

immer mehr Stimmen aus der persönlichen, laienhaften Erfahrung (des Todes An-

gehöriger) am Diskurs partizipieren, aber auch im Rahmen populärreligiöser und

psychologischer Ratgeber zu einer ArsMoriendi der Todwieder vomSubjekt »ange-

eignet«wird: »DemTodwirddasSchreckliche,FürchterlicheundAngsteinflössende

[sic!] genommen, das er nach wie vor (auch und gerade in Folge der Möglichkeiten

der ›Gerätemedizin‹) hat« (Knoblauch/Zingerle 2005: 19). Dabei bestreiten Knob-

lauch/Zingerle nicht, dass »die vielfältigen Aspekte des professionellen Diskurses

2 Im Gegensatz zum Subjektivierungsbegriff der Gouvernementalitätsforschung verstehen

Knoblauch und Zingerle Subjektivierung als eine Art Individualisierung, die im Gegensatz

zu Expertentum steht (vgl. Individualisierungsthese von Anthony Giddens, Knoblauch 2011:

38ff). Weiterhin steht Subjektivierung bei ihnen auch für das Gegenteil von Objektivierung –

also im Sinne der Befreiung von Fremdregulierung. Dies meint aber geradezu das Gegenteil

der Konzeption einer Einnahme von Subjektpositionen wie bei Bröckling.

https://doi.org/10.14361/9783839467411-024 - am 13.02.2026, 15:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467411-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Diskussion 275

um den Tod weiterhin von Experten verwaltet werden. In Kontrast, ja Opposition

zu dieser professionellen Kompartmentalisierung von Tod und Sterben stellt sich

jedoch besonders die neue Form der subjektiven Aneignung des Todes ein, die als

Todesbewusstheit bezeichnet werden kann« (ebd. 25) In gewissem Sinne kann auch

shūkatsu als eine solche Form neuer Todesbewusstheit angesehen werden, die neue

Sprecher*innen jenseits von Ärzten und Pflegekräften produziert. Die shūkatsu-Be-

rater*innen partizipieren als neue »Expert*innen des guten Sterbens« ebenso am

Diskurswie sie einNachdenken und Sprechen über den Tod und das Sterben bei In-

dividuen anregen wollen. Sie tragen damit zu einer Ökonomisierung des Sterbens

bei, in die auch Kosten-Nutzen-Rechnungenmit einbezogen werden.

Da die Menschen in industrialisierten Gesellschaften immer länger leben und

der frühzeitige Tod immer weniger eine Rolle spielt, hat sich inzwischen eine Ge-

neration von Hochaltrigen herausgebildet, die an die natürliche Grenze des Lebens

stoßen und den Tod deshalb nicht mehr verdrängen können (wie es etwa in der Ju-

gend und immittleren Alter noch möglich und üblich ist). Knoblauch und Zingerle

spekulieren, dass sich dadurch womöglich die neue Todesbewusstheit als eine neue

Lebensphase etabliert:

»Die Todesbewusstheit, so könnte man die abschließende Spekulation deswegen

weiter treiben, könnte ein Topos sein, der eine neue generationelle Lebensphase

in der Öffentlichkeit verankert, die für immer mehr Menschen (die immer älter

werden) im Lebenslauf erwartet werden kann und sich neben das ›aktive Alter‹

stellt.« (Knoblauch/Zingerle 2005: 26)

Dies würde bedeuten, dass das »dritte«, »junge Alter« als »aktives Alter« und das

»vierte«, »abhängige Alter« als die Lebensphase des Todesbewusstseins verstanden

wird.Zugespitzt handelt es sichhierumein »Vorsterbealter«.Mit zunehmenderAb-

hängigkeit und abnehmenden geistig-kognitiven Fähigkeiten im hohen Alter sei es

jedoch, so zumindest das Postulat nicht nur im Rahmen der shūkatsu-Praxis, im-

mer schwieriger, sich distanziert, rational und effektiv auf das eigene Sterben vor-

zubereiten – sowohl auf seelsorgerischer als auch auf finanziell-organisatorischer

Ebene. Vor diesem Hintergrund rückt das shūkatsu-Programm das dritte Alter als

diejenige Phase in den Fokus, in der die Auseinandersetzung mit den Effekten der

eigenen Abhängigkeit im vierten Alter stattfindet und präventiv organisiert wer-

den muss. Das Modell-Subjekt, das dabei etabliert wird, kann in den Begriffen von

Knoblauch und Zingerle als »Sterberolle« verstanden werden:

»Sterbende […] haben ebenfalls Pflichten und es werden ihnen Rollenerwartun-

gen zugewiesen, die sich systematisch von denen Kranker unterscheiden. Diese

Rolle ist, wie jede andere auch, durch Wechselseitigkeit gekennzeichnet: Erwar-

tungen, Rechte und Pflichte [sic!] sind Teil von ›Pakten‹, Aushandlungen und Kon-

https://doi.org/10.14361/9783839467411-024 - am 13.02.2026, 15:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467411-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


276 Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

ventionen zwischen sterbenden Patienten und Pflegepersonal – auch wenn die

Sterberolle letztlich institutionell zugeschrieben wird. Zu dieser Rolle gehören

letzte Wünsche, die Minimierung medizinischer und pflegerischer Zumutungen

und die Vermeidung unnötiger Symptome. Hauptakteure dieser Rolle sind, ne-

ben den Sterbenden und den Angehörigen, nicht mehr die Ärzte, sondern Pfle-

gekräfte. Zwischen diesen Parteien bilden sich Verhaltensmuster aus, die nur im

Falle des ›schlechten‹, also vom Patienten aus widerwilligen Sterbens zu Proble-

men führen. Das gute Sterben lebt dabei schon von Praktiken und Leitbildern,

wie sie der Todesbewusstheit entstammen: Bewusstheit, Vorbereitetsein und Ge-

fasstheit sind Anforderungen an die Rollenträger, mögliche Schmerzfreiheit und

Achtung der Person sowie ihrer sozialen und kommunikativen Angebote an die

Betroffenen […]. Dazu kommt eine zeitliche Orientierung: Das Arbeitspersonal

scheint einem Ideal des ›Kurz-und gut-Sterbens‹ zu folgen, das von einem zwei-

ten gebrochen wird: dem ›Lang-und arbeitsam-Sterben‹.« (Knoblauch/Zingerle

2005: 22)

Diese normativen Vorstellungen finden sich in meinen Interviews unter dem

Schlagwort »quicklebendig leben und dann tot umfallen« (pin pin korori) ebenso

wieder wie in den dystopischen Filmbeispielen eines »sozialverträglichen Able-

bens japanischer Spielart«, die in Abschnitt 4.4.9 besprochen wurden. Das Ziel

von shūkatsu könnte vor diesem Hintergrund so verstanden werden, dass sich die

Individuen über die Auseinandersetzung mit den Konsequenzen, die ihr Sterben

für ihre Familie, die Gesellschaft und die sie bei ihrem Sterben begleitenden Pflege-

kräfte hat, ihrer im Rahmen der Sterberolle anzunehmenden Rechte und Pflichten

bewusst werden und die notwendigen präventiven Vorkehrungen treffen, um die

Effekte ihrer Abhängigkeit im vierten Alter für die Überlebenden zu kontrollieren

und zuminimieren.

Auf die andere Seite der Subjektivierung geht Werner Schneider (im selben

Band von Knoblauch und Zingerle) genauer ein. Er betrachtet die gesellschaftliche

Art und Weise, wie über den Tod gesprochen wird, unter dem Aspekt der Fou-

caultschen Bio-Macht und Gouvernementalität. Im modernen, medikalisierten,

auf Krankheits- und damit Todesvermeidung ausgerichteten Sterben könne »der

moderne Tote […] in seinem – ›sinn-losen‹ – Tot-Sein nur noch etwasmitteilen, was

als physiologische Botschaft der möglichen Vermeidbarkeit des je eigenen Todes

der Weiterlebenden dienlich scheint« (Schneider 2005: 62–64, Hervorh.i.O.). Der

Tod werde seiner »kollektiv verbindlichen, transzendenten Sinngewissheiten«,

die er in der religiösen Verhandlung noch hatte, enthoben und in dem Sinne sub-

jektiviert, als die Sinnbearbeitung den Hinterbliebenen allein überlassen bleibe

(ebd. 64). Zudem werde seine Bewältigung in die rationalen und professionali-

sierten »institutionalisierten Nischen der wissenschaftlichen Spezialdisziplinen

geschoben« (ebd.), was Schneider auf den Begriff der »Sterbeverwaltungs- und

Todesbewältigungsgesellschaft« (ebd. 72) zuspitzt. Schneider diskutiert darauf-

https://doi.org/10.14361/9783839467411-024 - am 13.02.2026, 15:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467411-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Diskussion 277

hin die Patientenverfügung als eine Vergegenständlichung einer bürokratischen

Wissensordnung, die das Verhältnis zwischen Arzt und Patient, Patient und Ge-

sellschaft sowie Patient und Recht auf Leben/Tod auf eine spezifische Weise neu

ordnet. Anhand eines Ratgebers zur Patientenverfügung macht er den normativen

Deutungszusammenhang deutlich, in dem »Selbstbestimmung, Autonomie und

Rationalität der Lebensführung« mit einer »Verantwortlichkeit gegenüber den

(konkreten und anonymen) Anderen« (ebd. 75) verknüpft werden:

»Das […] selbstbestimmte und deshalb würdige Sterben, der damit verheißene

gute, gut ›organisierte‹ Tod entspricht dieser Rhetorik zufolge der guten Lebens-

führung – der jederzeit präsenten und in die Zukunft reichenden Sorge um sich

selbst und um seine Nächsten, um seine soziale Mitwelt: Indem man Verantwor-

tung für sich selbst übernimmt, übernimmt man Verantwortung für die soziale

Gemeinschaft, die Selbst-Sorge entlastet die Gemeinschaft der Anderen von der

verantwortungsvollen Sorge für den Anderen.« (Schneider 2005: 73)

Selbstbestimmung erscheint hier nicht mehr als Option, sondern wird zu ei-

ner wahrzunehmenden Pflicht für die Individuen, die die Entscheidungen am

Lebensende – im Falle von Patientenverfügungen etwa die Entscheidung gegen

eine Lebensverlängerung, also für den Tod – in die Verantwortung des Sterbenden

verschiebt.DamitwirddenAnderen (Angehörigen,Pflegekräften,Ärzten,Kranken-

kassen, Anwälten, Gerichten, vgl. Schneider 2005: 74) die Belastung abgenommen,

die von schwierigen Entscheidungen ausgeht. Diese Belastung wird nunmehr als

unzumutbar angesehen und dementsprechend gilt es als persönliches Scheitern,

den Anderen eine solche Bürde zuzumuten. Diese Anrufung ist universell in dem

Sinne, als sich jede*r als »in der Zukunft zu Sterbende/r« (ebd.) verstehen soll, auch

und insbesondere wenn die Auseinandersetzung mit dieser Grenzfrage des Lebens

zu einem Zeitpunkt geschieht, in dem die Person gesund und munter ist. Auch

wenn in Japan Patientenverfügungen noch keine juristische Verankerung haben, so

findet sich die Aufforderung zur präventiven Selbst-Sorge um der Anderen willen

lautstark im shūkatsu-Diskurs wieder. Sowohl in Bezug auf die Universalität der

Anrufung (jede*r ist angesprochen) als auch in Bezug auf die Inpflichtnahme des

Individuums deckt sich das shūkatsu-Modell-Subjekt mit der Analyse Schneiders

zu den subjektivierenden Effekten der Patientenverfügung in Deutschland. »Die

bloße Existenz eines Formulars«, so Schneider (2005: 74, Hervorh.i.O.), fordere »jeden

dazu auf, sich selbst zu befragen zu seinem zukünftigen Sterben und damit sich

bereits heute im Gesellschaftsgefüge ›verantwortungsvoll‹ zu positionieren«. Auch

bei shūkatsu fordert die bloße Existenz des Begriffs, der Zeitschriften, Veranstal-

tungen und der gesamten Industrie die Individuen auf, sich dazu zu positionieren,

egal ob dies nun ablehnend oder annehmend erfolgt, und die Konsequenzen dieser

Entscheidung selbst zu verantworten.

https://doi.org/10.14361/9783839467411-024 - am 13.02.2026, 15:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467411-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


278 Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

Durch die präventive Praxis erscheint der Tod laut Schneider als »gesicherter

Tod«, insofern er bürokratisch und vertragsmäßig gesichert ist und Lebensunsi-

cherheiten bereits im Diesseits auflöst (ebd. 74). Den Subjekten werde durch Pa-

tientenverfügungen ein »Willen zum Willen« unterstellt: wenn Selbstbestimmung

auch am Lebensende über einen Vertrag möglich ist, dann soll er auch gewollt wer-

den (ebd. 77). Dabei ist die Patientenverfügung nur eine Vergegenständlichung ei-

ner ›Selbst-Sorge‹ um das eigene Sterben im Diesseits:

»Wie wollen wir ›gestorben werden‹? Mit dieser Frage tritt in unser Bewusstsein

als gesellschaftliche Vorgabe an jeden Lebenden immer mehr das Projekt, das ei-

gene Lebensende zu organisieren, es selbstbestimmt zu planen, zu organisieren,

zu gestalten, d.h. umfassend vorzusorgen.

Somit erscheinen ›das Sterben‹, ›der Tod‹ keinesfalls mehr einfach als im Leben

weitgehend zu ignorierender, zwangsläufiger Endpunkt des Lebens. Und es ist

auch nicht mehr nur der (eine!) Tod als ›der Feind des Lebens‹, wie ihn die Mo-

derne als ›natürliche Gegebenheit‹ erst konstituiert hat, um ihn mit allen ihr zur

Verfügung stehenden Mitteln zu bekämpfen, ihn längstmöglich vom Leben fern-

zuhalten, indem sich ihm die modernen Institutionen der Lebenssicherung (von

der Medizin bis zum TÜV) entgegenstellen. Sondern das zu erwartende ›eigene

Sterben‹ gilt es nun als letzte Lebensphase ›selbstbestimmt‹ vorsorglich zu orga-

nisieren, zu planen und zu gestalten. Der zu antizipierende ›eigene Tod‹ ist von

jedem zu Lebzeiten hinsichtlich seiner möglichen Folgen für die Gemeinschaft

der (noch)Weiter-Lebenden zu bedenken; z.B. von der Pflegeversicherung bis hin

zur Patientenverfügung; von der Lebens- und Sterbeversicherung, die die nächs-

ten Angehörigen von den durch das eigene Ableben verursachten finanziellen

Belastungen möglichst freizuhalten sucht, bis hin zum Organspende-Ausweis,

der für die virtuelle ›Gemeinschaft‹ aller potenziellen Organspender und -emp-

fänger durch das Sterben des Einen die Chance zu einer besseren Lebensqualität

für den todkranken Anderen verheißt.« (Bührmann/Schneider 2008: 146–147)

Beim japanischen shūkatsu laufen all diese von Schneider aufgezählten Entschei-

dungenbezüglich des eigenenLebensendes zusammenundwerden zu einemeinzi-

gen Programm gebündelt.Was also in einzelnen Punkten in Deutschland ebenfalls

vorhanden ist, dafür erfanden Consultants in Japan ein eigenes Wort und ebneten

denWeg für eine ganze Industrie.

Die bereits oben bei Knoblauch/Zingerle erwähnte »Sterberolle« wird bei

Schneider als eine neue Subjektformation des Sterbenden konzipiert. Ihre Entspre-

chung findet sie im von mir beschriebenen shūkatsu-Modell-Subjekt. Es handele

sich bei dieser neuen Sterberolle um einen »bestimmten Typus von Sterbenden,

die […] über eine ›eigene‹ Biographie und kommunikative Kompetenzen verfü-

gen, um die eingeforderte Individuierung bis zum Ende zu vermitteln und eine

entsprechende ›individualisierte Individualität‹ noch im Sterben zu bewahren«

https://doi.org/10.14361/9783839467411-024 - am 13.02.2026, 15:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467411-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Diskussion 279

(Bührmann/Schneider 2008: 147). Die andere Seite der Medaille einer Verpflich-

tung des Selbst ist allerdings die Entpflichtung der Gemeinschaft. Die Konsequenz

einer gewollten Selbstbestimmung – gewollt, weil sie in den Bereich desMöglichen

gerückt wird und aus Verantwortung den Anderen gegenüber auch gewollt werden

soll – bedeutet daher auch eine Entsolidarisierung (ebd. 148).

5.4 Grenzen der vorliegenden Analyse

Abschließend sollen andieser Stelle noch einige blindeFleckenundkritischePunkte

reflektiert werden, bei denen die vorliegende Analyse an ihre Grenzen stößt.

Erstens betrifft dies die soziale und geographische Verortung der Interviewten.

Sämtliche vonmir befragtenNutzer*innen sind eher einer begütertenMittelschicht

zuzuordnen, sodass es sich um eine mittelschichtszentrierte Analyse handelt. Dies

ist wohl auch der Tatsache geschuldet, dass sich das shūkatsu-Programm – obwohl

es sich als allgemeine Anrufung an alle Japaner*innen präsentiert – letztlich wohl

an eine städtischeMittelschicht richtet unddiese sich dementsprechend eher davon

adressiert fühlt und auf meinen Interviewaufruf reagiert hat (vgl. Abschnitt 4.3.3).

Es hängt zweifelsohne auch mit dem methodischen Problem zusammen, dass der

Zugang zum Feld ausschließlich über mein persönliches Netzwerk erfolgte, also

über Bekannte aus Universitäten und Forschungsinstitutionen. Shūkatsu kann als

ein Aktivierungsprogramm gelesen werden, dass vor allem diejenigen erfolgreich

zu aktivieren in der Lage ist, die ohnehin bereits aktiv sind, etwa im Ehrenamt

oder in Altenklubs, oder die zumindest aktivierbar sind. Wie ist es allerdings mit

denjenigen, die weder aktiv noch aktivierbar sind? Darauf konnte auch die vorlie-

gende Analyse keine Antworten liefern. Es liegt nahe, dass sich unter diesen viele

sozial Benachteiligte finden dürften, die in weitaus geringerem Maße über die

Ressourcen verfügen, ein selbstbestimmtes Ableben zu haben, als die begüterte Ge-

sellschaftsschicht. Künftig müssten daher diese am unteren Rand der Gesellschaft

Befindlichen sichtbar gemacht werden, die die Narrative von den gesellschaftlichen

Normen und des als »normal« geltenden ja ebenso herausfordern, wie sie zugleich

benötigt werden, um diese Narrative zu festigen.3

3 Gemeint ist das Narrativ von der »Mittelschichtgesellschaft«, das in den 1970er Jahren ent-

stand unddemzufolge diemeisten Japaner*innen sich als Teil derMittelschicht fühlten. Dass

dies zum einen schon damals objektiv nicht der Fall war und auf statistischen Erhebungsfeh-

lern basierte und dass sich zum Anderen seit den 1990er Jahren durch die Deregulierung des

Arbeitsmarktes soziale Ungleichheiten verschärfen, hat die Japanforschung schon längst ge-

zeigt. Dennoch tendieren Forschungsarbeiten häufig noch zur Unsichtbarmachung von Klas-

senunterschieden und fokussieren sich auf eine städtische Mittelschicht. Man könnte hier

vielleicht von einem »methodologischen Klassismus« sprechen.

https://doi.org/10.14361/9783839467411-024 - am 13.02.2026, 15:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467411-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

