274

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

um andere zu entlasten. Der Tod wird damit in ambivalenter Weise subjektiviert,
wie im ndchsten Abschnitt diskutiert wird.

5.3 Die ambivalente Subjektivierung des Todes

Stand bei den Death- Emanzipationsbewegungen der 1970er Jahre vor allem noch
der Widerstand gegen medizinische und staatliche Bevormundung im Fokus, dem
die Forderung nach einer héheren Selbstbestimmung folgte, so ist der Anlass, sich
im Japan des 21. Jahrhunderts mit dem eigenen Ableben zu beschiftigen und sich
um ein »dem selbst treues Ableben« (jibunrashii shi) sowie eine »dem selbst treue Be-
stattung« (jibunrashii sogi) zu bemiihen, der Riickgang familidrer und gesellschaftli-
cher Ressourcen, sich um einen zu kiimmern und die daraus abgeleitete Inpflicht-
nahme der Einzelnen, dies selbst zu organisieren. Daraus ergibt sich die ambiva-
lente Subjektivierung, dass also einerseits mehr Selbstbestimmung in Bezug auf
das Sterben moglich geworden ist, aber zugleich das Individuum fiir sein eigenes
Ableben verantwortlich gemacht wird. Ebenso wie das von Brockling beschriebene
»unternehmerische Selbst«ist auch das shiikatsu-Selbst in einer permanenten Oszil-
lation zwischen Selbstbestimmung und Selbstverantwortung, zwischen Autonomie
und Beherrschtwerden gefangen.

Damit zeigt sich, dass die Entwicklungen in Japan mit denen in Deutschland
vergleichbar sind. Hubert Knoblauch und Arnold Zingerle sprechen in der Einlei-
tung zu ihrem 2005 erschienenen Buch »Thanatosoziologie. Tod, Hospiz und die
Institutionalisierung des Sterbens« von der ersten Art von Subjektivierung.* Sub-
jektiviert werde laut Knoblauch und Zingerle der Tod in dem Sinne, dass die De-
finitionen dariiber, wie das Sterben abliuft und was der Tod ist, nicht mehr nur
den Experten (medizinischer und religioser Professionen) iiberlassen wird, sondern
immer mehr Stimmen aus der persénlichen, laienhaften Erfahrung (des Todes An-
gehoriger) am Diskurs partizipieren, aber auch im Rahmen populirreligioser und
psychologischer Ratgeber zu einer Ars Moriendi der Tod wieder vom Subjekt »ange-
eignet« wird: »Dem Tod wird das Schreckliche, Fiirchterliche und Angsteinflossende
[sic!] genommen, das er nach wie vor (auch und gerade in Folge der Moglichkeiten
der >Geritemedizin< hat« (Knoblauch/Zingerle 2005: 19). Dabei bestreiten Knob-
lauch/Zingerle nicht, dass »die vielfiltigen Aspekte des professionellen Diskurses

2 Im Gegensatz zum Subjektivierungsbegriff der Gouvernementalititsforschung verstehen
Knoblauch und Zingerle Subjektivierung als eine Art Individualisierung, die im Gegensatz
zu Expertentum steht (vgl. Individualisierungsthese von Anthony Giddens, Knoblauch 2011:
38ff). Weiterhin steht Subjektivierung bei ihnen auch fiir das Gegenteil von Objektivierung —
also im Sinne der Befreiung von Fremdregulierung. Dies meint aber geradezu das Gegenteil
der Konzeption einer Einnahme von Subjektpositionen wie bei Brockling.

https://dol.org/10:14361/9783839467411-024 - am 12.02.2026, 15:01:11. Access


https://doi.org/10.14361/9783839467411-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Diskussion

um den Tod weiterhin von Experten verwaltet werden. In Kontrast, ja Opposition
zu dieser professionellen Kompartmentalisierung von Tod und Sterben stellt sich
jedoch besonders die neue Form der subjektiven Aneignung des Todes ein, die als
Todesbewusstheit bezeichnet werden kann« (ebd. 25) In gewissem Sinne kann auch
shitkatsu als eine solche Form neuer Todesbewusstheit angesehen werden, die neue
Sprecher*innen jenseits von Arzten und Pflegekriften produziert. Die shiikatsu- Be-
rater*innen partizipieren als neue »Expert“innen des guten Sterbens« ebenso am
Diskurs wie sie ein Nachdenken und Sprechen tiber den Tod und das Sterben bei In-
dividuen anregen wollen. Sie tragen damit zu einer Okonomisierung des Sterbens
bei, in die auch Kosten- Nutzen- Rechnungen mit einbezogen werden.

Da die Menschen in industrialisierten Gesellschaften immer linger leben und
der frithzeitige Tod immer weniger eine Rolle spielt, hat sich inzwischen eine Ge-
neration von Hochaltrigen herausgebildet, die an die natiirliche Grenze des Lebens
stofRen und den Tod deshalb nicht mehr verdringen konnen (wie es etwa in der Ju-
gend und im mittleren Alter noch méglich und tblich ist). Knoblauch und Zingerle
spekulieren, dass sich dadurch woméglich die neue Todesbewusstheit als eine neue
Lebensphase etabliert:

»Die Todesbewusstheit, so konnte man die abschliefSende Spekulation deswegen
weiter treiben, konnte ein Topos sein, der eine neue generationelle Lebensphase
in der Offentlichkeit verankert, die fiir immer mehr Menschen (die immer ilter
werden) im Lebenslauf erwartet werden kann und sich neben das >aktive Alter«
stellt.« (Knoblauch/Zingerle 2005: 26)

Dies wiirde bedeuten, dass das »dritte«, »junge Alter« als »aktives Alter« und das
»vierte«, »abhingige Alter« als die Lebensphase des Todesbewusstseins verstanden
wird. Zugespitzt handelt es sich hier um ein »Vorsterbealter«. Mit zunehmender Ab-
hingigkeit und abnehmenden geistig-kognitiven Fihigkeiten im hohen Alter sei es
jedoch, so zumindest das Postulat nicht nur im Rahmen der shiakatsu-Praxis, im-
mer schwieriger, sich distanziert, rational und effektiv auf das eigene Sterben vor-
zubereiten — sowohl auf seelsorgerischer als auch auf finanziell- organisatorischer
Ebene. Vor diesem Hintergrund riickt das shitkatsu-Programm das dritte Alter als
diejenige Phase in den Fokus, in der die Auseinandersetzung mit den Effekten der
eigenen Abhingigkeit im vierten Alter stattfindet und praventiv organisiert wer-
den muss. Das Modell- Subjekt, das dabei etabliert wird, kann in den Begriffen von
Knoblauch und Zingerle als »Sterberolle« verstanden werden:

»Sterbende [..] haben ebenfalls Pflichten und es werden ihnen Rollenerwartun-
gen zugewiesen, die sich systematisch von denen Kranker unterscheiden. Diese
Rolle ist, wie jede andere auch, durch Wechselseitigkeit gekennzeichnet: Erwar-
tungen, Rechte und Pflichte [sic!] sind Teil von>Pakten<, Aushandlungen und Kon-

https://dol.org/10:14361/9783839467411-024 - am 12.02.2026, 15:01:11. Access

275


https://doi.org/10.14361/9783839467411-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

276

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

ventionen zwischen sterbenden Patienten und Pflegepersonal — auch wenn die
Sterberolle letztlich institutionell zugeschrieben wird. Zu dieser Rolle gehéren
letzte Wiinsche, die Minimierung medizinischer und pflegerischer Zumutungen
und die Vermeidung unnoétiger Symptome. Hauptakteure dieser Rolle sind, ne-
ben den Sterbenden und den Angehérigen, nicht mehr die Arzte, sondern Pfle-
gekrafte. Zwischen diesen Parteien bilden sich Verhaltensmuster aus, die nurim
Falle des >schlechtens, also vom Patienten aus widerwilligen Sterbens zu Proble-
men fithren. Das gute Sterben lebt dabei schon von Praktiken und Leitbildern,
wie sie der Todesbewusstheit entstammen: Bewusstheit, Vorbereitetsein und Ge-
fasstheit sind Anforderungen an die Rollentrdger, mégliche Schmerzfreiheit und
Achtung der Person sowie ihrer sozialen und kommunikativen Angebote an die
Betroffenen [..]. Dazu kommt eine zeitliche Orientierung: Das Arbeitspersonal
scheint einem Ideal des >Kurz-und gut-Sterbens«zu folgen, das von einem zwei-
ten gebrochen wird: dem >Lang-und arbeitsam-Sterben«« (Knoblauch/Zingerle
2005: 22)

Diese normativen Vorstellungen finden sich in meinen Interviews unter dem
Schlagwort »quicklebendig leben und dann tot umfallen« (pin pin korori) ebenso
wieder wie in den dystopischen Filmbeispielen eines »sozialvertriglichen Able-
bens japanischer Spielart«, die in Abschnitt 4.4.9 besprochen wurden. Das Ziel
von shikatsu konnte vor diesem Hintergrund so verstanden werden, dass sich die
Individuen tber die Auseinandersetzung mit den Konsequenzen, die ihr Sterben
fiir ihre Familie, die Gesellschaft und die sie bei ihrem Sterben begleitenden Pflege-
krifte hat, ihrer im Rahmen der Sterberolle anzunehmenden Rechte und Pflichten
bewusst werden und die notwendigen praventiven Vorkehrungen treffen, um die
Effekte ihrer Abhingigkeit im vierten Alter fiir die Uberlebenden zu kontrollieren
und zu minimieren.

Auf die andere Seite der Subjektivierung geht Werner Schneider (im selben
Band von Knoblauch und Zingerle) genauer ein. Er betrachtet die gesellschaftliche
Art und Weise, wie iiber den Tod gesprochen wird, unter dem Aspekt der Fou-
caultschen Bio-Macht und Gouvernementalitit. Im modernen, medikalisierten,
auf Krankheits- und damit Todesvermeidung ausgerichteten Sterben koénne »der
moderne Tote [...] in seinem - >sinn-losen< — Tot- Sein nur noch etwas mitteilen, was
als physiologische Botschaft der moglichen Vermeidbarkeit des je eigenen Todes
der Weiterlebenden dienlich scheint« (Schneider 2005: 62—64, Hervorh.i.O.). Der
Tod werde seiner »kollektiv verbindlichen, transzendenten Sinngewissheiten,
die er in der religiosen Verhandlung noch hatte, enthoben und in dem Sinne sub-
jektiviert, als die Sinnbearbeitung den Hinterbliebenen allein tiberlassen bleibe
(ebd. 64). Zudem werde seine Bewaltigung in die rationalen und professionali-
sierten »institutionalisierten Nischen der wissenschaftlichen Spezialdisziplinen
geschoben« (ebd.), was Schneider auf den Begriff der »Sterbeverwaltungs- und
Todesbewiltigungsgesellschaft« (ebd. 72) zuspitzt. Schneider diskutiert darauf-

https://dol.org/10:14361/9783839467411-024 - am 12.02.2026, 15:01:11. Access



https://doi.org/10.14361/9783839467411-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Diskussion

hin die Patientenverfiigung als eine Vergegenstindlichung einer biirokratischen
Wissensordnung, die das Verhiltnis zwischen Arzt und Patient, Patient und Ge-
sellschaft sowie Patient und Recht auf Leben/Tod auf eine spezifische Weise neu
ordnet. Anhand eines Ratgebers zur Patientenverfiigung macht er den normativen
Deutungszusammenhang deutlich, in dem »Selbstbestimmung, Autonomie und
Rationalitit der Lebensfithrung« mit einer »Verantwortlichkeit gegeniiber den
(konkreten und anonymen) Anderen« (ebd. 75) verkniipft werden:

»Das [..] selbstbestimmte und deshalb wiirdige Sterben, der damit verheifRene
gute, gut>organisierte« Tod entspricht dieser Rhetorik zufolge der guten Lebens-
fihrung — der jederzeit prasenten und in die Zukunft reichenden Sorge um sich
selbst und um seine Ndchsten, um seine soziale Mitwelt: Indem man Verantwor-
tung fir sich selbst Gibernimmt, (ibernimmt man Verantwortung fiir die soziale
Gemeinschaft, die Selbst-Sorge entlastet die Gemeinschaft der Anderen von der
verantwortungsvollen Sorge fiir den Anderen.« (Schneider 2005: 73)

Selbstbestimmung erscheint hier nicht mehr als Option, sondern wird zu ei-
ner wahrzunehmenden Pflicht fiir die Individuen, die die Entscheidungen am
Lebensende — im Falle von Patientenverfigungen etwa die Entscheidung gegen
eine Lebensverlingerung, also fiir den Tod - in die Verantwortung des Sterbenden
verschiebt. Damit wird den Anderen (Angehérigen, Pflegekriften, Arzten, Kranken-
kassen, Anwilten, Gerichten, vgl. Schneider 2005: 74) die Belastung abgenommen,
die von schwierigen Entscheidungen ausgeht. Diese Belastung wird nunmehr als
unzumutbar angesehen und dementsprechend gilt es als persénliches Scheitern,
den Anderen eine solche Biirde zuzumuten. Diese Anrufung ist universell in dem
Sinne, als sich jede*r als »in der Zukunft zu Sterbende/r« (ebd.) verstehen soll, auch
und insbesondere wenn die Auseinandersetzung mit dieser Grenzfrage des Lebens
zu einem Zeitpunkt geschieht, in dem die Person gesund und munter ist. Auch
wenn in Japan Patientenverfiigungen noch keine juristische Verankerung haben, so
findet sich die Aufforderung zur priventiven Selbst- Sorge um der Anderen willen
lautstark im shikatsu-Diskurs wieder. Sowohl in Bezug auf die Universalitit der
Anrufung (jede®r ist angesprochen) als auch in Bezug auf die Inpflichtnahme des
Individuums deckt sich das shukatsu- Modell- Subjekt mit der Analyse Schneiders
zu den subjektivierenden Effekten der Patientenverfiigung in Deutschland. »Die
blofSe Existenz eines Formulars«, so Schneider (2005: 74, Hervorh.i.0.), fordere »jeden
dazu auf, sich selbst zu befragen zu seinem zukiinftigen Sterben und damit sich
bereits heute im Gesellschaftsgefiige sverantwortungsvoll« zu positionieren«. Auch
bei shiikatsu fordert die blof3e Existenz des Begriffs, der Zeitschriften, Veranstal-
tungen und der gesamten Industrie die Individuen auf, sich dazu zu positionieren,
egal ob dies nun ablehnend oder annehmend erfolgt, und die Konsequenzen dieser
Entscheidung selbst zu verantworten.

https://dol.org/10:14361/9783839467411-024 - am 12.02.2026, 15:01:11. Access

271


https://doi.org/10.14361/9783839467411-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

278

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

Durch die priventive Praxis erscheint der Tod laut Schneider als »gesicherter
Todx, insofern er biirokratisch und vertragsmifig gesichert ist und Lebensunsi-
cherheiten bereits im Diesseits auflgst (ebd. 74). Den Subjekten werde durch Pa-
tientenverfiigungen ein »Willen zum Willen« unterstellt: wenn Selbstbestimmung
auch am Lebensende iiber einen Vertrag moglich ist, dann soll er auch gewollt wer-
den (ebd. 77). Dabei ist die Patientenverfiigung nur eine Vergegenstindlichung ei-
ner >Selbst- Sorge« um das eigene Sterben im Diesseits:

»Wie wollen wir >gestorben werden< Mit dieser Frage tritt in unser Bewusstsein
als gesellschaftliche Vorgabe an jeden Lebenden immer mehr das Projekt, das ei-
gene Lebensende zu organisieren, es selbstbestimmt zu planen, zu organisieren,
zu gestalten, d.h. umfassend vorzusorgen.

Somit erscheinen »das Sterbens, »der Tod« keinesfalls mehr einfach als im Leben
weitgehend zu ignorierender, zwangslaufiger Endpunkt des Lebens. Und es ist
auch nicht mehr nur der (eine!) Tod als >der Feind des Lebens¢, wie ihn die Mo-
derne als>natiirliche Gegebenheit« erst konstituiert hat, um ihn mit allen ihr zur
Verfligung stehenden Mitteln zu bekdmpfen, ihn langstmoglich vom Leben fern-
zuhalten, indem sich ihm die modernen Institutionen der Lebenssicherung (von
der Medizin bis zum TUV) entgegenstellen. Sondern das zu erwartende >eigene
Sterbenc«gilt es nun als letzte Lebensphase sselbstbestimmt< vorsorglich zu orga-
nisieren, zu planen und zu gestalten. Der zu antizipierende >eigene Todc ist von
jedem zu Lebzeiten hinsichtlich seiner moglichen Folgen fiir die Gemeinschaft
der (noch) Weiter-Lebenden zu bedenken; z.B. von der Pflegeversicherung bis hin
zur Patientenverfligung; von der Lebens- und Sterbeversicherung, die die nachs-
ten Angehdrigen von den durch das eigene Ableben verursachten finanziellen
Belastungen moglichst freizuhalten sucht, bis hin zum Organspende-Ausweis,
der fiir die virtuelle -Gemeinschaft« aller potenziellen Organspender und -emp-
fanger durch das Sterben des Einen die Chance zu einer besseren Lebensqualitat
fir den todkranken Anderen verheift.« (Bithrmann/Schneider 2008: 146—147)

Beim japanischen shikatsu laufen all diese von Schneider aufgezahlten Entschei-
dungen beziiglich des eigenen Lebensendes zusammen und werden zu einem einzi-
gen Programm gebiindelt. Was also in einzelnen Punkten in Deutschland ebenfalls
vorhanden ist, dafiir erfanden Consultants in Japan ein eigenes Wort und ebneten
den Weg fiir eine ganze Industrie.

Die bereits oben bei Knoblauch/Zingerle erwihnte »Sterberolle« wird bei
Schneider als eine neue Subjektformation des Sterbenden konzipiert. Ihre Entspre-
chung findet sie im von mir beschriebenen shitkatsu- Modell- Subjekt. Es handele
sich bei dieser neuen Sterberolle um einen »bestimmten Typus von Sterbenden,
die [...] iiber eine seigene« Biographie und kommunikative Kompetenzen verfii-
gen, um die eingeforderte Individuierung bis zum Ende zu vermitteln und eine
entsprechende >individualisierte Individualitit< noch im Sterben zu bewahren«

https://dol.org/10:14361/9783839467411-024 - am 12.02.2026, 15:01:11. Access



https://doi.org/10.14361/9783839467411-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Diskussion

(Bithrmann/Schneider 2008: 147). Die andere Seite der Medaille einer Verpflich-
tung des Selbst ist allerdings die Entpflichtung der Gemeinschaft. Die Konsequenz
einer gewollten Selbstbestimmung — gewollt, weil sie in den Bereich des Moglichen
geriickt wird und aus Verantwortung den Anderen gegeniiber auch gewollt werden
soll — bedeutet daher auch eine Entsolidarisierung (ebd. 148).

5.4 Grenzen der vorliegenden Analyse

Abschliefiend sollen an dieser Stelle noch einige blinde Flecken und kritische Punkte
reflektiert werden, bei denen die vorliegende Analyse an ihre Grenzen stof3t.

Erstens betrifft dies die soziale und geographische Verortung der Interviewten.
Samtliche von mir befragten Nutzer*innen sind eher einer begiiterten Mittelschicht
zuzuordnen, sodass es sich um eine mittelschichtszentrierte Analyse handelt. Dies
ist wohl auch der Tatsache geschuldet, dass sich das shitkatsu- Programm — obwohl
es sich als allgemeine Anrufung an alle Japaner*innen prisentiert — letztlich wohl
an eine stddtische Mittelschicht richtet und diese sich dementsprechend eher davon
adressiert fithlt und auf meinen Interviewaufruf reagiert hat (vgl. Abschnitt 4.3.3).
Es hingt zweifelsohne auch mit dem methodischen Problem zusammen, dass der
Zugang zum Feld ausschliefilich iiber mein personliches Netzwerk erfolgte, also
iiber Bekannte aus Universititen und Forschungsinstitutionen. Shikatsu kann als
ein Aktivierungsprogramm gelesen werden, dass vor allem diejenigen erfolgreich
zu aktivieren in der Lage ist, die ohnehin bereits aktiv sind, etwa im Ehrenamt
oder in Altenklubs, oder die zumindest aktivierbar sind. Wie ist es allerdings mit
denjenigen, die weder aktiv noch aktivierbar sind? Darauf konnte auch die vorlie-
gende Analyse keine Antworten liefern. Es liegt nahe, dass sich unter diesen viele
sozial Benachteiligte finden diirften, die in weitaus geringerem MafRe iiber die
Ressourcen verfiigen, ein selbstbestimmtes Ableben zu haben, als die begiiterte Ge-
sellschaftsschicht. Kiinftig miissten daher diese am unteren Rand der Gesellschaft
Befindlichen sichtbar gemacht werden, die die Narrative von den gesellschaftlichen
Normen und des als »normal« geltenden ja ebenso herausfordern, wie sie zugleich
benétigt werden, um diese Narrative zu festigen.?

3 Gemeint ist das Narrativ von der »Mittelschichtgesellschaft«, das in den 1970er Jahren ent-
stand und demzufolge die meisten Japaner“innensich als Teil der Mittelschicht fithlten. Dass
dies zum einen schon damals objektiv nicht der Fall war und auf statistischen Erhebungsfeh-
lern basierte und dass sich zum Anderen seit den 1990er Jahren durch die Deregulierung des
Arbeitsmarktes soziale Ungleichheiten verschirfen, hat die Japanforschung schon langst ge-
zeigt. Dennoch tendieren Forschungsarbeiten hiufig noch zur Unsichtbarmachung von Klas-
senunterschieden und fokussieren sich auf eine stddtische Mittelschicht. Man kdnnte hier
vielleicht von einem »methodologischen Klassismus« sprechen.

https://dol.org/10:14361/9783839467411-024 - am 12.02.2026, 15:01:11. Access

279


https://doi.org/10.14361/9783839467411-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

