
Pius V. und die Exkommunikation Elisabeths I.:
„A severe blow to your Holiness authority“?1

Joel A. Hüsemann

Einleitung

Die Exkommunikation Elisabeths I. 1570 durch die Bulle Regnans in excel-
sis von Papst Pius V. (1566–1572) und die damit einhergehende Interventi-
on2 in den Konflikt zwischen englischer Krone und aufständischen Earls
gilt bis heute in Teilen der Papstgeschichtsschreibung als überzogene Maß-
nahme eines aus der Zeit gefallenen Papstes.3 Die „peinliche Erfolglosig-
keit“ der Bannbulle verdeutliche, dass die mittelalterlichen Methoden des
Papsttums in der Frühen Neuzeit keine Wirkung mehr entfaltet hätten,
wodurch es folgerichtig die letzte von einem Papst gegen einen regieren-
den Monarchen ausgesprochene Kirchenstrafe gewesen sei.4 Die Gründe

1.

1 Folgende Abkürzungen werden im Beitrag verwendet: Archivio Apostolico Vatica-
no (AAV), Biblioteca Apostolica Vaticana (BAV), The National Archives (TNA).
Das Zitat stammt aus einer Nachricht von Roberto Ridolfi an Papst Pius V. vom
01.07.1570 und ist eine Übersetzung des italienischen Originals, auf das in diesem
Beitrag noch näher eingegangen wird. Die englische Übersetzung findet sich bei
Calendar of State Papers, 338. Auf die einschlägige Neuerscheinung von Aislinn
Muller zur behandelten Thematik sei noch hingewiesen, die im vorliegenden
Aufsatz leider nicht mehr berücksichtigt werden konnte: Muller, The Excommuni-
cation of Elizabeth I.

2 Der Konzeption des Sammelbandes folgend wird hier ein weites Verständnis von
Interventionen zugrunde gelegt, das Interventionen nicht nur im Sinne moderner
Staatlichkeit als ein (militärisches) Eingreifen, sondern als Eingriffe jeglicher Art in
fremde Gemeinwesen versteht.

3 Ausnahmen von dieser Sichtweise stellen die Papstgeschichten der Enciclopedia
dei Papi und Ludwigs von Pastor dar. Währende erstere die Entscheidung in den
Kontext der Sendung Nicholas Mortons und der Northern Rebellion stellt, betont
letzterer in der ihm eigenen apologetischen Art zunächst die Rechtmäßigkeit des
Bannspruches, um anschließend die Appelle der englischen Katholiken als Haupt-
motivation Pius’ V. herauszustellen. Vgl. Feci, Art. „Pio V“, 176; Pastor, Pius V.,
433–444.

4 Vgl. exemplarisch Fuhrmann, Päpste, 161: „Weltfremd in seinen Forderungen staat-
licher Fügsamkeit, exkommunizierte er die ‚angebliche Königin‘ Elisabeth I. von
England und erklärte sie für abgesetzt. Die peinliche Erfolglosigkeit ließ dies die

207

https://doi.org/10.5771/9783748926764-207 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 17:03:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-207


für diese drastische Maßnahme werden zumeist im persönlichen Charakter
Pius’ V. gesucht: Als strenger Asket und unerbittlicher Inquisitor sei von
ihm in der mönchischen Enge seines Horizontes nicht zu erwarten gewe-
sen, dass ihn wie seine Vorgänger Menschenfurcht und politische Rück-
sicht von einem Bannspruch Elisabeths I. abhalten würden.5

Entsprechend der grundlegenden Fragestellung des Sammelbandes, ob
es in der Frühen Neuzeit aufgrund von Reputationsvorstellungen eine
Pflicht, ja sogar einen Zwang zur Intervention gegeben hat, soll dieser bis-
her dominierenden Lesart der Bannbulle von 1570 eine andere Interpreta-
tion entgegengestellt werden. Nicht die Auswirkungen und das ‚Scheitern‘
der Exkommunikation stehen bei der folgenden Untersuchung im Vorder-
grund, sondern das Zustandekommen der Bannbulle im Spannungsver-
hältnis zwischen Anspruchs- und Erwartungshaltung der Zeitgenossen,
wobei in bewusster Abgrenzung zu bisherigen Bewertungen explizit nach
einer Verpflichtung Pius’ V. zum Erlass der Bannbulle gefragt wird.

Päpstliche Autorität: Methodische Vorüberlegungen

Dass Autorität und Reputation bestimmende Größen politischen Han-
delns in der Frühen Neuzeit gewesen sind, kann als Konsens der For-
schung gelten.6 Wegen dieses anerkannten Stellenwertes mag es überra-

2.

letzte von einem Papst gegen einen regierenden Monarchen oder ein Staatsober-
haupt ausgesprochene Kirchenstrafe sein.“

5 Vgl. zur kurialen Politik unter Elisabeth I. die zwar zu Beginn des 20. Jahrhunderts
entstandene, aber nach wie vor einschlägige Monographie von Meyer, England
und die katholische Kirche, 61: „Ein solcher Papst [Pius V., J. A. H.] sah auch in
der Politik nur eine Dienerin der Religion. Sein Spottname ‚Bruder Holzschuh‘
bezeichnet die mönchische Enge seines Horizontes. Doch mit den mönchischen
waren auch die päpstlichen Ideale des Mittelalters in ihm lebendig. Sein Orden
war der des heiligen Dominikus, sein Amt als Kardinal das des Generalinquisitors.
Von diesem Manne war nicht zu erwarten, dass ihn, wie seinen Vorgänger und
die Konzilsväter, Menschenfurcht und politische Rücksicht abhalten würden, die
grosse Ketzerkönigin zu bannen.“ Zur Bewertung der Bannbulle vgl. ebd., 71:
„Die Kirche machte hier ihren letzten und grossartigsten Versuch, die Reformation
im Geiste des Mittelalters zu bekämpfen und die verlorene Einheit zugleich mit
geistlichen und weltlichen Waffen wiederherzustellen.“ Zur Bedeutung der Mono-
graphie Meyers vgl. John Bossys Feststellung in seinem Vorwort zur englischen
Ausgabe, „that Meyer’s is the best book on the subject. It seems likely to remain so
for a good while to come.“ Meyer, England and the Catholic Church, xxxiv.

6 Exemplarisch zu Autorität vgl. Schulze, Institutionelle Autorität, 236: „Im Hinblick
auf die Frühe Neuzeit scheint sie [die Autorität, J. A. H.] das entscheidende,

Joel A. Hüsemann

208

https://doi.org/10.5771/9783748926764-207 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 17:03:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-207


schen, dass sich bisher keine befriedigenden Definitionen finden lassen,
die diese beiden Begriffe gegeneinander und von ihnen nahestehenden
Begriffen wie „Ehre“, „Ruhm“ und „Würde“ abgrenzen.7 Dies mag zum
einen daran liegen, dass Autorität und Reputation gar nicht trennscharf
unterschieden, sondern teils synonym verwendet wurden, wie der Blick
in zeitgenössische Lexika nahelegt.8 Zum anderen werden beide Begriffe
funktional zur Beschreibung eines ähnlichen reziproken Zuschreibungs-
prozesses verwendet, weshalb sich in Untersuchungen häufig entweder
nur der eine oder der andere Begriff finden lässt.9 In dem folgenden Bei-

basale und unverzichtbare Orientierungskriterium für gesellschaftliche Handlungs-
optionen zu sein.“ Zu Reputation vgl. Rohrschneider, Reputation, 352: „Insgesamt
gesehen war die Reputation ein leitendes Motiv im Selbstverständnis maßgeblicher
Gestalter des europäischen Mächtespiels, so daß es bedenkenswert ist, die vier
bewegenden Kräfte im frühneuzeitlichen Staatensystem (nach Heinz Schilling
Dynastie, Konfession, Staatsinteresse und Tradition) um einen fünften Faktor zu
erweitern: die Reputation.“

7 Während es zu „Ehre“, „Ruhm“ und „Würde“ Einträge in der Enzyklopädie der
Neuzeit gibt, stellen die Begriffe „Reputation“ und „Autorität“ dort Leerstellen
dar. Auch bei Beiträgen, die sich prominent mit einem der beiden Begriffe aus-
einandersetzen und ausführlichere Definitionen bieten, findet der jeweils andere
Begriff keinerlei Erwähnung bzw. Abgrenzung, vgl. Zunkel, Art. „Ehre, Reputati-
on“; Rabe, Art. „Autorität“; Rabe, Elemente einer Begriffsgeschichte; Rohrschneider,
Reputation; Oesterreicher / Regn / Schulze, Autorität.

8 Im Eintrag zu Reputation im Universallexikon von Johann Heinrich Zedler wer-
den die Begriffe „Fama, Autoritas, Reputation“ nebeneinander aufgeführt und
damit synonym verstanden, womit „das Ansehen und guter Leumund, Lob und
Wohlgefallen“ gemeint ist, vgl. Zedler, Universal-Lexicon, 667. Die Schnittmenge
im Bereich des Ansehens zeigt sich auch im Eintrag zu Autorität im christlichen
Wörterbuch von Thomas Wilson aus dem beginnenden 17. Jahrhundert: „1 Good
estimation and opinion, gotten by wisedome and wel-doing. 2 Lawfull power
enabling to do some publick works […] 3 Maiesty, power, and efficacy.“ Wilson,
Christian Dictionary, 18. Als Beispiel für die synonyme Verwendung der einzelnen
Begriffe vgl. Weber, Honor, 90: „Wiewohl der vulgus letztlich stets nur durch
aus Gewaltanwendung und Gewaltandrohung entspringender Furcht gebändigt
werden kann, ist die disziplinierende und bestrafende Autoritäts- und Reputations-
bildung jedoch durch die belohnend-milde zu ergänzen. […] Besonders bedeutsam
für die Erzeugung und Vertiefung der Ehre, des guten Rufes und des Ruhmes ist
außerdem die demonstrative Treue zum gegebenen Wort oder unterschriebenen
Vertrag (fides).“

9 Für diesen Zuschreibungsprozess vgl. Sofsky / Paris, Figurationen, 20: „Autorität
wird zugeschrieben. Jemand ‚hat‘ oder ‚ist‘ nur dann Autorität, wenn andere sie
ihm zuerkennen. […] Die Autoritätsgeltung des einen ist der Autoritätsglaube der
anderen, diese ist ohne jenen nicht denkbar.“ Ähnlich klingt dies für Reputation
bei Mercer, Reputation, 7: „My reputation is not something I can keep in my
pocket; it is what someone else thinks about me. I do not own my reputation.“

Pius V. und die Exkommunikation Elisabeths I.

209

https://doi.org/10.5771/9783748926764-207 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 17:03:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-207


trag wurde Autorität und nicht Reputation als Untersuchungsgegenstand
gewählt, was sowohl inhaltliche als auch methodische Gründe hat.

Obwohl beide Begriffe in der frühneuzeitlichen Papstforschung thema-
tisiert werden, ist Autorität – zumindest für das 16. Jahrhundert – der
deutlich prominentere von beiden.10 Dies ist einerseits bedingt durch
die lange Tradition des Papstamtes, in der spezifische Vorstellungen der
Amtsautorität entwickelt wurden, die unabhängig von ihrem jeweiligen
Träger besteht.11 Andererseits hängt es mit der durch die Reformation
verursachten päpstlichen Autoritätskrise und dem darauf reagierenden
Konzil von Trient (1545-1549, 1551–1552, 1562–1563) zusammen, dessen
Hauptziel die Wiederherstellung ebenjener in Frage gestellten Autorität
war.12 Dementsprechend wird dem nachtridentinischen Papsttum in Über-
blicksdarstellungen gemeinhin eine unbestimmte Form von ‚moralischer
Autorität‘ zugeschrieben, die zwar nicht mehr der Machtfülle mittelalterli-
cher Päpste entsprochen, aber doch Einfluss auf die internationale Politik

10 Der Fokus auf Autorität für das 16. Jahrhundert hat seine Wurzeln im Konziliaris-
mus des 15. Jahrhunderts und der Frage nach der Reform der Kirche an Haupt
und Gliedern, die die Autorität des Papstes in Frage stellte, vgl. Dendorfer / Märtl,
Basler Konzil und generell das von Claudia Märtl geleitete Teilprojekt „Autorität
und politische Kontingenz an der Kurie des 15. Jahrhunderts“ des SFBs 573. In
der Literatur zum 16. Jahrhundert findet sich diese Auseinandersetzung vor allem
in der Frage wieder, auf welchen Bereich sich die päpstliche Autorität erstreckte
und ob der Papst auch im weltlichen Bereich Verfügungsgewalt besaß, vgl. Horst,
Päpstliche Unfehlbarkeit. In der Literatur zur Reformation wurde päpstliche Au-
torität in ihrer Ablehnung durch die Protestanten thematisiert, wohingegen in
der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts das Konzil von Trient als Stärkung der
päpstlichen Autorität in die Historiographie eingegangen ist, auch wenn diese
mehr von symbolischer als praktischer Bedeutung („Mythos Trient“) war, vgl. Ful-
ton / Webster, Search for Authority; Wright, Early Modern Papacy, 5; Reinhard,
Konzil, 40 f.; Zunckel, Ritus, 192 f. Konkret für das Fallbeispiel England vgl. Clar-
ke / Questier, Papal Authority. Für den Begriff der Reputation vgl. Braun, Inno-
zenz X., 137.

11 Zu dem spezifischen, vom Papsttum entwickelten Begriff der Amtsautorität vgl.
Märtl, Amtsautorität, 33. Für die Charakteristika von Amtsautorität vgl. Sofsky /
Paris, Figurationen, 35–40.

12 Vgl. Prodi, Paradigma, 62: „Il compito principale della Riforma cattolica o della
Controriforma […] mi sembra quindi essere stato, al di là della lotta contro gli
abusi e la corruzione interna, quello di garantire alla Chiesa una nuova autorità
universale non basata su una concorrenza con gli Stati sul piano politico.“ Eine
der vier Hauptforderungen des Rahmenprogramms der kurialen Politik seit der
Tridentinischen Reform wurde somit die Wiederherstellung der päpstlichen Au-
torität, der bei den politischen Entscheidungen an der römischen Kurie entschei-
dende Bedeutung zukam, vgl. Koller, Papst, 68.

Joel A. Hüsemann

210

https://doi.org/10.5771/9783748926764-207 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 17:03:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-207


gehabt habe.13 Erst mit dem für das 17. Jahrhundert konstatierten Nieder-
gang des Papsttums als Akteur auf Ebene der internationalen Beziehungen
wird in der Forschung der Begriff der Reputation präsenter, die bei der
Beschreibung kurialer Politik ab der Mitte des 17. Jahrhunderts sogar zu
einem der Hauptinteressen des Papsttums avanciert.14

Während bei einer Untersuchung des nachtridentinischen Papsttums
also inhaltlich einiges für Autorität als Untersuchungsgegenstand spricht,
stellt sich methodisch weiterhin die Frage, was unter päpstlicher Autorität
verstanden wird und wie sie im Folgenden untersucht werden soll. Entge-
gen der eingangs angesprochenen Bewertungen wird päpstliche Autorität
nicht als ein Beharrungsmoment mittelalterlicher Machtvollkommenheit
verstanden, sondern als ein dynamischer Aushandlungsprozess zwischen
geistlichem Kirchenoberhaupt und den ihm anvertrauten Schutzbefohle-
nen.15 Der Papst besitzt durch seine Autorität symbolisches Kapital, das

13 Vgl. exemplarisch Rabe, Art. „Autorität“, 390: „Zwar kam es im Zuge der katholi-
schen Reform und Gegenreformation seit dem späteren 16. Jahrhundert erneut
zu einem gewissen Autoritätsgewinn der römischen Kirche und des Papstes,
und gerade die Tatsache, daß diese neu errungene Autorität – abgesehen von
der innerkirchlichen Rechtsordnung – wesentlich moralischer Art war und auf
weltliche Herrschaftsansprüche weitgehend verzichtete, sollte dem Ansehen des
Stuhles Petri auf lange Sicht durchaus zugute kommen.“ Im gleichen Tenor auch
Duffy, Saints and Sinners, 225: „No pope, however, could now hope to act as
arbiter over the fate of nations in the way that Innocent III had done, though the
universal prestige of the papacy might still have an impact on the international
scene.“

14 Zum Narrativ des Niedergangs des Papsttums im 17. Jahrhundert vgl. Schil-
ling, Konfessionalisierung, 253; Schilling, Papal Souls, 116; Reinhard, Schwäche,
318; Repgen, Protest, 97 mit der pointierten Bemerkung, „zu welcher Bedeu-
tungslosigkeit der Heilige Stuhl nach 1648 herabsank“, und exemplarisch Wright,
Early Modern Papacy, 1: „This history of the papacy between the end of the
Council of Trent (1563) and the outbreak of the French Revolution (1789) has
often been seen as a period of decline.“ Zur Bedeutung von Reputation für die
päpstliche Politik um die Mitte des 17. Jahrhunderts vgl. Braun, Innozenz X.,
137: „Die Reputation des Papstes als padre comune zu erhalten, war Mitte des
17. Jahrhunderts geradezu eines der Hauptinteressen des Papsttums, dem andere
Interessen unterzuordnen waren“.

15 Mit einem dynamischen Verständnis von Autorität werden Forschungen des SFB
573 aufgegriffen: „Autorität ist stets Arbeit an der Autorisation und Durchsetzung
der eigenen Geltungsansprüche, die andere (fremde, konkurrierende) Autoritäten
bestreitet.“ Höfele, Zur Einleitung, XII–XIII. Im Beitrag wird zudem der reziproke
Aspekt von Autorität berücksichtigt, dass Autoritäten unter einem Handlungs-
und Erwartungsdruck stehen und diese wechselseitigen Erwartungshaltungen
dem jeweils anderen durch eine Dramaturgie der Zuschreibungen und Handlun-
gen vermitteln, vgl. Sofsky / Paris, Figurationen, 26–31.

Pius V. und die Exkommunikation Elisabeths I.

211

https://doi.org/10.5771/9783748926764-207 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 17:03:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-207


er ausnutzen, aber auch verspielen kann, was den reziproken Charakter
von Autorität deutlich macht.16 Ausgehend von diesem dynamischen Au-
toritätsverständnis wird Autorität als semantisches Bezugsfeld untersucht,
auf das die Zeitgenossen im Kontext der Exkommunikation Elisabeths
I. rekurrierten. Konkret geht es um die Frage, wie von Seiten des Paps-
tes, Philipps II., des Kaisers und der englischen Exulanten die päpstliche
Autorität als Argument für ein bestimmtes Handeln des Papstes genutzt
wurde und auf welches Verständnis von päpstlicher Autorität sie damit
verwiesen. Die Untersuchung wird dabei nicht auf den Begriff der Autori-
tät beschränkt, sondern nimmt im Sinne einer Neuen Politikgeschichte
das ganze Wortfeld (inkl. des Begriffes der Reputation) in den Blick, in
dem sich das reziproke, hierarchische Autoritätsverhältnis widerspiegelt.17

Die Abgrenzung zum Reputationsbegriff ergibt sich vor allem durch die
Betonung des hierarchischen, asymmetrischen Verhältnisses von Autorität,
das bei Reputation so nicht gegeben sein muss.18

Trotz dieser Unterschiede versteht sich der vorliegende Aufsatz als ein
Beitrag nicht nur zur Papstforschung, sondern – wegen der großen Über-

16 Vgl. Sofsky / Paris, Figurationen, 20. Für den Begriff des sozialen Kapitals vgl.
Bourdieu, Kapital, 190 f.

17 Zum Forschungsfeld der politischen Kommunikation vgl. Schorn-Schütte, Politi-
sche Kommunikation, 7–18; Schorn-Schütte, Historische Politikforschung; Seresse,
Schlüsselbegriffe; Seresse, Praxis, 181. Für das ‚Leistungsvermögen‘ kulturwissen-
schaftlicher Fragestellungen am Untersuchungsgegenstand des frühneuzeitlichen
Papsttums vgl. Emich / Wieland, Kulturgeschichte des Papsttums, 16. Speziell für
das nachtridentinische Papsttum in dem Band vgl. den Beitrag von Julia Zunckel,
die sich erstaunt über den Umstand zeigt, dass die Epoche des Reformpapsttums
weitaus weniger systematisch untersucht ist, als man gemeinhin annehmen sollte:
Zunckel, Ritus, 193 f.

18 Für das asymmetrische, aber reziproke Verhältnis einer Autoritätsbeziehung vgl.
Sofsky / Paris, Figurationen, 26. Für eine Definition von Reputation vgl. Mercer,
Reputation, 6: „A reputation is a judgement of someone’s character (or disposi-
tion) that is then used to predict or explain future behavior.“ Mercers Definition
macht deutlich, dass es bei Reputation vor allem um Zuschreibung und die
daraus abgeleitete Kontingenzreduktion geht, wohingegen der Aspekt der Hierar-
chie keine Rolle spielt. Meines Erachtens lässt sich mit dieser Abgrenzung auch
die zunehmende Verwendung des Reputationsbegriffs in der Forschung für das
Papsttum ab dem 17. Jahrhundert erklären, in dem es endgültig zur Abkehr vom
„hochmittelalterlichen Anspruch, Herrscher oder Richter zu sein über die Händel
der Staatenwelt“ und damit von einem stark hierarchisch verstandenen Verhältnis
gekommen sei. Repgen, Friedensvermittlung, 714, wo er den Gegensatz zwischen
der neutralen Rolle der Päpste im 17. Jahrhundert als Friedensvermittler im
Sinne des Gemeinsamen Vaters (padre commune) gegenüber dem Anspruch der
Päpste des Mittelalters betont.

Joel A. Hüsemann

212

https://doi.org/10.5771/9783748926764-207 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 17:03:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-207


schneidungen von Reputation und Autorität im Sinne eines reziproken
Zuschreibungsprozesses – auch zum Verständnis der Internationalen Be-
ziehungen in der Frühen Neuzeit, für die Michael Rohrschneider unlängst
die Untersuchung des politischen Zentralbegriffs der Reputation gefordert
hat.19

Zur inhaltlichen Darstellung bietet sich ein dreischrittiges Vorgehen an:
Zunächst wird auf die Maßnahmen Roms seit Beginn der Herrschaft Elisa-
beths I. eingegangen, die eine wichtige Vorbedingung für den Umgang
Pius’ V. mit der Situation in England darstellten. Im Anschluss stehen die
Geschehnisse des Jahres 1569 bis zum Erlass der Bannbulle im Februar
1570 im Fokus. Abschließend geht es um die aus Sicht der Kurie schwieri-
ge Situation, wie nach der Exkommunikation auf die Niederlage der Earls
in England zu reagieren war.

Vorgeschichte: Pius IV. und die Tröstung der englischen Katholiken

Die Frage nach päpstlichem Handeln gegenüber Elisabeth I. stellte sich
seit ihrer Thronbesteigung 1558. Trotz des Elizabethan Settlement, beste-
hend aus dem Act of Supremacy und dem Act of Uniformity, den protestanti-
schen Religionsgesetzen von 1559,20 blieb die Frage in Rom zunächst um-
stritten, wie auf den erneuten Religionswechsel in England zu reagieren
war. Dies lag nicht zuletzt am Auftreten Elisabeths, da sie den katholischen
Mächten ihre Rückkehr zum Katholizismus in Aussicht stellte und sich
gegenüber ihren katholischen Untertanen zurückhaltend verhielt, wenn es
darum ging, sich als Oberhaupt der englischen Kirche zu präsentieren.21

Dies entsprach der Wahrnehmung der katholischen Fürsten Europas, die
in den Briefen an Elisabeth nicht sie selbst, sondern ihre Räte für die pro-

3.

19 Vgl. Rohrschneider, Reputation, 334.
20 Allgemein zum Elizabethan Settlement und speziell zu seiner Bewertung in kon-

fessioneller Perspektive vgl. erst neulich Natour, Elisabeth I., 443, die gegen die
Bezeichnung der Religionsgesetze als via media und für eine protestantische Aus-
richtung argumentiert.

21 Vgl. Sharpe, Tudor Monarchy, 345: „Early in her reign, Elizabeth was careful
in her proclamations to claim authority at a time when she knew some of her
Catholic subjects regarded her as illegitimate. […] Elizabeth’s proclamation of
her regal style, interestingly and perhaps diplomatically omitting the supremacy
and describing her as ‚defender of the true, ancient and Catholic faith‘, may have
been couched to convey to the anxious a sense of continuity, at least until the new
regime was established.“

Pius V. und die Exkommunikation Elisabeths I.

213

https://doi.org/10.5771/9783748926764-207 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 17:03:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-207


testantische Religionspolitik verantwortlich machten.22 Dementsprechend
versuchte man es in Rom zunächst mit diplomatischen Annäherungsversu-
chen: 1560 wurde der Abt Parpaglia, 1561 dann der Abt Martinengo nach
England gesandt, um als Nuntien Elisabeth I. zur Teilnahme am Konzil
von Trient aufzufordern und auf eine Befreiung der inhaftierten mariani-
schen Bischöfe hinzuarbeiten. Die beiden Gesandten sollten niemals engli-
schen Boden betreten und offizielle Vertreter der englischen Kirche auch
nicht am Konzil teilnehmen, trotzdem wurde am Rande des Konzils über
den englischen Fall gesprochen.23

Interessant für unseren Zusammenhang ist die Entscheidung, die Papst
Pius IV. 1563 als Antwort auf eine Petition katholischer Exulanten aus
Löwen hinsichtlich der Exkommunikation Elisabeths I. getroffen hatte.
Die Exulanten, die bereits vorher in Korrespondenz mit dem englischen
Kardinalprotektor Morone standen,24 sandten eine Delegation nach Trient
zur Klärung der Frage des anglikanischen Gottesdienstbesuchs und mit der
Bitte um ein entschiedenes Handeln gegen Elisabeth I., explizit sogar um
ihre Exkommunikation: Diese würde beim englischen Volk große Kräfte
freisetzen und es zu einem heiligen Krieg gegen seine Königin bewegen,
sei aber in ihrer Durchführung vom Willen der weltlichen Fürsten abhän-
gig, ohne die eine Umsetzung des Bannspruches nicht möglich sei.25 Die

22 Ausführlich zur kurialen Englandpolitik in der Frühphase der Herrschaft Elisa-
beths I. vgl. Bayne, Anglo-Roman Relations. Für Briefe von Kaiser Ferdinand und
Philipp II. aus dem Jahr 1563 vgl. ebd., 301–305.

23 Zu den beiden Missionen vgl. die einschlägigen Kapitel bei Bayne, Anglo-Roman
Relations, 40–61 und 73–116. Für eine kurze Übersicht der Beschlüsse und des
Ablaufs des Konzils von Trient vgl. Hsia, World, 10–25.

24 Für die Korrespondenz von Kardinal Morone mit den englischen Exulanten in
Löwen im Jahr 1561 und ihren Plänen zur Absetzung Elisabeths I. vgl. die Appen-
dices 35–38 bei Bayne, Anglo-Roman Relations, 274–280. Auch wenn Morone
im Dizionario Biografico erst ab 1578 als offizieller Kardinalprotektor angegeben
wird, war er schon vorher Ansprechpartner für englische Angelegenheiten und
wird das Amt des Kardinalprotektors zumindest inoffiziell ausgefüllt haben. Vgl.
Firpo, Art. „Morone“: „Designato protettore dell’ormai perduta Inghilterra nel
1578, morì a Roma il 1° dicembre 1580.“ Bei Josef Wodka wird Morone hingegen
schon ab 1555 als Kardinalprotektor für England geführt. Vgl. Wodka, Geschich-
te, 118.

25 Für die Petition der englischen Katholiken auf dem Konzil von Trient vom
12.06.1563 vgl. Bucholtz, Geschichte, 701: „Concludo itaque quod sicut valde
necessarium est, quod hoc ad minimum a Concilio non praetermittatur: ita hjs
declaratio magnas dabit vires cuicunque rei quae contra illius regni haereticos
posthac fortasse attentabitur. Verum est quod majoris esset momenti quod regi-
na excommunicaretur quam privetur, quod populus ab obedientia solveretur et
quod sacrum bellum reginae indiceretur. Sed de his tractare non possumus nisi

Joel A. Hüsemann

214

https://doi.org/10.5771/9783748926764-207 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 17:03:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-207


Gesandtschaft betonte damit einerseits die Wirkmacht einer päpstlichen
Bannbulle, um andererseits auf ihre Grenzen bei der Umsetzung hinzuwei-
sen, die im Falle Englands nicht ohne eine Militärintervention auswärtiger
Mächte gelingen könnte.

Auf Grundlage dieser Petition stimmte Pius IV. am 30. Juni 1563 einer
Exkommunikation Elisabeths I. zu, „che si dia questa consolatione a li
catholici di quel regno.“26 Nach Protest Kaiser Ferdinands I. und Philipps
II. von Spanien änderte der Papst nicht einmal eine Woche später seine
Entscheidung, wobei er nach Aussage seines Kardinalnepoten Carlo Bor-
romeo der Meinung des Kaisers mehr Gewicht zuteilte als der der engli-
schen Katholiken und sich durch den Einsatz des Kaisers bei Elisabeth
mehr zu gewinnen erhoffte als durch eine Exkommunikation.27 Diese
Linie zeichnete den restlichen Pontifikat von Pius IV. (1559–1565) aus.
Während der verbleibenden Jahre manifestierte sich sein Einsatz für die
englischen Katholiken hauptsächlich in Aufforderungen an Philipp II. und
den Kaiser, Elisabeth religiöse Zugeständnisse abzuringen.28 Der Vorfall
auf dem Konzil zeigt aber dennoch, dass schon Pius IV. prinzipiell dazu
bereit gewesen war, zur Tröstung der englischen Katholiken die Bannbulle

principum saecularium voluntates prius sciantur sine quibus ista non possunt
executioni mandari.“

26 Für die Entscheidung des Papstes vgl. die Nachricht von Borromeo an die päpstli-
chen Legaten in Trient bei Meyer, England und die katholische Kirche, 409 f.:
„Quanto a quella scrittura che tocca la regina d’Inghilterra, a Sua Santità par bene
che si dia questa consolatione a li catholici di quel regno, secondo la forma del
memoriale che le Signorie Vostre Illustrissime hanno mandato. Et forse nel cano-
ne de l’institution de vescovi, o con occasione di quello, saria il luogo d’inserir
questa materia.“

27 Für die Nachricht Borromeos an die Legaten von Trient vgl. Meyer, England und
die katholische Kirche, 410: „Le cause che moveno l’imperatore a consigliare che
non si proceda contra la regina d’Inghilterra paiono a Sua Santità prudenti et ben
considerate; però, non obstante quel ch’io scrissi loro ultimamente, doveranno in
questo satisfare a Sua Maestà Cesarea, facendogli poi intendere, o per mezo del
nuntio o come a lor meglio parerà, che hanno voluto tribuir più al giuditio di
lei sola, che a infinite altre persone, et Inglesi proprii, a’ quali pareva il contrario,
et che per questa via si potesse più presto guadagnare qualche cosa con quella
donna.“ Borromeo erhielt als Kardinalnepot trotz seines jungen Alters von 22 Jah-
ren zusätzlich von Pius IV. die Leitung des Staatssekretariats und die Verwaltung
Mailands. Vgl. Certeau, Art. „Carlo Borromeo“.

28 Dies betraf die freie Feier der Messe für Katholiken in England, Freilassung der
inhaftierten Bischöfe und aller anderen Katholiken, die aus Religionsgründen ge-
fangen genommen wurden. Vgl. exemplarisch die Nachricht Borromeos an Cri-
velli, den Nuntius in Spanien, vom 02.09.1563 bei Bayne, Anglo-Roman Relati-
ons, 305 f.

Pius V. und die Exkommunikation Elisabeths I.

215

https://doi.org/10.5771/9783748926764-207 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 17:03:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-207


zu verhängen. Der Widerstand Philipps II. und Ferdinands I. setzte sich zu
diesem Zeitpunkt noch gegenüber der Verpflichtung durch, dem Drängen
der englischen Katholiken nachzukommen, die selbst eingestanden, ohne
die Unterstützung der weltlichen Fürsten nicht viel ausrichten zu können.

Kontaktversuche von römischer Seite nach England brachen nach dem
Konzil nicht ab, sondern endeten erst mit dem Amtsantritt von Pius V.
Anfang des Jahres 1566.29 Mit dem neuen Papst bestieg ein entschiedener
Kämpfer für die Wahrung der kirchlichen Jurisdiktion und gegen die Aus-
breitung der Häresie und die osmanische Expansion den Stuhl Petri.30

Dies betraf auch England: Während unter Pius IV. indirekte diplomatische
Korrespondenzen zwar als aussichtslos bewertet, aber dennoch geführt
wurden, sind im Zeitraum von 1566 bis 1568 in den römischen Archiven
fast keine Quellen erhalten, die England über die Geschehnisse rund um
Maria Stuart hinaus betreffen. Dies deckt sich mit Äußerungen des Kardi-
nalnepoten Pius’ V., Michele Bonelli (genannt Kardinal Alessandrino), der
am 9. Juni 1568 konstatierte, dass der Papst außer der Sendung von Abso-
lutionsvollmachten für Jesuiten und Almosen nach Löwen keinerlei Bezie-
hungen zu den Engländern unterhielt.31 Nur vereinzelte Memoranden

29 Für indirekte Korrespondenzen zwischen römischer Kurie und englischer Regie-
rung im Zeitraum von 1563 bis 1565 vgl. Bayne, Anglo-Roman Relations, 205–
217 und Bartlett, Papal Policy, 643–659.

30 Zur Haltung Pius’ V. zu anderen europäischen Fürsten vgl. Feci, Art. „Pio V“,
170 f.: „Intrinsecamente legata al programma di riforma religiosa, di illusione del
cattolicesimo e di contrasto dell’eresia, la politica estera di P. fu improntata alla
difesa della giurisdizione ecclesiastica dall’erosione dei poteri laici e all’alleanza di
tutti i sovrani cattolici in una solidale lotta contro gli eterodossi e l’espansionismo
turco, con la prospettiva sempre sottesa di arrivare fino alla liberazione di Gerusa-
lemme. Tuttavia, fin dall’inizio gli obiettivi del pontefice non coincisero con quel-
li dei sovrani cattolici e solo in talune congiunture le soluzioni politiche incontra-
rono i desideri tutti spirituali di P. che, per indurre i monarchi ad assecondare le
sue volontà, ricorse a incessanti pressioni diplomatiche e a generosi finanziamen-
ti.“

31 Bonellis Brief an Castagna vom 09.06.1568 findet sich bei Serrano, Corresponden-
cia, Bd. 2, 386 f., hier 387: „Hora rispondendo ad alcuni capi delle letere sue pre-
cedenti, saprà che Nostro Signore non ha mandato mai persona alcuna di qua in
Inghilterra, né anco tenuto commertio con altri in quell’isola per conto di colletta
né d’altro. E ben vero che à instantia di questi Patri dei Jesu se contentò questi
mesi passati di dar facoltà ad alcuni catholici che potessero assolvere in quelle par-
ti quelli che volevano ritornare alla fede catholica; et di più che in Lovania suol
mandare ogni anno qualche limosina per sovention di quei catholici inglesi et
d’altre nationi che vi sono.“ Eine Petition um finanzielle Unterstützung der in Lö-
wen ansässigen Katholiken vom 08.03.1566 findet sich abgedruckt mit englischer
Übersetzung bei Crosignani / McCoog / Questier, Recusancy, 57 ff. Zur Person

Joel A. Hüsemann

216

https://doi.org/10.5771/9783748926764-207 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 17:03:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-207


und Bitten englischer Exulanten um die kirchenrechtliche Klarstellung für
den Sonderfall England thematisierten die Situation dort und werfen ein
Schlaglicht auf den eindimensionalen Kenntnisstand Roms vor den Ereig-
nissen im Herbst 1569.

Der Discorso del Priore d’Inghilterra à Papa Pio V. circa la Redutione di
quel Regno Richard Shelleys, vermutlich aus dem Jahr 1567, verdeutlicht,
dass diese wenigen Berichte und Memoranden nicht so sehr aktuelle Infor-
mationen zur Situation in England lieferten, sondern vielmehr versuchten,
die Leichtigkeit einer Rückführung Englands zum Katholizismus darzu-
stellen. Dies lag im Falle Richard Shelleys zum großen Teil daran, dass
er zu dem Zeitpunkt bereits über vier Jahre in Spanien lebte und selbst
nicht mehr auf dem aktuellen Stand war, auch wenn er das behauptete.
Als Grund für seine Flucht aus England und ein Eingreifen des Papstes
nannte Shelley einen blasphemischen Eid, den die Häretiker in England
„contra il primato et la suprema autorità di questa Santissima Sedia“ erlas-
sen hätten.32 Berichte wie der eines jungen, noch in England lebenden
Mannes, der über Umwege Kardinal Commendone erreichte, mögen die
Ausnahme gewesen sein, zumal dessen Informant selbst nicht genau den
Wert seiner Informationen für die römische Kurie einschätzen konnte.33

Bonellis im Pontifikat von Pius V. vgl. Feci, Art. „Pio V“, 166: „Il 6 marzo P.
chiamò a tale incarico [Kardinalnepot, J. A. H.] il pronipote ‚ex sorore‘ Michele
Bonelli, anch’egli domenicano, del tutto inesperto delle questioni di governo e
per questo motivo fedele esecutore della volontà del papa.“

32 Der hier angesprochene Eid war der Suprematseid, den jede Person mit öffentli-
chem Amt gemäß der Suprematsakte von 1559 schwören musste. Der Discorso
befindet sich in der BAV, Ms. 5916, fol. 13 und als Abschrift in TNA, PRO 31/9/5,
fol. 307–312. Vgl. zum Aufenthalt Shelleys in Spanien und der Begründung
seiner Flucht die Abschrift in TNA, PRO 31/9/5, fol. 307: „Dopo ch’io oltre ogni
altro obligo per non denigrare dalla perpetua costanza di quelli di casa mia hebbi
rifiutato ogni accrescimento di grandezza che mi si offerse et lasciato il Priorato,
che godeva per non voler pigliar quel blasfemo giuramento che gli Heretici in
Inghilterra hanno firmato contra il primato et la suprema autorità di questa
Santissima Sedia, passai in Ispagna ove sono stato da quattro anni nella Corte del
Re mio padrone.“ Zur Leichtigkeit der Rückführung Englands heißt es ebd., fol.
308: „Sono dunque venuto qui per basciare i Santissimi Piedi, et per far chiaro
che alla Beatitudine Vostra trà quanti Pontefici sono stati dopo il nostro scisma
la riformatione d’Inghilterra non sarà né impossibile né meno di cosi desperata
difficoltà come si è publicato. Ma il presente Stato d’Inghilterra in un Discorso à
parte si dichiarerà dopo distesamente.“

33 Vgl. Giovanni Andrea Caligari an Kardinal Commendone am 06.12.1567 in TNA,
PRO 31/9/70, fol. 257: „Io che non so quanto possa importare tutta questa con-
sideratione l’ho [den jungen Engländer, J. A. H.] pregato a metterla in scrittura
con intentione di mandarla à Vostra Signoria Illustrissima la quale come pratti-

Pius V. und die Exkommunikation Elisabeths I.

217

https://doi.org/10.5771/9783748926764-207 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 17:03:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-207


Neben dem Angebot, als Informant zu fungieren, zeichnete er vor allem
ein Bild Englands als einer unverändert vom Katholizismus dominierten
Gesellschaft: Zwei Drittel der Engländer seien gute Katholiken, die die
Autorität des Papstes hochachten würden, aber wegen der Repressalien der
Regierung katholischer Seelsorge und Visitationen bedürften.34

Der Bitte nach Visitation kam Pius V. im Frühjahr 1569 mit der Sen-
dung des Pönitentiars Nicholas Morton nach.35 Er reagierte auf die ge-
nannten Memoranden und nutzte Mortons Entsendung dazu, sich ein ge-
naueres Bild über die englischen Verhältnisse zu verschaffen. Der Papst
zeigte sich folglich offen für ein entschiedeneres Vorgehen gegen Elisabeth
I., die seine oberste Autorität in England in Frage stellte. Veranlassung und
Antrieb hierfür waren wie bei der Entscheidung bezüglich der Exkommu-
nikation Elisabeths I. 1563 Bitten und Memoranden englischer Katholi-
ken, die ein päpstliches Engagement in England wünschten und ein sehr
katholisches Bild von England zeichneten. Warum die Bitten englischer
Katholiken im Gegensatz zu 1563 am 25. Februar 1570 zur Verhängung

chissima di quel Regno potrà farne quel caso che parrà alla molta prudenza sua,
egli ha fatto la scrittura, io la mando, esso sta per adesso in paese continuamente
et di lui si havera quella coppia che se vorrà.“ Commendone war zu der Zeit
päpstlicher Nuntius im Reich. Für weitere Informationen vgl. Caccamo, Art.
„Commendone“.

34 Vgl. den Bericht des jungen Engländers im Original im AAV, Lettere di Principi
e Titolati 23, fol. 457 und in Kopie in TNA, PRO 31/9/70, fol. 259–263, hier
fol. 259: „[D]ico, che con effetto ho trovato tra di loro infiniti buoni christiani
e veri catholici et c’hanno in tanta veneratione il nome e Auttorità del Santo
Seggio e sommo Pontefice n[ost]ro che non si potria desiderar’ più se ben non
possono a la scoperta con l’opere mostrarlo per li severi editti di chi al p[rese]nte
Regna.“ Zur Anzahl der Katholiken vgl. ebd., fol. 260: „[D]ico per parte de i
buoni e veri catholici ch’ardisco dir’ che ve ne sonno i dui terzi di quel Regno.“
Zur Notwendigkeit der Seelsorge und Visitation vgl. ebd., fol. 261: „[H]o pensato
[…] che saria un opera piissima […] che quelle povere anime fossero visitate
confirmate e consolate in qualche parte almeno di parole e di qualche limosina.“

35 Während John H. Pollen betont, dass Pius V. dagegen gewesen sei, aus der Sen-
dung Mortons eine politische Mission zu machen, sieht Ludwig von Pastor des-
sen Reise als entscheidende Vorbereitung der Bannbulle, vgl. Pollen, English Ca-
tholics, 144; Pastor, Pius V., 429. Die Bedeutung der Sendung Mortons für den Er-
lass der Bannbulle lässt sich aufgrund der Quellenlage nicht abschließend bewer-
ten, da außer dem Empfehlungsschreiben von Pius V. für Morton an den Herzog
von Alba nur ein Bericht in den annales ecclesiastici erhalten ist. Vgl. Annales ec-
clesiastici, Bd. 36, 258 f. Da dieser aber schon vor dem Aufstand im Herbst 1569
nach Rom zurückgekehrt war, wird sein Bericht vermutlich Einfluss bei der fol-
genden Entscheidungsfindung in Rom gehabt haben, aber nicht ausschlaggebend
für die erst im Februar 1570 erlassene Bannbulle gewesen sein.

Joel A. Hüsemann

218

https://doi.org/10.5771/9783748926764-207 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 17:03:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-207


des Kirchenbannes führten, zeigt ein genauerer Blick auf die Geschehnisse
vom Spätherbst 1569 bis zum Frühjahr 1570.

Die Bannbulle im Kontext katholischer Erwartungen und päpstlicher
Versprechungen

Am 17. Oktober 1569 traf der Sekretär des französischen Nuntius in Rom
mit der Nachricht vom Sieg der päpstlichen Truppen gegen die Hugenot-
ten in der Schlacht von Moncontour ein, woraufhin dort umfangreiche
Siegesfeierlichkeiten stattfanden.36 Neben Lepanto war es der spektakulärs-
te außenpolitische Erfolg, den das Papsttum rückblickend mit Pius V. ver-
band: „Hier demonstrierte der Kirchenstaat seine cura religionis und be-
förderte zugleich seine Reputation nach außen und innen.“37 Einen Ein-
druck vom päpstlichem Selbstverständnis bietet die Gedenktafel, die Sixtus
V. (1585–1590) später an der Statue von Pius V. in der Kirche Santa Maria
Maggiore mit folgender Aufschrift anbringen ließ: „Regi Regnum cum Re-
ligione restituit.“38 Ein Papst, der sich durch derartige Siegesfeierlichkeiten
als Vorkämpfer für den rechten Glauben inszenierte und damit seinen Au-
toritätsanspruch beim katholischen Kampf gegen den Protestantismus
kommunizierte, stand erheblich stärker unter Handlungsdruck als der ver-
gleichsweise zurückhaltende Pius IV. Dies galt besonders, als im Oktober
1569 Nachrichten zum Aufstand der Earls aus England nach Rom dran-
gen.39

4.

36 Zur Schlacht von Moncontour am 03.10.1569, der anschließenden Meldungen
nach und Feierlichkeiten in Rom vgl. Pastor, Pius V., 370 f.

37 Zwierlein, Intention, 162. Hier findet sich auch eine Übersicht über den genauen
Ablauf der Siegesfeierlichkeiten: Nach Vernehmen der Siegesbotschaft brach der
Papst in Freudentränen aus und begab sich zum Gebet und Gesang des „Te De-
um“ in den Petersdom. Ein Ablass wurde publiziert, vom 22. bis 24. Oktober
folgte eine Dreikirchenprozession zu der Santa Maria Maggiore, dem Lateran und
der Kirche der „natione francese“, San Luigi, ein Feuerwerk wurde abgebrannt so-
wie Almosen verteilt. Vgl. ebd., 161 f.

38 Ebd., 162.
39 Der hier erwähnte Aufstand war die Northern Rebellion bzw. Rising of the North.

Da es in diesem Beitrag um die päpstliche Reaktion auf den Aufstand geht,
wird im Folgenden nicht genauer zwischen den verschiedenen Interessen der
katholischen Earls, der Schottenkönigin Maria Stuart und des protestantischen
Herzogs von Norfolk differenziert, weil diese abgesehen von dem Bekenntnis
zum Kampf für die katholische Religion in Rom keine entscheidende Rolle spiel-
ten. Für weitergehende Informationen zum Aufstand sei daher auf die detaillierte
Studie von Krista Kesselring verwiesen. Vgl. Kesselring, Northern Rebellion. Eine

Pius V. und die Exkommunikation Elisabeths I.

219

https://doi.org/10.5771/9783748926764-207 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 17:03:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-207


Erste Gerüchte vom Aufstand erreichten Anfang bis Mitte Oktober Ant-
werpen, am 20. Oktober schrieb dann der Nuntius in Venedig diesbezüg-
lich nach Rom, wo man die Nachricht freudig aufnahm und am 2. No-
vember um weitere Bestätigung bat.40 Einen Tag später erfolgte die päpstli-
che Aufforderung an den Herzog von Alba,41 in der noch die Freude über
den gerade errungenen Erfolg in Frankreich mitschwang: Wenn sich die
Meldungen als wahr herausstellten, sei nun die besondere Möglichkeit ge-
kommen, die katholische Religion nicht nur in Frankreich zu stabilisieren,
sondern auch in England wiederherzustellen. Die Umsetzung dieser Auf-
gabe obliege dem Herzog von Alba, der Papst lasse aber nichts unversucht,
was der Sache helfen könnte.42 Eine ähnliche Handlungsaufforderung glei-
chen Datums überbrachte der Nuntius in Spanien am 12. Dezember Kö-
nig Philipp II.43 Am 12. November kursierte in Rom zudem die Meldung,

komprimiertere Übersicht findet sich bei Fletcher / MacCulloch, Tudor Rebellions,
102–115 und Kesselring, Pye.

40 Für die avvisi in Antwerpen von Anfang Oktober vgl. TNA, PRO 31/10/1, fol.
110. Für die Nachricht des Nuntius in Venedig und die Antwort aus Rom darauf
am 02.11.1569 vgl. TNA, PRO 31/9/70, fol. 192 f.

41 Fernando Álvarez de Toledo, bekannt als Herzog von Alba, war zum damaligen
Zeitpunkt Statthalter der Niederlande und kommandierte in dieser Funktion das
dort stationierte spanische Heer, dessen Einsatz in England sich der Papst mit sei-
ner Aufforderung erhoffte. Vgl. Bautz, Art. „Alba“, 74 f.

42 Vgl. das Breve vom 3. Nov. 1569 von Pius V. an den Herzog von Alba, zu
finden bei Annales ecclesiastici, Bd. 36, 264: „Id si verum est [die Nachrichten aus
England, J. A. H.] quantum in eo momenti positum sit, non modo ad religionem
catholicam in regno Galliae stabiliendam, recenti praesertim victoria confirma-
tam, sed etiam ad eamdem in regno Angliae restituendam, Nobilitatem tuam pro
sua prudentia intelligere compertum habemus. […] In primis autem Nobilitatem
tuam obtestamur, et quo majori possumus animi nostri studio rogamus, ut si qua
in re operam suam charissimae nobis in Christo filiae Scotiae Reginae in liberta-
tem regnumque suum restituendae navare potest, ejus rei nullam occasionem
praeterire patiatur: cui quidem Nos si quibus rebus prodesse posse sciremus, nihil
certè quod illius adjuvandae causa fieri á nobis posset, praetermitteremus.“

43 Die Nachricht Bonellis an den Nuntius Castagna in Spanien vom 03.11.1569 fin-
det sich bei Serrano, Correspondencia, Bd. 3, 186: „[D]icendoli insieme che quan-
do sia vero l’aviso delle cose d’Inghilterra, ciò è, che il conte di Suffolch [sic!] si sia
adherito alla Regina di Scotia contra quella d’Inghilterra, et che quella isola stia
per tumultare, voglia favorire et aiutare la parte catholica, si come si spera dalla
bontà et pietà sua.“ Am 04.11.1569 schrieb auch der spanische Botschafter in
Rom, Juan de Zuñiga, an Philipp II., wobei er die Nachrichten aus Venedig zu
den Geschehnissen in England als ausschlagebend für das Handeln des Papstes
sah, vgl. ebd., 188: „Antier screvi a Vuestra Magestad con un correo que passava
del Sicilia, despues he hablado a Sua Santidad, y mostradole lo que el Duque de
Alva me scrive sobre los movimientos de Inglaterra, y Su Beatitud avia pensado

Joel A. Hüsemann

220

https://doi.org/10.5771/9783748926764-207 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 17:03:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-207


der Papst habe auch eine Nachricht an den Herzog von Norfolk gesandt,
in der er ihn aufforderte, Maria Stuart zur Frau zu nehmen, und ihm für
den Fall der Fälle seine Unterstützung gegen Elisabeth I. zusicherte.44

Nicht nur Norfolk erhielt Hilfszusagen vom Papst, sondern auch Maria
Stuart. Am 4. Dezember lobte der Kardinal Alessandrino im Namen des
Papstes den Einsatz von James Beaton, dem schottischen Botschafter und
Erzbischof von Glasgow, für die katholische Religion, am 9. Januar 1570
sicherte der Papst eigenhändig der gefangenen Schottenkönigin seine Un-
terstützung zu.45 Diese Zusicherung wiederholte er sechs Tage später in
einem Brief an den schottischen Botschafter, in dem er betonte, dass er
Maria Stuart niemals im Stich lassen werde. In diesem Sinne erging am
gleichen Tag die Anweisung an den Nuntius in Spanien, sich bei Philipp
II. noch einmal dezidiert für die Unterstützung Maria Stuarts einzusetzen,
die ansonsten von niemandem Hilfe zu erwarten hätte.46

que este negocio estava mas adelante, porque por los avisos de particulares siemp-
re ha ydo acrescentando; y assy los que han venido de Venecia quentan que toda
Inglaterra estava ya levantada.“ Für die Nachricht Castagnas an Borromeo vom
26.11.1569 vgl. AAV, Hisp. Nuntiat. 4, fol. 102 bzw. für die Abschrift TNA, PRO
31/9/70, fol. 36 f., hier fol. 36: „Sua Santità mi scrive per l’ultimo Corriere che ha-
veva inteso che essendo il Conte di Suffolch in Inghilterra adherito alla Regina di
Scotia contra quella d’Inghilterra, si poteva credere che fusse per riuscirne qual-
che tumultuatione in quella Isola, et mi commanda che io dica à Vostra Maestà
che quando ciò sia vero, li ricorda et prega à voler dare tutto il favore et aiuto che
potrà à la parte catholica si come si spera da la bontà et pietà sua.“

44 Für die avvisi aus Rom vom 12.11.1569 vgl. BAV, Urb. Lat. 1041, fol. 152 bzw.
die Abschrift in TNA, PRO 31/10/1, fol. 108: „Dicono che il Papa ha mandato
un Breve al Duca di Notcof [sic!] essortandolo à pigliar per moglie la Regina di
Scotia che Sua Santità non mancherà di aiutarlo contra la Regina d’Inghilterra
occorrendo, et il detto Breve l’ha mandato per via del Duca d’Alva.“

45 Für die Nachricht an den schottischen Botschafter, der zu der Zeit in Paris weilte,
vgl. Annales ecclesiastici, Bd. 36, 263 f. Für den Brief von Pius V. an Maria Stuart
vom 09.10.1570 vgl. TNA, PRO 31/9/70, fol. 317 ff., hier fol. 318 f.: „[Q]ua de re
cum utrisque, quos scribis Regibus agendum nostro nomine diligenter curabi-
mus, eisque salutem tuam, Regnique tui incolumitatem, ut debemus, vehementer
commendabimus, parati ea omnia tibi paternae nostrae voluntatis officium sem-
per praestare, quae tuo isto forti invictoque animo, Catholicaeque fidei flagrantis-
simo studio digna sunt, omnipotentemque Deum precibus in humilitate nostri
cordis rogaturi; ut tibi tot calamitatibus laboranti succurrere, fortitudinemque in
adversis rebus, perseverantiamque misericorditer largiri dignetur.“

46 Für die Zusicherung der Unterstützung für Maria Stuart vom 15.01.1570 vgl.
TNA, PRO 31/9/70, fol. 278: „Neque vero reginae ipsi carissimae sibi filiae Sua
Sanctitas umquam deerit cuius causam resque omnes quanto maximo potest
studio christianissimo catholicoque regibus accuratissimis litteris identidem com-
mendat.“ Für die Nachricht Bonellis an Castagna vom 15.01.1570 vgl. TNA,

Pius V. und die Exkommunikation Elisabeths I.

221

https://doi.org/10.5771/9783748926764-207 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 17:03:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-207


In Spanien und beim Herzog von Alba stießen die Pläne des Papstes auf
Zurückhaltung: Eine militärische Intervention wurde von Philipp II. und
seinem Statthalter in den Niederlanden stets mit Verweis auf Geldmangel
und ein potentielles Eingreifen der Franzosen in den Niederlanden abge-
wiesen, nur zu einer finanziellen Unterstützung der Aufständischen ließ
sich die spanische Seite bewegen.47 In Rom hingegen zeigte man sich fest
entschlossen, den Versprechungen Taten folgen zu lassen, und so hörte
man den avvisi48 vom 14. Januar zufolge nicht auf, für die Stärkung der
Aufständischen zu beten.49 Die Zuversicht in Rom mag auch mit den posi-
tiven Nachrichten zusammengehangen haben, die der venezianische Nun-
tius nach Rom zu berichten wusste: Der katholische Aufstand sei zahlen-
mäßig stark, es seien nur wenige Personen zu Elisabeth I. übergelaufen
und bereits drei Häfen besetzt.50 Ob und inwieweit Meldungen in Antwer-
pen und Lyon gegen Ende Januar und Anfang Februar über den Rückzug

PRO 31/9/70, fol. 64: „Con la prima occasione di audientia Vostra Signoria non
manchi di pregar Sua Maestà in nome di Nostro Signore che voglia favorir dove
puo la Regina di Scotia app’ quella d’Inghilterra facendo con lui quell’officio
di carità che le parerà poter fare per soccorrerla opportunamente in tante sue
persecutioni, et calamità, perché da altra parte difficilmente si puo sperare aiuto
ne favore alcuno alle sue tribulationi che da Sua Maestà Catholica.“

47 Zur Begründung der Ablehnung des Herzogs von Alba vgl. seine Nachricht an
Zuñiga vom 05.12.1569, ediert bei Mignet, Histoire, 508 f. Für die finanzielle Zu-
sage vgl. die Nachricht von Castagna an Bonelli vom 18.01.1570 in TNA, PRO
31/9/70, fol. 42 f., hier fol. 42: „Il ch’è che Sua Maestà si è rissoluto di dare qualche
aiuto dico per adesso di denari, alli Catholici sollevati in Inghilterra, per lo quale
intendo che si rimette al Duca d’Alba ducento millia ducati.“

48 Die avvisi di Roma waren kommerziell gehandelte Nachrichtenblätter, auf
Deutsch damals Newe Zeytungen, deren Verfasser, die menanti, eine Art von
Journalisten des 16./17. Jahrhunderts, nicht selten das Gras wachsen hörten. We-
gen ihrer Adressierung an den Herzog von Urbino finden sie sich in der Vatikani-
schen Bibliothek unter der Signatur Cod. Urb. lat. 1038–1073. Auch wenn es sich
teilweise um schieren Stadtklatsch handelte, sieht Wolfgang Reinhard in ihnen
eine wichtige Quellenart, da sie eine andere Perspektive bieten als obrigkeitliche
Quellen, nämlich die der Außenstehenden. Für die Avvisischreiber spielte das
Hörensagen eine wichtige Informationsquelle, was teilweise an verballhornten
Namen deutlich wird, die auf eindeutigen Hörfehlern beruhen. Vgl. Reinhard,
Schedario, 158.

49 Für die avvisi aus Rom vom 14.01.1570 vgl. BAV, Urb. Lat. 1041, fol. 217 bzw.
für die Abschrift TNA, PRO 31/10/1, fol. 124: „Per l’aviso della solevatione delli
Catholici in Inghilterra si fanno qui di continuo orationi accio Iddio augumenti
le forze a quelli buoni spiriti.“

50 Für die Nachrichten des Nuntius in Venedig zur Stärke des Aufstandes vom
31.12.1569 und 21.01.1570 vgl. AAV, Nunt. di Venet. 7, fol. 69, 78 bzw. für die
Abschrift TNA, PRO 31/9/70, fol. 194 f.

Joel A. Hüsemann

222

https://doi.org/10.5771/9783748926764-207 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 17:03:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-207


der Katholiken Einfluss auf die kommenden Entscheidungen der römi-
schen Kurie hatten, ist schwierig zu bewerten.51 Fest steht aber, dass der
Papst sich am 4. Februar noch einmal mit einem dringlichen Appell an
den Herzog von Alba wandte, dem Philipp II. die Entscheidung für ein
Engagement in England überlassen hatte:52 Mit der Übernahme des Papst-
amtes sei er, Pius V., gezwungen, sich um diejenigen zu sorgen, die unge-
achtet der Gefahren für Leib und Güter die Waffen für die katholische Re-
ligion erheben würden. Der Herzog von Alba sei aufgrund der geographi-
schen Nähe der Einzige, der ihnen helfen könnte, da anderenfalls die Ge-
fahr bestünde, dass die aufständischen Katholiken von der Gegenseite be-
zwungen würden.53

Einen Tag später begann in Rom der Prozess gegen Elisabeth, zwölf in
Rom weilende Engländer wurden befragt und die Verhöre am 12. Februar
beendet.54 Vor Verhängung des Banns am 25. Februar traf am 16. Februar
ein Hilfsappell der Earls Northumberland und Westmorland ein, den sie
bereits am 8. November 1569 an den Papst geschickt hatten. Hierauf ant-
wortete Pius V. am 22. Februar, wobei einige seiner Formulierungen für
unseren Kontext aufschlussreich sind. Der Papst hob zunächst die Gefah-
ren der Häresie für das einst blühende England hervor, die eine besondere
Herausforderung Gottes für seinen Pontifikat sei. Im Kampf der Earls für
den katholischen Glauben und die päpstliche Autorität („in asserenda Ca-

51 Für die avvisi in Antwerpen und Lyon von Ende Januar und Anfang Februar 1570
vgl. BAV, Urb. Lat. 1041, fol. 224, 227, 229. bzw. für die Abschrift TNA, PRO
31/10/1, fol. 126. Es gibt jedoch keinen Hinweis darauf, dass Pius V. schon vor
Verhängung des Bannes von dem Scheitern des Aufstandes und der Flucht der
beiden Earls über die schottische Grenze am 20.12.1569 wusste. Vgl. Kesselring,
Northern Rebellion, 89.

52 Für die Nachricht Philipps II. an Zuñiga vom 20.01.1570 vgl. Serrano, Correspon-
dencia, Bd. 3, 226. Hierauf verweist auch Pastor, Pius V., 426.

53 Vgl. Annales ecclesiastici, Bd. 37, 178: „De motu rerum Anglicarum, a Catholicis
eiusdem regni contra hereticos, atque adeo contra illam, quae se pro Angliae
regina gerit, excitato, certiora et maiora in dies cognoscentes; pro suscepto Apos-
tolicae servitutis officio, anxio et sollicito animo esse cogimur de illorum salute,
qui pro restituenda in eo regno Catholica religione, periculum fortunarum et
capitis sui, pro Dei omnipotentis causa, neglexerunt. […] Ut enim, si eorum,
qui ferre auxilium possunt, subsidio destitutae fuerint; periculum est, ne vel ab
adversariis opprimantur, vel per se ipsae dissipentur: sic etiam, si adjutae fuerint,
sperandum est per eas in regno illo religionem Catholicam restitui posse.“

54 Vgl. Annales ecclesiastici, Bd. 37, 153–163. Zur Frage der Rechtmäßigkeit des
Exkommunikationsprozesses, die in der Forschung (v. a. am Anfang des 20.
Jahrhunderts) intensiv diskutiert wurde und umstritten ist, vgl. Meyer, England
und die katholische Kirche, 65–71; Pastor, Pius V., 436.

Pius V. und die Exkommunikation Elisabeths I.

223

https://doi.org/10.5771/9783748926764-207 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 17:03:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-207


tholica fide, huiusque Sanctae Sedis auctoritate“) sei der Tod immer noch
erstrebenswerter als die Aussicht, auf schändliche Weise den Begierden der
zügellosen Frau dienen zu müssen, womit der Papst Elisabeth I. meinte.
Bei dieser heiligen Unternehmung unterstünden sie der Macht und dem
Schutz des Heiligen Stuhls, dessen Autorität sie sich unterworfen hätten
(„ad nostram huiusque sacrosanctae Sedis cuius se auctoritati subiiciunt
potestatem tutelamque confugientes“). Schließlich stellte er nicht nur Geld
über den Mittelsmann Roberto Ridolfi in Aussicht, sondern auch seine
vollkommene Hilfe („piumque conatum vestrum, omnibus […] adiuve-
mus“).55 Zu diesem Zeitpunkt schien der Entschluss zur Exkommunikati-
on wohl schon gefallen zu sein, deutlicher konnte der Papst seine Unter-
stützung nicht ausdrücken: Er begriff die Earls als Kämpfer für seine päpst-
liche Autorität und verband diese dadurch mit deren Sieg oder Niederlage.

Wie sehr ein Handeln des Kirchenoberhauptes von den englischen Ka-
tholiken erwartet wurde, zeigt ein Blick in die Korrespondenz, die
Nicholas Sanders, einer der führenden katholischen Exulanten, im Früh-
jahr 1570 mit dem in Rom weilenden Antonio Graziani führte.56 Am
14. Februar beklagte sich Sanders über die Untätigkeit des Papstes, von
dem lediglich die Legitimierung des Aufstandes durch die Exkommunika-
tion Elisabeths I. gefordert werde, damit die Aufständischen nicht mehr als
Feinde der Königin („perduelles“), sondern als Söhne der Kirche zu den
Waffen greifen könnten, da Unklarheit herrsche über die Rechtmäßigkeit
der Verteidigung des katholischen Glaubens ohne apostolische Autorität.57

Es liege alles am Papst, der zwar mit der Entsendung Mortons einen guten

55 Vgl. Annales ecclesiastici, Bd. 37, 179.
56 Vgl. Mayer, Art. „Sander“, der Nicholas Sanders als „chief cog in the exile commu-

nity of Louvain“ bezeichnet.
57 Leider ist bei Pastor nicht der ganze Brief im lateinischen Original abgedruckt,

sondern manche Passagen hat er zusammenfassend auf Deutsch eingefügt. Für
den Brief von Nicholas Sanders an Antonio M. Graziani vom 14. Feb. 1570 vgl.
Pastor, Pius V., 643 f.: „De rebus Angliae quod querar habeo, quod cum gaudio
scribam non habeo. Duo catholici comites et alii nobiles non pauci arma pro
causa fidei catholicae sumpserunt hac spe, ut saltem Suam Sanctitatem illis affutu-
ram non dubitarent. Nec aliud fere praesidium ab ea postulabant quam ut ab obe-
dientia reginae palam absoluti primum eo modo et suis domi et aliis qui foris
sunt persuadere possent se non tanquam perduelles, verum tanquam ecclesiae fil-
ios arma sumpsisse. In Rom geschah nichts. Interim tamen nos testes sumus,
quanta cum diligentia nobiles ex Anglia ad nos miserint, ut scirent tum an Sedes
Apostolica quicquam adhuc promulgasset contra reginam, tum an sine illius auc-
toritate quicquam possent salva conscientia conari ut se ab ista tyrannide liberar-
ent. Quoad primum respondimus nihil esse hic publicatam quod nos sciremus,
quoad secundum theologi gravissimi dissenserunt.“

Joel A. Hüsemann

224

https://doi.org/10.5771/9783748926764-207 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 17:03:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-207


Anfang gemacht habe, jetzt aber nicht zögern und diejenigen im Stich las-
sen dürfe, die für ihn kämpfen würden: Er müsse vielmehr seine persönli-
che Autorität einsetzen.58 Besonders zugespitzt wird diese Erwartungshal-
tung im Postskriptum, das Sanders wohl nach Erhalt von Hilfszusagen aus
Spanien angefügt hat: „Ergo favebunt alieni [Philipp II., J. A. H.], non fa-
vebit iisdem catholicis apostolica sedes? Obstupescent coeli super hoc.“59

Die in dieser Deutlichkeit formulierte Aufforderung ist auch bis zum
Papst selbst vorgedrungen. Dies wird zum einen in der Antwort Grazianis
vom 29. März ersichtlich, in der er darauf verwies, dass der Brief wegen
schlechter Gesundheit des Papstes an einen seiner Minister gegangen sei,
der den Papst dann vom Inhalt unterrichten werde.60 Zum anderen zeigt
es die Begründung, die der Papst für seine Entscheidung in den späteren
Audienzen mit Juan de Zuñiga, dem spanischen Botschafter in Rom, an-
führte: Er habe die Bannbulle erlassen, weil die englischen Katholiken ihn
darum gebeten respektive sie gefordert hätten („se lo pedian“), da sie an-
sonsten Skrupel gehabt hätten, gegen ihre Königin die Waffen zu erheben
– genau das Argument also, mit dem zuvor Sanders die päpstliche Exkom-
munikation gefordert hatte.61

58 Vgl. ebd., 644: „Inceperat bene, quum poenitentiarium summum [Mortonum,
J. A. H.] in Angliam misit, et nunc re semel inchoata non est committendum,
ut deserantur catholici ab ipso Papa, pro quo pugnant. Der Papst muß seine
persönliche Autorität einsetzen.“

59 Ebd.
60 Für die Antwort Grazianis an Sanders vom 29.03.1570 vgl. Spicilegium Roma-

num, 456 ff., hier 456 f.: „Ea [epistula, J.A.H.] mihi reddita est ad XII cal. aprilis,
quam cum legissem, continuo ad Cardinalem qui, ut scis, singulari est in vestram
gentem animo, detuli. Is eodem die, quod conveniendi tum Pontificem propter
eius incommodam valetudinem potestas nemini erat, Pontificis ipsius intimo con-
siliorum ministro ostendit, et apud eum reliquit, quo Pontificem de omnibus re-
bus, quae scripsisti, edocere posset. Quod et factum est ab eo diligenter, et plane
est quod speremus currentem Pontificis animum ad vos complectendos suscipi-
en[s]dosque iis litteris incitatum iri.“

61 Für Zuñigas Bericht seiner Audienz mit dem Papst an Philipp II. vom 10.04.1570
vgl. Serrano, Correspondencia, Bd. 3, 291: „Hame dicho Su Santidad que esta
determinado de declarar por herege a la Reyna de Inglaterra y privarla del reyno,
y que tiene ya quasi acavado el processo para esto. Yo le dixe que en ninguna
manera convenia hazerlo hasta que estuviessen dispuestas las cosas de manera
que se pudiesse executar la sentençia de Su Beatitud, porque agora no servia esta
declaraçion sino de yrritar a la Reyna para que degollasse a los catholicos que
avia en su reyno, los quales conviene conservar, porque han de ser la prinçipal
ayuda para hecharla del quando Dios sea servido que V. M. lo pueda emprender.
Dixome que ellos mismos se lo pedian porque estavan en escrupulo de no tornar

Pius V. und die Exkommunikation Elisabeths I.

225

https://doi.org/10.5771/9783748926764-207 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 17:03:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-207


Von Seiten der katholischen Exulanten und Aufständischen in England
herrschte folglich eine deutliche Erwartungshaltung an eine päpstliche
Exkommunikation Elisabeths I. War in ihrer Petition von 1563 die Bann-
bulle noch von der Unterstützung durch weltliche Fürsten abhängig ge-
macht worden, sahen sie sich nun allein im Stande, mit päpstlicher Legiti-
mierung Elisabeth abzusetzen und England zu rekatholisieren. Dadurch
vermittelten sie in Rom den Eindruck, der Erfolg des Aufstandes würde
vor allem von der Exkommunikation abhängen, die die katholische Partei
einen und stärken würde. Der Papst, der sich kurz vor Eintreffen der ers-
ten Nachrichten aus England in den Siegesfeierlichkeiten als Vorkämpfer
gegen die Häresie inszeniert hatte, stand unter erheblichem Druck, seinen
öffentlich bekannten Hilfszusagen und Gebeten Taten folgen zu lassen.
Gerade durch seine eigene eindeutige Positionierung auf die Anfragen aus
England verstärkte er den Handlungsdruck, der sich im Zuge der sich
dort zuspitzenden Situation ergab. In diesem Kontext erscheint die Bann-
bulle weniger als Artikulation des Machtspruches eines ‚mittelalterlichen‘
Papstes als vielmehr als Aufrechterhaltung und Bestärkung päpstlicher
Autorität in England auf Drängen englischer Katholiken.

Ambivalente Exkommunikation: Fehlende Umsetzung als Gefahr für
päpstliche Autorität

Der Nachklang der Bannbulle macht die einleitend angedeutete Ambiva-
lenz und Dynamik von Autorität deutlich: Da durch die Niederlage der
Earls der päpstliche Bannspruch nicht vollstreckt wurde, geriet Pius V.
erneut unter Handlungsdruck, für den Vollzug der Exkommunikation zu
sorgen. Er hatte sich zwar deutlich als Oberhaupt der englischen Katholi-
ken bekannt und ihre Erwartungen an eine entschiedene Unterstützung
aus Rom in Form der Bannbulle erfüllt, wurde dadurch aber auch im
stärkeren Maße für die Geschehnisse in England verantwortlich. Da die
Exkommunikation nicht die gewünschten Ergebnisse für die Situation in
England gebracht hatte, die Earls im Gegenteil sogar außer Landes fliehen
mussten, ging es für den Papst nicht mehr nur um seine oberste kirchliche
Autorität in England, sondern um seine Autorität als Oberhaupt der Kir-
che an sich: Konnte er die katholischen Fürsten nicht zur Ausführung oder
zumindest zur Publikation seiner Bannbulle bewegen, bedeutete dies eine

5.

las armas contra ella hasta que Su Santidad la huviesse declarado y privado de su
reyno.“

Joel A. Hüsemann

226

https://doi.org/10.5771/9783748926764-207 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 17:03:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-207


empfindliche Einbuße seines ‚Standing‘ in der europäischen Fürstengesell-
schaft. Exemplarisch deutlich wurde dies in den Plänen des römischen
Kontaktmannes in England, Roberto Ridolfi, der nach dem Scheitern der
Earls mit Rom in Korrespondenz über alternative Umsetzungsmöglichkei-
ten der Bannbulle stand.

Roberto Ridolfi, ein florentinischer Kaufmann,62 befand sich bereits im
April 1569 in London und hatte von dort Pius V. über die ihm gewogenen
englischen Katholiken geschrieben, die für seinen Ruf und die katholische
Religion zu den Waffen greifen würden. Ähnlich wie auch später Sanders
machte er die päpstliche Autorität zum notwendigen Stein des Anstoßes:
„Però tutto bisogna proceda dall’autorità di Nostro Signore.“63 Ridolfi
wurde in der Folgezeit zum entscheidenden päpstlichen Kontaktmann in
England, über den die finanzielle Unterstützung des Papstes die englischen
Katholiken erreichen sollte: Von den 100.000 Scudi, die der Papst als fi-
nanzielle Unterstützung im Februar 1570 zusagte, sollten 12.000 als Ab-
schlagszahlung direkt über Ridolfi an die englischen Katholiken gehen.64

Dafür fragte Ridolfi am 13. Mai bei Guerau de Spes, dem spanischen Bot-
schafter in London, an, wie er den englischen Katholiken die Gelder zu-
kommen lassen konnte.65

62 Zu Ridolfi vgl. Byatt, Art. „Ridolfi“.
63 Für die Nachricht Ridolfis an Pius V. vom 18.04.1569 vgl. AAV, Misc. Arm. I 17,

fol. 99 bzw. für die Abschrift TNA, PRO 31/9/70, fol. 253–256, hier fol. 255.
64 Die Zahlungen erwähnte auch Zuñiga am 07.03.1570 in seinem Brief an Philipp

II., vgl. Serrano, Correspondencia, Bd. 3, 249: „Y apretando a Su Santidad porque
se declarasse en las graçias y dinero con que podria ayudar a V. M. para està
jornada, me dixo que él havia ofreçido a los catholicos de Inglaterra de ayudarles
con çient mill ducados si passavan con su disignio adelante; y que no los tenia
ni sabia de donde los havia de sacar; pero que venderia qualquier cosa para
cumplirlo, y que de presente les havia embiado doze mill.“

65 Für die Anfrage Ridolfis bei de Spes vom 13.05.1570 vgl. Lettenhove, Relations
Politiques, 653 f.: „Desseo que Vuestra Señoria me haga favor de escrivir luego en
su cifra al Illustrissimo y Excelentísimo señor Duque de Alva en mi nombre, co-
mo teniendo yo comission de Su Santidad de proveer alguna suma de dineros a
los señores Condes Notumberland y Wesmerland y al de Acris y otros que se hal-
lan oy retirados en Escocia, y no teniendo por aca ningun modo seguro para
poder executar esta orden, para que los dichos senores puedan, lo mas presto que
se pudiere, començar a gozar del socorro que Su Santidad les embia y persistir con
presteza en su gloriosa empressa, desseo que Su Exccllenza me haga favor de hazer
entender al señor Francisco Englefild y al señor Martin Fild, los quales entiendo
que estan cerca de Su Excellenza por los negocios de los dichos señores, como ten-
go tal orden de Su Santidad de socorrerlos al presente con doce mil escudos y con
esperança que presto se les proveera de mayor suma.“

Pius V. und die Exkommunikation Elisabeths I.

227

https://doi.org/10.5771/9783748926764-207 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 17:03:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-207


Dass Ridolfi aber nicht nur Mittelsmann war, sondern auch seine eige-
nen Pläne zur Rückführung Englands zum Katholizismus entwickelte und
diese Pläne Einfluss auf die Englandpolitik in Rom hatten, wird an seinem
Schreiben vom 1. Juli 1570 an Pius V. ersichtlich. Ridolfi schwebte als ein-
fachste Umsetzung der Bannbulle ein Handelsembargo durch alle benach-
barten katholischen Fürsten vor, das für England schlimmer sei als jeder
Krieg. Die katholischen Fürsten müssten dafür nicht einen offenen Krieg
beginnen, für den sie wegen ihrer Rivalitäten untereinander nicht zu ge-
winnen seien. England wiederum müsste sich für die Aufhebung der
Bannbulle und des Handelsembargos direkt an den Papst wenden, was
große Vorteile für den englischen Katholizismus mit sich brächte. Es sei
folglich von päpstlicher Seite für die Publikation und Einhaltung der
Bannbulle bei allen katholischen Fürsten Sorge zu tragen, die mit Elisa-
beth I. Handelsbeziehungen unterhielten, wobei ein Scheitern des Papstes
hierbei einen schweren Schlag für seine Autorität bedeuten würde („ne
potrebbe venire offesa molto l’autorità di Vostra Santità“).66 Pius V. griff
die Idee auf und so schrieb Giovanni Castagno, der Nuntius in Spanien,
am 7. September 1570 aus Madrid, dass er Philipp II. diesen Vorschlag un-
terbreitet, der spanische König aber mit Verweis auf dessen Undurchführ-
barkeit abgelehnt habe.67

66 Für den Brief Ridolfis an Pius V. vom 01.07.1570 vgl. AAV, Misc. Arm. II 100, fol.
175 f. bzw. für die Abschrift TNA, PRO 31/9/70, fol. 408 ff., hier fol. 408: „Scrissi à
Vostra Santità sotto li sei del passato per duplicate, dandole particolare ragguaglio
della bolla stata attaccata alla porta del Vescovo di Londra, et quanto gran rumore
si sente che è per partorire in questo regno, se sarà accompagnata con qualche
effetto di approbatione delli altri Principi, che la cosa solamente restasse di cosi
senza altra dimostrazione almanco delli Principi convicini, ne potrebbe venire of-
fesa molto l’autorità di Vostra Santità et per aiutare alla buona dispositione di
questi catholici, son molto desiderato di supplicare à Vostra Santità che le piaccia
far procurare con ogni instantia che tale bolla sia quanto prima publicata in Fian-
dra, Francia, Spagna, et Portogallo, dove questa natione tiene del continuo grosso
commertio, quale se mediante la forza di tale bolla li venirà impedito, sarà una
delle grandi guerre che si possa causare a questo regno.“

67 Für den Brief von Castagno an den Kardinal Rusticucci vom 07.09.1570 vgl.
Meyer, England und die katholische Kirche, 417: „Nelle cose d’Inghilterra ho par-
lato di nuovo et, ponderando la scrittura che ho ricevuta di avvisi mandati a Sua
Beatudine da huomini di là, mostrai a Sua Maestà che quelli cattolici giudicano
che, mentre non si può darli soccorso di gente, potria giovare molto il levare per
virtù del breve di Sua Santità a quel regno il commertio di Fiandra, Francia et
Portugallo, perché cosi restarebbono gl’Inglesi conseglieri che cosi impiamente
la consigliano, et sarebbe in un certo modo sforzata a mutar proposito per non
esser cosi abhorita da tutti li prencipi christiani con tanto pregiuditio del suo
regno, il quale non ha altro denaro che dalle mercantie et commercio. A questo

Joel A. Hüsemann

228

https://doi.org/10.5771/9783748926764-207 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 17:03:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-207


Die katholischen Fürsten ließen sich nicht für ein entschiedenes Vorge-
hen gegen England gewinnen, forderten sogar im Gegenteil vom Papst die
Rücknahme der Bannbulle. Von Juni bis August 1570 bemühten sich Zu-
ñiga und der Herzog von Alba um eine Rücknahme respektive Abmilde-
rung der Bannbulle, am 28. September schrieb Kaiser Maximilian II. an Pi-
us V.68 Maximilian begründete seine Bitte gleichfalls mit einem Appell an
die päpstliche Reputation, da der Papst mit der Rücknahme eine seines
Ruhms würdige Tat für das Gemeinwohl, den Frieden und die Ruhe voll-
brächte („Sanctitas Vostra factura est rem sua laude dignam“).69 Pius V.
lehnte diese Bitte am 5. Januar 1571 – wie schon im Gespräch mit Zuñiga
zur Begründung der Bannbulle – mit Verweis auf die Forderungen der
englischen Katholiken ab („multis bonis Catholicisque viris a nobis pos-
centibus“). In seiner weiteren Begründung verwandte er die Würde seines
Amtes sogar explizit als Argument dafür, warum er seine Entscheidung
nicht mehr habe ändern können: Die aktuellen Umstände ließen vielleicht
weise Männer umdenken, hätten beim Papst aber nicht so viel Gewicht,
dass er etwas zuließe, was das Ansehen des Heiligen Stuhls verringern
könnte („quod […] huiusque Sanctae Sedis maiestatem imminuere pos-
sit“).70

Pius V. steckte nach der Niederlage der Earls in einem Dilemma: Er
benötigte die katholischen Fürsten zur Umsetzung seines Bannspruches,

Sua Maestà replicò il medesimo che io scrissi per le precedenti delli 4 del passato,
aggiongendo che quando Sua Maestà sola volesse levare detto commercio, noce-
rebbe molto a sé et non farebbe nulla circa la republica.“

68 Für die Bemühungen Zuñigas und des Herzogs von Alba vgl. Pastor, Pius V., 440.
69 Für den Brief des Kaisers an Pius V. vom 28.09.1570 vgl. AAV, Principi Titolati

30, fol. 59 bzw. für die Abschrift TNA, PRO 31/9/70, fol. 272 f.: „Sanctitatem
Vostram obnixe rogamus […] rationem habere ac vel memoratam excommunica-
tionem revocando, vel saltem haud permittendo, ut typis excusa ulterius divulga-
tur, communis boni, pacis et tranquillitatis, uti alias semper, ita hoc quoque loci
se studiosissimum re ipsa testari velit. In quo Sanctitas Vostra factura est rem sua
laude dignam, Reipublicae salutarem, ac nobis maximopere gratam quam per
omnem occasionem mutuis filialis observantiae studiis et officiis promereri con-
nitemur.“

70 Für den Brief von Pius V. an Kaiser Maximilian II. vom 05.01.1571 vgl. Annales
ecclesiastici, Bd. 37, 177 f.: „sententiam et excommunicationem contra ipsam fa-
tam revocare nullo modo posse videamur, quam, multis bonis Catholicisque viris
a nobis poscentibus, adversus eam publicavimus. […] Temporum autem conditio,
quae a maiestate tua, non minus amanter quam prudenter consideratur, et si
apud prudentes quosque suam vim habere debet, tamen apud nos non debet esse
tanti ponderis, ut quidquam admittamus, quod divinae Maiestatis oculos offend-
ere, huiusque Sanctae Sedis maiestatem imminuere possit.“

Pius V. und die Exkommunikation Elisabeths I.

229

https://doi.org/10.5771/9783748926764-207 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 17:03:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-207


die von ihm aber dessen Rücknahme forderten. Diese konnte er wiederum
nicht ohne Autoritätsverlust vollziehen, weshalb er bei seinen drängenden
Appellen vor allem an Philipp II. blieb und Ridolfi bei seinen weiteren
Plänen im Jahr 1571 unterstützte. Die englische Regierung deckte diese
aber auf, was letztlich zur Hinrichtung des Herzogs von Norfolk führte.71

Eine gescheiterte Umsetzung war für den Papst dementsprechend besser
hinnehmbar als eine Rücknahme der Bannbulle: Während erstere immer-
hin den Bitten der englischen Katholiken nachkam und den päpstlichen
Autoritätsanspruch auf England aufrechterhielt, hätte letztere für Pius V.
einen Autoritätsverlust bedeutet, den er hinzunehmen nicht bereit gewe-
sen ist.

Fazit: Zwang zur Exkommunikation? Päpstliche Autorität und die
Bannbulle von 1570

Die eingangs erwähnte Darstellung der Bannbulle als einer mittelalterli-
chen Maßnahme eines aus der Zeit gefallenen Papstes muss durch die
Untersuchung der Bedeutung von Autorität für das Handeln an der rö-
mischen Kurie im Kontext der Exkommunikation Elisabeths I. revidiert
werden. Pius V. handelte nicht im Streben nach mittelalterlicher Macht-
vollkommenheit, sondern im Einklang mit seinem Autoritätsanspruch als
Oberhaupt der (katholischen) Christenheit im Kampf gegen die Häresie,
den er selbst propagierte, der ihm aber auch durch englische Katholiken
zugeschrieben wurde. Der Autoritätsanspruch auf Exkommunikation eu-
ropäischer Fürsten mag vielleicht ‚mittelalterliche Züge‘ getragen haben,
war aber deswegen keineswegs aus der Zeit gefallen: Nicht nur katholische
Exulanten sahen in der päpstlichen Autorität ein – wenn nicht sogar das
– Mittel zur Absetzung Elisabeths I., sondern auch von englischer Seite
wurde sie als Bedrohung der Sicherheit Englands bewertet, was sich in
den Parlamentsbeschlüssen von 1571 niederschlug, in denen explizit die
Einfuhr von Schriftstücken und Gegenständen verboten wurde, die als
Symbole päpstlicher Autorität verstanden werden konnten.72

6.

71 Zum Ridolfi Plot vgl. MacCaffrey, Shaping, 399–452. Zu seiner Einordnung in die
Reihe katholischer Verschwörungen im England des 16. und 17. Jahrhunderts
vgl. Villani, Complotti papisti.

72 Neben dem Second Treasons Act von 1571, der anlässlich der Northern Rebellion
explizit für die Sicherheit Elisabeths I. sorgen sollte, wurde auch speziell „An Acte
agaynste the bringing in and putting in Execution of Bulls and other Instruments
from the Sea of Rome“ erlassen, der nicht nur gegen die Einfuhr von Kopien der

Joel A. Hüsemann

230

https://doi.org/10.5771/9783748926764-207 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 17:03:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-207


Welche Schlussfolgerungen lassen sich darüber hinaus für die übergrei-
fende Frage nach einer Verpflichtung beziehungsweise einem Zwang zur
Intervention aufgrund von frühneuzeitlichen Reputations- und Autoritäts-
vorstellungen ziehen? Angesichts der dargestellten Erwartungen englischer
Katholiken an den Papst und dessen Versprechungen um die Jahreswen-
de 1569/70 kann durchaus von einer starken Handlungsverpflichtung zur
Intervention in England gesprochen werden, die Pius V. im Sinne eines
reziproken Autoritätsbegriffes einerseits selbst durch seine Zusicherungen
verstärkte, die aber andererseits auch von Seiten der katholischen Exulan-
ten aufgegriffen und eingefordert wurde. Diese Handlungsverpflichtung
aber als Zwang zu bezeichnen, erscheint im besten Fall diskutabel, wenn
unter Zwang eine von außen gegen den eigenen Willen auferlegte Hand-
lungsaufforderung verstanden wird. Mit der Exkommunikation Elisabeths
I. verband sich zwar ein gewisses Risiko, dass diese im Anschluss nicht um-
gesetzt werden könnte und daher zu einem erheblichen Autoritätsverlust
des Papstes führen würde. Sie wurde aber nie als eine Option gedeutet,
die unbedingt zu vermeiden war und die im Februar 1570 eine Richtungs-
änderung der päpstlichen Politik bedeutet hätte. Im Gegenteil, gerade
die dargestellten Handlungen von Pius V. im Vorfeld der Bannbulle be-
reiteten den Weg für eine Situation im Frühjahr 1570, in der der Papst
nicht viele andere Optionen als die Bannbulle besaß, wenn er nicht einen
erheblichen Autoritätsverlust riskieren wollte. Fragt man aber nicht nach
Zwang als Handlungsmotiv, sondern hingegen als legitimatorischer Größe
kurialer Politik, ergibt sich ein anderes Bild. Wie schon Pius IV. den
vorläufigen Entschluss zur Exkommunikation der englischen Königin mit
dem Trost für die englischen Katholiken begründet hatte, so führte auch
Pius V. nach Verhängung des Kirchenbannes stets die Forderungen der
englischen Katholiken an. Diese Forderungen und die Autorität seines
Amtes ließen ihm nach eigener Aussage keine Wahl bezüglich der Rück-
nahme der Bannbulle („revocare nullo modo posse videamur“)73 oder stell-
ten – anders formuliert – den Zwang dar, den der Papst für sich aufgrund
seines Amtes kommunizierte. Unabhängig von der wirklichen Motivation
des Papstes lässt sich für die Frage nach politischer Kommunikation fest-

Bannbulle, sondern jeglicher päpstlicher Devotionalen wie „Agnus Dei, or any
Crosses Pyctures, Beades or suche lyke vayne and superstitious Thynges from the
Bysshop or Sea of Rome“ gerichtet war. Vgl. Statutes, 528 ff.

73 Annales ecclesiastici, Bd. 37, 177.

Pius V. und die Exkommunikation Elisabeths I.

231

https://doi.org/10.5771/9783748926764-207 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 17:03:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-207


halten, dass päpstliche Autorität vom nachtridentinischen Papsttum als an-
erkanntes Argument genutzt wurde, um kuriales Handeln zu begründen.74

Interessant für weiterführende Studien ist zudem die Tatsache, dass
päpstliche Autorität sich nicht nur auf die hierarchische Beziehung zwi-
schen oberstem Hirten und den ihm anvertrauten Schutzbefohlenen re-
duzierte, sondern auch im Kontakt mit den europäischen Fürsten eine
wichtige legitimatorische Größe war. Die spanische Seite argumentierte
schon Anfang der 1560er Jahre gegen die Exkommunikation Elisabeths
I. mit Verweis auf die Gefahr für die päpstliche Autorität angesichts der
Unmöglichkeit der Umsetzung,75 die englische Regierung wertete die
päpstliche Autorität als Bedrohung der Sicherheit Elisabeths I. und nahm
diese als Anlass für ein immer schärferes Vorgehen gegen Katholiken und
Kaiser Maximilian II. deutete die Rücknahme der Bannbulle als einen
des Papstamtes würdigen Friedensakt, wohingegen Pius V. mit ebenjener
Würde die Unmöglichkeit der Rücknahme begründete. Gerade diese ver-
schiedenen Sinnzuschreibungen machen päpstliche Autorität zu einem in-
teressanten Forschungsgegenstand kulturwissenschaftlichen Arbeitens, das
eine neue Perspektive auf die mittelalterlichen Päpste der Frühen Neuzeit
eröffnen kann.

Bibliographie

Quellen

Annales ecclesiastici, Bd. 36: 1568–1569 u. Bd. 37: 1570–1571, hrsg. v. Cesare
Baronio / Odorico Rinaldi / Giacomo Laderchi, Barry-Ducis u. a. 1882.

Relations Politiques des Pays-Bas et de l’Angleterre, sous le Règne de Philippe II,
Bd. 5.1: Gouvernement du Duc d’Albe (3 septembre 1567 – 27 septembre 1570),
hrsg. v. Joseph M. B. C. Kervyn de Lettenhove, Brüssel 1886.

Calendar of State Papers relating to English Affairs in the Vatican Archives, Bd. 1:
1558–1571, hrsg. v. James M. Rigg, London 1916.

74 Zur Vernachlässigung der Frage nach den wahren Absichten der Zeitgenossen bei
einer Untersuchung politischer Kommunikation vgl. Seresse, Praxis, 172 f.

75 Beispielhaft für die Haltung verwies Vargas, der spanische Botschafter in Rom,
in einer Audienz bei Pius IV. am 06.05.1560 darauf, dass die Rückgewinnung
Englands zwar ein heiliges und gerechtes Unternehmen sei, der Papst aber die
Art und Weise und den Zeitpunkt der Umsetzung bedenken sollte, da Spanien
diese zu den damaligen Zeitumständen nicht übernehmen konnte. Vgl. Bayne,
Anglo-Roman Relations, 255.

Joel A. Hüsemann

232

https://doi.org/10.5771/9783748926764-207 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 17:03:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-207


Correspondencia Diplomatica entre Espana y la Santa Sede durante el Pontificado
de S. Pio V, Bd. 2 u. 3, hrsg. v. D. Luciano Serrano, Madrid 1914.

Geschichte der Regierung Ferdinand des Ersten aus gedruckten und ungedruckten
Quellen, hrsg. v. Franz Bernhard von Bucholtz, Wien 1838.

Mignet, François A. M., Histoire de Marie Stuart, Bd. 2, Paris 1851.
Spicilegium Romanum, Bd. 8, hrsg. v. Angelo Mai, Rom 1842.
The Statutes of the Realm. Printed by Command of His Majesty King George the

Third. In Pursuance of an Address of the House of Commons of Great Britain,
Bd. 4, London 1819.

Wilson, Thomas, A Christian Dictionary […], London 1612.
Zedler, Johann Heinrich, Grosses vollständiges Universal-Lexicon aller Wissenschaf-

ten und Künste […], 68 Bde., Leipzig / Halle 1732–1754, hier Bd. 31, Leipzig
u. a. 1742.

Literatur

Bartlett, Kenneth, Papal Policy and the English Crown, 1563–1565. The Bertano
Correspondence, in: The Sixteenth Century Journal 23/4 (1992), 643–659.

Bautz, Friedrich Wilhelm, Art. „Alba, Fernando Alvarez de Toledo“, in: Bi-
ographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon, Bd. 1, 2. Aufl., hrsg. v. Friedrich
Wilhelm Bautz, Hamm 1990, 74 f.

Bayne, Charles G., Anglo-Roman Relations. 1558–1565, Oxford 1913, Nachdruck
1968.

Bourdieu, Pierre, Ökonomisches Kapital, kulturelles Kapital, soziales Kapital, in:
Soziale Ungleichheiten, hrsg. v. Reinhard Kreckel, Göttingen 1983, 183–198.

Braun, Guido, Innozenz X. Der Papst als padre comune, in: Eigenbild im Konflikt.
Krisensituationen des Papsttums zwischen Gregor VII. und Benedikt XV., hrsg.
v. Michael Matheus / Lutz Klinkhammer, Darmstadt 2009, 119–156.

Byatt, Lucinda, Art. „Ridolfi, Ruberto (Roberto) “, in: Dizionario Biografico degli
Italiani, Bd. 87, hrsg. v. Alberto M. Ghisalberti, Rom 2016, URL: https://www.t
reccani.it/enciclopedia/ruberto-ridolfi_(Dizionario-Biografico) [letzter Zugriff:
30.04.2021].

Certeau, Michel de, Art. „Carlo Borromeo, Santo“, in: Dizionario Biografico degli
Italiani, Bd. 20, hrsg. v. Alberto M. Ghisalberti, Rom 1970, URL: http://www.t
reccani.it/enciclopedia/santo-carlo-borromeo_(Dizionario-Biografico) [letzter
Zugriff: 30.04.2021].

Clarke, Peter D. / Questier, Michael (Hrsg.), Papal Authority and the Limits of the
Law in Tudor England, Cambridge 2015.

Crosignani, Ginevra / McCoog, Thomas M. / Questier, Michael (Hrsg.), Recusancy
and Conformity in Early Modern England. Manuscript and Printed Sources in
Translation, Rom 2010.

Pius V. und die Exkommunikation Elisabeths I.

233

https://doi.org/10.5771/9783748926764-207 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 17:03:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.treccani.it/enciclopedia/ruberto-ridolfi_(Dizionario-Biografico
https://www.treccani.it/enciclopedia/ruberto-ridolfi_(Dizionario-Biografico
http://www.treccani.it/enciclopedia/santo-carlo-borromeo_(Dizionario-Biografico
http://www.treccani.it/enciclopedia/santo-carlo-borromeo_(Dizionario-Biografico
https://doi.org/10.5771/9783748926764-207
https://www.treccani.it/enciclopedia/ruberto-ridolfi_(Dizionario-Biografico
https://www.treccani.it/enciclopedia/ruberto-ridolfi_(Dizionario-Biografico
http://www.treccani.it/enciclopedia/santo-carlo-borromeo_(Dizionario-Biografico
http://www.treccani.it/enciclopedia/santo-carlo-borromeo_(Dizionario-Biografico


Caccamo, Domenico, Art. „Commendone, Giovanni Francesco“, in: Dizionario
Biografico degli Italiani, Bd. 27, hrsg. v. Alberto M. Ghisalberti, Rom 1982,
URL: http://www.treccani.it/enciclopedia/giovanni-francesco-commendone_(Di
zionario-Biografico) [letzter Zugriff: 30.04.2021].

Dendorfer, Jürgen / Märtl, Claudia (Hrsg.), Nach dem Basler Konzil. Die Neuord-
nung der Kirche zwischen Konziliarismus und monarchischem Papat (ca. 1450–
1475), Berlin 2008.

Duffy, Eamon, Saints and Sinners. A History of the Popes, 3. Aufl., New Haven
2006.

Emich, Birgit / Wieland, Christian, Papstgeschichte – Kulturgeschichte – Kulturge-
schichte des Papsttums. Zur Einleitung, in: Kulturgeschichte des Papsttums in
der Frühen, hrsg. v. Birgit Emich / Christian Wieland, Berlin 2013, 7–27.

Feci, Simona, Art. „Pio V“, in: Enciclopedia dei Papi, Bd. 1, hrsg. v. Massimo Bray,
Rom 2000, 160–180.

Firpo, Massimo, Art. „Morone, Giovanni“, in: Dizionario Biografico degli Italiani,
Bd. 77, hrsg. v. Alberto M. Ghisalberti, Rom 2012, URL: http://www.treccan
i.it/enciclopedia/giovanni-morone_(Dizionario-Biografico) [letzter Zugriff:
30.04.2021].

Fletcher, Anthony / MacCulloch, Diarmaid, Tudor Rebellions, 5. überarb. Aufl.,
Harlow u. a. 2008.

Fuhrmann, Horst, Die Päpste. Von Petrus zu Benedikt XVI., 3. Aufl., München
2005.

Fulton, Elaine / Webster, Peter, Introduction. The Search for Authority in the
Protestant Reformation, in: The Search for Authority in Reformation Europe,
hrsg. v. Helen Parish / Elaine Fulton / Peter Webster, Farnham / Burlington
2014, 1–10.

Höfele, Andreas, Zur Einleitung. Pluralisierung, Autorität und ein Fallbeispiel, in:
Die Frühe Neuzeit. Revisionen einer Epoche, hrsg. v. Andreas Höfele / Dirk
Müller / Wulf Oesterreicher, Berlin / Boston 2013, IX–XX.

Horst, Ulrich, Päpstliche Unfehlbarkeit wider konziliare Superiorität? Studien zur
Geschichte eines (ekklesiologischen) Antagonismus vom 15. bis zum 19. Jahr-
hundert, Paderborn 2016.

Hsia, R. Po-Chia, The World of Catholic Renewal, 1540–1770, 2. Aufl., Cambridge
2005.

Kesselring, Krista J., „A Cold Pye for the Papistes“. Constructing and Containing
the Northern Rising of 1569, in: Journal of British Studies 43/4 (2004), 417–443.

Kesselring, Krista J., The Northern Rebellion of 1569. Faith, Politics, and Protest in
Elizabethan England, Basingstoke / New York 2007.

Koller, Alexander, War der Papst ein militanter, kriegstreibender katholischer Mon-
arch? Der Hl. Stuhl und die protestantischen „Häresien“ um 1600, in: Konfes-
sioneller Fundamentalismus. Religion als politischer Faktor im europäischen
Mächtesystem um 1600, hrsg. v. Heinz Schilling, München 2007, 67–85.

MacCaffrey, Wallace, The Shaping of the Elizabethan Regime, Princeton 1968.

Joel A. Hüsemann

234

https://doi.org/10.5771/9783748926764-207 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 17:03:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

http://www.treccani.it/enciclopedia/giovanni-francesco-commendone_(Dizionario-Biografico
http://www.treccani.it/enciclopedia/giovanni-francesco-commendone_(Dizionario-Biografico
http://www.treccani.it/enciclopedia/giovanni-morone_(Dizionario-Biografico
http://www.treccani.it/enciclopedia/giovanni-morone_(Dizionario-Biografico
https://doi.org/10.5771/9783748926764-207
http://www.treccani.it/enciclopedia/giovanni-francesco-commendone_(Dizionario-Biografico
http://www.treccani.it/enciclopedia/giovanni-francesco-commendone_(Dizionario-Biografico
http://www.treccani.it/enciclopedia/giovanni-morone_(Dizionario-Biografico
http://www.treccani.it/enciclopedia/giovanni-morone_(Dizionario-Biografico


Mayer, T. F., Art. „Sander [Sanders], Nicholas“, in: Oxford Dictionary of National
Biography, URL: https://www.oxforddnb.com/view/10.1093/ref:odnb/97801986
14128.001.0001/odnb-9780198614128-e-24621 [letzter Zugriff: 30.04.2021].

Märtl, Claudia, Amtsautorität und Individualisierung in der päpstlichen Repräsen-
tation der Frührenaissance, in: Mitteilungen 2 (2007), hrsg. v. SFB 573 „Plurali-
sierung und Autorität in der Frühen Neuzeit“, 33–42.

Mercer, Jonathan, Reputation and International Politics, Ithaca u. a. 1996.
Meyer, Arnold O., England and the Catholic Church under Queen Elizabeth, übers.

v. James R. McKee, mit einer Einleitung v. John Bossy, London 1967.
Meyer, Arnold O., England und die katholische Kirche unter Elisabeth, Rom 1911.
Muller, Aislinn, The Excommunication of Elizabeth I. Faith, Politics, and Resistan-

ce in Post-Reformation England, 1570–1603, Leiden / Boston 2020.
Natour, Elisabeth, Elisabeth I. von England (1533–1603), in: Herrschaft und Glau-

benswechsel. Die Fürstenreformation im Reich und in Europa in 28 Biographi-
en, hrsg. v. Susan Richter / Armin Kohnle, Heidelberg 2016, 434–448.

Oesterreicher, Wulf / Regn, Gerhard / Schulze, Winfried (Hrsg.), Autorität der Form
– Autorisierung – Institutionelle Autorität, Münster 2003.

Pastor, Ludwig von, Geschichte der Päpste seit dem Ausgang des Mittelalters, Bd.
8: Geschichte der Päpste im Zeitalter der katholischen Reformation und Restau-
ration: Pius V. (1566–1572), Freiburg 1920.

Pollen, John H., The English Catholics in the Reign of Queen Elizabeth. A Study of
their Politics, Civil Life and Government, London 1920.

Prodi, Paolo, Il paradigma tridentino. Un’epoca della storia della Chiesa, Brescia
2010.

Rabe, Horst, Art. „Autorität“, in: Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexi-
kon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland, Bd. 1, hrsg. v. Otto Brunner /
Werner Conze / Reinhart Koselleck, Stuttgart 1972, 382–406.

Rabe, Horst, Autorität. Elemente einer Begriffsgeschichte, Konstanz 1972.
Reinhard, Wolfgang, Das Konzil von Trient und die Modernisierung der Kirche.

Einführung, in: Das Konzil von Trient und die Moderne, hrsg. v. Paolo Prodi /
Wolfgang Reinhard, Berlin 2001, 23–42.

Reinhard, Wolfgang, Schwäche und schöner Schein. Das Rom der Päpste im Euro-
pa des Barock 1572–1676, in: Historische Zeitschrift 283/2 (2006), 281–318.

Reinhard, Wolfgang, Vom Schedario zur Datenbank. Wege mikrohistorischer For-
schung, in: Kurie und Region. Festschrift für Brigide Schwarz zum 65. Geburts-
tag, hrsg. v. Brigitte Flug / Michael Matheus / Andreas Rehberg, Stuttgart 2005,
151–166.

Repgen, Konrad, Der päpstliche Protest gegen den Westfälischen Frieden und die
Friedenspolitik Urbans VIII., in: Historisches Jahrbuch 75 (1955), 94–122.

Repgen, Konrad, Friedensvermittlung und Friedensvermittler beim Westfälischen
Frieden, in: Repgen, Konrad, Dreißigjähriger Krieg und Westfälischer Friede.
Studien und Quellen, hrsg. v. Franz Bosbach / Christoph Kampmann, 2. Aufl.,
Paderborn 1999, 695–719.

Pius V. und die Exkommunikation Elisabeths I.

235

https://doi.org/10.5771/9783748926764-207 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 17:03:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.oxforddnb.com/view/10.1093/ref:odnb/9780198614128.001.0001/odnb-9780198614128-e-24621
https://www.oxforddnb.com/view/10.1093/ref:odnb/9780198614128.001.0001/odnb-9780198614128-e-24621
https://doi.org/10.5771/9783748926764-207
https://www.oxforddnb.com/view/10.1093/ref:odnb/9780198614128.001.0001/odnb-9780198614128-e-24621
https://www.oxforddnb.com/view/10.1093/ref:odnb/9780198614128.001.0001/odnb-9780198614128-e-24621


Rohrschneider, Michael, Reputation als Leitfaktor in den internationalen Beziehun-
gen der Frühen Neuzeit, in: Historische Zeitschrift 291 (2010), 331–352.

Schilling, Heinz, Konfessionalisierung und Staatsinteressen. Internationale Bezie-
hungen 1559–1660, Paderborn u. a. 2007.

Schilling, Heinz, The Two Papal Souls and the Rise of an Early Modern State
System, in: Papato e politica internazionale nella prima età moderna, hrsg. v.
Maria Antonietta Visceglia, Rom 2013, 103–116.

Schorn-Schütte, Luise, Historische Politikforschung. Eine Einführung, München
2006.

Schorn-Schütte, Luise, Politische Kommunikation als Forschungsfeld. Einleitende
Bemerkungen, in: Die Sprache des Politischen in actu. Zum Verhältnis von
politischem Handeln und politischer Sprache von der Antike bis ins 20. Jahr-
hundert, hrsg. v. Luise Schorn-Schütte / Angela De Benedictis / Gustavo Corni /
Brigitte Mazohl, Göttingen 2009, 7–18.

Schulze, Winfried, Institutionelle Autorität, in: Autorität der Form – Autorisierung
– Institutionelle Autorität, hrsg. v. Wulf Oesterreicher / Gerhard Regn / Win-
fried Schulze, Münster 2003, 235–238.

Seresse, Volker (Hrsg.), Schlüsselbegriffe der politischen Kommunikation in Mittel-
europa, Frankfurt a. M. 2004.

Seresse, Volker, Zur Praxis der Erforschung politischer Sprachen, in: Die Sprache
des Politischen in actu. Zum Verhältnis von politischem Handeln und politi-
scher Sprache von der Antike bis ins 20. Jahrhundert, hrsg. v. Angela De Bene-
dictis / Gustavo Corni / Brigitte Mazohl / Luise Schorn-Schütte, Göttingen 2009,
163–184.

Sharpe, Kevin, Selling the Tudor Monarchy. Authority and Image in Sixteenth-Cen-
tury England, New Haven / London 2009.

Sofsky, Wolfgang / Paris, Rainer, Figurationen sozialer Macht. Autorität – Stellver-
tretung – Koalition, Opladen 1991.

Villani, Stefano, Complotti papisti in Inghilterra tra il 1570 e il 1679, in: Roma
moderna e contemporanea 11 (2003), 119–143.

Weber, Wolfgang, Honor, fama, gloria. Wahrnehmungen und Funktionszuschrei-
bungen der Ehre in der Herrschaftslehre des 17. Jahrhunderts, in: Ehrkonzepte
in der Frühen Neuzeit. Identitäten und Abgrenzungen, hrsg. v. Sibylle Back-
mann / Hans-Jörg Künast / Sabine Ullmann / B. Ann Tlusty, Berlin 1998, 70–98.

Wodka, Josef, Zur Geschichte der nationalen Protektorate der Kardinäle an der
römischen Kurie, Innsbruck u. a. 1938, Nachdruck 1967.

Wright, Anthony D., The Early Modern Papacy. From the Council of Trent to the
French Revolution, 1564–1789, London 2000.

Zunckel, Julia, Ritus – Zeremoniell – Devotion. Zur Neujustierung symbolischer
Ressourcen am päpstlichen Hof in posttridentinischer Zeit, in: Kulturgeschichte
des Papsttums in der Frühen Neuzeit, hrsg. v. Birgit Emich / Christian Wieland,
Berlin 2013, 189–218.

Joel A. Hüsemann

236

https://doi.org/10.5771/9783748926764-207 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 17:03:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-207


Zunkel, Friedrich, Art. „Ehre, Reputation“, in: Geschichtliche Grundbegriffe. His-
torisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland, Bd. 2, hrsg. v.
Otto Brunner / Werner Conze / Reinhart Koselleck, Stuttgart 1975, 1–63.

Zwierlein, Cornel, Intention und Funktion, Machiavellismus und „Konfessionali-
sierung“. Einige Überlegungen zum militärischen Eingreifen Papst Pius’ V. in
die französischen Religionskriege, in: Militär und Religiosität in der Frühen
Neuzeit, hrsg. v. Michael Kaiser / Stefan Kroll, Münster 2004, 145–166.

Pius V. und die Exkommunikation Elisabeths I.

237

https://doi.org/10.5771/9783748926764-207 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 17:03:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-207


https://doi.org/10.5771/9783748926764-207 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 17:03:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748926764-207

	1. Einleitung
	2. Päpstliche Autorität: Methodische Vorüberlegungen
	3. Vorgeschichte: Pius IV. und die Tröstung der englischen Katholiken
	4. Die Bannbulle im Kontext katholischer Erwartungen und päpstlicher Versprechungen
	5. Ambivalente Exkommunikation: Fehlende Umsetzung als Gefahr für päpstliche Autorität
	6. Fazit: Zwang zur Exkommunikation? Päpstliche Autorität und die Bannbulle von 1570
	Bibliographie

