1 Ambivalente Antagonismen?

suchen« (JAfD 2019a: 141). Dementsprechend benennen sie neben einem »muslimischen
Judenhass« (ebd.: 142) den slinken Antizionismus« als vornehmliche Gefihrdung deut-
scher Jidinnen*Juden und Quelle von Antisemitismus. Wie die anderen Vereinigungen
positionieren sie sich zudem gegen Gender-Mainstreaming und >Frithsexualisierung:
und betonen die Bedeutung des >traditionellen Familienbildes<. Diese Hervorhebungen
werden vor allem mit der Konzeption des »Judentum(s] als sBundesvolk< (Hans-Joachim
Schoeps) [verbunden; V.D.], das sich nie im Religiésen erschépfte, sondern immer zu-
gleich eine Volksgemeinschaft war« (ebd.: 145) — ein Selbstverstindnis, das den Deut-
schen verloren gegangen sei. So begriinden sie auch ihre Verbindung mit der AfD damit,
dass die »Gegner des Deutschtums ganz iitberwiegend zugleich auch Gegner des Juden-
tums« (ebd.: 147) seien, weshalb ihnen »eine Allianz der Judenheit mit der europiischen
Rechten als duflerst folgerichtig« (ebd.) erscheine. Die Fixierung der etablierten Politik
auf den Nationalsozialismus und den Holocaust finde hingegen auf Kosten aktueller jii-
discher Probleme statt: »Die Altparteien kiitmmern sich mehr um tote Juden, anstatt um
die lebenden« (Kosova zit.n. AfD Heidelberg 2019). Gleichermafien diffamieren sie den
ZdJ als »Zentralrat der Hofjuden« (Weksler 2019: 49), die »der Merkel-Politik wie brave
Hindchen« (Krauskopf 2019: 62) folgten und riskierten, »als >niitzliche jiidische Idioten«
in die Geschichte einzugehen« (Fuhl 2019: 81).

Herabsetzungen, wie sie die JAfD fiir den Zd] formuliert, finden sich auch immer wieder
in der massenmedialen Berichterstattung iiber die drei Interessenvereinigungen, bei de-
nen die Jiidinnen*Juden der JAfD selbst als »Alibi-Juden« (Steinke 2018) und >niitzliche
Idioten< oder Schwarze Parteimitglieder als »Exot[en]« (Eppelsheim 2017) und »Deut-
schenversteher« (Preuf 2014) bezeichnet werden. Insgesamt erhielten alle drei Gruppen
indenletzten Jahren, trotz teilweise sporadischer Aktivititen und durchgehend geringer
Mitgliederanzahl, grofie mediale Aufmerksambkeit, und auch innerhalb der Partei wur-
de und wird hiufig auf sie verwiesen. Dabei fillt auf, dass alle drei Vereinigungen dhn-
liche Motivationen und Leitlinien formulieren und zum Teil personelle Uberschneidun-
gen bei den Mitgliedern und im direkten Unterstiitzer*innenumfeld aufweisen. Ihre Po-
sitionierungen sind in der Regel offen deutschnationalistisch und Diskriminierungser-
fahrungen durch Deutsche, insbesondere Rechte, werden durchweg als »Entgleisungenc
und >Einzelfillec marginalisiert oder schlicht geleugnet. Die swahre« Gefahr wird statt-
dessen in allen Fillen auf den Islam oder »die Linke« projiziert, der sie eine >Vereinnah-
mung« der Bevolkerungsgruppen vorwerfen, die die Interessenvereinigungen reprisen-
tieren mochten. Um sich hiervon abzugrenzen, betonen sie dagegen ihren eigenen >Min-
derheitenstatus< und lehnen >Mehrheitsanspriiche, wie sie sie in Gleichstellungs- und
Anti-Diskriminierungsmafinahmen sehen, ab (vgl. AHO 2019b; vgl. BIG o0.].; vgl. NDH
2017).

1.2 Forschungsstand: Ungewdhnliche Allianzen
Trotz dieser umfangreichen Berichterstattung gibt es bisher kaum systematische For-

schung zu den Interessenvereinigungen der Alternative fiir Deutschland. Insbesondere
iiber die Neudeutsche Alternative und die Juden in der AfD liegen bisher keine dezidierten

https://dol.org/10.14361/9783839413579-003 - am 12.02.2026, 10:31:28. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839413579-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

20

Viola Dombrowski: Volk oder Feind?

Untersuchungen vor. Aber auch die Alternative Homosexuelle, die medial und in wissen-
schaftlicher Literatur durchaus oft Erwihnung findet, scheint bisher ausschliefilich
expliziter Gegenstand der Dissertation Rechtspopulismus und Homosexualitit: Eine Ethno-
grafie der Feindschaft (2024) des Ethnologen Patrick Wielowiejski zu sein, fiir die er die
Gruppe unter anderem ethnografisch begleitete (vgl. Wielowiejski 2018a, 2018b, 2020).
Er kann durch seine Feldforschung zeigen, dass die Verbindung der AHO und anderer
junger homosexueller Parteimitglieder oder -interessent*innen zur AfD vor allem auf
der Identifizierung gemeinsamer Bedrohungen von Homosexuellen und >Deutschens
aufbaut. Neben der Identifizierung eines gemeinsamen >dufleren«< Feindes, >dem Is-
lamy, steht dabei vor allem die Abgrenzung zu einer >inneren< Bedrohung im Fokus:
Lebensentwiirfe, die in den Kontext des >Gender-< oder >Queer<-Begriffs gestellt werden
und sich bewusst einer Verortung im biniren Geschlechter- und Sexualititsregime
verwehren und damit als grundsitzlich identititskritisch verstanden werden miissen.
Dadurch werden sie nicht nur als Bedrohung fiir heteronormative Lebensentwiirfe und
daran gekoppelte Vorstellungen von Liebe, Sexualitit und Familie interpretiert, sondern
auch fiir solche, die daran angelehnt werden. Das betrifft einerseits nationale Identi-
titskonzepte, aber auch homosexuelle Lebensentwiirfe, die im Kontext heterosexueller
Normalititsvorstellungen in einem binidren Geschlechterregime verortet und mit Lisa
Duggan (2002) als shomonormativ< beschrieben werden kénnen. Die Hegemonialitit
dieser >sicheren Identititen« (Lobban et al. 2019) soll, so Wielowiejskis Ergebnis, durch
die Herstellung eines »common cause and a common opponent« (Wielowiejski 2020:
135) von Homosexuellen und >Deutschens, die er mit Ernesto Laclau und Chantal Mouffe
als »articulation of a »chain of equivalence« (ebd.) interpretiert, abgesichert werden
(vgl. Wielowiejski 2018b: 248, 354; 2020: 135).

Zu einem dhnlichen Ergebnis kommt auch Katrin Degen (2024), die sich in ihrer Dis-
sertation Flexible Normalitit— Uber die fragile Zugehdrigkeitvon cis Frauen und LSBTI-Personen
zur extremen Rechten allgemeiner mit der Frage auseinandersetzt, »[wlie [...] innerhalb der
(extremen) Rechten Zugang und Ausschluss von Personen verhandelt [werden], die in
Bezug auf Geschlecht und/oder Sexualitit der dort giiltigen Heteronormativitit wider-
sprechen« (Degen 2024: 15). Auch sie arbeitet die Aushandlung und Aneignung von Nor-
malitit und Hegemonialitit nicht-heteronormativer Personen iiber die doppelte Grenz-
ziehung zu >dufleren< und >inneren< Anderen heraus, betont dabei aber vor allem die Fra-
gilitit der daraus entstehenden Sprecher*innenpositionen und der daran gekoppelten
Anerkennung durch die (extreme) Rechte (vgl. ebd.: 309, 312). Sowohl Degen als auch
Wielowiejski gehen allerdings nicht davon aus, dass diese>Allianzen«<aufeiner reinen In-
strumentalisierung nicht-heteronormativer Akteur*innen durch rechte Akteur*innen-
gruppen beruhen, sondern Ausdruck eines pluralistischen Zeitgeistes sind, der auch von
Zweiteren ein gewisses Mafd an Heterogenitit verlangt (vgl. Degen 2024: 313; vgl. Wielo-
wiejski 2018a: 141; 2020: 136).

Beide Arbeiten geben wichtige Einsichten in die Motivation sogenannter ssexu-
eller Minderheitens, sich rechten Gruppen anzuschlief}en, und insbesondere in die
Funktion diskursiver Grenzziehung zur Konstruktion einer gemeinsamen Bedrohung
fiir die Aneignung und Legitimierung von >Normalititc, die auch fiir die vorliegende
Arbeit hilfreich sind. Auf welche Weise diese fragilen Einschliisse >widerspriichlicher
Zugehorigkeiten« allerdings zu einem kohdrenten Narrativ kollektiver Identitit und

https://dol.org/10.14361/9783839413579-003 - am 12.02.2026, 10:31:28. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839413579-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1 Ambivalente Antagonismen?

somit der >Wir«-Konstruktion der Rechten beitragen, bleibt weitestgehend unberiihrt.
Einen Einblick und eine breitere Kontextualisierung der Frage konnen hier allerdings
einige Studien aus den 2000er und 2010er Jahren geben, die sich mit der Einhegung
dieser >sexuellen Minderheiten< in (supra-)nationale Selbstbilder beschiftigen (vgl. z.B.
Bracke 2012, Butler 2009, Farris 2017, Fekete 2006, Haritaworn 2010, Haritaworn et al.
2008, Mepschen et al. 2010, Puar 2017, Puar/Rai 2002). Unter den Begriffen senlighten-
ed fundamentalism« (Fekete 2006), »gay/queer imperialism« (Haritaworn et al. 2008),
>Homonationalismus«< (Puar 2017/2007) und >Femonationalismus« (Farris 2017) — die in
Kapitel 2 noch einmal genauer betrachtet werden — sowie dem in allen anklingenden
»europiische[n] Uberlegenheitsnarrativ« (Dietze 2017: 21) des >sexuellen Exzeptionalis-
mus< (Puar 2017), diskutieren die Autor*innen, wie tiber die Aneignung sexueller Freiheit
und Geschlechtergerechtigkeit als >Kernwerte« des Europiischen (vgl. Fekete 2006: 2;
vgl. Haritaworn 2010: 139), im Kontext verschiedener >westlicher< Nationen (Niederlan-
de, Deutschland, UK und USA), der Islam als >kulturelle Opposition«< konstruiert wird
(vgl. Fekete 2006: 2). Sie zeigen, wie sexuelle Freiheit und Geschlechtergerechtigkeit
durch die Instrumentalisierung als »barometer by which the right to and capacity for
national sovereignty is evaluated« (Puar 2013: 336) zum integralen Bestandteil der Ar-
tikulation nationaler Identititen werden. Das dient einerseits dazu, ein >liberales< und
»aufgeklirtes< Selbstbild zu konstruieren, und andererseits die Ausschliisse all jener zu
legitimieren, denen eine Unfihigkeit zugeschrieben wird, sich diese Werte anzueignen
(vgl. Farris 2017; Fekete 2006; Haritaworn et al. 2008; Mepschen et al. 2010; Puar 2017).
Fiir die Konstruktion einer solchen kulturellen Differenz zwischen einem als progressiv
und sexuell liberalisiert dargestellten >Abendland« und einem als statisch und riick-
stindig konstruierten Islam, tiber die »Kulturalisierung von Geschlecht und Sexualitit«
(Dietze 2017), pragt Jasbir K. Puar (2017: 2) den Begriff des >sexuellen Exzeptionalismus«
(vgl. Dietze 2017: 23, 26, 32; vgl. dazu weiterfithrend Dietze 2019).

Die spezifischen Subjektpositionen, die der sexuelle Exzeptionalismus fir die af-
firmierten und ausgeschlossenen >Minderheiten< erdffnet, sind ebenfalls Teil der ange-
fithrten Studien. Dabei fokussieren die Autor*innen vor allem einzelne prominente Per-
sonen, wie die niederlindischen Politiker*innen Pim Fortuyn und Ayaan Hirsi Ali oder
die deutschen Publizistinnen Seyran Ates und Necla Kelek und deren Selbstpositionie-
rungen im 6ffentlichen Diskurs. Diese zeichnen sich dadurch aus, dass die Sprecher*in-
nen ihre sexuelle oder >ethnische« Identitit einsetzen, um dem Narrativ der >kulturellen
Differenz« Glaubhaftigkeit und Legitimitit zu verleihen. Die Position, die dabei speziell
fiir die (ex-)muslimischen Frauen entsteht, bezeichnen Jin Haritaworn et al. (2008: 72)
als »exceptional Muslim« (vgl. Bracke 2012: 242). Sarah Bracke (2012), die diese >Allian-
zen« — oder in ihren Worten »strange bedfellows« (ebd.: 237) — im spezifischen Kontext
des Rechtspopulismus untersucht, baut auf der Analyse und Begrifflichkeit von Hari-
taworn et al. auf und arbeitet heraus, worin die Exzeptionalitit dieser Subjektpositi-
on und ihre Wirksambkeit besteht. Indem sie sich die betreffenden Individuen gleich-
zeitig als »die*der Andere« und seine*r von uns« positionieren, heben sie sich nicht nur
dadurch als >besonders< hervor, dass sie die >kulturelle Differenz« iiberwinden konnten.
Sie werden gleichzeitig zu »insider expert[s]« (ebd.: 242), die im Besitz eines »authen-
tic« knowledge« (ebd.) sind, was sie als »political whistle-blower« (ebd.) zur Legitimie-
rung der Grenzziehung einsetzen kénnen. Im Gegensatz zu Personen, die diesen Hin-

https://dol.org/10.14361/9783839413579-003 - am 12.02.2026, 10:31:28. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839413579-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

22

Viola Dombrowski: Volk oder Feind?

tergrund nicht haben, konnten sie, so Bracke, auflerdem eine gewisse kritikresistente
Position einnehmen (vgl. ebd.: 242).

Diese Befunde sind hier nicht nur deshalb von Interesse, weil sie die Ergebnisse von
Wielowiejski und Degen durch die Einfithrung der Perspektive des Exzeptionalismus
vertiefen, sie fokussieren auch bereits explizit die Funktion, die die Konstruktion einer
skulturellen Differenz, aber auch die teils widerspriichlichen Auflésungen dieser Gren-
zen fiir das nationale Selbstbild haben. Allerdings beschrinken sich alle Arbeiten auf die
konstruierte Gegeniiberstellung von sexueller Freiheit bzw. Geschlechtergerechtigkeit
und demkulturell Anderen<, wohingegen die vorliegende Arbeit auch andere Dimensio-
nen der Grenzziehung und ihre Legitimierungsweisen betrachtet, um Gemeinsamkeiten
und Unterschiede in ihren Funktionen fiir die >Wir«-Konstruktion der AfD herauszuar-
beiten. Dennoch bieten die Studien nicht nur wichtige Orientierungspunkete fiir die Ent-
wicklung der konkreten Fragestellung dieser Arbeit, die im nichsten Schritt (Kap. 1.3) im
Detail dargelegt wird, sondern auch fiir die Interpretation ihrer Ergebnisse.

1.3 Forschungsleitende Fragen, Konzeption und Aufbau

Die vorliegende Arbeit will also eine moglichst breite Perspektive auf die einleitend
beschriebenen >paradoxen< oder >ambivalenten Einschliisse« im spezifischen Kontext
der Alternative fiir Deutschland entwickeln. Ziel ist es, dariiber einen Zugang zu ihrer dis-
kursiven Konstruktion kollektiver Identitit und dem damit verbundenen Gesellschafts-
bzw. Weltbild zu erarbeiten. Dazu wird die >Allianz< zwischen der AfD und den oben
vorgestellten Interessenvereinigungen (Alternative Homosexuelle, Neudeutsche Alternative
und Juden in der AfD) sowie damit assoziierten Parteimitgliedern untersucht. Zentriert
wird hier also das Phinomen, dass sich Individuen einer Partei anschlieflen, die sie
durch verschiedene Zugehorigkeits- bzw. Fremdheitskonstruktionen und Politiken
ausschlief3t und othert, sie dann aber auf augenscheinlich paradoxe Weise punktuell
wieder integriert. Im Vordergrund sollen dabei vor allem die Funktionen stehen, die
diese Zusammenschliisse fiir beide >Seiten< haben. Dabei geht es auch darum zu ergriin-
den, ob diese Zugehorigkeiten wirklich so widerspriichlich sind, wie sie medial und in
Teilen wissenschaftlich verhandelt werden. Fiir dieses Vorhaben wurden die folgenden
forschungsleitenden Fragen formuliert:

F1. Wie konstruiert die Alternative fiir Deutschland im 6ffentlichen Diskurs auf Twitter (X)
>kollektive Identitit<?

F1.1 Welche Ein- und Ausschliisse formuliert sie in diesem Kontext und wie baut sie auf
diesen Konstrukten von Zugehorigkeit (Einheit, >Wir<) und Fremdheit (Differenz,
»die Anderenc) ein konsistentes Narrativ von Gesellschaft, Volk, Nation und Kultur
auf?

F1.2 Wie werden Ambivalenzen und Widerspriiche (Alternative Homosexuelle, Neudeutsche
Alternative, Juden in der AfD) in dieses Kernnarrativ eingearbeitet?

F1.3 Welche Subjektpositionen bietet die Alternative fiir Deutschland Homosexuellen, Jii-
dinnen*Juden, Migrant*innen und People of Color an?

https://dol.org/10.14361/9783839413579-003 - am 12.02.2026, 10:31:28. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839413579-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

