
1 Ambivalente Antagonismen? 19 

suchen« (JAfD 2019a: 141). Dementsprechend benennen sie neben einem »muslimischen 
Judenhass« (ebd.: 142) den ›linken Antizionismus‹ als vornehmliche Gefährdung deut

scher Jüdinnen*Juden und Quelle von Antisemitismus. Wie die anderen Vereinigungen 
positionieren sie sich zudem gegen Gender-Mainstreaming und ›Frühsexualisierung‹ 
und betonen die Bedeutung des ›traditionellen Familienbildes‹. Diese Hervorhebungen 
werden vor allem mit der Konzeption des »Judentum[s] als ›Bundesvolk‹ (Hans-Joachim 
Schoeps) [verbunden; V.D.], das sich nie im Religiösen erschöpfte, sondern immer zu

gleich eine Volksgemeinschaft war« (ebd.: 145) – ein Selbstverständnis, das den Deut

schen verloren gegangen sei. So begründen sie auch ihre Verbindung mit der AfD damit, 
dass die »Gegner des Deutschtums ganz überwiegend zugleich auch Gegner des Juden

tums« (ebd.: 147) seien, weshalb ihnen »eine Allianz der Judenheit mit der europäischen 
Rechten als äußerst folgerichtig« (ebd.) erscheine. Die Fixierung der etablierten Politik 
auf den Nationalsozialismus und den Holocaust fände hingegen auf Kosten aktueller jü

discher Probleme statt: »Die Altparteien kümmern sich mehr um tote Juden, anstatt um 
die lebenden« (Kosova zit.n. AfD Heidelberg 2019). Gleichermaßen diffamieren sie den 
ZdJ als »Zentralrat der Hofjuden« (Weksler 2019: 49), die »der Merkel-Politik wie brave 
Hündchen« (Krauskopf 2019: 62) folgten und riskierten, »als ›nützliche jüdische Idioten‹ 
in die Geschichte einzugehen« (Fuhl 2019: 81). 

Herabsetzungen, wie sie die JAfD für den ZdJ formuliert, finden sich auch immer wieder 
in der massenmedialen Berichterstattung über die drei Interessenvereinigungen, bei de

nen die Jüdinnen*Juden der JAfD selbst als »Alibi-Juden« (Steinke 2018) und ›nützliche 
Idioten‹ oder Schwarze Parteimitglieder als »Exot[en]« (Eppelsheim 2017) und »Deut

schenversteher« (Preuß 2014) bezeichnet werden. Insgesamt erhielten alle drei Gruppen 
in den letzten Jahren, trotz teilweise sporadischer Aktivitäten und durchgehend geringer 
Mitgliederanzahl, große mediale Aufmerksamkeit, und auch innerhalb der Partei wur

de und wird häufig auf sie verwiesen. Dabei fällt auf, dass alle drei Vereinigungen ähn

liche Motivationen und Leitlinien formulieren und zum Teil personelle Überschneidun

gen bei den Mitgliedern und im direkten Unterstützer*innenumfeld aufweisen. Ihre Po

sitionierungen sind in der Regel offen deutschnationalistisch und Diskriminierungser

fahrungen durch Deutsche, insbesondere Rechte, werden durchweg als ›Entgleisungen‹ 
und ›Einzelfälle‹ marginalisiert oder schlicht geleugnet. Die ›wahre‹ Gefahr wird statt

dessen in allen Fällen auf den Islam oder ›die Linke‹ projiziert, der sie eine ›Vereinnah

mung‹ der Bevölkerungsgruppen vorwerfen, die die Interessenvereinigungen repräsen

tieren möchten. Um sich hiervon abzugrenzen, betonen sie dagegen ihren eigenen ›Min

derheitenstatus‹ und lehnen ›Mehrheitsansprüche‹, wie sie sie in Gleichstellungs- und 
Anti-Diskriminierungsmaßnahmen sehen, ab (vgl. AHO 2019b; vgl. BIG o.J.; vgl. NDH 
2017). 

1.2 Forschungsstand: Ungewöhnliche Allianzen 

Trotz dieser umfangreichen Berichterstattung gibt es bisher kaum systematische For

schung zu den Interessenvereinigungen der Alternative für Deutschland. Insbesondere 
über die Neudeutsche Alternative und die Juden in der AfD liegen bisher keine dezidierten 

https://doi.org/10.14361/9783839413579-003 - am 12.02.2026, 10:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413579-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


20 Viola Dombrowski: Volk oder Feind? 

Untersuchungen vor. Aber auch die Alternative Homosexuelle, die medial und in wissen

schaftlicher Literatur durchaus oft Erwähnung findet, scheint bisher ausschließlich 
expliziter Gegenstand der Dissertation Rechtspopulismus und Homosexualität: Eine Ethno
grafie der Feindschaft (2024) des Ethnologen Patrick Wielowiejski zu sein, für die er die 
Gruppe unter anderem ethnografisch begleitete (vgl. Wielowiejski 2018a, 2018b, 2020). 
Er kann durch seine Feldforschung zeigen, dass die Verbindung der AHO und anderer 
junger homosexueller Parteimitglieder oder -interessent*innen zur AfD vor allem auf 
der Identifizierung gemeinsamer Bedrohungen von Homosexuellen und ›Deutschen‹ 
aufbaut. Neben der Identifizierung eines gemeinsamen ›äußeren‹ Feindes, ›dem Is

lam‹, steht dabei vor allem die Abgrenzung zu einer ›inneren‹ Bedrohung im Fokus: 
Lebensentwürfe, die in den Kontext des ›Gender-‹ oder ›Queer‹-Begriffs gestellt werden 
und sich bewusst einer Verortung im binären Geschlechter- und Sexualitätsregime 
verwehren und damit als grundsätzlich identitätskritisch verstanden werden müssen. 
Dadurch werden sie nicht nur als Bedrohung für heteronormative Lebensentwürfe und 
daran gekoppelte Vorstellungen von Liebe, Sexualität und Familie interpretiert, sondern 
auch für solche, die daran angelehnt werden. Das betrifft einerseits nationale Identi

tätskonzepte, aber auch homosexuelle Lebensentwürfe, die im Kontext heterosexueller 
Normalitätsvorstellungen in einem binären Geschlechterregime verortet und mit Lisa 
Duggan (2002) als ›homonormativ‹ beschrieben werden können. Die Hegemonialität 
dieser ›sicheren Identitäten‹ (Lobban et al. 2019) soll, so Wielowiejskis Ergebnis, durch 
die Herstellung eines »common cause and a common opponent« (Wielowiejski 2020: 
135) von Homosexuellen und ›Deutschen‹, die er mit Ernesto Laclau und Chantal Mouffe 
als »articulation of a ›chain of equivalence‹« (ebd.) interpretiert, abgesichert werden 
(vgl. Wielowiejski 2018b: 248, 354; 2020: 135). 

Zu einem ähnlichen Ergebnis kommt auch Katrin Degen (2024), die sich in ihrer Dis

sertation Flexible Normalität – Über die fragile Zugehörigkeit von cis Frauen und LSBTI-Personen 
zur extremen Rechten allgemeiner mit der Frage auseinandersetzt, »[w]ie […] innerhalb der 
(extremen) Rechten Zugang und Ausschluss von Personen verhandelt [werden], die in 
Bezug auf Geschlecht und/oder Sexualität der dort gültigen Heteronormativität wider

sprechen« (Degen 2024: 15). Auch sie arbeitet die Aushandlung und Aneignung von Nor

malität und Hegemonialität nicht-heteronormativer Personen über die doppelte Grenz

ziehung zu ›äußeren‹ und ›inneren‹ Anderen heraus, betont dabei aber vor allem die Fra

gilität der daraus entstehenden Sprecher*innenpositionen und der daran gekoppelten 
Anerkennung durch die (extreme) Rechte (vgl. ebd.: 309, 312). Sowohl Degen als auch 
Wielowiejski gehen allerdings nicht davon aus, dass diese ›Allianzen‹ auf einer reinen In

strumentalisierung nicht-heteronormativer Akteur*innen durch rechte Akteur*innen

gruppen beruhen, sondern Ausdruck eines pluralistischen Zeitgeistes sind, der auch von 
Zweiteren ein gewisses Maß an Heterogenität verlangt (vgl. Degen 2024: 313; vgl. Wielo

wiejski 2018a: 141; 2020: 136). 
Beide Arbeiten geben wichtige Einsichten in die Motivation sogenannter ›sexu

eller Minderheiten‹, sich rechten Gruppen anzuschließen, und insbesondere in die 
Funktion diskursiver Grenzziehung zur Konstruktion einer gemeinsamen Bedrohung 
für die Aneignung und Legitimierung von ›Normalität‹, die auch für die vorliegende 
Arbeit hilfreich sind. Auf welche Weise diese fragilen Einschlüsse ›widersprüchlicher 
Zugehörigkeiten‹ allerdings zu einem kohärenten Narrativ kollektiver Identität und 

https://doi.org/10.14361/9783839413579-003 - am 12.02.2026, 10:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413579-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1 Ambivalente Antagonismen? 21 

somit der ›Wir‹-Konstruktion der Rechten beitragen, bleibt weitestgehend unberührt. 
Einen Einblick und eine breitere Kontextualisierung der Frage können hier allerdings 
einige Studien aus den 2000er und 2010er Jahren geben, die sich mit der Einhegung 
dieser ›sexuellen Minderheiten‹ in (supra-)nationale Selbstbilder beschäftigen (vgl. z.B. 
Bracke 2012, Butler 2009, Farris 2017, Fekete 2006, Haritaworn 2010, Haritaworn et al. 
2008, Mepschen et al. 2010, Puar 2017, Puar/Rai 2002). Unter den Begriffen ›enlighten

ed fundamentalism‹ (Fekete 2006), ›gay/queer imperialism‹ (Haritaworn et al. 2008), 
›Homonationalismus‹ (Puar 2017/2007) und ›Femonationalismus‹ (Farris 2017) – die in 
Kapitel 2 noch einmal genauer betrachtet werden – sowie dem in allen anklingenden 
»europäische[n] Überlegenheitsnarrativ« (Dietze 2017: 21) des ›sexuellen Exzeptionalis

mus‹ (Puar 2017), diskutieren die Autor*innen, wie über die Aneignung sexueller Freiheit 
und Geschlechtergerechtigkeit als ›Kernwerte‹ des Europäischen (vgl. Fekete 2006: 2; 
vgl. Haritaworn 2010: 139), im Kontext verschiedener ›westlicher‹ Nationen (Niederlan

de, Deutschland, UK und USA), der Islam als ›kulturelle Opposition‹ konstruiert wird 
(vgl. Fekete 2006: 2). Sie zeigen, wie sexuelle Freiheit und Geschlechtergerechtigkeit 
durch die Instrumentalisierung als »barometer by which the right to and capacity for 
national sovereignty is evaluated« (Puar 2013: 336) zum integralen Bestandteil der Ar

tikulation nationaler Identitäten werden. Das dient einerseits dazu, ein ›liberales‹ und 
›aufgeklärtes‹ Selbstbild zu konstruieren, und andererseits die Ausschlüsse all jener zu 
legitimieren, denen eine Unfähigkeit zugeschrieben wird, sich diese Werte anzueignen 
(vgl. Farris 2017; Fekete 2006; Haritaworn et al. 2008; Mepschen et al. 2010; Puar 2017). 
Für die Konstruktion einer solchen kulturellen Differenz zwischen einem als progressiv 
und sexuell liberalisiert dargestellten ›Abendland‹ und einem als statisch und rück

ständig konstruierten Islam, über die »Kulturalisierung von Geschlecht und Sexualität« 
(Dietze 2017), prägt Jasbir K. Puar (2017: 2) den Begriff des ›sexuellen Exzeptionalismus‹ 
(vgl. Dietze 2017: 23, 26, 32; vgl. dazu weiterführend Dietze 2019). 

Die spezifischen Subjektpositionen, die der sexuelle Exzeptionalismus für die af

firmierten und ausgeschlossenen ›Minderheiten‹ eröffnet, sind ebenfalls Teil der ange

führten Studien. Dabei fokussieren die Autor*innen vor allem einzelne prominente Per

sonen, wie die niederländischen Politiker*innen Pim Fortuyn und Ayaan Hirsi Ali oder 
die deutschen Publizistinnen Seyran Ateş und Necla Kelek und deren Selbstpositionie

rungen im öffentlichen Diskurs. Diese zeichnen sich dadurch aus, dass die Sprecher*in

nen ihre sexuelle oder ›ethnische‹ Identität einsetzen, um dem Narrativ der ›kulturellen 
Differenz‹ Glaubhaftigkeit und Legitimität zu verleihen. Die Position, die dabei speziell 
für die (ex-)muslimischen Frauen entsteht, bezeichnen Jin Haritaworn et al. (2008: 72) 
als »exceptional Muslim« (vgl. Bracke 2012: 242). Sarah Bracke (2012), die diese ›Allian

zen‹ – oder in ihren Worten »strange bedfellows« (ebd.: 237) – im spezifischen Kontext 
des Rechtspopulismus untersucht, baut auf der Analyse und Begrifflichkeit von Hari

taworn et al. auf und arbeitet heraus, worin die Exzeptionalität dieser Subjektpositi

on und ihre Wirksamkeit besteht. Indem sie sich die betreffenden Individuen gleich

zeitig als ›die*der Andere‹ und ›eine*r von uns‹ positionieren, heben sie sich nicht nur 
dadurch als ›besonders‹ hervor, dass sie die ›kulturelle Differenz‹ überwinden konnten. 
Sie werden gleichzeitig zu »insider expert[s]« (ebd.: 242), die im Besitz eines »›authen

tic‹ knowledge« (ebd.) sind, was sie als »political whistle-blower« (ebd.) zur Legitimie

rung der Grenzziehung einsetzen können. Im Gegensatz zu Personen, die diesen Hin

https://doi.org/10.14361/9783839413579-003 - am 12.02.2026, 10:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413579-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


22 Viola Dombrowski: Volk oder Feind? 

tergrund nicht haben, könnten sie, so Bracke, außerdem eine gewisse kritikresistente 
Position einnehmen (vgl. ebd.: 242). 

Diese Befunde sind hier nicht nur deshalb von Interesse, weil sie die Ergebnisse von 
Wielowiejski und Degen durch die Einführung der Perspektive des Exzeptionalismus 
vertiefen, sie fokussieren auch bereits explizit die Funktion, die die Konstruktion einer 
›kulturellen Differenz‹, aber auch die teils widersprüchlichen Auflösungen dieser Gren

zen für das nationale Selbstbild haben. Allerdings beschränken sich alle Arbeiten auf die 
konstruierte Gegenüberstellung von sexueller Freiheit bzw. Geschlechtergerechtigkeit 
und dem ›kulturell Anderen‹, wohingegen die vorliegende Arbeit auch andere Dimensio

nen der Grenzziehung und ihre Legitimierungsweisen betrachtet, um Gemeinsamkeiten 
und Unterschiede in ihren Funktionen für die ›Wir‹-Konstruktion der AfD herauszuar

beiten. Dennoch bieten die Studien nicht nur wichtige Orientierungspunkte für die Ent

wicklung der konkreten Fragestellung dieser Arbeit, die im nächsten Schritt (Kap. 1.3) im 
Detail dargelegt wird, sondern auch für die Interpretation ihrer Ergebnisse. 

1.3 Forschungsleitende Fragen, Konzeption und Aufbau 

Die vorliegende Arbeit will also eine möglichst breite Perspektive auf die einleitend 
beschriebenen ›paradoxen‹ oder ›ambivalenten Einschlüsse‹ im spezifischen Kontext 
der Alternative für Deutschland entwickeln. Ziel ist es, darüber einen Zugang zu ihrer dis

kursiven Konstruktion kollektiver Identität und dem damit verbundenen Gesellschafts- 
bzw. Weltbild zu erarbeiten. Dazu wird die ›Allianz‹ zwischen der AfD und den oben 
vorgestellten Interessenvereinigungen (Alternative Homosexuelle, Neudeutsche Alternative 
und Juden in der AfD) sowie damit assoziierten Parteimitgliedern untersucht. Zentriert 
wird hier also das Phänomen, dass sich Individuen einer Partei anschließen, die sie 
durch verschiedene Zugehörigkeits- bzw. Fremdheitskonstruktionen und Politiken 
ausschließt und othert, sie dann aber auf augenscheinlich paradoxe Weise punktuell 
wieder integriert. Im Vordergrund sollen dabei vor allem die Funktionen stehen, die 
diese Zusammenschlüsse für beide ›Seiten‹ haben. Dabei geht es auch darum zu ergrün

den, ob diese Zugehörigkeiten wirklich so widersprüchlich sind, wie sie medial und in 
Teilen wissenschaftlich verhandelt werden. Für dieses Vorhaben wurden die folgenden 
forschungsleitenden Fragen formuliert: 

F1. Wie konstruiert die Alternative für Deutschland im öffentlichen Diskurs auf Twitter (X) 
›kollektive Identität‹? 

F1.1 Welche Ein- und Ausschlüsse formuliert sie in diesem Kontext und wie baut sie auf 
diesen Konstrukten von Zugehörigkeit (Einheit, ›Wir‹) und Fremdheit (Differenz, 
›die Anderen‹) ein konsistentes Narrativ von Gesellschaft, Volk, Nation und Kultur 
auf? 

F1.2 Wie werden Ambivalenzen und Widersprüche (Alternative Homosexuelle, Neudeutsche 
Alternative, Juden in der AfD) in dieses Kernnarrativ eingearbeitet? 

F1.3 Welche Subjektpositionen bietet die Alternative für Deutschland Homosexuellen, Jü

dinnen*Juden, Migrant*innen und People of Color an? 

https://doi.org/10.14361/9783839413579-003 - am 12.02.2026, 10:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413579-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

