
RdJB 1/2017 3

LEITARTIKEL

Robert Boyers 

Revisiting Political Correctness

Es gibt nur wenige Ideen, die heutzutage gleichzeitig so geläu� g und abgedroschen sind wie „po-
litical correctness“. Niemand, der die amerikanische Szenerie der letzten Jahrzehnte kennt, kann 
bestreiten, dass dieses Thema mehr oder weniger zu Tode geredet worden ist. Herausgekommen 
ist dabei letztlich nur, dass es nicht einmal klug ist, mit dem Ausdruck Dinge zu beschreiben, die 
nach einem solchen Begriff geradezu schreien. Man kann dem französischen Philosophen Bernard-
Henri Levy einerseits nur zustimmen, wenn er sich für den Begriff „political correctness“ ausspricht 
und mit ihm „gutes Benehmen“ und einen Geist der Toleranz meint, der die Leute in einer zivilen 
Gesellschaft daran hindert, Menschen, die anders sind als sie selbst, zu beschimpfen. Wenn man 
andererseits nur so über „political correctness“ redet, heißt das, die furchtbaren Dinge ignorieren, 
die ständig in ideologisch intoleranten und repressiven Ländern passieren. Ich bin wie Levy dank-
bar, dass mir ethnische Zuschreibungen erspart bleiben, mit denen möglicherweise diejenigen Per-
sonen Menschen wie mich bedenken, die sich in einem entsprechenden Umfeld instinktiv darauf 
beschränken, den Anstand zu wahren. Aber ich bin ganz und gar nicht dankbar, gesagt zu bekom-
men, dass ich einen „unsicheren Raum“ oder ein „feindliches Umfeld“ dadurch schaffe, dass ich 
deutlich und mit Nachdruck sensible Themen anspreche, und zwar insbesondere wenn meine An-
sichten mit den Ansichten eines Teils der akademischen Zuhörer nicht übereinstimmen, und dar-
über hinaus auch noch demonstriere, dass ich die Regeln und Standards der politischen Korrekt-
heit nicht in mich aufgenommen habe, die die Hochschulen vorgeschrieben haben. Ich sehe, dass 
die Atmosphäre in der Universität mehr und mehr vergiftet wird, und ich beobachte, dass sich ein 
großer Teil meiner Kollegen – mögen sie weiß oder schwarz, jung oder alt sein – davor fürchtet, 
etwas zu sagen, was möglicherweise irgendjemand dazu bringt, eine Beschwerde zu erheben, ob-
wohl ich selber von Studenten oder Kollegen nie angegriffen oder gar mit einer formellen Be-
schwerde konfrontiert worden bin. Jedoch, wie abgedroschen und ermüdend die Idee der „politi-
cal correctness“ auch sein mag, sie hilft uns etwas zu verstehen, was uns heute umgibt, und wenn 
wir den Begriff aufgeben würden, müssten wir einen anderen � nden, um unsere gegenwärtige Si-
tuation zu beschreiben.

Typischerweise leugnen die meisten, die „politisch korrekt“ denken und handeln und das auch 
von anderen erwarten, dass der Begriff irgendetwas mit ihnen selbst und ihren Ansichten zu tun ha-
ben könnte. Professoren und andere angeblich gebildete Leute meinen, besser Bescheid zu wissen, 
als dass sie bei sich selber irgendeine Neigung zu ideologischer Konformität anerkennen würden. 
An meinem eigenen College hat neulich ein Senior-Professor, der Vorsitzender des mächtigsten 
Ausschusses des Colleges ist, eine Sondersitzung der Fakultät einberufen, den sog. Allgemeinen 
Ausschuss. In dieser Sitzung sollte ein Gerücht, von dem er gehört hatte, diskutiert werden, nach 
dem ein Dutzend seiner Kollegen angeblich einen „geheimen Brief“ an den Präsidenten geschickt 
hätten. In diesem Brief wiederum empfahlen die Kollegen, dass der Präsident seinen Plan, einen 
„Pluralitätsbeauftragten“ („Chief Diversity Of� cer“) zu ernennen, nochmals überdenken sollte, 
denn Colleges sollten sich gar nicht darum bemühen, über Pluralität „mit einer Stimme zu spre-
chen“. In seiner veröffentlichten Email charakterisierte der Professor den Brief – und er bestand 

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2017-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:57:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2017-1-3


4 RdJB 1/2017Boyers, Revisiting Political Correctness

darauf, ihn nicht gelesen zu haben – als „spalterisch, ausschließend, demoralisierend und respekt-
los“, und er bezeichnete „unsere Gemeinschaft“ als „inklusiv“, eine Gemeinschaft, „die für ihre 
Einigkeit über die Uneinigkeit bekannt ist“. Auf der Sondersitzung, die in einem großen Hörsaal 
stattfand, wurde den Unterzeichnern des verletzenden Briefes Illoyalität vorgeworfen, und sie wur-
den beschuldigt, die Bemühungen des Colleges, Professoren und Studenten aus Minderheiten zu 
rekrutieren, zu hintertreiben. Die Tatsache, dass diejenigen, die die Vorwürfe herunterspielen woll-
ten, den Brief gar nicht gelesen hatten, und dass der Brief selber überhaupt nichts mit der Rekru-
tierungspolitik zu tun hatte, wenn man von der Ankündigung des Präsidenten einmal absieht, ei-
nen „Pluralitätsbeauftragten“ ernennen zu wollen, gab jedoch der Vielzahl von Professoren nicht 
zu denken, die sich nur zur Idee der „Gemeinschaft“ bekennen wollten.

Die gelehrten Professoren, die sich in der Debatte äußerten, waren damit zufrieden, sich über 
einen Brief aufzuregen, den sie gar nicht gelesen hatten, und über Kollegen – nur wenige von ih-
nen gaben sich während des Treffens zu erkennen –, die es gewagt hatten, etwas infrage zu stellen, 
was von vielen überzeugten Menschen als ein unzweifelhaft korrekter Konsens betrachtet wurde. 
Aber, was für ein Konsens? Der Konsens besteht darin, dass es für eine unverschämte Verletzung 
des Anstands gehalten wird, etwas infrage zu stellen, was auch nur in der entferntesten Weise mit 
Rasse oder Identität zu tun hat, wenn es über diese Fragen eine von der Verwaltung in einem ord-
nungsgemäßen Verfahren gebildete „of� zielle“ Meinung gibt. Der von dem Senior-Professor ge-
äußerte Satz, der die ganze Aufregung verursachte, – „Wir sind für die Einigkeit über die Unei-
nigkeit bekannt.“ – sollte natürlich die offensichtliche Tatsache verbergen, das Uneinigkeit das 
Allerletzte ist, was die vielen ein� ussreichen Professoren an den Hochschulen der Nation bereit 
sind, zuzugeben und zu dulden. Die Herrschaft der Intoleranz, der sich viele deutlich liberale Pro-
fessoren heute unterwerfen, ist so tief und allgegenwärtig, dass sie nicht zugeben können, dass 
eine heimtückische Art von „political correctness“ von ihnen Besitz ergriffen hat. Der gute Profes-
sor, der den beleidigenden Brief und damit auch seine Unterzeichner „spalterisch“ und „demora-
lisierend“ genannt hatte, gab unwissentlich einem Gefühl Ausdruck, das die verschiedenen Arten 
von „political correctness“ benennt, die zur Zeit die gebildeten Schichten der Vereinigten Staaten 
beherrschen. Es wird heute für jenseitig und illegitim, als Ausdruck von Anspruchsdenken und 
Privilegierung, und damit für feindselig gehalten, die of� ziellen Meinungen, die in der akademi-
schen Gemeinschaft vorherrschen, infrage zu stellen, und zwar insbesondere wenn diese Meinun-
gen „sensible“ Probleme betreffen. Die Tatsache, dass die Zweifel meistens von Menschen kom-
men, die selber Liberale oder Linke sind, von Menschen, die dafür bekannt sind, dass sie sich in 
den Kämpfen für Pluralität und andere klassisch liberale Themen engagiert haben, diese Tatsache 
macht ihre Abweichung nur noch schlimmer in den Augen der wutentbrannten „Partisanen“, für 
die die „Gemeinschaft“ verlangt, dass alle Kollegen sich uneingeschränkt der herrschenden Or-
thodoxie unterwerfen. 

Es ist verlockend, die Kämpfe, die die Hochschulen zur Zeit erschüttern, mit Ausdrücken wie 
„Politik der Hysterie“ zu belegen, und sich daran zu erinnern, dass Hysterie lange Zeit eine gele-
gentliche Erscheinungsform des politischen Systems gewesen ist. Aber dann muss man auch fest-
stellen, dass die Geschichte der Intoleranz Erschütterungen mit sich brachte, die alles andere als 
trivial oder temporär waren, und dass in der Vergangenheit der Ausdruck „political correctness“ 
nur geschmiedet wurde, um ein politisches Verhalten zu kennzeichnen, das nur einen geringen 
Ein� uss auf das Leben der meisten Menschen hat. Von den Linken wurde der Ausdruck benutzt, 
um Versuche von Konservativen zu bezeichnen, peinliche Tatsachen totzuschweigen und zu leug-
nen, dass man darüber ruhig sprechen kann, auch wenn es für sie unangenehm ist. „Political cor-
rectness“ war mindestens zwei Jahrzehnte lang – jüngere Leute werden sich kaum daran erinnern 
können – ein Ausdruck, den die Linken gerne benutzten, um die Heuchelei der Politiker und Intel-

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2017-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:57:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2017-1-3


RdJB 1/2017 5Boyers, Revisiting Political Correctness

lektuellen der Rechten zu brandmarken. Nach der kürzlichen Wahl von Donald Trump zum Prä-
sidenten der Vereinigten Staaten werden die Rechten zweifellos in den kommenden Jahren eine 
politische Grenzziehung versuchen, und dennoch darauf bestehen, dass es erstens eine solche po-
litische Grenze gar nicht gibt und zweitens dass diejenigen, die sie leugnen oder gar überschreiten, 
sich einer unverzeihlichen Unanständigkeit schuldig machen. Der zu erwartende Angriff wird sich 
ganz ausdrücklich gegen diejenigen richten, die mit dem Finger darauf hinweisen, dass die ame-
rikanische religiöse Rechte weitgehend von sogenannten „Familienstiftungen“ � nanziert werden, 
deren Ziel es ist, die öffentliche, weltliche Erziehung und Bildung zu beseitigen. Ein ein� ussrei-
cher Leiter der Evangelikalen erklärte freimütig, Wege � nden zu wollen, um „jeden Aspekt des 
Lebens und jede Institution der menschlichen Gesellschaft“ „christlicher“ Kontrolle zu unterwer-
fen. Diese Spielart der radikalen Rechten zu hinterfragen, wird zweifellos als Angriff auf die Re-
ligion selber bezeichnet werden. Und die Forderung nach politischer Korrektheit wird dazu füh-
ren, dass Liberale in der Öffentlichkeit dazu veranlasst werden, von entsprechenden Äußerungen 
Abstand zu nehmen oder sich zumindest zurückzuhalten.

Aber unser Gefühl dafür, was „political correctness“ meint, hat sich in den vergangenen zwei 
Jahrzehnten wesentlich verändert. In dieser Zeit haben sich nämlich Intellektuelle, die links des 
Zentrums angesiedelt sind, grundsätzlich geweigert, zuzugeben, dass ihr eigenes Engagement ei-
gentlich ein Angriff auf die klassischen Freiheiten ist, wie sie in Werken wie John Stuart Mills 
„On Liberty“ formuliert worden sind. Besonders in den Vereinigten Staaten glauben Professo-
ren, die sich selbst als liberal bezeichnen, weiterhin, dass sie für den Pluralismus und eine offene 
Debatte eintreten. Und das tun sie, obwohl sie einem totalen Angriff auf die Meinungsfreiheit ins 
Auge schauen. Sie wiegen sich nämlich in Sicherheit, weil sie mit dem Thema der „political cor-
rectness“ eine Haltung eingenommen haben, die ihnen das Gefühl gibt, immer richtig zu liegen. 
Wenn man links-liberale Professoren – und ich betrachte mich selber immer noch als ein Mit-
glied dieser gestörten Kaste – mit einem bekannten Zitat aus „On Liberty“ konfrontiert, so wer-
den sie sofort sagen, dass Mill doch nur etwas meint, was nun wirklich alle von uns seit langem 
für selbstverständlich halten. NATÜRLICH sind wir der Meinung, dass man sich vor der „Tyran-
nei der Mehrheit“ schützen muss. NATÜRLICH glauben auch wir: „Es ist von Übel, Meinungen 
zu unterdrücken oder es auch nur zu versuchen, und zwar noch mehr diejenigen Meinungen, die 
Widerspruch anmelden als diejenigen die zustimmen, denn das hieße, die Nachwelt zu berauben 
ebenso wie die Gegenwart. Wenn eine Meinung richtig ist, verlieren sie die Möglichkeit, ihren 
Irrtum durch die Wahrheit zu ersetzen; wenn eine Meinung falsch ist, verlieren sie eine klarere 
Wahrnehmung und den lebendigeren Eindruck einer Wahrheit, die durch die Gegenüberstellung 
mit dem Irrtum entsteht.“ Was ist offensichtlicher als das? NATÜRLICH sind auch wir der Mei-
nung, dass die Gefahr besteht, den Ansichten der eigenen „Partei“, „Sekte“ oder „Klasse“ unge-
fragt zu folgen. Wer weiß das nicht? Wer von uns weiß nicht, dass sogar offensichtlich aufgeklärte 
Meinungen, die wir mit anderen gebildeten Menschen teilen, uns nicht dazu berechtigen, diese 
Meinungen und ihre Anhänger für „unfehlbar“ zu halten. Und trotzdem, irgendwie ist es absurd, 
etwas infrage zu stellen, was so lange als selbstverständlich galt.

Es ist jedoch keinesfalls offensichtlich, dass die meisten Liberalen sich gegenwärtig zu einer 
Haltung bekennen, zu der sie nach ihren Erklärungen eigentlich verp� ichtet sind. Mill scheint bei 
seinen eigenen Zeitgenossen – vor mehr als 150 Jahren – etwas bemerkt zu haben, was in unse-
rer eignen Kultur heute augenscheinlich ist. „In der gegenwärtigen Zeit“, schreibt Mill, „beru-
hen Meinungen, die vor öffentlichen Angriffen geschützt sind, nicht so sehr auf ihrer Wahrheit 
als vielmehr auf ihrer gesellschaftlichen Relevanz. Diese Zeit ist schließlich ‚arm an Glauben, 
aber erschreckt vom Zweifel‘. Die Menschen wissen nicht, wie sie ohne ihre Meinungen überle-
ben können, und zwar unabhängig davon, ob ihre Meinungen nun richtig sind oder nicht.“ Wie 

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2017-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:57:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2017-1-3


6 RdJB 1/2017Boyers, Revisiting Political Correctness

schon Mill in seiner Zeit bemerkt hat, verschieben auch heute viele Liberale ihren „Unfehlbar-
keitanspruch“ weg von den Meinungen selber hin zur bloßen Nützlichkeit dieser Meinungen, die 
nie infrage gestellt wird. Das hat zur Folge, dass „ketzerische Meinungen“ verboten werden und 
dass diejenigen, die sie äußern, in der einen oder anderen Weise ausgeschlossen werden müssen. 
Das brennende Verlangen, den scharlachroten Buchstaben auf die Brust derjenigen zu malen, die 
sich weigern, der of� ziellen Doktrin zu folgen, hat von vielen doch offensichtlich liberalen Men-
schen in der akademischen Gemeinschaft Besitz ergriffen. Eine solche Gemeinschaft ähnelt zu-
nehmend, wie der Kulturkritiker David Bromwich bemerkt hat, „ einer Kirche, die durch die He-
xenverfolgung zusammen gehalten wird.“

Als Mill über die Gefahr schrieb, die die Gedanken- und Kommunikationsfreiheit bedroht, 
schloss er sich – jedenfalls teilweise – Tocquevilles Auffassung an, dass in modernen Gesell-
schaften die größten Gefahren für die Freiheit nicht vom Rechtssystem oder von Politischen Sys-
tem ausgehen, sondern von der Gesellschaft selbst. Beide Männer glaubten, dass in diesen Ge-
sellschaften der Konformitätsdruck und die Konformitätslust so groß sein würden, dass sie es gar 
nicht nötig hätten, Ketzer zu verbrennen oder die berüchtigten Schauprozesse durchzuführen, 
wie sie in den dreißiger Jahren in der Sowjetunion üblich waren. In diesen Schauprozessen wur-
den viele Menschen gezwungen, „Verbrechen“ zu gestehen, die sie gar nicht begangen hatten. Al-
len Menschen sollte dadurch klar werden, dass das Hauptinteresse der Gesellschaft darin lag, die 
Meinung der Partei zu stärken und die „Parteifeinde“ bloßzustellen. War die Gefahr für die Frei-
heit – nach Mill und Tocqueville – in vielfacher Weise auch beträchtlich, verhängnisvoll war sie 
es nicht. Damals wie heute! „Auf diese Art und Weise“, schrieb Mill, „wird ein status quo auf-
rechterhalten, der nach der Meinung einiger sehr befriedigend ist, weil es nach außen so scheint, 
dass alle vorherrschenden Meinungen ungestört vertreten werden können, und zwar ohne dass ir-
gend jemand in einem unangenehmen Prozess bestraft oder eingesperrt werden muss. Man muss 
Abweichlern, die von der Krankheit des Nachdenkens geschlagen sind, nicht notwendigerweise 
das Nachdenken verbieten. (…) Es muss jedoch ein Preis gezahlt werden für diese Art intellek-
tueller Pazi� zierung, und das ist die Aufopferung des gesamten moralischen Muts der menschli-
chen Gedankenwelt.“ Und das führt dazu, „ dass ein großer Teil der aktivsten und neugierigsten 
Intellektuellen es für ratsam hält (…) die Gründe für ihre Überzeugungen nicht zu nennen, son-
dern sie in ihrer Brust aufzubewahren.“

Traurig aber wahr: Das Regime der politischen Korrektheit, so wie es mit zunehmender stra-
fender Härte in verschiedenen Bereichen heute durchgesetzt wird, ist irgendwie beunruhigender 
als das vergleichbare Regime, das Mill beschrieben hat. Abweichende Ansichten sind heute nicht 
(oder jedenfalls nicht immer) „absolut“ verboten, und zwar nicht einmal in amerikanischen Hoch-
schulen. Wir hören auch nicht von Menschen, die wegen ihrer falschen Ansichten eingesperrt wer-
den. Wir beobachten jedoch ständig, dass „aktive und neugierige Intellektuelle“ von ihren Kolle-
gen aus der Gemeinschaft der Rechtgläubigen ausgeschlossen und von Fakultätsausschüssen, die 
sich der Hexenverfolgung verschrieben haben, formellen „Befragungen“ unterzogen und mit dem 
Verlust ihrer Arbeitsplätze bedroht werden, und zwar vor allem, wenn sie eine landesweite Auf-
merksamkeit auf sich gezogen haben. Mehr und mehr mussten viele liberale Akademiker solche 
„unangenehmen Vorgänge“ akzeptabel � nden, von denen Mill und Tocqueville meinten, dass es 
auch ohne sie ginge, und das sogar in einer konformistischen Kultur, die sich um die Beachtung 
politisch korrekter Haltungen bemüht. 

Als das ein� ussreiche Fakultätsmitglied meines eigenen Colleges den sog. Allgemeinen Aus-
schuss zu einer Sondersitzung einberief, hoffte er, einen Aufschrei zu erzeugen, der für die Ge-
meinschaft eine Lehre sein und in Zukunft potentielle Spalter davon abhalten würde, den Zorn der 

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2017-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:57:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2017-1-3


RdJB 1/2017 7Boyers, Revisiting Political Correctness

Kollegen zu erregen. Er hatte nämlich das Dutzend von Missetätern bloßstellen wollen, von de-
nen ein Gerücht besagte, dass sie in ihrem Brief an den Präsidenten alarmierend „abweichende“ 
Ansichten über bedeutsame und „sensible“ Angelegenheiten geäußert hätten. Diejenigen, die dem 
Ereignis beiwohnten, nahmen es als eine Art Schauprozess wahr. Ohne jede Rücksicht auf die Be-
weislage oder elementare Standards der Vernünftigkeit wurde die Verhandlung geführt. Sie diente 
nur dazu klar zu machen, dass es sich um eine Veranstaltung handelte, die der Kritiker Lionel Tril-
ling einmal „eine totale kulturelle Umgebung“ genannt hatte, aufgebaut auf „festen Vorurteilen, 
gesteuerten Gedanken und genehmigten Haltungen“. So war es auch keine Überraschung, dass 
ein jugendlich leidenschaftlicher Assistent-Professor aufstand und mit klarer, selbstbewusster und 
entscheidungsbereiter Stimme vorschlug, dass „die Autoren des Briefes sich bei allen Anwesen-
den entschuldigen sollten, und zwar selbst wenn sie keine bösen Absichten gehabt haben sollten 
und ihr Brief gar nicht den Inhalt gehabt haben sollte, der ihm unterstellt wurde.“ Der Vorschlag 
ließ keinerlei Bedenken oder Unwohlsein über diese Art von Schauprozess erkennen. Es ging aus-
schließlich darum, dass diejenigen, die of� ziell „auf der richtigen Seite“ stehen, die „Wahrheit“ 
für sich gepachtet haben und darauf bestehen, dass die anderen wissen, dass sie aus dem Kreis 
der Geretteten ausgestoßen sind.

Andere haben mit beträchtlicher Überzeugungskraft über die Gesetze geschrieben, die sogar 
auf Bundesebene verabschiedet wurden und die sicherstellen sollen, dass „korrektes Verhalten“ in 
seinen verschiedensten Ausprägungen in den Hochschulen und auch sonst im Land gewährleistet 
bleibt. Wir haben eine Menge gehört über „beleidigendes Sprachverhalten“ und über „Sprachre-
gelungen“ und hatten in aller Regel, wenn auch mit einigen Vorbehalten den Eindruck, dass sol-
che Regeln gut und notwendig sein können. Ich habe noch nie einen Akademiker – sei er nun libe-
ral oder konservativ – getroffen, der meint, dass wir Rassisten oder Menschen, die sich eindeutig 
beleidigend verhalten, dulden sollten. Donald Trump beklagt sich über die Regelungen, die die 
Bürgerinnen und Bürger am Arbeitspatz und in der Hochschule vor offenem Missbrauch und vor 
Einschüchterungen schützen sollen. Er hält solche Sicherungen für eine lächerliche Spielart von 
„political correctness“. Wir können jedoch feststellen, dass er und seine Freunde das Verhältnis 
von Freiheit und Verantwortung nicht verstehen, den Zusammenhang zwischen einer offenen Dis-
kussion und einer Zivilität, die eine solche Diskussion überhaupt erst möglich macht. 

Aber in Wahrheit sind die Dinge aus dem Ruder gelaufen: Nicholas Kristof schrieb neulich in 
einem Beitrag für die New York Times, dass viele Liberale „Menschen akzeptieren wollen, die 
nicht aussehen wie wir, solange sie nur so denken wie wir.“ Professoren geben gelegentlich zu, 
und zwar an Hochschulen überall im Land, dass sie sich „bei Einstellungen je nach den ideologi-
schen Einstellungen der Bewerber diskriminierend verhalten“. In dieser Beziehung macht Kristof 
auf etwas aufmerksam, was viel schlimmer ist als eine alltägliche „Diskriminierung“. Schließ-
lich muss jeder Berufungsausschuss unterscheiden zwischen einem Kandidaten, der mit komple-
xen Argumenten umgehen kann, und einem Kandidaten, dessen Interpretationen auf simpel ge-
strickten Ideologien beruhen. In der Tat erwarten Berufungsausschüsse von einem Kandidaten 
für eine Beschäftigung oder Beförderung an einer Hochschule häu� g genau das, Anzeichen einer 
nachweislich korrekten ideologischen Haltung. Wenn Kristof sagt, dass „der Liberalismus zusam-
menbricht (…) und zur Selbst-Parodie und Hysterie wird“, dann meint er, dass die Atmosphäre, 
die in unseren wichtigsten Institutionen herrscht, fundamental unliberal ist. „Unliberal“ in wel-
chem Sinne genau? In dem Sinne, dass diejenigen, die störende Fragen stellen, nicht einfach nur 
auf einfachen legitimen Widerstand stoßen, sondern dass von ihnen Unterwerfung verlangt wird, 
und zwar Unterwerfung unter ein wohlgeordnetes System, das von Bürokraten verwaltet wird, 
die weder Heterogenität noch Kon� ikte dulden. Es versteht sich, dass es bei solchen „störenden 
Fragen“ um die Richtung geht, die die Hochschule in Angelegenheiten einschlagen will, die die 

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2017-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:57:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2017-1-3


8 RdJB 1/2017Boyers, Revisiting Political Correctness

Rasse und Ethnizität, das Geschlecht oder andere hitzige Themen betreffen. Man kann durchaus 
sagen, dass viele Professoren davon besessen sind, die Hochschule von Menschen zu säubern, 
die solche störenden Fragen stellen. Kristof zitiert den liberalen nachdenklichen Harvard Profes-
sor Cass Sunstein, der in seiner Studie über „gerichtliche Mentalitäten“ zu dem Schluss kommt, 
„dass die besten Gerichtsentscheidungen Mehrheits-/Minderheits-Entscheidungen sind, in denen 
sich die Argumente gegenüber stehen“. Das ist eine Ansicht, die völlig mit Mill übereinstimmt, 
der sich für den Streit mit These und Gegenthese aussprach. Nun wird Mills Meinung vermut-
lich bei den meisten liberalen Professoren Unterstützung � nden, weil sie sie theoretisch für un-
anfechtbar halten. Ihr Drang jedoch, an der Hochschule eine reibungslose Umgebung mit poli-
tisch korrekten Ansichten und Haltungen zu schaffen, veranlasst viele derselben Professoren zu 
den vielfältigen Spielarten wütender Intoleranz, die liberale besorgte Denker wie Kristof, Sun-
stein und andere umtreibt.

Wer diese Art von Hysterie, die ich beschrieben habe, nicht selber miterlebt hat, wird es schwie-
rig � nden, diesen Entwicklungen so viel Aufmerksamkeit zu schenken. Man muss jedoch seine 
Aufmerksamkeit nur auf das richten, was heute „micro aggression“ genannt wird, um zu verste-
hen, worum es heute geht. Auch diese Idee hat eine ganze Anzahl von Reaktionen hervorgerufen. 
Auch in dieser Beziehung überrascht es nicht, dass viele Menschen, die sich an der hysterischen 
Diskussion über die „micro aggressions“ beteiligt haben, sich weigern zu verstehen, worum es ei-
gentlich geht. Es gehe doch nur darum, sagen sie, eine Atmosphäre von Anstand und Respekt zu 
schaffen, wenn sie darauf hinweisen, gegenüber möglichen Beleidigungen ein wenig Sensibilität 
zu zeigen. Und dagegen kann doch eigentlich niemand etwas einwenden. Einige kleine und un-
bewusste „Entgleisungen“ aufzuspießen und diejenigen, die sich in der Wortwahl vergreifen, zur 
Ordnung zu rufen, das kann doch eigentlich nur hilfreich sein, so meinen sie. Diese Übergriffe ha-
ben nämlich mit ihren gedankenlosen, gelegentlichen Bemerkungen eine „feindliche Atmosphäre“ 
geschaffen, die nicht hingenommen werden kann. Es macht doch nichts, sie zur Ordnung zu ru-
fen, auch wenn sie dadurch zu Sündenböcken abgestempelt werden und aus der Gemeinschaft 
ausgeschlossen werden. Oder? Ein Ausrutscher oder eine unbeabsichtigte Bemerkung verrät häu-
� g mehr über die wirklichen Gefühle und Ansichten eines Kollegen als eine gezielte Verleum-
dung. In dieser Beziehung wachsam zu sein, sagen diese Kollegen, heißt an einer Verbesserung 
der kollegialen Gemeinschaft zu arbeiten. Sie behaupten, dass das von ihnen befürwortete System 
der Überwachung sinnvoll und notwendig ist; mag es auch die freie und offene Diskussion beein-
trächtigen und die meisten Kollegen dazu veranlassen, den Mund zu halten, allein aus Furcht, je-
mand unabsichtlich beleidigen zu können. 

Es sind natürlich immer wieder dieselben, die den Konsens infrage stellen und nicht davon ab-
lassen. Sie sind in der Welt der „micro aggression“ Störenfriede, die die Macht haben, mit Auto-
rität zu sprechen. Diese „Störenfriede“ nehmen für sich in Anspruch, ihre Stimme zu erheben und 
sich in die hitzige Debatte zu werfen, wohl wissend, dass sie keinen Beifall zu erwarten haben. 
Es ist eine lächerliche Annahme, dass nur die Mächtigen ihre Stimme erheben können. Sie dient 
denjenigen, die sich der Idee der „micro aggressions“ bedienen, doch nur dazu, sich von Kontro-
versen und Unannehmlichkeiten zu schützen. Zweifellos gibt es auch wirkliche Aggressionen, Be-
leidigungen und beklagenswerte Zustände. Alle anständigen Menschen sind in dieser Beziehung 
wachsam und tun ihr Bestes, um sie zu bekämpfen. Doch die Idee der „micro aggression“ hat die 
Unterscheidung zwischen den wirklichen und den eingebildeten Problemen, zwischen wichtigen 
und trivialen Fragen verdunkelt, und sie hat die Tendenz verschärft, ein enges und repressives Ver-
ständnis von „political correctness“ durchzusetzen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2017-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:57:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2017-1-3


RdJB 1/2017 9Boyers, Revisiting Political Correctness

Das Ergebnis dieser neuesten Entwicklung ist nun, dass „political correctness“ den politischen 
und kulturellen Diskurs, bei dem Intellektuelle etwas zu sagen haben, beherrscht. Das zeigt sich 
manchmal deutlich auf eine verwirrende Art und Weise. Ein führender schwarzer Intellektueller, 
der auf einer Reihe universitärer Konferenzen fünfzig Jahre nach seinem Erscheinen über den im-
mer noch umstrittenen Moynihan Report redet, sagt vor großem Publikum, dass es fast unmöglich 
ist, in einer öffentlichen Diskussion über die „schwarze Familie“ oder das „Leben der Schwar-
zen“ in Amerika zu sprechen. Warum? Mit welchen Absichten auch immer man das macht, man 
sieht sich unvermeidlich dem Vorwurf ausgesetzt, den Opfern die Schuld zuzuweisen. Es könnte 
ja sein, dass ein Teil der Probleme, die schwarze Amerikaner heute haben, mit dem Zusammen-
bruch der „schwarzen Familie“ zusammenhängt, den Moynihan seinerzeit geschildert hat. Viele 
liberale Intellektuelle halten heute seriöse Untersuchungen in dieser Richtung für eine besonders 
schwere Verletzung eines Konsensus, der für unbestreitbar gehalten wird. Niemand – und das 
zeigt sich auch hier – kann etwas dagegen haben, den Moynihan Report zu diskutieren und seine 
Thesen zu widerlegen. Das Problem ist nur, dass schon der Wunsch, sich damit überhaupt zu be-
schäftigen, als Grenzüberschreitung angesehen wird.

Es gibt heute rhetorische Formeln, die allgemein akzeptiert sind, die früher aber für naiv, un-
sinnig oder noch schlimmer gehalten wurden. Formulierungen, die man aufgrund der überall und 
insbesondere in den Hochschulen verbreiteten kollektiven Sprachregelungen heute nicht infrage 
stellen darf, ohne für unkorrekt und anmaßend gehalten zu werden. Im vergangenen Herbst begann 
ein prominenter amerikanischer Intellektueller bei einer öffentlichen Konferenz mehrere Sätze mit 
Formulierungen wie z. B. „Weiße denken“, „Weiße fühlen“ oder „ Weiße können nicht verstehen“ 
usw. Solche Formulierungen schienen mir, für sich genommen, nicht „unkorrekt“ zu sein, und 
zwar im Sinne von „unaussprechlich“ oder „beleidigend“, sondern vielmehr im Sinne eines älte-
ren Verständnisses von „unkorrekt“ absurd zu sein, weil sie die Weißen als eine Gruppe von Wei-
ßen de� nieren, die gleich denken und fühlen und die deshalb vieles nicht verstehen können. An-
dere Menschen, die zu anderen Gruppen gehören, verstehen dagegen … Was eigentlich? Alles? 
Als ich in einer öffentlichen Versammlung fragte, ob der Begriff „Weiße“ dazu dienen sollte, um 
die verstorbene südafrikanische Schriftstellerin Nadine Gordimer, die Kolumnistin von NATION 
Katha Pollitt als auch den Schriftsteller Russell Banks zu bezeichnen, hieß es, dass diese Art von 
„Weißen“ natürlich nicht gemeint gewesen seien. „Dann aber“ so sagte ich, „sind solche Formu-
lierungen absichtlich unscharf; ja schlimmer noch, sie werden unsinnig, wenn sie von Hörern und 
Lesern übernommen werden, die leicht zu beeindrucken sind.“

Als ein Intellektueller, der sich selbst ernst nimmt, sollte man auf der Hut sein, als Beispiel für 
eine Haltung in Anspruch genommen zu werden, die heutzutage der politischen Unkorrektheit 
schuldig ist, nur wenn man sich – auf sehr respektvolle Art und Weise – gegen eine solche Rhe-
torik ausspricht, die absichtlich und ansteckend unpräzise formuliert. Ein Student sagte mir nach 
jener öffentlichen Veranstaltung: „Wie können Sie es wagen, einer solchen Redeweise zu wider-
sprechen, obwohl Sie doch genau wissen, was der Ausdruck ‚Weiße‘ meint!“ „Er meint“, erwi-
derte ich, „dass es heute sogar in der Universität in Ordnung ist, unmögliche und missverständli-
che Dinge zu behaupten, ohne damit rechnen zu müssen, dass irgendjemand widerspricht“. Und 
die Folge dieser Tatsache ist, dass die meisten Intellektuellen schweigen, um nicht in Auseinander-
setzungen hineingezogen zu werden, in denen die intellektuelle Unehrlichkeit die Herrschaft hat.

Die universitären Intellektuellen sind außerordentlich anfällig für die verschiedenen Spielar-
ten kollektiven Denkens, die ich zitiert habe. Leser, die die universitäre Welt nicht von innen ken-
nen, haben vielleicht keine Lust, sich das anzuhören; doch es gibt eine ganze Reihe von zwingen-
den Beweisen dafür. Wenn Professoren argumentieren, dann streben sie eher danach „scheinbar 

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2017-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:57:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2017-1-3


10 RdJB 1/2017Boyers, Revisiting Political Correctness

im Recht zu sein, als recht zu haben“, wie Jonathan Haidt in „The Righteous Mind“ geschrieben 
hat. „Sie suchen nach Gründen, um sich selbst davon zu überzeugen, dass sie ‚das Richtige‘ ge-
sagt haben“. Abweichende Meinungen, die früher einmal als Anzeichen für eine robuste und streit-
bare intellektuelle Kultur galten, werden in einer Gemeinschaft, die sich anstrengt, eine „totali-
täre Kultur“ zu werden, zunehmend nicht mehr toleriert. Und das im Rahmen einer Gemeinschaft, 
die doch darauf stolz ist, sich den gemeinsamen Werten der „Aufklärung“ verp� ichtet zu fühlen! 
Neue Ideen, neue Wahrheiten und ungewöhnliche Arbeiten mögen zwar ab und zu die bequemen 
Ansichten, auf die man sich geeinigt hat, erschüttern; doch dies unterstreicht nur das of� zielle 
Selbstverständnis der Universität, das Peter Wason durch einen „con� rmation bias“ gekennzeich-
net hat. Dieser „con� rmation bias“ stellt nämlich sicher, dass neue Ideen und neue Wahrheiten – 
mögen sie auch noch so verstörend und herausfordernd sein – nur dann Akzeptanz � nden, wenn 
sie mit dem „aufgeklärten Konsensus“, auf den man sich geeinigt hat, in Übereinstimmung ste-
hen. Die hoch gebildete Professorenschaft – das haben vielfältige psychologische Tests herausge-
funden – neigt keinesfalls stärker zu einem unabhängigen Denken als eine weniger privilegierte 
Gruppe von Menschen, und das heißt, dass sie nicht zu unkonventionellem Denken neigen und 
aus frischen Ideen etwas anderes ableiten als die altbekannten Folgerungen. Haidt bemerkt auf-
grund der Forschungsergebnisse von David Perkins, dass Professoren tendenziell einen überdurch-
schnittlichen IQ haben, und sie können deshalb „mehr Gründe � nden“ um zu beweisen, was sie 
für richtig halten. Menschen mit einem hohen IQ, wie z. B. Professoren, � nden „nur eine größere 
Anzahl von Argumenten, die für ihre Ansichten sprechen“, sind jedoch keinesfalls besser als an-
dere Menschen, „wenn es darum geht, Argumente für die andere Seite zu � nden“. Dies ist beson-
ders beunruhigend – oder es sollte jedenfalls besonders beunruhigend sein –, wenn es um eine In-
stitution wie die Universität geht, deren zentrale Aufgabe doch Vermittlung der Vielfalt von Ideen 
und Ansichten ist und der Widerstand gegen die herrschende Meinung.

Doch die Professoren benehmen sich zunehmend wie die Mitglieder von Interessengruppen. 
Sie rechnen sich zu einer politisch tugendhaften Elite. Als Zeichen ihrer Zugehörigkeit zu dieser 
Elite vertreten und p� egen sie ihre besonderen Ansichten. Früher konnte man natürlich annehmen, 
dass eine solche Interessengruppe die Meinungsvielfalt fördern würde, zumal sie sich der Erzie-
hung sichtbar verp� ichtet fühlte, und sei es auch nur, um unseren „con� rmation bias“ zu schwä-
chen, der zu dem gehört, was Haidt unseren „argumentativen Geist“ nennt. Dem ideologischen 
Trend in der heutigen Universität erscheint deshalb der „con� rmation bias“ nicht als Gefahr, son-
dern als eine erwünschte Erscheinung unserer gemeinsamen Bestrebungen. Die „politisch korrek-
ten“ Professoren können es heute anscheinend nicht ertragen, dass andere gebildete Menschen, 
die durchaus Respekt verdienen, bei emotional belasteten Problemen anderer Ansicht sein kön-
nen als sie selber. Sie nehmen es übel, wenn man sagt, dass die Universität ein Raum sein sollte, 
in dem Individuen danach streben können, herrschende Meinungen infrage zu stellen. Die in der 
Universität erhobene Forderung nach sogenannten „geschützten Räumen“ ist ein Verlangen nach 
einer Umgebung, in der sich niemand mehr traut, etwas zu sagen. Was Camus einst „den freien 
Meinungsaustausch“ nannte, wird heutzutage weitgehend als ein Bereich angesehen, zu dem nur 
noch diejenigen Zutritt haben, die ihre zugerichteten „korrekten Meinungen“ vertreten und die 
dort nur noch eine „Vielfalt des Gleichen“ zulassen.

Verf.:  Robert Boyers, Skidmore College, E-Mail: rboyers@skidmore.edu

(Übersetzt aus dem Englischen von Antonia Kaestner, Robert Bosch College, Freiburg, E-Mail: 
antonia. kaestner@gmail.com, und Ingo Richter, Irmgard Coninx Stiftung, Berlin, E-Mail: ingo. 
k.richter@ t-online.de)

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2017-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:57:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2017-1-3

