IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen

und gleichsam immer giiltigen Charakter. Damit bereinigen diese Akteur*innen
die Religion von den kulturellen Prigungen, die die Religion seit ihrem Entstehen
begleiten und nach ihrem Verstindnis die wahre Religion erheblich verdecken. Der
Effeke ist, dass sie auf das Verstehen der religiésen Quellen Koran und Sunna viel
Wert legen und nur noch als Religion gelten lassen wollen, was zuerst koranisch
belegbar ist. Das kann sich letztendlich auch auf madahib-Bindungen auswirken.
Dabei bedienen sich auch diese Akteur*innen der kulturellen Prigungen, die das
Verstindnis des Korans beeinflussen. Eine geschlechterkritische Lesart des Korans
beispielsweise fillt nicht vom Himmel, sondern ist Ausdruck eines Willens, patriar-
chalische, die Frauen diskriminierende dominante Lesart zu hinterfragen. Dieser
Wille entsteht durch die Diskrepanz in der Lebensgestaltung, die die positive Ein-
stellung zum Islam mit der negativen Erfahrung, was Religion ist, hervorbringt.
Diese Herangehensweise ist also sehr wohl ebenfalls kulturell geprigt.

Der Impetus, den Islam von seinen nationalen und kulturellen Hintergriinden
zu befreien, ist allerdings im untersuchten Moscheekontext insgesamt nicht he-
gemonial, weswegen die kritischen Akteur*innen aus einer Minderheitenposition
heraus agieren. Hier iiberwiegen die als positiv empfundenen kulturellen Eigen-
heiten der als tirkischer, bosnischer u.a. Islam bezeichneten religiosen Praxis, die
mit dem Islam der Eltern verbunden werden. Ein de-kulturalisierter Islam schnei-
det ihnen auf der einen Seite den Bezug zur kulturellen Identitit ab, was sie so
nicht mittragen wollen.’** Auf der anderen Seite betrachten sie z.B. den tiirkischen
Islam nicht als grundsitzlich unauthentischen Islam. Die Referenz auf Authentizi-
tat und Korrektheit durch einen de-kulturalisierten Islam fithrt daher nur zum Teil
zu einer Abwendung der ethnisch-basierten religidsen Communities. Riickhalt hat
dies im untersuchten Moscheekontext insbesondere unter rezent zum Islam kon-
vertierten Muslim*innen und solchen mit arabischen Beziigen, deren Bestreben
auch als Emanzipation von den tirkisch dominierten Moscheen angesehen wer-
den kann.

2. Wissen und Vernunft als Herausforderung fiir Ahl as-sunna
wa-l-gamaa?

In diesem Kapitel geht es dezidiert darum, wie Vernunft, Wissen, Reflexion und
bewusste Religiositit als Wegweiser zum wahren Islam unter religiosen Akteur*in-
nen in Moscheen gehandhabt werden. Ich werde aufzeigen, dass Wissenserwerb in
allen Moscheen, in allen Fraktionen und bei Expert*innen wie Nicht-Expert*innen
gleichermafen wichtig ist, genauso wie Vernunft durchaus ein gingiges Konzept
ist, um das Wesen des Islams zu beschreiben. Analytisch wichtig sind die Fragen,

164 Vgl. auch FADIL 2015.

https://dol.org/10:14361/9783839450451-018 - am 14.02.2026, 06:43:57. - Open Acce

301


https://doi.org/10.14361/9783839450451-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

302

Moscheeleben in Deutschland

wie sich die unterschiedlichen Formen des Wissens im Moscheealltag darstellen,
wie der entsprechende Wissenserwerb geschieht sowie welche Rolle diese in den
Prozessen der Religiositit bzw. im Reflexionsprozess spielen. Fiir das Verhiltnis
von Expert*innenwissen und Wissen von Nicht-Expert*innen und dementspre-
chend die Frage nach religidser Autoritit von Akteur*innen in Moscheen spielen
diese Analysen eine bedeutsame Rolle. Insbesondere das Nachzeichnen des Ver-
nunftsdiskurses ist bedeutsam, da mitunter im Feld Vernunft losgeldst von isla-
mischen Denktraditionen begriffen wird. Zudem werde ich das unterschiedliche
Verstindnis von Wissen in Bezug auf bewusste Religiositit problematisieren. Zu-
gleich werde ich analysieren, wie religiose Akteur*innen ihre Vorstellungen vom
»wahren Islam« als objektive Wahrheit legitimieren und welchen Stellenwert diese
Objektivierung in der islamischen Tradition aufweist.

Wissen, Verstehen, Reflexion und bewusste Religiositat

Vertreter*innen einer wissensbasierten, reflektierten Religiositit konzeptualisie-
ren den Erwerb von Wissen und die Reflexion bestimmter Glaubenslehren als Hin-
fithrung zu einem vertieften, bewussten Glauben. Vernunft und Reflexion stellen
sie als genuin koranisch-islamische Methoden der Erkenntnis dar. Diese Rationa-
lisierung bedeutet die Konzentration auf das Verstehen der Offenbarung Gottes:
»Keine Auswendiglernerei! Was stattdessen? Verstehen!«*® Das Verstehen dessen,
was Gott gewollt hat, wird als grundlegend fiir Glauben gedacht. Koranwissen wird
gegeniiber Koranisthetik betont, um Haltung im Leben einnehmen zu kdnnen:
»Was ist Religion? Religion bedeutet eine Haltung zu entwickeln. Wie entwickelt
man Haltung? Mit dem Koran! [...] Religion ist das, was deinem Leben eine Rich-
tung gibt.«'® In einer Predigt zur Laylat ar-Raga ib/Regaib Kandili in der Altstadt-
Moschee betont Mustafa, Wanderreferent der IGMG:

»Der erhabene Gott moge uns allen, der gesamten umma Muhammads, hoffent-
lich zuteilwerden lassen, dass wir den Koran richtig und angemessen verstehen
sowie ihn richtig und angemessen leben. Nun, [..] warum hat Gott der Erhabene
mir dieses Buch hinabgesandt? Wenn ich der Adressat dieses Korans bin, dann
muss ich ihn auch verstehen. [...] Wir sind eine Gemeinschaft, die daran glaubt,
dass die Gebote des Korans Anlass fiir den Frieden und fir die Gliickseligkeit der
gesamten Menschheit sein konnen, aber wenn wir nicht verstehen, was der Koran
uns sagen will, dann miissen wir uns in dieser Raga’ib-Nacht uns selbst solch eine

165 Feldnotiz, Kinder-Koranschule, 08.06.2013, Yunus-Emre-Moschee, Mahmut: »Ezberleme yok.
Ne var? Anlamak var!«

166 Feldnotiz, Moscheebesuch, Gesprach mit Mahmut, 03.06.2013, Yunus Emre-Moschee: »Din
nedir? Din tavir almak demektir. Nasil tavir aliriz? Kur'an’la. [...] Din senin biitiin hayatina y6n
verendir.«

https://dol.org/10:14361/9783839450451-018 - am 14.02.2026, 06:43:57. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839450451-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen

Frage stellen: Warum wohl? Was kann der Grund hierfir sein? [...] Kann — Gott be-
wahre —Gott uns dieses Buch herabgesandt haben, damit wirihn nicht verstehen?

Kann es so etwas geben? [..] Wir werden dieses Buch verstehen!«'*

Auch Jussuf, Koranschullehrer in derselben Moschee, kritisiert religionsdidakti-
sche Methoden wie die des Memorierens sowohl koranischer Verse als auch von
formalen Lehrmeinungen, da sie von den Schiiler*innen unverstanden blieben und
somit im Leben der Schiiler*innen nicht wirkmachtig sein kdnnten.'*® Unter an-
derem meinte er dezidiert das Memorieren von Fragen und Antworten, die nach
hegemonialer Lehre vor dem Endgericht jedem Menschen von Gott gestellt werden
(tiirk. ahiret sorular)). Memorieren wird somit nicht als Teil des Wissens, sondern
als Gegensatz zum Wissen, d.h. zu Verstehen bzw. zur Reflexion aufgefasst. Der
dominante Wissensbegriff ist ein rationaler. Doch nicht nur Expert*innen sind
davon geleitet, auch fiir Nicht-Expert*innen spielt Wissen in seiner exakten ra-
tionalen Auffassung eine groRe Rolle. In der interkulturellen Frauengemeinschaft,
die sich hauptsichlich der sunnitischen Lehrtradition verpflichtet fiihlt, fordern
Nicht-Expertinnen dezidiert dazu auf, ihr Wissen zu teilen’® und sind sowieso

von sich aus hierzu bereit'°

. Wissen zu sammeln und zur Verfiigung zu stellen,
wird — anhand eines Hadithes als religios verdienstvoll und mit hasanat/tawab be-

dacht — autorisiert:

»Da es die Pflicht eines jeden Muslims ist, sich Wissen anzueignen, werden wir
inschaAllah bald eine kleine Bibliothek haben! [emoji] Dafiir brauchen wir erst
mal ein paar gute islamische Biicher, wer also welche hat: bitte spenden! Ihr be-
kommtinschaAllah ganz viel Belohnung, wennjemand in dem Buch liest, was ihr

167 Feldnotiz, Laylat ar-Raga’ib/Regaib Kandili, 23.04.2015, Altstadt-Moschee, Mustafa: »Cenab-i
Allah celle celaluhu [c.c.] bizleri, cimle immeti muhammedi Kur'an’t hakkiyla anlamayi, hak-
kiyla yasamayi cimlemize nasib eylesin insallah. Simdi [...] acaba Allah c.c. bu kitabi bana ne
icin gonderdi? Bu Kur’an'in muhatabi bensem, benim bunu anlamam lazim. Ve Allah ben-
den anlayayim diye bu kitabi bana géndermistir diyebilmeyi nasib etsin insallah. Kur'an ayni
zamanda Allah’la konusmaktir. Kuran okumak, Kur'an’in hitkiimlerinin bitin insanligin hu-
zuruna ve saadetine vesile olabilmesine inanmis bir toplulugun, ama Kur'an'in bize ne demek
istedigini anlayamiyor isek, bu Regaib kandilinde kendimize béyle bir sorular soralim. Niye
acaba? Sebeb ne ola ki acaba? [...] Hasa Allah, bize bu kitabi anlasiimasin diye mi génderdi?
Mimkiin mii boyle bir sey? [...] Anlayacagiz bu kitabi'«

168 Einige Eltern wiirden seinen Unterricht kritisieren, weil er mit den Schiilern auf dem Spiel-
platz islamische Werte wie Respekt und Hoflichkeit eintiben wiirde, anstatt arabische Verse
auswendig zu lernen. (Interview, Jussuf, Dezember 2006, Altstadt-Moschee).

169 Chat-Nachricht 18.12.2016: »Bald ist es wieder Zeit fiir einen neuen Plan: wer hat Themen-
wiinsche? Wer mochte gerne sein Wissen mit uns teilen und selbst einen Vortrag machen?«

170 Chat-Nachricht 28.12.2015: »Ich hoffe ich kann ebenfalls etwas von meinem Wissen und Ein-
sichten teilen und hilfsbereit und herzlich zur Seite stehen, wer immer ebenfalls einsam ist
oder Hilfe braucht. Insha Allah finden wir eine Gemeinschaft.«

https://dol.org/10:14361/9783839450451-018 - am 14.02.2026, 06:43:57. - Open Acce

303


https://doi.org/10.14361/9783839450451-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

304

Moscheeleben in Deutschland

gespendet habt.>Wenn der Mensch stirbt, horen seine Taten auf, auler dreierlei:
einem dauerhaften Almosen, einem niitzlichem Wissen und einem rechtschaffe-
nen Kind, das fiir ihn Bittgebete spricht.c (Muslim, Tirmidhi)«”'

In dieser Gruppe wird bei jedem Treffen eine Seite aus dem Koran rezitiert, an-
schliefend in deutscher Ubersetzung vorgetragen sowie schliellich anhand un-
terschiedlicher deutsch- und arabischsprachiger tafsir-Biicher die jeweilige Bedeu-
tung herausgearbeitet. Im wochentlichen Rhythmus werden Hadithe, schone Got-
tesnamen, Propheten und/oder die Frauen des Propheten Muhammad vorgestellt.
Reihum halten die Teilnehmerinnen Referate zu unterschiedlichen Themen. Die
Anwesenden werden befihigt, mit den Methoden der Koranwissenschaften und

17 In der Gruppe selbst ist Wissen nicht nur als

Hadithwissenschaften umzugehen.
soziale Praxis zu fassen, z.B. in Form von Biicherlesen, Vortrige halten oder Fragen
stellen. Vielmehr wird Wissen selbst als eigenstindiger Wert wahrgenommen und
innerhalb der Gruppe vermittelt. Wissen ist nicht als reine Wissensakkumulati-
on gedacht, sondern funktionell mit dem Aspekt des gottesdienstlichen Handelns

zusammengefithrt:

»Der zweite Bereich, an dem wir arbeiten sollten, woriiber du dir wirklich Gedan-
ken machen solltest, ist Wissen. Und wie kann ich dieses Jahr mein Wissen erwei-
tern. [...] Und ich meine nicht damit, werde ein Alim, ein Gelehrter und bekomme
einen Abschluss in Sharia. Also ich spreche zu euch, nicht jeder wird ein Mufti,
aber wir sollten gebildete Muslime sein. Es muss ein Minimum an Wissen im Islam
da sein.«'”

Fiir die stetige Weiterbildung gibt es Hilfestellung. Wihrend in anderen Formaten
wie Predigten abstrakt auf Wissenserwerb in Form von »Lest Biicher!« (tiirk. »Kitap
okuyun!«) hingewiesen wird, wird innerhalb dieser Gruppe pidagogische Hilfestel-
lung angeboten:

»Mein Ratschlag an euch ist, dass ihr bis zum Ende des Jahres, einige Dinge ge-
schafft habt, neu zu lernen: Die Sirah des Propheten einmal durch gehen, also ein
Buch von einer Quelle aufmerksam lesen und studieren. Und jedes Jahr nimmt
man sich eine neue Quelle, also ein anderes Buch, um dies auch zu studieren, ein
ganzes Jahr lang. Und das macht man dann jedes Jahr. Es ist egal mit welchem ihr

171 Chat-Nachricht 01.08.2017.

172 Dies beobachtet SCHRODE auch in Online-Foren: »Fir die Diskussionskultur im Internet ist
schon frither festgestellt worden, dass sich »Laien [...] Methodik und Argumentationsweisen
des Figh an[eignen], deren Beherrschung einst religiosen Celehrten vorbehalten war, und
betreiben eine lebhafte Fatwakritik«. (SCHRODE 2010: 336).

173 Aus dem Handout zum Referat von Stephanie Maryam am 01.01.2017 [Hervorhebung im Ori-
ginal].

https://dol.org/10:14361/9783839450451-018 - am 14.02.2026, 06:43:57. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839450451-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen

anfangt, einfach alle studieren, aber eins nach dem anderen, nicht auf einmal. [...]
In der gleichen Zeit miissen wir wesentliche Fortschritte im Quran machen.«'7*

Wissenserwerb wird als grundlegend fir Reflexion betrachtet: »Das ist ein Teil un-
serer Bildung. Es wird uns eine Art Perspektive und Anschauung geben, und eine
Méglichkeit zu reflektieren und bringt zum Nachdenken.«'” Erst durch geniigend
Wissen kann iiberhaupt die Moglichkeit bestehen, bestimmte Themen anzuspre-
chen und zu besprechen, denn: »Zuerst miissen wir selber genug Wissen haben.«'7¢

Auch Akteur*innen aus anderen Gruppen und in anderen Moscheen kritisie-
ren, dass Muslim*innen ganz allgemein nicht lesen, sich nicht selbst bilden, nur
Wissen aus Horensagen haben.”” Ehrenamtlich Engagierte, die auf einem Mo-
scheefest den Biicherstand betreiben, beschwerten sich, dass Moscheefeste ledig-
lich Essens-Feste seien und niemand zu den Biichern kime, weil: »Unsere Leute
lesen ja nicht.«'”® Tatsichlich frequentierten eher wenige Besucher*innen den Bii-
cherstand, der voller deutschsprachiger, pidagogischer Kinderliteratur zum Islam
war. Im Jahr drauf gab es auf dem Moscheefest gar keinen Biicherstand. Wieder
kritisierten Verfechter*innen einer wissensbasierten Religiositit, dass »ihre« Mo-
schee kaum einen kulturellen Beitrag auf den Moscheefesten anbieten wiirde wie
z.B. Kalligraphie-Angebote, musikalische Darbietungen oder Biicherverkauf wie
auf einem zeitlich parallel ausgerichteten deutsch-tiirkischen Kulturfest.

Der Vorwurf, dass Muslim*innen unwissend seien und in diesem Zustand auch
bleiben wollten, ist ein gingiger Vorwurf, der in allen Moscheen auftaucht. Einige
Akteur*innen erkliren mithilfe eines Ausspruches von ‘Ali b. Abi Talib, dem Cousin
und Schwiegersohn des Propheten, dass die Menschen »der Feind dessen [seien],
was sie nicht kennen«."” Auch Mahmut versucht seine ungebildete Gemeinde zu
entschuldigen: »Es ist normal, dass man Gewohnheiten nicht mit einem Mal auf-
héren kann. Er/Sie hat das so in seinem/ihren Dorf gelernt.«’*® Weitere zwei Jahre
spiter ist er nicht mehr so tolerant und wirft seiner Gemeinde Ignoranz vor:

174 Aus dem Handout zum Referat von Stephanie Maryam am 01.01.2017.

175  Aus dem Handout zum Referat von Stephanie Maryam am 01.01.2017.

176  Chat-Nachricht 03.01.2016 im Chat-Thread »Uber ein islamisches Thema diskutieren, Saida.

177 Feldnotizen, unterschiedliche Gelegenheiten, 2014, Nicht-Expert®innen in Altstadt-
Moschee. Gesprach, Esra, Islamwissenschaftlerin ohne Funktion in Moscheen, 28.01.2014,
privat.

178 Feldnotiz, Stadtteilfest, 13.06.2015, Altstadt-Moschee, Ehrenamtliche am Biicherstand.

179 Feldnotiz, Sondierungstreffen fiir den Aufbau eines lokalen »islamischen Bildungswerks«,
31.03.2014, Stadtteiltreff. Gesprach, Esra, Islamwissenschaftlerin ohne Funktion in Mosche-
en, 28.01.2014.

180 Feldnotiz, Moscheebesuch, Gesprach mit Mahmut, 03.06.2013, Yunus Emre-Moschee: »Yani
tabii aligkanliklari birden atamazsin. Kdyiinde dyle gormiis.«

https://dol.org/10:14361/9783839450451-018 - am 14.02.2026, 06:43:57. - Open Acce

305


https://doi.org/10.14361/9783839450451-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

306

Moscheeleben in Deutschland

»Umsonst habe ich mirjahrelang den Mund fusselig geredet. [...] Wenn wir einen
Nutzen gebracht haben, dannvielleicht nur denJugendlichen. [..] Aber Wissen ist

nur dann gut, wenn man es erhalten will. Wenn man nicht hért, ist es umsonst.«®'

Was Unwissen fiir weitreichende Probleme mit sich bringe, darauf macht die be-
kannte tirkische Aktivistin Emine Senlikoglu aufmerksam, deren Vortrag in der
Yunus-Emre-Moschee von Zuhorerinnen aus allen tiirkischsprachigen Moscheege-
meinden besucht wurde: Sie problematisiert dieses Nicht-Wissen-Wollen in Hin-
blick darauf, dass ungebildete Menschen anfillig fiir das »Verwirren des Verstan-
des« (tiirk. »kafa kangtirma«/»>zihin bulandirma<)'® seien, womit man schnell zum
Spielball fremder Michte werde.’®* Weil die Menschen »Religion als Nebensache«
werteten und sich nicht bildeten, kénnten »Feinde des Islams« ihre lang geheg-
ten verruchten Pline verwirklichen.”®* Senlikoglu fithrt unter all den Akteur*innen
in Moscheen das Narrativ Feinde des Islams am drastischsten aus, indem sie reich-
haltig aus der tiirkischen Geschichtsschreibung und westlichen kolonialen Diskur-
sen schopft. Auch bei anderen religiésen Akteur*innen fillt mitunter eine klare
Freund-Feind-Sicht auf.'® Religidses Wissen bekommt dadurch eine Funktion als
Bollwerk gegen Islamfeindlichkeit, als Schutz vor Fallstricken der internationalen

Politik™®® und als Quelle einer stolzen islamischen Identitit™.

181 Interview, Mahmut, 15.07.2015, Yunus-Emre-Moschee: »Bosa konustum ben burda yillardir.
[..] Faydamiz dokunduysa genclere belki dokunmustur. [..] Ama bilgi alinmak istenirse iyi
olur, duyulmadigi zaman bosadir.«

182 Koranische Grundlage der Wendung »Verstand verwirren« ist 3/7: »Er ist es, der die Schrift
auf dich herabgesandt hat. Darin gibt es (eindeutig) bestimmte Verse (w. Zeichen) —sie sind
die Urschrift—und andere, mehrdeutige. Diejenigen nun, die in ihrem Herzen (vom rechten
Weg) abschweifen, folgen dem, was darin mehrdeutig ist, wobei sie darauf aus sind, (die Leute)
unsicher zu machen und es (nach ihrer Weise) zu deuten. Aber niemand weifd es (wirklich) zu
deuten aufder Gott. Und diejenigen, die ein griindliches Wissen haben, sagen:>Wir glauben
daran. Alles (was in der Schrift steht) stammtvon unserem Herrn (und ist wahre Offenbarung,
ob wir es deuten kénnen oder nicht).< Aber nur diejenigen, die Verstand haben, lassen sich
mahnen.« [Hervorhebung AAA].

183 Feldnotiz, Vortrag von Emine Senlikoglu, 07.03.2014, Yunus-Emre-Moschee.

184 Feldnotiz, Vortrag von Emine Senlikoglu, 07.03.2014, Yunus-Emre-Moschee. Senlikoglu fiithrt
die Ceschichte eines mittlerweile zum Islam konvertierten Gsterreichischen ehemaligen
Pfarrers aus, der ihr im personlichen Gespréach vor 20 Jahren von den verruchten Planen zur
Zerstorung des Islams durch liberale und reformerische Umtriebe, aber auch durch den Ein-
gang falscher Inhalte wie dem Alter der Prophetenfrau ‘A’i$a, erzihlt habe. Dieser ehema-
lige Pfarrer habe diese Plane schon von seinem Grofvater und dieser von seinem Grofdvater
erfahren.

185 Feldnotiz, islamisches Neujahr/Hicri Yilbasi, 04.11.2013, Altstadt-Moschee. Interview, Mah-
mut, 25.02.2014, Yunus-Emre-Moschee.

186 Vgl. zu Verschworungsnarrativen im Nahen Osten FATHI 2010.

187 Dadas Thema derislamischen Identitat quasi allgegenwartig erforscht wird, wird hier nicht
langer darauf eingegangen. Siehe SPIELHAUS 2011, BENDIXSEN 2013, BEILSCHMIDT 2015.

https://dol.org/10:14361/9783839450451-018 - am 14.02.2026, 06:43:57. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839450451-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen

Sei es fiir die Entwicklung einer dezidiert islamischen Identitit, sei es fiir die
Personlichkeitsentfaltung an sich, Wissen und Reflexion fithrten zu einer bewuss-
ten religiosen Praxis, die als erstrebenswert dargestellt wird: »Bete zwei rak ‘a salat
richtig, anstatt es fiinfmal am Tag wie Gymnastikiibungen herunterzuleiern.«'®®
Das heif3t nicht, dass auf das fiinfmalige Tageszeiten-Gebet verzichtet werden soll,
vielmehr wird darauf aufmerksam gemacht, dass der religiése Lohn des Gebets
nicht durch die formale Abhaltung des Gebets allein gesichert sei. Der kognitiv-
literalen Bedeutung von Ritualen wird mehr Wert zugeschrieben als ihrer formal
richtigen Ausfithrung. In Bezug auf private und/oder 6ffentliche Wahrnehmung
der salat in Iran beschreibt HAERI dhnliche Vorstellungen der sensiblen Verrich-
tung der salat:

»The implication is that if people prayed for themselves then prayer would not
be merely a matter of doing>dolla raast< (mindless bending and standing up) — a
reference to the bodily positions one assumes in the course of the salat. Dolla raast

is the expression used to refer to the very opposite of mindful, sincere salat.«'®

Plidoyers fiir eine bewusste religiose Praxis durch das Verstehen der religiosen
Texte finden sich auch in BEILSCHMIDTs Studie: »Mustafa kontrastiert diese Be-
wusstmachung basierend auf religiosem Wissen mit einem unbewussten Prak-
tizieren, das sich auf Vorgaben aus zweiter Hand stiitzt.«*® Mustafas Betonung
von Verstehen des Korans geht die Hinterfragung der inkorporierten Glaubens-
praxis und insbesondere der Aussagen von religiésen Autorititen voraus.”" Da der
Bezugspunkt allerdings weiterhin die Gebotslehre und die Schriftgelehrigkeit des
Islams darstellt, analysiert BEILsCHMIDT diese Haltung dezidiert als »Subjektivie-
rung des religidsen Wissens«*> und trennt dies von der Individualisierungthese,
die davon ausgeht, dass bei zunehmender personlicher Auseinandersetzung mit
religiésen Quellen und Autorititen eine Selbstermichtigung im Umgang mit reli-
giésen Texten und Autoritit einhergeht.”® Die durch Verstehen erst erméglichte
bewusste religiése Praxis binden die befragten religiésen Akteur*innen in BEIL-
scHMIDTs Feldforschung genauso wie die meisten befragten Akteur*innen hier an

188 Feldnotiz, Moscheebesuch, Gesprach mit Mahmut, 03.06.2013, Yunus Emre-Moschee: »Adam
gibi iki rekat namaz kil, spor hareketi gibi bes vakit namaz kilacagina.«

189 HAERI 2013: 19.

190 BEILSCHMIDT 2015: 163.

191 Vgl. BEILSCHMIDT 2015: 160-171.

192 BEILSCHMIDT 2015: 162.

193 Vgl. BEILSCHMIDT 2015: 162-164; 202-206. Auch SCHIFFAUER hatte 2004 bewusste Religiositat
als Individualisierung und Ausdruck liberalen Islams verstanden (vgl. SCHIFFAUER 2004b: 357-
360).

https://dol.org/10:14361/9783839450451-018 - am 14.02.2026, 06:43:57. - Open Acce

307


https://doi.org/10.14361/9783839450451-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

308

Moscheeleben in Deutschland

»die islamische Theologie« und erkliren dies »nicht erst aus der Anpassung an die
smodernens, individualisierten Verhiltnisse im Westen«.'*

Als zusammengehorige Aspekte eines wahren Glaubens, das erst durch be-
wusste Religiositit ermoglicht werde, um ein selbstbestimmtes religioses Subjekt
zu werden, wird also eine reflektierend-verstehende Haltung gegen Nachahmung
und (Koran-)Wissen gegen Memorieren konzeptualisiert. Erst mit einer bewussten
Religiositit kénne Religion anwendungsorientiert Sinn entfalten und die religise
Praxis ehrlich erleben lassen. Das Wissen um konkrete Bestimmungen, Gebote und
Erklirungen stehen als iiberpriifbares, erwerbbares und nachvollziehbares Fakten-
wissen an erster Stelle zu einer tieferen Einsicht im Glauben™’, was an die korani-
sche Vorstellung, dass Glaube und Wissen sich gegenseitig bedingen, angebunden
werden kann:

»The virtues of knowledge are repeatedly emphasized in the founding texts,
where knowledge is understood to be in a causal relationship with faith (iman):
Faith emerges and can grow through knowledge. This is why classical scholarship
has turned ‘ilm into a central Islamic>metaphor«.«'®

Diese Auffassung einer bewussten Religiositit kann somit nicht nur als Form der
Rationalitit in den Blick genommen werden, denn: »[...] ‘ilm is related to a more
spiritual approach of the transmission of Islamic contents. Here, the goal is es-
pecially the cultivation of certain emotional inner dispositions, which are the very
basis on which faith is to be constructed and fortified.«"*” Schlief8lich griindet sich
die Vorstellung, religiose Handlungen bewusst zu vollziehen, auf den in der is-
lamischen Gelehrtentradition schon frith entwickelten Begriff von ihlas als eine
von >Herzen kommenden inneren Handlung« (tiirk. kalbi amel). Es ist einer got-
tesdienstlichen Handlung inhirent, dass der Mensch seine Handlungen nur auf
das Wohlgefallen Gottes hin ausrichtet und dies bewusst derart tut. Alle anderen
Abwigungen wie das Nachahmen von Handlungen, Ritualismus, Tradition oder
gesellschaftskonformes Verhalten storen dieses allein auf Gottes Wohlgefallen und
Gehorsam zu Gott begriindete Tun.

Hier gehen Vorstellungen von vernunftgeleitetem Handeln und innerer Uber-
zeugung eine Symbiose ein, um Religiositit bewusst zu leben. Bewusste Religio-
sitat avanciert somit zum hochsten Grad von Religiositit. Diese Konzepte richten
sich — wie in Kapitel 1 ausgefithrt - in der Konsequenz gegen das unhinterfragte
Folgen von religiésen Autorititen und Lehren (taqlid) der religiésen Traditionen,

194 Vgl. BEILSCHMIDT 2015: 171. Leider geht BEILSCHMIDT in der Folge nicht konkret auf die Be-
zugspunkte der »islamischen Theologie« ein, die von den befragten Akteur*innen ins Feld
gefiihrt werden. Ganz dhnlich auch: SCHRODE 2010: 337.

195 Vgl. AMIR-MOAZAMI/JOUILI 2006: 621.

196 AMIR-MOAZAMI/JOUILI 2006: 621.

197  AMIR-MOAZAMI/JOUILI 2006: 621.

https://dol.org/10:14361/9783839450451-018 - am 14.02.2026, 06:43:57. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839450451-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen

aber auch gegen zeitgendssische Formen der Bindung an religiésen Autorititen,
die als »Imam-Horigkeit« (tiirk. »imam bagimhligi«) abgewertet werden sowie gegen
als volkstimlich degradierten bestimmten islamischen Traditionen, die als Nach-
ahmung der elterlich vermittelten Islamvorstellungen delegitimiert werden. Ins-
besondere steht das ungeniigende Koranwissen der Muslim*innen im Visier die-
ser Akteursgruppen. Das Bild des aus eigenem Antrieb entscheidungs- und hand-
lungsfihigen Menschen avanciert so zum islamisch gewollten Menschenbild, das
in den religiosen Quellen angelegt sei, was durch das richtige Verstehen der reli-
giosen Quellen aufgedeckt werden kann, ja muss. Einige Akteur*innen verwenden
den koranischen Begriff fifra, die sie als anthropologische Primisse des Strebens
nach Wissen und Vernunft aller Menschen verstehen.'® Dieser Zirkel von Vernunft,
Wissen und Bewusstsein bedeutet nicht nur einen wahren islamischen Glauben zu
haben und ein islamisch begriindetes, ethisch gutes Leben zu fithren, sondern geht
dariiber hinaus und betrifft insbesondere den gesellschaftlichen Stand des Indivi-
duums: Das Engagement der lokalen Akteur*innen gegen Armut, fiir Waisenkin-
der, fur gute Tierhaltung und/oder fiir den reflektierten Umgang mit Ressourcen
wie Wasser zeugen davon,"” dass mit der Entwicklung eines reflexions- und hand-
lungsfihigen muslimischen Subjekts der bzw. die Muslim*in Verantwortung fur
die gesamte muslimische Gemeinschaft und zugleich fiir die Gestaltung der ge-
samten Gesellschaft iibernimmt. Damit geht auch ein Wandel im Verstindnis von
qadar einher: Die schon seit der frithesten Zeit in der islamischen Tradition im-
mer wieder aufkommenden gqadar-Diskussionen werden somit in ein Menschen-
bild eingebettet, das Aktivismus betont und Schicksalsergebenheit ablehnt.”**° Das
Individuum kann und soll durch die islamische Begriindung Handlungen aktivie-
ren, die die Vorstellung von Ohnmacht und Gottes Wille in Verantwortungsiiber-
nahme und Aktivismus transformiert. Die Kritik an den herrschenden Lehrmei-
nungen betrifft somit die Methodik der Lehrmeinungen, den positiv konnotierten
Konservatismus und die Konsequenzen, die sich aus den Glaubenssitzen fiir das
Individuum heute ziehen lassen und betreffen das Menschenbild: Ist der Mensch
selbstverantwortlich fir alle seine Taten oder ist die Verantwortung mit Verweis auf
Gott als Allmichtiger abzugeben? Wie beriihrt die Frage nach der Allmacht Gottes
und des hegemonialen qadar-Verstindnisses die subjektive Handlungsmacht des
Einzelnen? Inwiefern ist also auch bei gesellschaftlichen Ereignissen sowie auch
Naturereignissen (insb. Katastrophen) das Handeln der Mensch ausschlaggebend
— gerade auch in Hinblick auf Ursachenforschung und Konfliktbewiltigung? Die

198 Siehe Abschnitt IV, Kap. 1 fir fitra als Begriff fiir die Begriindung von natiirlichen geschlechts-
spezifischen Handlungen, was ich als gegenderte fitra bezeichnet habe.

199 Siehe fiir Feldbeispiele Abschnitt I, Kap. 2.

200 Feldnotiz, Vortrag von Emine Senlikoglu, 07.03.2014, Yunus-Emre-Moschee. Feldnotiz, taf-
sir/tefsir-sohbet, 26.09.2014, Yunus-Emre-Moschee.

https://dol.org/10:14361/9783839450451-018 - am 14.02.2026, 06:43:57. - Open Acce

309


https://doi.org/10.14361/9783839450451-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Moscheeleben in Deutschland

Subjektivierung des Einzelnen zu selbstverantwortlichen, wissenden und bewuss-
ten Gliubigen beruht auf einer Transformation von Gottes Geboten in Verantwor-
tung fir das eigene Leben und erdffnet Perspektiven fiir die Gestaltung des So-
zialen: Statt Nachahmung Reflexion, statt formale Glaubigkeit Vernunft, statt Tra-
dition Wissen, statt Ergebenheit in das Schicksal Verantwortung. Was innerhalb
von islamisch-bewussten Kreisen als Umgestaltung der Gesellschaft und eben auch
einer politischen Idee des Islams zur Férderung und Wahrung eines islamischen
Lebensmodells konzeptualisiert worden ist, kann daher auch ohne die politische
Idee des Islams dazu beitragen, dass sich der gliubige Mensch als handlungsfihig
erlebt. Dies wird besonders in einer sikularen bzw. christlichen Umgebung not-
wendig, in der die Akteur*innen erleben, dass jegliches Handeln eines Muslims
oder einer Muslimin mit der religiésen Zugehorigkeit verbunden wird. Daher geht
es darum, dass jeder bzw. jede Muslim*in die Pflicht hat, mit dem eigenen Han-
deln der muslimischen Gemeinschaft nicht zu schaden und ein positives Vorbild
fur Muslim*innen und Nicht-Muslim*innen gleichermaflen zu sein.

Die hohe Stellung, die Wissen und Reflexion vs. Nachahmung im lokalen Feld
besitzt, reflektiert insgesamt den neuzeitlichen islamischen Diskurs, in dem Wis-
sen und Reflexion in Formen islamischer Authentizitit eingefasst werden. Die Ak-
teur*innen bemiihen sich somit um Herstellung von Kohirenz, um ihren Konzep-
ten islamische Legitimitit zu verleihen und verstehen diese teilweise explizit nicht
als Adaptionen von modernen westlichen Denktraditionen.*** Wie BEILSCHMIDT
kritisiert auch SCHRODE zuvor, dass diese hohe Stellung von Wissen als »spezifi-
sche Anschlussstrategien an >den Westen« gedeutet wird:

»So erscheint die hohe Bewertung von Wissen und Hinterfragen im aktuellen Is-
lam aufstruktureller Ebene als anschlussfahig an die geteilten Werte in einer Wis-
sensgesellschaft; im Kontext des islamischen Diskurses ist damit allerdings in der
Regel die Suche nach Wissen innerhalb derislamischen Diskurstradition und tiber

den Islam gemeint.«**

Anders als SCHRODE sehe ich »die Suche nach Wissen innerhalb der islamischen
Diskurstradition« nicht als Absage gegeniiber den »Werten [...] einer Wissensge-
sellschaft«. Tatsichlich ist weder von »Anschlussfihigkeit« noch vom »islamischen
Diskurs« als von zwei unterschiedlichen und voneinander abgrenzbaren Blocken
zu reden. Vielmehr handelt es sich um zwei Seiten einer Medaille: der islamische
Diskurs spiegelt sich in der Moderne und wird somit geteilt: Dass die Akteur*in-
nen Wissen so hoch bewerten, kann sowohl als Effekt des islamischen Diskurses

201 Feldnotiz, Vorbereitungen zum Weltfrauentag, interkulturelle Frauengemeinschaft, o2-
2016, Altstadt-Moschee.
202 SCHRODE 2010: 336.

https://dol.org/10:14361/9783839450451-018 - am 14.02.2026, 06:43:57. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839450451-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen

als auch der Wissensgesellschaft eingeschitzt werden, an deren Bildung die Ak-
teur*innen mit ihren jeweiligen Kapitalen wiederum wirken. Dies ist noch viel
starker in Bezug auf die Vorstellung von Vernunft zu beobachten, wie weiter unten
ausgefithrt werden soll. Denn wie oben analysiert, geht es beim Wissenserwerb
nicht um die Summierung von Wissen oder um die >Islamisierung« von Wissen
allein, vielmehr geht es um die Befihigung des/der Einzelnen, in seiner/ihrer so-
zialen Gemeinschaft ein selbstbestimmtes Leben fithren zu kénnen.

Wissen als Begriff ist im Moscheekontext vielschichtig. Von seinem oben ana-
lysierten Verstindnis unterscheidet sich eins, das dann auch direkt das Konzept
von bewusster Religiositit betrifft. Als Beispiel méchte ich meine Beobachtungen
in einem tiirkischsprachigen Glaubenskurs in der Altstadt-Moschee anfiihren:

Melek, auswartige Referentin des IGMG-Verbandes, fiihrte in der ersten Stunde
eines Glaubenskurses aus, dass Wissen zu erlernen, ein Teil des Glaubens sei.**
Die Runde der Anwesenden sei eine »Wissens-Versammlung« (tirk. »ilim mecli-
si«), die wie der»Eintritt ins Paradies« sei (tiirk. »cennet bahgesine girmek gibi<). Um
zu betonen, welchen Stellenwert Wissenserwerb im Islam habe, stellte sie ihn in
die Reihe derjenigen Handlungen, die den Status des »Martyrers« (tlrk. »sehit-
lik«) nach sich ziehen kénnen.*®* In ihrem Unterricht fasste sie den Begriff Wis-
sen (tirk. ilim) als eine Art Weltgeheimnis auf: »Das Wissen der ganzen Weltistin
den vier Biichern erhalten. Innerhalb dieser vier Blicher ist das ganze Wissen im
Koran enthalten. Innerhalb des Korans ist das ganze Wissen in der ersten Sure des
Korans enthalten [al-Fatiha]. Innerhalb der Sure al-Fatiha ist das ganze Wissen im
allerersten Vers der al-Fatiha enthalten. Und innerhalb des ersten Verses ist es
im ersten Buchstaben erhalten.«<*® Die Referentin fiihrte extensiv eine Buchsta-

203 Feldnotiz, Herbst/Winter-Glaubenskurs, 21.10.2016, Altstadt-Moschee. Melek fithrte diese
hadithbasierte Aussage nicht weiter aus, siehe auch Hadith Abti Dawid 24 (‘ilm), 1. Einige
der Aussagen Meleks erkannte ich als Hadithe, die Melek nicht als solche zu erkennen gab.

204 Feldnotiz, Herbst/Winter-Glaubenskurs, 21.10.2016, Altstadt-Moschee, Melek: »Jemand, der
die Absicht hat, Wissen zu erlernen, erreicht die Stufe des fiir den Glauben gefallenen Méar-
tyrers, wenn er/sie wihrend des Lernens stirbt.« (»ilim 6grenmeye niyetli birisi ilim 6grenme
sirasinda 6liirse sehit mertebesine erer.«).

205 Feldnotiz, Herbst/Winter-Glaubenskurs, 21.10.2016, Altstadt-Moschee, Melek: »Diinyanin
bitiin ilmi dort kitaptadir. Bunlarin iginde Kuran'dadir, Kur'an'in igcinde Kur'an’in birinci su-
resindedir. Biitiin ilim Fatiha suresinin Fatiha’nin birinci ayetindedir. Ve birinci ayetin birinci
harfindedir.« Mit »vier Blicher« sind die nach koranischem Verstindnis offenbarten Biicher
Thora, Zabdr, Evangelien und der Koran gemeint. Die von der Referentin vorgetragene Aussa-
ge ist eine Abwandlung eines Ausspruches von Muhammad, in dem jedoch nicht von Wissen
die Rede ist, sondern von gottlichen Geheimnissen/Mysterien. Vgl. CHEBEL 2001: 19. Es sind ei-
nige abgewandelte Varianten dieses Ausspruches im Umlauf, die sowohl in der sunnitischen
alsauchinderalevitischen Ordensreligiositit bekanntsind, insbesondere im Qadiriya-Orden
werden die Lehren von den Geheimnissen/Mysterien (tiirk. sir, pl. sirlar; arab. sirr, pl. asrar)
tradiert.

https://dol.org/10:14361/9783839450451-018 - am 14.02.2026, 06:43:57. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839450451-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

312

Moscheeleben in Deutschland

benmystik aus, die sie ebenfalls unter dem Begriff Wissen (tirk. ilim) einfasste:
Sie hielt wahrend der Sitzung ein Buch auf ihrem Schof und berief sich auf einen
nicht ndher bekannt gemachten »Meister« (tiirk. »iistad«). Im anschliefenden Ge-
sprich zeigte sie mir das Buch, das ein Band aus dem tafsir-Werk von ismail Hakki
Bursevi war.2°® Melek vermittelte ihrer Zuhorerschaft, dass die Schreibweise der
Basmala gottliche Wahrheiten beinhalte: Beispielsweise stehe alif, der erste Buch-
stabe des arabischen Alphabets, immer unverbunden, weil dieser erste Buchstabe
auch die Einzigartigkeit Gottes reprasentiere. Daher sei der erste Buchstabe in Al-
lah auch ein alif. Der erste Buchstabe der Basmala, also B, gleichzeitig der zweite
Buchstabe des arabischen Alphabets, reprasentiere den Menschen, der sich ndm-
lich genau wie der Buchstabe B sich binde und damit eine Bindung mit den vor
ihm stehenden und nach ihm kommenden Zeichen eingehe.*”’

Wissen stellt in diesem Kontext keine GrofSe dar, die mit Vernunft, Fakten und Be-
legen zusammenhingt, also einem Verstindnis von exakter Wahrheit entspricht.
Vielmehr muss Wissen am ehesten als etwas analysiert werden, mit dem Gott nach-
gespiirt werden kann. Dabei rekurriert sie auf Sufi-Lehren, in denen die Erkennt-
nis der Wahrheit (haqiqa, tiirk. hakikat) die hochste bzw. die dritthéchste Stufe der
vier-Pfade-Lehre darstellt. Als eine Ahnung der Erkenntnis von Gott kommt der
Wissensbegriff hier dem Begriff der ma rifa nahe.>®® Meleks Ausfithrungen héren
sich zunichst dezidiert mystisch an. Diese Form der Interpretation kam weder in
den systematischen noch in den unsystematischen Wissensformaten in den Mo-
scheen vor. Derweil stellt sie keine abwegige Exegese dar. Insbesondere in den In-
terpretationen der Basmala ist eine Anthropologie des Islams wiederzufinden, die
sich dezidiert aus der Schweibweise der Basmala speist, so wie sie Melek ausgefiihrt
hat.>**

Auch in diesem Kurs machten sich die Akteur*innen fiir eine bewusste Reli-
giositit stark. Dies wurde mit der Wendung »etw. ernsthaft machen, jdm./etw.

210

gerecht werden« (tirk. »hakkini vermek lazim«)*° ausgedriickt: »Basmala sollte be-

wusst ausgesprochen werden, mit der richtigen Betonung jedes einzelnen Buch-

206 Auch: Isma‘il Haqqi Buriisawi, 1652-1725, gest. in Bursa/heutige Westtiirkei. ismail Hakki gilt
als ein populérer sunnitischer Gelehrter, dessen Koranexegesen als sufistisch bezeichnet wer-
den. Vgl. KLAUSING 2014: 46-47.

207 Essei bemerkt, dass weder die grammatikalische Semantik der Praposition bi in der Basma-
la noch der Artikel al in Allah thematisiert wurden. Feldnotiz, Herbst/Winter-Glaubenskurs,
21.10.2016, Altstadt-Moschee.

208 Vgl. zu den Wissensbegriffen Abschnitt I, Kap. 1.

209 Vgl. IsIK1995: 253 (DIA).

210 In der gesprochenen Sprache meint diese Wendung: »etw. ernsthaft machen« oder »etw.
ernst meinen«. Im Englischen kann dies mit»(to) make the best of«, »(to) do justice to« oder
»(to) do like you mean it« wiedergegeben werden.

https://dol.org/10:14361/9783839450451-018 - am 14.02.2026, 06:43:57. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839450451-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen

stabens.«*" Der Verrichtung der rituellen Reinheit (tiirk. »abdestin hakkini vermek«)
oder der Verrichtung des Ritualgebets (tiirk. »namazin hakkin vermek«) gerecht zu
werden, stehen nicht im selben semantischen Gefiige wie die Ausfithrungen an-
derer Akteur*innen, die ebenfalls vom bewussten Verrichten religiser Taten spre-
chen. Wihrend die letzteren das kognitive Verstehen als Voraussetzung fir z.B.
ehrliches Beten betrachten, versteht Melek unter bewusster Religiositit die vollige
Hingabe fir die eine religiése Handlung: »Mit Verziickung sich unmittelbar Gott
hingeben, nichts anderes denken.«*"* Sehr viel Wert legten die Teilnehmenden im
anschlieffenden Korankurs auf die richtige Aussprache der Laute der Buchstaben,
auf Lingen und Betonung.*”® Den Anwesenden war die richtige Rezitation des Ko-
rans iiberaus wichtig, um bei entsprechenden Gelegenheiten vortragen zu konnen,
die Bedeutung der Verse aber nachgelagert. Einige Schiilerinnen erzihlten, dass
sie beim Ritualgebet darauf achten, jeden einzelnen Laut richtig auszusprechen
und dass dies zu einem »intimen Betenc (tirk. »namazimi daha samimi kiliyorumc«)
fithren wiirde.*

In dieser Haltung erscheinen Wissen und bewusste Religiositit nicht im Ge-
samtpaket Wissen-Vernunft-Reflexion-Verstehen-bewusste Religiositit. Stattdes-
sen verweisen Wissen und Bewusstsein auf die Aspekte Spiritualitit und Erkennt-
nis durch Hingabe. Der hiufige Gebrauch und die Betonung dieser Wendung in
diesem Kurs fithrten dazu, dass mir diese Formulierung bei der Analyse von Ge-
sprichen und Predigten fritherer Moscheeteilnahmen aufgefallen ist. »Jdm./etw.
gerecht werden« (»Haklkini vermek lazim«) erscheint insgesamt als eine bewusste
Hingabe an Gottes Willen, die jeden Augenblick korperlich und ergo seelisch ge-
spirt werden soll. Die von einem Vertreter der vernunftbasierten Religion stark ge-
machte bewusste Verrichtung des Gebets durch das Verstehen der gebetsrelevanten
Verse und Spriiche (»Bete zwei rak'a salat richtig, anstatt finfmal am Tag es wie
Gymnastikitbungen herunterzuleiern.«**) nimmt diese spirituelle Hingabe eben-
falls auf: die hingebungsvolle Verrichtung des Gebets geht einher mit der korperlich

211 Feldnotiz, Herbst/Winter-Glaubenskurs, 21.10.2016, Altstadt-Moschee, Melek: »Besmelenin
[..] her harfini vurgulayarak okumak lazim.«

212 Feldnotiz, Herbst/Winter-Glaubenskurs, 21.10.2016, Altstadt-Moschee, Melek: »Husu icinde
kendini dogru Allaha vererek, baska bir seyler disiinmeyerek.«

213 Feldnotiz, Frauen-Korankurs, 21.10.2016, Altstadt-Moschee. Auf Nachfrage meinerseits fiithr-
te die Lehrerin Merve aus, dass sie nach den Rezitationsregeln des ‘Asim (tiirk. Asim kiraati)
lehrt. Diese Lesart geht zuriick auf Abii Bakr ‘Asim b. Bahdala Abi n-Naggiid al-Asadi (gest.
745 n. Chr.) und ist die finfte der als kanonisch geltenden sieben korrekten Lesarten des Ko-
rans (qira’at, tirk. yedi kiraat). Vgl. NEUWIRTH 2013b. (EI?).

214 Feldnotiz, Frauen-Korankurs, 21.10.2016, Altstadt-Moschee. Siehe auch Abschnitt IV, Kap. 3
zum Koranverstiandnis und religioser Praxis dieser Akteur*innengruppe sowie Abschnitt IV,
Kap. 4.

215 Feldnotiz, Moscheebesuch, Gesprach mit Mahmut, 03.06.2013, Yunus Emre-Moschee:

»Adam gibi iki rekat namaz kil, spor hareketi gibi bes vakit namaz kilacagina.«

https://dol.org/10:14361/9783839450451-018 - am 14.02.2026, 06:43:57. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839450451-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Moscheeleben in Deutschland

bewusst wahrgenommenen Handlung, die hier allerdings flankiert wird durch das
kognitive Verstehen der ausgesprochenen arabischen Spriiche. Damit werden die
Kriterien Wissen und Bewusste Religiositit zu den vielgestaltigsten und undeut-
lichsten Begriffen im islamischen Feld tiberhaupt, da sie sich in ihrer Gestaltung
zum einen wechselseitig bedingen, zum anderen aber auch unterschiedlich betont
werden.

26 _ Der Islam als Vernunftreligion

»Unsere Religion ist verniinftig!«
Unterschiedliche Gemeindeginger*innen in den Moscheen fithrten mir gegeniiber
immer wieder aus, dass Vernunft (tiirk. akil) im Islam eine hohe Stellung besitze
und »der Islam eine Vernunftreligion sei« (tiirk. »Islam akil dini<).*” Auf Nachfra-
ge, was denn darunter zu verstehen sei, wurden zwar zwei unterschiedliche Nar-
rationen gepflegt, die aber in Bezug auf Glaube zwei Seiten der gleichen Medaille
darstellen: Teilweise spiegeln sie klassische islamisch-sunnitische Erzahlungen zur
menschlichen Vernunft und Erkenntnisfihigkeit wider wie z.B. dass der Mensch
mittels seiner Vernunft in der Schépfung den Schopfer erkennen kann. Teilweise
bilden sie die neueren Ideen ab, dass koranische Aussagen durch moderne Na-
turwissenschaften belegt wiirden. In beiden Fillen wird jeweils Vernunft verwen-
det, um Gotteserkenntnis und koranische Wahrheit zu postulieren. Die innerhalb
der klassischen Erbauungsliteratur verortbaren Erzihlungen werden nun flankiert
durch neuere naturwissenschaftliche Erkenntnisse, auf die im Koran schon verwie-
sen werde (z.B. im Bereich Embryologie oder Astronomie)*®. Durch das Verstehen
des Korans kénnte eben jenes Wissen auch aufgedeckt werden.”” Wer seine Ver-
nunft gebraucht, so der Tenor, kénne zwischen »erfundenem Volksglauben/Aber-
glaubenc (tiirk. »batil inang«) und dem wahren Islam unterscheiden. Als Gegenzug
zur Erhéhung der Vernunft als Wegweiser fiir den rechten Glauben, steht die Ab-
wertung der von Generation zu Generation in der Regel miindlich iiberkommenen
religiésen Vorstellungen. Die unreflektierte Annahme solcher tradierter religiéser
Vorstellungen entspreche nicht den Aufforderungen des Korans, dass der Mensch
seine Vernunft gebrauchen solle. Bei Semra ist Vernunft haufig mit dem Entschei-
den fir das Richtige verbunden: Die Aufforderungen im Koran »Denkt ihr nicht
nach [...]«, »Seht ihr nicht [...]«, »Versteht ihr nicht [...]J« und »Kénnt ihr nicht ver-

216 Feldnotiz, tafsir/tefsir-sohbet, 26.09.2014, Yunus-Emre-Moschee, Semra.
217 Feldnotiz, Tag der offenen Moschee, 03.10.2012, Yunus-Emre-Moschee. Moscheefeste ver-

schiedener Moscheen 2013 und 2014.

218 Unterschiedliche Akteur*innen haben im Feld diese Themen aufgebracht. Ich analysiere sie
aber nicht weiter.

219 Soaufdem Vortrag von Emine Senlikoglu, 07.03.2014, Yunus-Emre-Moschee und in diversen
sohbets und Predigten in der Yunus-Emre-Moschee und in der Altstadt-Moschee.

https://dol.org/10:14361/9783839450451-018 - am 14.02.2026, 06:43:57. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839450451-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen

stehen [...]«**°, die auf Logik und Vernunft des einzelnen Menschen abzielen, ist fiir
sie die direkte Ansprache Gottes an den heutigen Menschen. Dieser soll sich selbst
in den Zustand versetzen, bewusst nachzudenken, bewusst abzuwigen, bewusst
Entscheidungen zu treffen und somit erst zu einem selbstbestimmten religiésen
Subjekt zu werden, wie Gott es in die fifra des Menschen eingeschrieben habe. Die-
ses, die Religion essentialisierende Verstindnis von fitra erst lisst den Impetus der
Vernunft so hervortreten. Da eine emulative Form der Religiositit eine Abwertung
der Religion an sich darstelle, wird der Islam per se als Vernunftreligion konstru-
iert, in der es kein Spannungsverhiltnis zwischen Glaube und Vernunft, respektive
Wissenschaft gibt. Diese populire These entstammt der Tradition des dgyptischen
Exegeten Muhammad ‘Abduh (1849-1905) Ende des 19. Jahrhunderts.*** Dieser hat-
te den Islam als Vernunftreligion gegen europiische Vorwiirfe konzeptualisiert,
indem er den Aspekt der Vernunft aus der islamischen Tradition heraus neu kon-
figuriert hat:

»Die Islamdeutung ‘Abduhs ist — wie das ganze modernistische Denken — in star-
kem Mafie von dem Bemithen gepragt, europdische Vorwiirfe gegen den Islam
zu entkraften. Er versucht dariiber hinaus, aufzeigen [sic!], dass den christlichen
Europdern selbst die Dinge vorzuwerfen seien, mit denen sie den Islam konfron-
tieren. [.] Im Ubrigen sei das Christentum, und nicht der Islam, eine Religion, die
ganz auf das Jenseits gerichtet sei und das Arbeiten in der Welt ablehne. Es griin-
de sich auf Irrationalitit und Wunderglauben, wahrend der Islam eine Religion
sei, die in jeder Hinsicht der Vernunft den Vorrang einrdume. Wenn in der isla-
mischen Geschichte Irrationalitit und Intoleranz Platz gegriffen hitten, sei dies
allein Folge eines Abweichens vom eigentlichen Kern der Religion. Die europdi-
sche Moderne ist aus ‘Abduhs Sicht eine Revolte gegen die christliche Religion.
Fiir Muslime dagegen bedeutet die Hinwendung zur Moderne eine Riickkehr zu

den urspriinglichen Prinzipien des Islams [..].<***

Diese Abwehrhaltung gegeniiber dem europdisch-christlichen Vorwurf von Unver-
nunft des Islams, die HAj als Kennzeichen der kolonialen Moderne ansieht, ist
handlungsleitend fiir ‘Abduh.*”® In den Moscheen tritt diese Abwehrhaltung zum
Teil deutlich als Distinktion zu Christ*innen zutage: Vernunft als islamisches Krite-
rium wird mit einem Mangel an Vernunft im Christentum kontrastiert: »Christ*in-

220 Im Koran wird Vernunft verbal im Sinne von »Vernunft anwenden«und »richtig denken, oft-
malsim Zusammenhang mit horen, sehen und verstehen, verwendet. So werden diejenigen,
die die Vernunft nicht anwenden als blind, taub und stumm bezeichnet. Vgl. DEMiR 2006: 35.

221 ‘Abduh spieltin den Erneuerungsbewegungen im 19. Jahrhundert eine grofie Rolle, vgl. voN
KUGELGEN 2007 (EI?), vgl. BERGER 2010: 211-212. ‘Abduh ist schon intensiv beforscht worden,
siehe z.B. HA] 2009.

222 BERGER 2010: 129-130.

223 Vgl. hierzu HA) 2009: 2-3.

https://dol.org/10:14361/9783839450451-018 - am 14.02.2026, 06:43:57. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839450451-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Moscheeleben in Deutschland

nen haben keinen logischen Glauben. Man fragt sie [..] aber sie konnen die Drei-
einigkeit nicht erkliren. [..] ob Jesus Gott ist oder nicht. Ihre Religion ist keine
verniinftige Religion, unsere schon.«*** Die Adressat*innen dieser Ansprache sol-
len sich islamisch, also ihre Vernunft gebrauchend verhalten, nicht christlich, was
vernunftlos sei. Dies ist insbesondere deswegen interessant, da die zeitgendssische
Kritik von Nicht-Muslim*innen gegeniiber dem Islam die Umkehrung der vormo-
dernen islamischen Apologetik gegeniiber anderen Religionen in der Moderne dar-
stellt: Im modernen Diskurs ist religids in irrational assimiliert worden, wihrend in
der Vormoderne rational orientierte muslimische Theologen Christ*innen den Vor-
wurf der blinden Nachahmung an die Religion der Vorviter ohne den Gebrauch der
Vernunft gemacht haben.

Auch TezcaN fithrt die These von der Vernunftreligion Islam auf die Anfinge des
islamischen Modernismus zuriick und konkretisiert sie fiir den tiirkischen Kontext
im Zusammenhang mit dem Prinzip der Laizitit und des Auftrags des Diyanet-
Amtes*:

»Die wissenschaftlich gelauterte Religion fithrt demnach automatisch dazu, den
wahren Kern des Islam von den >miRbrauchlichen< Zusdtzen zu bereinigen. Die
tlrkische Modernisierung enthielt eigentlich schon von Anbeginn den Impetus

der>heilsspendenden< Wissenschaft.«**

Vernunft avanciert so in der Folge zum Schliisselelement im Kampf gegen Volks-
glauben der als unwissenschaftlicher, magischer Glaube degradiert wird. Durch die
deutliche Gleichsetzung der Vernunft mit Wissenschaft und Logik offenbart sich
auch ein Verstindnis von Wissenschaft als einer per se vernunftgeleiteten Form der
Erkenntnisgewinnung. Daneben kommt der Vernunft als Methode der Erkennt-
nisgewinnung von Gottes Wahrheiten und damit als Fundament einer bewussten
religidsen Praxis eine immense Bedeutung zu:**’ Vernunft, so die Kritiker*innen
der Tradition, ist der Gebrauch des Verstandes, der die gottgegebene Kraft, die
den Menschen vor den Tieren auszeichnet, darstellt. Verniinftiges Handeln ist er-
go die Annahme von Gottes Offenbarungen und demzufolge die Entwicklung einer
positiven Haltung zu den koranischen Botschaften.

Im engen Zusammenhang mit Vernunft steht der Glaube (iman). Glaube, so
die hiufig ausgesprochene Auffassung in Moscheen, ist ein Gut, das Gott vergibt,

224 Feldnotiz, tafsir/tefsir-sohbet, 26.09.2014, Yunus-Emre-Moschee, Semra: »Hristiyanlarin dini
mantikl degil, soruyorsun [..] anlatamiyorlar teslisi. isa Allah mi degil mi, aciklayamiyorlar.
Onlarin dini akil dini degil, bizimkisi akil dini.«

225 Vgl. TEZCAN 2003: 71-72.

226 TEZCAN 2003: 71.

227 Interessanterweise spielt in den Moscheen Vernunft als Kriterium in den usil al-figh tiber-
haupt keine Rolle.

https://dol.org/10:14361/9783839450451-018 - am 14.02.2026, 06:43:57. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839450451-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen

kann ergo nicht herbeigezaubert, forciert oder vermehrt werden. Man kann ihn al-
lerdings >verlieren<, daher wird Wert darauf gelegt, dass der »Glaube gestirke wer-
den« (tiirk. »iman’t kuvvetlendirmek«) muss. Vernunftschliisse und Wissen bestirken
diesen Glauben und fithren letztendlich zur Hingabe an Gottes Botschaften.??® Die-
ses Verstindnis korrespondiert erheblich mit dem Verstindnis der Maturidiya.*”
JouiLl sieht in diesem Spannungsfeld die Idee am Wirken, »that faith has to be

29 Das heif’t, dass die Grenzen des eigenen

consciously cultivated by the believer«.
Verstandes durch »the willing and conscious acquisition of pious sentiments and
virtues existing within the Islamic tradition«**" erfahrbar werden und die Weite
der gottlichen Wahrheiten eine stetige Suchbewegung des/der Gliubigen und den
Willen zur Verinderung des Selbst erfordern.

Der Wahrheitsanspruch in religiésen Fragen ist somit keine Entscheidungsfra-
ge, die auf das Abwigen und Annehmen durch den eigenen Verstand beruht. Da-
her fithrt Semra folgerichtig auch aus, dass es in religiosen Angelegenheiten kein
»das denke ich nicht so [...]«, oder »das klingt einleuchtend fir mich [...]« geben

kénne.?**

ScHRODE hat dargestellt, dass der eigene Verstand angesichts der gott-
lich entschiedenen Wahrheit als etwas angesehen wird, auf den man sich nicht
verlassen kénne.”® Ich denke, dass die Problematik hier dariiber hinausgeht, und
das Verhiltnis Mensch zu Gott fundamental beriithrt: Wer oder was ist denn der
Mensch, dass er die gottliche Wahrheit erst durch den eigenen Verstand abstiitzen
miisste? Die géttlich offenbarten Wahrheiten zu tiberpriifen und fiir richtig zu be-
finden, steht unter der Annahme eben dieser, weil sie von Gott offenbart worden
sind. Es geht also nicht um eine banale Abwigung, ob der Koran Recht hat oder
nicht. Es ist ein radikales, respektive bewusstes und standfestes Hinwenden. Die-
se Standfestigkeit wird zu vielen Gelegenheiten als positiver Wert gedufert, z.B.
sich standfest bei der Kopftuch-Frage zu verhalten, in finanziellen Angelegenhei-
ten strikt darauf zu achten, ob das Geld halal erwirtschaftet wurde und sich nicht
in Versuchung verfithren zu lassen. Jemand, der um die Gebote Gottes weif3, aber
eine indifferente, opportunistische oder ablehnende Haltung entwickle, gebrauche
seinen Verstand nicht gottgemaf3.

228 Diesbeobachtetauch]AcoBsEN:»In Osman’s accountthe assumption is that>knowledge<and
sreasonc«facilitate faith. Iman, which is usually rendered in English as faith, literally means>to
knows, >to believe<and sto be convinced beyond the least shadow of doubt«. Iman can, thus,
be understood as firm belief arising out of knowledge and conviction.«JACOBSEN 2010: 283.

229 Vgl. DEMIR 2006: 27-29. An dieser Stelle kann nicht die intensiv untersuchte Frage nach dem
Wesen und den Eigenschaften des iman in derislamischen Geistesgeschichte wiedergegeben
werden.

230 JOUILI 2011: 56.

231 JOUILI 2011: 55.

232 Feldnotiz, tafsir/tefsir-sohbet, 26.09.2014, Yunus-Emre-Moschee, Semra: »Oyle diisiinmiiyo-
rum [..] bana béyle makul geliyor [..] diye bir sey yok islam'da.«

233 Vgl. SCHRODE 2010: 202.

https://dol.org/10:14361/9783839450451-018 - am 14.02.2026, 06:43:57. - Open Acce

317


https://doi.org/10.14361/9783839450451-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Moscheeleben in Deutschland

Der Gebrauch der Vernunft steht in Ubereinstimmung zur Offenbarung, die
normativ gedacht wird: Die Vernunft erlaubt es, die Offenbarung als gottlich zu er-
kennen, weil Gottes Handeln nicht unverniinftig sein kann. Die Meinungsbildung
des Einzelnen liuft auf einer der Offenbarung untergeordneten Ebene ab; dort, wo
es um das bewusste Entscheiden fiir Gottes Offenbarungen geht. Das heif3t aber
nicht, dass die Anerkennung der Offenbarung grundsitzlich unhinterfragt verlau-
fen muss. Gerade im Unterricht fiir Kinder und Jugendliche ziehen die Theolog*in-
nen in allen Moscheen Aspekte des Horens, Fithlens, Sehens, Wissens und Nach-
denkens mit ein, wenn es um Beweise fiir die Richtigkeit der Offenbarung geht.
Beispielsweise erklirte Mahmut anhand eines praktischen Fithlbeispiels die Exis-
tenz Gottes: Wihrend eines Religionsunterrichts fiir Kinder fragte ein Schiiler pro-
vokativ: »Woher sollen wir das nun wissen? Haben wir ihn [Gott] etwa gesehen?«***
Mahmut erklirte nachdriicklich: »Das ist genau das, was wir iman nennen. An Sa-
chen, die man nicht sieht, glaubt man.«*** Um dieses Argument zu veranschauli-
chen, machte der Lehrer das Fenster auf, streckte seine Hand hinaus und weis auf
die Luft, die man nicht sehe, aber fithle. Weiter fithrte er aus, dass es die Erdanzie-
hungskraft gebe, die man nicht sehe, aber durch das Nicht-Fliegen fiihle.?* In der
auf Kinder und Jugendliche ausgerichteten Pidagogik der Gotteserkenntnis wird
somit eine vernunftgestiitzte Argumentation angewandt, die zum Glauben anhand
von Erfahrung, Logik und Wissen fithren soll. Der Glaube, der durch religiése und
rationale Beweise gestirkt wird, erweist sich widerstindiger gegen Zweifel als ein
nachgeahmter Glaube.?” Aufierdem kann dies in eine bestimmte religionspidago-
gische Form eingereiht werden, deren Didaktik zwar variieren kann, in der aber
die Grundstimmung der Didaktik der Gotteserkenntnis gleich bleibt. So analysiert
YiLp1z, dass in der Kinderzeitschrift des Diyanet-Amtes (Diyanet Cocuk Dergisi) Got-
teserkenntnis und -glauben durch logische Beweisfithrung hergeleitet werden. Die
Stichworte >Vernunft« (akil), sLogik« (mantik) und >Wissenc (bilgi) nehmen durchweg
einen hohen Stellenwert ein und sollen Gott wissenschaftlich beweisen.*® Die Ver-
nunft, so ldsst sich auch aus den Ausfithrungen der religiésen Expert*innen schlie-
8en, widerspricht dem Koran nicht; alles, was im Koran enthalten ist, ist erklir-
bar, nachvollziehbar und richtig. Dies ist, nicht nur, aber in erster Linie so, weil sie

234 Feldnotiz, Kinder-Koranschule, 08.06.2013, Yunus-Emre-Moschee, mannlicher Schiiler, ca. 9-
10 Jahre alt: »Nerden bilek, gorditk mii?«

235  Feldnotiz, Kinder-Koranschule, 08.06.2013, Yunus-Emre-Moschee, Mahmut: »iste buna iman
diyoruz, gériinmeyen seylere iman edilir.«

236 Feldnotiz, Kinder-Koranschule, 08.06.2013, Yunus-Emre-Moschee. Diese Beispiele fithren in
der Klasse teilweise zu Geldchter, »Gott ist Luft« hére ich auf Deutsch einen Schiiler vor sich
hinsagen. Mahmut ging nicht darauf ein oder aber er horte bzw. verstand diesen deutschen
Satz nicht.

237 Vgl. DEMIR 2006: 34-36.

238 Vgl. YILDIZ 2004: 89-92. YILDIZ sieht dies als Charakteristikum der maturidischen Lehren an.

https://dol.org/10:14361/9783839450451-018 - am 14.02.2026, 06:43:57. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839450451-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen

von Gott, dem Allwissenden, herrithrt. Der durch Nachahmung erworbene Gottes-
glaube soll durch eigenes Nachdenken anhand der im Koran wiederzufindenden
empirischen Beweise gestirkt werden, der Koran hilt eben auch »wissenschaftli-
chen« (»bilimsel«) Kriterien wie Vernunft, Empirie und Beweis stand. So erklirt sich
auch der eklektische Umgang mit dem Koran: Koranstellen, die zu nachpriifbaren
Aspekten wie z.B. zum Kosmos, zum Menschen, zu den Meeren und Kontinenten
oder zu historischen Ereignissen Aussagen enthalten, dienen als Kronzeugen ei-
nes umfassenden Wahrheitsgehalts des Korans, der auch auf diejenigen Aspekte
anzuwenden ist, die jenseits der menschlichen Erfahrungswelt liegen wie z.B. die
Aussagen zum Jenseits, Gottes Gericht oder die Auferstehung des Menschen nach
dem Tode. Der Mensch mag zuerst Gottes Offenbarung in Bezug aufihre Wahrheit
hinterfragen. Mit seiner Vernunft wird der Mensch dies sowieso bejahen.?®® Der
analytische Unterschied liegt somit in der Frage begriindet, ob der Mensch in ab-
lehnend-kritischer oder in suchend-kritischer Form tberpriifen will, ob das, was
Gott offenbart hat, rechtens, richtig, nachvollziehbar und/oder im Lebensmodell
einbaubar ist. Ersteres geht itber den rechtmifligen Gebrauch der Vernunft hin-
aus, da hier zu viel Zweifel vermutet wird. Der Koran stehe iiber dem menschlichen
Ermessen, zu urteilen, ob er wahr ist oder nicht; um den Glauben zu stirken oder
auch erst zu entwickeln, wird eine solche Herangehensweise allerdings als Hil-
festellung gewertet. Die hier vorgelegte Diskussion erinnert an die in der frithen
kalam-Literatur unterschiedene Teilung des imans in einen >sicheren iman< (iman al-
tahqiqi/al-istidlali) und einen >nachgeahmten Iman< (Iman al-taqlidi). Als Gegensatz
zum nachahmenden Glauben zeichnet sich ersteres durch einen untersuchenden,
mit Belegen versehenen und auf Beweisen (dalil, pl. adilla/dala’il) ruhenden Glau-
ben aus. Dieser fuf’t somit auf Ergriinden:

»Der Koran vergibt der Vernunft, die die Macht hat, die Ordnung der Dinge zu ver-
stehen, Funktion und Gewalt, dariiber nachzudenken und diese zu bewerten. So
ist mit dem Vers >Gott offenbart seine Zeichen, damit ihr diese rational erfasst.c

]240

[Koran 2/242 eben auf diese Funktion der Vernunft verwiesen. Die verschie-

denen Verse im Koran, die diese Bedeutung tragen, legen der Vernunft und dem

239 Wenndieses Thema aufkam, wurde immer die koranische Erzdhlung von Ibrahims Gottessu-
che und finaler Gotteserkenntnis aufgefiihrt. Ibrahim sucht den Erschaffer aller Dinge, und
wendet sich vom Mond zu den Sternen, schliefdlich zur Sonne und jedes Mal wendet er sich
enttduscht von diesen Himmelsgestirnen ab, da diese verganglich seien. Nach verniinftiger
Art, diirfte Gott aber nicht verginglich sein. Als er in Verzweiflung sein Gottesbild (»der, der
nicht verschwindet« [also ewig ist]) formuliert, offenbart sich der (unsichtbare) Gott durch
eine horbare Stimme und leitet ihn fortan.

240 2/242:»So macht Gott euch seine Verse (w. Zeichen) klar. Vielleicht wiirdet ihr verstindig

sein.«

https://dol.org/10:14361/9783839450451-018 - am 14.02.2026, 06:43:57. - Open Acce

319


https://doi.org/10.14361/9783839450451-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

320

Moscheeleben in Deutschland

Nachdenken des Menschen viele Dinge und Ereignisse aus der Natur dar, befeh-
len dem Menschen, zu denken und zu beurteilen. In der Folge dieses Nachdenkens
wird der Glaubige vom nachgeahmten Glauben befreit sein und den bewiesenen

Glauben erlangen, den die Religion wiinscht.«<*#'

Der Zusammenhang von Glauben und Vernunft stellt sich anhand von Glaubensbe-

weisen durch Vernunftschliisse dar. Ebenso wie diese fufien auch die Postulate zur
Stellung von Vernunft im Islam in der islamischen Tradition: VOoN KUGELGEN fithrt
die religionsphilosophischen Reflexionen der Theologen und Philosophen in der

Zeit vom 11.-14. Jahrhundert n. Chr. iiber das Verhiltnis von Vernunft und Religion

zusammen und legt sehr detailliert dar, wie unter den als Allegoriker, Philosophen

sowie Literalisten zu klassifizierenden Denkern gleichermaflen die Idee von Ver-

nunftschliissen beherrschend wurde und in der Folge eine »Rationalisierung der

allegorischen Theologie« und »philosophische Intellektualisierung« zu beobachten

gewesen sei:

»Das heifdt, philosophische Begriffe und Konzepte bis hin zu ganzen Beweisketten
wurden von Allegorikern iibernommen und zum Teil auch von Philosophen fiir
ihre Koranexegese herangezogen. Dieser Intellektualisierung der Religion bzw.
Theologie verweigerten sich die Literalisten, aber auch einige Philosophen. Sie
suchten die Argumentations- und Ausdruckssysteme von Religion und Philoso-
phie, respektive von Theologie und Metaphysik getrennt zu halten, wobei letztere
fir die Literalisten den Ausbund des Unglaubens verkdrperte. Zugleich sahen Lite-
ralisten, Philosophen wie Allegoriker die Wahrheit des >theologisch« relevanten,
die ibersinnliche Welt betreffenden Offenbarungswissens nicht blofd als mit der
Wabhrheit der Vernunftschliisse in Ubereinstimmung, sondern zumindest teilwei-
se sogarals vernunftgemifi begriindet an; die Literalisten insbesondere durch das
Schlussverfahren mit Hilfe von Indikatoren sowie das argumentum a fortiori, die
Allegoriker und Philosophen durch verschiedene Formen der Syllogismen. Wer die
Religion als der ratio unzugingliche Sphire des unhinterfragten Glaubens verstand, be-
zog in dieser Zeit eine AufSenseiterposition, und auch heute dominiert die Uberzeugung,
der Islam sei eine Vernunftreligion.<***

241

DEMIR 2006: 35: »Kur'dn-1 Kerim, esyadaki nizami anlama giiciine sahip olan akla, onlarin
zerinde distiniip yorum yapma gorev ve yetkisi vermistir. Nitekim >Allah ayetlerini akle-
desiniz diye agiklamaktadir< ayetiyle aklin bu fonksiyonuna isaret edilmistir. Kur'an'daki bu
manayi ifade eden muhtelif ayetler, tabiat icindeki bircok esya ve hadiseyi insan akli ve tefek-
kirtnin 6niine sermis, ona disiinmesini ve muhakeme etmesini emretmistir. Bu tefekkiir
neticesinde dindar, taklidi imandan kurtulacak, dinin arzu ettigi istidlalt imana kavusacak-
tir.«

242 VON KUGELGEN 2010: 634 [Hervorhebung AAA].

https://dol.org/10:14361/9783839450451-018 - am 14.02.2026, 06:43:57. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839450451-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen

Diese Ausfithrungen zu Vernunft-Glaube und Islam als Vernunftreligion verdeut-
lichen, dass zwar der in Moscheen populire Ausspruch Islam als Vernunfireligion ein
apologetisches, neuzeitliches, modernes Konzept darstellt, innerhalb des islami-
schen Diskurses jedoch auf Kernthemen der islamischen Geistesgeschichte rekur-
riert und sich somit in einer Kontinuitdt des islamischen Vernunftdenkens befin-
det — ganz dhnlich wie bei den Konzepten Reflexion und Wissen. Der historische
Kontext der ‘Abduhschen Vernunftreligion Islam ist bei den religidsen Akteur*in-
nen hier entweder unbekannt oder wird insbesondere von religiésen Expert*innen
bei der entwicklungshistorischen Einordnung ignoriert. Dabei vernachlissigen die
Kritiker*innen der Tradition nicht nur den neuzeitlichen spitislamischen Diskurs
um Vernunftreligion, sondern auch die geistesgeschichtlichen Grundlagen um Ver-
nunft, die in der frith- bis mittelislamischen Zeit entwickelt worden sind. Was hier
hervorsticht, ist, dass der Akzent bei der Vernunft darauf liegt, dass sie als genuin
koranisches Konzept schon immer in die islamische Religion eingeschrieben war,
dessen Genese nicht weiter erwihnt und ausgefithrt wird.

Somit wird der Kontext des heutigen Vernunftdiskurses von Verteidiger*innen
der Tradition in eine vormoderne, genuin islamische Denkepoche verortet, und von
Kritiker*innen direkt in die Offenbarung selbst. Die Verflechtungen des modernen
Vernunftdenkens, die sich diskursiv iiber die verschiedenen Wege des islamischen
und speziell des tirkischen Modernismus in Institutionen, Narrativen und Macht-
verhiltnissen auswirken, erscheinen unsichtbar.

Bei der Betrachtung der anthropologischen Primisse des Menschen als ver-
niinfriges Wesen wie sie bei den untersuchten Akteur*innen als gegeben erscheint,
lohnt es sich, etwas genauer auf das Verstindnis von Religion an sich einzugehen,
denn hinter diesem Menschenbild verbirgt sich das Verstindnis von einer reflek-
tiert-kognitiven wissenschaftlichen Erklirung von Religion. ASAD problematisiert
dies in Bezug auf ein habitualisiertes Religionsverstindnis folgendermafRen:

»[R]eligion gives meaning to life. This struck me as strange because | didn’t re-
member this from my religious childhood. It was not meaning that was taught
first but just a way of life and a way of inhabiting one’s body, of relating to other
people, and of learning certain kinds of rituals. Even when one is taught in words
it’s not really the symbolism of rituals that matters. | remember as a child being
taught by my father:>You stand like this when you're doing your prayer; bow down
like this and make rukdi* and then prostrate yourself and make a sajda.<The words
themselves were intended to demonstrate and assist, together with actual bod-
ily movements. That was a very important part of one’s learning to be what other
people would say was >religious<[..] The question of what different parts of ritual

mean is not always important.<**

243 IRFAN 2015: 4.

https://dol.org/10:14361/9783839450451-018 - am 14.02.2026, 06:43:57. - Open Acce

321


https://doi.org/10.14361/9783839450451-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

322

Moscheeleben in Deutschland

Asaps Erzihlung macht deutlich, dass es genau diese inkorporierten Praktiken als
»learning certain kinds of rituals« sind, die bei den kritisierenden religiésen Ex-
pert*innen hier als Tradition verunglimpft und abgelehnt werden. Fiir diese um-
fasst Religion das ganze Leben, hat eine Bedeutung fiir das Leben und dafiir muss
der Gliubige alles auch religios reflektieren, wie die Traditionskritiker*innen dies
mehrfach deutlich machen. Wahrend Asap dem Symbolismus der Rituale zunichst
keine Bedeutung beimisst, sondern der Praxis der Rituale, sehen sie eben jene Pra-
xis der Rituale als bloflen Ritualismus und als sinnentleert an.*** Sie messen jeder
rituellen Handlung eine symbolische Bedeutung zu, die sie aufgrund ihrer Gelehr-
samkeit versprachlichen, verdeutlichen und erklirend an ihre Gemeinde herantra-
gen konnen. Denn: Die Rituale konnen nur dann eine Bedeutung haben, wenn sie
rational aufgenommen und reflektiert werden, sonst sei beispielsweise die salat
nichts anderes als Gymnastikitbungen. Es geht ihnen um die Bedeutung, die hin-
ter der Praxis steht. Diese Haltung kann wiederum in der Tradition der reflektiert-
kognitiven wissenschaftlichen Beschreibung von Religion verortet werden, die Ri-
tuale und Traditionen aufgrund ihres Verlustes an originirer Bedeutung und re-
flektierter Praxis zuriickweist. Darin wird der kognitiv-literalen Bedeutung von
Ritualen mehr Wert zugeschrieben als der formal richtigen Ausfithrung von be-
stimmten Ritualen. Es handelt sich um eine Aufwertung religiéser Arbeit an sich:
Religiose Handlungen werden von einer ritualisierten, unhinterfragten, emulati-
ven Form hin zu einer kognitiv-sinngebenden, reflektierend-reflektierten und so-
mit selbst-entschiedenen Religiositit aufgewertet und in einer auf Rationalitit und
Reflexion bedachten Offentlichkeit stark gemacht.”*

Objektivierung koranischer Aussagen und die eigene Meinung

In der Regel war zu beobachten, dass die Kritiker*innen der Tradition in allen un-
tersuchten Moscheen Wert darauf legten, dass ihre religiésen Vorstellungen nicht
auf eigene Ansichten oder Meinungen beruhen wiirden oder als ein distinktes Is-
lamverstindnis unter vielen aufzufassen seien. Lediglich die Verfechter*innen ei-
nes madhab-freien Islams kénnen akzeptieren, dass die Bindung an eine Rechts-
oder Glaubensschule ebenfalls richtig sein kann. Dies resultiert sicher aus der ra-
dikalen Minderheitenposition, aus der heraus die madhab-Bindung kritisiert wird.
Alle anderen traditionskritischen wie befiirwortenden Akteur*innen objektivieren
ihre Vorstellungen, indem sie den Koran zum Ausgangspunkt ihrer Vorstellungen
machen. Es geht ihnen darum, das, was im Koran steht, mithilfe ausgewihlter Hadi-
the des Propheten, zu vermitteln: »Wir teilen ja nicht unsere eigene Meinung mit.

244 Feldnotiz, Islam-Seminar katholischer Studierender mit Mahmut und Semra, 01.12.2014,
Yunus-Emre-Moschee.
245 Siehe auch Abschnitt IV, Kap. 4.

https://dol.org/10:14361/9783839450451-018 - am 14.02.2026, 06:43:57. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839450451-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen

Was sagt der Koran, genau das sagen wir.«**¢ Man erinnere sich auch an Mahmuts
Lehre von ‘Is3 als einzigen nichtgestorbenen Menschen und seine Wiederkehr als
Messias, die er als »die grofite Liige der gesamten islamischen Geschichte« bezeich-
net hatte.** Die sunnitische Gelehrtentradition hat den Glauben an den Messias
bzw. die Rolle von ‘Is3 im Heilsgeschehen bewusst offen gelassen, weil es zu kei-

248 Mahmut dagegen klirt anhand

nem Gelehrtenkonsens dariiber gekommen ist.
der betreffenden Koranverse diese Frage endgiiltig und stellt dies auch nicht als
seine eigene Meinung dar: die Koranverse seien eindeutig. Semra betont, dass es
in religiosen Angelegenheiten kein »das denke ich nicht so [...]J«, oder »das klingt
einleuchtend fiir mich [...]«** geben kann. Der Wahrheitsanspruch in koranischen
Fragen ist somit keine Entscheidungs- und Meinungsfrage. Auch Verteidiger*in-
nen der Tradition erteilen islamischen Vorstellungen, die als eigene Meinung lan-
ciert werden, eine Absage, nicht wegen der Inhalte, sondern wegen der Meinunyg,
wenn in dieser nicht auf Gelehrte verwiesen wurde. Es lohnt sich daher, den Ver-
weis »Was sagt der Koran, genau das sagen wir« und »eigene Meinung« niher zu
beleuchten: Auf was beruht diese doppelte Objektivierung - einerseits die Objekti-
vierung der eigenen Vorstellungen und andererseits die Objektivierung der kora-
nischen Aussagen? Warum sprechen die Akteur*innen hier im Singular und deu-
ten somit auf einen einzigen Bedeutungsgehalt hin? Wie informiert diese Haltung
den Umgang mit den reichhaltigen exegetischen Traditionen? Wie ist insbesondere
das Verhiltnis zu denjenigen Traditionen zu werten, die mehrere Deutungen ko-
ranischer Verse nebeneinander genannt, teilweise stehen gelassen haben und auf
dieser Grundlage auch als Argumente anerkannt haben?

Es ist wichtig hervorzuheben, dass es nach Ansicht der itberwiltigenden Mehr-
heit der religiésen Akteur*innen in den Moscheen nur ein einziges richtiges kora-
nisches Wissen gibt. Es wird zwar rhetorisch anerkannt, dass der Mensch nicht in
der Lage sei, das gesamte gottliche Wissen zu erfassen, allerdings habe Gott den
Menschen nicht mehr an Verstehpflichten auferlegt, als der Mensch zu verstehen
in der Lage sei. Auf Koran 16/89 berufend wird betont, dass das Buch in ginzlich of-
fener Form offenbart worden sei, damit die Menschen ihn verstehen kénnen. Und
gemif der Vorstellung, dass Gott den Menschen nichts auferlegt, was iiber des-
sen Krifte hinausgeht (Koran 2/286), kénne der Koran also auch mit den Mitteln,
die dem Menschen zur Verfugung stehen, verstanden werden. Allerdings wurde

246 Telefonat, Semra, 08.11.2014, Yunus-Emre-Moschee: »Biz kendi disiincemizi séylemiyoruz ki,
Kur'an ne diyor, onu séyliyoruz.«

247 Feldnotiz, Kinder-Koranschule, 09.06.2013, Yunus-Emre-Moschee, Mahmut: »islam tarihinin
gelmis gegmis en biy(k yalani.« Nach dem Unterricht habe ich ihn um Erlduterung dieser
These gebeten.

248 Vgl. FIGLALI 1993: 251-266.

249 Feldnotiz, tafsir/tefsir-sohbet, 26.09.2014, Yunus-Emre-Moschee, Semra: »QOyle diisiinmiiyo-
rum [..], bana béyle makul geliyor [..] diye bir sey yok islam'da.«

https://dol.org/10:14361/9783839450451-018 - am 14.02.2026, 06:43:57. - Open Acce

323


https://doi.org/10.14361/9783839450451-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

324

Moscheeleben in Deutschland

in klassischen Korankommentaren die durch das Mensch-Sein hervorgerufenen
begrenzten Moglichkeiten, die Bedeutungen im Koran zu erfassen, anerkannt, in-
dem eine exegetische Argumentation mit einer Abwagung aller bisher vorgestellten
Deutungen beendet und mit dem letztgiiltigen Verweis auf die gottliche Autori-
tit »Gott weild es besser« (Allahu a‘lam) abgeschlossen wurde. Die Kritiker*innen
der Tradition aber entscheiden iiberlieferte unterschiedliche Deutungen korani-
scher Begriffe und Verse mithilfe bestimmter Kriterien und Methoden zugunsten
einer Bedeutung.”*® Die anderen Deutungen werden als objektiv falsch angesehen:
Entweder sind sie einer patriarchalischen Gelehrtentradition (eigene theologische
Griinde), dem Eingang christlicher oder sikularer Einfliisse (uflere, in der Regel
politische Einfliisse), dem Machterhalt bestimmter Kreise (politische Griinde) oder
der Denkfaulheit und Unwissenheit der Muslim*innen selbst (soziale Griinde) zu
verdanken. In den sohbets, Kursen, Interviews und dhnlichen Gelegenheiten min-
derten diese Akteur*innen ihren Anspruch auf Verkiindung der Wahrheit selten
mit den traditionellen Einschrinkungen. Stattdessen lag der Schwerpunkt deut-
lich darauf, dass sie als Expert*innen die Bedeutung des Textes nicht verindern,
wenn sie eine andere als die ibliche Deutung vorstellen. Bestimmte Verse/Wor-
ter/Suren hatten ihrer Ansicht nach schon immer die von ihnen vorgebrachte Be-
deutung getragen, aber waren durch die Menschen falsch ausgelegt worden. Dieses
vom Koranwissenschaftler Omer Ozsoy als eklektischer Reformismus bezeichnete
Vorgehen aber

»vergewaltigt die urspriingliche Bedeutung des Korantextes. Mit einem derarti-
gen Ansatz kann man den Koran alles Mogliche sagen lassen. [..] Wohlgemerkt:
dieser Anachronismus, der im Namen eines Universalismus den Koran von sei-
nem geschichtlichen Eigenkontext und seiner Bedeutungswelt abtrennt, eignet
sich ausgezeichnet fiir jederlei politisch-ideologische Verwendung und Verdre-
hung.«*'

Ozsoy sieht darin den Versuch, den Koran weiterhin als iibergeschichtlich und
universell anerkennen zu koénnen, indem dem Koran kein Widerstreit mit mo-

*? Die Kompatibilitit bzw. das Dilemma des

dernen Werten zugesprochen wird.
Korans mit der Moderne ist sicher der wichtigste Diskussionspunkt in der islami-
schen Moderne.?® Dabei sieht Ozsoy eine Bandbreite zwischen »konservative[m]
Anti-Erneuerungs-Traditionalismus und sikularistische[m] Pro-Verinderungs-
Modernismus«*** am Werk. Das Verhiltnis der koranischen Offenbarung zur

Geschichte und damit auch zur Gegenwart werde dabei unterschiedlich aufgelst:

250 Siehe auch Abschnitt IV, Kap. 1 am Beispiel von daraba (Koran 4/34).
251 Ozsov 2006a: 23.

252 Vgl. Bzsov 2006a: 21-24.

253 Vgl. Ozsoy 2006a: 19-20.

254 Ozsoy 2006a: 20.

https://dol.org/10:14361/9783839450451-018 - am 14.02.2026, 06:43:57. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839450451-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen

Modernistische Interpretationen seien davon geprigt, dass die Moderne mit all
ihren Errungenschaften als gut und positiv bewertet werde, und der Koran mit
diesen konform gehe. Um diese Interpretation herzustellen, werde nach Ozsoy
der Koran »vergewaltigt«, da zum Teil Semantiken hineingelesen werden, nur um
den Koran als schon immer modern darzustellen. Traditionalistische Auffassungen
dagegen hielten an den traditionellen Bedeutungen fest, die Moderne per se fur
schlecht und die koranischen Aussagen fir iibergeschichtlich. Tatsichlich lesen
die Verteidiger*innen der Tradition vor Ort aber auch solche Bedeutungen in die
Verse hinein, die von den als vormodern bezeichneten Korankommentatoren eher
nicht so interpretiert worden sind. Dieses traditionelle Bedeutungsspektrum ist
entweder nicht bekannt oder nicht zuginglich, oder aber es wird ignoriert. Gerade
anhand der Reizthemen wie Frauen und Vernunft wird dies deutlich.?*® Das heifit,
dass auch diejenigen Akteur*innen, die sich der Tradition verpflichtet fithlen, von
der Moderne angesteckt sind. Daraus ldsst sich schlussfolgern, dass die meisten
Expert*innen — egal ob sie Kritiker*innen oder Verteidiger*innen der Tradition
sind — eine modernistische Einstellung zur Mehrstimmigkeit und zum absoluten
Wahrheitsanspruch haben, die sich von der vormodernen islamischen Lehrtradition
unterscheidet.

Die Monopolisierung der Bedeutung der gottlichen Worte demonstriert »that
the Quranic text is in essence fixed in meaning (not just in text) and the imposi-
tion of Quranic interpretational reductionism and uniformity were seen as the

%6 DupERIJA schlussfolgert daraus, dass »[t]his view of the function and

norme«.
the nature of language in the Qur'anic text resulted in what could be termed a
largely reductionist reading of the Qur'anic text«.”” Darin liegen zum einen die
Marginalisierung der Geschichtlichkeit und der kontextuellen Abhingigkeit der ko-

258 7um anderen werden

ranischen Verse und damit auch der Offenbarung selber.
die gesellschaftlichen Kontexte bei der Herleitung der Bedeutungen negiert und
damit auch die eigene gesellschaftliche Bedingtheit — was aber auch in der tradi-
tionellen madhab-basierten Exegese kaum hinterfragt worden ist.>® Was sowohl
die Kritiker*innen als auch Verteidiger*innen der Tradition im islamischen Feld
eint, ist die Primisse, dass es moglich sei, den koranischen Text komplett objektiv
zu interpretieren. Die Exeget*innen sollten also immer ohne Vorannahmen an den
Korantext herangehen. Dass dies nicht méglich ist, liegt in der Natur der Sache:
Auch Exeget*innen haben ein bestimmtes Gottesbild, Kenntnis iiber den Koran

und seine Aussagen, Kompetenzen in der arabischen Sprache sowie Wissen iiber

255 Siehe zum detaillierten Vergleich zwischen Koranexegeten unterschiedlicher Epochen zu
diesen Themen: KLAUSING 2014.

256 DUDERIJA 2007: 302 [Hervorhebung im Original].

257 DUDERIJA 2007: 302.

258 DUDERIJA 2007: 303.

259 DUDERIJA 2007: 303-304.

https://dol.org/10:14361/9783839450451-018 - am 14.02.2026, 06:43:57. - Open Acce

325


https://doi.org/10.14361/9783839450451-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

326

Moscheeleben in Deutschland

die Offenbarungszeit, um nur einige deteminierende Aspekte zu nennen, die die
Titigkeit des Exegeten auszeichnen. Dass Vorstellungen von Geschlechtergerech-
tigkeit und dhnliches aus dem Koran herausgelesen werden, verdeutlicht, dass der
hohe Wert, den die Akteur*innen von solchen Vorstellungen haben, auch das Ver-
stindnis des Korantextes fundiert.>*® Die historischen, gesellschaftlichen und per-
sonenbezogenen Dimensionen spielen aber erst dann eine Rolle, wenn es um die
als falsch gebrandmarkten religiosen Praktiken und Wissenstraditionen geht, die
ja ganz deutlich als Fehlentwicklungen, falsche Gelehrtentraditionen oder als Er-
findungen bezeichnet werden. Saida mahnte die Gefahr des Abkommens vom rich-
tigen Weg an** so wie auch Mahmut mich des Ofteren dariiber aufklirte, dass das
Reden tiber verschiedene Ansichten innerhalb der islamischen Tradition oder dar-
tiber, wie bestimmte Glaubensaspekte und Praktiken sich historisch entwickelten
und formierten, bestens geeignet sei, um den Verstand eines (einfachen) Gliubi-
gen »zu verwirren« (»kafa karigtirabilir«) und ihn/sie von der koranischen Wahrheit,
ergo »von der Religion zu entfernen« (»dinden uzaklastinr«).** Offensichtlich hilt
er diese Aspekte erstens fiir zu kompliziert und zu differenziert, um sie mit Nicht-
Expert*innen zu teilen. Hier mag die Vorstellung hegemonial sein, dass Menschen
einerseits im Islam immer giiltige und absolute Wahrheiten sehen wollen, ande-
rerseits die Zeit der koranischen Offenbarung als ideale frohe Zeit betrachtet wird.
Das Wissen um Vielfalt und um historische Dimensionen kénnte die »normalen
Menschen« (»normal insan«) in ihrem Verstindnis, dass der Koran die letztgiilti-
gen Wahrheiten beinhalte, erschiittern, wenn voneinander abweichende Interpre-
tationen dargelegt werden. Zugleich wiirde es den kanonischen Gehalt des Korans
mindern. Daher wiren solche kontextualisierten Erzahlungen gefihrlich fir mus-
limische Nicht-Expert*innen. Zweitens traut er den Nicht-Expert*innen nicht zu,
dass diese anhand von vielfiltigen Erdrterungen zu einem wahren Islamverstind-
nis kommen. Wie ist dieses Verstindnis im Hinblick auf die hohe Bedeutung, die
Reflexion und Koranwissen fiir die Ausbildung einer bewussten Religiositit hat,
zu beurteilen? Hier zeigen sich die Grenzen der Auseinandersetzung mit Religion,
die die Expert*innen von allen Muslim*innen fordern: Jede/r ist bzw. sollte zwar
befihigt sein, den Koran selbstindig zu erfassen, zu lesen und zu verstehen, aber
nur bezogen auf ein richtiges Koranverstindnis. Zu Recht wird darin die Entwick-
lung gesehen, dass moderne islamische Gelehrsamkeit »has become deterministic,

closed, resolute, and authoritarian«?%

und zwar sowohl unter explizit anti-tradi-
tionalistischen Gelehrten als auch unter solchen, die sich der Tradition verpflichtet

fihlen. Die Funktion, die die Objektivierung der koranischen Bedeutungen hat,

260 Siehe Abschnitt IV, Kap. 1.

261 Chat-Nachricht 03.01.2016 im Chat-Thread »Uber ein islamisches Thema diskutierenc, Saida.
262 Interview, Mahmut, 25.02.2014, Yunus-Emre-Moschee.

263 DUDERIJA 2007: 295.

https://dol.org/10:14361/9783839450451-018 - am 14.02.2026, 06:43:57. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839450451-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen

liegt also sowohl im piddagogischen Eifer gegeniiber den Nicht-Expert*innen, de-
nen ein begrenzter Horizont attestiert wird, als auch im Verstindnis von der Natur
des Korans. Die Vernachlissigung der reichen Tradition der vormodernen Koran-
exegese mit der Anerkennung von unterschiedlichen Bedeutungen und der teil-
weise auch nicht abschlieRenden Klirung zugunsten einer einzigen, abschlief3end
geklirten Wahrheit hat somit Implikationen auf das Verstindnis von Wahrheit. Da
der Koran nur eine géttliche Wahrheit beinhalten kann, sollen die Menschen ihre
davon abweichende Religiositit reflektieren, Wissen itber die wahren Bedeutungen
im Koran erwerben und ihr Handeln danach ausrichten. Die Expert*innen sehen
sich selber bzw. auch andere »studierte Theolog“innen« als religiése Autorititen,
die diese wahren Bedeutungen des Korans vermitteln kénnen und begleiten diese
Lernprozesse.

3. Der Koran im Mittelpunkt der religiosen Praxis

In den vorangegangenen Kapiteln wurde ausgefithrt, wie und warum einerseits
Wissen, Vernunft, Reflexion und bewusste Religiositit als Hauptlinien einer wah-
ren Religion konzeptualisiert werden und andererseits Nachahmung, formal rich-
tige Praktizierung von Ritualen und das Betonen von islamischen Traditionen als
unverstanden und somit sinnentleert abgelehnt werden. Ich habe dargestellt, wie
sich die Konzepte um Wissen, Vernunft und Nachahmung zur islamischen Geistes-
geschichte verhalten und habe die Haltungen der jeweiligen religiosen Akteur*in-
nen in der islamischen Tradition verortet. Doch wie steht es um eine hochgradig
kritisierte und dementsprechend von Anderen verteidigte religiése Praxis, nimlich
den Umgang mit dem Koran? Im nichsten Kapitel analysiere ich anhand der beob-
achteten Koranpraxen, welchen sozialen, emotionalen und spirituellen Sinn reli-
giose Akteur*innen mit diesen von Kritiker*innen abgewerteten religiosen Prakti-
ken verbinden und welche Haltungen sie zu den jeweiligen Konzepten und inner-
halb der jeweiligen Diskussionen entwickeln. Dies betrifft direkt die Dichotomie
zwischen Koranverstehkompetenzen und Koranrezitationskompetenzen.

Die magische Seite des Korans und seine Materialitat

Der Koran erscheint vielen Gemeindemitgliedern als entriickt, zunichst in materi-
eller Hinsicht, ergo auch in ideeller Hinsicht: der Koran kann nur nach Reinheits-
ritualen, in angemessener Bekleidung, durch spezielles Respektzollen u.w. ange-
fasst und gedffnet werden.*** Platziert wird der Koran an hohen Stellen in der

264 Beobachtet auf verschiedenen Zusammenkiinften in Moscheen.

https://dol.org/10:14361/9783839450451-018 - am 14.02.2026, 06:43:57. - Open Acce

327


https://doi.org/10.14361/9783839450451-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

