
IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen 301

und gleichsam immer gültigen Charakter. Damit bereinigen diese Akteur*innen

die Religion von den kulturellen Prägungen, die die Religion seit ihrem Entstehen

begleiten und nach ihrem Verständnis die wahre Religion erheblich verdecken. Der

Effekt ist, dass sie auf das Verstehen der religiösen Quellen Koran und Sunna viel

Wert legen und nur noch als Religion gelten lassen wollen, was zuerst koranisch

belegbar ist. Das kann sich letztendlich auch auf -Bindungen auswirken.

Dabei bedienen sich auch diese Akteur*innen der kulturellen Prägungen, die das

Verständnis des Korans beeinflussen. Eine geschlechterkritische Lesart des Korans

beispielsweise fällt nicht vomHimmel, sondern ist Ausdruck einesWillens, patriar-

chalische, die Frauen diskriminierende dominante Lesart zu hinterfragen. Dieser

Wille entsteht durch die Diskrepanz in der Lebensgestaltung, die die positive Ein-

stellung zum Islam mit der negativen Erfahrung, was Religion ist, hervorbringt.

Diese Herangehensweise ist also sehr wohl ebenfalls kulturell geprägt.

Der Impetus, den Islam von seinen nationalen und kulturellen Hintergründen

zu befreien, ist allerdings im untersuchten Moscheekontext insgesamt nicht he-

gemonial, weswegen die kritischen Akteur*innen aus einer Minderheitenposition

heraus agieren. Hier überwiegen die als positiv empfundenen kulturellen Eigen-

heiten der als türkischer, bosnischer u.a. Islam bezeichneten religiösen Praxis, die

mit dem Islam der Eltern verbunden werden. Ein de-kulturalisierter Islam schnei-

det ihnen auf der einen Seite den Bezug zur kulturellen Identität ab, was sie so

nicht mittragen wollen.164 Auf der anderen Seite betrachten sie z.B. den türkischen

Islam nicht als grundsätzlich unauthentischen Islam. Die Referenz auf Authentizi-

tät und Korrektheit durch einen de-kulturalisierten Islam führt daher nur zum Teil

zu einer Abwendung der ethnisch-basierten religiösen Communities. Rückhalt hat

dies im untersuchten Moscheekontext insbesondere unter rezent zum Islam kon-

vertierten Muslim*innen und solchen mit arabischen Bezügen, deren Bestreben

auch als Emanzipation von den türkisch dominierten Moscheen angesehen wer-

den kann.

2. Wissen und Vernunft als Herausforderung für 
?

In diesem Kapitel geht es dezidiert darum, wie Vernunft, Wissen, Reflexion und

bewusste Religiosität alsWegweiser zumwahren Islam unter religiösen Akteur*in-

nen inMoscheen gehandhabt werden. Ich werde aufzeigen, dassWissenserwerb in

allen Moscheen, in allen Fraktionen und bei Expert*innen wie Nicht-Expert*innen

gleichermaßen wichtig ist, genauso wie Vernunft durchaus ein gängiges Konzept

ist, um das Wesen des Islams zu beschreiben. Analytisch wichtig sind die Fragen,

164 Vgl. auch Fadil 2015.

maḏāhib

Ahl as-sunna 
wa-l-ǧamāʿa

https://doi.org/10.14361/9783839450451-018 - am 14.02.2026, 06:43:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


302 Moscheeleben in Deutschland

wie sich die unterschiedlichen Formen des Wissens im Moscheealltag darstellen,

wie der entsprechende Wissenserwerb geschieht sowie welche Rolle diese in den

Prozessen der Religiosität bzw. im Reflexionsprozess spielen. Für das Verhältnis

von Expert*innenwissen und Wissen von Nicht-Expert*innen und dementspre-

chend die Frage nach religiöser Autorität von Akteur*innen in Moscheen spielen

diese Analysen eine bedeutsame Rolle. Insbesondere das Nachzeichnen des Ver-

nunftsdiskurses ist bedeutsam, da mitunter im Feld Vernunft losgelöst von isla-

mischen Denktraditionen begriffen wird. Zudem werde ich das unterschiedliche

Verständnis von Wissen in Bezug auf bewusste Religiosität problematisieren. Zu-

gleich werde ich analysieren, wie religiöse Akteur*innen ihre Vorstellungen vom

»wahren Islam« als objektive Wahrheit legitimieren und welchen Stellenwert diese

Objektivierung in der islamischen Tradition aufweist.

Wissen, Verstehen, Reflexion und bewusste Religiosität

Vertreter*innen einer wissensbasierten, reflektierten Religiosität konzeptualisie-

ren den Erwerb vonWissen und die Reflexion bestimmter Glaubenslehren als Hin-

führung zu einem vertieften, bewussten Glauben. Vernunft und Reflexion stellen

sie als genuin koranisch-islamische Methoden der Erkenntnis dar. Diese Rationa-

lisierung bedeutet die Konzentration auf das Verstehen der Offenbarung Gottes:

»Keine Auswendiglernerei! Was stattdessen? Verstehen!«165 Das Verstehen dessen,

was Gott gewollt hat, wird als grundlegend für Glauben gedacht. Koranwissen wird

gegenüber Koranästhetik betont, um Haltung im Leben einnehmen zu können:

»Was ist Religion? Religion bedeutet eine Haltung zu entwickeln. Wie entwickelt

man Haltung? Mit dem Koran! […] Religion ist das, was deinem Leben eine Rich-

tung gibt.«166 In einer Predigt zur Laylat ar-Raġāʾib/Regaib Kandili in der Altstadt-

Moschee betont Mustafa, Wanderreferent der IGMG:

»Der erhabene Gott möge uns allen, der gesamten umma Muḥammads, hoffent-

lich zuteilwerden lassen, dass wir den Koran richtig und angemessen verstehen

sowie ihn richtig und angemessen leben. Nun, […] warum hat Gott der Erhabene

mir dieses Buch hinabgesandt? Wenn ich der Adressat dieses Korans bin, dann

muss ich ihn auch verstehen. […] Wir sind eine Gemeinschaft, die daran glaubt,

dass die Gebote des Korans Anlass für den Frieden und für die Glückseligkeit der

gesamtenMenschheit sein können, aber wenn wir nicht verstehen, was der Koran

uns sagen will, dann müssen wir uns in dieser Raġāʾib-Nacht uns selbst solch eine

165 Feldnotiz, Kinder-Koranschule, 08.06.2013, Yunus-Emre-Moschee,Mahmut: »Ezberleme yok.

Ne var? Anlamak var!«

166 Feldnotiz, Moscheebesuch, Gespräch mit Mahmut, 03.06.2013, Yunus Emre-Moschee: »Din

nedir? Din tavır almak demektir. Nasıl tavır alırız? Kur’an’la. […] Din senin bütün hayatına yön

verendir.«

https://doi.org/10.14361/9783839450451-018 - am 14.02.2026, 06:43:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen 303

Frage stellen: Warum wohl? Was kann der Grund hierfür sein? […] Kann – Gott be-

wahre – Gott uns dieses Buch herabgesandt haben, damit wir ihn nicht verstehen?

Kann es so etwas geben? […] Wir werden dieses Buch verstehen!«167

Auch Jussuf, Koranschullehrer in derselben Moschee, kritisiert religionsdidakti-

sche Methoden wie die des Memorierens sowohl koranischer Verse als auch von

formalen Lehrmeinungen, da sie von den Schüler*innen unverstanden blieben und

somit im Leben der Schüler*innen nicht wirkmächtig sein könnten.168 Unter an-

derem meinte er dezidiert das Memorieren von Fragen und Antworten, die nach

hegemonialer Lehre vor dem Endgericht jedemMenschen von Gott gestellt werden

(türk. ahiret soruları). Memorieren wird somit nicht als Teil des Wissens, sondern

als Gegensatz zum Wissen, d.h. zu Verstehen bzw. zur Reflexion aufgefasst. Der

dominante Wissensbegriff ist ein rationaler. Doch nicht nur Expert*innen sind

davon geleitet, auch für Nicht-Expert*innen spielt Wissen in seiner exakten ra-

tionalen Auffassung eine große Rolle. In der interkulturellen Frauengemeinschaft,

die sich hauptsächlich der sunnitischen Lehrtradition verpflichtet fühlt, fordern

Nicht-Expertinnen dezidiert dazu auf, ihr Wissen zu teilen169 und sind sowieso

von sich aus hierzu bereit170. Wissen zu sammeln und zur Verfügung zu stellen,

wird – anhand eines Hadithes als religiös verdienstvoll und mit ḥasanāt/ be-

dacht – autorisiert:

»Da es die Pflicht eines jeden Muslims ist, sich Wissen anzueignen, werden wir

inschaAllah bald eine kleine Bibliothek haben! [emoji] Dafür brauchen wir erst

mal ein paar gute islamische Bücher, wer also welche hat: bitte spenden! Ihr be-

kommt inschaAllah ganz viel Belohnung, wenn jemand in dem Buch liest, was ihr

167 Feldnotiz, Laylat ar-Raġāʾib/Regaib Kandili, 23.04.2015, Altstadt-Moschee, Mustafa: »Cenab-ı

Allah celle celâluhu [c.c.] bizleri, cümle ümmetimuhammedi Kur’an’ı hakkıyla anlamayı, hak-

kıyla yaşamayı cümlemize nasib eylesin inşallah. Şimdi […] acaba Allah c.c. bu kitabı bana ne

için gönderdi? Bu Kur’an’ın muhatabı bensem, benim bunu anlamam lazım. Ve Allah ben-

den anlayayım diye bu kitabı bana göndermiştir diyebilmeyi nasib etsin inşallah. Kur’an aynı

zamanda Allah’la konuşmaktır. Kur’an okumak, Kur’an’ın hükümlerinin bütün insanlığın hu-

zuruna ve saadetine vesile olabilmesine inanmış bir topluluğun, amaKur’an’ın bize ne demek

istediğini anlayamıyor isek, bu Regaib kandilinde kendimize böyle bir sorular soralım. Niye

acaba? Sebeb ne ola ki acaba? […] Haşa Allah, bize bu kitabı anlaşılmasın diye mi gönderdi?

Mümkün mü böyle bir sey? […] Anlayacağız bu kitabı!«

168 Einige Eltern würden seinen Unterricht kritisieren, weil er mit den Schülern auf dem Spiel-

platz islamische Werte wie Respekt und Höflichkeit einüben würde, anstatt arabische Verse

auswendig zu lernen. (Interview, Jussuf, Dezember 2006, Altstadt-Moschee).

169 Chat-Nachricht 18.12.2016: »Bald ist es wieder Zeit für einen neuen Plan: wer hat Themen-

wünsche? Wer möchte gerne sein Wissen mit uns teilen und selbst einen Vortrag machen?«

170 Chat-Nachricht 28.12.2015: »Ich hoffe ich kann ebenfalls etwas von meinemWissen und Ein-

sichten teilen und hilfsbereit und herzlich zur Seite stehen, wer immer ebenfalls einsam ist

oder Hilfe braucht. Insha Allah finden wir eine Gemeinschaft.«

ṯawāb

https://doi.org/10.14361/9783839450451-018 - am 14.02.2026, 06:43:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


304 Moscheeleben in Deutschland

gespendet habt. ›Wenn der Mensch stirbt, hören seine Taten auf, außer dreierlei:

einem dauerhaften Almosen, einem nützlichemWissen und einem rechtschaffe-

nen Kind, das für ihn Bittgebete spricht.‹ (Muslim, Tirmidhi)«171

In dieser Gruppe wird bei jedem Treffen eine Seite aus dem Koran rezitiert, an-

schließend in deutscher Übersetzung vorgetragen sowie schließlich anhand un-

terschiedlicher deutsch- und arabischsprachiger tafsīr-Bücher die jeweilige Bedeu-

tung herausgearbeitet. Im wöchentlichen Rhythmus werden Hadithe, schöne Got-

tesnamen, Propheten und/oder die Frauen des Propheten Muḥammad vorgestellt.

Reihum halten die Teilnehmerinnen Referate zu unterschiedlichen Themen. Die

Anwesenden werden befähigt, mit den Methoden der Koranwissenschaften und

Hadithwissenschaften umzugehen.172 In der Gruppe selbst ist Wissen nicht nur als

soziale Praxis zu fassen, z.B. in Form von Bücherlesen, Vorträge halten oder Fragen

stellen. Vielmehr wird Wissen selbst als eigenständiger Wert wahrgenommen und

innerhalb der Gruppe vermittelt. Wissen ist nicht als reine Wissensakkumulati-

on gedacht, sondern funktionell mit dem Aspekt des gottesdienstlichen Handelns

zusammengeführt:

»Der zweite Bereich, an dem wir arbeiten sollten, worüber du dir wirklich Gedan-

kenmachen solltest, ist Wissen. Und wie kann ich dieses Jahr meinWissen erwei-

tern. […] Und ich meine nicht damit, werde ein Alim, ein Gelehrter und bekomme

einen Abschluss in Sharia. Also ich spreche zu euch, nicht jeder wird ein Mufti,

aber wir sollten gebildete Muslime sein. Es muss ein Minimum an Wissen im Islam

da sein.«173

Für die stetige Weiterbildung gibt es Hilfestellung. Während in anderen Formaten

wie Predigten abstrakt aufWissenserwerb in Form von »Lest Bücher!« (türk. »Kitap

okuyun!«) hingewiesen wird, wird innerhalb dieser Gruppe pädagogische Hilfestel-

lung angeboten:

»Mein Ratschlag an euch ist, dass ihr bis zum Ende des Jahres, einige Dinge ge-

schafft habt, neu zu lernen: Die Sirah des Propheten einmal durch gehen, also ein

Buch von einer Quelle aufmerksam lesen und studieren. Und jedes Jahr nimmt

man sich eine neue Quelle, also ein anderes Buch, um dies auch zu studieren, ein

ganzes Jahr lang. Und das macht man dann jedes Jahr. Es ist egal mit welchem ihr

171 Chat-Nachricht 01.08.2017.

172 Dies beobachtet Schrode auch in Online-Foren: »Für die Diskussionskultur im Internet ist

schon früher festgestellt worden, dass sich »Laien […] Methodik und Argumentationsweisen

des Fiqh an[eignen], deren Beherrschung einst religiösen Gelehrten vorbehalten war, und

betreiben eine lebhafte Fatwakritik«. (Schrode 2010: 336).

173 Aus dem Handout zum Referat von Stephanie Maryam am 01.01.2017 [Hervorhebung im Ori-

ginal].

https://doi.org/10.14361/9783839450451-018 - am 14.02.2026, 06:43:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen 305

anfangt, einfach alle studieren, aber eins nach dem anderen, nicht auf einmal. […]

In der gleichen Zeit müssen wir wesentliche Fortschritte im Quran machen.«174

Wissenserwerb wird als grundlegend für Reflexion betrachtet: »Das ist ein Teil un-

serer Bildung. Es wird uns eine Art Perspektive und Anschauung geben, und eine

Möglichkeit zu reflektieren und bringt zum Nachdenken.«175 Erst durch genügend

Wissen kann überhaupt die Möglichkeit bestehen, bestimmte Themen anzuspre-

chen und zu besprechen, denn: »Zuerst müssen wir selber genugWissen haben.«176

Auch Akteur*innen aus anderen Gruppen und in anderen Moscheen kritisie-

ren, dass Muslim*innen ganz allgemein nicht lesen, sich nicht selbst bilden, nur

Wissen aus Hörensagen haben.177 Ehrenamtlich Engagierte, die auf einem Mo-

scheefest den Bücherstand betreiben, beschwerten sich, dass Moscheefeste ledig-

lich Essens-Feste seien und niemand zu den Büchern käme, weil: »Unsere Leute

lesen ja nicht.«178 Tatsächlich frequentierten eher wenige Besucher*innen den Bü-

cherstand, der voller deutschsprachiger, pädagogischer Kinderliteratur zum Islam

war. Im Jahr drauf gab es auf dem Moscheefest gar keinen Bücherstand. Wieder

kritisierten Verfechter*innen einer wissensbasierten Religiosität, dass »ihre« Mo-

schee kaum einen kulturellen Beitrag auf den Moscheefesten anbieten würde wie

z.B. Kalligraphie-Angebote, musikalische Darbietungen oder Bücherverkauf wie

auf einem zeitlich parallel ausgerichteten deutsch-türkischen Kulturfest.

Der Vorwurf, dass Muslim*innen unwissend seien und in diesem Zustand auch

bleiben wollten, ist ein gängiger Vorwurf, der in allen Moscheen auftaucht. Einige

Akteur*innen erklärenmithilfe eines Ausspruches von ʿAlī b. Abī Ṭālib, dem Cousin

und Schwiegersohn des Propheten, dass die Menschen »der Feind dessen [seien],

was sie nicht kennen«.179 Auch Mahmut versucht seine ungebildete Gemeinde zu

entschuldigen: »Es ist normal, dass man Gewohnheiten nicht mit einem Mal auf-

hören kann. Er/Sie hat das so in seinem/ihren Dorf gelernt.«180 Weitere zwei Jahre

später ist er nicht mehr so tolerant und wirft seiner Gemeinde Ignoranz vor:

174 Aus dem Handout zum Referat von Stephanie Maryam am 01.01.2017.

175 Aus dem Handout zum Referat von Stephanie Maryam am 01.01.2017.

176 Chat-Nachricht 03.01.2016 im Chat-Thread »Über ein islamisches Thema diskutieren«, Saida.

177 Feldnotizen, unterschiedliche Gelegenheiten, 2014, Nicht-Expert*innen in Altstadt-

Moschee. Gespräch, Esra, Islamwissenschaftlerin ohne Funktion in Moscheen, 28.01.2014,

privat.

178 Feldnotiz, Stadtteilfest, 13.06.2015, Altstadt-Moschee, Ehrenamtliche am Bücherstand.

179 Feldnotiz, Sondierungstreffen für den Aufbau eines lokalen »islamischen Bildungswerks«,

31.03.2014, Stadtteiltreff. Gespräch, Esra, Islamwissenschaftlerin ohne Funktion in Mosche-

en, 28.01.2014.

180 Feldnotiz, Moscheebesuch, Gespräch mit Mahmut, 03.06.2013, Yunus Emre-Moschee: »Yani

tabii alışkanlıkları birden atamazsın. Köyünde öyle görmüş.«

https://doi.org/10.14361/9783839450451-018 - am 14.02.2026, 06:43:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


306 Moscheeleben in Deutschland

»Umsonst habe ich mir jahrelang den Mund fusselig geredet. […] Wenn wir einen

Nutzen gebracht haben, dann vielleicht nur den Jugendlichen. […] AberWissen ist

nur dann gut, wennman es erhalten will.Wennman nicht hört, ist es umsonst.«181

Was Unwissen für weitreichende Probleme mit sich bringe, darauf macht die be-

kannte türkische Aktivistin Emine Şenlikoğlu aufmerksam, deren Vortrag in der

Yunus-Emre-Moschee von Zuhörerinnen aus allen türkischsprachigenMoscheege-

meinden besucht wurde: Sie problematisiert dieses Nicht-Wissen-Wollen in Hin-

blick darauf, dass ungebildete Menschen anfällig für das »Verwirren des Verstan-

des« (türk. »kafa karıştırma«/»zihin bulandırma«)182 seien, womit man schnell zum

Spielball fremder Mächte werde.183 Weil die Menschen »Religion als Nebensache«

werteten und sich nicht bildeten, könnten »Feinde des Islams« ihre lang geheg-

ten verruchten Pläne verwirklichen.184 Şenlikoğlu führt unter all den Akteur*innen

in Moscheen das Narrativ Feinde des Islams am drastischsten aus, indem sie reich-

haltig aus der türkischen Geschichtsschreibung und westlichen kolonialen Diskur-

sen schöpft. Auch bei anderen religiösen Akteur*innen fällt mitunter eine klare

Freund-Feind-Sicht auf.185 Religiöses Wissen bekommt dadurch eine Funktion als

Bollwerk gegen Islamfeindlichkeit, als Schutz vor Fallstricken der internationalen

Politik186 und als Quelle einer stolzen islamischen Identität187.

181 Interview, Mahmut, 15.07.2015, Yunus-Emre-Moschee: »Boşa konuştum ben burda yıllardır.

[…] Faydamız dokunduysa gençlere belki dokunmuştur. […] Ama bilgi alınmak istenirse iyi

olur, duyulmadığı zaman boşadır.«

182 Koranische Grundlage der Wendung »Verstand verwirren« ist 3/7: »Er ist es, der die Schrift

auf dich herabgesandt hat. Darin gibt es (eindeutig) bestimmte Verse (w. Zeichen) – sie sind

die Urschrift – und andere, mehrdeutige. Diejenigen nun, die in ihrem Herzen (vom rechten

Weg) abschweifen, folgen dem, was darin mehrdeutig ist,wobei sie darauf aus sind, (die Leute)

unsicher zu machen und es (nach ihrer Weise) zu deuten. Aber niemand weiß es (wirklich) zu

deuten außer Gott. Und diejenigen, die ein gründliches Wissen haben, sagen: ›Wir glauben

daran. Alles (was inder Schrift steht) stammt vonunseremHerrn (und istwahreOffenbarung,

ob wir es deuten können oder nicht).‹ Aber nur diejenigen, die Verstand haben, lassen sich

mahnen.« [Hervorhebung AAA].

183 Feldnotiz, Vortrag von Emine Şenlikoğlu, 07.03.2014, Yunus-Emre-Moschee.

184 Feldnotiz, Vortrag von Emine Şenlikoğlu, 07.03.2014, Yunus-Emre-Moschee. Şenlikoğlu führt

die Geschichte eines mittlerweile zum Islam konvertierten österreichischen ehemaligen

Pfarrers aus, der ihr im persönlichen Gespräch vor 20 Jahren von den verruchten Plänen zur

Zerstörung des Islams durch liberale und reformerische Umtriebe, aber auch durch den Ein-

gang falscher Inhalte wie dem Alter der Prophetenfrau ʿĀʾiša, erzählt habe. Dieser ehema-

lige Pfarrer habe diese Pläne schon von seinem Großvater und dieser von seinem Großvater

erfahren.

185 Feldnotiz, islamisches Neujahr/Hicri Yılbaşı, 04.11.2013, Altstadt-Moschee. Interview, Mah-

mut, 25.02.2014, Yunus-Emre-Moschee.

186 Vgl. zu Verschwörungsnarrativen im Nahen Osten Fathi 2010.

187 Da das Thema der islamischen Identität quasi allgegenwärtig erforscht wird, wird hier nicht

länger darauf eingegangen. Siehe Spielhaus 2011, Bendixsen 2013, Beilschmidt 2015.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-018 - am 14.02.2026, 06:43:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen 307

Sei es für die Entwicklung einer dezidiert islamischen Identität, sei es für die

Persönlichkeitsentfaltung an sich, Wissen und Reflexion führten zu einer bewuss-

ten religiösen Praxis, die als erstrebenswert dargestellt wird: »Bete zwei rakʿa ṣalāt

richtig, anstatt es fünfmal am Tag wie Gymnastikübungen herunterzuleiern.«188

Das heißt nicht, dass auf das fünfmalige Tageszeiten-Gebet verzichtet werden soll,

vielmehr wird darauf aufmerksam gemacht, dass der religiöse Lohn des Gebets

nicht durch die formale Abhaltung des Gebets allein gesichert sei. Der kognitiv-

literalen Bedeutung von Ritualen wird mehr Wert zugeschrieben als ihrer formal

richtigen Ausführung. In Bezug auf private und/oder öffentliche Wahrnehmung

der ṣalāt in Iran beschreibt Haeri ähnliche Vorstellungen der sensiblen Verrich-

tung der ṣalāt:

»The implication is that if people prayed for themselves then prayer would not

bemerely amatter of doing ›dolla raast‹ (mindless bending and standing up) a

reference to the bodily positions one assumes in the course of the salat. Dolla raast

is the expression used to refer to the very opposite of mindful, sincere salat.«189

Plädoyers für eine bewusste religiöse Praxis durch das Verstehen der religiösen

Texte finden sich auch in Beilschmidts Studie: »Mustafa kontrastiert diese Be-

wusstmachung basierend auf religiösem Wissen mit einem unbewussten Prak-

tizieren, das sich auf Vorgaben aus zweiter Hand stützt.«190 Mustafas Betonung

von Verstehen des Korans geht die Hinterfragung der inkorporierten Glaubens-

praxis und insbesondere der Aussagen von religiösen Autoritäten voraus.191 Da der

Bezugspunkt allerdings weiterhin die Gebotslehre und die Schriftgelehrigkeit des

Islams darstellt, analysiert Beilschmidt diese Haltung dezidiert als »Subjektivie-

rung des religiösen Wissens«192 und trennt dies von der Individualisierungthese,

die davon ausgeht, dass bei zunehmender persönlicher Auseinandersetzung mit

religiösen Quellen und Autoritäten eine Selbstermächtigung im Umgang mit reli-

giösen Texten und Autorität einhergeht.193 Die durch Verstehen erst ermöglichte

bewusste religiöse Praxis binden die befragten religiösen Akteur*innen in Beil-

schmidts Feldforschung genauso wie die meisten befragten Akteur*innen hier an

188 Feldnotiz,Moscheebesuch, GesprächmitMahmut, 03.06.2013, Yunus Emre-Moschee: »Adam

gibi iki rekat namaz kıl, spor hareketi gibi beş vakit namaz kılacağına.«

189 Haeri 2013: 19.

190 Beilschmidt 2015: 163.

191 Vgl. Beilschmidt 2015: 160-171.

192 Beilschmidt 2015: 162.

193 Vgl. Beilschmidt 2015: 162-164; 202-206. Auch Schiffauer hatte 2004 bewusste Religiosität

als IndividualisierungundAusdruck liberalen Islams verstanden (vgl. Schiffauer2004b: 357-

360).

–

https://doi.org/10.14361/9783839450451-018 - am 14.02.2026, 06:43:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


308 Moscheeleben in Deutschland

»die islamische Theologie« und erklären dies »nicht erst aus der Anpassung an die

›modernen‹, individualisierten Verhältnisse im Westen«.194

Als zusammengehörige Aspekte eines wahren Glaubens, das erst durch be-

wusste Religiosität ermöglicht werde, um ein selbstbestimmtes religiöses Subjekt

zu werden, wird also eine reflektierend-verstehende Haltung gegen Nachahmung

und (Koran-)Wissen gegenMemorieren konzeptualisiert. Erst mit einer bewussten

Religiosität könne Religion anwendungsorientiert Sinn entfalten und die religiöse

Praxis ehrlich erleben lassen.DasWissen um konkrete Bestimmungen,Gebote und

Erklärungen stehen als überprüfbares, erwerbbares und nachvollziehbares Fakten-

wissen an erster Stelle zu einer tieferen Einsicht im Glauben195, was an die korani-

sche Vorstellung, dass Glaube und Wissen sich gegenseitig bedingen, angebunden

werden kann:

»The virtues of knowledge are repeatedly emphasized in the founding texts,

where knowledge is understood to be in a causal relationship with faith (iman):

Faith emerges and can grow through knowledge. This is why classical scholarship

has turned ʿilm into a central Islamic ›metaphor‹.«196

Diese Auffassung einer bewussten Religiosität kann somit nicht nur als Form der

Rationalität in den Blick genommen werden, denn: »[…] ʿilm is related to a more

spiritual approach of the transmission of Islamic contents. Here, the goal is es-

pecially the cultivation of certain emotional inner dispositions, which are the very

basis on which faith is to be constructed and fortified.«197 Schließlich gründet sich

die Vorstellung, religiöse Handlungen bewusst zu vollziehen, auf den in der is-

lamischen Gelehrtentradition schon früh entwickelten Begriff von iḫlāṣ als eine

von ›Herzen kommenden inneren Handlung‹ (türk. kalbi amel). Es ist einer got-

tesdienstlichen Handlung inhärent, dass der Mensch seine Handlungen nur auf

das Wohlgefallen Gottes hin ausrichtet und dies bewusst derart tut. Alle anderen

Abwägungen wie das Nachahmen von Handlungen, Ritualismus, Tradition oder

gesellschaftskonformes Verhalten stören dieses allein auf Gottes Wohlgefallen und

Gehorsam zu Gott begründete Tun.

Hier gehen Vorstellungen von vernunftgeleitetem Handeln und innerer Über-

zeugung eine Symbiose ein, um Religiosität bewusst zu leben. Bewusste Religio-

sität avanciert somit zum höchsten Grad von Religiosität. Diese Konzepte richten

sich – wie in Kapitel 1 ausgeführt – in der Konsequenz gegen das unhinterfragte

Folgen von religiösen Autoritäten und Lehren (taqlīd) der religiösen Traditionen,

194 Vgl. Beilschmidt 2015: 171. Leider geht Beilschmidt in der Folge nicht konkret auf die Be-

zugspunkte der »islamischen Theologie« ein, die von den befragten Akteur*innen ins Feld

geführt werden. Ganz ähnlich auch: Schrode 2010: 337.

195 Vgl. Amir-Moazami/Jouili 2006: 621.

196 Amir-Moazami/Jouili 2006: 621.

197 Amir-Moazami/Jouili 2006: 621.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-018 - am 14.02.2026, 06:43:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen 309

aber auch gegen zeitgenössische Formen der Bindung an religiösen Autoritäten,

die als »Imam-Hörigkeit« (türk. »imambağımlılığı«) abgewertet werden sowie gegen

als volkstümlich degradierten bestimmten islamischen Traditionen, die als Nach-

ahmung der elterlich vermittelten Islamvorstellungen delegitimiert werden. Ins-

besondere steht das ungenügende Koranwissen der Muslim*innen im Visier die-

ser Akteursgruppen. Das Bild des aus eigenem Antrieb entscheidungs- und hand-

lungsfähigen Menschen avanciert so zum islamisch gewollten Menschenbild, das

in den religiösen Quellen angelegt sei, was durch das richtige Verstehen der reli-

giösen Quellen aufgedeckt werden kann, ja muss. Einige Akteur*innen verwenden

den koranischen Begriff fiṭra, die sie als anthropologische Prämisse des Strebens

nachWissen undVernunft allerMenschen verstehen.198 Dieser Zirkel von Vernunft,

Wissen und Bewusstsein bedeutet nicht nur einen wahren islamischen Glauben zu

haben und ein islamisch begründetes, ethisch gutes Leben zu führen, sondern geht

darüber hinaus und betrifft insbesondere den gesellschaftlichen Stand des Indivi-

duums: Das Engagement der lokalen Akteur*innen gegen Armut, für Waisenkin-

der, für gute Tierhaltung und/oder für den reflektierten Umgang mit Ressourcen

wieWasser zeugen davon,199 dass mit der Entwicklung eines reflexions- und hand-

lungsfähigen muslimischen Subjekts der bzw. die Muslim*in Verantwortung für

die gesamte muslimische Gemeinschaft und zugleich für die Gestaltung der ge-

samten Gesellschaft übernimmt. Damit geht auch ein Wandel im Verständnis von

qadar einher: Die schon seit der frühesten Zeit in der islamischen Tradition im-

mer wieder aufkommenden qadar-Diskussionen werden somit in ein Menschen-

bild eingebettet, das Aktivismus betont und Schicksalsergebenheit ablehnt.200 Das

Individuum kann und soll durch die islamische Begründung Handlungen aktivie-

ren, die die Vorstellung von Ohnmacht und Gottes Wille in Verantwortungsüber-

nahme und Aktivismus transformiert. Die Kritik an den herrschenden Lehrmei-

nungen betrifft somit die Methodik der Lehrmeinungen, den positiv konnotierten

Konservatismus und die Konsequenzen, die sich aus den Glaubenssätzen für das

Individuum heute ziehen lassen und betreffen das Menschenbild: Ist der Mensch

selbstverantwortlich für alle seine Taten oder ist die Verantwortungmit Verweis auf

Gott als Allmächtiger abzugeben? Wie berührt die Frage nach der Allmacht Gottes

und des hegemonialen qadar-Verständnisses die subjektive Handlungsmacht des

Einzelnen? Inwiefern ist also auch bei gesellschaftlichen Ereignissen sowie auch

Naturereignissen (insb. Katastrophen) das Handeln der Mensch ausschlaggebend

– gerade auch in Hinblick auf Ursachenforschung und Konfliktbewältigung? Die

198 Siehe Abschnitt IV, Kap. 1 für fiṭra als Begriff für die Begründung von natürlichen geschlechts-

spezifischen Handlungen, was ich als gegenderte fiṭra bezeichnet habe.

199 Siehe für Feldbeispiele Abschnitt I, Kap. 2.

200 Feldnotiz, Vortrag von Emine Şenlikoğlu, 07.03.2014, Yunus-Emre-Moschee. Feldnotiz, taf-

sīr/tefsir-sohbet, 26.09.2014, Yunus-Emre-Moschee.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-018 - am 14.02.2026, 06:43:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


310 Moscheeleben in Deutschland

Subjektivierung des Einzelnen zu selbstverantwortlichen, wissenden und bewuss-

ten Gläubigen beruht auf einer Transformation von Gottes Geboten in Verantwor-

tung für das eigene Leben und eröffnet Perspektiven für die Gestaltung des So-

zialen: Statt Nachahmung Reflexion, statt formale Gläubigkeit Vernunft, statt Tra-

dition Wissen, statt Ergebenheit in das Schicksal Verantwortung. Was innerhalb

von islamisch-bewussten Kreisen als Umgestaltung der Gesellschaft und eben auch

einer politischen Idee des Islams zur Förderung und Wahrung eines islamischen

Lebensmodells konzeptualisiert worden ist, kann daher auch ohne die politische

Idee des Islams dazu beitragen, dass sich der gläubige Mensch als handlungsfähig

erlebt. Dies wird besonders in einer säkularen bzw. christlichen Umgebung not-

wendig, in der die Akteur*innen erleben, dass jegliches Handeln eines Muslims

oder einer Muslimin mit der religiösen Zugehörigkeit verbunden wird. Daher geht

es darum, dass jeder bzw. jede Muslim*in die Pflicht hat, mit dem eigenen Han-

deln der muslimischen Gemeinschaft nicht zu schaden und ein positives Vorbild

für Muslim*innen und Nicht-Muslim*innen gleichermaßen zu sein.

Die hohe Stellung, die Wissen und Reflexion vs. Nachahmung im lokalen Feld

besitzt, reflektiert insgesamt den neuzeitlichen islamischen Diskurs, in dem Wis-

sen und Reflexion in Formen islamischer Authentizität eingefasst werden. Die Ak-

teur*innen bemühen sich somit um Herstellung von Kohärenz, um ihren Konzep-

ten islamische Legitimität zu verleihen und verstehen diese teilweise explizit nicht

als Adaptionen von modernen westlichen Denktraditionen.201 Wie Beilschmidt

kritisiert auch Schrode zuvor, dass diese hohe Stellung von Wissen als »spezifi-

sche Anschlussstrategien an ›den Westen‹« gedeutet wird:

»So erscheint die hohe Bewertung von Wissen und Hinterfragen im aktuellen Is-

lamauf struktureller Ebene als anschlussfähig an die geteiltenWerte in einerWis-

sensgesellschaft; im Kontext des islamischen Diskurses ist damit allerdings in der

Regel die Suche nachWissen innerhalb der islamischenDiskurstradition undüber

den Islam gemeint.«202

Anders als Schrode sehe ich »die Suche nach Wissen innerhalb der islamischen

Diskurstradition« nicht als Absage gegenüber den »Werten […] einer Wissensge-

sellschaft«. Tatsächlich ist weder von »Anschlussfähigkeit« noch vom »islamischen

Diskurs« als von zwei unterschiedlichen und voneinander abgrenzbaren Blöcken

zu reden. Vielmehr handelt es sich um zwei Seiten einer Medaille: der islamische

Diskurs spiegelt sich in der Moderne und wird somit geteilt: Dass die Akteur*in-

nen Wissen so hoch bewerten, kann sowohl als Effekt des islamischen Diskurses

201 Feldnotiz, Vorbereitungen zum Weltfrauentag, interkulturelle Frauengemeinschaft, 02-

2016, Altstadt-Moschee.

202 Schrode 2010: 336.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-018 - am 14.02.2026, 06:43:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen 311

als auch der Wissensgesellschaft eingeschätzt werden, an deren Bildung die Ak-

teur*innen mit ihren jeweiligen Kapitalen wiederum wirken. Dies ist noch viel

stärker in Bezug auf die Vorstellung von Vernunft zu beobachten, wie weiter unten

ausgeführt werden soll. Denn wie oben analysiert, geht es beim Wissenserwerb

nicht um die Summierung von Wissen oder um die ›Islamisierung‹ von Wissen

allein, vielmehr geht es um die Befähigung des/der Einzelnen, in seiner/ihrer so-

zialen Gemeinschaft ein selbstbestimmtes Leben führen zu können.

Wissen als Begriff ist im Moscheekontext vielschichtig. Von seinem oben ana-

lysierten Verständnis unterscheidet sich eins, das dann auch direkt das Konzept

von bewusster Religiosität betrifft. Als Beispiel möchte ich meine Beobachtungen

in einem türkischsprachigen Glaubenskurs in der Altstadt-Moschee anführen:

Melek, auswärtige Referentin des IGMG-Verbandes, führte in der ersten Stunde

eines Glaubenskurses aus, dass Wissen zu erlernen, ein Teil des Glaubens sei.203

Die Runde der Anwesenden sei eine »Wissens-Versammlung« (türk. »ilim mecli-

si«), die wie der »Eintritt ins Paradies« sei (türk. »cennet bahçesine girmek gibi«). Um

zu betonen, welchen Stellenwert Wissenserwerb im Islam habe, stellte sie ihn in

die Reihe derjenigen Handlungen, die den Status des »Märtyrers« (türk. »şehit-

lik«) nach sich ziehen können.204 In ihrem Unterricht fasste sie den Begriff Wis-

sen (türk. ilim) als eine ArtWeltgeheimnis auf: »DasWissen der ganzenWelt ist in

den vier Büchern erhalten. Innerhalb dieser vier Bücher ist das ganze Wissen im

Koran enthalten. Innerhalb des Korans ist das ganzeWissen in der ersten Sure des

Korans enthalten [al-Fātiḥa]. Innerhalb der Sure al-Fātiḥa ist das ganzeWissen im

allerersten Vers der al-Fātiḥa enthalten. Und innerhalb des ersten Verses ist es

im ersten Buchstaben erhalten.«205 Die Referentin führte extensiv eine Buchsta-

203 Feldnotiz, Herbst/Winter-Glaubenskurs, 21.10.2016, Altstadt-Moschee. Melek führte diese

hadithbasierte Aussage nicht weiter aus, siehe auch Hadith Abū Dāwūd 24 (ʿilm), 1. Einige

der Aussagen Meleks erkannte ich als Hadithe, die Melek nicht als solche zu erkennen gab.

204 Feldnotiz, Herbst/Winter-Glaubenskurs, 21.10.2016, Altstadt-Moschee, Melek: »Jemand, der

die Absicht hat, Wissen zu erlernen, erreicht die Stufe des für den Glauben gefallenen Mär-

tyrers, wenn er/sie während des Lernens stirbt.« (»İlim öğrenmeye niyetli birisi ilim öğrenme

sırasında ölürse şehit mertebesine erer.«).

205 Feldnotiz, Herbst/Winter-Glaubenskurs, 21.10.2016, Altstadt-Moschee, Melek: »Dünyanın

bütün ilmi dört kitaptadır. Bunların içinde Kur’an’dadır, Kur’an’ın içinde Kur’an’ın birinci su-

resindedir. Bütün ilim Fatiha suresinin Fatiha’nın birinci ayetindedir. Ve birinci ayetin birinci

harfindedir.« Mit »vier Bücher« sind die nach koranischem Verständnis offenbarten Bücher

Thora, Zabūr, Evangelien undder Koran gemeint. Die von der Referentin vorgetrageneAussa-

ge ist eine Abwandlung eines Ausspruches von Muḥammad, in dem jedoch nicht vonWissen

die Rede ist, sondern von göttlichen Geheimnissen/Mysterien. Vgl. Chebel 2001: 19. Es sind ei-

nige abgewandelte Varianten dieses Ausspruches im Umlauf, die sowohl in der sunnitischen

als auch in der alevitischenOrdensreligiosität bekannt sind, insbesondere imQādirīya-Orden

werden die Lehren von den Geheimnissen/Mysterien (türk. sır, pl. sırlar; arab. sirr, pl. asrār)

tradiert.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-018 - am 14.02.2026, 06:43:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


312 Moscheeleben in Deutschland

benmystik aus, die sie ebenfalls unter dem Begriff Wissen (türk. ilim) einfasste:

Sie hielt während der Sitzung ein Buch auf ihrem Schoß und berief sich auf einen

nicht näher bekannt gemachten »Meister« (türk. »üstad«). Im anschließenden Ge-

spräch zeigte sie mir das Buch, das ein Band aus dem tafsīr-Werk von İsmail Hakkı

Bursevi war.206 Melek vermittelte ihrer Zuhörerschaft, dass die Schreibweise der

Basmala göttlicheWahrheiten beinhalte: Beispielsweise stehe alif, der erste Buch-

stabe des arabischenAlphabets, immer unverbunden,weil dieser erste Buchstabe

auch die Einzigartigkeit Gottes repräsentiere. Daher sei der erste Buchstabe in Al-

lah auch ein alif. Der erste Buchstabe der Basmala, also B, gleichzeitig der zweite

Buchstabe des arabischen Alphabets, repräsentiere denMenschen, der sich näm-

lich genau wie der Buchstabe B sich binde und damit eine Bindung mit den vor

ihm stehenden und nach ihm kommenden Zeichen eingehe.207

Wissen stellt in diesem Kontext keine Größe dar, die mit Vernunft, Fakten und Be-

legen zusammenhängt, also einem Verständnis von exakter Wahrheit entspricht.

VielmehrmussWissen am ehesten als etwas analysiert werden,mit demGott nach-

gespürt werden kann. Dabei rekurriert sie auf Sufi-Lehren, in denen die Erkennt-

nis der Wahrheit (ḥaqīqa, türk. hakikat) die höchste bzw. die dritthöchste Stufe der

vier-Pfade-Lehre darstellt. Als eine Ahnung der Erkenntnis von Gott kommt der

Wissensbegriff hier dem Begriff der maʿrifa nahe.208 Meleks Ausführungen hören

sich zunächst dezidiert mystisch an. Diese Form der Interpretation kam weder in

den systematischen noch in den unsystematischen Wissensformaten in den Mo-

scheen vor. Derweil stellt sie keine abwegige Exegese dar. Insbesondere in den In-

terpretationen der Basmala ist eine Anthropologie des Islams wiederzufinden, die

sich dezidiert aus der Schweibweise der Basmala speist, so wie sieMelek ausgeführt

hat.209

Auch in diesem Kurs machten sich die Akteur*innen für eine bewusste Reli-

giosität stark. Dies wurde mit der Wendung »etw. ernsthaft machen, jdm./etw.

gerecht werden« (türk. »hakkını vermek lazım«)210 ausgedrückt: »Basmala sollte be-

wusst ausgesprochen werden, mit der richtigen Betonung jedes einzelnen Buch-

206 Auch: Ismāʿīl Ḥaqqī Burūsawī, 1652-1725, gest. in Bursa/heutigeWesttürkei. İsmail Hakkı gilt

als ein populärer sunnitischer Gelehrter, dessenKoranexegesen als sufistisch bezeichnetwer-

den. Vgl. Klausing 2014: 46-47.

207 Es sei bemerkt, dass weder die grammatikalische Semantik der Präposition bi in der Basma-

la noch der Artikel al in Allah thematisiert wurden. Feldnotiz, Herbst/Winter-Glaubenskurs,

21.10.2016, Altstadt-Moschee.

208 Vgl. zu den Wissensbegriffen Abschnitt I, Kap. 1.

209 Vgl. Işık 1995: 253 (DİA).

210 In der gesprochenen Sprache meint diese Wendung: »etw. ernsthaft machen« oder »etw.

ernst meinen«. Im Englischen kann dies mit »(to) make the best of«, »(to) do justice to« oder

»(to) do like you mean it« wiedergegeben werden.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-018 - am 14.02.2026, 06:43:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen 313

stabens.«211 Der Verrichtung der rituellen Reinheit (türk. »abdestin hakkını vermek«)

oder der Verrichtung des Ritualgebets (türk. »namazın hakkını vermek«) gerecht zu

werden, stehen nicht im selben semantischen Gefüge wie die Ausführungen an-

derer Akteur*innen, die ebenfalls vom bewussten Verrichten religiöser Taten spre-

chen. Während die letzteren das kognitive Verstehen als Voraussetzung für z.B.

ehrliches Beten betrachten, versteht Melek unter bewusster Religiosität die völlige

Hingabe für die eine religiöse Handlung: »Mit Verzückung sich unmittelbar Gott

hingeben, nichts anderes denken.«212 Sehr viel Wert legten die Teilnehmenden im

anschließenden Korankurs auf die richtige Aussprache der Laute der Buchstaben,

auf Längen und Betonung.213 Den Anwesenden war die richtige Rezitation des Ko-

rans überaus wichtig, um bei entsprechenden Gelegenheiten vortragen zu können,

die Bedeutung der Verse aber nachgelagert. Einige Schülerinnen erzählten, dass

sie beim Ritualgebet darauf achten, jeden einzelnen Laut richtig auszusprechen

und dass dies zu einem »intimen Beten« (türk. »namazımı daha samimi kılıyorum«)

führen würde.214

In dieser Haltung erscheinen Wissen und bewusste Religiosität nicht im Ge-

samtpaket Wissen-Vernunft-Reflexion-Verstehen-bewusste Religiosität. Stattdes-

sen verweisen Wissen und Bewusstsein auf die Aspekte Spiritualität und Erkennt-

nis durch Hingabe. Der häufige Gebrauch und die Betonung dieser Wendung in

diesem Kurs führten dazu, dass mir diese Formulierung bei der Analyse von Ge-

sprächen und Predigten früherer Moscheeteilnahmen aufgefallen ist. »Jdm./etw.

gerecht werden« (»Hakkını vermek lazım«) erscheint insgesamt als eine bewusste

Hingabe an Gottes Willen, die jeden Augenblick körperlich und ergo seelisch ge-

spürt werden soll. Die von einemVertreter der vernunftbasierten Religion stark ge-

machte bewusste Verrichtung des Gebets durch das Verstehen der gebetsrelevanten

Verse und Sprüche (»Bete zwei rakʿa ṣalāt richtig, anstatt fünfmal am Tag es wie

Gymnastikübungen herunterzuleiern.«215) nimmt diese spirituelle Hingabe eben-

falls auf: die hingebungsvolle Verrichtung des Gebets geht einhermit der körperlich

211 Feldnotiz, Herbst/Winter-Glaubenskurs, 21.10.2016, Altstadt-Moschee, Melek: »Besmelenin

[…] her harfini vurgulayarak okumak lazım.«

212 Feldnotiz, Herbst/Winter-Glaubenskurs, 21.10.2016, Altstadt-Moschee, Melek: »Huşu içinde

kendini doğru Allaha vererek, başka bir şeyler düşünmeyerek.«

213 Feldnotiz, Frauen-Korankurs, 21.10.2016, Altstadt-Moschee. Auf Nachfrage meinerseits führ-

te die Lehrerin Merve aus, dass sie nach den Rezitationsregeln des ʿĀṣim (türk. Asım kıraati)

lehrt. Diese Lesart geht zurück auf Abū Bakr ʿĀṣim b. Bahdala Abī n-Naǧǧūd al-Asadī (gest.

745 n. Chr.) und ist die fünfte der als kanonisch geltenden sieben korrekten Lesarten des Ko-

rans (qirāʾāt, türk. yedi kıraat). Vgl. Neuwirth 2013b. (EI3).

214 Feldnotiz, Frauen-Korankurs, 21.10.2016, Altstadt-Moschee. Siehe auch Abschnitt IV, Kap. 3

zum Koranverständnis und religiöser Praxis dieser Akteur*innengruppe sowie Abschnitt IV,

Kap. 4.

215 Feldnotiz, Moscheebesuch, Gespräch mit Mahmut, 03.06.2013, Yunus Emre-Moschee:

»Adam gibi iki rekat namaz kıl, spor hareketi gibi beş vakit namaz kılacağına.«

https://doi.org/10.14361/9783839450451-018 - am 14.02.2026, 06:43:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


314 Moscheeleben in Deutschland

bewusst wahrgenommenen Handlung, die hier allerdings flankiert wird durch das

kognitive Verstehen der ausgesprochenen arabischen Sprüche. Damit werden die

Kriterien Wissen und Bewusste Religiosität zu den vielgestaltigsten und undeut-

lichsten Begriffen im islamischen Feld überhaupt, da sie sich in ihrer Gestaltung

zum einen wechselseitig bedingen, zum anderen aber auch unterschiedlich betont

werden.

»Unsere Religion ist vernünftig!«216 – Der Islam als Vernunftreligion

Unterschiedliche Gemeindegänger*innen in denMoscheen führten mir gegenüber

immer wieder aus, dass Vernunft (türk. akıl) im Islam eine hohe Stellung besitze

und »der Islam eine Vernunftreligion sei« (türk. »İslam akıl dini«).217 Auf Nachfra-

ge, was denn darunter zu verstehen sei, wurden zwar zwei unterschiedliche Nar-

rationen gepflegt, die aber in Bezug auf Glaube zwei Seiten der gleichen Medaille

darstellen: Teilweise spiegeln sie klassische islamisch-sunnitische Erzählungen zur

menschlichen Vernunft und Erkenntnisfähigkeit wider wie z.B. dass der Mensch

mittels seiner Vernunft in der Schöpfung den Schöpfer erkennen kann. Teilweise

bilden sie die neueren Ideen ab, dass koranische Aussagen durch moderne Na-

turwissenschaften belegt würden. In beiden Fällen wird jeweils Vernunft verwen-

det, um Gotteserkenntnis und koranische Wahrheit zu postulieren. Die innerhalb

der klassischen Erbauungsliteratur verortbaren Erzählungen werden nun flankiert

durch neuere naturwissenschaftliche Erkenntnisse, auf die imKoran schon verwie-

sen werde (z.B. im Bereich Embryologie oder Astronomie)218. Durch das Verstehen

des Korans könnte eben jenes Wissen auch aufgedeckt werden.219 Wer seine Ver-

nunft gebraucht, so der Tenor, könne zwischen »erfundenem Volksglauben/Aber-

glauben« (türk. »batıl inanç«) und dem wahren Islam unterscheiden. Als Gegenzug

zur Erhöhung der Vernunft als Wegweiser für den rechten Glauben, steht die Ab-

wertung der von Generation zu Generation in der Regel mündlich überkommenen

religiösen Vorstellungen. Die unreflektierte Annahme solcher tradierter religiöser

Vorstellungen entspreche nicht den Aufforderungen des Korans, dass der Mensch

seine Vernunft gebrauchen solle. Bei Semra ist Vernunft häufig mit dem Entschei-

den für das Richtige verbunden: Die Aufforderungen im Koran »Denkt ihr nicht

nach […]«, »Seht ihr nicht […]«, »Versteht ihr nicht […]« und »Könnt ihr nicht ver-

216 Feldnotiz, tafsīr/tefsir-sohbet, 26.09.2014, Yunus-Emre-Moschee, Semra.

217 Feldnotiz, Tag der offenen Moschee, 03.10.2012, Yunus-Emre-Moschee. Moscheefeste ver-

schiedener Moscheen 2013 und 2014.

218 Unterschiedliche Akteur*innen haben im Feld diese Themen aufgebracht. Ich analysiere sie

aber nicht weiter.

219 So auf dem Vortrag von Emine Şenlikoğlu, 07.03.2014, Yunus-Emre-Moschee und in diversen

sohbets und Predigten in der Yunus-Emre-Moschee und in der Altstadt-Moschee.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-018 - am 14.02.2026, 06:43:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen 315

stehen […]«220, die auf Logik und Vernunft des einzelnenMenschen abzielen, ist für

sie die direkte Ansprache Gottes an den heutigen Menschen. Dieser soll sich selbst

in den Zustand versetzen, bewusst nachzudenken, bewusst abzuwägen, bewusst

Entscheidungen zu treffen und somit erst zu einem selbstbestimmten religiösen

Subjekt zu werden, wie Gott es in die fiṭra des Menschen eingeschrieben habe. Die-

ses, die Religion essentialisierende Verständnis von fiṭra erst lässt den Impetus der

Vernunft so hervortreten. Da eine emulative Form der Religiosität eine Abwertung

der Religion an sich darstelle, wird der Islam per se als Vernunftreligion konstru-

iert, in der es kein Spannungsverhältnis zwischen Glaube und Vernunft, respektive

Wissenschaft gibt. Diese populäre These entstammt der Tradition des ägyptischen

ExegetenMuḥammad ʿAbduh (1849-1905) Ende des 19. Jahrhunderts.221 Dieser hat-

te den Islam als Vernunftreligion gegen europäische Vorwürfe konzeptualisiert,

indem er den Aspekt der Vernunft aus der islamischen Tradition heraus neu kon-

figuriert hat:

»Die Islamdeutung ʿAbduhs ist – wie das ganze modernistische Denken – in star-

kem Maße von dem Bemühen geprägt, europäische Vorwürfe gegen den Islam

zu entkräften. Er versucht darüber hinaus, aufzeigen [sic!], dass den christlichen

Europäern selbst die Dinge vorzuwerfen seien, mit denen sie den Islam konfron-

tieren. […] Im Übrigen sei das Christentum, und nicht der Islam, eine Religion, die

ganz auf das Jenseits gerichtet sei und das Arbeiten in der Welt ablehne. Es grün-

de sich auf Irrationalität und Wunderglauben, während der Islam eine Religion

sei, die in jeder Hinsicht der Vernunft den Vorrang einräume. Wenn in der isla-

mischen Geschichte Irrationalität und Intoleranz Platz gegriffen hätten, sei dies

allein Folge eines Abweichens vom eigentlichen Kern der Religion. Die europäi-

sche Moderne ist aus ʿAbduhs Sicht eine Revolte gegen die christliche Religion.

Für Muslime dagegen bedeutet die Hinwendung zur Moderne eine Rückkehr zu

den ursprünglichen Prinzipien des Islams […].«222

Diese Abwehrhaltung gegenüber dem europäisch-christlichen Vorwurf von Unver-

nunft des Islams, die Haj als Kennzeichen der kolonialen Moderne ansieht, ist

handlungsleitend für ʿAbduh.223 In den Moscheen tritt diese Abwehrhaltung zum

Teil deutlich als Distinktion zuChrist*innen zutage: Vernunft als islamisches Krite-

riumwirdmit einemMangel an Vernunft imChristentum kontrastiert: »Christ*in-

220 Im Koranwird Vernunft verbal im Sinne von »Vernunft anwenden« und »richtig denken«, oft-

mals im Zusammenhangmit hören, sehen und verstehen, verwendet. Sowerden diejenigen,

die die Vernunft nicht anwenden als blind, taub und stummbezeichnet. Vgl. Demir 2006: 35.

221 ʿAbduh spielt in den Erneuerungsbewegungen im 19. Jahrhundert eine große Rolle, vgl. von

Kügelgen 2007 (EI3), vgl. Berger 2010: 211-212. ʿAbduh ist schon intensiv beforscht worden,

siehe z.B. Haj 2009.

222 Berger 2010: 129-130.

223 Vgl. hierzu Haj 2009: 2-3.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-018 - am 14.02.2026, 06:43:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


316 Moscheeleben in Deutschland

nen haben keinen logischen Glauben. Man fragt sie […] aber sie können die Drei-

einigkeit nicht erklären. […] ob Jesus Gott ist oder nicht. Ihre Religion ist keine

vernünftige Religion, unsere schon.«224 Die Adressat*innen dieser Ansprache sol-

len sich islamisch, also ihre Vernunft gebrauchend verhalten, nicht christlich, was

vernunftlos sei. Dies ist insbesondere deswegen interessant, da die zeitgenössische

Kritik von Nicht-Muslim*innen gegenüber dem Islam die Umkehrung der vormo-

dernen islamischen Apologetik gegenüber anderen Religionen in der Moderne dar-

stellt: Im modernen Diskurs ist religiös in irrational assimiliert worden, während in

der Vormoderne rational orientiertemuslimischeTheologen Christ*innen den Vor-

wurf der blinden Nachahmung an die Religion der Vorväter ohne den Gebrauch der

Vernunft gemacht haben.

Auch Tezcan führt die These von der Vernunftreligion Islam auf die Anfänge des

islamischenModernismus zurück und konkretisiert sie für den türkischen Kontext

im Zusammenhang mit dem Prinzip der Laizität und des Auftrags des Diyanet-

Amtes225:

»Die wissenschaftlich geläuterte Religion führt demnach automatisch dazu, den

wahren Kern des Islam von den ›mißbräuchlichen‹ Zusätzen zu bereinigen. Die

türkische Modernisierung enthielt eigentlich schon von Anbeginn den Impetus

der ›heilsspendenden‹ Wissenschaft.«226

Vernunft avanciert so in der Folge zum Schlüsselelement im Kampf gegen Volks-

glauben der als unwissenschaftlicher,magischer Glaube degradiert wird.Durch die

deutliche Gleichsetzung der Vernunft mit Wissenschaft und Logik offenbart sich

auch ein Verständnis vonWissenschaft als einer per se vernunftgeleiteten Form der

Erkenntnisgewinnung. Daneben kommt der Vernunft als Methode der Erkennt-

nisgewinnung von Gottes Wahrheiten und damit als Fundament einer bewussten

religiösen Praxis eine immense Bedeutung zu:227 Vernunft, so die Kritiker*innen

der Tradition, ist der Gebrauch des Verstandes, der die gottgegebene Kraft, die

den Menschen vor den Tieren auszeichnet, darstellt. Vernünftiges Handeln ist er-

go die Annahme von Gottes Offenbarungen und demzufolge die Entwicklung einer

positiven Haltung zu den koranischen Botschaften.

Im engen Zusammenhang mit Vernunft steht der Glaube (īmān). Glaube, so

die häufig ausgesprochene Auffassung in Moscheen, ist ein Gut, das Gott vergibt,

224 Feldnotiz, tafsīr/tefsir-sohbet, 26.09.2014, Yunus-Emre-Moschee, Semra: »Hristiyanların dini

mantıklı değil, soruyorsun […] anlatamıyorlar teslisi. İsa Allah mı değil mi, açıklayamıyorlar.

Onların dini akıl dini değil, bizimkisi akıl dini.«

225 Vgl. Tezcan 2003: 71-72.

226 Tezcan 2003: 71.

227 Interessanterweise spielt in den Moscheen Vernunft als Kriterium in den uṣūl al-fiqh über-

haupt keine Rolle.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-018 - am 14.02.2026, 06:43:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen 317

kann ergo nicht herbeigezaubert, forciert oder vermehrt werden.Man kann ihn al-

lerdings ›verlieren‹, daher wird Wert darauf gelegt, dass der »Glaube gestärkt wer-

den« (türk. »iman’ı kuvvetlendirmek«) muss. Vernunftschlüsse undWissen bestärken

diesenGlauben und führen letztendlich zurHingabe anGottes Botschaften.228 Die-

ses Verständnis korrespondiert erheblich mit dem Verständnis der Māturīdīya.229

Jouili sieht in diesem Spannungsfeld die Idee am Wirken, »that faith has to be

consciously cultivated by the believer«.230 Das heißt, dass die Grenzen des eigenen

Verstandes durch »the willing and conscious acquisition of pious sentiments and

virtues existing within the Islamic tradition«231 erfahrbar werden und die Weite

der göttlichen Wahrheiten eine stetige Suchbewegung des/der Gläubigen und den

Willen zur Veränderung des Selbst erfordern.

DerWahrheitsanspruch in religiösen Fragen ist somit keine Entscheidungsfra-

ge, die auf das Abwägen und Annehmen durch den eigenen Verstand beruht. Da-

her führt Semra folgerichtig auch aus, dass es in religiösen Angelegenheiten kein

»das denke ich nicht so […]«, oder »das klingt einleuchtend für mich […]« geben

könne.232 Schrode hat dargestellt, dass der eigene Verstand angesichts der gött-

lich entschiedenen Wahrheit als etwas angesehen wird, auf den man sich nicht

verlassen könne.233 Ich denke, dass die Problematik hier darüber hinausgeht, und

das Verhältnis Mensch zu Gott fundamental berührt: Wer oder was ist denn der

Mensch, dass er die göttliche Wahrheit erst durch den eigenen Verstand abstützen

müsste? Die göttlich offenbarten Wahrheiten zu überprüfen und für richtig zu be-

finden, steht unter der Annahme eben dieser, weil sie von Gott offenbart worden

sind. Es geht also nicht um eine banale Abwägung, ob der Koran Recht hat oder

nicht. Es ist ein radikales, respektive bewusstes und standfestes Hinwenden. Die-

se Standfestigkeit wird zu vielen Gelegenheiten als positiver Wert geäußert, z.B.

sich standfest bei der Kopftuch-Frage zu verhalten, in finanziellen Angelegenhei-

ten strikt darauf zu achten, ob das Geld ḥalāl erwirtschaftet wurde und sich nicht

in Versuchung verführen zu lassen. Jemand, der um die Gebote Gottes weiß, aber

eine indifferente, opportunistische oder ablehnende Haltung entwickle, gebrauche

seinen Verstand nicht gottgemäß.

228 Dies beobachtet auch Jacobsen: »InOsman’s account the assumption is that ›knowledge‹ and

›reason‹ facilitate faith. Iman, which is usually rendered in English as faith, literallymeans ›to

know‹, ›to believe‹ and ›to be convinced beyond the least shadow of doubt‹. Iman can, thus,

be understood as firm belief arising out of knowledge and conviction.« Jacobsen 2010: 283.

229 Vgl. Demir 2006: 27-29. An dieser Stelle kann nicht die intensiv untersuchte Frage nach dem

Wesenundden Eigenschaften des īmān in der islamischenGeistesgeschichtewiedergegeben

werden.

230 Jouili 2011: 56.

231 Jouili 2011: 55.

232 Feldnotiz, tafsīr/tefsir-sohbet, 26.09.2014, Yunus-Emre-Moschee, Semra: »Öyle düşünmüyo-

rum […] bana böyle makul geliyor […] diye bir şey yok İslam’da.«

233 Vgl. Schrode 2010: 202.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-018 - am 14.02.2026, 06:43:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


318 Moscheeleben in Deutschland

Der Gebrauch der Vernunft steht in Übereinstimmung zur Offenbarung, die

normativ gedacht wird: Die Vernunft erlaubt es, die Offenbarung als göttlich zu er-

kennen, weil Gottes Handeln nicht unvernünftig sein kann. Die Meinungsbildung

des Einzelnen läuft auf einer der Offenbarung untergeordneten Ebene ab; dort, wo

es um das bewusste Entscheiden für Gottes Offenbarungen geht. Das heißt aber

nicht, dass die Anerkennung der Offenbarung grundsätzlich unhinterfragt verlau-

fen muss. Gerade im Unterricht für Kinder und Jugendliche ziehen dieTheolog*in-

nen in allen Moscheen Aspekte des Hörens, Fühlens, Sehens, Wissens und Nach-

denkens mit ein, wenn es um Beweise für die Richtigkeit der Offenbarung geht.

Beispielsweise erklärte Mahmut anhand eines praktischen Fühlbeispiels die Exis-

tenz Gottes: Während eines Religionsunterrichts für Kinder fragte ein Schüler pro-

vokativ: »Woher sollen wir das nun wissen? Haben wir ihn [Gott] etwa gesehen?«234

Mahmut erklärte nachdrücklich: »Das ist genau das, was wir īmān nennen. An Sa-

chen, die man nicht sieht, glaubt man.«235 Um dieses Argument zu veranschauli-

chen, machte der Lehrer das Fenster auf, streckte seine Hand hinaus und weis auf

die Luft, die man nicht sehe, aber fühle.Weiter führte er aus, dass es die Erdanzie-

hungskraft gebe, die man nicht sehe, aber durch das Nicht-Fliegen fühle.236 In der

auf Kinder und Jugendliche ausgerichteten Pädagogik der Gotteserkenntnis wird

somit eine vernunftgestützte Argumentation angewandt, die zumGlauben anhand

von Erfahrung, Logik und Wissen führen soll. Der Glaube, der durch religiöse und

rationale Beweise gestärkt wird, erweist sich widerständiger gegen Zweifel als ein

nachgeahmter Glaube.237 Außerdem kann dies in eine bestimmte religionspädago-

gische Form eingereiht werden, deren Didaktik zwar variieren kann, in der aber

die Grundstimmung der Didaktik der Gotteserkenntnis gleich bleibt. So analysiert

Yıldız, dass in der Kinderzeitschrift des Diyanet-Amtes (Diyanet Çocuk Dergisi) Got-

teserkenntnis und -glauben durch logische Beweisführung hergeleitet werden. Die

Stichworte ›Vernunft‹ (akıl), ›Logik‹ (mantık) und ›Wissen‹ (bilgi) nehmen durchweg

einen hohen Stellenwert ein und sollen Gott wissenschaftlich beweisen.238 Die Ver-

nunft, so lässt sich auch aus den Ausführungen der religiösen Expert*innen schlie-

ßen, widerspricht dem Koran nicht; alles, was im Koran enthalten ist, ist erklär-

bar, nachvollziehbar und richtig. Dies ist, nicht nur, aber in erster Linie so, weil sie

234 Feldnotiz, Kinder-Koranschule, 08.06.2013, Yunus-Emre-Moschee, männlicher Schüler, ca. 9-

10 Jahre alt: »Nerden bilek, gördük mü?«

235 Feldnotiz, Kinder-Koranschule, 08.06.2013, Yunus-Emre-Moschee, Mahmut: »İşte buna iman

diyoruz, görünmeyen şeylere iman edilir.«

236 Feldnotiz, Kinder-Koranschule, 08.06.2013, Yunus-Emre-Moschee. Diese Beispiele führen in

der Klasse teilweise zu Gelächter, »Gott ist Luft« höre ich auf Deutsch einen Schüler vor sich

hinsagen. Mahmut ging nicht darauf ein oder aber er hörte bzw. verstand diesen deutschen

Satz nicht.

237 Vgl. Demir 2006: 34-36.

238 Vgl. Yildiz 2004: 89-92. Yildiz sieht dies als Charakteristikum dermāturīdischen Lehren an.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-018 - am 14.02.2026, 06:43:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen 319

von Gott, dem Allwissenden, herrührt. Der durch Nachahmung erworbene Gottes-

glaube soll durch eigenes Nachdenken anhand der im Koran wiederzufindenden

empirischen Beweise gestärkt werden, der Koran hält eben auch »wissenschaftli-

chen« (»bilimsel«) Kriterien wie Vernunft, Empirie und Beweis stand. So erklärt sich

auch der eklektische Umgang mit dem Koran: Koranstellen, die zu nachprüfbaren

Aspekten wie z.B. zum Kosmos, zum Menschen, zu den Meeren und Kontinenten

oder zu historischen Ereignissen Aussagen enthalten, dienen als Kronzeugen ei-

nes umfassenden Wahrheitsgehalts des Korans, der auch auf diejenigen Aspekte

anzuwenden ist, die jenseits der menschlichen Erfahrungswelt liegen wie z.B. die

Aussagen zum Jenseits, Gottes Gericht oder die Auferstehung des Menschen nach

dem Tode. Der Mensch mag zuerst Gottes Offenbarung in Bezug auf ihreWahrheit

hinterfragen. Mit seiner Vernunft wird der Mensch dies sowieso bejahen.239 Der

analytische Unterschied liegt somit in der Frage begründet, ob der Mensch in ab-

lehnend-kritischer oder in suchend-kritischer Form überprüfen will, ob das, was

Gott offenbart hat, rechtens, richtig, nachvollziehbar und/oder im Lebensmodell

einbaubar ist. Ersteres geht über den rechtmäßigen Gebrauch der Vernunft hin-

aus, da hier zu viel Zweifel vermutet wird. Der Koran stehe über demmenschlichen

Ermessen, zu urteilen, ob er wahr ist oder nicht; um den Glauben zu stärken oder

auch erst zu entwickeln, wird eine solche Herangehensweise allerdings als Hil-

festellung gewertet. Die hier vorgelegte Diskussion erinnert an die in der frühen

kalām-Literatur unterschiedene Teilung des īmāns in einen ›sicheren īmān‹ (īmān al-

taḥqīqī/al-istidlālī) und einen ›nachgeahmten īmān‹ (īmān al-taqlīdī). Als Gegensatz

zum nachahmenden Glauben zeichnet sich ersteres durch einen untersuchenden,

mit Belegen versehenen und auf Beweisen (dalīl, pl. adilla/dalāʾil) ruhenden Glau-

ben aus. Dieser fußt somit auf Ergründen:

»Der Koran vergibt der Vernunft, die dieMacht hat, die Ordnung der Dinge zu ver-

stehen, Funktion und Gewalt, darüber nachzudenken und diese zu bewerten. So

ist mit dem Vers ›Gott offenbart seine Zeichen, damit ihr diese rational erfasst.‹

[Koran 2/242]240 eben auf diese Funktion der Vernunft verwiesen. Die verschie-

denen Verse im Koran, die diese Bedeutung tragen, legen der Vernunft und dem

239 Wenn dieses Thema aufkam, wurde immer die koranische Erzählung von Ibrāhīms Gottessu-

che und finaler Gotteserkenntnis aufgeführt. Ibrāhīm sucht den Erschaffer aller Dinge, und

wendet sich vom Mond zu den Sternen, schließlich zur Sonne und jedes Mal wendet er sich

enttäuscht von diesen Himmelsgestirnen ab, da diese vergänglich seien. Nach vernünftiger

Art, dürfte Gott aber nicht vergänglich sein. Als er in Verzweiflung sein Gottesbild (»der, der

nicht verschwindet« [also ewig ist]) formuliert, offenbart sich der (unsichtbare) Gott durch

eine hörbare Stimme und leitet ihn fortan.

240 2/242: »So macht Gott euch seine Verse (w. Zeichen) klar. Vielleicht würdet ihr verständig

sein.«

https://doi.org/10.14361/9783839450451-018 - am 14.02.2026, 06:43:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


320 Moscheeleben in Deutschland

Nachdenken des Menschen viele Dinge und Ereignisse aus der Natur dar, befeh-

lendemMenschen, zudenkenund zubeurteilen. In der Folge diesesNachdenkens

wird der Gläubige vom nachgeahmten Glauben befreit sein und den bewiesenen

Glauben erlangen, den die Religion wünscht.«241

Der Zusammenhang von Glauben und Vernunft stellt sich anhand von Glaubensbe-

weisen durch Vernunftschlüsse dar. Ebenso wie diese fußen auch die Postulate zur

Stellung von Vernunft im Islam in der islamischen Tradition: Von Kügelgen führt

die religionsphilosophischen Reflexionen der Theologen und Philosophen in der

Zeit vom 11.-14. Jahrhundert n. Chr. über das Verhältnis von Vernunft und Religion

zusammen und legt sehr detailliert dar, wie unter den als Allegoriker, Philosophen

sowie Literalisten zu klassifizierenden Denkern gleichermaßen die Idee von Ver-

nunftschlüssen beherrschend wurde und in der Folge eine »Rationalisierung der

allegorischen Theologie« und »philosophische Intellektualisierung« zu beobachten

gewesen sei:

»Das heißt, philosophische Begriffe und Konzepte bis hin zu ganzen Beweisketten

wurden von Allegorikern übernommen und zum Teil auch von Philosophen für

ihre Koranexegese herangezogen. Dieser Intellektualisierung der Religion bzw.

Theologie verweigerten sich die Literalisten, aber auch einige Philosophen. Sie

suchten die Argumentations- und Ausdruckssysteme von Religion und Philoso-

phie, respektive von Theologie undMetaphysik getrennt zu halten, wobei letztere

für die Literalisten denAusbunddesUnglaubens verkörperte. Zugleich sahen Lite-

ralisten, Philosophen wie Allegoriker die Wahrheit des ›theologisch‹ relevanten,

die übersinnliche Welt betreffenden Offenbarungswissens nicht bloß als mit der

Wahrheit der Vernunftschlüsse in Übereinstimmung, sondern zumindest teilwei-

se sogar als vernunftgemäßbegründet an; die Literalisten insbesondere durch das

Schlussverfahren mit Hilfe von Indikatoren sowie das argumentum a fortiori, die

Allegoriker und Philosophen durch verschiedene Formen der Syllogismen.Wer die

Religion als der ratio unzugängliche Sphäre des unhinterfragten Glaubens verstand, be-

zog in dieser Zeit eine Außenseiterposition, und auch heute dominiert die Überzeugung,

der Islam sei eine Vernunftreligion.«242

241 Demir 2006: 35: »Kur’ân-ı Kerim, eşyadaki nizamı anlama gücüne sahip olan akla, onların

üzerinde düşünüp yorum yapma görev ve yetkisi vermiştir. Nitekim ›Allah ayetlerini akle-

desiniz diye açıklamaktadır‹ ayetiyle aklın bu fonksiyonuna işaret edilmiştir. Kur’ân’daki bu

manayı ifade edenmuhtelif ayetler, tabiat içindeki birçok eşya ve hâdiseyi insan aklı ve tefek-

kürünün önüne sermiş, ona düşünmesini ve muhakeme etmesini emretmistir. Bu tefekkür

neticesinde dindar, taklidî imandan kurtulacak, dinin arzu ettigi istidlâlî imana kavuşacak-

tır.«

242 Von Kügelgen 2010: 634 [Hervorhebung AAA].

https://doi.org/10.14361/9783839450451-018 - am 14.02.2026, 06:43:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen 321

Diese Ausführungen zu Vernunft-Glaube und Islam als Vernunftreligion verdeut-

lichen, dass zwar der in Moscheen populäre Ausspruch Islam als Vernunftreligion ein

apologetisches, neuzeitliches, modernes Konzept darstellt, innerhalb des islami-

schen Diskurses jedoch auf Kernthemen der islamischen Geistesgeschichte rekur-

riert und sich somit in einer Kontinuität des islamischen Vernunftdenkens befin-

det – ganz ähnlich wie bei den Konzepten Reflexion und Wissen. Der historische

Kontext der ʿAbduhschen Vernunftreligion Islam ist bei den religiösen Akteur*in-

nen hier entweder unbekannt oder wird insbesondere von religiösen Expert*innen

bei der entwicklungshistorischen Einordnung ignoriert. Dabei vernachlässigen die

Kritiker*innen der Tradition nicht nur den neuzeitlichen spätislamischen Diskurs

umVernunftreligion, sondern auch die geistesgeschichtlichenGrundlagen umVer-

nunft, die in der früh- bis mittelislamischen Zeit entwickelt worden sind.Was hier

hervorsticht, ist, dass der Akzent bei der Vernunft darauf liegt, dass sie als genuin

koranisches Konzept schon immer in die islamische Religion eingeschrieben war,

dessen Genese nicht weiter erwähnt und ausgeführt wird.

Somit wird der Kontext des heutigen Vernunftdiskurses von Verteidiger*innen

der Tradition in eine vormoderne, genuin islamischeDenkepoche verortet, und von

Kritiker*innen direkt in die Offenbarung selbst. Die Verflechtungen des modernen

Vernunftdenkens, die sich diskursiv über die verschiedenen Wege des islamischen

und speziell des türkischen Modernismus in Institutionen, Narrativen undMacht-

verhältnissen auswirken, erscheinen unsichtbar.

Bei der Betrachtung der anthropologischen Prämisse des Menschen als ver-

nünftigesWesen wie sie bei den untersuchten Akteur*innen als gegeben erscheint,

lohnt es sich, etwas genauer auf das Verständnis von Religion an sich einzugehen,

denn hinter diesem Menschenbild verbirgt sich das Verständnis von einer reflek-

tiert-kognitiven wissenschaftlichen Erklärung von Religion. Asad problematisiert

dies in Bezug auf ein habitualisiertes Religionsverständnis folgendermaßen:

»[R]eligion gives meaning to life. This struck me as strange because I didn’t re-

member this from my religious childhood. It was not meaning that was taught

first but just a way of life and a way of inhabiting one’s body, of relating to other

people, and of learning certain kinds of rituals. Even when one is taught in words

it’s not really the symbolism of rituals that matters. I remember as a child being

taught bymy father: ›You stand like this when you’re doing your prayer; bow down

like this andmake rukūʿ and then prostrate yourself andmake a sajdā.‹ The words

themselves were intended to demonstrate and assist, together with actual bod-

ily movements. That was a very important part of one’s learning to be what other

people would say was ›religious‹ […] The question of what different parts of ritual

mean is not always important.«243

243 Irfan 2015: 4.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-018 - am 14.02.2026, 06:43:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


322 Moscheeleben in Deutschland

Asads Erzählung macht deutlich, dass es genau diese inkorporierten Praktiken als

»learning certain kinds of rituals« sind, die bei den kritisierenden religiösen Ex-

pert*innen hier als Tradition verunglimpft und abgelehnt werden. Für diese um-

fasst Religion das ganze Leben, hat eine Bedeutung für das Leben und dafür muss

der Gläubige alles auch religiös reflektieren, wie die Traditionskritiker*innen dies

mehrfach deutlichmachen.Während Asad demSymbolismus der Rituale zunächst

keine Bedeutung beimisst, sondern der Praxis der Rituale, sehen sie eben jene Pra-

xis der Rituale als bloßen Ritualismus und als sinnentleert an.244 Sie messen jeder

rituellen Handlung eine symbolische Bedeutung zu, die sie aufgrund ihrer Gelehr-

samkeit versprachlichen, verdeutlichen und erklärend an ihre Gemeinde herantra-

gen können. Denn: Die Rituale können nur dann eine Bedeutung haben, wenn sie

rational aufgenommen und reflektiert werden, sonst sei beispielsweise die ṣalāt

nichts anderes als Gymnastikübungen. Es geht ihnen um die Bedeutung, die hin-

ter der Praxis steht. Diese Haltung kann wiederum in der Tradition der reflektiert-

kognitiven wissenschaftlichen Beschreibung von Religion verortet werden, die Ri-

tuale und Traditionen aufgrund ihres Verlustes an originärer Bedeutung und re-

flektierter Praxis zurückweist. Darin wird der kognitiv-literalen Bedeutung von

Ritualen mehr Wert zugeschrieben als der formal richtigen Ausführung von be-

stimmten Ritualen. Es handelt sich um eine Aufwertung religiöser Arbeit an sich:

Religiöse Handlungen werden von einer ritualisierten, unhinterfragten, emulati-

ven Form hin zu einer kognitiv-sinngebenden, reflektierend-reflektierten und so-

mit selbst-entschiedenen Religiosität aufgewertet und in einer auf Rationalität und

Reflexion bedachten Öffentlichkeit stark gemacht.245

Objektivierung koranischer Aussagen und die eigene Meinung

In der Regel war zu beobachten, dass die Kritiker*innen der Tradition in allen un-

tersuchten Moscheen Wert darauf legten, dass ihre religiösen Vorstellungen nicht

auf eigene Ansichten oder Meinungen beruhen würden oder als ein distinktes Is-

lamverständnis unter vielen aufzufassen seien. Lediglich die Verfechter*innen ei-

nes freien Islams können akzeptieren, dass die Bindung an eine Rechts-

oder Glaubensschule ebenfalls richtig sein kann. Dies resultiert sicher aus der ra-

dikalen Minderheitenposition, aus der heraus die -Bindung kritisiert wird.

Alle anderen traditionskritischen wie befürwortenden Akteur*innen objektivieren

ihre Vorstellungen, indem sie den Koran zum Ausgangspunkt ihrer Vorstellungen

machen. Es geht ihnen darum, das, was im Koran steht, mithilfe ausgewählter Hadi-

the des Propheten, zu vermitteln: »Wir teilen ja nicht unsere eigene Meinung mit.

244 Feldnotiz, Islam-Seminar katholischer Studierender mit Mahmut und Semra, 01.12.2014,

Yunus-Emre-Moschee.

245 Siehe auch Abschnitt IV, Kap. 4.

maḏhab-

maḏhab

https://doi.org/10.14361/9783839450451-018 - am 14.02.2026, 06:43:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen 323

Was sagt der Koran, genau das sagen wir.«246 Man erinnere sich auch an Mahmuts

Lehre von ʿĪsā als einzigen nichtgestorbenen Menschen und seine Wiederkehr als

Messias, die er als »die größte Lüge der gesamten islamischenGeschichte« bezeich-

net hatte.247 Die sunnitische Gelehrtentradition hat den Glauben an den Messias

bzw. die Rolle von ʿĪsā im Heilsgeschehen bewusst offen gelassen, weil es zu kei-

nem Gelehrtenkonsens darüber gekommen ist.248 Mahmut dagegen klärt anhand

der betreffenden Koranverse diese Frage endgültig und stellt dies auch nicht als

seine eigene Meinung dar: die Koranverse seien eindeutig. Semra betont, dass es

in religiösen Angelegenheiten kein »das denke ich nicht so […]«, oder »das klingt

einleuchtend für mich […]«249 geben kann. Der Wahrheitsanspruch in koranischen

Fragen ist somit keine Entscheidungs- und Meinungsfrage. Auch Verteidiger*in-

nen der Tradition erteilen islamischen Vorstellungen, die als eigene Meinung lan-

ciert werden, eine Absage, nicht wegen der Inhalte, sondern wegen der Meinung,

wenn in dieser nicht auf Gelehrte verwiesen wurde. Es lohnt sich daher, den Ver-

weis »Was sagt der Koran, genau das sagen wir« und »eigene Meinung« näher zu

beleuchten: Auf was beruht diese doppelte Objektivierung – einerseits die Objekti-

vierung der eigenen Vorstellungen und andererseits die Objektivierung der kora-

nischen Aussagen? Warum sprechen die Akteur*innen hier im Singular und deu-

ten somit auf einen einzigen Bedeutungsgehalt hin? Wie informiert diese Haltung

den Umgangmit den reichhaltigen exegetischen Traditionen?Wie ist insbesondere

das Verhältnis zu denjenigen Traditionen zu werten, die mehrere Deutungen ko-

ranischer Verse nebeneinander genannt, teilweise stehen gelassen haben und auf

dieser Grundlage auch als Argumente anerkannt haben?

Es ist wichtig hervorzuheben, dass es nach Ansicht der überwältigendenMehr-

heit der religiösen Akteur*innen in den Moscheen nur ein einziges richtiges kora-

nisches Wissen gibt. Es wird zwar rhetorisch anerkannt, dass der Mensch nicht in

der Lage sei, das gesamte göttliche Wissen zu erfassen, allerdings habe Gott den

Menschen nicht mehr an Verstehpflichten auferlegt, als der Mensch zu verstehen

in der Lage sei. Auf Koran 16/89 berufendwird betont, dass das Buch in gänzlich of-

fener Form offenbart worden sei, damit die Menschen ihn verstehen können. Und

gemäß der Vorstellung, dass Gott den Menschen nichts auferlegt, was über des-

sen Kräfte hinausgeht (Koran 2/286), könne der Koran also auch mit den Mitteln,

die dem Menschen zur Verfügung stehen, verstanden werden. Allerdings wurde

246 Telefonat, Semra, 08.11.2014, Yunus-Emre-Moschee: »Biz kendi düşüncemizi söylemiyoruz ki,

Kur’an ne diyor, onu söylüyoruz.«

247 Feldnotiz, Kinder-Koranschule, 09.06.2013, Yunus-Emre-Moschee, Mahmut: »İslam tarihinin

gelmiş geçmiş en büyük yalanı.« Nach dem Unterricht habe ich ihn um Erläuterung dieser

These gebeten.

248 Vgl. Fığlalı 1993: 251-266.

249 Feldnotiz, tafsīr/tefsir-sohbet, 26.09.2014, Yunus-Emre-Moschee, Semra: »Öyle düşünmüyo-

rum […], bana böyle makul geliyor […] diye bir şey yok İslam’da.«

https://doi.org/10.14361/9783839450451-018 - am 14.02.2026, 06:43:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


324 Moscheeleben in Deutschland

in klassischen Korankommentaren die durch das Mensch-Sein hervorgerufenen

begrenzten Möglichkeiten, die Bedeutungen im Koran zu erfassen, anerkannt, in-

dem eine exegetische Argumentationmit einer Abwägung aller bisher vorgestellten

Deutungen beendet und mit dem letztgültigen Verweis auf die göttliche Autori-

tät »Gott weiß es besser« (Allāhu aʿlam) abgeschlossen wurde. Die Kritiker*innen

der Tradition aber entscheiden überlieferte unterschiedliche Deutungen korani-

scher Begriffe und Verse mithilfe bestimmter Kriterien und Methoden zugunsten

einer Bedeutung.250 Die anderen Deutungen werden als objektiv falsch angesehen:

Entweder sind sie einer patriarchalischen Gelehrtentradition (eigene theologische

Gründe), dem Eingang christlicher oder säkularer Einflüsse (äußere, in der Regel

politische Einflüsse), demMachterhalt bestimmter Kreise (politische Gründe) oder

der Denkfaulheit und Unwissenheit der Muslim*innen selbst (soziale Gründe) zu

verdanken. In den sohbets, Kursen, Interviews und ähnlichen Gelegenheiten min-

derten diese Akteur*innen ihren Anspruch auf Verkündung der Wahrheit selten

mit den traditionellen Einschränkungen. Stattdessen lag der Schwerpunkt deut-

lich darauf, dass sie als Expert*innen die Bedeutung des Textes nicht verändern,

wenn sie eine andere als die übliche Deutung vorstellen. Bestimmte Verse/Wör-

ter/Suren hatten ihrer Ansicht nach schon immer die von ihnen vorgebrachte Be-

deutung getragen, aber waren durch dieMenschen falsch ausgelegt worden.Dieses

vom Koranwissenschaftler Ömer Özsoy als eklektischer Reformismus bezeichnete

Vorgehen aber

»vergewaltigt die ursprüngliche Bedeutung des Korantextes. Mit einem derarti-

gen Ansatz kann man den Koran alles Mögliche sagen lassen. […] Wohlgemerkt:

dieser Anachronismus, der im Namen eines Universalismus den Koran von sei-

nem geschichtlichen Eigenkontext und seiner Bedeutungswelt abtrennt, eignet

sich ausgezeichnet für jederlei politisch-ideologische Verwendung und Verdre-

hung.«251

Özsoy sieht darin den Versuch, den Koran weiterhin als übergeschichtlich und

universell anerkennen zu können, indem dem Koran kein Widerstreit mit mo-

dernen Werten zugesprochen wird.252 Die Kompatibilität bzw. das Dilemma des

Korans mit der Moderne ist sicher der wichtigste Diskussionspunkt in der islami-

schen Moderne.253 Dabei sieht Özsoy eine Bandbreite zwischen »konservative[m]

Anti-Erneuerungs-Traditionalismus und säkularistische[m] Pro-Veränderungs-

Modernismus«254 am Werk. Das Verhältnis der koranischen Offenbarung zur

Geschichte und damit auch zur Gegenwart werde dabei unterschiedlich aufgelöst:

250 Siehe auch Abschnitt IV, Kap. 1 am Beispiel von ḍaraba (Koran 4/34).

251 Özsoy 2006a: 23.

252 Vgl. Özsoy 2006a: 21-24.

253 Vgl. Özsoy 2006a: 19-20.

254 Özsoy 2006a: 20.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-018 - am 14.02.2026, 06:43:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen 325

Modernistische Interpretationen seien davon geprägt, dass die Moderne mit all

ihren Errungenschaften als gut und positiv bewertet werde, und der Koran mit

diesen konform gehe. Um diese Interpretation herzustellen, werde nach Özsoy

der Koran »vergewaltigt«, da zum Teil Semantiken hineingelesen werden, nur um

den Koran als schon immer modern darzustellen. Traditionalistische Auffassungen

dagegen hielten an den traditionellen Bedeutungen fest, die Moderne per se für

schlecht und die koranischen Aussagen für übergeschichtlich. Tatsächlich lesen

die Verteidiger*innen der Tradition vor Ort aber auch solche Bedeutungen in die

Verse hinein, die von den als vormodern bezeichneten Korankommentatoren eher

nicht so interpretiert worden sind. Dieses traditionelle Bedeutungsspektrum ist

entweder nicht bekannt oder nicht zugänglich, oder aber es wird ignoriert. Gerade

anhand der Reizthemen wie Frauen und Vernunft wird dies deutlich.255 Das heißt,

dass auch diejenigen Akteur*innen, die sich der Tradition verpflichtet fühlen, von

der Moderne angesteckt sind. Daraus lässt sich schlussfolgern, dass die meisten

Expert*innen – egal ob sie Kritiker*innen oder Verteidiger*innen der Tradition

sind – eine modernistische Einstellung zur Mehrstimmigkeit und zum absoluten

Wahrheitsanspruch haben, die sich von der vormodernen islamischen Lehrtradition

unterscheidet.

Die Monopolisierung der Bedeutung der göttlichen Worte demonstriert »that

the Qur’anic text is in essence fixed in meaning (not just in text) and the imposi-

tion of Qur’anic interpretational reductionism and uniformity were seen as the

norm«.256 Duderija schlussfolgert daraus, dass »[t]his view of the function and

the nature of language in the Qur’anic text resulted in what could be termed a

largely reductionist reading of the Qur’anic text«.257 Darin liegen zum einen die

Marginalisierung der Geschichtlichkeit und der kontextuellen Abhängigkeit der ko-

ranischen Verse und damit auch der Offenbarung selber.258 Zum anderen werden

die gesellschaftlichen Kontexte bei der Herleitung der Bedeutungen negiert und

damit auch die eigene gesellschaftliche Bedingtheit – was aber auch in der tradi-

tionellen -basierten Exegese kaum hinterfragt worden ist.259 Was sowohl

die Kritiker*innen als auch Verteidiger*innen der Tradition im islamischen Feld

eint, ist die Prämisse, dass es möglich sei, den koranischen Text komplett objektiv

zu interpretieren. Die Exeget*innen sollten also immer ohne Vorannahmen an den

Korantext herangehen. Dass dies nicht möglich ist, liegt in der Natur der Sache:

Auch Exeget*innen haben ein bestimmtes Gottesbild, Kenntnis über den Koran

und seine Aussagen, Kompetenzen in der arabischen Sprache sowie Wissen über

255 Siehe zum detaillierten Vergleich zwischen Koranexegeten unterschiedlicher Epochen zu

diesen Themen: Klausing 2014.

256 Duderija 2007: 302 [Hervorhebung im Original].

257 Duderija 2007: 302.

258 Duderija 2007: 303.

259 Duderija 2007: 303-304.

maḏhab

https://doi.org/10.14361/9783839450451-018 - am 14.02.2026, 06:43:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


326 Moscheeleben in Deutschland

die Offenbarungszeit, um nur einige deteminierende Aspekte zu nennen, die die

Tätigkeit des Exegeten auszeichnen. Dass Vorstellungen von Geschlechtergerech-

tigkeit und ähnliches aus dem Koran herausgelesen werden, verdeutlicht, dass der

hohe Wert, den die Akteur*innen von solchen Vorstellungen haben, auch das Ver-

ständnis des Korantextes fundiert.260 Die historischen, gesellschaftlichen und per-

sonenbezogenen Dimensionen spielen aber erst dann eine Rolle, wenn es um die

als falsch gebrandmarkten religiösen Praktiken und Wissenstraditionen geht, die

ja ganz deutlich als Fehlentwicklungen, falsche Gelehrtentraditionen oder als Er-

findungen bezeichnet werden. Saidamahnte die Gefahr des Abkommens vom rich-

tigen Weg an261 so wie auch Mahmut mich des Öfteren darüber aufklärte, dass das

Reden über verschiedene Ansichten innerhalb der islamischen Tradition oder dar-

über, wie bestimmte Glaubensaspekte und Praktiken sich historisch entwickelten

und formierten, bestens geeignet sei, um den Verstand eines (einfachen) Gläubi-

gen »zu verwirren« (»kafa karıştırabilir«) und ihn/sie von der koranischenWahrheit,

ergo »von der Religion zu entfernen« (»dinden uzaklaştırır«).262 Offensichtlich hält

er diese Aspekte erstens für zu kompliziert und zu differenziert, um sie mit Nicht-

Expert*innen zu teilen. Hier mag die Vorstellung hegemonial sein, dass Menschen

einerseits im Islam immer gültige und absolute Wahrheiten sehen wollen, ande-

rerseits die Zeit der koranischen Offenbarung als ideale frohe Zeit betrachtet wird.

Das Wissen um Vielfalt und um historische Dimensionen könnte die »normalen

Menschen« (»normal insan«) in ihrem Verständnis, dass der Koran die letztgülti-

gen Wahrheiten beinhalte, erschüttern, wenn voneinander abweichende Interpre-

tationen dargelegt werden. Zugleich würde es den kanonischen Gehalt des Korans

mindern. Daher wären solche kontextualisierten Erzählungen gefährlich für mus-

limische Nicht-Expert*innen. Zweitens traut er den Nicht-Expert*innen nicht zu,

dass diese anhand von vielfältigen Erörterungen zu einem wahren Islamverständ-

nis kommen. Wie ist dieses Verständnis im Hinblick auf die hohe Bedeutung, die

Reflexion und Koranwissen für die Ausbildung einer bewussten Religiosität hat,

zu beurteilen? Hier zeigen sich die Grenzen der Auseinandersetzung mit Religion,

die die Expert*innen von allen Muslim*innen fordern: Jede/r ist bzw. sollte zwar

befähigt sein, den Koran selbständig zu erfassen, zu lesen und zu verstehen, aber

nur bezogen auf ein richtiges Koranverständnis. Zu Recht wird darin die Entwick-

lung gesehen, dass moderne islamische Gelehrsamkeit »has become deterministic,

closed, resolute, and authoritarian«263 und zwar sowohl unter explizit anti-tradi-

tionalistischen Gelehrten als auch unter solchen, die sich der Tradition verpflichtet

fühlen. Die Funktion, die die Objektivierung der koranischen Bedeutungen hat,

260 Siehe Abschnitt IV, Kap. 1.

261 Chat-Nachricht 03.01.2016 im Chat-Thread »Über ein islamisches Thema diskutieren«, Saida.

262 Interview, Mahmut, 25.02.2014, Yunus-Emre-Moschee.

263 Duderija 2007: 295.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-018 - am 14.02.2026, 06:43:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen 327

liegt also sowohl im pädagogischen Eifer gegenüber den Nicht-Expert*innen, de-

nen ein begrenzter Horizont attestiert wird, als auch im Verständnis von der Natur

des Korans. Die Vernachlässigung der reichen Tradition der vormodernen Koran-

exegese mit der Anerkennung von unterschiedlichen Bedeutungen und der teil-

weise auch nicht abschließenden Klärung zugunsten einer einzigen, abschließend

geklärtenWahrheit hat somit Implikationen auf das Verständnis vonWahrheit. Da

der Koran nur eine göttliche Wahrheit beinhalten kann, sollen die Menschen ihre

davon abweichende Religiosität reflektieren,Wissen über die wahren Bedeutungen

im Koran erwerben und ihr Handeln danach ausrichten. Die Expert*innen sehen

sich selber bzw. auch andere »studierte Theolog*innen« als religiöse Autoritäten,

die diese wahren Bedeutungen des Korans vermitteln können und begleiten diese

Lernprozesse.

3. Der Koran im Mittelpunkt der religiösen Praxis

In den vorangegangenen Kapiteln wurde ausgeführt, wie und warum einerseits

Wissen, Vernunft, Reflexion und bewusste Religiosität als Hauptlinien einer wah-

ren Religion konzeptualisiert werden und andererseits Nachahmung, formal rich-

tige Praktizierung von Ritualen und das Betonen von islamischen Traditionen als

unverstanden und somit sinnentleert abgelehnt werden. Ich habe dargestellt, wie

sich die Konzepte umWissen, Vernunft undNachahmung zur islamischen Geistes-

geschichte verhalten und habe die Haltungen der jeweiligen religiösen Akteur*in-

nen in der islamischen Tradition verortet. Doch wie steht es um eine hochgradig

kritisierte und dementsprechend von Anderen verteidigte religiöse Praxis, nämlich

den Umgang mit dem Koran? Im nächsten Kapitel analysiere ich anhand der beob-

achteten Koranpraxen, welchen sozialen, emotionalen und spirituellen Sinn reli-

giöse Akteur*innen mit diesen von Kritiker*innen abgewerteten religiösen Prakti-

ken verbinden und welche Haltungen sie zu den jeweiligen Konzepten und inner-

halb der jeweiligen Diskussionen entwickeln. Dies betrifft direkt die Dichotomie

zwischen Koranverstehkompetenzen und Koranrezitationskompetenzen.

Die magische Seite des Korans und seine Materialität

Der Koran erscheint vielen Gemeindemitgliedern als entrückt, zunächst in materi-

eller Hinsicht, ergo auch in ideeller Hinsicht: der Koran kann nur nach Reinheits-

ritualen, in angemessener Bekleidung, durch spezielles Respektzollen u.w. ange-

fasst und geöffnet werden.264 Platziert wird der Koran an hohen Stellen in der

264 Beobachtet auf verschiedenen Zusammenkünften in Moscheen.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-018 - am 14.02.2026, 06:43:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

