
14 Birgit Glorius: Flucht, Ankommen und sozialer Wandel

Kontextfaktoren so unterschiedlich erscheinen. In diesem Buch will ich versuchen, diese
Gemeinsamkeiten herauszudestillieren, die Flucht, Ankunft und Neuanfang gruppen- 
und epochenübergreifend ausmachen.

Das oben erwähnte Klassenfoto weist darauf hin, dass das individuelle Schicksal von
Flucht und Vertreibung zugleich ein kollektives Schicksal ist, das sich nicht nur in ein
kollektives Gedächtnis, sondern auch in konkrete Orte einschreibt. Denn es hört nicht
bei den Geflüchteten und Vertriebenen auf, sondern wirkt auch auf die sesshafte Bevöl
kerung an den Zielorten ein. Sie sind es, die an der Aufnahme der Vertriebenen direkt –
und meist unfreiwillig – beteiligt werden. Sie erleben, wie Geflüchtete und Vertriebene
plötzlich durch ihre pure Anwesenheit Platz beanspruchen. Doch diese benötigen nicht
nur physischen Raum, sondern auch einen Platz in der Gesellschaft, in die sie – ebenfalls
unfreiwillig – gekommen sind. Sie erscheinen als Fremde, als Eindringlinge, und wäh
rend sie selbst noch mit der Verarbeitung des Erlebten zu tun haben und sich in den neu
en Strukturen zurechtzufinden versuchen, hat die aufnehmende Gesellschaft bereits ein
vorgefertigtes Bild hinsichtlich ihrer kulturellen Eigenarten und leitet daraus die mögli
che Anpassungsfähigkeit an die vorherrschenden sozialen Normen ab. Ein aktuelles Bei
spiel für diese Haltung ist die Fluchtbewegung aus der Ukraine nach Deutschland infolge
des russischen Überfalls vom 24. Februar 2022. Obgleich die logistischen Herausforde
rungen der Geflüchtetenaufnahme keineswegs geringer sind als 2015/16, geraten die öf
fentlichen Diskurse wesentlich milder. Die kollektiv empfundene Legitimität der Flucht
aus der Ukraine, die demographische Struktur der Flüchtenden, bei denen es sich im
Wesentlichen um Frauen und Kinder handelt, sowie die Annahme, Menschen aus der
Ukraine seien den Deutschen kulturell ähnlich, bilden den allgemein akzeptierten Er
klärungshorizont und rahmen die Aufnahme dieser Geflüchteten. Von vornherein schei
nen sie weniger Konfliktpotenzial und eine leichtere Eingliederung zu versprechen als
die Geflüchteten der Jahre 2015/16, unter denen ein großer Teil allein einreisender Män
ner sowie Muslim:innen waren. Wie diese Vorannahmen entstehen und welche Effekte
sie auf die Organisation der Geflüchtetenaufnahme und die Begegnungen zwischen Ge
flüchteten und Einheimischen haben, soll eines der Themen dieses Buches sein.

1.1 Der Begriff und die Figur des Flüchtlings

Eine Publikation über Flucht und die Aufnahme von Geflüchteten kommt natürlich nicht
darum herum, zu definieren, was unter diesem Begriff konkret verstanden wird und wie
er sich von anderen Begriffen abgrenzt. Im juristischen Sinne scheint die Zuordnung
klar zu sein. Das deutsche Asylrecht basiert zunächst auf dem Artikel 16a Grundgesetz
(»Politisch Verfolgte genießen Asylrecht«) und hat damit Verfassungsrang. Es wird er
gänzt durch die Genfer Flüchtlingskonvention mit ihrem Zusatzprotokoll, welche auf
EU-Ebene in die EU-Anerkennungsrichtlinie (Richtlinie 2011/95/EU) Eingang gefunden
hat. Die Genfer Konvention gewährt Menschen Schutz, die sich

aus begründeter Furcht vor Verfolgung wegen ihrer Rasse, Religion, Nationalität, po
litischen Überzeugung oder Zugehörigkeit zu einer bestimmten sozialen Gruppe au
ßerhalb des Herkunftslandes befinden, dessen Staatsangehörigkeit sie haben oder in

https://doi.org/10.14361/9783839410264-002 - am 13.02.2026, 17:04:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 1 – Vorgeschichte 15 

dem sie als Staatenlose gelebt haben und dessen Schutz vor dieser Verfolgung sie nicht 
in Anspruch nehmen können oder wegen der Furcht vor Verfolgung nicht in Anspruch 
nehmen wollen (Abkommen über die Rechtsstellung der Flüchtlinge vom 28. Juli 1951, 
§1(2)). 

Die Feststellung von Asylgründen erfolgt in der Bundesrepublik Deutschland als Indi
vidualverfahren, in dem die Fluchtgründe durch den Geflüchteten vorgetragen und von 
den Asylbehörden hinsichtlich der Glaubwürdigkeit und Nachvollziehbarkeit eingestuft 
werden. Im Ergebnis kann ein Schutzstatus ausgesprochen werden, der entweder auf 
der Grundlage von §16a Grundgesetz oder auf Basis der Genfer Flüchtlingskonvention 
Schutz gewährt. Obgleich diese Paragrafen eindeutig erscheinen, bleibt in der Praxis 
noch erheblicher Spielraum bei der Prüfung von Asylgründen, beispielsweise ob die vor
getragene Furcht vor Verfolgung tatsächlich begründet ist. 

Viele politische Debatten über Flucht und Geflüchtete ranken sich um die konkrete 
Definition von Flüchtlingsschutz und Asyl und erfinden in diesem Zusammenhang 
immer neue Wortungetüme, die darauf abzielen, die Legitimität von Flucht infrage zu 
stellen. Die seit 2015 sich wieder verstärkende Debatte über ›Flüchtlinge‹ und ›Wirt
schaftsflüchtlinge‹ bzw. die Umdeutung des an sich neutralen Begriffs der ›Migrant:in
nen‹ als temporär nicht-sesshaften Personen zum potenziell negativ konnotierten 
Begriff des ›Flüchtlings‹ sind dafür beredte Beispiele.4 Ein Blick zurück in die Migrati
onsgeschichte der Bundesrepublik zeigt zudem die Kontinuität dieser Debatten, denn 
bereits in den Asyldiskursen der 1980er Jahre wurden Begriffe wie die des ›Scheinasylan
ten‹ kreiert, um die Legitimität von Flucht für spezifische Personengruppen aufgrund 
ihrer Herkunft oder anderer soziodemographischer Merkmale anzuzweifeln (vgl. Link 
1988, Beer 1997). 

Und auch die Eigendefinition der Geflüchteten ist vielfältig und kann nur kontext
bezogen verstanden werden: »Flüchtling sein ist kein Beruf« betont einer meiner Ge
sprächspartner und bringt damit seinen Wunsch zum Ausdruck, dass sein biographi
sches Schicksal der Flucht nicht dauerhaft zum singulären Referenzrahmen für die Cha
rakterisierung seiner Person wird. Denn dieses ist nicht unbedingt ein Kompliment, wie 
die Linguistin Marlene Rummel ausführt. Durch den verkleinernden Charakter des Suf
fixes ›-ling‹ weckt der Begriff des ›Flüchtlings‹ Assoziationen der Passivität und Hilflo
sigkeit und wandelt diese zugleich zum Echtheitskriterium für die öffentliche Wahrneh
mung. ›Echte‹ Geflüchtete als Leidende und Erduldende müssen also auf die Hilfe und 
Fürsorge anderer angewiesen sein und diese demütig annehmen. Eigene Stärke oder 
Handlungsmacht zu zeigen, steht dieser Konnotation diametral gegenüber, während pa
radoxerweise im Kontext des Integrationsprozesses dann aber keine passive Duldsam
keit, sondern Leistungsbereitschaft gefordert wird.5 

4 Da es in den angesprochenen Debatten nicht üblich war und ist, zu gendern, nutze ich die ent
sprechenden Begriffe in der maskulinen Form, insofern sie aus dem beschriebenen Diskursfeld 
stammen. 

5 vgl. den sehr instruktiven Band »Das Fluchtparadox« von Judith Kohlenberger (2022), die sich aus
führlich zu diesem und anderen Paradoxien im Kontext von Flucht und Vertreibung äußert. 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-002 - am 13.02.2026, 17:04:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Birgit Glorius: Flucht, Ankommen und sozialer Wandel

Auch die 2022 in Deutschland ankommenden Ukrainer:innen betonten häufig, kei
ne Flüchtlinge zu sein. Damit weisen sie auf die Tatsache hin, dass sie keinesfalls frei
willig, sondern durch staatliche Gewalt aus ihrem eigentlichen Lebensumfeld verdrängt
wurden. Zudem mag mit der Aussage der Wunsch nach einer diskursiven Abgrenzung
von jenen Menschen einhergehen, die als Asylsuchende in den Aufnahmeländern häu
fig nur noch als Kollektivkategorie betrachtet werden und deren Anwesenheit und das
Recht auf Anwesenheit im öffentlichen Diskurs umstritten ist.6 Wer möchte sich schon
in solch eine Perspektive einordnen? Das Ablehnen des ›Flüchtlings‹-Etiketts betont die
Aufrechterhaltung der eigenen Handlungsautonomie.

»Wir sind keine Flüchtlinge, wir sind nicht geflohen, wir sind rausgeschmissen wor
den!«, betonte meine Großmutter – genauso wie viele andere Vertriebene – ein ums an
dere Mal, um den Zwangscharakter ihrer Migration zu verdeutlichen. Niemals, so der
Subtext, hätte sie freiwillig Haus und Hof verlassen, um sich in die territorialen Reali
täten nach dem Ende des Nazi-Regimes und des Zweiten Weltkrieges zu ergeben. Ihrer
Vertreibung unmittelbar vorgelagert war die zwanghafte Verdrängung der Familie aus
ihrem bisherigen Wohnbereich nach »hinten wo die Knechte und Mägde waren« und
die Einquartierung einer ebenfalls nicht freiwillig mobilisierten tschechischen Familie
in das Hauptgebäude des Bauernhofs. Diese sollte fortan den Hof bewirtschaften, oh
ne jegliche landwirtschaftlichen Kenntnisse zu haben. Solange es ging, blieben meine
Großeltern auf dem Hof, um die neuen Besitzer:innen zumindest in den Umgang mit
den Nutztieren und Ackergeräten einzuweisen. Doch schließlich mussten auch sie den
Hof verlassen und per Viehwaggon die Reise nach Deutschland antreten. Das Datum der
Abreise, das nach dem kirchlichen Kalender auf den sog. »schmerzhaften Freitag«, eine
Woche vor Karfreitag fiel, hatte sich bei meiner Großmutter tief eingebrannt und wur
de an die nachfolgende Generation weitergereicht. Denn auch für meine Mutter war der
Jahrestag der Vertreibung »immer ein Schrecken«, denn »an dem Tag war sie [meine Groß
mutter, B.G.] schlimm, da war sie immer traurig«.

In der bundesrepublikanischen Erinnerungskultur wurden nach dem Ende des
Zweiten Weltkrieges Menschen wie meine Großmutter mit dem Begriff der ›Heimatver
triebenen‹ bezeichnet, definiert als »Menschen, die durch Androhung und Anwendung
massiver Gewalt ohne Handlungsalternativen unschuldig und unter Zurücklassung
allen Hab und Guts und unter zahlreichen Todesopfern« aus den infolge des Kriegs
ausgangs verlorenen Territorien im Osten des ehemaligen Deutschen Reichs in den
»Westen« gelangten (Oltmer 2023a: 278, unter Verweis auf Beer 1997: 154ff.). Die Ver
wendung des Heimatbegriffs sollte dabei markieren, dass die Betroffenen »weiterhin
Eigentumsrechte und Zugehörigkeitsansprüche jenseits des ›Eisernen Vorhangs‹«
haben sollten, so der Historiker Jochen Oltmer (ebd.).

»Meine Eltern sind nicht umgesiedelt, sie sind vertrieben worden«, sagte eine mei
ner ostdeutschen Interviewpartnerinnen im Rahmen meines Dissertationsprojekts zur
Migration zwischen Polen und Deutschland. Sie sagte das mit einer gewissen Schärfe
im Ton, und der Satz war nicht an mich als Interviewerin gerichtet, sondern an ihren

6 Vgl. zu der Begriffsdebatte Oltmer 2023a, Rummel 2023; zur Kontinuität der Abwertungsdebatte
vgl. Link 1988.

https://doi.org/10.14361/9783839410264-002 - am 13.02.2026, 17:04:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 1 – Vorgeschichte 17 

polnischen Ehepartner, der – über die deutsch-polnische Familiengeschichte des Paa
res berichtend – die Herkunft seiner Schwiegereltern als ›Umsiedler‹ erklärt hatte und 
dabei die in der DDR übliche offizielle Bezeichnung für das Massenschicksal der Ver
treibung wählte. Mit diesem an sowjetische Politik- und Sprachregelungen angelehn
ten verharmlosenden Begriff wurde der gewaltvolle Kontext dieser Migrationsform aus
geblendet und etwaige Vergehen der ›sozialistischen Bruderstaaten‹ beim Prozess der 
Vertreibung negiert, wie die Kulturwissenschaftlerin Uta Bretschneider ausführt (vgl. 
Bretschneider 2013). Zugleich hob sich der Begriff der ›Umsiedler‹ deutlich vom west
deutschen Begriff der ›Heimatvertriebenen‹ ab, dessen Rückbezug auf eventuelle Besitz
ansprüche in der ›alten Heimat‹ man als revanchistisch empfand. Öffentliche Debatten 
über Flucht und Vertreibung sollten auf diese Weise unterbunden werden. Eine weite
re Umetikettierung der ›Umsiedler‹ in ›Neubürger‹ sollte den Blick kollektiv nach vorne 
richten auf den Aufbau eines sozialistischen Staates, in dem Fragen der Herkunft und 
des materiellen Besitzes ohnehin eine nachgeordnete Rolle spielten. 

Diese wenigen Beispiele zeigen, dass Begriffe und ihre Verwendung immer auch Tei
le von diskursiven Systemen sind, die sich ständig wandeln. Gerade in öffentlich um
kämpften Themenfeldern, und zu diesen gehören Flucht, Ankunft und die Aufnahme von 
Geflüchteten, lohnt es sich, nicht nur präzise mit den verwendeten Begrifflichkeiten um
zugehen, sondern diese auch zu kontextualisieren, ihren Wandel nachzuzeichnen und 
die Intentionen, die mit spezifischen Begriffsverwendungen einhergehen, aufzudecken. 
Auch dieses Unterfangen möchte die vorliegende Publikation angehen. 

1.2 Zur konzeptionellen Idee und Struktur dieses Buchs 

Die Ankunft von Geflüchteten und die Annäherungsprozesse zwischen Geflüchteten 
und Ansässigen können grundlegende Veränderungen von sozialen Systemen auslö
sen oder beschleunigen. Diese Veränderungen können innerhalb der verschiedenen 
sozialen Teilsysteme und an den verschiedenen Aufnahmeorten sehr unterschiedlich 
ausfallen. Anhand einer Vielzahl an lokalen Fallstudien und biographischen Erzählun
gen von Geflüchteten möchte ich in diesem Buch die Situation des Ankommens und 
der Annäherung zwischen Ankommenden und Ansässigen mit Hilfe des Arbeitsbegriffs 
der Transformation betrachten. Transformation definiere ich aus gesellschaftswissen
schaftlicher Perspektive als substanziellen Wandel von Sozialsystemen, der meist infolge 
von Krisen oder epochalen Ereignissen eintritt (vgl. Kollmorgen/Merkel/Wagener 2015: 
14). Die konkrete Betrachtung dieser epochalen Ereignisse weist zugleich darauf hin, 
dass es mannigfaltige Ausdifferenzierungen gibt, die auf kleinräumig unterschiedliche 
Rahmenbedingungen, aber auch auf unterschiedliche Akteurs-Konstellationen und de
ren Entscheidungen zurückzuführen sind. Dabei ist stets die Kontingenz von Entschei
dungen und Entwicklungen zu berücksichtigen, d.h. die grundsätzliche Möglichkeit, 
dass sich Dinge in unterschiedliche Richtungen entwickeln oder sich unterschiedlich 
darstellen können (vgl. Luhmann 1984). Vor diesem Hintergrund frage ich also: Was 
verändert sich, was bleibt? Wie werden Veränderungen wahrgenommen und einge
ordnet? In welchem Zusammenhang stehen die durch Flucht und Ankunft ausgelösten 
Veränderungsprozesse zu anderen Prozessen der Veränderung oder Beharrung vor Ort? 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-002 - am 13.02.2026, 17:04:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

