Opfererzahlungen.
Europédische Gedachtnisorte

SABINE OFFE

,,Ohne die Erscheinung noch ganz zu begreifen, sahn wir, was in Spanien ge-
schah. Gehédmmert zu einer Sprache von wenigen Zeichen, enthielt das Bild
Zerschmettrung und Erneurung, Verzweiflung und Hoffnung. Die Korper wa-
ren nackt, zusammengeschlagen und deformiert von den Kriften, die auf sie
einbrachen. Aus Flammenzacken ragten steil die Arme hervor, der iiberlange
Hals, das aufgebdumte Kinn, im Entsetzen verdreht die Gesichtsziige, der Leib
zu einem Bolzen geschrumpft, verkohlt, emporgeschleudert von der Hitze des
Feuerofens. [...] Links die Frau war ein kauerndes Biindel, ihre Hand hing ge-
dunsen, in ihrem Arm das Kind, mit den kleinen erbiarmlichen Zehen, den aus-
gewalzten Handlappen, war so tot wie es nur sein konnte. [...] Uber der gefill-
ten Statue des Kriegers, gipsern, doch mit schrecklich lebendigen Hénden [...]
breitete, aufgeteilt zu Muskelwiilsten, das Pferd sich aus, mit riesiger klaffen-
der Wunde, durchbohrt von der Lanze, ins Knie gegangen, doch immer noch
stampfend, gefihrlich, rohrend aus bosem Maul. [...] jede Einzelheit war viel-
deutig. [...] War die Geste der zur Mitte geneigten Frau nicht eher demiitig,
fragten wir uns, driickten die flatternden Hénde in ihrer Leere nicht aus, da8l
sie eben einen Toten hingelegt hatten, und erinnerten die ausgebreiteten abge-
hackten Arme des vor ihr Liegenden nicht an die Haltung dessen, der vom
Kreuz gehoben worden war.*!

Im Januar 2003 hielt Colin Powell im Sicherheitsrat der Vereinten Nati-
onen eine Rede, die fiir Unterstiitzung des Krieges gegen den Irak wer-
ben sollte. Der Rede voraus ging eine Art Bilderstiirmerei. Der Wand-
teppich, vor dem Powell stehen sollte, eine Reproduktion von Picassos

1  Peter Weiss, Die Asthetik des Widerstands, Frankfurt a.M. 1976, (1) S. 332f.

133

https://dol.org/10.14361/9783839407851-007 - am 13.02.2026, 13:41:37. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407851-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SABINE OFFE

Gemilde Guernica, das Peter Weiss in der Asthetik des Widerstands be-
schrieben hat, wurde mit einem blauen Vorhang verhiillt. In der Offent-
lichkeit wurde diese Verhiillung als Ausdruck ganz unverhiillter Miss-
achtung der Antikriegspolitik der UN verstanden, als ,,Zensur®, wie etwa
in Mittelweg 36, der Zeitschrift des Hamburger Instituts fiir Sozialfor-
schung, zu lesen war.’

Das Gemilde entstand 1937, nach der Zerstorung der baskischen
Stadt Guernica und der Totung von 16000 Einwohnern durch deutsche
und italienische Bombengeschwader am 26. April jenes Jahres. Das Bild
wurde die wohl berithmteste Anti-Kriegsikone im 20. Jahrhundert. Im
Spanischen Krieg wurde, so die Uberzeugung der spanischen und inter-
nationalen antifaschistischen Kdmpfer, darunter viele Angehorige der
linken intellektuellen Elite, um die Werte Europas gekdmpft. Im Riick-
blick handelte es sich vor allem um einen Stellvertreterkrieg zwischen
europdischem Faschismus und Kommunismus, den beide Blocke fiir ih-
re machtpolitischen Zwecke nutzten. Guernica, das Gemiilde, ist ein eu-
ropdischer Gedéchtnisort und wurde globalisiertes Paradigma fiir Opfer-
erzdhlungen, es steht fiir die Universalisierung seiner Botschaft des
Leidens von Kriegs- und anderen Opfern in aller Welt, so auch in Irak,
wie die Reaktionen in New York belegen.

1. Aktualitaten

Opfererzdhlungen haben Konjunktur. Die Begriffe Opferkultur und Op-
ferkonkurrenz bescheren unter Google so viele einschligige Treffer,
dass man nicht daran zweifeln kann, dass es sich hier um ein wichtiges
Phinomen gegenwirtiger Selbstthematisierung und Selbstreflexion
west- und osteuropdischer Gesellschaften handelt. Die geteilten Erinne-
rungen der Opfer der Geschichte der Gewalt im 20. Jahrhundert bilden
iberall in Europa Gedéchtnisorte und gehdren zum viel beschworenen
cultural heritage der Europédischen Union.

Welche Bedeutung konnen und konnten Opfererzdhlungen fiir die
Konstruktionen eines gemeinsamen kulturellen Erbes und damit fiir die
Entwicklung so genannter postnationaler Identititen der Europédischen
Gemeinschaft haben? Wenngleich Soziologen und Kulturtheoretiker ge-
zeigt haben, wie sich riickblickend die Nation als Narration dekonstru-
ieren ldsst, welche Fetzen und Flicken von Traditionsbestinden zusam-
mengestiickelt und welche Strategien entwickelt wurden, um nationale
Identitdten im 19. Jahrhundert zu erfinden, ist die Frage, welche zukiinf-

2 Vgl Mittelweg 36, 2 (2003), S. 2.

134

https://dol.org/10.14361/9783839407851-007 - am 13.02.2026, 13:41:37. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407851-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

OPFERERZAHLUNGEN. EUROPAISCHE GEDACHTNISORTE

tigen Erzdhlungen die Identitdt Europas ausmachen werden und sollten,
nicht einfach zu beantworten — und bekanntlich ist die Auswahl trotz al-
ler moglichen Willkiir keineswegs beliebig.

Ich betrachte Opfererzihlungen im Folgenden als eine — problemati-
sche — Sinn- und Deutungsressource fiir politisch aktuelle Formen symbo-
lischer Vergemeinschaftung. Jeder Versuch einer Definition von Opfer —
historisch, anthropologisch, religios, systematisch, politisch, soziolo-
gisch, juristisch — ist heikel, und ich mache mich eines solchen Versuchs
hier keineswegs anheischig. Aber die Definition und Identifikation von
Opfern in der gegenwirtigen Diskussion ist notwendig, aus pragmati-
schen ebenso wie symbolischen Griinden. Sie spielt (nicht nur) in den
postsozialistischen Lindern Ost- und Mitteleuropas eine entscheidende
Rolle fiir die Entstehung von gesellschaftlichen Einrichtungen, die sich
um Prozesse von transition justice, um rechtliche, materielle und sym-
bolische Rehabilitation und Entschdadigungen von Opfern kommunisti-
scher Regimes bemiihen mit dem Ziel, politische und zivilgesellschaft-
liche Stabilitdt zu sichern. In Westeuropa spielen Definition und An-
erkennung von Opfern eine aktuelle Rolle fiir Strategien der Aufnah-
mepolitik gegeniiber Fliichtlingen und Verfolgten. Im Kontext solcher
Diskussionen wird versucht, Opfer nach verschiedenen Kriterien zu klas-
sifizieren, nach politischen Ereignissen in den Herkunftslindern wie
Biirgerkriege, nach Erfahrungen von Flucht und Vertreibung, nach
Traumatisierungen als Opfer oder Zuschauer von Verbrechen, nach gen-
der wie bei der Vergewaltigung von Frauen, nach Generationen, nach
nationalen und ethnischen Zugehdrigkeiten und anderen Merkmalen.?

Aller Definitionsbemiihungen ungeachtet bleibt die Frage, wer Opfer
ist und wer bestimmt, ob jemand Opfer ist, in vielen Fillen kontrovers.
Einer der Griinde fiir die Kontroversen liegt darin, dass die Trennung
zwischen Opfern und Titern bekanntlich keineswegs immer eindeutig
ist: Wie lassen sich Titer und Opfer unterscheiden, wenn NS-Verfolgte
im Nachkriegskommunismus zu Verfolgern, Regimekritiker zu Stasi-
Ermittlern werden, Soldaten Téter wie Opfer sein konnen? Haben Ver-
triebene das Recht, sich als Opfer zu bezeichnen, und bis in welche Ge-
neration? Wie steht es mit deutschen Bombenopfern? mit Spdtheimkeh-
rern, deutschen Soldaten, die jahrelang in sibirischen Lagern gefangen
waren? Wann sind angesichts der gegen die einheimischen Juden und
der gegeneinander gerichteten ethnischen Vertreibungen und Morde die
Polen Téter, wann Opfer, wann die Ukrainer?* VerstoBt die Rede von

3 Vgl die Klassifikation von Opfern bei Luc Huyse, www.idea.int/publications/
reconciliation/upload/reconciliation_chap04.pdf, Zugriffsdatum: 16.4.2007.

4 Vgl. Norman M. NAIMARK, Die Killing Fields des Ostens und Europas
geteilte Erinnerung, in: Transit, Europdische Revue 30 (2006), S. 57-69.

135

https://dol.org/10.14361/9783839407851-007 - am 13.02.2026, 13:41:37. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407851-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SABINE OFFE

nichtjiidischen Opfern gegen die Singularititsthese der Shoah, des Vol-
kermords an den Juden? Zwar gehe ich gehe davon aus, dass es sich in
der Frage, wer Opfer sei, nicht um ein Nullsummenspiel handeln kann —
die Anerkennung von Leiden der einen verringert nicht das Leiden der
anderen oder stellt es infrage. Aber die Probleme, wann und in welchen
Kontexten der Begriff verwendet werden kann, bestehen fort, und das
offentliche Interesse fiir Opfererzidhlungen bringt jede Menge neue, dar-
unter manche selbsternannten Opfer hervor.

2. Ambivalenzen

Das deutsche Wort Opfer ist doppeldeutig. Anders als im Englischen un-
terscheidet es nicht zwischen sacrifice und victim und fordert damit die
Tendenz zu Universalisierung, Umdeutungen und zum Halo-Effekt des
Begriffs. Dieser Doppeldeutigkeit entkommt man nicht, sondern sie liegt
den gleitenden Bedeutungs- und Deutungs-Transformationen dessen,
was unter Opfer verstanden werden kann, zugrunde und erméglicht die
Umdeutung von Opfern staatlicher und anderer Verbrechen in sinn- und
Gemeinschaft stiftende Opfer. Entscheidenden Anteil an solchen Trans-
formationen hat ungeachtet ganz verschiedener historischer Referenzer-
eignisse und Erfahrungen das den Opfererzihlungen gemeinsame Reper-
toire narrativer Rituale und traditioneller Versatzstiicke der Représen-
tation, deren semantischer Kontext auf christliche Passionsmetaphorik
verweist. Peter Weiss hat auf die Assoziationen christlicher Leidens-
ikonographie und auf deren Provenienzgeschichte in der européischen
Kunst in seiner Lektiire von Guernica hingewiesen, der eingangs zitierte
Text nennt das Motiv der Kreuzigung und Kreuzabnahme und der Pieta.
An Erhaltung und Vermehrung der Ambivalenzen des Begriffs sind reli-
giose Gemeinschaften iibrigens bis heute aktiv beteiligt, wenn, wie im
Jahr 2003, der damalige Papst zwei Opfer des Stalinismus der 50er Jahre
in der Slowakei selig spricht oder in einer Publikation zu Evangelische
Opfer von Nationalsozialismus und Stalinismus aus demselben Jahr die-
se in die Tradition von Martyrium und das Geddchtnis der Ma'rtyrer5
eingereiht werden.

Die Tradition christlicher Passionsmetaphorik verbindet sich in ge-
genwirtigen Opfererzahlungen mit der Rhetorik und Ikonographie des
Holocaust-Gedenkens. Uber die Problematik dieser Verkniipfung ist in
Zusammenhang mit Kéthe Kollwitz’ Pietd in der Berliner Neuen Wache

5 Bjorn Mensing, Heinrich Rathke, Mitmenschlichkeit, Zivilcourage, Gott-
vertrauen. Evangelische Opfer von Nationalsozialismus und Stalinismus,
Leipzig 2003, S. 9.

136

https://dol.org/10.14361/9783839407851-007 - am 13.02.2026, 13:41:37. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407851-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

OPFERERZAHLUNGEN. EUROPAISCHE GEDACHTNISORTE

und mit Mahnmal-Entwiirfen in Gestalt christlich-vaterldndischer Altére
offentlich viel geredet worden. Die Bedeutung des Holocaust-Geden-
kens fiir die europdische Vergemeinschaftung im Zeichen von Opferer-
zihlungen belegt die Resolution des im Januar 2000 einberufenen Inter-
national Forum of the Holocaust in Stockholm, auf dem die Prisidenten
der westlichen EU-Lénder ihre Bereitschaft bekriftigten, durch die Ein-
richtung dessen, was in USA und Europa durchaus sonderbar Holocaust
Education genannt wird, Gewalt und Diskriminierung iiberall entgegen-
zutreten. Damit, so die vorherrschende Forschungsmeinung, haben Op-
ferkulte die Heldenkulte des 19. Jahrhunderts abgelost und bilden den
neuen Griindungsmythos eines zukiinftigen Europas.

Einige Autoren sehen in solcher Universalisierung und Globalisie-
rung der Opfererzdhlung Holocaust die Chance, die Anerkennung
menschlichen Leidens in aller Welt, die Solidaritit mit Opfern und da-
mit einen postnationalen Diskurs iiber die Bedeutung der Menschenrech-
te zu fordern.® Vertreter dieser Position fithren an, dass erst die Paralleli-
sierung der Verbrechen in serbischen Lagern mit Auschwitz mediale und
damit offentliche Aufmerksamkeit und anschlieBende Interventionen auf
allen Ebenen — Menschenrechtler, Politiker und Militdrs — befordert hét-
te. Andere verweisen darauf, dass der Diskurs iiber Menschenrechte sich
inzwischen fiir die Artikulation aller moglichen ganz partikularen Inte-
ressen als geeignet erweist und eingesetzt wird, oder dass gerade die
Singularitétsthese des Holocaust die Wahrnehmung gegenwirtiger Ge-
sellschaftsverbrechen und deren Anerkennung als Genozide verstellt.

Es sind vielleicht gerade die Ambivalenzen des Begriffs und seiner
Traditionen, die ihn geeignet machen fiir das verbreitete Bediirfnis, Op-
fer zu sein, gewesen zu sein oder projektiv mitleidend sich mit Opfern
von individueller und kollektiver Gewalt zu solidarisieren. Opfererzih-
lungen bilden eine fiir die Zukunft Europas wesentliche Form neuer so-
zialer Vergemeinschaftung, die die erodierenden traditionellen Binde-
krifte der nationalen, religiosen und ideologischen Vergemeinschaftung
zu ersetzen scheint, jedoch auch zehrt von Refigurationen traditioneller
Opfererzihlungen. Allein die Ubernahme oder Inanspruchnahme solcher
Traditionen verweist jedoch noch nicht notwendig auf die Konstanz von
Bedeutungen, sondern vielleicht darauf, dass wir keine geeigneteren
Muster der gesellschaftlichen Selbstreflexion entwickelt haben und dar-
auf angewiesen bleiben, verdnderte Welt- und Selbstdeutungen im Me-
dium des Vertrauten zu vermitteln. Dazu gehort auch die problematische
Nationalisierung von Opfern in einigen postsozialistischen Lindern, die
sich um Re-Konstruktionen eigenstaatlicher Traditionen durch oft nos-

6 Daniel Levy, Nathan Sznaider, Erinnerung im globalen Zeitalter: Der Ho-
locaust, Frankfurt a.M. 2001.

137

https://dol.org/10.14361/9783839407851-007 - am 13.02.2026, 13:41:37. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407851-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SABINE OFFE

talgische Ankniipfung an die Zwischenkriegszeit bemiihen und die eige-
ne Beteiligung an Verbrechen unter deutscher und sowjetischer Besat-
zung kollektiv externalisieren. Solche Versuche werden reprisentiert
von Gedichtnisorten wie den Okkupationsmuseen in baltischen Staaten
oder, in anderer Weise, vom Haus des Terrors in Budapest. Allerdings
tiberwiegen auf der Ebene im weitesten Sinne EU-geforderter Gedécht-
nisorte Versuche der Verstindigung und der Einrichtung von Netzwer-
ken, die sich bemiihen, die Differenzen europédischer Erfahrungen durch
Einbindung regionaler und staatlicher Initiativen in ein gesamteuropéi-
sches Gedichtnis zu integrieren.” Einbindung und Ortsbindung sind
wichtig, da sie der Nationalisierung und damit Abstraktion von Opfern
im giinstigen Falle durch Konkretisierung und durch von solchen Orten
ausgeloste Kontroversen und Konsensbildungen zwischen lokalen Ak-
teuren entgegenwirken konnen. Und langfristig 1dsst sich jedenfalls hof-
fen, dass Opferkonkurrenzen sich zugunsten der Einsicht in gemeinsame
gegenwirtige Interessen und zu bewéltigende Aufgaben iiberwinden las-
sen.

3. Ausstellungen

Die Geschichte europdischer Opfer kennt viele, man konnte hier ohne
Ubertreibung sagen zahllose Gedchtnisorte, die an die Spaltungen der
Gewaltgeschichte im 20. Jahrhundert erinnern und sich kaum eignen fiir
gemeinsame und konsensfihige Erzdhlungen. Solche Erzidhlungen je-
doch erscheinen vielen notwendig, nicht nur, um die fortwirkende politi-
sche Sprengkraft der Vergangenheit zu iiberwinden, sondern auch, um
die Einsicht in zukiinftige Aufgaben und Gefahren nicht dadurch zu er-
schweren, dass sie sich im Prisma vergangener Probleme bricht. Der Su-
che nach neuer und positiver Identifizierung mit Europa verdankt sich
das EU-Projekt eines neuen und eigens fiir die Geschichte der europi-
schen Einigung konzipierten Gedéchtnisortes. In Briissel soll ein Musée
de I’Europe eroffnet werden. Seine Planung vollzieht sich weitgehend
unter Ausschluss der Offentlichkeit, meine Bemerkungen stehen daher
unter dem Vorbehalt mangelnder Einsicht in die Interna der Debatte. Die
Abschottung des Planungsprozesses mag verstidndlich sein angesichts
der zu erwartenden Kontroversen iiber Deutungsanspriiche auf die Ge-
schichte, die zweifellos ausgebrochen wiren, verkennt aber meiner Mei-
nung nach, dass eben solche Kontroversen erst der Weg sind, um einen

7 Vgl. das Projekt: Erinnerungsorte an die kommunistischen Diktaturen im
Europa des 20. Jahrhunderts, www.stiftung-aufarbeitung.de/downloads/
pdf/concept/GOFdt.pdf, Zugriffsdatum: 25.3.2007.

138

https://dol.org/10.14361/9783839407851-007 - am 13.02.2026, 13:41:37. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407851-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

OPFERERZAHLUNGEN. EUROPAISCHE GEDACHTNISORTE

Ort, der das Geschichtsgedidchtnis der EU-Européder zu reprisentieren
beansprucht, mit Bedeutung besetzen zu konnen — erst in der Teilhabe
und Teilnahme an solchen Prozessen, in den Kompromissen, im Ver-
zicht und in den Miihen der Konsensbildung realisiert sich iiberhaupt,
was Gedichtnis sein konnte. Die weitgehende Geheimhaltung der Mu-
seumsplanung hingegen tendiert im Bereich symbolischer wie anderwei-
tig im Bereich 6konomischer Politiken dazu, Interessen und Erfahrungen
von EU-Biirgern durch Reglement und Kontrolle der Diskurse iiber Ge-
schichte vorab zu dominieren und zu standardisieren. Das Musée ver-
dankt sich dabei durchaus, wie die Repridsentanten betonen, einem ver-
breiteten Unbehagen an solchen Politiken, dem Bediirfnis, wie es heifit,
nicht nur tiber Ex- und Import und tiber Bananenpreise oder politische
Sicherheit zu reden, sondern gerade jlingeren Biirgern Orte der Identifi-
kation mit den Werten der EU anzubieten.

Das geplante Museum in Briissel will tausend Jahre europiischer
Geschichte ausstellen. (Man sollte vielleicht den Mythos der Tausend-
jahrigkeit auf seine eigentlich wohl zureichend bekannte Verwendungs-
geschichte hin hinterfragen). Diese Geschichte wird im Musée unterteilt
in drei Phasen der europidischen Einigung. Die erste Phase, Einheit
durch Glauben, soll zeigen, wie das christliche Europa seit dem Mittel-
alter bis zu den Religionskriegen ausgesehen hat. Dem Konzept nach
haben in dieser Phase offensichtlich nur Christen in Europa gelebt, was
bekanntlich keineswegs der Fall war. Erstens hat es zu jeder Zeit in allen
europdischen Lédndern eine einheimische jiidische Minderheit gegeben,
zweitens innerhalb der christlichen Religion verschiedene Gruppen, dar-
unter so genannte Ketzer. Die nédchste Phase ist die Einheit durch Auf-
kldrung. Der Glaube wird abgelost durch Allgemeine Menschenrechte
und die Anwendung der Rechtsgleichheit auf alle Untertanen — idealiter,
versteht sich. Die letzte Phase beschreibt die Einheit durch das gemein-
same Projekt Europa nach 1945 — den bisher erreichten Hohepunkt einer
seit 1000 Jahren angelegten Entwicklungstendenz.

Zwischen diese drei Phasen eingeschoben werden (ich paraphrasiere
hier das vorldufige knappe Konzept, fiir das Varianten und Modifikatio-
nen im Gespriich sind)® zwei Phasen der Kriege, Religionskriege und
Kriege der Ideologien. Die Konzeption des Musée de I’Europe iibergeht

8 Fiir vergangene und aktuelle noch keineswegs abgeschlossene Planungen
zu Konzeption, Finanzierung und Standort des Musée vgl. dessen website
und Internetkommentare, v.a. Eryck de Rubercy, Un musée pour I’Europe.
Un entretien avec Marie-Louise von Plessen et Krzysztof Pomian,
http://www.etudes-européennes.fr , revue en ligne 5 (2004), Zugriffsda-
tum: 25.3.2007, und Véronique Charléty, Bruxelles: capitale européenne de
la culture? L’invention du Musée de 1I’Europe, www.études-européennes.fr,
revue en ligne 9 (2006), Zugriffsdatum: 25.3.2007.

139

https://dol.org/10.14361/9783839407851-007 - am 13.02.2026, 13:41:37. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407851-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SABINE OFFE

die Briiche der Geschichte daher zwar nicht, aber dennoch wird durch
die Weise der Klassifizierung von Geschichtsepochen ein monumenta-
les, am telos der Einheit heute orientiertes Bild konstruiert. Die Briiche
im Prozess fortschreitender Einigung erscheinen als Ausnahmen von ei-
ner Regel, die unter dem Motto per aspera ad astra stehen konnte, statt
die Dialektik von Geschichte erkennbar werden zu lassen. Es ist schwer
vorstellbar, dass angesichts von 1000 Jahren ausgestellter Zeit komple-
xere Sachverhalte vermittelt werden, zumal die Ausstellung in medialen
Inszenierungen realisiert werden soll, in denen solche Komplexitit gar
nicht wird vermittelt werden konnen. So entsteht eine grofle Erzidhlung,
die nicht nur europdische Geschichte als einen Prozess fortschreitender
Einigung darstellt, sondern die implizit die im Verlauf dieser Entwick-
lung, in den Zisuren dieser Geschichte angefallenen Kriegs- und Ver-
nichtungsopfer zu rechtfertigen droht, wenn doch deren Tod erst die
néchste Stufe zu erklimmen erméoglichte.

Ich teile uneingeschrinkt die Einschédtzung, dass die Einigung Euro-
pas nach 1945 eine groBartige Errungenschaft ist. Ich teile auch die Ein-
schitzung, dass es wichtig ist, neben Katastrophen der Geschichte die
Phasen gelingender Verstindigung und Friedensprozesse hervorzuhe-
ben, also einen Ansatz zu wiéhlen, den man in der Individualtherapie ei-
nen salutogenetischen nennt, der von Selbstheilungs- und Uberlebens-
ressourcen ausgeht, statt vornehmlich die Symptome von Krankheit zu
fokussieren. Dieser Ansatz soll Subjekten ermoglichen, sich selbst und
anderen nicht nur als Opfer zu begegnen, sondern andere Formen der
Subjektivierung zu entwickeln. Aber der Ansatz soll auch eine Stabili-
sierung fordern, die dazu befihigt, sich der Erinnerung an Katastrophen-
erfahrungen zu konfrontieren, statt sie zu vermeiden — solchen Ansatz
sucht man im Konzept fiir Briissel vergebens.

4. Ausblicke

Zwingt die Erzidhlung im Europamuseum der Geschichte ein Modell auf,
das Opfer nicht nur in Kauf nimmt, sondern nahelegt, dass aus den Op-
fern der Geschichte gelernt wiirde, sie also doch einen Sinn hatten? Aber
was ldsst sich denn daraus lernen, dass die Errungenschaften des europé-
ischen Einigungsprozesses sich nicht denken lassen ohne die Geschich-
te, die ihnen vorausgegangen ist, eine Katastrophe, die weltweit 55 Mil-
lionen Tote hinterlassen hat?

Das Europamuseum ist kein Gedichtnisort. Gedéchtnisorte muss
man in Europa nicht erfinden, man kann sie finden: es sind vielleicht
weniger die bereits als Monumente nobilitierten, als die noch verborge-

140

https://dol.org/10.14361/9783839407851-007 - am 13.02.2026, 13:41:37. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407851-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

OPFERERZAHLUNGEN. EUROPAISCHE GEDACHTNISORTE

nen, dem Blick entzogenen, die Bodendenkmale, und das keineswegs
nur in Ost- und Mitteleuropa. So hat sich in Spanien (a propos Guernica)
ein Verein zur Wiedergewinnung der historischen Erinnerung (ARMH)
gegriindet, der Orte untersucht, an denen im Biirgerkrieg Erschossene
verscharrt wurden, Skelett- und Knochenreste sammelt, um in Erfahrung
zu bringen, was mit Verschollenen geschehen ist.

Aber iiber solche Befunde und Funde hinaus ist Europa nicht nur EU
und nicht nur Europa. Salman Rushdie lisst in den Satanischen Versen
einen Betrunkenen stammeln, das Problem mit den Engldndern sei, dass
sie nicht wissen, was ihre Geschichte bedeutet, weil diese sich im Aus-
land abgespielt hat.” Die AuBerung lisst sich auf andere Lénder iibertra-
gen: ein Teil der deutschen und europdischen Geschichte hat sich woan-
ders abgespielt und spielt sich immer hidufiger im Ausland ab.
Fliichtlinge und Migrantinnen bringen diese Geschichte nach Europa mit
und lassen sie zu einem Teil des jeweiligen nationalen und européischen
kulturellen Gedéachtnisses werden. Im Zuge der Globalisierung ist das
kulturelle Gedéchtnis nicht nur nicht mehr das Gedichtnis der Nation
und ihres patrimoine, sondern auch nicht nur ein européisches. Dieses
Gedichtnis ist nicht eines, das sich in den Museen und Monumenten der
Hauptstiddte manifestiert, sondern ein scheinbar marginales, voriiberge-
hend festgehalten in den Abschieberdumen von Flughifen, gestrandet
auf Teneriffa und Sizilien, dokumentiert in den Unterlagen der Einwan-
derungs- und Gesundheitsbehorden, der Justiz. Es wird bewahrt in Ak-
ten und Archiven, die die zugelassenen und verdeckten Uberlieferungen
einer Geschichte von Traumatisierung und Gewalt transportieren. Auch
das ist die Vergangenheit der Zukunft Europas. Uber die Frage neuer
Formen von Totenkulten fiir die zukiinftigen gefallenen Soldaten im
postheroischen Zeitalter der Opfererzéhlungen gibt es in der BRD erste
Konflikte.

Ich komme abschlieBend zuriick zu Guernica. Auf die komplexe
Geschichte der Stadt und der Ereignisse im April 1937, auf die Frakti-
onsbildungen innerhalb der internationalen Brigaden, die die Eindeutig-
keit von Téter-Opfer-Dichotomien unterlduft, kann ich hier nicht einge-
hen, sondern bleibe bei Picassos Gemilde. Bald nach dem Krieg bereits
verlangte Franco, offenbar unbeeindruckt von der Botschaft des Bildes,
dessen Riickgabe fiir den Prado. Schon der prominente New Yorker
Kunstkritiker Meyer Shapiro hat in den sechziger Jahren gegen die
Uberschitzung der politischen Wirkung von Kunst gegen Krieg und die
Leiden der Opfer die ironische Frage gestellt, ob Bilder der Kreuzigung
Christi in Museen als Protest gegen die Kreuzigung ausgestellt wiirden.

9 Salman Rushdie, The Satanic Verses, London 1988, S. 343.

141

https://dol.org/10.14361/9783839407851-007 - am 13.02.2026, 13:41:37. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407851-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SABINE OFFE

Dieser Einschitzung geringer Wirkungsmoglichkeit entspricht iibrigens,
dass der Vorgang der Verhiillung in der UNO wohl pragmatisch zu er-
kldren ist: die Kameraleute befiirchteten, der unruhige Hintergrund wiir-
de sich storend auf die Bildqualitit und die Erkennbarkeit des Redners
in den Medien auswirken.

Bliebe also zu fragen, fiir wie zartbesaitet die Kriegsgegner die Be-
fiirworter des Irak-Krieges halten wollten, wenn sie vermuteten, letztere
hitten das Bild dem Blick des Publikums entzogen, da sie befiirchten
mussten, ihre Argumentation wiirde geschwécht durch den Anblick und
die Erinnerung an die Opfer eines ganz anderen Krieges?

Die Erinnerung an Opfer fritherer Genozide und Kriege taugt nicht
zur Vermeidung zukiinftiger. Das ist kein Argument gegen Opfererzih-
lungen und Gedichtnisorte, sondern gegen deren Indienstnahme und das
funktionalistische Missverstindnis von vermeintlichem Nutzen und
Zweck des Erinnerns. Angesichts der gesellschaftlichen Erfahrung von
Genoziden und Vernichtungskriegen seit dem 20. Jahrhundert hat das
Wort Opfer jeden traditionell verbiirgten Sinn verloren. Es ist allenfalls
zu einer Chiffre der Erfahrung von , Erfahrungsarmut® geworden, wie
sie Walter Benjamin bereits nach dem Ersten Weltkrieg als seine Gene-
ration priigend beschrieben hat.'’ Die Chiffre mag geeignet scheinen,
uns iiber diese Erfahrung zu tiduschen, macht die Unertriglichkeit ge-
schehenen und erlebten oder medial vermittelten Schreckens vielleicht
handhabbar, indem sie sie in veraltete semantische Kodes fasst. Aber
damit verwehrt sie den Befund, dass die Geschichte Europas im
20. Jahrhundert nicht als Geschichte von Opfern in irgend traditionellem
Sinne, nicht als eine Transformation von victim zu sacrifice erzihlbar
ist. Die Attraktion von Opfererzidhlungen konnte auch Zeichen dafiir
sein, dass wir noch kaum verstanden haben, wie die Geschichte des
20. Jahrhunderts Europa und die Welt veridndert hat, weil unsere Fihig-
keiten zur Deutung der Erfahrung von Erfahrungsarmut selber besché-
digt sind infolge der Geschichte und Gegenwart des Leidens der Opfer
globaler Gewaltgeschichte.

Opfererzihlungen bedienen Orientierungserwartungen, ermoglichen
es, Werte zu formulieren. Aber Opfererzihlungen als europdische Ge-
déchtnisorte konnten sich als keineswegs wiinschenswert und als ganz
ungeeignet fiir eine Analyse der europdischen Gegenwart und fiir die
Entfaltung seiner postnationalen gemeinsamen Zukunft erweisen. Nicht
wiinschenswert, weil sie als Griindungsmythen nicht nur von den Leiden
der Opfer erzihlen, sondern von der Faszination dieses Leidens, weil sie
Individuen und Kollektive in immer neue Zirkel von Schuld verstricken

10 Walter Benjamin, Erfahrung und Armut, in: Illuminationen. Ausgewihlte
Schriften, Frankfurt a.M. 1961, S. 313-318.

142

https://dol.org/10.14361/9783839407851-007 - am 13.02.2026, 13:41:37. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407851-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

OPFERERZAHLUNGEN. EUROPAISCHE GEDACHTNISORTE

konnen, deren Unertriglichkeit neue Gewalt gegen neue Opfer und da-
mit neue Schuld perpetuiert. Noch die religionsgeschichtliche Errungen-
schaft universalisierten Mitleidens mit dem Leid anderer macht schul-
dig: dass wir nicht genug davon aufbringen, nicht eingeschritten sind,
und macht Angst: wir konnten die Opfer sein — oder die Téter. Idealisie-
rung und Sakralisierung im Gedenken machen Opfer zu Mirtyrern, weil
nicht aushaltbar ist, dass ihr Tod umsonst gewesen wire. Aber noch die
moralische Selbstvergewisserung im Gedenken kann umschlagen in
Ressentiment und Entwertung, wie nicht nur fiir aktuelle antisemitische
und antizionistische Reaktionen ausreichend belegt ist, um die Faszina-
tion von Opfererzdhlungen als Griindungsmythos Europas jedenfalls
skeptisch zu sehen.

Aber — auch wenn ich mein Argument jetzt etwas zwingen muss —
wenn es im 19. Jahrhundert gelungen ist, willkiirliche Griindungsmy-
then, willkiirliche territoriale Grenzen und willkiirlich zusammengeraub-
te Gegenstinde zum Erbe von Nationen zu machen, fiir das es wert
schien zu kdmpfen und sogar zu sterben — wire es dann nicht moglich,
dariiber nachzudenken, ob im 21. Jahrhundert Gemeinschaften wie die
EU anstelle historisch und kulturell obsolet gewordener Opfererzidhlun-
gen und Griindungsmythen andere Geschichten und Geschichte anders
erzidhlen konnten, der Opfer gedenkend, ohne sie fiir Identititen, Ver-
gemeinschaftungsphantasmen oder politische und religiose Erlosungs-
bediirfnisse zu mifSbrauchen? Wiére es nicht moglich, sich auf die Suche
nach anderen Weisen zunichst des Denkens, Erzdhlens und Erinnerns zu
machen?

,,Es ist nicht wahr, dass die Opfer mahnen, bezeugen, Zeugenschaft fiir etwas
ablegen, das ist eine der furchtbarsten und gedankenlosesten, schwichsten
Poetisierungen. [...]

Auf das Opfer darf keiner sich berufen. Es ist Mifbrauch. Kein Land und
keine Gruppe, keine Idee, darf sich auf ihre Toten berufen.

Aber die Schwierigkeit, das auszudriicken. Manchmal fiihl ich ganz deut-
lich die eine oder andere Wahrheit aufstehen und fiihle, wie sie dann niederge-
treten wird in meinem Kopf von anderen Gedanken oder fiihle sie verkiim-
mern, weil ich mit ihr nichts anzufangen weil3, weil sie sich nicht mitteilen
148, ich sie nicht mitzuteilen verstehe oder weil gerade nichts diese Mitteilung
erfordert, ich nirgends einhaken kann und bei niemand.«"

11 Ingeborg Bachmann, [Auf das Opfer darf keiner sich berufen], in: Werke,
Band 4, Miinchen—Ziirich 1993, S. 335.

143

https://dol.org/10.14361/9783839407851-007 - am 13.02.2026, 13:41:37. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407851-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839407851-007 - am 13.02.2026, 13:41:37.



https://doi.org/10.14361/9783839407851-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

