
432

„Die Zukunft beginnt mit  
erinnern.“
Die Kultur- und Literaturwissenschaftlerin Aleida Assmann  
über den Zusammenhang von Medien und der Vermittlung  
von Geschichte. Von Susanne Wegner

Communicatio Socialis (4/2020) 53: 432-439. DOI: 10.5771/0010-3497-2020-4-432

Die Darstellung und Thematisierung von Gedenktagen historischer 
Ereignisse sind fest in den Alltag der Massenmedien integriert. Wie 
ist der Zusammenhang zwischen Medien und der Vermittlung von 
Geschichte zu erklären, warum ist er wichtig und wie verändert sich 
dieser in Zeiten der Corona-Pandemie? Zu diesen Fragen nimmt Alei-
da Assmann Stellung. Die mittlerweile emeritierte deutsche Litera-
tur- und Kulturwissenschaftlerin verfolgt seit den 1980er Jahren die 
Entwicklungen der deutschen Erinnerungskultur und gilt gemeinsam 
mit ihrem Mann Jan Assmann als Begründerin des Konzept des „kul-
turellen Gedächtnisses“.  

Frau Assmann, 2020 ist das Jahr großer Erinnerungsjubiläen wie das 
Ende des Zweiten Weltkrieges vor 75 Jahren oder der 30. Jahrestag der 
deutschen Wiedervereinigung. Warum ist die Erinnerung an historische 
Ereignisse wie diese für Menschen in der Gegenwart so wichtig?
ASSMANN: Gedenktage, auch wenn sie von nichts anderem 
diktiert sind als von der Wiederkehr einer Null, sind weit mehr 
als ein leerer Ritus, sondern haben Funktionen und erfüllen 
Bedürfnisse. Mit ihnen versichert sich eine Gesellschaft der 
zentralen Schlüsselereignisse und bleibenden Impulse ihrer Ge-
schichte. Sie bilden einen Rahmen für Wir-Inszenierungen, sie 
bieten Anlässe für persönliche Teilhabe und schaffen Anstöße 
für Debatten und Reflexionen, die das Geschichtsbewusstsein 
der Gesellschaft aktualisieren und synchronisieren. Sie haben 
also sowohl ein gemeinschaftsstiftendes als auch ein kritisches 
Potential. Dabei besteht natürlich ein großer Unterschied zwi-
schen positiven Schlüsselereignissen wie der Öffnung der Mau-
er am 9. November 1989 einerseits und traumatischen Ereignis-

Prof. (em.) Dr. Dr. h.c. 

 Aleida Assmann 

ist Professorin für 

englische Literatur 

und Allgemeine 

Literaturwissenschaft 

an der Universität 

Konstanz.

Dr. des Susanne 

Wegner ist Wissen-

schaftliche Mitarbei-

terin am Studiengang 

Journalistik der Ka-

tholischen Universität 

Eichstätt-Ingolstadt 

und Redakteurin 

von Communicatio 

Socialis.

GEDENKEN UND ERINNERUNG

ComSoc_4_2020_FINAL_Cover2_akt.indd   432 13.11.2020   09:50:15

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2020-4-432 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:33:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2020-4-432


433

„Die Zukunft beginnt mit erinnern.“

sen wie dem 9. November 1938 oder dem 9. Oktober 2019, dem 
Tag des Anschlags auf die Synagoge in Halle andererseits. 

Der 8. Mai ist komplex und hat eine eigene Geschichte hin-
ter sich. Er wurde im Osten des geteilten Deutschlands regel-
mäßig als Tag des Sieges der Roten Armee begangen, während 
Willy Brandt, der 1970 den Tag feiern wollte, noch entgegen-
gehalten wurde: „Schuld und Schande verdienen keine Feier.“  
Inzwischen wird das Ende des Zweiten Weltkriegs allgemein als 
tiefer historischer Einschnitt anerkannt, der die Voraussetzun-
gen für die Gründung der EU geschaffen hat. Dennoch ist der  
8. Mai noch nicht zu einem gemeineuropäischen Feiertag gewor-
den, wofür sich zum Beispiel die Holocaust-Überlebende Esther 
Bejerano einsetzt. 

Auch 30 Jahre nach der Wiedervereinigung haben wir an 
diesem Feiertag erleben können, dass Erinnerungsjubiläen 
keine Selbstläufer sind, sondern die jeweils aktuelle politische 
Konstellation entscheidet, was jeweils aus der Vergangenheit 
zurückgeholt wird und wie es interpretiert wird. In dieser Wan-
delbarkeit unterstreichen Gedenktage und Jubiläen den offenen 
Deutungshorizont der Geschichte.

Welche Rolle spielen Medien bei der Vermitt-
lung von Vergangenheit? Wie definieren Sie 
dabei den Begriff der Medien? Oder anders 
ausgedrückt: Was alles kann ein Medium für 
Erinnerung sein?

Die Rolle, die die Medien bei der Ver-
mittlung von Vergangenheit spielen, wird 
uns sofort bewusst, wenn wir sie uns ein-
mal wegdenken. Zu diesem Gedankenex-
periment kann uns ein Satz des malischen 
Schriftstellers und Ethnologen Amadou 
Hampâté Bâ verhelfen, den er 1960 vor der 

Unesco ausgesprochen hat: „Mit jedem Greis, der in Afrika stirbt, 
verbrennt eine Bibliothek.“ Damit brachte er der Weltöffentlich-
keit schlagartig den prekären Status sogenannter „Gedächtnis-
kulturen“ zu Bewusstsein, die sich eben nicht auf dauerhafte 
Institutionen wie Denkmäler, Traditionen, Museen und Archive 
stützen können, weil sie allein im Vortrag, der Performanz und 
der Wiederholung ihr kulturelles Erbe sichern. Dieses Erbe, ohne 
die Stütze von Schrift und Buch von Generation zu Generation 
weiterzugeben, ist eine extrem aufwendige Praxis, die ganz be-
sondere Übung, Fertigkeiten und Vermittler erfordert. 

Aleida Assmann  

(Bild: Uni Konstanz)

ComSoc_4_2020_FINAL_Cover2_akt.indd   433 13.11.2020   09:50:17

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2020-4-432 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:33:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2020-4-432


434

Aleida Assmann/Susanne Wegner

Was man dagegen schwarz auf weiß besitzt oder digital 
abgespeichert hat, das kann man getrost nach Hause tragen. 
Das ist aber nur die eine Seite der Medaille, weil Wiederholung, 
Relektüre, Aktualisierung und Erneuerung – hier kommt die 
Dimension der Performanz ins Spiel – für die Erinnerung nicht 
weniger wichtig sind. Deshalb unterscheide ich bei den Medien 

zwischen Sicherungsformen der Dauer und 
Sicherungsformen der Wiederholung. Was 
nur konserviert wird und nicht auch aktive 
oder passive Teilhabe einschließt, existiert 
im Speicher, aber noch nicht im Gedächtnis. 
Unsere Speicher sind mit der Zeit immer grö-

ßer geworden, aber unser Gedächtnis, das individuelle wie das 
gemeinsame, können wir nicht outsourcen. Es muss gespeist, 
genährt und regelmäßig wieder aufgeladen werden. 

Das kulturelle Gedächtnis ist wie das individuelle Gedächt-
nis auf externe Anstöße oder „trigger“ angewiesen. Was in Mu-
seen, Archiven und Bibliotheken dauerhaft gespeichert ist, das 
muss zu bestimmten Gelegenheiten getriggert, sprich: immer 
wieder gelesen, ausgestellt, aufgeführt, inszeniert, kurz: reakti-
viert werden. So wie es Denkmäler im Raum gibt, gibt es deshalb 
auch „Denkmäler in der Zeit“, wie ich die Jubiläen, Jahrestage 
und Festspiele nenne. Von dem, was dauerhaft gespeichert ist 
und in eine immer größere zeitliche Ferne rückt, bringen sie 
periodisch etwas zurück und einer allgemeinen Öffentlichkeit 
dabei wieder zu Bewusstsein. Es ist müßig, diese beiden Modi 
gegeneinander auszuspielen, denn sie sind komplementär auf-
einander angewiesen. Akte der Wiederholung sind zugleich For-
men der Auffrischung und Erneuerung des Erinnerten: das gilt 
für das Individuum ebenso wie für die Kultur. 

Besonders klar wird das am Beispiel von Denkmälern. 
Denkmäler sind niemals vollständige Einheiten in sich selbst. 
Ihre materielle Form ist nur die eine Hälfte der Medaille, die 
andere Hälfte besteht aus einer Reihe immaterieller kulturel-
ler Praktiken, die am Denkmal durchgeführt werden wie seine 
Einweihung, wiederholte Feierlichkeiten zu Gedenkterminen, 
politische Debatten, aber auch materielle Angriffe und Ver-
änderungen. Mit Reden, Musik und Blumen ebenso wie durch 
Schmäh- und Schändungsakte können Denkmäler die öffent-
liche Aufmerksamkeit auf sich ziehen und dabei von einem 
Moment zum anderen wiederbelebt oder in Vergessenheit zu-
rückgestoßen werden. Trotz aller Monumentalität ihrer Form 
verlieren Denkmäler unweigerlich ihre Fähigkeit, Aufmerksam-

Die Rolle der Medien  
bei der Vermittlung von Vergangenheit  
wird am Beispiel von Denkmälern  
besonders klar.

ComSoc_4_2020_FINAL_Cover2_akt.indd   434 13.11.2020   09:50:17

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2020-4-432 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:33:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2020-4-432


435

keit zu erregen. Selten sind ihre Kontexte so stabil wie das Mate-
rial, aus dem sie gefertigt sind. Politische Kontexte ändern sich 
ständig und manchmal tun sie es abrupt. Aber auch durch die 
Umgestaltung von Denkmälern und künstlerische Interventio-
nen wird im Stadtraum Aufmerksamkeit erregt. In umgekehrter 
Richtung zum Historisch-Werden von Denkmälern verläuft der 
Energiestrom der Kontroversen, wodurch sie wieder aufgeladen 
werden. Dann stehen sie wieder im Rampen-
licht der zeitgenössischen Aufmerksamkeit 
und werden zum Mittelpunkt einer öffentli-
chen Debatte. Kontroversen, Provokationen 
und öffentliche Debatten mobilisieren star-
ke Emotionen, denn die Neudefinition von 
Denkmälern ist ein wesentlicher Weg, das Selbstverständnis 
einer Stadt zu verändern. Alte Symbole in Frage zu stellen ist 
ein wirksames Mittel, um die Vergangenheit der Stadt neu zu 
verhandeln und ihre Zukunft zu entwerfen. Denkmäler sind we-
der stabile Relikte aus der Vergangenheit noch Ornamente der 
Gegenwart. Im Gegenteil sind sie ein Anstoß dafür, dass eine 
Stadt immer wieder neu über die Vergangenheit und Zukunft 
entscheidet. Sie sind Medien der Förderung eines öffentlichen 
Bewusstseins, mit ihrer Hilfe können und müssen die Bürgerin-
nen und Bürger ihre Geschichte, ihr Selbstbild und ihre Werte 
immer wieder neu verhandeln.  Denn es ist nicht selten der Ort 
und die Gestalt eines Denkmals, das diesen Prozess der Selbst-
reflexion in Gang bringt und zum sichtbaren Zeichen des Wan-
dels wird.

Sie und Ihr Mann haben einmal geschrieben, dass Medien „den Radius 
der Zeitgenossenschaft“ erweitern. Können Sie das genauer erläutern?

Die russischen Kultur-Semiotiker Jurij Lotman und Boris 
Uspenskij haben Kulturen einmal als „das nicht vererbbare Ge-
dächtnis eines Kollektivs“ definiert. An die Stelle des lebensrele-
vanten Wissens, das sich die Tiere mit den Genen weitergeben, 
tritt bei den Menschen die Kultur und ihre Medien. Sie ist ein 
Langzeitprojekt, das die einzelnen in ein Kontinuum des Auf-
führens, Lernens, Speicherns und Weitergebens versetzt und in 
einem großen Horizont einschließt. Den Radius der Zeitgenos-
senschaft bestimmt zunächst die biologische Generation unse-
res Jahrgangs, mit dem wir besonders verbunden sind, weil wir 
mit diesen Menschen bestimmte historische Schlüsselerfahrun-
gen teilen. Martin Walser hat mit Blick auf die Kriegsgenerati-
on, der er als Flakhelfer selbst angehörte, einmal gesagt: „Wer 

„Die Zukunft beginnt mit erinnern.“

Denkmäler sind Medien der Förderung  
eines öffentlichen Bewusstseins,  

mit ihrer Hilfe können Bürger_innen  
Geschichte immer wieder neu verhandeln.

ComSoc_4_2020_FINAL_Cover2_akt.indd   435 13.11.2020   09:50:18

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2020-4-432 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:33:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2020-4-432


436

ein Jahr jünger ist, hat keine Ahnung!“ Durch die Wahl signifi-
kanter Anderer, und das können Autoren und Bücher, Lehren, 
literarische oder religiöse Texte sein, können wir auf der Basis 
dieser Medien lebendige Impulse, Erfahrungen und enge Bezie-
hungen der Vertrautheit in einem weiteren Horizont aufbauen. 
Menschen sind nicht nur von ihrer Zeit; sie können sich ihre 
Vorbilder und Inspirationen in anderen Epochen suchen – das 
ist die große Chance der Freiheit und individueller Entdeckun-
gen.

Trotz der zahlreichen Jubiläen und Gedenktage in diesem Jahr kursier-
ten in den Medien vor allem Bilder verwaister Gedenkstätten. Nur ver-
einzelt gab es Kranzniederlegungen von Politikern o. ä., weil keine Groß-
veranstaltungen möglich waren. Inwieweit verändert sich die Funktion 
von Medien im Kontext Erinnerung in Zeiten von Corona?

Die Erfahrung von Corona hat uns genau diesen Gegen-
satz und Zusammenhang zwischen der materiellen Seite des 
Denkmals bzw. des historischen Orts oder der Gedenkstätte 
einerseits und der Begehung, Inszenierung und Belebung an-
dererseits zu Bewusstsein gebracht. Es war ein gespenstischer 

Eindruck, im Fernsehen mitzuerleben, wie 
ein einsamer Papst auf dem leeren und regen-
nassen Petersplatz an Ostern die Heilige Mes-
se zelebrierte. Solche Bilder hätte man sich in 
der kühnsten Phantasie nicht vorstellen kön-
nen! Ähnlich gespenstisch habe ich allerdings 

auch die Bilder aus Minsk empfunden, wo Präsident Lukaschen-
ko ohne Rücksicht auf alle Coronaverluste sein schweres Kriegs-
gerät zur Feier das 8. Mai durch die Straßen fahren ließ und die-
se eng gedrängt wie beim Nürnberger Parteitag von jubelnden 
Menschenmassen gesäumt waren.

Andererseits bot die derzeitige Situation Möglichkeiten, die zuvor nie 
angedacht wurden, wie Online-Gedenken mit Zeitzeugen verschiedener 
Alliierter, die nun über Zoom ihre Erinnerungen „teilen“. Halten solche 
interkulturellen Austauschmöglichkeiten für die Veteranen aber auch für 
das Publikum nicht neue Perspektiven auf Geschehenes für die Beteilig-
ten bereit? Auch im Sinne Susan Sontags, also der moralischen Verpflich-
tung das Leiden anderer zu betrachten?

Das Online-Gedenken mit den Zeitzeug_innen des Holo-
caust und der Alliierten war sehr bewegend, weil in diesem Fall 
alle solidarisch im Lockdown und Zustand der Bewegungslosig-
keit sich als gefährdete Menschen begegneten. Das Menschliche 

Aleida Assmann/Susanne Wegner

Im Zoom-Maßstab brachten  
alle Veteranen die Privatheit  
der Wohnung in die öffentliche 
Gedenksphäre ein. 

ComSoc_4_2020_FINAL_Cover2_akt.indd   436 13.11.2020   09:50:18

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2020-4-432 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:33:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2020-4-432


437

trat auch deshalb hervor, weil im Zoom-Maßstab alle Veteranen 
mit ihrem individuellen Gehäuse in Verbindung blieben und sie 
die Privatheit der Wohnung in die öffentliche Gedenksphäre mit 
einbrachten. 

Die Frage der medialen Vermittlung von Zeitzeug_innen 
und ihre ethischen Implikationen ist hoch aktuell. Das wurde 
mir gerade bei einer technischen Innovation im Rahmen der Si-
cherung von Holocaust-Zeugnissen bewusst. 
Die Überlebenden des Holocaust hatten ja be-
sonders in drei Bereichen eine wichtige Rolle 
gespielt: in den Schulen und in der Bildungs-
arbeit, in den Gedenkstätten und in Gedenk-
veranstaltungen. Die Präsenz dieser authen-
tischen und unverwechselbar individuellen Stimmen wird uns 
in sehr absehbarer Zeit in diesen öffentlichen Kontexten sehr 
fehlen, denn mit ihnen verschwindet unwiederbringlich das 
Moment der verkörperten Erfahrung und Emotion durch die 
konkrete biographische Innensicht auf die Erschütterung des 
historischen Traumas des Holocaust. 

Auf dieses herannahende Ende hat man sich technisch 
aber schon lange vorbereitet. Seit den 1990er Jahren, dem Jahr-
zehnt, das Annette Wieviorka „das Jahrzehnt der Zeitzeugen" 
genannt hat, wurden in den USA und an anderen Orten der Welt 
die Stimmen, Gesichter und Geschichten von Überlebenden des 
Holocaust eingesammelt. Steven Spielberg, der 1995 die Shoah 
Foundation gründete und solche Zeugnisse in großer Zahl produ-
zierte, berichtete stolz: „Wir haben mehr als 50 000 Zeitzeugen-
berichte in 31 Sprachen aus 57 Ländern gesammelt. Das ergibt 
14 Jahre Spielzeit, genug Videobänder, um den Erdball damit 
zu umwickeln (Spielberg zitiert nach: Lappin 2000, S. 5).” Die 
VHS-Kassetten, die diese Zeugnisse für die Nachwelt sichern 
sollten, waren jedoch bald antiquiert und müssen nun Band für 
Band aufwendig digitalisiert werden. Die technische Innovation 
ist aber nur das eine Problem. Das andere ist, dass noch nicht 
absehbar ist, wie dieser riesige Bestand an Videoerzeugnissen 
gewürdigt und in den Gebrauch und in die Kommunikation zu-
rückgebracht werden kann. Denn Informationen, die in einem 
Archiv vorhanden sind, sind damit noch nicht unbedingt auch 
zur Hand. 

 In der Shoah Foundation an der Universität von Südkali-
fornien setzt man inzwischen auf eine neue Technik. Dort wird 
seit 2012 an einem neuen Speicherformat gearbeitet, das eine 
dauerhafte Interaktion mit Zeitzeug_innen im Klassenzimmer 

Noch ist nicht absehbar, wie der riesige 
Bestand an Videoerzeugnissen gewürdigt 

und in den Gebrauch und in die Kommu- 
nikation  zurückgebracht werden kann.

„Die Zukunft beginnt mit erinnern.“

ComSoc_4_2020_FINAL_Cover2_akt.indd   437 13.11.2020   09:50:18

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2020-4-432 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:33:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2020-4-432


438

ermöglichen soll. Karen Jungblut, die dieses Projekt seit Jahren 
betreut und Sanna Stegmeier, die die deutsche Fassung des digi-
talen Zeugnisses mit einer wissenschaftlichen Studie begleitet, 
boten mir eine digitale Probevorführung mit der digitalen Er-
scheinung von Anita Lasker Walfisch auf einer Onlineplattform 
an. Nach einigen englischsprachigen Vorgängern ist sie die erste 
Holocaustzeugin, die ihre Interviews in deutscher Sprache auf-
genommen hat. 

Dieses Beispiel zeigt also, dass die Frage nach Erinnerung und Ge-
dächtnis auch eine Frage von Medienethik ist? 

Manche sehen hier ein ethisches Problem; sie finden das 
technische Surrogat für den lebendigen Menschen geisterhaft 
und geschmacklos. Ich muss jedoch sagen, dass ich sehr be-

eindruckt war von dieser enormen Leistung 
der Kooperation zwischen der 95-jährigen 
Überlebenden und dem technischen Team 
in Berlin. Das bewegte Bild von Frau Lasker 
Walfisch, das ich vor mir auf dem Bildschirm 
hatte, hat meine durchaus unüblichen Fragen 

mit einer erstaunlichen Ausführlichkeit und persönlichen Präg-
nanz beantwortet, und das, sowohl was Stimme, Physiognomie 
und Ausdruck anging. Mit anderen Worten: Ich war sehr beein-
druckt sowohl von der technischen Leistung des Teams, als auch 
von den Worten, die durch diese Installation hindurchdrangen. 
Ich kann mir deshalb vorstellen, dass dieser aufwendige inter-
aktive Informationsspeicher auch auf Schülerinnen und Schü-
lern seine Wirkung nicht verfehlen wird. 

Das Forschungsfeld zu Erinnerung und Gedächtnis ist kaum mehr zu 
überblicken, sämtliche wissenschaftlichen Disziplinen beschäftigen sich 
damit. Die Rolle der Medien bei der Konstruktion von Erinnerung wird 
dabei aber häufig vernachlässigt. Was würden Sie Forscher_innen sagen: 
Warum sollten sie sich stärker mit diesem Thema beschäftigen? Und wel-
che Aspekte sollten aus Ihrer Sicht noch genauer untersucht werden?

Dazu fallen mir zwei Sätze ein. Der erste lautet: History 
Matters. Es ist erstaunlich, wie uns die Geschichte immer wieder 
einholt, wie wir sie nicht loswerden, was sie mit uns macht, was 
wir mit ihr machen. Wir machen sie uns zurecht und trimmen 
sie für unsere Wünsche und Ziele, aber sie steht auch immer 
wieder vor uns und fordert uns zur Rechenschaft. All das sind 
Fragen, die auf uns einstürzen, wenn wir über Erinnerung nach-
denken. Erinnerung ist schwer zu begrenzen, man muss von 

Es ist erstaunlich, wie uns Geschichte 
immer wieder einholt, wie wir sie nicht 
loswerden, was sie mit uns macht,  
was wir mit ihr machen.

Aleida Assmann/Susanne Wegner

ComSoc_4_2020_FINAL_Cover2_akt.indd   438 13.11.2020   09:50:19

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2020-4-432 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:33:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2020-4-432


439

einer Disziplin zu anderen übergehen. Geschichte geht mit Erin-
nerung schwanger. Das könnte James Baldwin gemeint haben, 
als er schrieb: „Geschichte – was niemand zu wissen scheint – ist 
nicht nur etwas zum Lesen. Und sie bezieht sich auch nicht vor-
dringlich auf die Vergangenheit. Im Gegenteil: Die große Kraft 
der Geschichte rührt von der Tatsache her, dass wir sie in uns 
tragen.“

Mein zweiter Satz lautet: Die Zukunft beginnt mit erin-
nern. Wer glaubt, dass Geschichte so einfach vergeht, nur weil 
sie vorüber ist, irrt. Sie hat viele Formen, mit denen sie in die 
Gegenwart zurückkehrt. Wir kommen nicht ohne sie aus, und 
wir kommen nicht von ihr los. Wenn wir frei werden wollen von 
ihrem Zwang, müssen wir zu ihr zurückkehren und ihr ins Auge 
sehen. 

Literatur
Lappin, Elena (2000): Der Mann mit zwei Köpfen. Zürich.

„Die Zukunft beginnt mit erinnern.“

ComSoc_4_2020_FINAL_Cover2_akt.indd   439 13.11.2020   09:50:19

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2020-4-432 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:33:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2020-4-432

