DIE VERANDERUNG DER STAATLICHKEIT IM ZEITABLAUF

Kirchen und Christen im
demokratischen Verfassungsstaat

von Friedrich Wilhelm Graf

Trotz immer wieder beschworener Niedergangsszenarien sind die beiden grofien deut-
schen Volkskirchen weiterhin bedeutende gesellschaftliche und auch politische Akteure:
Mehr als 50 Mio. Mitglieder wissen um die seelsorgerischen wie sozialen, nicht zuletzt
aber auch ethischen Dienstleistungen dieser auf vielen Ebenen mit dem Staatswesen
verbundenen Organisationen. Beide mussten sich den erfolgreichen Umgang mit der
bundesdeutschen freiheitlichen Demokratie erst in miihsamen Lernprozessen erarbeiten;
gelegentlich tun sich ihre Wiirdentrdger auch heute noch schwer damit, ihre interne
Diskurshoheit nicht mit einem gesamtgesellschaftlichen Deutungs- und Lenkungsan-
spruch zu verwechseln. Dennoch motiviert der Glaube weiterhin viele Menschen zum
gesellschaftlichen Engagement, nicht nur bei den grofien Sozialholdings Diakonisches
Werk und Caritas, sondern auch im Rahmen kleinerer, meist lokaler Projekte. Eine ge-
lungene Verbindung von demokratisch verfasstem Staat und institutionalisiertem Glauben
bedarf daher eines gemeinsamen Diskursverstindnisses, das im Sinne der Tradition des
liberalen Kulturprotestantismus die rational vorgetragene Haltung der jeweils anderen
(und des freien Individuums) ernst nimmt und davon absieht, Alleinvertretungsanspriiche
zu erheben.

Notwithstanding prophesised scenarios of organisational decline, both large German
Volkskirchen remain important social as well as political actors: more than 50 million
members know of the pastoral, social as well as ethical services provided by the ‘people’s
churches’, which still maintain strong links to the state on several levels. Both organisa-
tions had to go through difficult processes of learning how to deal successfully with
(West) Germany’s post-war democracy. Even today, some of their representatives find it
difficult not to confuse their internal discursive dominance with an overarching authori-
sation to define the social and political agenda. Nevertheless, faith motivates many people
to take on social responsibilities, be it in the large ‘social holdings’ Diakonisches Werk
and Caritas or in small-scale projects at the local level. Any successful connection of
democratic statehood and institutionalised religion, in the tradition of liberal cultural
Protestantism, thus requires a common understanding of discursive practice that takes
seriously the rational argument of the respective other side (or any free individual) and
refrains _from claiming exclusive moral, social, cultural and political authority.

706

4 IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:10:18. Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-706

Friedrich Wilhelm Graf Kirchen und Christen im demokratischen Verfassungsstaat

l. Einleitung

In der Bundesrepublik sind die beiden groBen christlichen Volkskirchen hdchst
einflussreiche, méichtige Organisationen. Ihnen gehoren ca. 60 % der deutschen
Bevolkerung an. Die Romisch-Katholische Kirche zéhlte 2005 rund 25,9 Millio-
nen Mitglieder, und den evangelischen Landeskirchen gehdrten damals 25,4
Millionen an. Hinzu kommen ca. 1 Million Christen in den verschiedenen ortho-
doxen Kirchen, von der Griechisch-Orthodoxen und der Serbisch-Orthodoxen
Kirche bis hin zur Ruménisch-Orthodoxen und Russisch-Orthodoxen Kirche, die
jeweils eigene administrative und seelsorgerliche Strukturen in Deutschland
aufgebaut haben. Trotz aller religiosen Pluralisierung, wie sie insbesondere
durch die Einwanderung von Menschen aus muslimisch gepriagten Gesellschaf-
ten befordert wird, sowie der vielféltig sichtbaren Erosion der beiden etablierten
Volkskirchen versteht sich die Mehrheit der in der Bundesrepublik lebenden
Menschen mehr oder minder engagiert als Christen. Insoweit kann es nicht iiber-
raschen, dass den Kirchen und hier vor allem den beiden groBlen Volkskirchen
im politischen System der Bundesrepublik vielféltige Machtchancen eingerdumt
werden. Die beiden groBen Kirchen sind, soziologisch gesehen, nun einmal die
nach Mitgliederzahlen groBten gesellschaftlichen Organisationen im Lande.

Ihr groBer Einfluss wird insbesondere mit Blick auf den deutschen Sozi-
alstaatskorporatismus deutlich: In der Sozialstaatskonstruktion spielen die eng
mit den beiden Kirchen verkniipften Sozialholdings Diakonisches Werk und
Caritas eine bestimmende Rolle. In den Tausenden von Sozialdienstleistungsun-
ternehmen, Stiftungen, ,,Werken* und ,,Diensten®, die in Caritas und Diakoni-
schem Werk zusammengeschlossen sind, arbeiten jeweils mehr als 420.000
hauptberuflich titige Mitarbeiter. Auch wenn sich Diakonie und Caritas eine
relative Selbstandigkeit gegeniiber den Kirchenbiirokratien bewahrt haben — eine
von den Kirchenleitungen zunehmend bedrohte relative Autonomie! —, sind sie
dank ihrer vielféltigen engen Verbindungen zu den Kirchen doch als Agenturen
zu sehen, mit denen die Kirchen erheblichen gesellschaftlichen Einfluss ausiiben.
Nach ,,dem Staat* — Bund, Landern und Kommunen — sind die Kirchen die groB3-
ten Arbeitgeber in Deutschland. Sie verfiigen iiber ein hoch differenziertes In-
strumentarium der politischen Einflussnahme, etwa durch offizielle Vertreter bei
der Bundesregierung und dem Bundestag, entsprechende Vertreter in den Lén-
dern, aber auch ein je eigenes Biiro in Briissel.

Zwar sehen sehr viele Deutsche die Kirchen {iberaus kritisch, und die Werte in
entsprechenden sozialwissenschaftlichen Umfragen lassen erkennen, dass die
ganz alten christlichen Sinninstitutionen selbst bei ihren Mitgliedern, den Kir-

ZSE 3-4/2009 707

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:10:18. Inhalt.
....... at, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-706

DIE VERANDERUNG DER STAATLICHKEIT IM ZEITABLAUF

chensteuerzahlen, deutlich und zum Teil dramatisch an Vertrauen eingebiifit
haben. Dafiir mdgen auch diverse Korruptionsskandale in Diakonie und Caritas,
Konflikte um pédophile Priester und die mangelnde geistliche Qualitit bei zent-
ralen Kasualien, etwa bei Beerdigungen, verantwortlich sein. Auch verlieren die
Kirchen weiterhin und neuerdings wieder verstirkt an Mitgliedern; im Jahre
2008 sind 160.000 Protestanten und 135.000 Katholiken aus ihrer Kirche ausge-
treten — in nur zwolf Monaten also 295.000 Menschen, aus welchen Griinden
auch immer. Aber uniibersehbare Krisenphdnomene stehen in Kontrast zu viel-
féltigen Indikatoren fiir eine bemerkenswerte Stabilitét der Kirchen. Das Interes-
se an christlichen Schulen nimmt gerade bei den biirgerlichen Mittelschichten
sehr stark zu, und bestimmte religiose Angebote, etwa der Gottesdienst am Hei-
ligen Abend, werden von einer kontinuierlich wachsenden Zahl von Glaubens-
konsumenten nachgefragt. Wo im &ffentlichen Diskurs mehr ,,Werte* oder eine
»Wiederkehr der Tugend* eingeklagt wird, hofft man zumeist auf eine Revitali-
sierung der Kirchen als Moralagenturen, die in uniibersichtlicher Krisenzeit
verbindliche Orientierung vermitteln sollen. Nicht zuletzt diese hohen Erwar-
tungshaltungen machen die Kirchen zu einem relevanten gesellschaftlichen Ak-
teur mit hohen politischen Einflusschancen. Desto mehr verdient Beachtung,
dass die Rolle, die die Kirchen im politischen Betrieb der Bundesrepublik spie-
len, in der politikwissenschaftlichen Forschung weithin ignoriert worden ist und
wird. Auch viele Historiker und speziell Zeithistoriker ignorieren die Kirchen
oder lassen erhebliche Schwierigkeiten erkennen, den Ort der Kirchen in der
politischen Topographie Deutschlands seit 1945 prignant zu vermessen.'

Il. Die Ankunft der Kirchen im demokratischen Verfassungsstaat

Beide groBen Kirchen im Lande haben sich lange sehr schwer damit getan, nor-
mative Prinzipien der modernen parlamentarischen Demokratie zu akzeptieren.
Fragen der politischen Ethik wurden schon seit der Franzdsischen Revolution in
akademischer Theologie und kirchlichen Offentlichkeiten intensiv und kontro-
vers diskutiert. Die gro3e Mehrheit der romisch-katholischen Denker legte sich
seit dem frithen 19. Jahrhundert auf eine entschieden antirevolutionire, restaura-
tive Konzeption politischer Ordnung fest, mit pragnanter Ablehnung klassisch

1 Das zeigt nicht zuletzt der letzte Band von Hans-Ulrich Wehlers groBer Gesellschaftsgeschichte: Weh-
ler, H.-U.: Deutsche Gesellschaftsgeschichte, Bd. 5: Bundesrepublik und DDR 1949-1990, Miinchen,
2008; dazu kritisch: Graf, F. W.: Glaubensmiider Westen — entchristianisierter Osten?, in: Bahners,
P./Cammann, A. (Hg.): Bundesrepublik und DDR. Die Debatte um Hans-Ulrich Wehlers ,,Deutsche Ge-
sellschaftsgeschichte®, Miinchen, 2009, 180-182.

708

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:10:18. Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-706

Friedrich Wilhelm Graf Kirchen und Christen im demokratischen Verfassungsstaat

liberaler Ordnungsvorstellungen. Neothomistisches Naturrechtsdenken wurde
seit den 1860er Jahren dann zu einem dezidiert antiliberalen, als dritter Weg
zwischen freier Marktwirtschaft und Sozialismus empfohlenen Ordnungsmodell
fortentwickelt, das unter dem Leitbegriff ,,Katholische Soziallehre* bis in die
politischen Debatten der Bundesrepublik hinein starke Prigekraft entfaltete. Mit
der Parlamentarisierung der Reichsverfassung im Kaiserreich hatte der effizient
organisierte ,,politische Katholizismus* allmdhlich politische Ordnungsideen
entwickelt, die ihm nach Weltkrieg und Revolution dann die entschiedene Unter-
stiitzung der neuen Republik im Rahmen der ,,Weimarer Koalition* mit Sozial-
demokraten und Deutscher Demokratischer Partei (DDP) ermdglichten.”

Im deutschen Protestantismus war die Diskussionslage komplizierter. Schon in
den harten Auseinandersetzungen um die Legitimitit der Franzosischen Revolu-
tion und entschiedener politischer Reform bildeten sich hier konkurrierende,
einander heftig bekdmpfende Fraktionen, die sich, idealtypisch vereinfacht, als
biirgerlich-liberaler Kulturprotestantismus einerseits und sozialkonservativer
Moralprotestantismus andererseits bezeichnen lassen. Die innerprotestantischen
Kulturkdmpfe verbanden sich in der Sphire der Politischen Ethik schon im
Vormiérz und verstirkt dann im Kaiserreich mit ideenhistorisch spannenden
Auseinandersetzungen iiber das Verhéltnis der verschiedenen protestantischen
Konfessionskulturen zu modernen liberalen Konzepten von Biirgerfreiheit,
Volkssouverinitit, Demokratie und Rechtsstaat. Den reformierten, calvinisti-
schen, westlichen Formen des Protestantismus wurde dabei eine spezifische
Néhe zu demokratischer Selbstorganisation, Parlamentarismus und entschiedener
Biirgerfreiheit zugeschrieben, wohingegen man die iiberkommenen Stindeethi-
ken des deutschen wie des skandinavischen Luthertums fiir sozialpaternalistische
Gemeinwohlideale bzw. die ideenpolitische Begriindung eines starken Sozial-
staates verantwortlich machte. In der Tat lieBen es die zumeist sehr autoritiren
Ordnungsethiken im deutschen Luthertum nur eingeschrénkt zu, eine vorstaatli-
che Freiheit des Einzelnen zu denken und die Menschenrechte als normative
Grundlage des parlamentarisch-demokratischen Verfassungsstaates anzuerken-
nen. Im Calvinismus hingegen hatten zentrale Reflexionsmuster der intensiv
diskutierten politischen Ethik vergleichsweise friih schon eine hohe Offenheit
gegeniiber Demokratie, Volkssouverdnitdt und emphatischer Biirgerfreiheit er-
moglicht. Zur Uberwindung ihrer alten Demokratiefeindschaft und auch eines

2 Als Uberblicksdarstellung immer noch uniibertroffen: Lonne, K.-E.: Politischer Katholizismus im 19.
und 20. Jahrhundert, Frankfurt/M., 1986.

ZSE 3-4/2009 709

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:10:18. Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-706

DIE VERANDERUNG DER STAATLICHKEIT IM ZEITABLAUF

entschiedenen Antiliberalismus nahmen viele lutherische Ethiker nach 1945
deshalb politische Ordnungskonzepte des westeuropdischen, calvinistischen
Protestantismus auf.

Auch im Katholizismus mussten nach dem Ende des Zweiten Weltkrieges und in
den Prozessen der Neugriindung liberaler Rechtsstaaten {iberkommene Denk-
muster politischer Ethik verabschiedet oder tiefgreifend renoviert werden, um
neuen rechtlichen Herausforderungen wie Menschenrechtsindividualismus und
der religids-weltanschaulichen Neutralitdt des Verfassungsstaates gerecht werden
zu konnen. Die konfliktreichen, intellektuell duBlerst spannenden Wege, auf de-
nen der kirchliche Protestantismus in Deutschland wie auch die romisch-
katholische Kirche, reprisentiert durch die Deutsche Bischofskonferenz, seit den
spéten 1940er Jahren allmdhlich demokratiekompatible politische Ethiken entwi-
ckelten, konnen hier nicht im einzelnen nachgezeichnet werden. Denn das
diskursive Feld theologischer Ethik ist vielfiltig zerkliiftet, und selbst die Positi-
onen zentraler theologischer und kirchenpolitischer Akteure sind von den Zeit-
historikern noch kaum erforscht worden.

Deutlich ist jedoch: Beide groflen Kirchen im Lande haben ihre iiberkommene
Demokratiedistanz in harten, schwierigen Lernprozessen seit den 1950er Jahren
zunehmend iiberwunden, nicht zuletzt dank des entschiedenen Engagements
einzelner ,,Laien” und Universitétstheologen — exemplarisch genannt seien fiir
den katholischen Diskurs nur Ernst-Wolfgang Bickenforde® und fiir die protes-
tantischen Kontroversen der Miinchner Ethiker Trutz Rendtorff', der als Vorsit-
zender der ,, Kammer fiir 6ffentliche Ordnung® der EKD auf dem Hoéhepunkt der
Nachriistungsdebatte zunichst die sog. Friedensdenkschrift’ und dann die sog.
Demokratiedenkschrift® entscheidend prigte. Gerade indem die beiden groBen
Volkskirchen allmdhlich demokratiekompatible politische Ethiken entwickelten,
konnten sie im politischen System der Bundesrepublik Deutschland zu méchti-
gen staatstragenden Organisationen werden, die insbesondere die sozialpoliti-
schen Debatten iiber die Ausgestaltung des Sozialstaatsprinzips tiefgreifend
gepréagt haben. Die beiden Kirchen haben einen erheblichen Anteil an der demo-
kratischen Erfolgsgeschichte der Bundesrepublik. Auch wer die 1989/90 disku-

3 Siehe die gesammelten Studien in: Bockenforde, E.-W.: Recht, Staat, Freiheit. Studien zur Rechtsphilo-
sophie, Staatstheorie und Verfassungsgeschichte, 2. Aufl., Frankfurt/M., 1992.

4 Rendtorff, T.: Vielspéltiges. Protestantische Beitrdge zur ethischen Kultur, Stuttgart u.a., 1991.
5 Kirchenkanzlei der EKD (Hg.): Frieden wahren, fordern und erneuern, Giitersloh, 1981.

6 Kirchenamt der EKD (Hg.): Evangelische Kirche und freiheitliche Demokratie. Der Staat des Grundge-
setzes als Angebot und Aufgabe, Giitersloh, 1985.

710

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:10:18. Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-706

Friedrich Wilhelm Graf Kirchen und Christen im demokratischen Verfassungsstaat

tierte Formel von der ,,protestantischen Revolution® in der DDR ablehnt,7 wird
der evangelischen Kirche als Organisation und vielen einzelnen Gemeindeglie-
dern und Pfarrern eine entscheidende Rolle in der Delegitimierung des SED-
Staats und in der Entwicklung oppositioneller Gegenoffentlichkeiten nicht be-
streiten konnen. Wichtige Gruppen im DDR-Protestantismus kdnnen gemeinsam
mit nicht-kirchlichen Akteuren, die sich im Schutzraum der evangelischen Kir-
che vergesellschaften und organisieren konnten, in Anspruch nehmen, in der
friedlichen Freiheitsrevolution von 1989 mutig eine Vorreiterrolle {ibernommen
zu haben.

lll. Konfessionskulturelle Unterschiede und diskursive Praxis

Der Staat des Grundgesetzes hat in diesem Jahr seinen 60. Geburtstag gefeiert.
Insoweit scheinen die alten Kontroversen iiber Christentum, Konfession und
Demokratie nur noch fiir Ideenhistoriker relevant. Aber dies ist genau besehen
nicht der Fall. Noch immer kann beim Thema ,,Kirchen und Christen im demo-
kratischen Verfassungsstaat von konfessionskulturellen Differenzen zwischen
Protestanten und Katholiken sowie von konfessionspolitischem Streit nicht ge-
schwiegen werden. Zwar kann man die viel beschworene ,,Okumene* zwischen
den beiden grofen Kirchen als einen entscheidenden Faktor fiir die vergleichs-
weise hohe Stabilitdt der alten, Bonner Bundesrepublik wiirdigen, analog zur
Sozialpartnerschaft zwischen den Tarifparteien. Aber trotz aller Okumene-Rhe-
torik und gemeinsamer sozialpolitischer Interventionen der beiden groflen Kir-
chen® lassen sich in den leitenden Begriffen der Politischen Ethik und speziell in
den normativen Konzepten der Stellung der Kirche in der Welt, d. h., dogmatisch
theologisch formuliert, in den jeweils leitenden Ekklesiologien bzw. Kirchenthe-
orien, tiefgreifende Unterschiede beobachten.’

7 Zur Diskussion siche Rendtorff, T.: Protestantische Revolution? Kirche und Theologie in der DDR:
Ekklesiologische Voraussetzungen, politischer Kontext, theologische und historische Kriterien, Gottin-
gen, 1993; Kaiser, G./Frie, E. (Hg.): Christen, Staat und Gesellschaft in der DDR. Vortrége und Diskus-
sionen 1993/94, Diisseldorf 1994.

8 Vgl. insbesondere Kirchenamt der Evangelischen Kirche in Deutschland/Sekretariat der Deutschen
Bischofskonferenz (Hg.): Fiir eine Zukunft in Solidaritdt und Gerechtigkeit. Wort des Rates der Evange-
lischen Kirche in Deutschland und der Deutschen Bischofskonferenz zur wirtschaftlichen und sozialen
Lage in Deutschland, Hannover/Bonn, 1997.

9 Zu den konfessionsspezifischen Deutungsmustern in der Rechtsethik finden sich wichtige Beitrdge in:
Dreier, H./Hildendorf, E. (Hg.): Kulturelle Identitit als Grund und Grenze des Rechts, Archiv fiir
Rechts- und Sozialphilosophie, Beiheft 113, Stuttgart, 2008.

ZSE 3-4/2009 711

4 IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:10:18. Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-706

DIE VERANDERUNG DER STAATLICHKEIT IM ZEITABLAUF

1. Die Rolle des glaubigen Individuums im demokratischen Staat

Nach den einschligigen AuBerungen des romischen Lehramtes erwartet ,.die
Kirche® vom katholischen Christen in der politischen Arena, den normativen
Vorgaben, Weisungen ,,der Kirche“ zu folgen.'” Die protestantischen Uberliefe-
rungen hingegen kennen kein ethisches Mandat der Kirche, das den einzelnen
Christen in seinem politischen Handeln binden konnte, auch wenn einzelne und
durchaus prominente Theologen im 19. und 20. Jahrhundert immer wieder ver-
sucht haben, der Kirche ein ,,prophetisches Wéchteramt™ gegeniiber dem Staat
und iiber die Gesellschaft zuzuschreiben, und vom einzelnen Christen verlang-
ten, sich diese autoritire Zuordnung von Kirche, Gesellschaft und politischen
Institutionen christustreu zu eigen zu machen. Weithin durchgesetzt hat sich im
Protestantismus jedoch eine Sicht, die dem einzelnen Christen als Biirger ganz
selbstverstindlich ein Recht auf Selbstindigkeit zuerkennt und seine politische
Miindigkeit betont. In protestantischer Perspektive handelt der Christ in der par-
lamentarischen Demokratie aus eigener politischer Einsicht, und er ist hier nicht
an irgendwelche normative Vorgaben kirchlicher Institutionen und Instanzen
gebunden. Dies schliet es nicht aus, dass sich die Evangelische Kirche in
Deutschland regelméBig zu Grundfragen politischer Ethik &uBert und sich durch
Denkschriften am dffentlichen Diskurs tiber zentrale Probleme des Gemeinwe-
sens beteiligt.""

Die EKD will mit solchen Stellungnahmen politischen Akteuren und der interes-
sierten Offentlichkeit ihre protestantische Sicht zu einem umstrittenen Thema
oder gesellschaftlichen Problem erldutern. Auch kann sie dem einzelnen Christen
Orientierungen vermitteln und seine Bereitschaft zu politischem Engagement
starken. Aber sie kann und darf nicht erwarten, dass sich der einzelne Christ die
in kirchlichen Gremien, etwa in den ,,Kammern“ der EKD oder von Synoden,
erarbeiteten Argumentationen und Sichtweisen in kritikloser Kirchentreue zuei-
gen macht. Folgt er ihnen, dann nur kraft eigener theologischer und politischer
Einsicht. Deshalb gilt: Die im folgenden skizzierten Uberlegungen spiegeln
allein die individuelle Sicht des Autors, eines liberalen protestantischen Theolo-
gen, der in seiner Denkarbeit stark gepragt ist von Kantischem Republikanismus,

10 Vgl. Kongregation fiir die Glaubenslehre: Lehrmidfige Note zu einigen Fragen iiber den Einsatz und das
Verhalten der Katholiken im politischen Leben, 2002.

11 Zu den verschiedenen Formen 6ffentlicher Intervention der Evangelischen Kirche in Deutschland siche
nun die neue sog. Denkschriften-Denkschrift Kammer fiir Offentliche Verantwortung der EKD: Das
rechte Wort zur rechten Zeit. Eine Denkschrift des Rates des Evangelischen Kirche in Deutschland zum
Offentlichkeitsauftrag der Kirche, Giitersloh, 2008.

712

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:10:18. Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-706

Friedrich Wilhelm Graf Kirchen und Christen im demokratischen Verfassungsstaat

freier Theologie des sog. liberalen Kulturprotestantismus und unfanatischem
Denkglauben.'

In der parlamentarischen Demokratie sind Christen in ganz unterschiedlichen
Rollen und Funktionen politisch engagiert: als Wiahler, aktive Mitglieder einer
politischen Partei, Mandatstriger oder Mitarbeiter in irgendeiner zivilgesell-
schaftlichen Aktionsgruppe, von Amnesty International iiber Greenpeace bis hin
zu irgendwelchen Naturschiitzern und Animal-Rights-Aktivisten. Zudem enga-
gieren sich viele Christen ehrenamtlich in ihren Kirchengemeinden oder fiir die
lokalen Sozialtstationen von Gemeindediakonie und Caritas. Oft ist ihr Glaube
eine starke motivierende Kraft fiir ein biirgerschaftliches Handeln, das sich am je
gegebenen Ort, im Stadtteil oder in der Gemeinde, um Bewiltigung konkreter
Not bemiiht.

2. Kirchen als Interessenverbdnde

Dieses im weiten Sinne politische Handeln christlicher Biirger ist zu unterschei-
den von der gesellschaftlichen Prasenz und politischen Aktion christlicher Orga-
nisationen, allen voran der beiden grofen Kirchen. Sie nehmen politischen Ein-
fluss auf vielfdltigen Wegen wahr: durch klassische Instrumente des Lobbyismus
wie der Beeinflussung von Mandatstrigern, durch Offentlichkeitsarbeit und
publizistische Interventionen ihrer leitenden Vertreter, durch regelméfige Kon-
taktgespriache mit der Bundesregierung und den Landesregierungen sowie ent-
sprechende Gespriache mit den Vertretern der politischen Parteien, durch die
Mobilisierung der kirchlichen Offentlichkeit in sog. Konsultationsprozessen und
nicht zuletzt auch durch die Foren, die der Kirchentag und der Katholikentag den
Vertretern der ,,Amtskirchen* bieten. Die Kirchen sind mit eigenen Vertretern in
den Rundfunkriten der 6ffentlich-rechtlichen Sender und im Deutschen Ethikrat
préasent, und die grole Mehrheit der Deutschen erwartet, dass Kirchenvertreter
und Theologen in klinischen Ethikkomitees und sonstigen Beratungsorganen fiir
moralische Konfliktfille prasent sind. Die Kirchen nehmen, bisweilen sehr mas-
siv, Einfluss auf die Besetzung von Enquetekommissionen des Deutschen Bun-
destags und betreiben in ihren Akademien schon seit den Anfangen der Bundes-
republik sehr intensiv politische Bildungsarbeit — zum Nutzen der Demokratie.

12 Meine Position im vielfdltig verminten Spannungsfeld von Religion und Politik habe ich in einem
kleinen Essay erldutert: Graf, F.W.: Moses Vermichtnis. Uber gottliche und menschliche Gesetze,
Miinchen, 2006.

ZSE 3-4/2009 713

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:10:18. Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-706

DIE VERANDERUNG DER STAATLICHKEIT IM ZEITABLAUF

Dabei verfolgen sie, wie jede andere Organisation im pluralistischen Verbéin-
destaat auch, nicht zuletzt organisationsspezifische Interessen: Es geht den kirch-
lichen Akteuren im politischen Raum immer auch um die Sicherung jenes staats-
kirchenrechtlich definierten status quo, der unter den Bedingungen der sog.
»hinkenden Trennung* Staat und Kirchen viele Kooperationsmoglichkeiten er-
offnet und zugleich den Kirchen staatliche Ressourcen und die Einziehung von
Kirchensteuern durch den Staat sichert. Aber das politische Handeln der Kirchen
geht im Kampf fiir die eigenen Interessen und fiir die Durchsetzung der eigenen
ethischen oder politischen Positionen nicht auf. Man muss ihnen zugute halten,
dass sie oft Themen kommunizieren oder Probleme aufgreifen, die von anderen
gesellschaftlichen Akteuren ignoriert werden. Zudem werden die Kirchen im
politischen Betrieb immer wieder mit der Erwartung konfrontiert, die sozialmo-
ralischen Fundamente des demokratischen Gemeinwesens durch Stirkung von
Biirgertugend, Solidaritdt und Néchstenliebe zu festigen und christliche Symbole
fiir eine Art Zivilreligion des neuen deutschen Staates zu aktualisieren. Sie wer-
den hier oft als Werteagenturen wahrgenommen, als intermedidre Institutionen
speziell fiirs Moralische und Ethische.

Aber die Vertreter der Kirchen sind in all dem, dies ist entscheidend, eben nicht
die einzigen und gewiss nicht die wichtigsten Christen in der Demokratie. Jeder
Staatsbiirger, der zugleich Mitglied einer Kirche oder sonstigen christlichen
Gemeinschaft ist, ist Christ in der Demokratie. Und er tut gut daran, genau dies
auch in kritischer Distanz zur kirchlichen Organisation, zur sog. ,,verfassten
Kirche* oder ,,Amtskirche®, deutlich zu machen.

3. Neuer Klerikalismus und offentliche Einflussnahme

Denn in der politischen Kultur der Bundesrepublik lassen sich mancherlei irritie-
rende Phdnomene eines neuen Klerikalismus beobachten. Zum politischen Per-
sonal der Berliner Republik gehoren nicht nur Berufspolitiker aller moglichen
Couleur, sondern auch eine gern moralisierende Klerisei, die zu allem und jedem
Stellung nimmt bzw., so ihr Jargon, sich gern ,,einmischt“. Ein medienbewusster
Berliner Bischof kommentiert in der Bild-Zeitung empdrt ein Gerichtsurteil, so
als ob Richterschelte zu seinen genuinen geistlichen Aufgaben gehorte. Ein
Augsburger Bischof tritt am ,,politischen Aschermittwoch* bei einer Parteiveran-
staltung auf, um die Abtreibungspraxis in der Bundesrepublik als ebenso ver-
werflich wie die Ermordung von 6 Millionen Juden zu bezeichnen. Und wo es
um die Grundrechte von Homosexuellen geht, etwa im Streit um die eheanaloge
Legalisierung gleichgeschlechtlicher Partnerschaften oder das Recht auf Adopti-

714

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:10:18. Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-706

Friedrich Wilhelm Graf Kirchen und Christen im demokratischen Verfassungsstaat

on durch gleichgeschlechtliche Paare, zeichnen manche fiihrende Kirchenvertre-
ter Szenarien vom kommenden ,,Untergang des Abendlandes® durch die ,,Zersto-
rung der Familie®. Die Liste von mancherlei politisch skandaldsen 6ffentlichen
AuBerungen hoher kirchlicher ,,Wiirdentriiger ist lang, und dabei geht es kei-
neswegs nur um die iiblichen Verdéchtigen in der Deutschen Bischofskonferenz
— die Herren Mixa aus Augsburg, Miiller aus Regensburg, Meisner in Koln
etc. —, sondern auch um zahlreiche Vertreter des evangelikalen Rechtsprotestan-
tismus und Hunderte von Akteuren aus der zweiten und dritten Reihe.

In einer offenen, demokratisch verfassten Gesellschaft hat jeder auch das Recht,
die freiheitsgefdhrdenden Tabus politischer Korrektheit zu durchbrechen. Das
Recht auf Meinungsfreiheit gilt auch fiir Bischofe, Kirchenfunktiondre und mo-
ralisch besonders erregte Fromme. Doch wer im demokratischen Rechtsstaat von
der Kanzel herab politisch Partei ergreift, als prominenter Kirchenvertreter den
Zustand des Gemeinwesens kritisiert oder demonstrativ sein individuelles Credo
verkiindet, muss sich seinerseits kritisieren lassen. Ein Bischof hat ja nicht ex
officio recht, wenn er in politische Debatten interveniert oder seine Kritik des
bosen Zeitgeistes in provokativer Zuspitzung verkiindet. Er tut de facto nur, was
jeder andere Biirger auch tun darf und sollte: Er nimmt sein Grundrecht auf Mei-
nungsfreiheit wahr, um sich am 6ffentlichen Streit {iber gebotene politische Zie-
le, Wege und Schritte zu beteiligen. Zur Idee des demokratischen politischen
Diskurses passt es nicht, wenn einzelne Akteure, beispielsweise Kirchenvertre-
ter, fiir ihre offentlichen Sprechakte den Anspruch erheben, man diirfe sie nicht
kritisieren.

Offenkundig haben einige prominente kirchliche Sprecher noch immer erhebli-
che Schwierigkeiten damit, die Spielregeln des freien demokratischen Diskurses
zu akzeptieren. Ein neuer klerikaler Autoritarismus ldsst sich beobachten: Unter-
zeichnen einige Theologieprofessoren eine eher mafivolle Petition, in der die
Aufthebung der Exkommunikation von politisch rechtsradikalen Bischofen der
traditionalistischen* Pius-Bruderschaft kritisiert und das Zweite Vatikanische
Konzil als verbindliche Grundlage der Weltkirche beschworen wird, fordert der
Regensburger Ortsbischof Gerhard Ludwig Miiller 6ftentlich ein Demiitigungsri-
tual ein, mit Entschuldigungsbrief an den Papst, Ablegung eines Treueeides und
lautem Sprechen des apostolischen Glaubensbekenntnisses in der bischoflichen
Residenz.

Nun kann man argumentieren, dass es hier rein um Innerkirchliches gehe und der
odex Iuris Canonici nun ei i inz , €l

Codex luris C nun einmal kein Grundrecht des frommen einzelnen, eines

jeden ,.Laien“ auf Meinungsfreiheit auch in der Kirche und gegeniiber den ge-

ZSE 3-4/2009 715

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:10:18. Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-706

DIE VERANDERUNG DER STAATLICHKEIT IM ZEITABLAUF

weihten Klerikern kenne. Begriffe wie Menschenwiirde und Menschenrechte
sind dem romisch-katholischen Kirchenrecht nun einmal fremd. Anders formu-
liert: Die diskursive Offentlichkeit in der Kirche sei per definitionem keine freie
Offentlichkeit im Sinne der modernen biirgerlichen Gesellschaft, und deshalb sei
es auch nur konsequent, dass der Vatikanstaat, als einziger europdischer Staat
neben Weilrussland, die Europdische Menschenrechtskonvention von 1953 nicht
unterzeichnet habe. Auch entspreche es nur der organologischen Ekklesiologie
des Zweiten Vatikanischen Konzils und dem konsequent hierarchischen Aufbau
der Kirche, dass die ,,Laien” und ihre Verbande ihre filhrenden Vertreter, etwa
den Prdsidenten des Zentralkomitees der Deutschen Katholiken, zwar wéhlen
konnen, diese ihr Amt aber nur mit expliziter Zustimmung der Bischofe dann
tatsdchlich auch antreten kdnnen.

In der Tat gebieten es die modernitétsspezifische Idee der Autonomie der Religi-
on — um 1800 klassisch begriindet von Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher —
und die fiir freiheitliche Gesellschaften konstitutive Idee der strukturellen Diffe-
renzierung von Politik und Religion, prignant zwischen innerkirchlicher Offent-
lichkeit und allgemeiner demokratischer Offentlichkeit zu unterscheiden. Und
speziell mit Blick auf die romisch-katholische Kirche ist anzuerkennen, dass es
aufgrund der amtstheologischen Grundunterscheidung von Priestern und Laien
keine Vorstellung einer prinzipiell gleichen Sachautoritit von in der Kirche
Sprechenden geben kann; der Bischof spricht ex officio mit ganz anderer Autori-
tit als irgendein Laiengremium, etwa der Didzesanrat. Doch wie sind seine In-
terventionen in den Offentlichen Diskurs, beispielsweise Stellungnahmen zu
biopolitischen Konflikten oder zum Familienrecht, zu beurteilen?

4. Religiose Akteure in pluralistischen Diskursen

Uber die Prisenz religidser Akteure im Diskurs pluralistischer, ,,offener” Gesell-
schaften haben in den letzten Jahren Politische Philosophen spannende Debatten
gefiihrt. Der groBe Liberale John Rawls hat Kriterien fiir legitime Teilnahme am
verniinftigen offentlichen Diskurs entwickelt. Von den miteinander um beste
Losungen ringenden Biirgern sei insbesondere die Bereitschaft zu erwarten, dem
jeweils anderen genau zuzuhoren, ihm nicht von vornherein unmoralische Ab-
sichten zu unterstellen, sich auf strikt rationale Argumente zu besinnen und
pragmatische Kompromissbildung zu férdern. Rawls hat deshalb alle ,,umfassen-
den religiosen oder philosophischen Lehren® von vornherein aus dem politischen
Diskurs einer freien Biirgergesellschaft auszuschlieBen verlangt. Denn Vertreter
solcher Lehren, beispielsweise Reprdsentanten der Amtskirchen, déchten auf-

716

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:10:18. Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-706

Friedrich Wilhelm Graf Kirchen und Christen im demokratischen Verfassungsstaat

grund ihrer Glaubenspramissen und dogmatischen Bindungen strukturell autori-
tdr und seien aufgrund ihres weltanschaulichen Absolutheitsanspruchs weder zu
rationaler Verstindigung fihig noch zu pragmatischer Konsenssuche bereit.'?

Man kann, wenn man Voten mancher deutscher Bischofe hort und liest, fiir
Rawls’ Argumentation Verstindnis aufbringen. Doch ist es in der parlamentari-
schen Demokratie freiheitsdienlich, religiosen Sprechern bzw. Vertretern religio-
ser Organisationen von vornherein das Recht auf Teilnahme am politischen
Grundlagenstreit zu verweigern? Jiirgen Habermas hat in Fortschreibung seiner
Diskursethik ein deutlich liberaleres Modell entwickelt. Religiose Akteure ha-
ben, so Habermas, im offentlichen Diskurs einer freien Gesellschaft das Recht,
ihre Position geltend zu machen, und von entschieden areligiosen, sdkularen
Biirgern sei zu erwarten, dass sie den Frommen und ihren Vertretern aufmerksam
zuhoren.'* Allerdings sind religiose Akteure in einer offenen, pluralistischen
Gesellschaft nur zivilgesellschaftliche Akteure neben anderen. Miissen die Saku-
laren aufmerksam den Frommen zuhoren, so haben sich diese umgekehrt an
bestimmte Grundbedingungen des oOffentlichen demokratischen Diskurses zu
halten. Sie miissen etwa Spielregeln der Fairness beachten und ihre Sicht ratio-
nal, in intersubjektiv verstandlichen, von anderen nachvollziehbaren Argumen-
ten, kommunizieren. Auch ist von ihnen Respekt vor dem jeweils anderen und
die Bereitschaft zur Kompromisssuche zu erwarten.

Viele Stellungnahmen von Vertretern der beiden groBen Kirchen im Lande wer-
den diesen elementaren Kriterien des demokratischen Diskurses nicht gerecht.
Um nur ein Beispiel zu nennen: In den politischen Konflikten iiber Sterbebeglei-
tung, Patientenverfiigung, selbstbestimmtes Sterben und auch assistierten Suizid,
wie sie wihrend der letzten Jahre gerade auch im Deutschen Bundestag intensiv
geflihrt worden sind, hélt die Deutsche Bischofskonferenz entschieden am alten,
zumeist naturrechtlich begriindeten Anspruch der Romisch-Katholischen Kirche
fest, der Rechtsstaat miisse in seiner Gesetzgebung den ,,der Kirche* erschlosse-
nen Einsichten in die unbedingte ,,Heiligkeit des Lebens™ folgen. Nun wird im
Rechtsstaat kein katholischer Biirger daran gehindert, sein Leben ganz streng
nach der Morallehre seiner Kirche zu fithren. Aber warum sollten Andersden-
kende, gottferne Liberale etwa oder freie Protestanten, von Staats wegen dazu

13 Rawls, J.: The Idea of Public Reason revisited, in: The University of Chicago Law Review, 64/3 (1997),
765-807; zum Kontext: ders.: Political Liberalism, New York, 1993.
14 Habermas, J.: Kognitive Voraussetzungen fiir den ,0ffentlichen Vernunftgebrauch™ religidoser und

sdkularer Biirger, in: ders.: Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische Aufsétze, Frank-
furt/M., 2005, 119-154.

ZSE 3-4/2009 717

4 IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:10:18. Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-706

DIE VERANDERUNG DER STAATLICHKEIT IM ZEITABLAUF

gezwungen werden diirfen, ihre Lebensmaximen an romisch-katholischer Spe-
zialmoral auszurichten? Der freiheitlich-demokratische Rechtsstaat darf, um
seiner freiheitsdienlichen religids-weltanschaulichen Neutralitit willen, nicht die
Sondermoral irgendeiner Weltanschauungsgemeinschaft allgemein verbindlich
machen wollen. In den Kirchen lassen sich aber immer wieder Tendenzen beo-
bachten, gute Griinde Andersdenkender zu ignorieren und den Staat auf die eige-
nen Positionen festzulegen. Man redet von der religios-weltanschaulichen Neu-
tralitdt des modernen Verfassungsstaates und unterléduft zugleich diese Neutra-
litdt, in dem man das Recht an eine metapositive oder vorrechtliche Sittlichkeit —
an ,,Werte oder das ,,Sittengesetz — zuriickbindet.

Zur Aufgabe selbstbewusster Christen in der Demokratie diirfte es deshalb geho-
ren, die Themen Klerikalmacht und politisches Mandat der Kirchen neu auf die
offentliche Agenda zu setzen. Wen genau vertritt ein katholischer Bischof, wenn
er die offenen Gesellschaften des Westens pauschal als ,,Diktaturen des Relati-
vismus“ bezeichnet? Fiir wen spricht eine protestantische Landesbischofin, wenn
sie im Streit um die Sterbegleitung mehr Sensibilitét fiir die je eigene lebensge-
schichtliche Lage betroffener Individuen einklagt? Der autoritére, oft auch bes-
serwisserische Habitus, mit dem manche protestantische wie katholische Bischo-
fe in den offentlichen politischen Streit intervenieren, passt schlecht zu einem
demokratischen Diskurs, der, gemif der gleichen Freiheit aller Biirger, auf eine
gemeinsame offene Suche nach besten Losungen hinausléuft.

Nun mag man im forum internum der Kirchen, in rein kirchlichen Offentlichkei-
ten mancherlei episkopale Autorititseitelkeit ertragen kdnnen. Aber im forum
externum der demokratischen Offentlichkeit werden Anspriiche auf Deutungs-
macht unausweichlich dem argumentativen Hartetest freier Kritik ausgesetzt.
Um des demokratischen Gemeinwesens willen tun freie Christen deshalb gut
daran, ihre kirchlichen ,,Obrigkeiten” entschieden an die Tugend der Demut und
Selbstbegrenzung zu erinnern. Und sie sollten mit aller Entschiedenheit darauf
insistieren, dass Kirchenkritik seit spétestens 1517 ein christlich legitimer Aus-
druck der ,Freiheit eines Christenmenschen™ und seit dem ausgehenden 17.
Jahrhundert immer auch als ein integrales Element des Kampfs um Biirgerfrei-
heit verstanden worden ist. ,,Deutschlands demokratischer Urzustand ist der
Protest vor dem Schloss®, hat der in Berlin lehrende Staatsrechtslehrer Christoph
Mollers in seinem wunderschonen kleinen Buch ,,Demokratie - Zumutungen und
Versprechen* jiingst betont."

15 Mollers, C.: Demokratie — Zumutungen und Versprechen, Berlin, 2008, 109.

718

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:10:18. Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-706

Friedrich Wilhelm Graf Kirchen und Christen im demokratischen Verfassungsstaat

5. Kirche und biirgerschaftlicher Protest

Man muss hinzufiigen: Die demokratische Kultur hat sich, nicht zuletzt wegen
der antirevolutiondren, restaurativen Zweckbiindnisse der beiden alteuropdischen
Ordnungsmaéchte Staat und Kirche, in Deutschland immer auch im biirgerschaft-
lichen Protest gegen ein Kirchentum entwickelt, dessen fithrende und, jedenfalls
im Protestantismus, sehr gern obrigkeitsnahe Vertreter aus der gepredigten All-
macht Gottes starke Macht und Autoritdt fiir sich selbst abzuleiten suchten.
Grundbegriffe der religiosen Sprache und zentrale Glaubenssymbole, etwa die
Vorstellung von der Allmacht des ewigen Schopfergottes, haben den berufenen
Vertretern der christlich-religidsen Institutionen immer auch dazu gedient, gege-
bene politische Ordnung zu sakralisieren und zugleich den Kirchen eine norma-
tive Autoritit sui generis zuzuschreiben: Wer viel von der Allmacht Gottes
spricht, sieht sich leicht als ihr berufener Mandatar und schreibt sich dann gern
selbst Elemente von Omnipotenz zu. Christen tun der Demokratie einen Dienst,
wenn sie sich in Sachen ,,Kirchenpolitik™ engagieren — dies ist ein Neologismus
des frithen 19. Jahrhunderts — und in den Kirchen gegen autoritdre Homogenisie-
rung von oben selbst die Pluralitét je individueller Glaubenshaltungen stérken.

Christoph Mbéllers hat in seiner kleinen Demokratickunde auf die notorische
Demokratievergessenheit der Deutschen hingewiesen. ,,Wir haben demokrati-
sche Traditionen, aber wir interessieren uns kaum fiir sie.“'® In der Tat ist es um
die Erinnerungskultur der parlamentarischen Demokratie in Deutschland
schlecht bestellt. Mdllers nennt ein schlagendes Beispiel: Nirgends wird in der
Bundeshauptstadt Berlin an Hugo Preufs, den Schopfer der Verfassung der Wei-
marer Republik, erinnert. Aber aus Steuermitteln ist in Berlin-Mitte ein Rosa-
Luxemburg-Denkmal errichtet worden, ein Gedenkort fiir eine radikale Kritikerin
der parlamentarischen Demokratie.

Solche ,,demokratische Traditionslosigkeit'” Iisst sich auch und besonders deut-
lich in den Erinnerungskulturen der Kirchen und in den akademischen Theolo-
gien beobachten. Gern gedenkt man der Martyrer des Dritten Reiches. Aber man
scheut, in universitarer Geschichtsforschung wie in kirchlicher Geschichtspolitik,
die Erinnerung an christliche Theoretiker und Wegbereiter der parlamentarischen
Demokratie. Man erkldrt Dietrich Bonhoeffer zu einem ,,protestantischen Heili-
gen®, hat aber zu Friedrich Naumann, Martin Rade oder Theodor Heuss nichts

16 Ebd., 109.
17 Ebd., 109.

ZSE 3-4/2009 719

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:10:18. Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-706

DIE VERANDERUNG DER STAATLICHKEIT IM ZEITABLAUF

Kirchliches zu sagen. Man kann die in den Kirchen und leider auch in den aka-
demischen Theologien herrschende Demokratievergessenheit gerade mit Blick
auf die Weimarer Republik zeigen: Die theologische Aufmerksamkeit gilt primér
den Radikalen, Exaltierten, Republikdistanzierten (oder offenen Gegnern der
parlamentarischen Demokratie), nicht aber den liberalen Verteidigern der Repu-
blik. Christlich liberale Denktraditionen werden in beiden Kirchen notorisch
ignoriert. Und nur selten sind die Funktionére in den Kirchen zu selbstkritischer
Reflexion auf die massiven antidemokratischen Erblasten in den verschiedenen
Christentiimern bereit.

Man redet von Okumene und schweigt dariiber, dass viele orthodoxe Christen-
tiimer, religionssoziologisch gesehen, nur Ethno-Religionen sind, in denen die
Nation und ihr Territorium, das ,heilige Russland* etwa, sakralisiert werden,
nicht aber das Individuum in seiner vorstaatlichen Wiirde. Dass in manchen
Christentiimern Menschenrechte des Einzelnen immer noch abgelehnt oder als
Ausdruck falscher, antichristlicher Aufklirung bekdmpft werden, verschweigt
man im dkumenischen Diskurs sich und anderen; man spricht lieber iiber Amt
und Sakrament oder iiber Gemeinwohl und Sozialstaat. Gern macht man sich im
politischen Tageskampf die normativen Leitbegriffe der Verfassung zueigen, vor
allem den in den deutschen Kirchen inzwischen inflationér benutzten Begriff der
Menschenwiirde.'® Nicht selten ldsst sich dabei ein imperialistischer Gestus der
Begriffsbesetzung beobachten, etwa indem ,,die Menschenwiirde zu einer genu-
in oder gar exklusiv christlichen Idee erklart und damit eine spezielle kirchliche
Deutungsmacht reklamiert wird. Der demokratische Staat gehort jedoch, Gott sei
Dank, nicht den Kirchen und die Menschenwiirde nicht den Theologen. Christen
in der Demokratie mogen sich als Biirger besonderer Art sehen. Aber ihr Glaube
garantiert es keineswegs, dass sie besonders gute oder immer schon bessere
Demokraten als andere sind.

Moderne liberale Demokratietheorien gehen davon aus, dass am Beginn der
Demokratie ein Versprechen wechselseitiger Anerkennung gleicher Freiheit
steht. Die parlamentarische Demokratie ist ein — um der Machtbegrenzung und
permanenten Herrschaftskontrolle willen institutionell hoch differenzierter —
freier politischer Verband von Individuen, die kraft autonomer Entscheidung
diese bestimmte politische Form gewdhlt haben. Fiir die Demokratie ist die Idee

18 Zur inflationdren Entwertung der Menschenwiirde in den Diskursen beider groer Kirchen siche meine
kritische Analyse: Graf, F. W.: MiBlbrauchte Gotter. Zum Menschenbilderstreit in der Moderne, Miin-
chen, 2009, bes. 177 ff.

720

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:10:18. Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-706

Friedrich Wilhelm Graf Kirchen und Christen im demokratischen Verfassungsstaat

gleicher Freiheit fundamental. Diese Idee bedeutet nicht, dass alle Biirger als
Menschen gleich sind, relativiert also nicht Individualitdt oder vielfdltige fakti-
sche Unterschiedenheit. Gleiche Freiheit meint vielmehr, dass wir uns wechsel-
seitig als mit einem freien Willen begabte, zu Autonomie befahigte politische
Subjekte anerkennen.

Im politischen Diskurs der Moderne seit ca. 1780 ist immer wieder liber die
Frage gestritten worden, inwieweit sich Vorstellungen der gleichen politischen
Freiheit der Biirger auch auf genuin christliche Traditionselemente begriinden
lassen, etwa die jedem einzelnen Menschen von seinem Schopfer zuerkannte
Gottebenbildlichkeit. Die ideenhistorisch &uferst faszinierenden Debatten iiber
mogliche jlidische und christliche Wurzeln demokratischer Ordnungsentwiirfe
und Freiheitsvorstellungen haben, {iber das rein Historische hinaus, immer auch
das existentielle Interesse christlicher Politiker und Intellektueller gespiegelt, ihr
aktives demokratisches Engagement aus dem eigenen Glauben zu begriinden:
aktive Biirgertugend als primére Konkretionsgestalt gelebter Frommigkeit, oder
Gottvertrauen als Kraftquell fiir politischen Mut und tétige Sorge fiir das Ge-
meinwesen. Solche Begriindungen mogen fiir den Frommen (oder eine Gruppe
von Glaubigen) individuell hilfreich und plausibel sein, kdnnen in der Demokra-
tie aber keinerlei Anspruch auf traditionsstiftende Allgemeingiiltigkeit erheben:
Demokratische Biirger pflegen den in der gleichen Freiheit aller griindenden
Regelkonsens, teilen aber keine gemeinschaftlichen Vorstellungen iiber die i-
deenpolitischen Urspriinge demokratischer Ordnung.

Auch verweisen die Symbolsprachen der Religion und die normativen Grund-
begriffe der parlamentarischen Demokratie in ganz unterschiedliche Imaginati-
onsrdume und stehen bleibend in Spannung. Die Demokratie geht aus vom auto-
nomen Biirger, der sich mit anderen freien Biirgern in wechselseitiger
Anerkennung gleicher Freiheit zur Organisation politischer Herrschaft zweckra-
tional assoziiert. Die Sprachen der Religion aber haben sehr viel zu tun mit Vor-
stellungen vom guten Leben in der Herzensbindung an Gott, mit Heil und Ver-
derben, Erlosung und Gemeinschaft der Heiligen. Christen in der Demokratie tun
um der Demokratie, aber auch um ihres Glaubens willen gut daran, sich die un-
aufhebbaren Spannungen zwischen demokratischer Vernunftsprache und religio-
ser Symbolsprache prasent zu halten. Gern schreiben wir uns im politischen
Diskurs der Bundesrepublik die aufgeklirte Féhigkeit zu, zwischen Politik und
Religion zu unterscheiden, und wir sprechen anderen, etwa ,,den Muslimen* oder
bestimmten muslimischen Akteuren diese Differenzierungskompetenz ab. Aber
die heilsame Unterscheidung von Religion und Politik ist keine ein fiir allemal

ZSE 3-4/2009 721

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:10:18. Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-706

DIE VERANDERUNG DER STAATLICHKEIT IM ZEITABLAUF

erreichte Leistung aufgeklarter Vernunft, sondern muss im politischen Tages-
kampf und im schnellen religiosen Wandel immer neu begriindet und verteidigt
werden.

Auch manche christliche Akteure in der Bundesrepublik pflegen eine religiose
Kampfrhetorik, die es kaum erlaubt, zwischen Religion und Politik oder auch
zwischen Recht und Moral pragnant zu unterscheiden. Sowohl im Rechtskatholi-
zismus als auch im evangelikalen Protestantismus wird die parlamentarische
Demokratie ob ihres Neutralitdtsliberalismus nicht selten als ,relativistisch®
kritisiert und ein christlicher Werte- oder Sittenstaat beschworen. Selbst der
hochste Reprisentant der romisch-katholischen Kirche, Papst Benedikt XV1., hat,
als Theologieprofessor Joseph Ratzinger und als Priafekt der romischen Glau-
benskongregation, in zahlreichen Texten zur religiosen Lage Europas immer
wieder gegen das Mehrheitsprinzip der parlamentarischen Demokratie polemi-
siert und sein tiefes kulturpessimistisches Leiden an moralischem Pluralismus
und liberalistischen Individualismus bekundet."’

IV. Schluss

Das Christliche ist religios vielféltig, in seinen zentralen Symbolen &uflerst span-
nungsreich und auch in ethischer Hinsicht vielgestaltig. In einem viel diskutier-
ten Vortrag iiber ,,Politische Ethik und Christentum®, gehalten beim fiinfzehnten
Evangelisch-sozialen Kongress, hat der Heidelberger Systematische Theologe
Ernst Troeltsch, spiter einer der fithrenden liberalen Gelehrtenrepublikaner der
Weimarer Republik, im Mai 1904 erklart: ,,Das Evangelium enthélt iiberhaupt
keine direkten politischen und sozialen Weisungen, sondern ist von Grund aus
unpolitisch; es ist nur mit den hochsten Zielen des personlichen Lebens und der
personlichen Gemeinschaft beschiftigt und nimmt die Verwirklichung dieses
Ideals in der Erwartung des baldigen Weltendes und des kommenden Gottesrei-
ches mit einer Energie voraus, neben der die Welt und ihre Interessen tiberhaupt

. 20
verschwinden.*

Ihr individueller christlicher Glaube kann von Christen deshalb politisch ganz
unterschiedlich konkretisiert werden. Glaubensmotive lassen sich mit hdchst

19 Dazu nun zahlreiche Belege in der dezidiert polemischen Streitschrift von Posener, A.: Benedikts
Kreuzzug. Der Angriff des Vatikans auf die moderne Gesellschaft, Berlin, 2009. Siche meine Rezension
Graf, F. W.: Das Rad der Geschichte zuriickdrehen. Alan Poseners brachiale Polemik gegen Papst Bene-
dikt XVI, in: Neue Ziircher Zeitung, Sonderbeilage Biicherherbst 2009, 12.10. 2009, 14.

20 Troeltsch, E.: Politische Ethik und Christentum, Gottingen, 1904, 32.

722

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:10:18. Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-706

Friedrich Wilhelm Graf Kirchen und Christen im demokratischen Verfassungsstaat

heterogenen politischen Vorstellungen und Zielen verbinden. Aber der individu-
elle Glaube markiert zugleich auch eine Grenze zwischen dem Privaten und dem
Offentlichen, die nicht zur Disposition demokratischer Willensbildung steht,
auch wenn sie im Einzelnen immer neu bestimmt werden muss. Vielleicht ist das
die wichtigste politische Leistung von Christen in der Demokratie: die vielen
verschieden glaubenden und lebenden Biirger, die einander allein in gleicher
Freiheit, aber eben nicht in irgendwelchen substantiellen Kulturwerten oder
gemeinschaftlichen Vorstellungen des Guten verbunden sind, dafiir zu sensibili-
sieren, dass Demokratie eine Herrschaftsform ist, die Unterschiede zuldsst, kei-
nen moralischen oder religiosen Vergemeinschaftungszwang kennt und dem
Individuum einen groBen, aber immer gefahrdeten und umkidmpften Eigenraum
des Privaten lasst.

Das schlief3t es nicht aus, dass der gemeinsame religiose Glaube Individuen iiber
auflere, etwa kultische Vergesellschaftung hinaus auch innerlich verbindet, also
vergemeinschaftet und darin zwischen Staat und Einzelnem eine , Ligatur*?'
bildet. Aber ,,die Kirchen* als Organisationen leisten dies nicht, sondern besten-
falls einzelne religiose Gruppen, Kreise und Netzwerke in ihnen. Beide grofe
Volkskirchen sind zu politisch wie religids extrem pluralen Organisationen ge-
worden, die die Vielfalt der in ihnen vertretenen Positionen nur noch mit groBter
Miihe integrieren konnen. Ein prinzipielles Eigenrecht des Individuums konstitu-
iert eben nicht nur die moderne parlamentarische Demokratie mit ihrer Anerken-
nung vorstaatlicher Freiheitsrechte des einzelnen, sondern de facto auch die
modernen okzidentalen Christentiimer — selbst wenn diese religidse Individuali-
sierung in die offizidsen ekklesiologischen Selbstdeutungen der beiden groBen
Kirchen bisher kaum Eingang gefunden hat. Anders formuliert: Die Bedeutung
der Kirchen als Organisationen gesellschaftlicher Konsensbildung wird weiter
schwinden. Sie sind inzwischen weithin damit befasst, ihre massiven internen
Konflikte zu pazifizieren, und in genau dem Mafle, in dem ihnen dies gelingt,
konnen sie auch als Organisationen sekunddrer politischer Integration gedeutet
werden.

21 Zum Konzept vgl. Dahrendorf, R.: Das Zerbrechen der Ligaturen und die Utopie der Weltbiirgergesell-
schaft, in: Beck, U./Beck-Gernsheim, E. (Hg.): Riskante Freiheiten. Individualisierung in modernen Ge-
sellschaften, Frankfurt/M., 1994, 421-436.

ZSE 3-4/2009 723

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:10:18. Inhalt.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-706

