
 

706 

________________________________  DIE VERÄNDERUNG DER STAATLICHKEIT IM ZEITABLAUF 

Kirchen und Christen im  
demokratischen Verfassungsstaat 

von Friedrich Wilhelm Graf 

Trotz immer wieder beschworener Niedergangsszenarien sind die beiden großen deut-
schen Volkskirchen weiterhin bedeutende gesellschaftliche und auch politische Akteure: 
Mehr als 50 Mio. Mitglieder wissen um die seelsorgerischen wie sozialen, nicht zuletzt 
aber auch ethischen Dienstleistungen dieser auf vielen Ebenen mit dem Staatswesen 
verbundenen Organisationen. Beide mussten sich den erfolgreichen Umgang mit der 
bundesdeutschen freiheitlichen Demokratie erst in mühsamen Lernprozessen erarbeiten; 
gelegentlich tun sich ihre Würdenträger auch heute noch schwer damit, ihre interne 
Diskurshoheit nicht mit einem gesamtgesellschaftlichen Deutungs- und Lenkungsan-
spruch zu verwechseln. Dennoch motiviert der Glaube weiterhin viele Menschen zum 
gesellschaftlichen Engagement, nicht nur bei den großen Sozialholdings Diakonisches 
Werk und Caritas, sondern auch im Rahmen kleinerer, meist lokaler Projekte. Eine ge-
lungene Verbindung von demokratisch verfasstem Staat und institutionalisiertem Glauben 
bedarf daher eines gemeinsamen Diskursverständnisses, das im Sinne der Tradition des 
liberalen Kulturprotestantismus die rational vorgetragene Haltung der jeweils anderen 
(und des freien Individuums) ernst nimmt und davon absieht, Alleinvertretungsansprüche 
zu erheben. 

Notwithstanding prophesised scenarios of organisational decline, both large German 
Volkskirchen remain important social as well as political actors: more than 50 million 
members know of the pastoral, social as well as ethical services provided by the ‘people’s 
churches’, which still maintain strong links to the state on several levels. Both organisa-
tions had to go through difficult processes of learning how to deal successfully with 
(West) Germany’s post-war democracy. Even today, some of their representatives find it 
difficult not to confuse their internal discursive dominance with an overarching authori-
sation to define the social and political agenda. Nevertheless, faith motivates many people 
to take on social responsibilities, be it in the large ‘social holdings’ Diakonisches Werk 
and Caritas or in small-scale projects at the local level. Any successful connection of 
democratic statehood and institutionalised religion, in the tradition of liberal cultural 
Protestantism, thus requires a common understanding of discursive practice that takes 
seriously the rational argument of the respective other side (or any free individual) and 
refrains from claiming exclusive moral, social, cultural and political authority. 

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-706 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:10:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-706


Friedrich Wilhelm Graf Kirchen und Christen im demokratischen Verfassungsstaat 

ZSE 3–4/2009 707 

I. Einleitung 

In der Bundesrepublik sind die beiden großen christlichen Volkskirchen höchst 
einflussreiche, mächtige Organisationen. Ihnen gehören ca. 60 % der deutschen 
Bevölkerung an. Die Römisch-Katholische Kirche zählte 2005 rund 25,9 Millio-
nen Mitglieder, und den evangelischen Landeskirchen gehörten damals 25,4 
Millionen an. Hinzu kommen ca. 1 Million Christen in den verschiedenen ortho-
doxen Kirchen, von der Griechisch-Orthodoxen und der Serbisch-Orthodoxen 
Kirche bis hin zur Rumänisch-Orthodoxen und Russisch-Orthodoxen Kirche, die 
jeweils eigene administrative und seelsorgerliche Strukturen in Deutschland 
aufgebaut haben. Trotz aller religiösen Pluralisierung, wie sie insbesondere 
durch die Einwanderung von Menschen aus muslimisch geprägten Gesellschaf-
ten befördert wird, sowie der vielfältig sichtbaren Erosion der beiden etablierten 
Volkskirchen versteht sich die Mehrheit der in der Bundesrepublik lebenden 
Menschen mehr oder minder engagiert als Christen. Insoweit kann es nicht über-
raschen, dass den Kirchen und hier vor allem den beiden großen Volkskirchen 
im politischen System der Bundesrepublik vielfältige Machtchancen eingeräumt 
werden. Die beiden großen Kirchen sind, soziologisch gesehen, nun einmal die 
nach Mitgliederzahlen größten gesellschaftlichen Organisationen im Lande.  

Ihr großer Einfluss wird insbesondere mit Blick auf den deutschen Sozi-
alstaatskorporatismus deutlich: In der Sozialstaatskonstruktion spielen die eng 
mit den beiden Kirchen verknüpften Sozialholdings Diakonisches Werk und 
Caritas eine bestimmende Rolle. In den Tausenden von Sozialdienstleistungsun-
ternehmen, Stiftungen, „Werken“ und „Diensten“, die in Caritas und Diakoni-
schem Werk zusammengeschlossen sind, arbeiten jeweils mehr als 420.000 
hauptberuflich tätige Mitarbeiter. Auch wenn sich Diakonie und Caritas eine 
relative Selbständigkeit gegenüber den Kirchenbürokratien bewahrt haben – eine 
von den Kirchenleitungen zunehmend bedrohte relative Autonomie! –, sind sie 
dank ihrer vielfältigen engen Verbindungen zu den Kirchen doch als Agenturen 
zu sehen, mit denen die Kirchen erheblichen gesellschaftlichen Einfluss ausüben. 
Nach „dem Staat“ – Bund, Ländern und Kommunen – sind die Kirchen die größ-
ten Arbeitgeber in Deutschland. Sie verfügen über ein hoch differenziertes In-
strumentarium der politischen Einflussnahme, etwa durch offizielle Vertreter bei 
der Bundesregierung und dem Bundestag, entsprechende Vertreter in den Län-
dern, aber auch ein je eigenes Büro in Brüssel.  

Zwar sehen sehr viele Deutsche die Kirchen überaus kritisch, und die Werte in 
entsprechenden sozialwissenschaftlichen Umfragen lassen erkennen, dass die 
ganz alten christlichen Sinninstitutionen selbst bei ihren Mitgliedern, den Kir-

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-706 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:10:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-706


DIE VERÄNDERUNG DER STAATLICHKEIT IM ZEITABLAUF  

708 

chensteuerzahlen, deutlich und zum Teil dramatisch an Vertrauen eingebüßt 
haben. Dafür mögen auch diverse Korruptionsskandale in Diakonie und Caritas, 
Konflikte um pädophile Priester und die mangelnde geistliche Qualität bei zent-
ralen Kasualien, etwa bei Beerdigungen, verantwortlich sein. Auch verlieren die 
Kirchen weiterhin und neuerdings wieder verstärkt an Mitgliedern; im Jahre 
2008 sind 160.000 Protestanten und 135.000 Katholiken aus ihrer Kirche ausge-
treten – in nur zwölf Monaten also 295.000 Menschen, aus welchen Gründen 
auch immer. Aber unübersehbare Krisenphänomene stehen in Kontrast zu viel-
fältigen Indikatoren für eine bemerkenswerte Stabilität der Kirchen. Das Interes-
se an christlichen Schulen nimmt gerade bei den bürgerlichen Mittelschichten 
sehr stark zu, und bestimmte religiöse Angebote, etwa der Gottesdienst am Hei-
ligen Abend, werden von einer kontinuierlich wachsenden Zahl von Glaubens-
konsumenten nachgefragt. Wo im öffentlichen Diskurs mehr „Werte“ oder eine 
„Wiederkehr der Tugend“ eingeklagt wird, hofft man zumeist auf eine Revitali-
sierung der Kirchen als Moralagenturen, die in unübersichtlicher Krisenzeit 
verbindliche Orientierung vermitteln sollen. Nicht zuletzt diese hohen Erwar-
tungshaltungen machen die Kirchen zu einem relevanten gesellschaftlichen Ak-
teur mit hohen politischen Einflusschancen. Desto mehr verdient Beachtung, 
dass die Rolle, die die Kirchen im politischen Betrieb der Bundesrepublik spie-
len, in der politikwissenschaftlichen Forschung weithin ignoriert worden ist und 
wird. Auch viele Historiker und speziell Zeithistoriker ignorieren die Kirchen 
oder lassen erhebliche Schwierigkeiten erkennen, den Ort der Kirchen in der 
politischen Topographie Deutschlands seit 1945 prägnant zu vermessen.1 

II. Die Ankunft der Kirchen im demokratischen Verfassungsstaat 

Beide großen Kirchen im Lande haben sich lange sehr schwer damit getan, nor-
mative Prinzipien der modernen parlamentarischen Demokratie zu akzeptieren. 
Fragen der politischen Ethik wurden schon seit der Französischen Revolution in 
akademischer Theologie und kirchlichen Öffentlichkeiten intensiv und kontro-
vers diskutiert. Die große Mehrheit der römisch-katholischen Denker legte sich 
seit dem frühen 19. Jahrhundert auf eine entschieden antirevolutionäre, restaura-
tive Konzeption politischer Ordnung fest, mit prägnanter Ablehnung klassisch 

 
1  Das zeigt nicht zuletzt der letzte Band von Hans-Ulrich Wehlers großer Gesellschaftsgeschichte: Weh-

ler, H.-U.: Deutsche Gesellschaftsgeschichte, Bd. 5: Bundesrepublik und DDR 1949–1990, München, 
2008; dazu kritisch: Graf, F. W.: Glaubensmüder Westen – entchristianisierter Osten?, in: Bahners, 
P./Cammann, A. (Hg.): Bundesrepublik und DDR. Die Debatte um Hans-Ulrich Wehlers „Deutsche Ge-
sellschaftsgeschichte“, München, 2009, 180–182. 

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-706 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:10:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-706


Friedrich Wilhelm Graf Kirchen und Christen im demokratischen Verfassungsstaat 

ZSE 3–4/2009 709 

liberaler Ordnungsvorstellungen. Neothomistisches Naturrechtsdenken wurde 
seit den 1860er Jahren dann zu einem dezidiert antiliberalen, als dritter Weg 
zwischen freier Marktwirtschaft und Sozialismus empfohlenen Ordnungsmodell 
fortentwickelt, das unter dem Leitbegriff „Katholische Soziallehre“ bis in die 
politischen Debatten der Bundesrepublik hinein starke Prägekraft entfaltete. Mit 
der Parlamentarisierung der Reichsverfassung im Kaiserreich hatte der effizient 
organisierte „politische Katholizismus“ allmählich politische Ordnungsideen 
entwickelt, die ihm nach Weltkrieg und Revolution dann die entschiedene Unter-
stützung der neuen Republik im Rahmen der „Weimarer Koalition“ mit Sozial-
demokraten und Deutscher Demokratischer Partei (DDP) ermöglichten.2 

Im deutschen Protestantismus war die Diskussionslage komplizierter. Schon in 
den harten Auseinandersetzungen um die Legitimität der Französischen Revolu-
tion und entschiedener politischer Reform bildeten sich hier konkurrierende, 
einander heftig bekämpfende Fraktionen, die sich, idealtypisch vereinfacht, als 
bürgerlich-liberaler Kulturprotestantismus einerseits und sozialkonservativer 
Moralprotestantismus andererseits bezeichnen lassen. Die innerprotestantischen 
Kulturkämpfe verbanden sich in der Sphäre der Politischen Ethik schon im  
Vormärz und verstärkt dann im Kaiserreich mit ideenhistorisch spannenden 
Auseinandersetzungen über das Verhältnis der verschiedenen protestantischen 
Konfessionskulturen zu modernen liberalen Konzepten von Bürgerfreiheit, 
Volkssouveränität, Demokratie und Rechtsstaat. Den reformierten, calvinisti-
schen, westlichen Formen des Protestantismus wurde dabei eine spezifische 
Nähe zu demokratischer Selbstorganisation, Parlamentarismus und entschiedener 
Bürgerfreiheit zugeschrieben, wohingegen man die überkommenen Ständeethi-
ken des deutschen wie des skandinavischen Luthertums für sozialpaternalistische 
Gemeinwohlideale bzw. die ideenpolitische Begründung eines starken Sozial-
staates verantwortlich machte. In der Tat ließen es die zumeist sehr autoritären 
Ordnungsethiken im deutschen Luthertum nur eingeschränkt zu, eine vorstaatli-
che Freiheit des Einzelnen zu denken und die Menschenrechte als normative 
Grundlage des parlamentarisch-demokratischen Verfassungsstaates anzuerken-
nen. Im Calvinismus hingegen hatten zentrale Reflexionsmuster der intensiv 
diskutierten politischen Ethik vergleichsweise früh schon eine hohe Offenheit 
gegenüber Demokratie, Volkssouveränität und emphatischer Bürgerfreiheit er-
möglicht. Zur Überwindung ihrer alten Demokratiefeindschaft und auch eines 

 
2  Als Überblicksdarstellung immer noch unübertroffen: Lönne, K.-E.: Politischer Katholizismus im 19. 

und 20. Jahrhundert, Frankfurt/M., 1986. 

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-706 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:10:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-706


DIE VERÄNDERUNG DER STAATLICHKEIT IM ZEITABLAUF  

710 

entschiedenen Antiliberalismus nahmen viele lutherische Ethiker nach 1945 
deshalb politische Ordnungskonzepte des westeuropäischen, calvinistischen 
Protestantismus auf.  

Auch im Katholizismus mussten nach dem Ende des Zweiten Weltkrieges und in 
den Prozessen der Neugründung liberaler Rechtsstaaten überkommene Denk-
muster politischer Ethik verabschiedet oder tiefgreifend renoviert werden, um 
neuen rechtlichen Herausforderungen wie Menschenrechtsindividualismus und 
der religiös-weltanschaulichen Neutralität des Verfassungsstaates gerecht werden 
zu können. Die konfliktreichen, intellektuell äußerst spannenden Wege, auf de-
nen der kirchliche Protestantismus in Deutschland wie auch die römisch-
katholische Kirche, repräsentiert durch die Deutsche Bischofskonferenz, seit den 
späten 1940er Jahren allmählich demokratiekompatible politische Ethiken entwi-
ckelten, können hier nicht im einzelnen nachgezeichnet werden. Denn das  
diskursive Feld theologischer Ethik ist vielfältig zerklüftet, und selbst die Positi-
onen zentraler theologischer und kirchenpolitischer Akteure sind von den Zeit-
historikern noch kaum erforscht worden.  

Deutlich ist jedoch: Beide großen Kirchen im Lande haben ihre überkommene 
Demokratiedistanz in harten, schwierigen Lernprozessen seit den 1950er Jahren 
zunehmend überwunden, nicht zuletzt dank des entschiedenen Engagements 
einzelner „Laien“ und Universitätstheologen – exemplarisch genannt seien für 
den katholischen Diskurs nur Ernst-Wolfgang Böckenförde3 und für die protes-
tantischen Kontroversen der Münchner Ethiker Trutz Rendtorff4, der als Vorsit-
zender der „Kammer für öffentliche Ordnung“ der EKD auf dem Höhepunkt der 
Nachrüstungsdebatte zunächst die sog. Friedensdenkschrift5 und dann die sog. 
Demokratiedenkschrift6 entscheidend prägte. Gerade indem die beiden großen 
Volkskirchen allmählich demokratiekompatible politische Ethiken entwickelten, 
konnten sie im politischen System der Bundesrepublik Deutschland zu mächti-
gen staatstragenden Organisationen werden, die insbesondere die sozialpoliti-
schen Debatten über die Ausgestaltung des Sozialstaatsprinzips tiefgreifend 
geprägt haben. Die beiden Kirchen haben einen erheblichen Anteil an der demo-
kratischen Erfolgsgeschichte der Bundesrepublik. Auch wer die 1989/90 disku-

 
3  Siehe die gesammelten Studien in: Böckenförde, E.-W.: Recht, Staat, Freiheit. Studien zur Rechtsphilo-

sophie, Staatstheorie und Verfassungsgeschichte, 2. Aufl., Frankfurt/M., 1992. 
4  Rendtorff, T.: Vielspältiges. Protestantische Beiträge zur ethischen Kultur, Stuttgart u. a., 1991. 
5  Kirchenkanzlei der EKD (Hg.): Frieden wahren, fördern und erneuern, Gütersloh, 1981. 
6  Kirchenamt der EKD (Hg.): Evangelische Kirche und freiheitliche Demokratie. Der Staat des Grundge-

setzes als Angebot und Aufgabe, Gütersloh, 1985. 

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-706 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:10:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-706


Friedrich Wilhelm Graf Kirchen und Christen im demokratischen Verfassungsstaat 

ZSE 3–4/2009 711 

tierte Formel von der „protestantischen Revolution“ in der DDR ablehnt,7 wird 
der evangelischen Kirche als Organisation und vielen einzelnen Gemeindeglie-
dern und Pfarrern eine entscheidende Rolle in der Delegitimierung des SED-
Staats und in der Entwicklung oppositioneller Gegenöffentlichkeiten nicht be-
streiten können. Wichtige Gruppen im DDR-Protestantismus können gemeinsam 
mit nicht-kirchlichen Akteuren, die sich im Schutzraum der evangelischen Kir-
che vergesellschaften und organisieren konnten, in Anspruch nehmen, in der 
friedlichen Freiheitsrevolution von 1989 mutig eine Vorreiterrolle übernommen 
zu haben. 

III. Konfessionskulturelle Unterschiede und diskursive Praxis 

Der Staat des Grundgesetzes hat in diesem Jahr seinen 60. Geburtstag gefeiert. 
Insoweit scheinen die alten Kontroversen über Christentum, Konfession und 
Demokratie nur noch für Ideenhistoriker relevant. Aber dies ist genau besehen 
nicht der Fall. Noch immer kann beim Thema „Kirchen und Christen im demo-
kratischen Verfassungsstaat“ von konfessionskulturellen Differenzen zwischen 
Protestanten und Katholiken sowie von konfessionspolitischem Streit nicht ge-
schwiegen werden. Zwar kann man die viel beschworene „Ökumene“ zwischen 
den beiden großen Kirchen als einen entscheidenden Faktor für die vergleichs-
weise hohe Stabilität der alten, Bonner Bundesrepublik würdigen, analog zur 
Sozialpartnerschaft zwischen den Tarifparteien. Aber trotz aller Ökumene-Rhe-
torik und gemeinsamer sozialpolitischer Interventionen der beiden großen Kir-
chen8 lassen sich in den leitenden Begriffen der Politischen Ethik und speziell in 
den normativen Konzepten der Stellung der Kirche in der Welt, d. h., dogmatisch 
theologisch formuliert, in den jeweils leitenden Ekklesiologien bzw. Kirchenthe-
orien, tiefgreifende Unterschiede beobachten.9 

 
7  Zur Diskussion siehe Rendtorff, T.: Protestantische Revolution? Kirche und Theologie in der DDR: 

Ekklesiologische Voraussetzungen, politischer Kontext, theologische und historische Kriterien, Göttin-
gen, 1993; Kaiser, G./Frie, E. (Hg.): Christen, Staat und Gesellschaft in der DDR. Vorträge und Diskus-
sionen 1993/94, Düsseldorf 1994. 

8  Vgl. insbesondere Kirchenamt der Evangelischen Kirche in Deutschland/Sekretariat der Deutschen 
Bischofskonferenz (Hg.): Für eine Zukunft in Solidarität und Gerechtigkeit. Wort des Rates der Evange-
lischen Kirche in Deutschland und der Deutschen Bischofskonferenz zur wirtschaftlichen und sozialen 
Lage in Deutschland, Hannover/Bonn, 1997. 

9  Zu den konfessionsspezifischen Deutungsmustern in der Rechtsethik finden sich wichtige Beiträge in: 
Dreier, H./Hildendorf, E. (Hg.): Kulturelle Identität als Grund und Grenze des Rechts, Archiv für 
Rechts- und Sozialphilosophie, Beiheft 113, Stuttgart, 2008. 

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-706 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:10:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-706


DIE VERÄNDERUNG DER STAATLICHKEIT IM ZEITABLAUF  

712 

1. Die Rolle des gläubigen Individuums im demokratischen Staat 

Nach den einschlägigen Äußerungen des römischen Lehramtes erwartet „die 
Kirche“ vom katholischen Christen in der politischen Arena, den normativen 
Vorgaben, Weisungen „der Kirche“ zu folgen.10 Die protestantischen Überliefe-
rungen hingegen kennen kein ethisches Mandat der Kirche, das den einzelnen 
Christen in seinem politischen Handeln binden könnte, auch wenn einzelne und 
durchaus prominente Theologen im 19. und 20. Jahrhundert immer wieder ver-
sucht haben, der Kirche ein „prophetisches Wächteramt“ gegenüber dem Staat 
und über die Gesellschaft zuzuschreiben, und vom einzelnen Christen verlang-
ten, sich diese autoritäre Zuordnung von Kirche, Gesellschaft und politischen 
Institutionen christustreu zu eigen zu machen. Weithin durchgesetzt hat sich im 
Protestantismus jedoch eine Sicht, die dem einzelnen Christen als Bürger ganz 
selbstverständlich ein Recht auf Selbständigkeit zuerkennt und seine politische 
Mündigkeit betont. In protestantischer Perspektive handelt der Christ in der par-
lamentarischen Demokratie aus eigener politischer Einsicht, und er ist hier nicht 
an irgendwelche normative Vorgaben kirchlicher Institutionen und Instanzen 
gebunden. Dies schließt es nicht aus, dass sich die Evangelische Kirche in 
Deutschland regelmäßig zu Grundfragen politischer Ethik äußert und sich durch 
Denkschriften am öffentlichen Diskurs über zentrale Probleme des Gemeinwe-
sens beteiligt.11 

Die EKD will mit solchen Stellungnahmen politischen Akteuren und der interes-
sierten Öffentlichkeit ihre protestantische Sicht zu einem umstrittenen Thema 
oder gesellschaftlichen Problem erläutern. Auch kann sie dem einzelnen Christen 
Orientierungen vermitteln und seine Bereitschaft zu politischem Engagement 
stärken. Aber sie kann und darf nicht erwarten, dass sich der einzelne Christ die 
in kirchlichen Gremien, etwa in den „Kammern“ der EKD oder von Synoden, 
erarbeiteten Argumentationen und Sichtweisen in kritikloser Kirchentreue zuei-
gen macht. Folgt er ihnen, dann nur kraft eigener theologischer und politischer 
Einsicht. Deshalb gilt: Die im folgenden skizzierten Überlegungen spiegeln 
allein die individuelle Sicht des Autors, eines liberalen protestantischen Theolo-
gen, der in seiner Denkarbeit stark geprägt ist von Kantischem Republikanismus, 

 
10  Vgl. Kongregation für die Glaubenslehre: Lehrmäßige Note zu einigen Fragen über den Einsatz und das 

Verhalten der Katholiken im politischen Leben, 2002. 
11  Zu den verschiedenen Formen öffentlicher Intervention der Evangelischen Kirche in Deutschland siehe 

nun die neue sog. Denkschriften-Denkschrift Kammer für Öffentliche Verantwortung der EKD: Das 
rechte Wort zur rechten Zeit. Eine Denkschrift des Rates des Evangelischen Kirche in Deutschland zum 
Öffentlichkeitsauftrag der Kirche, Gütersloh, 2008. 

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-706 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:10:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-706


Friedrich Wilhelm Graf Kirchen und Christen im demokratischen Verfassungsstaat 

ZSE 3–4/2009 713 

freier Theologie des sog. liberalen Kulturprotestantismus und unfanatischem 
Denkglauben.12 

In der parlamentarischen Demokratie sind Christen in ganz unterschiedlichen 
Rollen und Funktionen politisch engagiert: als Wähler, aktive Mitglieder einer 
politischen Partei, Mandatsträger oder Mitarbeiter in irgendeiner zivilgesell-
schaftlichen Aktionsgruppe, von Amnesty International über Greenpeace bis hin 
zu irgendwelchen Naturschützern und Animal-Rights-Aktivisten. Zudem enga-
gieren sich viele Christen ehrenamtlich in ihren Kirchengemeinden oder für die 
lokalen Sozialtstationen von Gemeindediakonie und Caritas. Oft ist ihr Glaube 
eine starke motivierende Kraft für ein bürgerschaftliches Handeln, das sich am je 
gegebenen Ort, im Stadtteil oder in der Gemeinde, um Bewältigung konkreter 
Not bemüht.  

2. Kirchen als Interessenverbände 

Dieses im weiten Sinne politische Handeln christlicher Bürger ist zu unterschei-
den von der gesellschaftlichen Präsenz und politischen Aktion christlicher Orga-
nisationen, allen voran der beiden großen Kirchen. Sie nehmen politischen Ein-
fluss auf vielfältigen Wegen wahr: durch klassische Instrumente des Lobbyismus 
wie der Beeinflussung von Mandatsträgern, durch Öffentlichkeitsarbeit und 
publizistische Interventionen ihrer leitenden Vertreter, durch regelmäßige Kon-
taktgespräche mit der Bundesregierung und den Landesregierungen sowie ent-
sprechende Gespräche mit den Vertretern der politischen Parteien, durch die 
Mobilisierung der kirchlichen Öffentlichkeit in sog. Konsultationsprozessen und 
nicht zuletzt auch durch die Foren, die der Kirchentag und der Katholikentag den 
Vertretern der „Amtskirchen“ bieten. Die Kirchen sind mit eigenen Vertretern in 
den Rundfunkräten der öffentlich-rechtlichen Sender und im Deutschen Ethikrat 
präsent, und die große Mehrheit der Deutschen erwartet, dass Kirchenvertreter 
und Theologen in klinischen Ethikkomitees und sonstigen Beratungsorganen für 
moralische Konfliktfälle präsent sind. Die Kirchen nehmen, bisweilen sehr mas-
siv, Einfluss auf die Besetzung von Enquetekommissionen des Deutschen Bun-
destags und betreiben in ihren Akademien schon seit den Anfängen der Bundes-
republik sehr intensiv politische Bildungsarbeit – zum Nutzen der Demokratie.  

 
12  Meine Position im vielfältig verminten Spannungsfeld von Religion und Politik habe ich in einem 

kleinen Essay erläutert: Graf, F. W.: Moses Vermächtnis. Über göttliche und menschliche Gesetze, 
München, 2006. 

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-706 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:10:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-706


DIE VERÄNDERUNG DER STAATLICHKEIT IM ZEITABLAUF  

714 

Dabei verfolgen sie, wie jede andere Organisation im pluralistischen Verbän-
destaat auch, nicht zuletzt organisationsspezifische Interessen: Es geht den kirch-
lichen Akteuren im politischen Raum immer auch um die Sicherung jenes staats-
kirchenrechtlich definierten status quo, der unter den Bedingungen der sog. 
„hinkenden Trennung“ Staat und Kirchen viele Kooperationsmöglichkeiten er-
öffnet und zugleich den Kirchen staatliche Ressourcen und die Einziehung von 
Kirchensteuern durch den Staat sichert. Aber das politische Handeln der Kirchen 
geht im Kampf für die eigenen Interessen und für die Durchsetzung der eigenen 
ethischen oder politischen Positionen nicht auf. Man muss ihnen zugute halten, 
dass sie oft Themen kommunizieren oder Probleme aufgreifen, die von anderen 
gesellschaftlichen Akteuren ignoriert werden. Zudem werden die Kirchen im 
politischen Betrieb immer wieder mit der Erwartung konfrontiert, die sozialmo-
ralischen Fundamente des demokratischen Gemeinwesens durch Stärkung von 
Bürgertugend, Solidarität und Nächstenliebe zu festigen und christliche Symbole 
für eine Art Zivilreligion des neuen deutschen Staates zu aktualisieren. Sie wer-
den hier oft als Werteagenturen wahrgenommen, als intermediäre Institutionen 
speziell fürs Moralische und Ethische.  

Aber die Vertreter der Kirchen sind in all dem, dies ist entscheidend, eben nicht 
die einzigen und gewiss nicht die wichtigsten Christen in der Demokratie. Jeder 
Staatsbürger, der zugleich Mitglied einer Kirche oder sonstigen christlichen 
Gemeinschaft ist, ist Christ in der Demokratie. Und er tut gut daran, genau dies 
auch in kritischer Distanz zur kirchlichen Organisation, zur sog. „verfassten 
Kirche“ oder „Amtskirche“, deutlich zu machen.  

3. Neuer Klerikalismus und öffentliche Einflussnahme 

Denn in der politischen Kultur der Bundesrepublik lassen sich mancherlei irritie-
rende Phänomene eines neuen Klerikalismus beobachten. Zum politischen Per-
sonal der Berliner Republik gehören nicht nur Berufspolitiker aller möglichen 
Couleur, sondern auch eine gern moralisierende Klerisei, die zu allem und jedem 
Stellung nimmt bzw., so ihr Jargon, sich gern „einmischt“. Ein medienbewusster 
Berliner Bischof kommentiert in der Bild-Zeitung empört ein Gerichtsurteil, so 
als ob Richterschelte zu seinen genuinen geistlichen Aufgaben gehörte. Ein 
Augsburger Bischof tritt am „politischen Aschermittwoch“ bei einer Parteiveran-
staltung auf, um die Abtreibungspraxis in der Bundesrepublik als ebenso ver-
werflich wie die Ermordung von 6 Millionen Juden zu bezeichnen. Und wo es 
um die Grundrechte von Homosexuellen geht, etwa im Streit um die eheanaloge 
Legalisierung gleichgeschlechtlicher Partnerschaften oder das Recht auf Adopti-

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-706 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:10:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-706


Friedrich Wilhelm Graf Kirchen und Christen im demokratischen Verfassungsstaat 

ZSE 3–4/2009 715 

on durch gleichgeschlechtliche Paare, zeichnen manche führende Kirchenvertre-
ter Szenarien vom kommenden „Untergang des Abendlandes“ durch die „Zerstö-
rung der Familie“. Die Liste von mancherlei politisch skandalösen öffentlichen 
Äußerungen hoher kirchlicher „Würdenträger“ ist lang, und dabei geht es kei-
neswegs nur um die üblichen Verdächtigen in der Deutschen Bischofskonferenz 
– die Herren Mixa aus Augsburg, Müller aus Regensburg, Meisner in Köln  
etc. –, sondern auch um zahlreiche Vertreter des evangelikalen Rechtsprotestan-
tismus und Hunderte von Akteuren aus der zweiten und dritten Reihe.  

In einer offenen, demokratisch verfassten Gesellschaft hat jeder auch das Recht, 
die freiheitsgefährdenden Tabus politischer Korrektheit zu durchbrechen. Das 
Recht auf Meinungsfreiheit gilt auch für Bischöfe, Kirchenfunktionäre und mo-
ralisch besonders erregte Fromme. Doch wer im demokratischen Rechtsstaat von 
der Kanzel herab politisch Partei ergreift, als prominenter Kirchenvertreter den 
Zustand des Gemeinwesens kritisiert oder demonstrativ sein individuelles Credo 
verkündet, muss sich seinerseits kritisieren lassen. Ein Bischof hat ja nicht ex 
officio recht, wenn er in politische Debatten interveniert oder seine Kritik des 
bösen Zeitgeistes in provokativer Zuspitzung verkündet. Er tut de facto nur, was 
jeder andere Bürger auch tun darf und sollte: Er nimmt sein Grundrecht auf Mei-
nungsfreiheit wahr, um sich am öffentlichen Streit über gebotene politische Zie-
le, Wege und Schritte zu beteiligen. Zur Idee des demokratischen politischen 
Diskurses passt es nicht, wenn einzelne Akteure, beispielsweise Kirchenvertre-
ter, für ihre öffentlichen Sprechakte den Anspruch erheben, man dürfe sie nicht 
kritisieren.  

Offenkundig haben einige prominente kirchliche Sprecher noch immer erhebli-
che Schwierigkeiten damit, die Spielregeln des freien demokratischen Diskurses 
zu akzeptieren. Ein neuer klerikaler Autoritarismus lässt sich beobachten: Unter-
zeichnen einige Theologieprofessoren eine eher maßvolle Petition, in der die 
Aufhebung der Exkommunikation von politisch rechtsradikalen Bischöfen der 
„traditionalistischen“ Pius-Bruderschaft kritisiert und das Zweite Vatikanische 
Konzil als verbindliche Grundlage der Weltkirche beschworen wird, fordert der 
Regensburger Ortsbischof Gerhard Ludwig Müller öffentlich ein Demütigungsri-
tual ein, mit Entschuldigungsbrief an den Papst, Ablegung eines Treueeides und 
lautem Sprechen des apostolischen Glaubensbekenntnisses in der bischöflichen 
Residenz.  

Nun kann man argumentieren, dass es hier rein um Innerkirchliches gehe und der 
Codex Iuris Canonici nun einmal kein Grundrecht des frommen einzelnen, eines 
jeden „Laien“ auf Meinungsfreiheit auch in der Kirche und gegenüber den ge-

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-706 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:10:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-706


DIE VERÄNDERUNG DER STAATLICHKEIT IM ZEITABLAUF  

716 

weihten Klerikern kenne. Begriffe wie Menschenwürde und Menschenrechte 
sind dem römisch-katholischen Kirchenrecht nun einmal fremd. Anders formu-
liert: Die diskursive Öffentlichkeit in der Kirche sei per definitionem keine freie 
Öffentlichkeit im Sinne der modernen bürgerlichen Gesellschaft, und deshalb sei 
es auch nur konsequent, dass der Vatikanstaat, als einziger europäischer Staat 
neben Weißrussland, die Europäische Menschenrechtskonvention von 1953 nicht 
unterzeichnet habe. Auch entspreche es nur der organologischen Ekklesiologie 
des Zweiten Vatikanischen Konzils und dem konsequent hierarchischen Aufbau 
der Kirche, dass die „Laien“ und ihre Verbände ihre führenden Vertreter, etwa 
den Präsidenten des Zentralkomitees der Deutschen Katholiken, zwar wählen 
können, diese ihr Amt aber nur mit expliziter Zustimmung der Bischöfe dann 
tatsächlich auch antreten können.  

In der Tat gebieten es die modernitätsspezifische Idee der Autonomie der Religi-
on – um 1800 klassisch begründet von Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher – 
und die für freiheitliche Gesellschaften konstitutive Idee der strukturellen Diffe-
renzierung von Politik und Religion, prägnant zwischen innerkirchlicher Öffent-
lichkeit und allgemeiner demokratischer Öffentlichkeit zu unterscheiden. Und 
speziell mit Blick auf die römisch-katholische Kirche ist anzuerkennen, dass es 
aufgrund der amtstheologischen Grundunterscheidung von Priestern und Laien 
keine Vorstellung einer prinzipiell gleichen Sachautorität von in der Kirche 
Sprechenden geben kann; der Bischof spricht ex officio mit ganz anderer Autori-
tät als irgendein Laiengremium, etwa der Diözesanrat. Doch wie sind seine In-
terventionen in den öffentlichen Diskurs, beispielsweise Stellungnahmen zu 
biopolitischen Konflikten oder zum Familienrecht, zu beurteilen? 

4. Religiöse Akteure in pluralistischen Diskursen 

Über die Präsenz religiöser Akteure im Diskurs pluralistischer, „offener“ Gesell-
schaften haben in den letzten Jahren Politische Philosophen spannende Debatten 
geführt. Der große Liberale John Rawls hat Kriterien für legitime Teilnahme am 
vernünftigen öffentlichen Diskurs entwickelt. Von den miteinander um beste 
Lösungen ringenden Bürgern sei insbesondere die Bereitschaft zu erwarten, dem 
jeweils anderen genau zuzuhören, ihm nicht von vornherein unmoralische Ab-
sichten zu unterstellen, sich auf strikt rationale Argumente zu besinnen und 
pragmatische Kompromissbildung zu fördern. Rawls hat deshalb alle „umfassen-
den religiösen oder philosophischen Lehren“ von vornherein aus dem politischen 
Diskurs einer freien Bürgergesellschaft auszuschließen verlangt. Denn Vertreter 
solcher Lehren, beispielsweise Repräsentanten der Amtskirchen, dächten auf-

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-706 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:10:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-706


Friedrich Wilhelm Graf Kirchen und Christen im demokratischen Verfassungsstaat 

ZSE 3–4/2009 717 

grund ihrer Glaubensprämissen und dogmatischen Bindungen strukturell autori-
tär und seien aufgrund ihres weltanschaulichen Absolutheitsanspruchs weder zu 
rationaler Verständigung fähig noch zu pragmatischer Konsenssuche bereit.13 

Man kann, wenn man Voten mancher deutscher Bischöfe hört und liest, für 
Rawls’ Argumentation Verständnis aufbringen. Doch ist es in der parlamentari-
schen Demokratie freiheitsdienlich, religiösen Sprechern bzw. Vertretern religiö-
ser Organisationen von vornherein das Recht auf Teilnahme am politischen 
Grundlagenstreit zu verweigern? Jürgen Habermas hat in Fortschreibung seiner 
Diskursethik ein deutlich liberaleres Modell entwickelt. Religiöse Akteure ha-
ben, so Habermas, im öffentlichen Diskurs einer freien Gesellschaft das Recht, 
ihre Position geltend zu machen, und von entschieden areligiösen, säkularen 
Bürgern sei zu erwarten, dass sie den Frommen und ihren Vertretern aufmerksam 
zuhören.14 Allerdings sind religiöse Akteure in einer offenen, pluralistischen 
Gesellschaft nur zivilgesellschaftliche Akteure neben anderen. Müssen die Säku-
laren aufmerksam den Frommen zuhören, so haben sich diese umgekehrt an 
bestimmte Grundbedingungen des öffentlichen demokratischen Diskurses zu 
halten. Sie müssen etwa Spielregeln der Fairness beachten und ihre Sicht ratio-
nal, in intersubjektiv verständlichen, von anderen nachvollziehbaren Argumen-
ten, kommunizieren. Auch ist von ihnen Respekt vor dem jeweils anderen und 
die Bereitschaft zur Kompromisssuche zu erwarten.  

Viele Stellungnahmen von Vertretern der beiden großen Kirchen im Lande wer-
den diesen elementaren Kriterien des demokratischen Diskurses nicht gerecht. 
Um nur ein Beispiel zu nennen: In den politischen Konflikten über Sterbebeglei-
tung, Patientenverfügung, selbstbestimmtes Sterben und auch assistierten Suizid, 
wie sie während der letzten Jahre gerade auch im Deutschen Bundestag intensiv 
geführt worden sind, hält die Deutsche Bischofskonferenz entschieden am alten, 
zumeist naturrechtlich begründeten Anspruch der Römisch-Katholischen Kirche 
fest, der Rechtsstaat müsse in seiner Gesetzgebung den „der Kirche“ erschlosse-
nen Einsichten in die unbedingte „Heiligkeit des Lebens“ folgen. Nun wird im 
Rechtsstaat kein katholischer Bürger daran gehindert, sein Leben ganz streng 
nach der Morallehre seiner Kirche zu führen. Aber warum sollten Andersden-
kende, gottferne Liberale etwa oder freie Protestanten, von Staats wegen dazu 

 
13  Rawls, J.: The Idea of Public Reason revisited, in: The University of Chicago Law Review, 64/3 (1997), 

765–807; zum Kontext: ders.: Political Liberalism, New York, 1993. 
14  Habermas, J.: Kognitive Voraussetzungen für den „öffentlichen Vernunftgebrauch“ religiöser und 

säkularer Bürger, in: ders.: Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische Aufsätze, Frank-
furt/M., 2005, 119–154. 

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-706 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:10:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-706


DIE VERÄNDERUNG DER STAATLICHKEIT IM ZEITABLAUF  

718 

gezwungen werden dürfen, ihre Lebensmaximen an römisch-katholischer Spe-
zialmoral auszurichten? Der freiheitlich-demokratische Rechtsstaat darf, um 
seiner freiheitsdienlichen religiös-weltanschaulichen Neutralität willen, nicht die 
Sondermoral irgendeiner Weltanschauungsgemeinschaft allgemein verbindlich 
machen wollen. In den Kirchen lassen sich aber immer wieder Tendenzen beo-
bachten, gute Gründe Andersdenkender zu ignorieren und den Staat auf die eige-
nen Positionen festzulegen. Man redet von der religiös-weltanschaulichen Neu-
tralität des modernen Verfassungsstaates und unterläuft zugleich diese Neutra-
lität, in dem man das Recht an eine metapositive oder vorrechtliche Sittlichkeit –
an „Werte“ oder das „Sittengesetz“ – zurückbindet.  

Zur Aufgabe selbstbewusster Christen in der Demokratie dürfte es deshalb gehö-
ren, die Themen Klerikalmacht und politisches Mandat der Kirchen neu auf die 
öffentliche Agenda zu setzen. Wen genau vertritt ein katholischer Bischof, wenn 
er die offenen Gesellschaften des Westens pauschal als „Diktaturen des Relati-
vismus“ bezeichnet? Für wen spricht eine protestantische Landesbischöfin, wenn 
sie im Streit um die Sterbegleitung mehr Sensibilität für die je eigene lebensge-
schichtliche Lage betroffener Individuen einklagt? Der autoritäre, oft auch bes-
serwisserische Habitus, mit dem manche protestantische wie katholische Bischö-
fe in den öffentlichen politischen Streit intervenieren, passt schlecht zu einem 
demokratischen Diskurs, der, gemäß der gleichen Freiheit aller Bürger, auf eine 
gemeinsame offene Suche nach besten Lösungen hinausläuft.  

Nun mag man im forum internum der Kirchen, in rein kirchlichen Öffentlichkei-
ten mancherlei episkopale Autoritätseitelkeit ertragen können. Aber im forum 
externum der demokratischen Öffentlichkeit werden Ansprüche auf Deutungs-
macht unausweichlich dem argumentativen Härtetest freier Kritik ausgesetzt. 
Um des demokratischen Gemeinwesens willen tun freie Christen deshalb gut 
daran, ihre kirchlichen „Obrigkeiten“ entschieden an die Tugend der Demut und 
Selbstbegrenzung zu erinnern. Und sie sollten mit aller Entschiedenheit darauf 
insistieren, dass Kirchenkritik seit spätestens 1517 ein christlich legitimer Aus-
druck der „Freiheit eines Christenmenschen“ und seit dem ausgehenden 17. 
Jahrhundert immer auch als ein integrales Element des Kampfs um Bürgerfrei-
heit verstanden worden ist. „Deutschlands demokratischer Urzustand ist der 
Protest vor dem Schloss“, hat der in Berlin lehrende Staatsrechtslehrer Christoph 
Möllers in seinem wunderschönen kleinen Buch „Demokratie - Zumutungen und 
Versprechen“ jüngst betont.15  

 
15  Möllers, C.: Demokratie – Zumutungen und Versprechen, Berlin, 2008, 109. 

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-706 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:10:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-706


Friedrich Wilhelm Graf Kirchen und Christen im demokratischen Verfassungsstaat 

ZSE 3–4/2009 719 

5. Kirche und bürgerschaftlicher Protest 

Man muss hinzufügen: Die demokratische Kultur hat sich, nicht zuletzt wegen 
der antirevolutionären, restaurativen Zweckbündnisse der beiden alteuropäischen 
Ordnungsmächte Staat und Kirche, in Deutschland immer auch im bürgerschaft-
lichen Protest gegen ein Kirchentum entwickelt, dessen führende und, jedenfalls 
im Protestantismus, sehr gern obrigkeitsnahe Vertreter aus der gepredigten All-
macht Gottes starke Macht und Autorität für sich selbst abzuleiten suchten. 
Grundbegriffe der religiösen Sprache und zentrale Glaubenssymbole, etwa die 
Vorstellung von der Allmacht des ewigen Schöpfergottes, haben den berufenen 
Vertretern der christlich-religiösen Institutionen immer auch dazu gedient, gege-
bene politische Ordnung zu sakralisieren und zugleich den Kirchen eine norma-
tive Autorität sui generis zuzuschreiben: Wer viel von der Allmacht Gottes 
spricht, sieht sich leicht als ihr berufener Mandatar und schreibt sich dann gern 
selbst Elemente von Omnipotenz zu. Christen tun der Demokratie einen Dienst, 
wenn sie sich in Sachen „Kirchenpolitik“ engagieren – dies ist ein Neologismus 
des frühen 19. Jahrhunderts – und in den Kirchen gegen autoritäre Homogenisie-
rung von oben selbst die Pluralität je individueller Glaubenshaltungen stärken. 

Christoph Möllers hat in seiner kleinen Demokratiekunde auf die notorische 
Demokratievergessenheit der Deutschen hingewiesen. „Wir haben demokrati-
sche Traditionen, aber wir interessieren uns kaum für sie.“16 In der Tat ist es um 
die Erinnerungskultur der parlamentarischen Demokratie in Deutschland 
schlecht bestellt. Möllers nennt ein schlagendes Beispiel: Nirgends wird in der 
Bundeshauptstadt Berlin an Hugo Preuß, den Schöpfer der Verfassung der Wei-
marer Republik, erinnert. Aber aus Steuermitteln ist in Berlin-Mitte ein Rosa-
Luxemburg-Denkmal errichtet worden, ein Gedenkort für eine radikale Kritikerin 
der parlamentarischen Demokratie.  

Solche „demokratische Traditionslosigkeit“17 lässt sich auch und besonders deut-
lich in den Erinnerungskulturen der Kirchen und in den akademischen Theolo-
gien beobachten. Gern gedenkt man der Märtyrer des Dritten Reiches. Aber man 
scheut, in universitärer Geschichtsforschung wie in kirchlicher Geschichtspolitik, 
die Erinnerung an christliche Theoretiker und Wegbereiter der parlamentarischen 
Demokratie. Man erklärt Dietrich Bonhoeffer zu einem „protestantischen Heili-
gen“, hat aber zu Friedrich Naumann, Martin Rade oder Theodor Heuss nichts 

 
16  Ebd., 109. 
17  Ebd., 109. 

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-706 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:10:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-706


DIE VERÄNDERUNG DER STAATLICHKEIT IM ZEITABLAUF  

720 

Kirchliches zu sagen. Man kann die in den Kirchen und leider auch in den aka-
demischen Theologien herrschende Demokratievergessenheit gerade mit Blick 
auf die Weimarer Republik zeigen: Die theologische Aufmerksamkeit gilt primär 
den Radikalen, Exaltierten, Republikdistanzierten (oder offenen Gegnern der 
parlamentarischen Demokratie), nicht aber den liberalen Verteidigern der Repu-
blik. Christlich liberale Denktraditionen werden in beiden Kirchen notorisch 
ignoriert. Und nur selten sind die Funktionäre in den Kirchen zu selbstkritischer 
Reflexion auf die massiven antidemokratischen Erblasten in den verschiedenen 
Christentümern bereit.  

Man redet von Ökumene und schweigt darüber, dass viele orthodoxe Christen-
tümer, religionssoziologisch gesehen, nur Ethno-Religionen sind, in denen die 
Nation und ihr Territorium, das „heilige Russland“ etwa, sakralisiert werden, 
nicht aber das Individuum in seiner vorstaatlichen Würde. Dass in manchen 
Christentümern Menschenrechte des Einzelnen immer noch abgelehnt oder als 
Ausdruck falscher, antichristlicher Aufklärung bekämpft werden, verschweigt 
man im ökumenischen Diskurs sich und anderen; man spricht lieber über Amt 
und Sakrament oder über Gemeinwohl und Sozialstaat. Gern macht man sich im 
politischen Tageskampf die normativen Leitbegriffe der Verfassung zueigen, vor 
allem den in den deutschen Kirchen inzwischen inflationär benutzten Begriff der 
Menschenwürde.18 Nicht selten lässt sich dabei ein imperialistischer Gestus der 
Begriffsbesetzung beobachten, etwa indem „die Menschenwürde“ zu einer genu-
in oder gar exklusiv christlichen Idee erklärt und damit eine spezielle kirchliche 
Deutungsmacht reklamiert wird. Der demokratische Staat gehört jedoch, Gott sei 
Dank, nicht den Kirchen und die Menschenwürde nicht den Theologen. Christen 
in der Demokratie mögen sich als Bürger besonderer Art sehen. Aber ihr Glaube 
garantiert es keineswegs, dass sie besonders gute oder immer schon bessere 
Demokraten als andere sind. 

Moderne liberale Demokratietheorien gehen davon aus, dass am Beginn der 
Demokratie ein Versprechen wechselseitiger Anerkennung gleicher Freiheit 
steht. Die parlamentarische Demokratie ist ein – um der Machtbegrenzung und 
permanenten Herrschaftskontrolle willen institutionell hoch differenzierter – 
freier politischer Verband von Individuen, die kraft autonomer Entscheidung 
diese bestimmte politische Form gewählt haben. Für die Demokratie ist die Idee 

 
18  Zur inflationären Entwertung der Menschenwürde in den Diskursen beider großer Kirchen siehe meine 

kritische Analyse: Graf, F. W.: Mißbrauchte Götter. Zum Menschenbilderstreit in der Moderne, Mün-
chen, 2009, bes. 177 ff. 

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-706 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:10:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-706


Friedrich Wilhelm Graf Kirchen und Christen im demokratischen Verfassungsstaat 

ZSE 3–4/2009 721 

gleicher Freiheit fundamental. Diese Idee bedeutet nicht, dass alle Bürger als 
Menschen gleich sind, relativiert also nicht Individualität oder vielfältige fakti-
sche Unterschiedenheit. Gleiche Freiheit meint vielmehr, dass wir uns wechsel-
seitig als mit einem freien Willen begabte, zu Autonomie befähigte politische 
Subjekte anerkennen.  

Im politischen Diskurs der Moderne seit ca. 1780 ist immer wieder über die 
Frage gestritten worden, inwieweit sich Vorstellungen der gleichen politischen 
Freiheit der Bürger auch auf genuin christliche Traditionselemente begründen 
lassen, etwa die jedem einzelnen Menschen von seinem Schöpfer zuerkannte 
Gottebenbildlichkeit. Die ideenhistorisch äußerst faszinierenden Debatten über 
mögliche jüdische und christliche Wurzeln demokratischer Ordnungsentwürfe 
und Freiheitsvorstellungen haben, über das rein Historische hinaus, immer auch 
das existentielle Interesse christlicher Politiker und Intellektueller gespiegelt, ihr 
aktives demokratisches Engagement aus dem eigenen Glauben zu begründen: 
aktive Bürgertugend als primäre Konkretionsgestalt gelebter Frömmigkeit, oder 
Gottvertrauen als Kraftquell für politischen Mut und tätige Sorge für das Ge-
meinwesen. Solche Begründungen mögen für den Frommen (oder eine Gruppe 
von Gläubigen) individuell hilfreich und plausibel sein, können in der Demokra-
tie aber keinerlei Anspruch auf traditionsstiftende Allgemeingültigkeit erheben: 
Demokratische Bürger pflegen den in der gleichen Freiheit aller gründenden 
Regelkonsens, teilen aber keine gemeinschaftlichen Vorstellungen über die i-
deenpolitischen Ursprünge demokratischer Ordnung.  

Auch verweisen die Symbolsprachen der Religion und die normativen Grund-
begriffe der parlamentarischen Demokratie in ganz unterschiedliche Imaginati-
onsräume und stehen bleibend in Spannung. Die Demokratie geht aus vom auto-
nomen Bürger, der sich mit anderen freien Bürgern in wechselseitiger 
Anerkennung gleicher Freiheit zur Organisation politischer Herrschaft zweckra-
tional assoziiert. Die Sprachen der Religion aber haben sehr viel zu tun mit Vor-
stellungen vom guten Leben in der Herzensbindung an Gott, mit Heil und Ver-
derben, Erlösung und Gemeinschaft der Heiligen. Christen in der Demokratie tun 
um der Demokratie, aber auch um ihres Glaubens willen gut daran, sich die un-
aufhebbaren Spannungen zwischen demokratischer Vernunftsprache und religiö-
ser Symbolsprache präsent zu halten. Gern schreiben wir uns im politischen 
Diskurs der Bundesrepublik die aufgeklärte Fähigkeit zu, zwischen Politik und 
Religion zu unterscheiden, und wir sprechen anderen, etwa „den Muslimen“ oder 
bestimmten muslimischen Akteuren diese Differenzierungskompetenz ab. Aber 
die heilsame Unterscheidung von Religion und Politik ist keine ein für allemal 

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-706 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:10:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-706


DIE VERÄNDERUNG DER STAATLICHKEIT IM ZEITABLAUF  

722 

erreichte Leistung aufgeklärter Vernunft, sondern muss im politischen Tages-
kampf und im schnellen religiösen Wandel immer neu begründet und verteidigt 
werden.  

Auch manche christliche Akteure in der Bundesrepublik pflegen eine religiöse 
Kampfrhetorik, die es kaum erlaubt, zwischen Religion und Politik oder auch 
zwischen Recht und Moral prägnant zu unterscheiden. Sowohl im Rechtskatholi-
zismus als auch im evangelikalen Protestantismus wird die parlamentarische 
Demokratie ob ihres Neutralitätsliberalismus nicht selten als „relativistisch“ 
kritisiert und ein christlicher Werte- oder Sittenstaat beschworen. Selbst der 
höchste Repräsentant der römisch-katholischen Kirche, Papst Benedikt XVI., hat, 
als Theologieprofessor Joseph Ratzinger und als Präfekt der römischen Glau-
benskongregation, in zahlreichen Texten zur religiösen Lage Europas immer 
wieder gegen das Mehrheitsprinzip der parlamentarischen Demokratie polemi-
siert und sein tiefes kulturpessimistisches Leiden an moralischem Pluralismus 
und liberalistischen Individualismus bekundet.19 

IV. Schluss 

Das Christliche ist religiös vielfältig, in seinen zentralen Symbolen äußerst span-
nungsreich und auch in ethischer Hinsicht vielgestaltig. In einem viel diskutier-
ten Vortrag über „Politische Ethik und Christentum“, gehalten beim fünfzehnten 
Evangelisch-sozialen Kongress, hat der Heidelberger Systematische Theologe 
Ernst Troeltsch, später einer der führenden liberalen Gelehrtenrepublikaner der 
Weimarer Republik, im Mai 1904 erklärt: „Das Evangelium enthält überhaupt 
keine direkten politischen und sozialen Weisungen, sondern ist von Grund aus 
unpolitisch; es ist nur mit den höchsten Zielen des persönlichen Lebens und der 
persönlichen Gemeinschaft beschäftigt und nimmt die Verwirklichung dieses 
Ideals in der Erwartung des baldigen Weltendes und des kommenden Gottesrei-
ches mit einer Energie voraus, neben der die Welt und ihre Interessen überhaupt 
verschwinden.“20 

Ihr individueller christlicher Glaube kann von Christen deshalb politisch ganz 
unterschiedlich konkretisiert werden. Glaubensmotive lassen sich mit höchst 

 
19  Dazu nun zahlreiche Belege in der dezidiert polemischen Streitschrift von Posener, A.: Benedikts 

Kreuzzug. Der Angriff des Vatikans auf die moderne Gesellschaft, Berlin, 2009. Siehe meine Rezension 
Graf, F. W.: Das Rad der Geschichte zurückdrehen. Alan Poseners brachiale Polemik gegen Papst Bene-
dikt XVI, in: Neue Zürcher Zeitung, Sonderbeilage Bücherherbst 2009, 12. 10. 2009, 14. 

20  Troeltsch, E.: Politische Ethik und Christentum, Göttingen, 1904, 32. 

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-706 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:10:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-706


Friedrich Wilhelm Graf Kirchen und Christen im demokratischen Verfassungsstaat 

ZSE 3–4/2009 723 

heterogenen politischen Vorstellungen und Zielen verbinden. Aber der individu-
elle Glaube markiert zugleich auch eine Grenze zwischen dem Privaten und dem 
Öffentlichen, die nicht zur Disposition demokratischer Willensbildung steht, 
auch wenn sie im Einzelnen immer neu bestimmt werden muss. Vielleicht ist das 
die wichtigste politische Leistung von Christen in der Demokratie: die vielen 
verschieden glaubenden und lebenden Bürger, die einander allein in gleicher 
Freiheit, aber eben nicht in irgendwelchen substantiellen Kulturwerten oder 
gemeinschaftlichen Vorstellungen des Guten verbunden sind, dafür zu sensibili-
sieren, dass Demokratie eine Herrschaftsform ist, die Unterschiede zulässt, kei-
nen moralischen oder religiösen Vergemeinschaftungszwang kennt und dem 
Individuum einen großen, aber immer gefährdeten und umkämpften Eigenraum 
des Privaten lässt.  

Das schließt es nicht aus, dass der gemeinsame religiöse Glaube Individuen über 
äußere, etwa kultische Vergesellschaftung hinaus auch innerlich verbindet, also 
vergemeinschaftet und darin zwischen Staat und Einzelnem eine „Ligatur“21 
bildet. Aber „die Kirchen“ als Organisationen leisten dies nicht, sondern besten-
falls einzelne religiöse Gruppen, Kreise und Netzwerke in ihnen. Beide große 
Volkskirchen sind zu politisch wie religiös extrem pluralen Organisationen ge-
worden, die die Vielfalt der in ihnen vertretenen Positionen nur noch mit größter 
Mühe integrieren können. Ein prinzipielles Eigenrecht des Individuums konstitu-
iert eben nicht nur die moderne parlamentarische Demokratie mit ihrer Anerken-
nung vorstaatlicher Freiheitsrechte des einzelnen, sondern de facto auch die 
modernen okzidentalen Christentümer – selbst wenn diese religiöse Individuali-
sierung in die offiziösen ekklesiologischen Selbstdeutungen der beiden großen 
Kirchen bisher kaum Eingang gefunden hat. Anders formuliert: Die Bedeutung 
der Kirchen als Organisationen gesellschaftlicher Konsensbildung wird weiter 
schwinden. Sie sind inzwischen weithin damit befasst, ihre massiven internen 
Konflikte zu pazifizieren, und in genau dem Maße, in dem ihnen dies gelingt, 
können sie auch als Organisationen sekundärer politischer Integration gedeutet 
werden. 

 
21  Zum Konzept vgl. Dahrendorf, R.: Das Zerbrechen der Ligaturen und die Utopie der Weltbürgergesell-

schaft, in: Beck, U./Beck-Gernsheim, E. (Hg.): Riskante Freiheiten. Individualisierung in modernen Ge-
sellschaften, Frankfurt/M., 1994, 421–436. 

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-706 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:10:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-706

