Christine von Lossau

»Pierrotpoesie«
Ambivalente Figuren in

Hofmannsthals Pantomimenfragmenten

Um die Jahrhundertwende tauchen in Bildender Kunst, Literatur, Tanz
und Musik verstirkt Figuren der Commedia dell’Arte auf.' Insbesonde-
re Pierrot ist, neben seinen Verwandten Harlekin, dem deutschen Hans-
wurst und dem russischen Kollegen Petruschka, eine beliebte Figur, die
ein intermediales Spielfeld zwischen den Kiinsten eroffnet.? Vaslav Ni-
jinsky tanzt beispielsweise in Paris Igor Strawinskys Ballett »Petruschkac
im Kostiim des Pierrot, von dessen Auftritt wiederum Picasso begeistert
berichtet. Uber Jahre hinweg lisst dieser die Gestalt im weiflen Kos-
tim in seinen Gemalden auftauchen. August Macke besucht das Stiick
»Carnaval« der »Ballets Russes«, zeichnet anschliefend die Szenen mit
Pierrot und Colombine mehrfach nach und verfasst schliefflich fiir den
»Blauen Reiter« einen Text zum Thema Maske. Arnold Schénberg wie-
derum hat 1911 Arthur Schnitzlers »Der Schleier der Pierrette« gesehen
und vertont 1912 Pierrottexte Albert Girauds, auf die Hugo von Hof-
mannsthal wiederum zehn Jahre zuvor in einer Rezension bereits Bezug
genommen hatte.?

Die Attraktivitit, die diese Figur auf viele Kiinstler der Jahrhundert-
wende ausstrahlte, lasst nach dem Grund fiir diesen >Pierrotboom« fra-
gen. Ein Erklarungsansatz liefert ein Blick auf die Darstellung der belieb-
ten Gestalt sowie auf ihren Kontext, hier exemplarisch am Beispiel des

1 Zur Bedeutung der Commedia dell’Arte um die Jahrhundertwende vgl. Karin Wolgast,
Die Commedia dell’arte im Wiener Drama um 1900. Frankfurt a. M. 1993.

2 Zur Geschichte des Pierrot und seine Darstellung in der Bildenden Kunst vgl. Thomas
Kellein, Pierrot. Melancholie und Maske. Miinchen, New York 1995. Zur Hanswurstfigur vgl.
Beatrice Miller-Kampel, Hanswurst, Bernardon, Kasperl. Spafitheater im 18. Jahrhundert.
Paderborn 2003. Zur Harlekinfigur vgl. Andrea Bartl, Die deutsche Komédie. Metamorpho-
sen des Harlekin. Stuttgart 2009. Zum Auftreten des Petruschka in den »Ballets russes« (er ist
wie Pierrot geschminkt) vgl. Die Szene der russischen Diaghilew-Ballette 1909-1929. Katalog
zur Ausstellung der Farbwerke. Hg. von Otfried Bithe und Peter von Haselberg. Frankfurt
a.M. 1969, S. 27.

3 Vgl. Kellein, Pierrot (wie Anm. 2), S. 79-82. Schonberg greift dabei auf die deutschen
Verstibersetzungen von Otto Erich Hartleben zurtick.

Ambivalente Figuren in Hofmannsthals Pantomimenfragmenten 211

- am 17.01.2026, 22:39:08. Vdele - [@—



https://doi.org/10.5771/9783968217109-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Deckblatts der Aufsatzsammlung »Secession« aufgezeigt, die Hermann
Bahr 1900 im Wiener Verlag publizierte.* Zu sehen ist die emblemhafte
Abbildung emes Pierrot in schwarz-weif}, der mit geneigtem Kopf Vio-
line spielt, und - ganz dem Jugendstil entsprechend — von einem Kreis
und dekorativ-verspielten Ornamenten umrahmt wird. Neben Titel und
Autor erganzen ein Zitat von Johann Wolfgang von Goethe und Oscar
Wilde das Blatt. Dabei sind die Zeilen des irischen Autors besonders
einpragsam: »A truth in art is that whose contradictory is also true«,’
also in etwa >Eine Wahrheit in der Kunst ist etwas, dessen Gegenteil
ebenfalls wahr ist.« Das Zitat deutet auf eine Kunstvorstellung, die die
Gleichzeitigkeit des Ungleichen, also das Widerspriichliche zulasst und
folglich unterschiedlichen Wirklichkeiten und Wahrheiten, letztlich dem
Perspektivismus, Raum gewihrt. Wildes Bemerkung fithrt den Leser
in einen Zeitraum, der von seinen Zeitgenossen als hochst ambivalent
wahrgenommen wird: Kontinuitit und Wandel, Wiederholung und
Bruch sowie Beschleunigung und Entschleunigung sind unter anderem
die Gegensatzpaare auf die bei der Charakterisierung der Jahrhundert-
wende zurtickgegriffen wird. In der Dichtung des »Fin de siecle« zeichnet
sich dieses gleichzeitige >Sowohl als auch« in den verschiedenen politi-
schen und kiinstlerischen Gruppierungen und durch gesellschaftliche
Tendenzen ab, die Ausdruck dieser allgemeinen Destabilisierung sind.®

4 Hermann Bahr beobachtete zwischen den Jahren 1897 und 1900 die Entstehung und
Entwicklung der Wiener Secession. In seinen Aufsitzen betrachtet er detailliert die ersten
sechs Ausstellungen in dem Secessions-Gebdude.

5 Das Titelblatt findet sich in Hermann Bahr, Secession. In: Hermann Bahr. Kritische
Schriften in Einzelausgaben, Bd. 6. Hg. von Claus Pias. Weimar 2013, S. III. Das Zitat Wil-
des stammt aus dessen Essay »The truth of masks«. Das Zitat Goethes ist dem Gesprich vom
16. Dezember 1828 mit Eckermann entnommen: »Die Hauptsache ist, dass man eine Seele
habe, die das Wahre liebt und die es aufnimmt, wo sie es findet.« (Johann Peter Eckermann,
Gespriche mit Goethe in den letzten Jahren seines Lebens. In: Johann Wolfgang Goethe.
Samtliche Werke nach Epochen seines Schaffens. Miinchner Ausgabe, Bd. 19. Hg. von Karl
Richter u.a. Minchen 1986, S. 272).

6 In der Tat ist auch die Wiener Secession, die Bahr in seinen Essays behandelt, Teil die-
ser ambivalent wahrgenommenen klassischen Moderne. Als Kiinstlervereinigung etabliert sie
sich in ihrem Selbstverstdndnis gegen die dltere Kiinstlergeneration und ihrem Kunstverstind-
nis. Auch die ambigue Architektur des Secession-Gebdudes, dessen Halbkugel aus verschlun-
genen Lorbeerbléttern das Dionysische und in den runden Basisformen das apollinische Maf§
vereint, bringt dieses >Sowohl als auch« zum Ausdruck (vgl. Michel Onfray, Asthetische Plat-
tentektonik. Eine Apologie aller Secessionen. In: Wiener Secession 1898-1998. Das Jahrhun-
dert der kiinstlerischen Freiheit. Hg. von Wiener Secession — Vereinigung Bildender Kiinstler.
Miinchen/New York 1998, S. 12).

212 Christine von Lossau

- am 17.01.2026, 22:39:08. Vdele - [@—



https://doi.org/10.5771/9783968217109-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Wahl des Pierrotmotiv auf dem Deckblatt Bahrs ergianzt Wildes
zitiertes Kunstverstandnis: Die Darstellung im Jugendstil, einerseits die
exakte, geometrische Form des Kreises, andererseits die verspielten Or-
namente, korrespondieren mit der schwarz-weiflen Gestalt, die sich um
die Jahrhundertwende zu einer Figur entwickelt hat, die widerspriichlich
angelegt ist. Sie ist

harmlos und dennoch zu allem fihig. Sie tritt liebenswiirdig und dann wie-
der tiberraschend boshaft auf, sie hat gleichsam einen sowohl herrischen als
auch hiindischen Charakter, erscheint abwechselnd fordernd und bereuend,
geil und impotent.”

Das in der Gestaltung des Titelblattes sichtbar werdende Gegensitzliche
fahrt zur These der vorliegenden Untersuchung: Im Bild des Pierrot,
mitunter auch im Zusammenspiel mit seinem Kontrahenten Harlekin,
verdichtet sich das Ambivalente, die Gleichzeitigkeit des Ungleichen,?
die so typisch fiir die Wiener Moderne ist, und unter anderem auch
Hofmannsthals Schreiben und Denken kennzeichnet, deren paradoxe
Strukturen in der Forschung hinreichend belegt wurden.® Die Wandel-
barkeit der Figur eignet sich hervorragend, um die Vieldeutigkeit der
modernen Existenz darzustellen, die sich einem endgiiltigen Urteil ent-
zieht. Pierrots Beheimatung in der Pantomime, die ihren Ursprung in
den Schaubiithnen der Pariser Jahrmirkte hat, den sogenannten Théa-
tres de la Foire, riickt den Blick auf das Gestische. Pierrots Anfange in
der Commedia dell’Arte wiederum weisen auf die Fiille von verschiede-
nen Kiinsten, die bei der italienischen Komddie zum Einsatz kommen,
die Maskentréger, die sich durch ithre Wandelbarkeit einer eindeutigen,
festen Identitit entzichen und die Rollenhaftigkeit der Figuren. So ist

7 Kellein, Pierrot (wie Anm. 2), S. 20.

8 Die bekannte analytische Formel wird u.a. zur Charakterisierung des Vormirzes ver-
wendet, denn bereits in diesem Zeitraum bilden sich wegweisende gesellschaftliche und poli-
tische Tendenzen, welche die Moderne vorankiindigen. Das Begriffspaar >Gleichzeitigkeit —
Ungleiche« birgt sowohl das Widerspriichliche als auch die Idee des Komplementiren in sich.
Zur Bestimmung der Vormirz-Epoche vgl. Helmut Bock, Deutscher Vormirz. Immer noch
Fragen nach Definition und Zisuren einer Epoche? In: Vormérz und Klassik. Hg. von Lothar
Ehrlich, Hartmut Steinecke und Michael Vogt. Bielefeld 1999, S. 9-32.

9 Vgl. dazu insbesondere Gotthart Wunberg, Der frithe Hofmannsthal. Schizophrenie
als dichterische Struktur. Stuttgart u.a. 1965 und Gerhart Baumann, Entwiirfe zu Poetik und
Poesie. Miinchen 1976.

Ambivalente Figuren in Hofmannsthals Pantomimenfragmenten 213

- am 17.01.2026, 22:39:08. Vdele - [@—



https://doi.org/10.5771/9783968217109-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

es nicht verwunderlich, dass sich Hofmannsthal mit dieser schillernden
Gestalt und ihrer Geschichte auseinandersetzt.'

Im ersten Teil der vorliegenden Untersuchung werden zwei wegwei-
sende Pierrottexte vorgestellt, mit denen sich der Wiener Dichter befasst
hat. Diese Auseinandersetzungen zeigen, dass es Hofmannsthal bei sei-
nen Studien im Wesentlichen um das widerspriichliche Auftreten der
Figur geht. Der zweite Teil widmet sich drei Pantomimenfragmenten,
die als >erzihlte Pantomimen< zunichst formale Gemeinsamkeiten be-
sitzen."! Dartiber hinaus portrétieren diese Dichtungen Protagonisten,
die als Pierrot bzw. als sein Verwandter, der >liebe Augustin, clownesk-
melancholische Zwischentone schaffen und dabei die Wandelbarkeit der
Figur zum Ausdruck bringen. Auf figuraler Ebene tragen die komisch-
traurigen Gestalten so zur ambivalenten Atmosphare bei, zu Spannungs-
feldern also, die Hofmannsthals Werk kennzeichnen.

Das Jahr 1893 ist fiir Hofmannsthal ein >Pierrotjahr< Es kommt zu
einer Zusammenarbeit mit Richard Beer-Hofmann, die darin besteht,
dass Hofmannsthal die Pantomime »Pierrot Hypnotiseur« seines Kol-
legen zusammenfasst und ins Franzosische tibertragt."” Aus demselben
Jahr existieren zudem Aufzeichnungen, die Zeugnis davon geben, dass
sich der Dichter intensiver mit der »Pierrotpoesie« und Darstellungen
der Bildenden Kunst, insbesondere aus dem franzoésischsprachigen
Raum, beschiftigt."® Fiir die vorliegende Untersuchung ist Hofmanns-

10" Die wahrgenommene Sprachkrise um 1900 trédgt sicherlich mit dazu bei, dass sich Hof-
mannsthal mit der Gestik und Mimik und damit mit der Commedia dell’Arte und der Panto-
mime auseinandersetzt, die wiederum eng mit der Genese der Pierrotfigur verkniipft ist.

1 Vel. SW XXVII Ballette — Pantomimen - Filmszenarien, S. 675. Es handelt sich bei die-
sen »erzihlten Pantomimen< um pantomimische Darbietungen, die von einem vorgetragenen
Text begleitet wurden.

12 Vel. SW XXIX Erzdhlungen 2, S. 398.

13- Zum einen handelt es sich um die Aufzeichnung 353 (vgl. SW XXXVIII Aufzeichnun-
gen [Text], S. 232). Die Dichtung Verlaines und die Gemélde Watteaus und Bouchers stellt
Hofmannsthal in seinen Notizen in Zusammenhang mit einem zeitgendssischen Kiinstler,
Jean-Louis Forain. Stehen Forains Werke fir die untibersichtliche, lebendige Pariser Kiinst-
lerwelt, dann kann Watteaus Pierrotfigur, im Sinne der franzosischen Dichter des ausgehen-
den 19. Jahrhunderts, als Vertreter des modernen, leidenden Kinstlers gelten. In der knappen
Notiz »Watteau-Forain« werden deshalb zwei Kiinstler nebeneinandergestellt, die zwei unter-
schiedliche Welten reprisentieren. Die Notiz verdichtet demnach Hofmannsthals Wissen um
die ambivalente Figur des Pierrot, die mal melancholisch-untitig, mal aktiv und gewalttitig
auftreten kann und verbindet diese Figur mit unterschiedlichen Darstellungsweisen der Bil-
denden Kunst, sowie mit der Dichtung Verlaines. Zum anderen findet sich in einer Verlaine-
Ausgabe Hofmannsthals, die das Gedicht »Pierrot« aus der Sammlung »Jadis et naguére«
enthdlt, erneut die Notiz »Watteau-Forain« (SW XL Bibliothek, S. 696), die sich der Dich-

214 Christine von Lossau

- am 17.01.2026, 22:39:08. Vdele - [@—



https://doi.org/10.5771/9783968217109-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

thals Lektiire des Essays »Le mythe de Pierrot« (1893) von Paul Guigou
interessant, der in der Zeitschrift »La revue hebdomadaire« am 4. No-
vember 1893 erscheint.!* In dem Text gibt Guigou einen Uberblick iiber
die unterschiedlichen Pierrotdarstellungen, die sich im Laufe der Zeit
entwickelt haben, und erlautert ihren wichtigen Stellenwert in der zeit-
gendssischen Dichtung und Bildenden Kunst.” So zeichnet Guigou das
ambivalente Bild der Figur nach, die mal verspielt-naiv und mal tragisch-
traurig auftreten kann. Im Gegensatz zu den anderen Figuren ist Pierrot
wandelbar wie ein Hindu-Gott »lui, pareil a une divinité hindoue, pas-
sait de métamorphoses en métamorphoses, toujours le méme et toujours
divers][...].«!® Diese Metamorphosen verdankt er den unterschiedlichen
Darstellungen, die mit der Zeit entstehen und so eine Gestalt ermogli-

chen, die das Gegensitzliche vereinigt: »[Clette personnalité fabuleuse

qui réunit les contraires |...].«!7

Hofmannsthal notiert sich die abschlielende Charakteristik aus dem
Essay Guigous:

Pierrot est folatre, vain, séricux, bouffon, grave, tragique et amuse de baga-
telles. Pierrot est notre maniére de jouer avec les épouvantes, de badiner avec
I'amour, avec la Mort, avec la Vie. Enfin, cette poésie que nous chérissons et
qui puise sa douceur dans la mélancolie, sa force sans amertume, sa gaieté
et son allégresse dans ce que Sainte-Beuve a nommé l'allégresse sarcastique,
Pierrot & nos yeux la revét et 'incarne.'

ter an den Rand notiert und damit auf die Aufzeichnung 353 rekurriert. Auflerdem unter-
streicht Hofmannsthal die letzten beiden Zeilen im Gedicht »Pierrot Gamin« aus Verlaines
Gedichtsammlung »Parallélement« »La grimace et le symbole / De notre simplicitél« (vgl.
SW XXXIX Aufzeichnungen (Erlauterungen), S. 487). Vermutlich hat sich Hofmannsthal
auflerdem mit weiteren Pierrotgedichten aus der franzésischsprachigen Literatur auseinan-
dergesetzt, denn in der Aufzeichnung 382 aus demselben Jahr vermerkt der Dichter: »Pierrot-
poesie (Gautier, Verlaine, Giraud Pagliacci)« (SW XXXVIII Aufzeichnungen [Text], S. 243).
Wihrend sich die ersten drei Namen auf Autoren beziehen, ist »Pagliacci« der Titel einer Oper
von Ruggero Leoncavallo. Pagliaccio gilt, neben Pedrolino, als Vorbild fiir den franzésischen
Pierrot, da er ein weifles Gewand tragt und sein Gesicht weify schminkt.

14 Veol. SW XXXIX Aufzeichnungen (Erlduterungen), S. 497 Hofmannsthals Exzerpt
dazu (es handelt sich um die Aufzeichnung 381) findet sich in SW XXXVIII Aufzeichnungen
(Text), S. 2421,

15 Vel. Paul Guigou, Le mythe de Pierrot. In: La revue hebdomadaire 4, 1893, S. 129-143.

16 Ebd, S. 130.

17" Ebd.

18 SW XXXVIII Aufzeichnungen (Text), S. 243. Vgl. auBlerdem Guigou, Le mythe de
Pierrot (wie Anm. 15), S. 143.

Ambivalente Figuren in Hofmannsthals Pantomimenfragmenten 215

- am 17.01.2026, 22:39:08. Vdele - [@—



https://doi.org/10.5771/9783968217109-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Exzerpt zeigt, dass es Hofmannsthal um das ambivalente Auftreten
der Figur geht, denn die von ihm notierten Zeilen beschreiben Pierrot
als eine Gestalt, die sowohl ausgelassen und albern, als auch ernst und
tragisch erscheint, in einer Dichtung, die einerseits Melancholie und an-
dererseits Ausgelassenheit erzeugt. Diese Beobachtung wird im Verlauf
des Aufsatzes von Guigou mit der Genese der Figur begriindet, denn
sie vereinigt alte und neue Zuschreibungen gleichermafien, die weiter-
hin nebeneinander koexistieren. In der Figur verdichten sich demnach
die Metamorphosen von Pierrot iiber die Jahrhunderte, beispielsweise
von seinen Anfingen als unbeschwerte Figur der Commedia dell’Arte,
tiber Antoine Watteaus melancholischem und untitigen »Gilles« zu den
diisteren Pantomimen von Gaspard Debureau. Dieser Zusammenhang
ist Hofmannsthal nicht entgangen, dafiir sprechen die weiteren, stich-
wortartigen Notizen, die er anfertigt, denn sie beziehen sich auf einzel-
ne Stationen der Entwicklungsgeschichte der schwarz-weiflen Gestalt.”
Spatestens mit der Lektiire dieses Essays kennt Hofmannsthal die Ent-
wicklungsgeschichte der widerspriichlichen Figur, die thn dazu veran-
lasst, Plane fiir ein Prosagedicht zu schmieden, das allerdings nicht zu-
stande kommt.*

Hingegen publiziert er im selben Jahr eine Rezension zu drei Pier-
rotgedichten, die in Otto Julius Bierbaums Anthologie »Moderner
Musenalmanach«** abgedruckt sind und auf die im Folgenden einge-

19 Darunter fallen u.a. Paul Marguerittes »Pierrot assassin de sa femme« und in diesem
Zusammenhang die ungliickliche Liebe Pierrots zu Columbine. Daneben notiert sich Hof-
mannsthal die Namen vom Schauspieler und Pantomimen Gaspard Debureau, seinem Nach-
folger Paul Legrand, dem Kiinstler Adolphe Willette, dem Dichter Théophiele Gautier und
seinem Stiick »Pierrot posthume« und die Pantomime-Stiicken von Champfleury »Pierrot
valet de la mort«, »Pierrot marquis« und »Pierrot pendu« (vgl. SW XXXVIII Aufzeichnungen
[Text], S. 242f). Ebenso finden sich in diesen Aufzeichnungen der Name des Schauspielers
Louis Rouffe aus Marseille und die Pantomime »Pierrot mitron«, mit dem Zusatz »drolerie
lugubre« (ebd., S. 243), also dustere Komik, die ebenfalls aus dem Essay stammt.

20 Es existiert eine Liste, die 15 Titel fir Prosagedichte enthélt, darunter auch die Notiz
»Pierrot assassin (lugubre drélerie, Japan. Technik)« (SW XXIX Erzdhlungen 2, S. 397). Die
Bezeichnung »drélerie lugubre« (vgl. Anm. 19) und der Titel der Pantomime Marguerittes
verweisen auf den Essay Guigous. Zudem hatte sich Hofmannsthal weitere Titel franzdsischer
Abhandlungen notiert, die auf die Pantomime eingehen, wobei im Unklaren bleibt, ob er sich
mit diesen Texten auseinandergesetzt hat (vgl. SW XXIX Erzahlungen 2, S. 396).

21 Die Besprechung Hofmannsthals erscheint im selben Jahr, etwa drei Monate nach der
Publikation der Anthologie, und wird in der Wiener Deutschen Zeitung veroffentlicht (vgl.
SW XXXII Reden und Aufsitze 1, S. 609). Wihrend Bierbaum seine Anthologie als »Musen-
Almanach« bezeichnet, die zwei Substantive durch einen Bindestrich trennt, setzt Hofmanns-
thal die beiden Nomina zu einem Wort zusammen.

216 Christine von Lossau

- am 17.01.2026, 22:39:08. Vdele - [@—



https://doi.org/10.5771/9783968217109-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gangen wird. Die besprochenen Verse stammen aus Albert Girauds Ge-

dichtzyklus »Pierrot Lunaire« und wurden von Otto Erich Hartleben,

teilweise sehr frei, ins Deutsche libersetzt.?

In seiner Rezension tiber den »Musen-Almanach« schreibt Hofmanns-
thal iiber Hartlebens Ubersetzung Folgendes:

Die bizarr-phantastische Note gibt Otto Erich Hartleben mit ein paar Ge-
dichten aus dem »Pierrot lunaire«.

Das ist das morbide und hiibsche Buch eines franzdsischen Symbolisten,
von dem Berliner mit sehr viel Geschmack, man darf kaum sagen tibersetzt.
Es liest sich nicht wie Zweite-Hand-Stil.

Der mondstichtige Pierrot. Ganz einfach die alte Pantomimenfigur mit
dem weikreidigen Gesicht und den weiten Aermeln, der Vertraute und der
Rivale des Harlekin, der den alten Cassander betriigt und der kleinen Go-
lombine halb komische Stindchen bringt. Also wieder ein altes, gegebenes,
langst stilisiertes Geschopf vergangener Kunst, ein Wesen, wie der Faun oder
der Engel oder der Tod. Und wieder angefiillt mit den modernsten Gefiih-
len und Leiden und Seltsamkeiten. Dieser Pierrot hat die Mondsucht eines
hysterischen Kiinstlers von heute, er hat seine vibrirende [sic !] Empfanglich-
keit fiir Chopinsche Musik und Martergedanken, fiir Geigenspiel, fiir grelles
Roth und >heiliges< sanftes Weiff. Er sitzt im Café und phantasirt tiber die
grinlichgelben gefihrlichen Wolken des Absinth. Er leidet an der Kunst und
nennt die Verse, »heilige Kreuze, dran die Dichter stumm verbluten«. Aber
das weille, schlaffe Costim und die weifligeschminkten Wangen geben al-
len seinen traurigen Phantasien etwas Unheimlich-Komisches, das unsaglich
weh tut.?

Die Vielzahl der Bilder, die der Autor im Text tiber die Figur aufruft,
die Verse, auf die Hofmannsthal sich bezieht, lassen sich unméglich auf
die drei abgedruckten Gedichte im Almanach zurtickfithren. Vielmehr
stellt sich heraus, dass die unterschiedlichen Gestalten und Situationen,
die Hofmannsthal benennt, aus anderen Gedichten des Zyklus stam-
men, weshalb er zweifelsfrei zusitzlich weitere Gedichte gelesen haben

22 Vgl. ebd., S. 607-609. Anliegen Bierbaums ist es, mit dem Musen-Almanach »eine gro-
flere Anzahl charakteristisch moderner Kiinstler des deutschen Wortes und Bildes« vorzustel-
len »und so die Probe darauf zu machen, ob man wirklich diese ganze >Moderne« mit ein paar
Schlagworten voll erschopfen kann« (Otto Julius Bierbaum, Vorwort. In: Musen-Almanach 1,
1892, S. IV). Zwar sind alle darin veréffentlichten Texte auf Deutsch, allerdings stammen sie
nicht alle aus der Feder deutschsprachiger Dichter: Texte von Charles Baudelaire, Charles
Algernon Swinburne oder eben auch Girauds Gedichte werden in deutscher Ubersetzung ver-
offentlicht (vgl. XXXII Reden und Aufsitze 1, S. 608).

23 Ebd., S. 90f.

Ambivalente Figuren in Hofmannsthals Pantomimenfragmenten 217

- am 17.01.2026, 22:39:08. Vdele - [@—



https://doi.org/10.5771/9783968217109-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

muss, die in seinen kurzen Text eingeflossen sind.** In Hofmannsthals
Beschreibungen verdichten sich die Eindriicke der Gedichte Hartlebens
bzw. Girauds. Das Aufgreifen einzelner Bilder und Motive und die Zita-
te, auf die Hofmannsthal referiert, zeugen von einer intensiven Lektiire
der Gedichtsammlung.

Dabei skizziert der Dichter die Wandelbarkeit der Figur, die durch die
Vielfalt der Stimmungsbilder zum Ausdruck kommt: Es wird auf die alte
Pantomimenfigur referiert, die mit Figuren der Commedia dell’Arte auf-
tritt, als auch auf den hysterischen Kiinstler, den Pierrot als Gestalt der
Moderne verkorpert. Dadurch entsteht der Eindruck einer ambivalen-
ten Figur: Pierrots Standchen sind nicht komisch, sondern halbkomisch,
in thnen werden sowohl die alte Tradition, als auch die Insignien der
Moderne deutlich. Pierrot ist fiir das Grelle als auch Sanfte empfanglich,
er verbarrikadiert sich im Café und schildert in seinen Gedichten die
fantastischsten Welten, er ist unheimlich und komisch zugleich.

Eine der Rollen, die Pierrot insbesondere tibernimmit, ist die des Kiinst-
lers: Als Vertreter des Asthetizismus leidet er an der Diskrepanz zwischen
Kunst und Leben, die als Gegensitzliches wahrgenommen wird und un-
vereinbar erscheint. Pierrot ist ein Kind seiner Zeit, dessen Auftreten erst
durch das Spannungsfeld des >Sowohl als auch« méglich wird. Die Melan-
cholie, die anhand der »Martergedanken«, »Leiden und Seltsamkeiten«
anklingt, ist Resultat einer Selbstbeziiglichkeit, die ithn als Kiinstler des »fin

24 Beispielsweise taucht in den im »Musen-Almanach« abgedruckten Gedichten die Figur
des Cassanders nicht auf, allerdings in den Gedichten »Harlequinade« (Albert Giraud/Otto
Erich Hartleben, Pierrot Lunaire. Hg. und mit einem Nachwort versehen von Eckhard Fiir-
lus. Bielefeld 2005, S. 8), »Das Alphabet« (ebd., S.39), »Morgen« (ebd., S. 41), »Moque-
rie« (ebd., S. 43) und »Gemeinheit« (ebd, S. 45). »Das heilige Weifl« ist der Titel eines der
Gedichte (vgl. ebd., S. 40). Die Farbe wird oft in Kontrast zur schwarzen Nacht, zum Blut
oder beispielsweise auch zum roten Sonnenuntergang genannt, z.B. in »Raub« (ebd., S. 14),
»Sonnen-Ende« (ebd., S. 20), »Kopfe! Kopfel« (ebd., S. 23), »Rot und Weifi« (ebd., S. 25) und
»Rote Messe« (ebd., S. 29). Alle drei Farben symbolisieren das Kostiim bzw. die Schminke des
Pierrot. Die »heilige Kreuze[n], dran die Dichter stumm verbluten« ist ein verkiirztes Zitat aus
»Die Kreuze«. Hier heifit es »Heilige Kreuze sind die Verse, / Dran die Dichter stumm verblu-
ten« (ebd., S. 30). Ein Hinweis auf das Exemplar des Gedichtbandes Hartlebens findet sich in
der teils erhalten gebliebenen Bibliothek Hofmannsthals nicht. Zwar dokumentiert sie, dass
Hofmannsthal drei Binde des Gesamtwerkes Hartlebens besafi, diese wurden allerdings erst
spdter, im Jahr 1909, publiziert (vgl. SW XL Bibliothek, S. 280). Allerdings besteht kein Zwei-
fel daran, dass der chhter in Besitz der Ubersetzung Hartlebens war. So schreibt Hofmanns-
thal an Stefan George »Mir ist ohne Namen die Ubersetzung des Pierrot lunaire zugekom-
men; danke ich das einer Thrigen Beziehung? zu Herrn Hartleben? oder zum phantastischen
Verlag?« (BW George (1953), Brief vom 11. Januar 1893 S. 56)

218 Christine von Lossau

- am 17.01.2026, 22:39:08. Vdele - [@—



https://doi.org/10.5771/9783968217109-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

de siécle« auszeichnet.” Beschrieben wird die Ubersensibilitit eines Dilet-
tanten, der mit seiner »vibrirende[n] Empfanglichkeit« seine Umwelt ohne
Filter erfasst, der mit »Martergedanken« an seinem Griibeln leidet und,
ganz wie die Wiener Autoren um die Jahrhundertwende, im Caféhaus
sitzt, um sich seiner Welt der Vorstellungen hinzugeben.?®

Deutlich wird nicht nur die Selbstbeziiglichkeit eines Dandys, sondern
auch eine Kiinstlichkeit, die sich in der Selbstinszenierung spiegelt und
die das Produkt einer tibersteigerten Fantasie ist. Wie Hofmannsthals
Kaufmannssohn oder die Figur des Tors ist Pierrot keine Figur, die in-
mitten des Lebens steht, sondern im Café an einem Tisch sitzt und im
Absinthrausch seine Dichtung (falls iberhaupt) fantasiert. Dabei ist nicht
klar, ob er als Kiinstler produktiv ist, denn er sitzt dort und gibt sich sei-
nen Eingebungen hin, ohne dass vom Schreiben die Rede ist. Zumindest
in dieser Momentaufnahme ist der Pierrot eine unbewegliche, untitige
Gestalt. So wird eine Kinstlerfigur portritiert, deren Leben vom Leid
durchsetzt ist und es wird ein Dichter vorgestellt, der dieses Ungliick-
lichsein gleichzeitig in Szene setzt. Sein Leid entspringt nicht dem Leben,
sondern seiner Kunst, selbst dieses Empfinden ist also artifiziell. Es gip-
felt in dem Bild der Kreuze, den Versen des Dichters, an denen dieser
verblutet. Nicht die Erfahrungen des Lebens dringen auf ihn ein und
werden in Form eines Gedichts zum Ausdruck gebracht, sondern es ist
das Schaffen, das Kunstwerk, das Anlass fiir das Leiden ist.?’

Hofmannsthal versteht Pierrot als ein von der Kunst und Zeit geform-
tes Wesen, als »stilisiertes Geschopf«®® und vergleicht ihn mit Figuren wie
den Faun, Engel und personifizierten Tod, denen in der europdischen
Kulturgeschichte aufgrund ihrer Genese und symbolischen Ausdrucks-

25 SW XXXII Reden und Aufsétze 1, S. 91.

26 Ebd.

27 Im selben Jahr erscheint Hofmannsthals Aufsatz »Eduard Bauernfelds dramatischer
Nachlass«. Hier wird die Stadt Wien mit der Figur der Pierrette verglichen, die allerdings
ithre Naivitit verloren hat und ebenfalls an eine weibliche Dandyfigur erinnert: »Ihre Ziige
haben den Schmelz der Kindheit verloren, und unter krausem, aschblondem Haar hat sie
nicht ldnger diese von nichts wissende Stirn, diese allzujungen Augen, dieses Stumpfnéschen
einer Pierette: ein Zug wie von Leiden hat ihre Schonheit gereift, vergeistigt; ihre Nasenfli-
gel sind feiner und beben leise, und in ihren Augen ist manchmal eine sphinxhafte Hoheit«
(SW XXXII Reden und Aufsitze 1, S. 111). Die Schlagworte »Leidens, »vergeistigt« und das
feine Beben erinnern an die Beschreibungen der Dilettanten um 1900. Tatsichlich geht es in
der Rezension um das Fehlen »neue[r] grofie[r] Dichter« (ebd.), die Wien buchstablich alt aus-
schen lassen.

28 Ebd., S. 90f.

Ambivalente Figuren in Hofmannsthals Pantomimenfragmenten 219

- am 17.01.2026, 22:39:08. Vdele - [@—



https://doi.org/10.5771/9783968217109-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kraft eine wichtige Rolle zukommt. Dieser Vergleich Hofmannsthals ist
sicherlich auf seine Beobachtung zurtickzufiihren, dass Pierrot im Laufe
der Zeit aus unterschiedlichen Blickwinkeln in den Kiinsten und Dich-
tungen betrachtet, dargestellt und bewertet wurde und aufgrund dieser
Darstellungsvielfalt ein beliebtes Motiv fiir den Kinstler ist. Wie das
Bild des Engels oder auch des Todes kann Pierrot vielerlei Assoziationen
bei seinen Betrachtern erwecken und als eine zeitlose Gestalt gelten. Die
Gestalt ist durch das Gewordene geformt, die in der zeitgendssischen
Dichtung gleichzeitig eine aktuelle Interpretation fordert. In Pierrot er-
blickt Hofmannsthal eine Figur der Moderne, weil man in ihr Vergange-
nes mit Gegenwirtigem verkniipfen kann. Genau dieser Riickbezug auf
das Alte ist fiir Hofmannsthals Asthetik zentral, denn um seiner Ansicht
nach etwas Neues zu schaffen, wie er spater in einem Brief an Richard
Strauss tiber »Ariadne auf Naxos« schreibt, braucht es den gleichzeitigen
Blick auf das Vergangene: »[...] ich glaube, das kann etwas sehr Reizen-
des werden, ein neues Genre, das scheinbar auf ein alteres wieder zu-
ruckgreift, wie ja alle Entwicklung sich in der Spirale vollzieht.«** Auch
hier wird also das Zugleich des Gegensitzlichen, des Gegenwirtigen und
Kiinftigen, deutlich und somit ein weiterer Zug der Figur sichtbar, der
Pierrot zu einer Gestalt mit vielen Gesichtern macht.

Die ersten Pantomimenentwiirfe, die Hofmannsthal schreibt, »Das
zauberhafte Telephon« (um 1893) und »Liebeszeichen« (1893), sind
deutlich unter dem Eindruck der oben genannten Pierrotdichtungen
und Texte entstanden, die der Dichter im selben Jahr las. Bei beiden
Texten handelt es sich um so genannte »erzihlte Pantomime«:* Die Be-
zeichnung griindet auf der Idee, dass ein Text vorgelesen und durch die
gestische Darbietung unterstiitzt wird. Zwar sind die Figuren stumm,
dennoch kommt den Gesten nicht — wie in einer klassischen Pantomime
- eine zentrale Bedeutung zu. Sie sind eine »Realisierung der Geschichte

in Bilderng, die »an eine Diashow« erinnert.?!

29 BW Strauss (1964), Brief vom 20. Marz 1911, S. 113.

30 SW XXVII Ballette — Pantomimen - Filmszenarien, S. 134. Vgl. dazu aulerdem ebd.,
S. 670 und S. 675.

31 Heinz Hiebler, Hugo von Hofmannsthal und die Medienkultur der Moderne. Wiirz-
burg 2003, S. 382. Die historisch-kritische Ausgabe vermutet, dass die Pantomime tiber »Das
zauberhafte Telefon« um 1893 entstand und verweist auf die Ahnlichkeit zum Vaudeville-
Theater (1690-1762), das die Pantomime mit musikalischen Einlagen und Sprechdarbietun-
gen verband (vgl. SW XXVII Ballette — Pantomimen - Filmszenarien, S. 670 und S. 675).
Da die Pantomime »Liebeszeichen« im Untertitel die Bezeichnung »erzihlte Pantomime« ent-

220 Christine von Lossau

- am 17.01.2026, 22:39:08. Vdele - [@—



https://doi.org/10.5771/9783968217109-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In »Das zauberhafte Telephon« greift Hofmannsthal das Motiv der
heimlichen Liebe auf, allerdings mit einer wesentlichen Anderung der
typischen Harlekinade, die - so wird sich zeigen - die widerspriichliche
Rollenzuschreibung der Figur Pierrot in der vorliegenden Pantomime
verstarkt: Es handelt sich nicht um die tibliche Dreierkonstellation, in
der Pierrot den untitigen, zuriickgezogenen Verliebten verkoérpert und
Harlekin als offensichtlicher Schiirzenjiger Columbine den Hof macht.
Stattdessen tibernimmt Pierrot die aktive Rolle des Verehrers: Die Kon-
zentration auf das Liebespaar wird zudem durch die Namensanderung
unterstrichen, denn bei der jungen Frau handelt es sich um eine Pier-
rette, die aufgrund der Namensgebung Pierrot buchstablich zu geho-
ren scheint. Die Handlung, die sich in dem weit gediehenen Fragment
abzeichnet, gestaltet sich in den sechs Bildern tibersichtlich: Zu Beginn
der Pantomine halt Pierrette vertraumt ein Bouquet von ihrem Verehrer
in der Hand und durch das offene Fenster dringen verlockende Gei-
genklinge herein, die an das typische Bild des musizierenden Kiinstlers
erinnern, wie es auch in Girauds Gedichten dargestellt wird. Die Tante,
die ins Zimmer getreten ist, wirft den Blumenstrauf§ in die Ecke und
schliefit das Fenster, was zur Folge hat, dass die junge Frau ungliicklich
in threm Zimmer zurtickbleibt. Doch dann hat sie einen Einfall: Pierrette
greift zum Telefonhorer, um ihren Liebsten anzurufen.

Siehe da — Telephon -

Zarter Liebe wird nun Lohn -

Sie eilt hin zum Apparat —

Weif nun Rat.

Sieht im Buch Adrefy u. Nummer,
Und vorbei ist’s mit dem Kummer -
Frisch und froh -

Kling, kling — Halloh [sic!]!*?

Der bis zu diesem Zeitpunkt ungliickliche Pierrot — er hat von seinem
Dienstmann von der missgliickten Ubergabe des Blumenstraufies erfah-

hilt, ist davon auszugehen, dass sie im selben Jahr entstanden ist, wie die beiden weiteren
»erzihlten Pantomimen«. Dennoch gibt es keinen direkten Hinweis auf den Entstchungszeit-
raum, wobei die Notizen nach 1890 entstanden sein miissen, da dies das Entstehungsjahr des
Gedichts »Fur mich...« (vgl. SW I Gedichte 1, S. 10) ist, auf das im Entwurf verwiesen wird
(vgl. SW XXVII Ballette — Pantomimen — Filmszenarien, S. 134) und das von Hofmannsthal
1890 niedergeschrieben wurde (vgl. SW I Gedichte 1, S. 120).

32 SW XXVII Ballette — Pantomimen - Filmszenarien, S. 131.

Ambivalente Figuren in Hofmannsthals Pantomimenfragmenten 221

- am 17.01.2026, 22:39:08. Vdele - [@—



https://doi.org/10.5771/9783968217109-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ren — nimmt erfreut den Horer ab und die beiden Liebenden sind nun
zumindest iiber das Telefon miteinander vereint. Allerdings handelt es
sich um einen besonderen Apparat: »Auf geheimnisvollen Wegen / Stre-
cken sehnsuchtsvoll entgegen / Der Geliebten sich zwei Hande«.* Die
»Liebeszeichen«** sind demnach die Hiande der beiden, die mit Hilfe des
Telefons zueinander finden. Allerdings bedrangen die Liebeswallungen
des Pierrot die sittsame jungen Frau derart, dass diese das >Gesprichs
beendet und ein trauriger und wieder einsamer Pierrot zurtick bleibt.

Im Vergleich zur traditionellen Harlekinade macht sich die Vergabe
der Rolle des aktiven Harlekin und des passiven Pierrot an ein und
dieselbe Figur in der Charakterisierung des auftretenden Protagonisten
deutlich bemerkbar: Pierrot tritt mit zwei Gesichtern auf. Diese Janus-
kopfigkeit wird im Verlauf des Spiels deutlich: So présentiert er sich im
zweiten Bild zundchst als einsamer und trauriger junger Mann, der seine
Pierrette schmerzlich vermisst:

Zimmer links — Pierrot —

Einsamkeit — Nimmer froh - -
Dienstmann kommt mit Blumen wieder,
Pierrot fahrt’s durch die Glieder ...
Fragt ganz blafi:

Was ist das??

Doch im vierten und fiinften Bild wandelt sich das Bild zu einem unge-
stimen Liistling:

Zimmer links — Pierrot —

Brennt in Gluten lichterloh -
Doch der Maid

Sittsamkeit

Halt ihn kurz — duldet kaum,

Daf} der Fingerspitzen Saum
Kiissen darf der arme Wicht -
Aber er - begniigt sich nicht — — %

Zum Vorschein kommen der frithe Pierrot aus der Zeit Moli¢res, der
lediglich Harlekin aus der Commedia dell’Arte ersetzte, und die traurige,
33 Ebd., S. 132.
34 Ebd.

35 Ebd., S. 131.
3 Ebd., S. 132.

2292 Christine von Lossau

- am 17.01.2026, 22:39:08. Vdele - [@—



https://doi.org/10.5771/9783968217109-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

einsame Figur, die sich in den Gemilden Watteaus findet und deshalb
in Guigous Aufsatz bzw. Hofmannsthals Besprechung von Hartlebens
Ubersetzungen als zwiespiltige Gestalt hervorgehoben wird. Deutlich
wird zudem ein Thema, das die Sprachkrise bei Hofmannsthal und ei-
nigen Dichtern der Wiener Moderne begleitet und mit dem aufkom-
menden Interesse an der menschlichen Psyche einhergeht: Die Wandel-
barkeit des modernen Ich tritt hier zum Vorschein und korrespondiert
mit der wahrgenommenen Umwelt, die sich durch ihre Schnelllebigkeit,
Vieldeutigkeit und mitunter eben auch Widerspriichlichkeit auszeich-
net, die einen festen Standpunkt im Sinne einer unverdnderlichen Exis-
tenz unmoglich macht. So schreibt Hofmannsthal in dem Vortrag »Der
Dichter und diese Zeit«: »Aber das Wesen unserer Epoche ist Vieldeu-
tigkeit und Unbestimmtheit. Sie kann nur auf Gleitendem ausruhen und
ist sich bewufit, daf} es Gleitendes ist, wo andere Generationen an das
Feste glaubten.«*” Pierrot eignet sich als Figur dementsprechend die emp-
fundene Wandelbarkeit des Ich an, um den méglichen Wirklichkeiten
Ausdruck zu verlethen.

Wie sich zeigt, erzeugt die Dichtung eine merkwiirdige Ambivalenz,
die vom Verhalten der Figuren und der Gestaltung der Handlung aus-
geht. Das traditionell stumme Setting Pantomime wird geschickt mit
einem modernen Medium kombiniert, sodass ein Zugleich von Traditi-
on - dem Gestischen und Schweigsamen der Figuren — und Moderne -
das Telefon als Kommunikationsmedium — die Szenerie beherrscht. Das
futuristisch anmutende Gerit funktioniert iber Bertthrungen, d.h. es
ist also nicht Wunder einer verbalen, sondern einer korperlichen Kom-
munikation. Dieses sonderbare Element erinnert an die »pantomime-
féeries«,*® die durch die Fantastik eine gewisse Komik erzielen. Dennoch
erscheint die dargestellte, verkehrte Welt nur im ersten Moment grotesk,
denn in der Welt der Pantomime, im Kommunikationsablauf der beiden
schweigenden Figuren, ist nur dieser Kontakt sinnvoll bzw. das Gestische
funktioniert besser als die Begriffssprache. »Liebesschwur / Deutend
nur - / Und was sonst — unsagbar — / Das wird klar / Ausgedriickt«.?
Auch wenn fiir den Zuschauer also eine gewisse Komik ins Spiel ge-

37 SW XXXIII Reden und Aufsitze 2, S. 131f.

38 Vel. Jorg Brincken, Tours de Force. Die Asthetik des Grotesken in der franzésischen
Pantomime des 19. Jahrhunderts. Tiibingen 2006, S. 158.

39 SW XXVII Ballette — Pantomimen - Filmszenarien, S. 132.

Ambivalente Figuren in Hofmannsthals Pantomimenfragmenten 223

- am 17.01.2026, 22:39:08. Vdele - [@—



https://doi.org/10.5771/9783968217109-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bracht wird, driickt das Gestische gleichzeitig eine gewisse Kritik an
der Sprache aus: Worte sind fiir die Figuren zwecklos, einzig sinnvoll
sind Gesten der Liebe. So sind aufgrund des sprachkritischen Moments
durchaus ernsthaftere Lesarten des Textes moglich, die neben den komi-
schen Elementen der Pantomime zur ambivalenten Stimmung beitragen.

Das an der Begriffssprache zweifelnde Moment und die gleichzeitig
an der Sprache festhaltende Ausdrucksform der Dichtung wird zudem
durch den Formtypus des Textes deutlich, schliefilich handelt es sich
um eine besondere Form der Pantomime, in der Text und Gesten Raum
gewihrt wird. Das auf dieser formalen Ebene zum Ausdruck kommende
Widerspriichliche korrespondiert mit Hofmannsthals kunstasthetischen
Uberlegungen und seinen intermedialen Experimenten, in denen der
Dichter die Vor- und Nachteile der verschiedenen Kiinste reflektiert
bzw. diese zum Vorschein kommen, ohne dass es zu einer Auflésung im
Sinne einer Favorisierung der einen oder anderen Kunstform kommt.
Hofmannsthals kunstésthetische Uberzeugungen finden in Pierrots Ge-
schichte daher einen wichtigen Bezugspunkt.

Der anschlieflende Epilog kommentiert die Pantomime riickblickend,
wodurch der Kommentator diese als Spiel zu erkennen gibt.

Es war - ein ténend Bilderbuch
Leibhaft geword’ner Lieder,

War etwas Wahrheit, etwas Trug

Und Schelmerei auch wieder.

Und Ernst und Scherz, im Zauberhauch
Sind sie vorbeigezogen — - —

Und Alles ist, wie Schall und Rauch,
Eh’ ihr’s gedacht, verflogen...

Just wie das Leben - angeschaut
Durch rosenfarb’ne Brillen! - -

Nur eine Bitte sei vertraut

Euch allen noch im Stillen:

Wem etwa Manches euch misfiel [sic!],
Nehmt’s hin — vergniigt-ergeben,

Und denkt, es war ein Possenspiel
Halt - wie das ganze Leben!*’

40 Ebd., S. 133.

224 Christine von Lossau

- am 17.01.2026, 22:39:08. Vdele - [@—



https://doi.org/10.5771/9783968217109-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit und Traum, Scherz und Ernst, Wahrheit und Liige - dies
alles sind Eindriicke, die sich laut des Sprechers in der Pantomime zwar
komplementir zueinander verhalten, aber ihre Berechtigung haben. Pi-
errot und Pierrette sind Gestalten einer kiinstlichen Welt bzw. der Welt
der Kunst, die paradoxerweise dennoch fiir das Leben an sich stehen,
fur das Vitale, wie am Beispiel Pierrots deutlich wird. Die beiden Figu-
ren sind Grenzginger zwischen Wirklichkeit und Fiktion, die durch ihre
Existenz jenen vermeintlichen Gegensatz in Frage stellen. Damit stehen
die Figuren geradezu exemplarisch fiir die Problemkreise der Moderne.
Der Spielbegriff wird weiter ausgedeutet, indem darauf verwiesen wird,
dass das Leben an sich »ein Possenspiel«*! sei. Die Tradition des baro-
cken theatrum mundi, das auf die Nichtigkeit der Welt verweist, ist ein
Motiv, das Hofmannsthal hiufig aufgreift, etwa in »Jedermann«, »Ari-
adne auf Naxos« oder »Der Schwierige«. Dieser Verweis und das oben
erwihnte sprachkritische Moment sorgen also mit ihren ernsthafteren,
zweifelnden Tonen in der komischen Pantomime fir eine ambivalente
Atmosphire innerhalb des Textes.

Der Titel der zweiten Pantomime greift den Begriff »Liebeszeichenc,
der bereits in dem Telefontext fallt,*? wieder auf: Wird in »Das zauber-
hafte Telefon« mit dem Begriff »Liebeszeichen« auf die Berithrung durch
das Gerit angespielt, so konnte hier unter dem Liebeszeichen der Be-
such des Geliebten verstanden werden, der durch das Fenster steigt.*?
Auch hier handelt es sich um einen verliebten Pierrot, der seine Ange-
betete nur heimlich sehen darf, wenngleich die Handlung weit weniger
ausfuhrlich zu Papier gebracht wurde. Offen bleibt, ob die Liebe Pierrots
wie in »Das zauberhafte Telefon« erwidert wird.

Neben diesen Parallelen zur ersten Pantomime, hat die Gestalt in »Lie-
beszeichen« kaum Ahnlichkeiten mit der Pierrotfigur in »Das zauberhafte
Telefon«. Erneut zeigt sich die Wandelbarkeit des Pierrot, der eine neue
Rolle einnimmt. Ganz im Geiste Girauds bzw. Hartlebens ist Pierrot nun
ein Dandy, vermutlich ein Kiinstler. Er ist ein Intellektueller, der sich in
seiner Wohnung aufhilt, umgeben von schonen Rarititen, wodurch die
Szenerie an »Der Tor und der Tod« und das »Mérchen der 672. Nacht«
erinnert. Pierrot umgibt sich mit einer »Rarititensammlung« und einem

41 Ebd.
42 Vgl. ebd., S. 132.
43 So heifdt es in der vorletzten Zeile der Notizen »Klettert bei Fenster hinauf« (ebd., S. 134).

Ambivalente Figuren in Hofmannsthals Pantomimenfragmenten 225

- am 17.01.2026, 22:39:08. Vdele - [@—



https://doi.org/10.5771/9783968217109-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Rococbeichtstuhl als Toilettetisch«.** »Farbig eingebunden[e]«*> Musik-
bticher lassen den Eindruck entstehen, dass Pierrot duflersten Wert auf
die Inneneinrichtung seines Lebensraumes legt. Ein Tagebuch liegt aus,
das thm dazu dient seine »seltsamen Gedanken«*
und damit auf seinen nachdenklichen Charakter verweist. Hofmanns-
thal greift hier auf ein beliebtes Pierrotbild zurtick, das ihn um die Jahr-
hundertwende als eine antidionysische Gestalt portratiert: Langeweile,
Antriebslosigkeit, Melancholie und Einsamkeit prigen das Bild der Fi-
gur'4-7

Ganz klar wird seine hypersensible Seite beschrieben, die alle Hof-
mannsthalschen Dilettanten*® gemein haben: Vor den Augen des Pierrot
eroffnen sich Stmmungslandschaften: Er »[slicht Lander wie Stimmun-
gen: Fruhlingslandschaft, Eisenglutland« mit vibrierender Luft.* Farben
und Musik scheinen sich als synisthetische Eindriicke zu vermischen:

niederzuschreiben

»Geigentonefarben«® ist als Stichwort ein weiterer Hinweis, der sich auf
die Wahrnehmungsgabe des Pierrot bezieht. Sein grofles Fantasievermo-
gen, das auch in der Hartleben-Besprechung von Hofmannsthal hervor-
gehoben wird, legt die Vermutung nahe, dass Pierrot hier eine Dichterfi-
gur darstellt, insbesondere, weil in den Notizen Hofmannsthals Gedicht
»Fur mich«®' erwahnt wird: Méglicherweise hatte Hofmannsthal vor, die-
ses Selbstzitat von Pierrot aufschreiben zu lassen. Der Inhalt dieses Ge-
dichts passt gut zu der beschriebenen Pierrotszenerie: Bereits der Titel
»Fiir mich« verweist auf die Selbstbezogenheit des Astheten. Die Verse
beschreiben die subjektive Wahrnehmung der Wirklichkeit, die zur Not
an die Traume des lyrischen Ich angepasst wird und mit den hypersensi-
blen Beobachtungen der Landschaften in der Pantomime korrespondiert:

44 FEbd.

45 Ebd.

46 Ebd.

47 Vgl. Julia Bertschik, Mode und Moderne. Kleidung als Spiegel des Zeitgeistes in der
deutschsprachigen Literatur (1770-1945). K6ln, Weimar, Wien 2005, S. 156f. In den Gedich-
ten des fast vergessenen belgischen Lyrikers Albert Girauds wird diese Verbindung zwischen
Dandy und Pierrot ebenfalls hervorgehoben, wenn er in dem 1884 veréffentlichten Gedicht-
band »Pierrot lunaire: rondels bergamasques«, im dritten Gedicht Pierrot als »dandy berga-
masque« beschreibt (vgl. Albert Giraud, Pierrot lunaire. Rondels bergamasques. Paris 1884).

48 Zur Figur des Dilettanten bei Hofmannsthal vgl. Gregor Streim, Das >Lebenc¢ in der
Kunst. Untersuchungen zur Asthetik des frithen Hofmannsthal. Wiirzburg 1996, S. 891f.

49 SW XXVII Ballette - Pantomimen - Filmszenarien, S. 134.

50 Ebd.

51 Ebd.

226 Christine von Lossau

- am 17.01.2026, 22:39:08. Vdele - [@—



https://doi.org/10.5771/9783968217109-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Die Seele les’ ich aus dem stummen Blick«’® und »[zJum Traume sag’ ich:
>Bleib’ bei mir, sei wahr!l</ Und zur Wirklichkeit: Sei Traum, entweiche!«
Erneut zeigen sich die Themen von Sein und Schein, Wirklichkeit und
Fiktionalitdt, die komplementdr zueinander stehen.

Schliefilich sorgen der »gross|e] blassgelb[e] Mond« und der »Kirsch-
bluthenzweig« fiir eine frithlingshafte, nachtliche Szenerie.* Diese Bild-
motive und der beliebte Begleiter des Pierrot, der Mond, verweisen auf
die »Wiener Pantomimes, der dritten >erzdhlten Pantomime«. Aufgrund
thres Genres weist sie strukturelle Parallelen mit »Liebeszeichen« und
»Das zauberhafte Telefon« auf und besitzt dartiber hinaus inhaltliche Ge-
meinsamkeiten mit diesen Dichtungen. So ist in der »Wiener Pantomime«
ebenfalls von emer »Frithlingsvollmondnacht« die Rede, genauso wie
von der musikalischen Prisenz der Violine und Kirschzweigen.*® Hier
stehen sie, den Aufzeichnungen nach, fiir eine »Méarchenstimmunge.
Diese Notiz korrespondiert mit der Handlung der »Wiener Pantomi-
mex, denn in dem Text erwachen die Statuen des Brunnens zum Leben.
Erneut gibt es also, wie in »Das zauberhafte Telephon, ein fantastisches
Element.

Allerdings tritt in diesem dritten Text nicht Pierrot, sondern die Figur
des >lieben Augustin« auf, der vor allem durch das gleichnamige Volks-
lied bekannt ist.”” Auf der Gedenkplakette an der Wand des »Griechen-
beisl« in Wien ist er dudelsackspielend zu sehen, denn der Sage nach
war Augustin ein Sackpfeifer, der betrunken in eine Pestgrube fiel und
diesen Sturz mit viel Glick Uberlebte.’® Fiir die Wiener ist die Gestalt ein

52 SW I Gedichte 1, S. 10, Zeile 7.

53 Ebd., Zeile 9£.

54 SW XXVII Ballette — Pantomimen - Filmszenarien, S. 134.

5 Ebd., S. 137 In N 5 heifit es zudem: »Ubergang zu Mérchenstimmung: sie sehen plotz-
lich den Mond japanisch, Kirschenzweige leuchten« (ebd., S. 136).

56 Ebd. Mondnacht und Kirschbaum tauchen als Motive ebenfalls im Gedicht »Wir sind
aus solchem Zeug...« (1894) wieder auf. Der tiber den Baumwipfeln aufgehende Mond ist
hier das Bild fir Traume: »Wir sind aus solchem Zeug wie das Traumen / Und Trdume schla-
gen so die Augen auf, / Wie kleine Kinder unter Kirschenbdumen, / Aus deren Krone den
blassgoldnen Lauf / Der Vollmond anhebt durch die grosse Nacht. / ... Nicht anders tauchen
unsre Traume auf.« (SW I Gedichte 1, S. 48)

57 Zur Geschichte des Volksliedes vgl. Getraud Schaller-Pressler, O, du lieber Augustin...
oder: Ende einer Legende? In: Wien. Musikgeschichte. Volksmusik und Wienerlied, Bd. 1.
Hg. von Elisabeth Th. Fritz und Helmut Kretschmer. Berlin u.a. 2005, S. 3-10.

58 Vgl. ebd., S. 6. Das Volkslied und die Sackpfeiffer-Legende haben unterschiedliche
Urspriinge: Die beiden Figuren wurden erst durch den Sagensammler Moritz Bermann um
1865 zu einer Gestalt vereint.

o

Ambivalente Figuren in Hofmannsthals Pantomimenfragmenten 227

- am 17.01.2026, 22:39:08. Vdele - [@—



https://doi.org/10.5771/9783968217109-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Urbild des optimistischen und lebensbejahenden Wieners«,* der auch
in schwierigen Zeiten zu leben weif}. Um die Jahrhundertwende ist er in
Osterreich allgegenwirtig, beispielsweise in einer Operette, als Couplet,
Plastik, Motiv in der Kammermusik, beliebte Figur im Kabarett und
schliefit sich so dem grotesken Figurenkreis von Pierrot, Harlekin, Pet-
ruschka, Hanswurst, Puppen und Marionetten an.®

Interessiert hat Hofmannsthal an dieser Figur vermutlich das tragisch-
komische Element: Augustin ist ein schalkhafter Spielmann, der trotz
der Pest und der wirtschaftlichen Umstande singt. Wie Pierrot ist er
Possenreifier, Kunstlerfigur und Melancholiker zugleich, das heifit, sein
ambivalenter Lebenszug und sein von Legenden umrankter Ursprung
in der Wiener Stadtgeschichte, verkniipfen thn mit der vielschichtigen
Pierrotfigur um 1900. Beide werden, man denke an die berithmte Me-
lodie von »Au clair de la lune«, als Figuren in bekannten Volksliedern
besungen. Vor dem Hintergrund der weiteren >erzihlten Pantomimens
und aufgrund der aufgezeigten Gemeinsamkeiten der Texte, entsteht der
Eindruck, dass Hofmannsthal mit der Figur des >lieben Augustin« eine
osterreichische Version der weiflen Gestalt vorschwebte.

Eine nahere Untersuchung der Figuren bestitigt die Gemeinsamkeiten
zwischen den Pierrots der vorherigen Texte und dem Protagonisten in
der »Wiener Pantomime«. Das clownesk-melancholische Auftreten aus
»Das zauberhafte Telephon«, wird hier von dem »liebe[n] Augustin«®!
tibernommen, ebenso das Auftreten als Kiinstler aus »Liebeszeichen«. So
betrachtet, verschmelzen die beiden unterschiedlichen Pierrotgestalten
aus den ersten beiden Dichtungen in dieser Pantomime zu einer Gestalt,
zum >lieben Augustin«. Er tritt mit einer Geige im Schlepptau auf den
in Mondlicht getauchten Wiener Mehlmarkt mit dem Providentiabrun-
nen® und begriifit die Brunnenfiguren, indem er »dem Neptun collegial«
ein »Servus« zuwinkt.®® Dadurch wird Augustin erstmal ins Lacherliche
gezogen, versucht er doch mit den Statuen zu kommunizieren. Verargert
iiber das Schweigen der Figuren verspottet er ithre »malerischen starren

59 Ebd., S. 7.

60 Vel. ebd., S. 8. 1901 hat Felix Salten das Jung-Wiener Theater zum Lieben Augustin
eroffnet, das allerdings nicht lange tiberdauerte.

61 SW XXVII Ballette - Pantomimen - Filmszenarien, S. 134 und S. 137.

62 Vgl. ebd., S. 677.

63 Ebd., S. 137.

228 Christine von Lossau

- am 17.01.2026, 22:39:08. Vdele - [@—



https://doi.org/10.5771/9783968217109-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Positionen«.** Der erste Eindruck vom fréhlichen, unbedarften Wesen
andert sich schlagartig, es spricht nun eine nachdenkliche Figur, die am
ennui des Lebens leidet und in den regungslosen Figuren das trostlose
Dasein des Lebens erblickt: »Unbegreiflich langweiliges Dasein! Dass
ihr das aushalts! Kénnts denn nicht amal Tanzen?«® In seinem Unmut
beginnt der Mann selbst zu tanzen, fordert die Figuren erneut auf und
beginnt seine Geige zu spielen.

Wie sich zeigt, ist Augustin eine Kiinstlerfigur, die ganz im Sinne des
Asthetizismus versucht, ihr tristes Dasein zu verschénern: So wie der
Pierrot in »Liebeszeichen« seine Umwelt als Dichter zu betrachten ver-
sucht, in thr Sttmmungen und Farbtone erfasst, so ist es Augustins Ziel,
mit seinen musischen Talenten und mit dem Tanz sein Leben zu berei-
chern. Die eigenwillige Art, seine Umwelt durch die Musik verdndern zu
wollen, scheitert allerdings.

Er nimmt die Geige zur Hand und will thnen vorspielen. Er fihrt mit dem
Bogen tiber die Saiten, die Geige giebt [sic !] keinen Ton. Lautlose Stille. Der
liebe Augustin, masslos erstaunt, fidelt immer heftiger drauf los. Vergebens.
Endlich ist seine Geduld zu Ende, er wirft die Geige zu Boden. Er geht kopf-
schiittelnd auf und nieder. Endlich lehnt er sich auf den Brunnenrand und
starrt gedankenlos ins Wasser.*

Augustin gibt sich geschlagen: Fiihrt sein heftiges Fiedeln auf der Violi-
ne zu einer unfreiwilligen Komik, verweist seine resignierte Haltung, er
»starrt gedankenlos ins Wasser«,” auf eine Pose, die als tradiertes Bild
der Melancholie im Diskurs um die Schwermut bekannt ist. Die Welk,
die ihm als langweilig und leer erscheint und die er mit seiner Musik
bezaubern wollte, nimmt den armen Augustin in Beschlag und so gleicht
er augenblicklich den regungslosen Figuren am Brunnenrand. Die Starre
und Leblosigkeit sind typische kérperliche Merkmale, die die Melancho-
lie als inneren Prozess fiur die Auflenwelt sichtbar machen.%

64 Ebd.

65 Ebd.

66 Ebd., S. 1371,

67 Ebd., S. 138.

68 So heif}t es beispielsweise bei Robert Burton in seinem Jahrhundertwerk »Anatomy of
Melancholy«, dass man den Schwermiitigen unter anderem am starren Blick und seiner Unfa-
higkeit zu handeln, erkennt. Vgl. Robert Burton, The Anatomy of Melancholy. What it is,
with all the kinds, causes, symptomes, prognostices & several cures of it. In three Partitions

with their several Sections, members, and subsections. Philosophically, Medicinally, Histori-
cally, opened and cut up. London 1863, S. 257. Walter Benjamin erblickt in der regungslosen

Ambivalente Figuren in Hofmannsthals Pantomimenfragmenten 229

- am 17.01.2026, 22:39:08. Vdele - [@—



https://doi.org/10.5771/9783968217109-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum Vorschein kommt nun das Bild eines ohnmichtigen Kiinstlers,
denn als Augustin schliefilich einen Fliederstrauf}, der am Brunnenrand
liegt, achtlos wegstofit, fallt dieser auf die Geige und entlockt ihr endlich
Tone. Wie aus dem Nichts ist Augustin wieder voller Leben, allerdings
in einem nun fast ekstatischen Zustand: »Der Duft iberwaltigt und be-
rauscht thn.«® Schliefilich beginnt auch der Bogen zu glithen, der Zau-
ber hat auf diesen tibergegriffen und der Musiker kann nun endlich
eine Melodie spielen. Es ist »eine alte Wiener Weise, lockend und innig,
schwermiithig und graciés leichtfertig«.”” Aufgegriffen wird das Motiv
des leidenden Kiinstlers, der wie aus >Zauberhand« plétzlich produktiv
wird und aus dem Innersten sein Dasein auszudriicken vermag: Die
Kunst hat eine magische Wirkung, die allerdings nicht rational erklér-
bar ist und den Kiinstler vollig im Dunkeln dariiber lisst, wann sich
diese zauberhafte Wirkung der Kunst entfaltet.” Die Magie der Musik
lasst nun die Brunnenfiguren zum Leben erwachen und diese lauschen
»sehnsiichtig«” dem Geigenspiel.

Dabei ist es nicht die Begriffssprache der Dichtung, die sie bewegt,
sondern die Macht der Tone, die in thnen eine Empfindung weckt, die
kaum in Worte zu fassen ist: Sehnsucht, also das Erahnen nach einem
»Mehr«. Augustins Erwartung eines >Mehr<jenseits der Grenzen des lang-
weiligen Daseins, scheinen in diesem Moment des Kunsterlebnisses er-
fallt und reiflen nicht nur ihn, sondern auch die beweglosen Figuren aus
threr Starre. Durch die Musik erleben sowohl Kiinstler als auch Zuhérer
einen erfiillten Moment, der einen transzendenten Charakter hat.

Die Kinstlerfigur mit ithrem &sthetizistischen Anspruch an die Welt,
die im Mondlicht Geige spielt, erinnert an die Pierrotfigur aus Girauds
Gedlchtzyklus bzw. dessen Ubersetzung von Hartleben. In seiner
Ubertragung des Gedichtes »Valse de Chopin«, erzeugt der gespiel-
Haltung der Gestalt schliellich die Versinnbildlichung des »kontemplative[n] Starrkrampf[es]«
(Walter Benjamin, Ursprung des deutschen Trauerspiels. In: Ders., Gesammelte Schriften,
Bd. 1.1. Hg. von Rolf Tiedemann und Hermann Schweppenhéuser. Frankfurt a. M. 1974,
> 29195)W XXVII Ballette — Pantomimen - Filmszenarien, S. 138.

70 Ebd.

71 Der Kontrollverlust des Kiinstlers ist eine Beobachtung, die Hofmannsthal zum Thema
in seinem Werk macht. Kunst kann sinnstiftend wirken, allerdings entzieht sich diese >Bezau-
berung« der Kontrolle des Kiinstlers, wie sich beispielsweise in »Das Gesprich iiber Gedichte«
(vgl. SW XXXI Erfundene Gespriche und Briefe, S. 74-86) und »Unterhaltungen tiber ein

neues Buch« zeigt (vgl. ebd., S. 135-45).
72 SW XXVII Ballette - Pantomimen - Filmszenarien, S. 138.

230 Christine von Lossau

- am 17.01.2026, 22:39:08. Vdele - [@—



https://doi.org/10.5771/9783968217109-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

te Walzer einen »melancholisch diistre[n]« und gleichzeitig »stuf} und
schmachtend[en]« Klang, der bei seinem Zuhorer eine widerspriichliche
Stimmung erzeugt.” Auch die beschriebene Melodie in der Pantomine
wird als ambivalent beschrieben und entspricht so dem Charakter des
lieben Augustins<: »Gracios leichtfertig« und gleichzeitig »innig, schwer-
miithig« klingt die Geigenmusik.”

In der vorliegenden Untersuchung wurde deutlich, dass Hofmannsthal
den Diskurs um die Figur des Pierrot kannte und diese als ambivalente
Gestalt in seinen Dichtungen wirksam wird. Erklaren lasst sich dieses
zum Ausdruck gebrachte Interesse an der Figur durch Hofmannsthals
Asthetik: Fiir den Dichter entsteht Neues stets im Riickbezug auf das
Gewesene, das heifit, er betrachtet Dichtungen und ihre zeittypischen
Lebenswelten als Versatzstiicke, die er mit modernen Selbstverstind-
nissen und Erkenntnissen kontextualisiert. Die Gleichzeitigkeit des Un-
gleichzeitigen wird im Auftreten der vorgestellten Figuren sichtbar, denn
in threm Wesen und Handeln greifen sie sowohl tradierte Motive des
Pierrot als auch Ziige des modernen Ich auf. Damit sind sie ein weiteres
Indiz fir das Interesse des Autors am Widerspriichlichen, das seiner
Meinung nach das Leben durchzieht. Im Falle der hier vorgestellten Fi-
guren drickt sich die Ambivalenz mal in der Gestalt selber, mal in ihrer
Umwelt aus, wobei dieser Widerspruch nie aufgeldst wird, sondern eine
Koexistenz beider Seiten einfordert. Die Beschaffenheit des Menschen
und der Welt wird so in einer weiteren Spielart von Hofmannsthal ver-
sinnbildlicht: »Wir sind nichts als Widerspruch, aber in ithm vielleicht
offenbart sich unser Wesen und ein Hohes, das mit uns schaltet.«”

73 Giraud/Hartleben, Pierrot lunaire (wie Anm. 24), S. 26.
74 Ebd.
5 GW RATI, S. 200.

Ambivalente Figuren in Hofmannsthals Pantomimenfragmenten 231

- am 17.01.2026, 22:39:08. Vdele - [@—



https://doi.org/10.5771/9783968217109-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 17.01.2026, 22:39:08. /del



https://doi.org/10.5771/9783968217109-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

