
ANTHROPOS

113.2018: 503 – 513

Abstract. – The Beothuk were an indigenous group on the is-
land of Newfoundland who became extinct in the 19th century. In  
this article I analyse how their history is represented and appro- 
priated by contemporary inhabitants of the island. In fact, non-
indigenous Newfoundlanders created a large number of muse-
ums, monuments, novels, poems, pop songs, YouTube videos etc. 
about the Beothuk, who are viewed as symbols of the islander’s 
identity in contrast to Mainland Canadians. In this context the 
Beothuk are imagined as an integral part of the island’s natural 
landscape and even their extinction is interpreted as an “ecologi-
cal” event and not as genocide committed by the European colo-
nizers. Surviving First Nations in the province of Newfoundland 
and Labrador like the Mi’kmaq have a different perspective. They 
view themselves as the only legitimate heirs of the Beothuk and 
play a key role in the current struggle to repatriate human re-
mains from a museum in Scotland. They frequently participate 
in commemorative events and use them to lobby for their own 
social recognition and to turn public attention to current prob-
lems and political demands [Canada, Beothuk, Mi’kmaq, Innu, 
cultural memory, genocide]

Lars Frühsorge, Dr. phil. Studium der Mesoamerikanistik, Ge-
schichte und Lateinamerikastudien an der Universität Hamburg. 
2003 bis 2007 Feldforschungen in Guatemala und 2010 Promo
tion über die Erinnerungskultur der Maya. 2011 und 2012 weite-
re Feldforschungen bei den Mi’kmaq in Kanada. Lehraufträge in 
Hamburg und Heidelberg sowie Mitarbeit an Ausstellungs- und 
Forschungsprojekten im Museum für Völkerkunde Hamburg und 
in der Völkerkundesammlung der Hansestadt Lübeck. Diverse 
Veröffentlichungen zu archäologischen, historischen und ethno-
graphischen Themen. Zuletzt erschienen: “Gustav Pauli (1824–
1911): Die Reiseberichte und Sammlungen eines frühen Welt-
reisenden aus Lübeck”. 

Einleitung

Die Beothuk sind ein tragisches Beispiel für die ver-
heerenden Auswirkungen der europäischen Land-

nahme auf die indianische Bevölkerung der Ameri-
kas. Sie gehörten nicht nur zu den ersten indigenen 
Ethnien, mit denen die Europäer in Kontakt kamen, 
sondern prägten als Red Indians, wie sie aufgrund 
ihrer Körperbemalung mit Ocker genannt wurden, 
auch nachhaltig das Bild der Indianer in Europa. Ur-
sprünglich lebten die Beothuk in Siedlungen entlang 
der Küste Neufundlands und nutzten die maritimen 
Ressourcen zur Sicherung ihres Lebensunterhalts. 
Nach einigen zumeist gewaltvollen Begegnungen 
mit den Europäern entschieden sie sich zu einem 
Rückzug in das Landesinnere. Doch mit dem stän-
dig wachsenden Landhunger der Kolonisten wurde 
auch ihre neue Lebensweise als Jäger und Sammler 
zunehmend unmöglich. Schwindende Wildbestän-
de führten zu Hungersnöten und aus Europa einge-
schleppte Krankheiten sowie Gewalttaten der Eu-
ropäer dezimierten die Ethnie immer weiter. 1819 
unternahm die im Jagdgeschäft tätige Familie Pey-
ton eine Expedition auf der Suche nach den letzten 
Beothuk. Als sie am Red Indian Lake tatsächlich ein 
Lager entdeckte, kam es zu einem Gewaltausbruch, 
bei dem u. a. der “Häuptling” Nonosabasut getötet 
und seine Frau Demasduit von den Engländern ver-
schleppt wurde. Jene Frau, die fortan Mary March 
genannt wurde, verblieb zunächst in englischer Ob-
hut. Da die Kolonialverwaltung durchaus Interesse 
an einem Friedensabkommen mit den Beothuk hat-
te, sollte sie bei einer weiteren Expedition in das 
Gebiet als Vermittlerin dienen. Durch ihren Kontakt 
mit den Europäern erkrankte sie jedoch an Tuber-
kulose und verstarb auf der Reise, so dass nur ihr 
Leichnam zurück an den Red Indian Lake gebracht 

“Dead Indians Are Safer”

Die Beothuk in der Erinnerungskultur von Neufundland

Lars Frühsorge

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-503 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:03:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-503


504 Lars Frühsorge

Anthropos  113.2018

werden konnte. Einige Jahre später wurde der Fall 
von dem Schotten William Epps Cormack unter-
sucht, der sich ebenfalls um die Zukunft der Be-
othuk sorgte. Er stellte 1828 fest, dass noch eine 
weitere Beothuk namens Shanawdithit überlebt 
hatte und als Dienerin im Haus der Peytons arbei-
tete. Cormack brachte sie in die neufundländische 
Hauptstadt St. John’s, wo sie einige Zeichnungen 
und Berichte über ihre Kultur hinterließ, bevor sie 
ebenfalls erkrankte und am 6. Juni 1829 starb (Mar-
shall 1996). 

Ob Shanawdithit, wie so oft behauptet, tatsäch-
lich “die letzte ihres Volkes” war, ist indes fraglich. 
Zumindest ist es nicht unwahrscheinlich, dass wei-
tere Beothuk überlebt hatten oder bei den Mi’kmaq, 
einer anderen indigenen Ethnie auf Neufundland, 
Unterschlupf fanden. So traf der Ethnologe Frank 
Speck 1910 bei einer Mi’kmaq-Familie in den USA 
eine alte Frau namens Santu, deren Vater Beothuk 
gewesen sein soll (Speck 1922: ​55–70). Sie erinner-
te sich auch an ein Kinderlied, das er für sie gesun-
gen hatte und das Speck aufzeichnete (67 f.). Somit 
bleibt dieses Lied neben den Aufzeichnungen von 
Shanawdithit und einigen archäologischen Funden 
das einzige Selbstzeugnis der Beothuk-Kultur. 

Orte der Erinnerung

Das tragische Schicksal der Beothuk findet auf Neu-
fundland bis heute großen Widerhall.1 Neben Mu-
seen und Schautafeln an historischen Orten gibt 
es auch eine ständig wachsende Zahl an Romanen 
(z. B. Beckel 1999, Crummey 2001), Kinderbüchern 
(Down 2007), Gedichten (Dalton 1992), Kunstwer-
ken (Owen 2015) und Musikstücken (s. u.) zu ih-
rem Gedenken. Speziell das Schicksal der Frauen 
Shanawdithit und Demasduit steht dabei im Mittel-
punkt. Unter den neufundländischen Museen mit 
Ausstellungen zu den Beothuk ist an erster Stelle 
das Provinzmuseum The Rooms in der Hauptstadt 
St. John’s zu nennen, in dem u. a. die ethnografi-
schen Aufzeichnungen von Shanawdithit gezeigt 
werden sowie ein Portrait von Demasduit, das die 
einzige authentische bildliche Darstellung einer 
Beothuk ist (Abb. 1). Weitere Erwähnung verdient 
das nach Demasduits englischem Namen benannte 
Mary March Provincial Museum in Grand Walls-
Windsor sowie das Beothuk Interpretation Center in 
Boyd’s Cove, wo die Funde der Ausgrabung einer  

  1	 Die folgende Darstellung basiert im Wesentlichen auf einer 
eigenen Feldforschung auf Neufundland im Sommer 2011 
sowie auf weiteren Recherchen von Literatur und Online-
Inhalten in den Jahren 2012 bis 2016. 

Abb. 1: Portrait Demasduits von Lady Henrietta Hamilton, 1819 
(Quelle: Wikimedia Commons).

Abb. 2: Die Statue “Spirit of the Beothuk” von Gerald Squires 
(Foto: Lars Frühsorge).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-503 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:03:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-503


“Dead Indians Are Safer”

Anthropos  113.2018

505

nahegelegenen Küstensiedlung der Beothuk präsen-
tiert werden. Ein Wahrzeichen von Boyd’s Cove ist 
die Statue “The Spirit of the Beothuk” des Künstlers 
Gerald Squires, die Shanawdithit darstellt (Abb. 2). 
Während die Statue gleichsam das Leben und die 
Verletzlichkeit der “Letzten der Beothuk” veran-
schaulicht, erinnert eine Gedenktafel auf dem Fried
hof von St. John’s an ihr nicht mehr erhaltenes Grab 
in der Stadt. Eine ähnliche Tafel findet sich auch in 
Botwood, dem Ort, an dem Demasduit starb. Beson-
ders hervorzuheben ist schließlich Indian Point am 
Red Indian Lake, dem Ort der Gefangennahme von 
Demasduit, wo Besucher heute Rekonstruktionen 
von Wohnhäusern und einer Räucherhütte sowie 
illustrierte Texttafeln mit Informationen über die 
Geschichte und Kultur der Beothuk finden (Abb. 3). 

Der bedeutendste Akteur hinter dieser Erinne-
rungslandschaft ist ein gemeinnütziger Verein na-
mens Beothuk Institute (http://beothukinstitute.ca).  
Bereits 1827 hatte Cormack eine Vereinigung dieses 
Namens gegründet, deren Ziel es war, in friedlichen 
Kontakt mit den Beothuk zu treten und ihr Überle-
ben dauerhaft sicherzustellen. 1997 wurde diese In-
stitution neu belebt. Erstes Ziel des Vereins war die 
Beschaffung der Finanzmittel für die Realisierung 

der Statue in Boyd’s Cove. Weitere Projekte waren 
die Errichtung der Bauten am Red Indian Lake so-
wie eine unvollendet gebliebene genetische Studie 
zur Ermittlung möglicher Nachfahren der Beothuk 
unter den heutigen Neufundländern.

Die Frage historischer Verantwortung

Angesichts dieser vielfältigen Bemühungen, die 
Erinnerung an die Beothuk wach zu halten, drängt 
sich die Frage nach der Motivation der Akteure auf. 
Zunächst ging ich davon aus, dass die Verarbeitung 
einer bewussten oder unbewussten historischen 
Schuld in diesem Zusammenhang von Bedeutung 
wäre. Diese Ansicht teilte auch die Historikerin In-
geborg Marshall, von der die bis dato umfassends-
te Monografie über die Beothuk stammt (1996) und 
die sich wie kaum ein anderer Mensch darum be-
müht hat, ihr Fachwissen einem breiten Publikum 
zugänglich zu machen. Im Interview sprach sie aus-
drücklich von einer Verpflichtung zur Erinnerung. 
Dabei bezog sie sich einerseits auf die Abstam-
mung der meisten Neufundländer von den engli-
schen Kolonisten, die maßgeblich für die Vernich-

Abb. 3: Texttafeln und rekonstruierte Bauten der Beothuk am Red Indian Lake (Foto: Lars Frühsorge).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-503 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:03:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-503


506 Lars Frühsorge

Anthropos  113.2018

tung der Beothuk verantwortlich waren. Sie bezog 
sich aber auch auf ihre persönliche Herkunft aus 
Deutschland. So betonte sie, dass gerade die Ver-
brechen Nazideutschlands und die aus dieser histo-
rischen Katastrophe erwachsene Pflicht zur histo-
rischen Reflexion stets Antrieb ihrer Arbeit waren. 
Dieser Standpunkt wird auch in ihren sämtlichen 
Publikationen deutlich. So zeichnet sie zwar stets 
ein differenziertes Bild der diversen Faktoren, die 
zum Aussterben der Beothuk führten, betont dabei 
aber immer wieder die unmittelbare Verantwortung 
der Kolonisten. Tatsächlich finden sich auch jen-
seits der akademischen Debatte Darstellungen der 
historischen Ereignisse, die man durchaus als An-
erkennung eines Genozids deuten könnte. So heißt 
es z. B. in einem Lied mit dem Titel “Beothuk” der 
Rockband “The Rocky Fortune” aus dem Jahr 2007:

You’re a dead man, red man running 
While fishermen hunt you for fun 
… Small pox dead on the docks
Shot at the so-called peace talks 
A hundred pounds was the bounty
And the crown was paying it out. 

Die hier präsentierte Vorstellung einer aus Sadis-
mus betriebenen und staatlich finanzierten Ausrot-
tung der Beothuk wird meiner Einschätzung nach 
jedoch nur von einer Minderheit der heutigen Neu-
fundländer geteilt und tendenziell eher von der jün-
geren als der älteren Generation. So ist in einschlä-
gigen Publikationen und Ausstellungstexten immer 
wieder von “natürlichen Ursachen” (ecological fac-
tors), wie unzureichende Nahrungsversorgung und 
europäische Krankheiten, die Rede, die für den Un-
tergang der Beothuk ausschlaggebend gewesen sein 
sollen. Der kolonialpolitische Kontext dieser Ent-
wicklung oder die Nennung von konkreten Akteu-
ren wird dabei stets vermieden. So resümiert der 
renommierte Archäologe Ralph Pastore (1998) in 
einer offiziellen Darstellung der Geschichte der Be-
othuk für den Schulunterricht auf der “Newfound-
land and Labrador Heritage” Website der Memorial 
Universität:

It is important to remember, however, that the demise of 
the Beothuk was not the result of “500 years of genocide” 
as some writers have claimed. Rather, it was the result of a 
complex mix of factors involving the island’s unique ecol-
ogy, history, and economy. The fact that there is no simple 
explanation for the extinction of the Beothuk in no way 
diminishes their loss and that of humanity’s.

Die Annahme einer historischen Schuld wur-
de auch von den meisten meiner Gesprächspart-
ner zurückgewiesen, oder zumindest relativiert, 
indem man betonte, dass die aktive Tötung von Be-

othuk durch die Europäer zahlenmäßig nur eine un-
tergeordnete Rolle spielte. Die Weigerung vieler 
Neufundländer, sich mit diesem Aspekt ihrer Ge-
schichte auseinanderzusetzen, glaubt die Ethnolo-
gin Suzanne Owen auch in ihrem Besuchsverhal-
ten zu erkennen. So bemerkte sie, das Boyd’s Cove, 
wo die lebendige Kultur der Beothuk ausgestellt 
wird, viel häufiger besucht wird als der Red Indi-
an Lake, der als “Ground Zero” der neufundländi-
schen Geschichte untrennbar mit dem gewaltsamen 
Ende der Beothuk verknüpft ist (Owen 2015: ​135). 
Tatsächlich scheint die Wahrnehmung der Beothuk 
auf Neufundland bis heute stark von dem Klischee 
der “Vanishing Indians” geprägt zu sein. Dieser 
Deutung zufolge ist das Aussterben indigener Eth-
nien ein zwar bedauerliches, in der Evolution der 
Menschheit letztlich aber unvermeidliches Ereig-
nis. So erklärte mir selbst Teresa Greene, die da-
malige Vorsitzende des Beothuk Institutes, dass ihr 
der Gedanke einer historischen Verantwortung für 
das Aussterben der Beothuk eigentlich fremd sei. 
Erst durch kurz zuvor geführte Gespräche mit ei-
nem Mann aus Schottland sei sie mit dieser Idee 
überhaupt konfrontiert worden.2 Vielmehr vertrat 
auch sie die Ansicht, dass das Schicksal der Beo-
thuk letztlich unabwendbar gewesen sei. Auf meine 
Frage, welche Lehre man aus diesem historischen 
Kapitel ziehen könne, erwiderte sie, dass jedes Volk 
die Verantwortung habe, sich anzupassen.

Beothuk als Identitätszeichen, Waldgeister  
und Ökoheilige

Befreit von der Bürde historischer Schuldfragen se-
hen viele Neufundländer auch kein Problem darin, 
das kulturelle Erbe der Beothuk für sich selbst zu 
vereinnahmen und sogar selbst zu kommerziellen 
Zwecken zu nutzen. So existieren von einem Cam-
pingplatz bis zu einer IT-Firma zahlreiche Unter-
nehmen und Lokalitäten, die sich ihres Namens be-
dienen. Vor allen Dingen zieren aber zwei Beothuk 
das Wappen der Provinz Neufundland und Labra-
dor (Abb. 4a). Die Beothuk sind in diesem Kon-
text nicht länger Ausdruck einer indianischen Kul-
tur, sondern fungieren vielmehr als Symbole einer 
neufundländischen Identität in Abgrenzung zu Fest-
landkanada, dem sich die Insel erst 1949 anschloss. 

  2	 Wie ich später feststellte, meinte sie den Ethnologen John 
Harries, der ebenfalls zur neufundländischen Erinnerungs-
kultur rund um die Beothuk forscht. Dieses Beispiel ist von 
Interesse, weil es belegt, wie ein Ethnologe den von ihm zu 
untersuchenden Diskurs wissentlich oder unwissentlich be-
einflussen und damit die Ergebnisse seiner Arbeit verändern 
kann. 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-503 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:03:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-503


“Dead Indians Are Safer”

Anthropos  113.2018

507

Owen (2015: ​120) zufolge wird der “Verlust” der 
Beothuk von den Neufundländern dabei in einer 
Reihe weiterer historischer Verlusterfahrungen ge-
sehen, wie dem Ende ihre Unabhängigkeit oder 
dem Moratorium der Kabeljaufischerei, die lan-
ge das wirtschaftliche Leben der Insel bestimmte. 
Das wohl plakativste Beispiel für diese Identifika-
tion mit der Beothuk-Kultur ist ein YouTube-Video 
(2013) zweier neufundländischer Schülerinnen, die 
in stereotypen Indianerkostümen vor Pappkulissen 
als Umdichtung eines bekannten Poptitels “I’m Be-
othuk and I Know It!” singen (Abb. 4b). 

Angesichts solch rassistischer Darstellungen er-
scheint es durchaus plausibel, wenn sich Ingeborg 

Marshall die anhaltende Popularität der Beothuk 
gerade dadurch erklärt, dass es eben keine Nach-
kommen gibt, die ein Mitspracherecht an der Dar-
stellung ihrer Kultur einfordern könnten. Zu einer 
durchaus ähnlichen Einschätzung kommt auch die 
Autorin Mary Dalton, die in einem ihrer Gedichte 
über die Beothuk konstatiert: “Dead Indians are saf-
er. In poems, museum” (1993: ​56). Dalton zufolge, 
die die Entwicklung der neufundländischen Litera-
tur über die Beothuk vor 1990 untersuchte, spielt 
die historische Schuldfrage bestenfalls eine unter-
geordnete Rolle. Zwar verbinden sich in Gedichten 
und Romanen mit ihrem “Verschwinden” durchaus 
Gefühle von Wehmut und Bedauern, doch richtet 
sich das Mitgefühl nicht unbedingt auf die ermorde-
ten Indigenen, sondern vielmehr auf die Kolonisten, 
die dieses historische Ereignis verarbeiteten und auf 
der Insel allein zurückblieben. Tatsächlich erweisen 
sich die Beothuk gerade weil sie ausgestoben sind 
als ideale Projektionsfläche für die Fantasien nicht-
indigener Künstler und Literaten: “We write Shad-
ow Indians who serve us beyond the grave” (Dalton 
1992: ​144). Während gesicherte historische Fakten 
also eher eine untergeordnete Rolle spielen, domi-
niert in der Literatur das bekannte Bild der “Edlen 
Wilden”, die im Einklang mit der Natur lebten und 
deren Geister und Schatten die Landschaft bis heu-
te bevölkern. Diese zeitlos-ahistorische Vorstellung 
der Beothuk kommt auch in der Popballade “Beo-
thuk Words” von Steven Bowers (2011) zum Aus-
druck, in der ausgerechnet die nahezu undokumen-
tierte Sprache der Beothuk zu einem Symbol von 
Unvergänglichkeit stilisiert wird:

Sing me in your tongue
& Sweet Beothuk Words will echo
Winter on the Exploits River 
Nothing’s really lost, you know.

Abb. 4a: Das Wappen der Provinz Neufundland und Labrador 
(Quelle: Wikimedia Commons).

Abb. 4b: Video: “I’m Beothuk 
and I Know It!” (Quelle: YouTube 
2013).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-503 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:03:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-503


508 Lars Frühsorge

Anthropos  113.2018

Allerdings können die Geister der Beothuk 
durchaus auch als mahnende Erinnerung an die 
Unrechtmäßigkeit der europäischen Landnahme 
gedeutet werden, wie eine Passage aus dem zuvor 
erwähnten Song “Beothuk” der Band “The Rocky 
Fortune” belegt:

Beothuk, Beothuk
Ghost of a new world’s coast
A blood-line bled dry dripping
From a shore of war and no more 
While you walk through the forest
Or stand in the sand
The great spirit has you forever
And forever this is your land.

Eine Tendenz zur Verortung der Beothuk als Teil 
der Naturgeschichte Neufundlands offenbarte sich 
auch im Interview mit der Leiterin des Beothuk In-
stituts. Sie begründete ihr Engagement damit, dass 
die Beothuk die einstigen Bewohner der Insel sei-
en, und sie daher auch für die heutigen Bewohner 
desselben Gebietes von Interesse sein sollten.3 Vor-
stellungen der Beothuk als naturnaher Menschen er-
freuen sich erwartungsgemäß bei einem ökologisch 
oder esoterisch interessierten Publikum besonders 
großer Beliebtheit und haben sogar zur regelrechten 
Erfindung einer ökologischen Philosophie der Be-
othuk, dem “Beothuk Way”, geführt (Kitchen and 
Taylor 2006). Die vermeintliche Ablehnung west-
licher Güter durch die Beothuk entspricht aber nur 
bedingt den Tatsachen. So zeigen archäologische 
Ausgrabungen, dass sie durchaus Metall verwende-
ten, welches sie beispielsweise aus Schiffswracks 
bargen und zu Projektspitzen weiterverarbeiteten. 
Aber selbst diese Beispiele lassen sich letztlich in 
das übermächtige Bild der Beothuk als “Ökohei

  3	 Diese Einordnung indianischer Kultur in einen Rahmen von 
Natur- und nicht etwa Kulturgeschichte hat in Nordamerika 
eine lange Tradition, bietet sie Forschern und Museen doch 
eine gute Möglichkeit, ihre Arbeit in einer Art und Weise zu 
präsentieren, mit der sich auch ihr mehrheitlich nichtindige-
nes Publikum identifizieren kann. So finden sich bis heute in 
vielen Museen in Kanada und den USA indianische Expona-
te in der naturhistorischen Abteilung, während Ausstellungen 
zur Geschichte häufig mit Ankunft der ersten Europäer be-
ginnen. Einen Beleg für eine zunehmend kritische Auseinan-
dersetzung mit dieser Unterteilung zeigte eine während mei-
ner Feldforschung in dem Museum The Rooms präsentierte 
Ausstellung über die Geschichte Neufundlands. Teil des An-
gebots war eine Zeitleiste, auf der die Besucher mit Klebezet-
teln eigene Ideen ergänzen konnten. Eine dieser Notizen lau-
tete: “Where are the Beothuk?” womit auf das völlige Fehlen 
der indigenen Geschichte Neufundlands in der Ausstellung 
angespielt wurde. Ohne den tieferen Sinn dieser Frage zu be-
greifen, hatte ein Museumsmitarbeiter einen weiteren Zettel 
darunter geklebt, auf dem die Besucher auf die entsprechende 
separate Ausstellung in einem anderen Stockwerk verwiesen 
wurden. 

lige” integrieren. So erklärte mir ein Museumspäda
goge in Boyd’s Cove, bezugnehmend auf die aus-
gestellten Metallfunde, diese würden doch lediglich 
beweisen, dass die Beothuk sogar das Recycling er-
funden hätten. 

Beothuk und Innu

Die Ambivalenz der Erinnerungskultur rund um die 
Beothuk beschränkt sich indes nicht allein auf Fra-
gen nach der historischen Wahrheit oder histori-
schen Schuld. Vielmehr erweist sie sich auch in der 
Gegenwart und speziell bezogen auf heutige indige-
ne Gemeinschaften als durchaus problematisch, wie 
Mary Dalton ausführt (1992: ​144):

The literature on the Beothuk, while preoccupying itself 
with long ago and faraway injustice, helps to perpetuate 
a silence. In lamenting the Beothuk, it ignores living Indi-
ans, those of Labrador and the Micmac of the island, Indi-
ans whose own asserted and actual connections with the 
land are matter of ownership and use, not symbol. Can it 
be that our literature on the Beothuks contains a horrify-
ing sub-text …? Is that sub-text Al Pittman’s observation 
in “Shanandithit”? 

For you had to die as you did, you had to be the last of 
your people before I could love you at all. 

In ähnlicher Weise erklärt sich auch Ingeborg 
Marshall die Popularität der Beothuk im Gegensatz 
zu den heute noch existenten Ethnien dadurch, dass 
sie eben keine negativen Schlagzeilen produzier-
ten, die ihrer positiven Wahrnehmung entgegenwir-
ken. Entsprechende Schlagzeilen aus der Provinz 
von Neufundland und Labrador beziehen sich zu-
meist auf die Innu, einer Ethnie auf dem Festland. 
Jahrhunderte lang lebten die Innu als nomadisieren-
de Jäger in den Wäldern Labradors. Auf Betreiben 
der Provinzregierung sollten sie sich jedoch in den 
1960er-Jahren in den Gemeinden Sheshatshiu und 
Davis Inlet niederlassen. Die hygienischen Bedin-
gungen in den überwiegend aus Zelten bestehenden 
Siedlungen waren jedoch sehr schlecht und diver-
se Seuchen grassierten. Regierungsbeamte warnten 
in dieser Situation wiederholt vor einem möglichen 
Aussterben der Innu und verwiesen dabei auf das 
Schicksal der Beothuk. Bezeichnenderweise wurde 
diese historische Analogie aber nicht etwa zum An-
lass genommen, das Ansiedlungsprojekt in Frage zu 
stellen. Vielmehr sah die Regierung die Ursache der 
Probleme in der traditionellen Lebensform der Innu 
und propagierte daher ihre noch schnellere “Integra-
tion” in die Mehrheitsgesellschaft (Wadden 2001: ​
67 f.). Und so folgte der Errichtung fester Wohnhäu-
ser für die Innu der Bau eines Wasserkraftwerkes 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-503 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:03:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-503


“Dead Indians Are Safer”

Anthropos  113.2018

509

auf ihrem Gebiet, es wurden Jagdverbote verhängt 
und Teile des Territoriums von 1980 bis 2005 als 
Tieffl ugübungsgebiet für die NATO unter anderem 
zur Ausbildung von Piloten der deutschen Luftwaf-
fe genutzt. Den somit ihrer traditionellen Lebens-
grundlage beraubten Innu blieben meist nur noch 
staatliche Sozialhilfeleistungen, und Alkoholmiss-
brauch, häusliche Gewalt sowie Selbstmordraten 
von Jugendlichen nahmen in erschreckender Wei-
se zu. Auch die vermeintliche Lösung durch die er-
neute Umsiedlung einer kompletten Innu-Gemeinde 
von Davis Inlet in das noch entlegenere Natauash-
ish im Jahr 2002 zeigte keine Wirkung. Zwar wur-
de während meines Aufenthaltes in Labrador 2011 
allgemein von einer graduellen Besserung der so
zialen Situation gesprochen. Doch mit ihren Pro-
testen gegen den geplanten Bau eines weiteren 
Staudammprojektes am Churchill River machten 
die Innu erneut kontroverse Schlagzeilen. Auch in 
diesem Fall stellte eine Kommentatorin eine Ver-
knüpfung mit dem Schicksal der Beothuk her, und 
zwar bezugnehmend auf die These des Archäologen 
Ralph Pastore, dass Beothuk und Innu vielleicht en-
ger miteinander verwandt sein könnten, als bisher 
angenommen:

The late Ralph Pastore speculated that the Beothuk may 
have been a branch of the Innu nation, no more differ-
ent from the people of Natauashish and Sheshatshiu than 
those bands are from one another. Ingeborg Marshall is 
taking DNA samples from people in the Port aux Port 
area to see if they are truly of Mi’kmaq descent or if they 
perhaps carry some Beothuk genes. If it turns out that the 
akenashau did not exterminate the Beothuks, it may be 
a psychological load off their minds, but it will certainly 
force a new political reality upon us. Should Elizabeth Pe-
nashue turn out to be first-cousin to Shanawdithit, New-
foundlanders are going to have a hard time ignoring her 
vociferous protest against the Lower Churchill Develop-
ment project. (McGrath 2008: ​90).

Beothuk und Mi’kmaq

Die Erinnerung an die Beothuk ist aber mehr noch 
als für die Innu in Labrador für die Mi’kmaq auf 
Neufundland von Bedeutung, die heute als die ein-
zige verbliebene First Nation auf Neufundland gel-
ten. Ihre Anerkennung ist aber nicht unumstritten, 
zumal die Steuervorteile und Fischereirechte, die in-
digenen Gemeinden nach kanadischem Recht zu-
stehen, in den anderen nach dem Niedergang der 
Fischereiindustrie verarmten Küstendörfern Neid 
und Missgunst hervorrufen. Beispielsweise erklär-
te ein Fischer 2014 in Gegenwart eines Repräsen-
tanten der Mi’kmaq, seine Vorfahren hätten bereits 

die Beothuk ausgerottet und sie hätten ebenso mit 
den Mi’kmaq verfahren sollen. Nachdem dieser Fall 
in der Presse aufgegriffen wurde, versuchte er die-
se Aussage als Scherz darzustellen, betonte aber, 
dass er den Status der Mi’kmaq als indigene Be-
völkerung Neufundlands nicht anerkennen würde 
(CBC News 2014). Tatsächlich glauben viele Neu-
fundländer, dass die Mi’kmaq erst mit Hilfe euro-
päischer Boote vom Festland auf die Insel gelangen 
konnten und somit auch nicht als indigene Bevöl-
kerung gelten könnten. Selbst in Fachkreisen bleibt 
es aufgrund fehlender archäologischer Funde und 
unklarer Aussagen in den Schriftquellen umstrit-
ten, ob die Mi’kmaq bereits in vorkolonialer Zeit 
nach Neufundland gelangten oder nicht (vgl. Mar-
shall 1988 vs. Martijn 1996). Zweifellos ist das 
historische Kernland der Mi’kmaq eher auf Cape 
Breton in Nova Scotia und den angrenzenden Fest
landsprovinzen zu suchen, während Neufundland, 
das von den Mi’kmaq Ktaqamkuk (Land hinter 
dem Wasser) genannt wurde, wohl nur einen Rand
bereich ihres kulturellen Einflussgebietes darstell-
te. Die Mi’kmaq hingegen verweisen auf mündliche 
Überlieferungen, laut denen schon in grauer Vorzeit 
ihr Kulturheros K’uluskap die Insel auf dem Rücken 
eines Wals besuchte, und gehen davon aus, dass ihre 
Vorfahren schon vor Ankunft der Europäer dort sie-
delten, oder zumindest saisonale Jagdexpeditionen 
auf die Insel unternahmen. Zudem wurde von An-
gehörigen der Mi’kmaq-Gemeinde Conne River ein 
historisches Kanu nachgebaut, mit dem sie eine er-
folgreiche Überfahrt nach Cape Breton absolvier-
ten, um zu beweisen, dass ihre Vorfahren durchaus 
in der Lage gewesen waren, die Insel zu erreichen. 

Die Frage nach dem Zeitpunkt der Einwande-
rung der Mi’kmaq ist zudem brisant, weil sie häu-
fig auch für die Ausrottung der Beothuk verant-
wortlich gemacht werden. So sollen die Mi’kmaq 
als Neuankömmlinge auf Neufundland die Beo-
thuk verdrängt, oder sogar gezielt als Söldner für 
die europäischen Kolonisten gearbeitet haben. Eng-
lische Berichte über gewaltsame Zusammenstöße 
zwischen beiden Gruppen werden hierfür als Be-
leg angeführt. Diese These einer Hauptschuld der 
Mi’kmaq hatte lange Zeit sogar ihren Platz in neu-
fundländischen Schulbüchern, wie verschiedene 
meiner Gesprächspartner bestätigten. Den Mi’kmaq 
wird dabei eine doppelte Schuld zugesprochen, für 
die Gewaltexzesse ebenso wie für die mangelnde 
Solidarität mit ihren indianischen “Brüdern”. Auch 
dieser Gedanke findet sich in dem zuvor zitierten 
Lied der Band “The Rocky Fortune”:

Beothuk Beothuk
Pride of the east ways

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-503 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:03:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-503


510 Lars Frühsorge

Anthropos  113.2018

Stuck in the back by your mi’kmaq brother
Oh, one for the other.

Von den Mi’kmaq selbst wird diese Lesart der 
Geschichte als diskriminierend empfunden und die 
entsprechenden Berichte der Kolonisten als eine 
bewusste Täuschung gesehen, um von ihren eige-
nen Gräueltaten abzulenken. Stattdessen betonte 
Mi’sel Joe, Häuptling der Miawpukek First Nation 
von Conne River und wichtigster Repräsentant sei-
ner Ethnie auf Neufundland (Abb. 5), dass Beothuk 
in die Gesellschaft der Mi’kmaq integriert wurden 
und Nachkommen zeugten, und sie somit in gewis-
ser Weise in heutigen Gemeinden wie Conne Riv-
er fortleben. Vermutlich war die historische Rea-
lität aber komplexer als diese beiden Standpunkte 
nahelegen. Tatsächlich berichten mündliche Über-
lieferungen der Mi’kmaq sowohl von kriegerischen 
Auseinandersetzungen als auch von friedlichen Be-
gegnungen mit den Beothuk (vgl. Speck 1922). Wie 
diese verschiedenen Quellen zu bewerten sind und 
in welchem Umfang den Mi’kmaq eine Mitschuld 
an der Auslöschung der Beothuk zukommt, ist auch 
in der Fachdebatte umstritten (vgl. Martijn 1996). 
Allerdings kann von einem totalen Krieg zwischen 
zwei Ethnien kaum die Rede sein, zumal weder die 
Beothuk noch die Mi’kmaq seinerzeit zentral ge-
führte oder homogen handelnde Gruppen darstell-
ten. Es waren vielmehr einzelne Personen, Fami-
lien oder kleine Jagdverbände, die sich bisweilen 
im Landesinnern begegneten, was je nach Situation 

und Gesinnung der Beteiligten sowohl zu Kampf-
handlungen als auch zu gegenseitigen Hilfeleistun-
gen führen konnte. 

Zumindest bezogen auf die offizielle Erinne-
rungskultur scheint der Protest der Mi’kmaq inzwi-
schen Wirkung zu zeigen. So war auffällig, dass in 
keiner der von mir besuchten Ausstellungen ihre 
umstrittene Rolle thematisiert wurde. Tatsächlich 
übernehmen Mi’kmaq auch jenseits der Frage nach 
ihrer eigenen historischen Rolle eine durchaus ak-
tive Rolle in der Erinnerungskultur rund um die 
Beothuk. Da sie, wie bereits erwähnt, auch in ge-
netischer Hinsicht ein Erbe der Beothuk für sich be-
anspruchen, ist ihr Engagement sicherlich auch als 
der Versuch einer Stärkung ihres eigenen Status als 
Indigene zu werten. So war Häuptling Mi’sel Joe 
langjähriges Mitglied des Beothuk Institutes und 
Repräsentanten der verschiedenen Mi’kmaq-Ge-
meinden sind regelmäßig an erinnerungskulturellen 
Inszenierungen beteiligt. Von Seiten der nichtindi-
genen Organisatoren solcher Veranstaltungen wird 
die Teilnahme der Mi’kmaq allerdings nicht unbe-
dingt als Anerkennung ihres Status als legitime Er-
ben der Beothuk gesehen. In den von mir geführten 
Interviews war eher von einer generellen Geste der 
Anerkennung indigener Kulturen die Rede. Und tat-
sächlich treten bei solchen Anlässen vereinzelt auch 
Innu oder Inuit aus Labrador auf. Trotzdem scheint 
sich eine gewisse Logik zu etablieren, nach der ein 
adäquates Gedenken der Beothuk auch eine Teil-
nahme heutiger Indigener erfordere. So war auch 
die Entscheidung, dass die Statue in Boyd’s Cove 
von Gerald Squires und nicht von einem indige-
nen Künstler gestaltet wurde, durchaus umstritten 
(Owen 2015: ​128). Tatsächlich scheinen sowohl Re-
gierungsvertreter als auch die Mi’kmaq selbst von 
ihrer Zusammenarbeit bei solchen Gedenkveran-
staltungen zu profitieren. Während die Provinzregie-
rung einerseits ihr multikulturelles Image pflegen 
kann, bieten solche Veranstaltungen den Mi’kmaq 
die Möglichkeit, vor einem breiten Publikum auch 
tagespolitische Themen anzusprechen und weiter 
um ihre gesellschaftliche Anerkennung als indige-
ne Bevölkerung Neufundlands zu werben. 

Beothuk und Wikinger

Vor diesem Hintergrund ist wohl auch ein Auftritt 
von Mi’sel Joe im Rahmen des sogenannten “Vi-
king Millennium” im Jahr 2000 zu verstehen. An-
lass der Feierlichkeiten war das Jubiläum der ersten 
Landung von Wikingern an der Küste Neufund-
lands, die um das Jahr 1000 n. Chr. als erste Eu-
ropäer nachweislich den amerikanischen Kontinent 

Abb. 5: Häuptling Mi’sel Joe (Quelle: Fotoarchiv der Miawpu-
kek First Nation).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-503 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:03:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-503


“Dead Indians Are Safer”

Anthropos  113.2018

511

betraten. Bei L’Anse aux Meadows an der Nord-
westspitze Neufundlands wurde die bisher einzi-
ge archäologisch nachweisbare Siedlung der Nord-
männer entdeckt. Obwohl die Präsenz der Europäer 
nur ausgesprochen kurzlebig war und keine bleiben-
den Folgen für die indianische Bevölkerung hatte, 
ist dieses Ereignis von großer Bedeutung für das 
kulturelle Gedächtnis der Neufundländer und die 
Ausgrabungsstätte eine wichtige Touristenattrak-
tion. Um das historische Zusammentreffen von Wi-
kingern und Indianern ranken sich seit jeher diverse 
Legenden. Eine dieser Geschichten besagt, dass die 
Beothuk eigentlich Nachfahren der Wikinger gewe-
sen seien und dass ihre Bemalung mit Ocker ledig-
lich dazu gedient habe, ihre europäische Herkunft 
vor den Kolonisten zu verbergen. Derartige Theo-
rien über eine frühe europäische Präsenz machen 
indes bei den Wikingern nicht halt, sondern es gibt 
auch immer wieder Mutmaßungen über noch frü- 
here Landungen, sei es von irischen Mönchen wie  
dem Heiligen Brendan oder sogar Wanderungen von 
europäischen Steinzeitmenschen über den in der 
Eiszeit zugefrorenen Nordatlantik. Wie zuletzt im 
Zusammenhang mit den Kennewick Man deutlich 
wurde, sind solche Spekulationen für die heutige 
indianische Bevölkerung ausgesprochen problema-
tisch, stellen sie doch ihren Status als Urbevölke-
rung des Landes und alle darauf basierenden For-
derungen nach Entschädigungen für das erlittene 
Unrecht durch die Kolonisation in Frage (Thomas 
2000). Andererseits kann das historische Kapitel 
der letztlich gescheiterten wikingischen Landnah-
me aber auch als ein Erfolg der indianischen Seite 
gewertet werden, was eine faszinierende Umkeh-
rung der bekannten Erzählmuster von Siegern und 
Besiegten in der Kolonialgeschichte darstellt.4 

  4	 In diesem Sinne wurde die Thematik 2007 auch in einem 
aus ethnografischer Sicht leider völlig missratenen Spielfilm 
“Pathfinder” des Regisseurs Marcus Nispel aufgegriffen. 
Als gelungener ist hingegen der Roman “Als der Adler mit 
dem Drachen rang” der deutschen Ethnologin Rebecca Net-
zel (2012) zu werten, die trotz einiger kleinerer historischer 
Fehler und einem klaren Übergewicht der Wikingerseite zu-
mindest ansatzweise versucht, auch die historische Perspek-
tive der Indigenen darzustellen. 

Eine gänzlich andere Interpretation des Zusammentref-
fens von Wikingern und Beothuk entwickelt der indianisch-
eurokanadische Autor Bernard Assiniwi in seiner “Beothuk 
Saga” (2002). So deutet er die historische Bedrohung durch 
die Nordmänner als Ursache dafür, dass sich die verstreut auf 
der Insel lebenden Stammesverbände zu einer Nation verein-
ten. Weit entfernt davon, die Europäer und ihre Kultur gänz-
lich abzulehnen, integrieren die Beothuk sogar Wikinger
frauen und irische Sklaven in ihre Gesellschaft, von denen 
sie im Gegenzug in die Kunst der Eisenbearbeitung und der 
lesbischen Liebe eingeweiht werden. Assiniwi bedient sich 
somit des bereits erwähnten Mythos der Beothuk als ver-
kappter Wikinger, wobei nach seiner Interpretation aber gera-

Ähnliche Gedanken müssen auch Mi’sel Joe be-
wegt haben, als er in L’Anse aux Meadows die islän-
dische Crew eines nachgebauten Wikingerschiffes 
mit den Worten begrüßte: “We didn’t welcome you 
this warmly 1,000 years ago, but you were no blod-
dy better!” (Cooper, Guðmundsson & Muir 2005: ​
43) Das in dieser Aussage enthaltene Eingeständ-
nis, dass es auf beiden Seiten Gewalt gab, ist durch-
aus erstaunlich, wenn man bedenkt, wie nachhaltig 
indigene Gemeinschaften speziell seit den Feier-
lichkeiten anlässlich des 500. Jahrestags der Ent
deckung Amerikas durch Kolumbus im Jahr 1992 
darum geworben haben, nicht länger als brutale Wil-
de, sondern vielmehr als Opfer kolonialer Gewalt 
anerkannt zu werden. Das frühere Zusammentref-
fen von Wikingern und Indianern hingegen bietet 
aufgrund der gänzlich anderen historischen Begleit
umstände einen völlig neuen diskursiven Raum, in 
dem nicht nur das Eingeständnis der beidseitigen 
Gewalt möglich wird, sondern sogar eine Brücke 
in die Gegenwart geschlagen und eine Hoffnung 
für ein besseres Zusammenleben artikuliert wer-
den kann. Dieser versöhnliche Gedanke ist eben-
falls Teil der neufundländischen Erinnerungskultur 
geworden, und zwar in Form eines Monuments mit 
dem Titel “Encounter of Two Worlds”, das 2002 in 
L’Anse aux Meadows enthüllt wurde (Abb. 6). Das 
Denkmal enthält auch verschiedene, auf Knopf-
druck abspielbare Kommentare. In dem Beitrag von 
Mi’sel Joe wird sein Toleranzplädoyer weiter kon-
kretisiert:

We came from a past that was very violent on both sides 
and the first meeting was not a good one. There was vio-
lence. And my wish to the world is that we come over 
all those things. And we are now in a place as Indige-
nous Peoples of North America that we can look back in 
our history, saying to the Viking people: “Welcome to our 
land. We didn’t do that the first time, we are doing it now. 
We are saying that we recognize your violence, we rec-
ognize our own violence, we are in a different place and 
a different time and we want to say help us build a better 
world for all people”.

de aus der biologischen Verbindung von Menschen verschie-
dener Hautfarben die Kraft der Beothuk für ihren heroischen, 
wenn auch letztlich erfolglosen antikolonialen Abwehrkampf 
erwuchs. Eine so radikale Umdeutung der Beothuk-Kultur 
widerspricht zwar massiv den bekannten historischen Fakten, 
sie reflektiert aber umso mehr die Suche des Autors nach sei-
nen eigenen Wurzeln zwischen den Kulturen und zeigt, dass 
die Beothuk durchaus nicht nur als Projektionsfläche für die 
Fantasien “weißer” Autoren dienen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-503 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:03:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-503


512 Lars Frühsorge

Anthropos  113.2018

Ausblick: Das genetische Gedächtnis  
und Fragen der Repatriierung

Ein Fund im schottischen Nationalmuseum in Edin-
burgh sollte der Frage nach dem Erbe der Beothuk 
in den letzten Jahren noch einmal neuen Zündstoff 
liefern. In den Beständen des Museums befinden 
sich die Schädel von Demasduit und dem am Red 
Indian Lake getöteten Anführers Nonosabasut, die 
von William Cormack seinerzeit nach Schottland 
gebracht wurden. Die Geschichte dieser Schädel 
und ihre wissenschaftliche Untersuchung wurde Ge-
genstand eines vielbeachteten Dokumentarfilms mit 
dem Titel “Stealing Mary” von Tim Wolochatiuk 
(2006), der auch unter Mitwirkung von Mi’kmaq 
auf Neufundland gedreht wurde (Harries 2010). Auf 
Grundlage der genetischen Untersuchungen dieser 
Schädel plante das Beothuk Institut ebenfalls Gen-
proben von Neufundländern zu nehmen, um mög-
liche genetische Erben der Beothuk aufzuspüren. 
Die potenzielle Tragweite dieser Untersuchungen 
ist kaum zu unterschätzen, könnte sie doch den An-
spruch der nichtindigenen Neufundländer auf das 
kulturelle Erbe der Beothuk nachhaltig untermau-
ern, aber den Interessen der Mi’kmaq entgegenlau-
fen. Würde hingegen ein Erbgut der Beothuk unter 
den heutigen Mi‘kmaq, oder wie bereits erwähnt, 
eine Verwandtschaft zwischen Beothuk und Innu 
nachweisbar sein, so könnte dies einen bedeutenden 
Gewinn für die jeweilige Gruppe und die Anerken-
nung ihrer Forderungen darstellen (McGrath 2008). 
Wann jedoch Ergebnisse dieser Untersuchung zu 
erwarten sind, ist völlig unklar, denn das Projekt 
musste noch vor seiner Vollendung aufgrund feh-
lender finanzieller Mittel vorerst eingestellt werden 
(Marshall 2013). 

Zwischenzeitig wurde aber durch eine weitere 
Entdeckung jenseits des Atlantiks ein neuer An-
spruch auf das genetische Erbe der Beothuk laut. 
Bei Untersuchungen des Genoms der Isländer war 
eine DNA-Sequenz entdeckt worden, die auf einen 
alten Anteil indianischen Erbguts hindeutet. Diese 
Erkenntnis wurde sofort mit den Wikingerfahrten 
nach Amerika in Zusammenhang gebracht. Da die 
Sequenz bisher noch keiner der heutigen indigenen 
Gruppen zugeordnet werden konnte, kam die Idee 
auf, es könnte sich um eine ausgestorbene Ethnie 
handeln. Doch entgegen der euphorischen Presse-
meldungen, Nachfahren der Beothuk würden noch 
heute auf Island leben (Parker 2011), bleibt die Hy-
pothese bisher reine Spekulation und könnte erst 
durch einen Vergleich mit den DNA-Proben der 
zwei Schädel aus Schottland substanziell begrün-
det werden. 

Die Präsenz der sterblichen Überreste zweier na-
mentlich bekannter Beothuk in einer überseeischen 
Museumssammlung erweckte allerdings auch eini
ges Unbehagen und mündete schließlich in der For-
derung verschiedener indigener und nichtindige-
ner Neufundländer nach einer Rückführung und 
adäquaten Bestattung der Schädel. Der Forderung 
wurde von schottischer Seite bisher nicht entspro-
chen, da keine nachweisbaren Nachfahren der Ver-
storbenen existieren und auch von der neufund-
ländischen Regierung noch kein offizieller Antrag 
gestellt wurde. Auch in dieser Situation nahm Mi’sel 
Joe als Repräsentant der Mi‘kmaq seine Rolle als 
Vertreter der Interessen der Beothuk wahr. Er ver-
zichtete dabei bewusst auf Fragen der kulturellen 
Zugehörigkeit, sondern betonte vielmehr die ethi-
sche Dimension des Falles:

It’s the respectful and right thing to do, for anyone … And 
it shouldn’t hinge on whether there’s Beothuk people or 
not. It’s just the right thing to do (CBC News 2012).

Im Jahre 2015 reiste er sogar selbst nach Schott-
land, um seiner Forderung mehr Nachdruck zu ver-
leihen. Im Rahmen seines Aufenthaltes wurde ihm 
gestattet, die Schädel zu sehen. Er nutzte diese Ge-
legenheit, um ein Ritual zu ihren Ehren durchzu-
führen. Anschließend verkündete er, dass ihn sein 
Besuch in seinem Ansinnen bestärkt habe, auch 
wenn er nicht erwarte, dass es bald zu einer Eini-
gung komme (CBC News 2015).

Zitierte Literatur

Assiniwi, Bernard
2002	 The Beothuk Saga. A Novel. New York: Dunne.

Beckel, Annamarie L.
1999	 All Gone Widdun. St John’s: Breakwater. 

Abb. 6: Das Denkmal “Encounter of Two Worlds” in L’Anse aux 
Meadows (Foto: Lars Frühsorge).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-503 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:03:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-503


“Dead Indians Are Safer”

Anthropos  113.2018

513

CBC News
2012	 Calls Made to Repatriate Beothuk Remains. CBC News 

(23. 06. 2012). < http://www.cbc.ca/news/canada/new 
foundland-labrador/calls-made-to-repatriate-beothuk-

	 remains-1.1225818 > [24. 01. 2018]
2014	 Hate Speech Allegations against Mi’kmaq under Investi-

gation. CBC News (24. 03. 2014).  < http://www.cbc. 
ca/news/canada/newfoundland-labrador/hate-speech-

	 allegations-against-mi-kmaq-under-investigation-
	 1.2583491 > [24. 01. 2018]
2015	 “Stolen” Beothuk Remains Need to Come Home from Scot-

land, Mi’sel Joe says. CBC News (25. 05. 2015). < http:// 
www.cbc.ca/news/canada/newfoundland-labrador/stolen-

	 beothuk-remains-need-to-come-home-from-scotland-
	 mi-sel-joe-says-1.3086453 > [24. 01. 2018]

Cooper, David, Rögnvaldur Guðmundsson, and Tom Muir 
(eds.)
2005	 Destination Viking Sagalands. The Icelandic Sagas and 

Oral Tradition in the Nordic World. Reykjavik: Tourism 
Research and Consulting. 

Crummey, Michael
2001	 River Thieves. Toronto: Doubleday. 

Dalton, Mary
1992	 Shadow Indians. The Beothuk Motif in Newfoundland 

Literature. Newfoundland Studies 8/2: ​135–146.
1993	 Allowing the Light. Poems. St. John’s: Breakwater.

Down, Heather
2007	 A Deadly Distance. Toronto: Dundurn.

Harries, John
2010	 Of Bleeding Skulls and the Postcolonial Uncanny. Bones 

and the Presence of Nonosabasut and Demasduit. Journal 
of Material Culture 15/4: ​403–421. 

Kitchen, John, and Albert Taylor
2006	 The Beothuk Way. Living with Nature. St. John’s: J. 

Kitchen.

McGrath, Robin
2008	 Bernice Morgan. Cloud of Bone. Newfoundland and Lab-

rador Studies 23/1: ​90–95.  < https://journals.lib.unb.ca/ 
index.php/NFLDS/article/view/10182/10512 > [24. 01. ​
2018]

Marshall, Ingeborg
1988	 Beothuk and Micmac. Re-examining Relationships. Aca-

diensis 17/2: ​52–82. 
1996	 A History and Ethnography of the Beothuk. Montreal: 

McGill-Queen’s University Press. 

2013	 Disappointed with Story on Beothuk. The Telegram 
(11. 04. ​2013) < http://www.thetelegram.com/opinion/ 
letter-to-the-editor/disappointed-with-story-onbeothuk-

	 136458/ >  [updated 30. 09. 2017: < http://www.thetele 
gram.com/Opinion/Letter-to-the-editor/2013-04-11/

	 article-3217842/Births-1847 > (24. 01. ​2018)]

Martijn, Charles A.
1996	 Review Article of I. Marshall 1996. Newfoundland and 

Labrador Studies 12/2: ​105–131. 

Netzel, Rebecca
2012	 Als der Drache mit dem Adler rang. Historischer Roman 

aus der Zeit um 1000 n. Chr. Gründau-Rothenbergen: 
TRIGA.

Owen, Suzanne
2015	 The Demise of the Beothuk as a Past Still Present. Jour-

nal of the Irish Society for the Academic Study of Reli-
gions 2/1: ​119–139.

Parker, Allen
2011	 Descendants of Newfoundland’s “Extinct” Beothuk Live 

on in Iceland.  < http://blogs.canoe.com/parker/news/ 
descendants-of-newfoundlands-extinct-beothuk-live-on-

	 in-iceland/ > [24. 01. 2018]

Pastore, Ralph
1998	 Post-Contact Beothuk History.  < http://www.heritage. 

nf.ca/articles/aboriginal/beothuk-history.php > [24. 01. ​
2018]

The Rocky Fortune
2007	 Beothuk. In: Back of the Beeside. Album. [Liedtext]  

< http://lyrics.wikia.com/wiki/The_Rocky_Fortune:Beo 
thuk > [24. 01. 2018]

Speck, Frank G.
1922	 Beothuk and Micmac. New York: Museum of the Ameri-

can Indian.

Thomas, David Hurst
2000	 Skull Wars. Kennewick Man, Archaeology, and the Battle 

for Native American Identity. New York: Basic Books.

Wadden, Marie
2001	 Nitassinan. The Innu Struggle to Reclaim Their Home-

land. Vancouver: Douglas & McIntyre.

Wolochatiuk, Tim
2006	 Stealing Mary. Last of the Red Indians. [Dokumentar-

film]

YouTube
2013	 I’m Beothuk and I Know It. < https://www.youtube.com/ 

watch?v=CK9CGFqUsdM > [24. 01. 2018]

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-503 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:03:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-503


El Instituto Ibero-Americano (IAI) de la Fundación Patrimonio Cultural Prusiano en Berlín dispone  
de un amplio programa de publicaciones en alemán, español, portugués e inglés que surge de varias fuen-
tes: la investigación realizada en el propio Instituto, los seminarios y simposios llevados a cabo en el IAI, 
los proyectos de cooperación con instituciones nacionales e internacionales, y trabajos científicos indivi-
duales de alta calidad. En la serie Estudios Indiana (anteriormente “Suplementos 
de Indiana”) se publican monografías y compilaciones que representan los resultados 
de investigaciones sobre  las sociedades y culturas multiétnicas, indígenas y afro-ame-
ricanas de América Latina y el Caribe tanto en el presente como en el pasado. Reúne 
contribuciones originales de todas las áreas de los estudios americanistas, incluyendo 
la arqueología, la etnohistoria, la antropología socio-cultural y la antropología lingüística. 

Volúmenes recientes:

Estudios Indiana 11
Objetos como testigos del contacto cultural. Perspectivas interculturales de la historia y del presente de 
las poblaciones indígenas del alto río Negro (Brasil/Colombia). 
Michael Kraus, Ernst Halbmayer, Ingrid Kummels (eds.), Berlin 2018, 398 pp., ISBN 978-3-7861-2795-6.

Durante la conferencia internacional “Objetos como testigos del contacto cultural. Perspectivas interculturales de la 
historia y del presente de las poblaciones indígenas del alto río Negro (Brasil/Colombia)”, que se realizó en 2014 en 
el Ethnologisches Museum de Berlín, se evaluaron críticamente las investigaciones recientes e históricas sobre la 
región multicultural del alto río Negro. Se reunieron y contrastaron las perspectivas de diferentes actores en base 
de sus respectivas especializaciones sobre la historia de contacto de la región, sobre la situación actual y sobre el 
significado de la cultura material en este proceso. Participaron por lo tanto representantes de los kotiria (wanano) 
y wira poná (desana), miembros de los museos, antropólogos académicos y activistas. Todos ellos contribuyeron 
con sus enfoques sobre el papel actual de las colecciones, los museos y las exposiciones para las comunidades 
indígenas y la ciencia. 

Estudios Indiana 10
Diccionario k’iche’ de Berlín. El Vocabulario en lengua 4iche otlatecas: edición crítica. 
Michael Dürr, Frauke Sachse (eds.), Berlin 2017, 326 pp., ISBN 978-3-7861-2782-6.

El “Vocabulario en lengua 4iche otlatecas” es uno de los más importantes diccionarios del k’iche’ de la época 
colonial de Guatemala. El diccionario contiene aproximadamente 2200 entradas principales e incluye información 
detallada en cuanto al léxico, la gramática y la cultura acerca de esa lengua maya.
La presente edición hace accesible por primera vez el manuscrito del siglo xviii que se encuentra hoy en el Instituto 
Ibero-Americano en Berlín, para que investigadores de las lenguas amerindias, de la lingüística misionera o de los 
estudios mesoamericanos entre otros puedan aprovechar de ello. El estudio introductorio incluye una descripción 
detallada del manuscrito y analiza la relación entre el texto y otras fuentes misioneras lexicográficas del k’iche’ 
colonial.  

IIndIana and Estudios Indiana are Open Access:
https://journals.iai.spk-berlin.de/index.php/indiana

http://www.iai.spk-berlin.de/en/publications/estudios-indiana.html

Ibero-Amerikanisches Institut – Preußischer Kulturbesitz, Potsdamer Str. 37, D-10785 Berlin
http://www.iai.spk-berlin.de        Indiana@iai.spk-berlin.de

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-503 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:03:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-503

