ANTHROPOS

113.2018: 503-513

“Dead Indians Are Safer”

Die Beothuk in der Erinnerungskultur von Neufundland

Lars Frithsorge

Abstract. — The Beothuk were an indigenous group on the is-
land of Newfoundland who became extinct in the 19" century. In
this article I analyse how their history is represented and appro-
priated by contemporary inhabitants of the island. In fact, non-
indigenous Newfoundlanders created a large number of muse-
ums, monuments, novels, poems, pop songs, YouTube videos etc.
about the Beothuk, who are viewed as symbols of the islander’s
identity in contrast to Mainland Canadians. In this context the
Beothuk are imagined as an integral part of the island’s natural
landscape and even their extinction is interpreted as an “ecologi-
cal” event and not as genocide committed by the European colo-
nizers. Surviving First Nations in the province of Newfoundland
and Labrador like the Mi’kmagq have a different perspective. They
view themselves as the only legitimate heirs of the Beothuk and
play a key role in the current struggle to repatriate human re-
mains from a museum in Scotland. They frequently participate
in commemorative events and use them to lobby for their own
social recognition and to turn public attention to current prob-
lems and political demands [Canada, Beothuk, Mi’kmag, Innu,
cultural memory, genocide]

Lars Friihsorge, Dr. phil. Studium der Mesoamerikanistik, Ge-
schichte und Lateinamerikastudien an der Universitit Hamburg.
2003 bis 2007 Feldforschungen in Guatemala und 2010 Promo-
tion iiber die Erinnerungskultur der Maya. 2011 und 2012 weite-
re Feldforschungen bei den Mi’kmagq in Kanada. Lehrauftrige in
Hamburg und Heidelberg sowie Mitarbeit an Ausstellungs- und
Forschungsprojekten im Museum fiir Volkerkunde Hamburg und
in der Volkerkundesammlung der Hansestadt Liibeck. Diverse
Veroftentlichungen zu archéologischen, historischen und ethno-
graphischen Themen. Zuletzt erschienen: “Gustav Pauli (1824—
1911): Die Reiseberichte und Sammlungen eines frithen Welt-
reisenden aus Liibeck”.

Einleitung

Die Beothuk sind ein tragisches Beispiel fiir die ver-
heerenden Auswirkungen der europdischen Land-

nahme auf die indianische Bevolkerung der Ameri-
kas. Sie gehorten nicht nur zu den ersten indigenen
Ethnien, mit denen die Europier in Kontakt kamen,
sondern prigten als Red Indians, wie sie aufgrund
ihrer Korperbemalung mit Ocker genannt wurden,
auch nachhaltig das Bild der Indianer in Europa. Ur-
spriinglich lebten die Beothuk in Siedlungen entlang
der Kiiste Neufundlands und nutzten die maritimen
Ressourcen zur Sicherung ihres Lebensunterhalts.
Nach einigen zumeist gewaltvollen Begegnungen
mit den Europédern entschieden sie sich zu einem
Riickzug in das Landesinnere. Doch mit dem stén-
dig wachsenden Landhunger der Kolonisten wurde
auch ihre neue Lebensweise als Jager und Sammler
zunehmend unmdglich. Schwindende Wildbestén-
de fiithrten zu Hungersnoten und aus Europa einge-
schleppte Krankheiten sowie Gewalttaten der Eu-
ropder dezimierten die Ethnie immer weiter. 1819
unternahm die im Jagdgeschift titige Familie Pey-
ton eine Expedition auf der Suche nach den letzten
Beothuk. Als sie am Red Indian Lake tatsdchlich ein
Lager entdeckte, kam es zu einem Gewaltausbruch,
bei dem u. a. der “Héuptling” Nonosabasut getotet
und seine Frau Demasduit von den Englédndern ver-
schleppt wurde. Jene Frau, die fortan Mary March
genannt wurde, verblieb zunéchst in englischer Ob-
hut. Da die Kolonialverwaltung durchaus Interesse
an einem Friedensabkommen mit den Beothuk hat-
te, sollte sie bei einer weiteren Expedition in das
Gebiet als Vermittlerin dienen. Durch ihren Kontakt
mit den Europidern erkrankte sie jedoch an Tuber-
kulose und verstarb auf der Reise, so dass nur ihr
Leichnam zuriick an den Red Indian Lake gebracht

216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:03:48. © Inhalt.
Inhalts Im 10 oder

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-503

504

werden konnte. Einige Jahre spéter wurde der Fall
von dem Schotten William Epps Cormack unter-
sucht, der sich ebenfalls um die Zukunft der Be-
othuk sorgte. Er stellte 1828 fest, dass noch eine
weitere Beothuk namens Shanawdithit iiberlebt
hatte und als Dienerin im Haus der Peytons arbei-
tete. Cormack brachte sie in die neufundldndische
Hauptstadt St. John’s, wo sie einige Zeichnungen
und Berichte iiber ihre Kultur hinterlief3, bevor sie
ebenfalls erkrankte und am 6. Juni 1829 starb (Mar-
shall 1996).

Ob Shanawdithit, wie so oft behauptet, tatséch-
lich “die letzte ihres Volkes” war, ist indes fraglich.
Zumindest ist es nicht unwahrscheinlich, dass wei-
tere Beothuk iiberlebt hatten oder bei den Mi’kmaq,
einer anderen indigenen Ethnie auf Neufundland,
Unterschlupf fanden. So traf der Ethnologe Frank
Speck 1910 bei einer Mi’kmaq-Familie in den USA
eine alte Frau namens Santu, deren Vater Beothuk
gewesen sein soll (Speck 1922: 55-70). Sie erinner-
te sich auch an ein Kinderlied, das er fiir sie gesun-
gen hatte und das Speck aufzeichnete (67f.). Somit
bleibt dieses Lied neben den Aufzeichnungen von
Shanawdithit und einigen archiologischen Funden
das einzige Selbstzeugnis der Beothuk-Kultur.

Orte der Erinnerung

Das tragische Schicksal der Beothuk findet auf Neu-
fundland bis heute groBen Widerhall.! Neben Mu-
seen und Schautafeln an historischen Orten gibt
es auch eine stindig wachsende Zahl an Romanen
(z. B. Beckel 1999, Crummey 2001), Kinderbiichern
(Down 2007), Gedichten (Dalton 1992), Kunstwer-
ken (Owen 2015) und Musikstiicken (s.u.) zu ih-
rem Gedenken. Speziell das Schicksal der Frauen
Shanawdithit und Demasduit steht dabei im Mittel-
punkt. Unter den neufundldndischen Museen mit
Ausstellungen zu den Beothuk ist an erster Stelle
das Provinzmuseum The Rooms in der Hauptstadt
St. John’s zu nennen, in dem u. a. die ethnografi-
schen Aufzeichnungen von Shanawdithit gezeigt
werden sowie ein Portrait von Demasduit, das die
einzige authentische bildliche Darstellung einer
Beothuk ist (Abb. 1). Weitere Erwdhnung verdient
das nach Demasduits englischem Namen benannte
Mary March Provincial Museum in Grand Walls-
Windsor sowie das Beothuk Interpretation Center in
Boyd’s Cove, wo die Funde der Ausgrabung einer

1 Die folgende Darstellung basiert im Wesentlichen auf einer
eigenen Feldforschung auf Neufundland im Sommer 2011
sowie auf weiteren Recherchen von Literatur und Online-
Inhalten in den Jahren 2012 bis 2016.

Lars Friithsorge

Abb. 1: Portrait Demasduits von Lady Henrietta Hamilton, 1819
(Quelle: Wikimedia Commons).

Abb. 2: Die Statue “Spirit of the Beothuk” von Gerald Squires
(Foto: Lars Friihsorge).

Anthropos 113.2018

216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:03:48. © Inhalt.
Inhalts Im 10 oder

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-503

“Dead Indians Are Safer”

505

Abb. 3: Texttafeln und rekonstruierte Bauten der Beothuk am Red Indian Lake (Foto: Lars Frithsorge).

nahegelegenen Kiistensiedlung der Beothuk prisen-
tiert werden. Ein Wahrzeichen von Boyd’s Cove ist
die Statue “The Spirit of the Beothuk™ des Kiinstlers
Gerald Squires, die Shanawdithit darstellt (Abb. 2).
Wihrend die Statue gleichsam das Leben und die
Verletzlichkeit der “Letzten der Beothuk™ veran-
schaulicht, erinnert eine Gedenktafel auf dem Fried-
hof von St. John’s an ihr nicht mehr erhaltenes Grab
in der Stadt. Eine dhnliche Tafel findet sich auch in
Botwood, dem Ort, an dem Demasduit starb. Beson-
ders hervorzuheben ist schliefSlich Indian Point am
Red Indian Lake, dem Ort der Gefangennahme von
Demasduit, wo Besucher heute Rekonstruktionen
von Wohnhiusern und einer Riucherhiitte sowie
illustrierte Texttafeln mit Informationen iiber die
Geschichte und Kultur der Beothuk finden (Abb. 3).

Der bedeutendste Akteur hinter dieser Erinne-
rungslandschaft ist ein gemeinniitziger Verein na-
mens Beothuk Institute (http://beothukinstitute.ca).
Bereits 1827 hatte Cormack eine Vereinigung dieses
Namens gegriindet, deren Ziel es war, in friedlichen
Kontakt mit den Beothuk zu treten und ihr Uberle-
ben dauerhaft sicherzustellen. 1997 wurde diese In-
stitution neu belebt. Erstes Ziel des Vereins war die
Beschaffung der Finanzmittel fiir die Realisierung

Anthropos 113.2018

der Statue in Boyd’s Cove. Weitere Projekte waren
die Errichtung der Bauten am Red Indian Lake so-
wie eine unvollendet gebliebene genetische Studie
zur Ermittlung moglicher Nachfahren der Beothuk
unter den heutigen Neufundldndern.

Die Frage historischer Verantwortung

Angesichts dieser vielfiltigen Bemiihungen, die
Erinnerung an die Beothuk wach zu halten, dringt
sich die Frage nach der Motivation der Akteure auf.
Zunichst ging ich davon aus, dass die Verarbeitung
einer bewussten oder unbewussten historischen
Schuld in diesem Zusammenhang von Bedeutung
wire. Diese Ansicht teilte auch die Historikerin In-
geborg Marshall, von der die bis dato umfassends-
te Monografie tiber die Beothuk stammt (1996) und
die sich wie kaum ein anderer Mensch darum be-
miiht hat, ihr Fachwissen einem breiten Publikum
zugénglich zu machen. Im Interview sprach sie aus-
driicklich von einer Verpflichtung zur Erinnerung.
Dabei bezog sie sich einerseits auf die Abstam-
mung der meisten Neufundliander von den engli-
schen Kolonisten, die mafgeblich fiir die Vernich-

22012026, 11:03:48. © Inhalt.
1r oder

Erlaubnis Ist Inhalts Im



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-503

506

tung der Beothuk verantwortlich waren. Sie bezog
sich aber auch auf ihre personliche Herkunft aus
Deutschland. So betonte sie, dass gerade die Ver-
brechen Nazideutschlands und die aus dieser histo-
rischen Katastrophe erwachsene Pflicht zur histo-
rischen Reflexion stets Antrieb ihrer Arbeit waren.
Dieser Standpunkt wird auch in ihren sdmtlichen
Publikationen deutlich. So zeichnet sie zwar stets
ein differenziertes Bild der diversen Faktoren, die
zum Aussterben der Beothuk fiihrten, betont dabei
aber immer wieder die unmittelbare Verantwortung
der Kolonisten. Tatsdchlich finden sich auch jen-
seits der akademischen Debatte Darstellungen der
historischen Ereignisse, die man durchaus als An-
erkennung eines Genozids deuten konnte. So heif3t
es z. B. in einem Lied mit dem Titel “Beothuk” der
Rockband “The Rocky Fortune” aus dem Jahr 2007:

You’re a dead man, red man running
While fishermen hunt you for fun

... Small pox dead on the docks
Shot at the so-called peace talks

A hundred pounds was the bounty
And the crown was paying it out.

Die hier prisentierte Vorstellung einer aus Sadis-
mus betriebenen und staatlich finanzierten Ausrot-
tung der Beothuk wird meiner Einschédtzung nach
jedoch nur von einer Minderheit der heutigen Neu-
fundlidnder geteilt und tendenziell eher von der jiin-
geren als der dlteren Generation. So ist in einschli-
gigen Publikationen und Ausstellungstexten immer
wieder von “natiirlichen Ursachen” (ecological fac-
tors), wie unzureichende Nahrungsversorgung und
europdische Krankheiten, die Rede, die fiir den Un-
tergang der Beothuk ausschlaggebend gewesen sein
sollen. Der kolonialpolitische Kontext dieser Ent-
wicklung oder die Nennung von konkreten Akteu-
ren wird dabei stets vermieden. So resiimiert der
renommierte Archidologe Ralph Pastore (1998) in
einer offiziellen Darstellung der Geschichte der Be-
othuk fiir den Schulunterricht auf der “Newfound-
land and Labrador Heritage” Website der Memorial
Universitit:

It is important to remember, however, that the demise of
the Beothuk was not the result of “500 years of genocide”
as some writers have claimed. Rather, it was the result of a
complex mix of factors involving the island’s unique ecol-
ogy, history, and economy. The fact that there is no simple
explanation for the extinction of the Beothuk in no way
diminishes their loss and that of humanity’s.

Die Annahme einer historischen Schuld wur-
de auch von den meisten meiner Gesprichspart-
ner zuriickgewiesen, oder zumindest relativiert,
indem man betonte, dass die aktive Tétung von Be-

Lars Friithsorge

othuk durch die Européer zahlenmaBig nur eine un-
tergeordnete Rolle spielte. Die Weigerung vieler
Neufundlinder, sich mit diesem Aspekt ihrer Ge-
schichte auseinanderzusetzen, glaubt die Ethnolo-
gin Suzanne Owen auch in ihrem Besuchsverhal-
ten zu erkennen. So bemerkte sie, das Boyd’s Cove,
wo die lebendige Kultur der Beothuk ausgestellt
wird, viel hdufiger besucht wird als der Red Indi-
an Lake, der als “Ground Zero” der neufundliandi-
schen Geschichte untrennbar mit dem gewaltsamen
Ende der Beothuk verkniipft ist (Owen 2015: 135).
Tatsédchlich scheint die Wahrnehmung der Beothuk
auf Neufundland bis heute stark von dem Klischee
der “Vanishing Indians” geprigt zu sein. Dieser
Deutung zufolge ist das Aussterben indigener Eth-
nien ein zwar bedauerliches, in der Evolution der
Menschheit letztlich aber unvermeidliches Ereig-
nis. So erklidrte mir selbst Teresa Greene, die da-
malige Vorsitzende des Beothuk Institutes, dass ihr
der Gedanke einer historischen Verantwortung fiir
das Aussterben der Beothuk eigentlich fremd sei.
Erst durch kurz zuvor gefiihrte Gespriche mit ei-
nem Mann aus Schottland sei sie mit dieser Idee
iiberhaupt konfrontiert worden.? Vielmehr vertrat
auch sie die Ansicht, dass das Schicksal der Beo-
thuk letztlich unabwendbar gewesen sei. Auf meine
Frage, welche Lehre man aus diesem historischen
Kapitel ziehen konne, erwiderte sie, dass jedes Volk
die Verantwortung habe, sich anzupassen.

Beothuk als Identitiitszeichen, Waldgeister
und Okoheilige

Befreit von der Biirde historischer Schuldfragen se-
hen viele Neufundlinder auch kein Problem darin,
das kulturelle Erbe der Beothuk fiir sich selbst zu
vereinnahmen und sogar selbst zu kommerziellen
Zwecken zu nutzen. So existieren von einem Cam-
pingplatz bis zu einer IT-Firma zahlreiche Unter-
nehmen und Lokalititen, die sich ithres Namens be-
dienen. Vor allen Dingen zieren aber zwei Beothuk
das Wappen der Provinz Neufundland und Labra-
dor (Abb. 4a). Die Beothuk sind in diesem Kon-
text nicht linger Ausdruck einer indianischen Kul-
tur, sondern fungieren vielmehr als Symbole einer
neufundldndischen Identitét in Abgrenzung zu Fest-
landkanada, dem sich die Insel erst 1949 anschloss.

2 Wie ich spiter feststellte, meinte sie den Ethnologen John
Harries, der ebenfalls zur neufundléndischen Erinnerungs-
kultur rund um die Beothuk forscht. Dieses Beispiel ist von
Interesse, weil es belegt, wie ein Ethnologe den von ihm zu
untersuchenden Diskurs wissentlich oder unwissentlich be-
einflussen und damit die Ergebnisse seiner Arbeit verdandern
kann.

Anthropos 113.2018

216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:03:48. © Inhalt.
Inhalts Im 10 oder

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-503

“Dead Indians Are Safer”

il
NV &

L

Abb. 4a: Das Wappen der Provinz Neufundland und Labrador
(Quelle: Wikimedia Commons).

Owen (2015: 120) zufolge wird der “Verlust” der
Beothuk von den Neufundlidndern dabei in einer
Reihe weiterer historischer Verlusterfahrungen ge-
sehen, wie dem Ende ihre Unabhingigkeit oder
dem Moratorium der Kabeljaufischerei, die lan-
ge das wirtschaftliche Leben der Insel bestimmte.
Das wohl plakativste Beispiel fiir diese Identifika-
tion mit der Beothuk-Kultur ist ein YouTube-Video
(2013) zweier neufundlindischer Schiilerinnen, die
in stereotypen Indianerkostiimen vor Pappkulissen
als Umdichtung eines bekannten Poptitels “I’m Be-
othuk and I Know It!” singen (Abb. 4b).
Angesichts solch rassistischer Darstellungen er-
scheint es durchaus plausibel, wenn sich Ingeborg

Abb. 4b: Video: “I’'m Beothuk
and I Know It!” (Quelle: YouTube >
2013).

Anthropos 113.2018

) 311/3:16

Erlaubnis Ist

507

Marshall die anhaltende Popularitit der Beothuk
gerade dadurch erklért, dass es eben keine Nach-
kommen gibt, die ein Mitspracherecht an der Dar-
stellung ihrer Kultur einfordern kénnten. Zu einer
durchaus dhnlichen Einschidtzung kommt auch die
Autorin Mary Dalton, die in einem ihrer Gedichte
tiber die Beothuk konstatiert: “Dead Indians are saf-
er. In poems, museum” (1993: 56). Dalton zufolge,
die die Entwicklung der neufundlindischen Litera-
tur liber die Beothuk vor 1990 untersuchte, spielt
die historische Schuldfrage bestenfalls eine unter-
geordnete Rolle. Zwar verbinden sich in Gedichten
und Romanen mit ihrem “Verschwinden” durchaus
Gefiihle von Wehmut und Bedauern, doch richtet
sich das Mitgefiihl nicht unbedingt auf die ermorde-
ten Indigenen, sondern vielmehr auf die Kolonisten,
die dieses historische Ereignis verarbeiteten und auf
der Insel allein zuriickblieben. Tatsdchlich erweisen
sich die Beothuk gerade weil sie ausgestoben sind
als ideale Projektionsflidche fiir die Fantasien nicht-
indigener Kiinstler und Literaten: “We write Shad-
ow Indians who serve us beyond the grave” (Dalton
1992: 144). Wihrend gesicherte historische Fakten
also eher eine untergeordnete Rolle spielen, domi-
niert in der Literatur das bekannte Bild der “Edlen
Wilden”, die im Einklang mit der Natur lebten und
deren Geister und Schatten die Landschaft bis heu-
te bevolkern. Diese zeitlos-ahistorische Vorstellung
der Beothuk kommt auch in der Popballade “Beo-
thuk Words” von Steven Bowers (2011) zum Aus-
druck, in der ausgerechnet die nahezu undokumen-
tierte Sprache der Beothuk zu einem Symbol von
Unverginglichkeit stilisiert wird:

Sing me in your tongue

& Sweet Beothuk Words will echo
Winter on the Exploits River
Nothing’s really lost, you know.

22012028, 11:03:48. © Inhatt.
1r oder In KI-Sy:

mmmmmm


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-503

508

Allerdings konnen die Geister der Beothuk
durchaus auch als mahnende Erinnerung an die
UnrechtmiBigkeit der europidischen Landnahme
gedeutet werden, wie eine Passage aus dem zuvor
erwihnten Song “Beothuk™ der Band “The Rocky
Fortune” belegt:

Beothuk, Beothuk

Ghost of a new world’s coast

A blood-line bled dry dripping
From a shore of war and no more
While you walk through the forest
Or stand in the sand

The great spirit has you forever
And forever this is your land.

Eine Tendenz zur Verortung der Beothuk als Teil
der Naturgeschichte Neufundlands offenbarte sich
auch im Interview mit der Leiterin des Beothuk In-
stituts. Sie begriindete ihr Engagement damit, dass
die Beothuk die einstigen Bewohner der Insel sei-
en, und sie daher auch fiir die heutigen Bewohner
desselben Gebietes von Interesse sein sollten.3 Vor-
stellungen der Beothuk als naturnaher Menschen er-
freuen sich erwartungsgemif bei einem 6kologisch
oder esoterisch interessierten Publikum besonders
grofer Beliebtheit und haben sogar zur regelrechten
Erfindung einer okologischen Philosophie der Be-
othuk, dem “Beothuk Way”, gefiihrt (Kitchen and
Taylor 2006). Die vermeintliche Ablehnung west-
licher Giiter durch die Beothuk entspricht aber nur
bedingt den Tatsachen. So zeigen archédologische
Ausgrabungen, dass sie durchaus Metall verwende-
ten, welches sie beispielsweise aus Schiffswracks
bargen und zu Projektspitzen weiterverarbeiteten.
Aber selbst diese Beispiele lassen sich letztlich in
das iibermichtige Bild der Beothuk als “Okohei-

3 Diese Einordnung indianischer Kultur in einen Rahmen von
Natur- und nicht etwa Kulturgeschichte hat in Nordamerika
eine lange Tradition, bietet sie Forschern und Museen doch
eine gute Moglichkeit, ihre Arbeit in einer Art und Weise zu
prasentieren, mit der sich auch ihr mehrheitlich nichtindige-
nes Publikum identifizieren kann. So finden sich bis heute in
vielen Museen in Kanada und den USA indianische Expona-
te in der naturhistorischen Abteilung, wihrend Ausstellungen
zur Geschichte hiufig mit Ankunft der ersten Européer be-
ginnen. Einen Beleg fiir eine zunehmend kritische Auseinan-
dersetzung mit dieser Unterteilung zeigte eine wihrend mei-
ner Feldforschung in dem Museum The Rooms priisentierte
Ausstellung tiber die Geschichte Neufundlands. Teil des An-
gebots war eine Zeitleiste, auf der die Besucher mit Klebezet-
teln eigene Ideen ergidnzen konnten. Eine dieser Notizen lau-
tete: “Where are the Beothuk?” womit auf das vollige Fehlen
der indigenen Geschichte Neufundlands in der Ausstellung
angespielt wurde. Ohne den tieferen Sinn dieser Frage zu be-
greifen, hatte ein Museumsmitarbeiter einen weiteren Zettel
darunter geklebt, auf dem die Besucher auf die entsprechende
separate Ausstellung in einem anderen Stockwerk verwiesen
wurden.

Lars Friithsorge

lige” integrieren. So erklidrte mir ein Museumspéda-
goge in Boyd’s Cove, bezugnehmend auf die aus-
gestellten Metallfunde, diese wiirden doch lediglich
beweisen, dass die Beothuk sogar das Recycling er-
funden hitten.

Beothuk und Innu

Die Ambivalenz der Erinnerungskultur rund um die
Beothuk beschrinkt sich indes nicht allein auf Fra-
gen nach der historischen Wahrheit oder histori-
schen Schuld. Vielmehr erweist sie sich auch in der
Gegenwart und speziell bezogen auf heutige indige-
ne Gemeinschaften als durchaus problematisch, wie
Mary Dalton ausfiihrt (1992: 144):

The literature on the Beothuk, while preoccupying itself
with long ago and faraway injustice, helps to perpetuate
a silence. In lamenting the Beothuk, it ignores living Indi-
ans, those of Labrador and the Micmac of the island, Indi-
ans whose own asserted and actual connections with the
land are matter of ownership and use, not symbol. Can it
be that our literature on the Beothuks contains a horrify-
ing sub-text ...? Is that sub-text Al Pittman’s observation
in “Shanandithit”?

For you had to die as you did, you had to be the last of
your people before I could love you at all.

In dhnlicher Weise erklirt sich auch Ingeborg
Marshall die Popularitit der Beothuk im Gegensatz
zu den heute noch existenten Ethnien dadurch, dass
sie eben keine negativen Schlagzeilen produzier-
ten, die ihrer positiven Wahrnehmung entgegenwir-
ken. Entsprechende Schlagzeilen aus der Provinz
von Neufundland und Labrador beziehen sich zu-
meist auf die Innu, einer Ethnie auf dem Festland.
Jahrhunderte lang lebten die Innu als nomadisieren-
de Jiger in den Wildern Labradors. Auf Betreiben
der Provinzregierung sollten sie sich jedoch in den
1960er-Jahren in den Gemeinden Sheshatshiu und
Davis Inlet niederlassen. Die hygienischen Bedin-
gungen in den iiberwiegend aus Zelten bestehenden
Siedlungen waren jedoch sehr schlecht und diver-
se Seuchen grassierten. Regierungsbeamte warnten
in dieser Situation wiederholt vor einem moglichen
Aussterben der Innu und verwiesen dabei auf das
Schicksal der Beothuk. Bezeichnenderweise wurde
diese historische Analogie aber nicht etwa zum An-
lass genommen, das Ansiedlungsprojekt in Frage zu
stellen. Vielmehr sah die Regierung die Ursache der
Probleme in der traditionellen Lebensform der Innu
und propagierte daher ihre noch schnellere “Integra-
tion” in die Mehrheitsgesellschaft (Wadden 2001:
67f.). Und so folgte der Errichtung fester Wohnhéu-
ser fiir die Innu der Bau eines Wasserkraftwerkes

Anthropos 113.2018

216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:03:48. © Inhalt.
Inhalts Im 10 oder

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-503

“Dead Indians Are Safer”

auf ihrem Gebiet, es wurden Jagdverbote verhdngt
und Teile des Territoriums von 1980 bis 2005 als
Tiefflugiibungsgebiet fiir die NATO unter anderem
zur Ausbildung von Piloten der deutschen Luftwaf-
fe genutzt. Den somit ihrer traditionellen Lebens-
grundlage beraubten Innu blieben meist nur noch
staatliche Sozialhilfeleistungen, und Alkoholmiss-
brauch, hdusliche Gewalt sowie Selbstmordraten
von Jugendlichen nahmen in erschreckender Wei-
se zu. Auch die vermeintliche Losung durch die er-
neute Umsiedlung einer kompletten Innu-Gemeinde
von Davis Inlet in das noch entlegenere Natauash-
ish im Jahr 2002 zeigte keine Wirkung. Zwar wur-
de wihrend meines Aufenthaltes in Labrador 2011
allgemein von einer graduellen Besserung der so-
zialen Situation gesprochen. Doch mit ihren Pro-
testen gegen den geplanten Bau eines weiteren
Staudammprojektes am Churchill River machten
die Innu erneut kontroverse Schlagzeilen. Auch in
diesem Fall stellte eine Kommentatorin eine Ver-
kniipfung mit dem Schicksal der Beothuk her, und
zwar bezugnehmend auf die These des Archiologen
Ralph Pastore, dass Beothuk und Innu vielleicht en-
ger miteinander verwandt sein konnten, als bisher
angenommen:

The late Ralph Pastore speculated that the Beothuk may
have been a branch of the Innu nation, no more differ-
ent from the people of Natauashish and Sheshatshiu than
those bands are from one another. Ingeborg Marshall is
taking DNA samples from people in the Port aux Port
area to see if they are truly of Mi’kmaq descent or if they
perhaps carry some Beothuk genes. If it turns out that the
akenashau did not exterminate the Beothuks, it may be
a psychological load off their minds, but it will certainly
force a new political reality upon us. Should Elizabeth Pe-
nashue turn out to be first-cousin to Shanawdithit, New-
foundlanders are going to have a hard time ignoring her
vociferous protest against the Lower Churchill Develop-
ment project. (McGrath 2008: 90).

Beothuk und Mi’kmaq

Die Erinnerung an die Beothuk ist aber mehr noch
als fiir die Innu in Labrador fiir die Mi’kmaq auf
Neufundland von Bedeutung, die heute als die ein-
zige verbliebene First Nation auf Neufundland gel-
ten. Ihre Anerkennung ist aber nicht unumstritten,
zumal die Steuervorteile und Fischereirechte, die in-
digenen Gemeinden nach kanadischem Recht zu-
stehen, in den anderen nach dem Niedergang der
Fischereiindustrie verarmten Kiistendorfern Neid
und Missgunst hervorrufen. Beispielsweise erklar-
te ein Fischer 2014 in Gegenwart eines Reprisen-
tanten der Mi’kmagq, seine Vorfahren hitten bereits

Anthropos 113.2018

216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:03:48.

509

die Beothuk ausgerottet und sie hétten ebenso mit
den Mi’kmaq verfahren sollen. Nachdem dieser Fall
in der Presse aufgegriffen wurde, versuchte er die-
se Aussage als Scherz darzustellen, betonte aber,
dass er den Status der Mi’kmagq als indigene Be-
volkerung Neufundlands nicht anerkennen wiirde
(CBC News 2014). Tatsichlich glauben viele Neu-
fundlinder, dass die Mi’kmagq erst mit Hilfe euro-
péischer Boote vom Festland auf die Insel gelangen
konnten und somit auch nicht als indigene Bevol-
kerung gelten konnten. Selbst in Fachkreisen bleibt
es aufgrund fehlender archidologischer Funde und
unklarer Aussagen in den Schriftquellen umstrit-
ten, ob die Mi’kmagq bereits in vorkolonialer Zeit
nach Neufundland gelangten oder nicht (vgl. Mar-
shall 1988 vs. Martijn 1996). Zweifellos ist das
historische Kernland der Mi’kmagq eher auf Cape
Breton in Nova Scotia und den angrenzenden Fest-
landsprovinzen zu suchen, wihrend Neufundland,
das von den Mi’kmaq Ktagamkuk (Land hinter
dem Wasser) genannt wurde, wohl nur einen Rand-
bereich ihres kulturellen Einflussgebietes darstell-
te. Die Mi’kmagq hingegen verweisen auf miindliche
Uberlieferungen, laut denen schon in grauer Vorzeit
ihr Kulturheros K’uluskap die Insel auf dem Riicken
eines Wals besuchte, und gehen davon aus, dass ihre
Vorfahren schon vor Ankunft der Européer dort sie-
delten, oder zumindest saisonale Jagdexpeditionen
auf die Insel unternahmen. Zudem wurde von An-
gehorigen der Mi’kmaqg-Gemeinde Conne River ein
historisches Kanu nachgebaut, mit dem sie eine er-
folgreiche Uberfahrt nach Cape Breton absolvier-
ten, um zu beweisen, dass ihre Vorfahren durchaus
in der Lage gewesen waren, die Insel zu erreichen.

Die Frage nach dem Zeitpunkt der Einwande-
rung der Mi’kmagq ist zudem brisant, weil sie hidu-
fig auch fiir die Ausrottung der Beothuk verant-
wortlich gemacht werden. So sollen die Mi’kmagq
als Neuankémmlinge auf Neufundland die Beo-
thuk verdringt, oder sogar gezielt als Soldner fiir
die europdischen Kolonisten gearbeitet haben. Eng-
lische Berichte iiber gewaltsame Zusammenstofe
zwischen beiden Gruppen werden hierfiir als Be-
leg angefiihrt. Diese These einer Hauptschuld der
Mri’kmaq hatte lange Zeit sogar ihren Platz in neu-
fundldndischen Schulbiichern, wie verschiedene
meiner Gesprichspartner bestétigten. Den Mi’kmaq
wird dabei eine doppelte Schuld zugesprochen, fiir
die Gewaltexzesse ebenso wie fiir die mangelnde
Solidaritdt mit ihren indianischen “Briidern”. Auch
dieser Gedanke findet sich in dem zuvor zitierten
Lied der Band “The Rocky Fortune™:

Beothuk Beothuk
Pride of the east ways

°
fr oder

Erlaubnis Ist Jede urheberrechtiiche Nutzung untersaat. Insbesondere die Nutzung des Inhalts Im



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-503

510

Stuck in the back by your mi’kmaq brother
Oh, one for the other.

Von den Mi’kmagq selbst wird diese Lesart der
Geschichte als diskriminierend empfunden und die
entsprechenden Berichte der Kolonisten als eine
bewusste Tduschung gesehen, um von ihren eige-
nen Griueltaten abzulenken. Stattdessen betonte
Mi’sel Joe, Hiuptling der Miawpukek First Nation
von Conne River und wichtigster Reprisentant sei-
ner Ethnie auf Neufundland (Abb. 5), dass Beothuk
in die Gesellschaft der Mi’kmagq integriert wurden
und Nachkommen zeugten, und sie somit in gewis-
ser Weise in heutigen Gemeinden wie Conne Riv-
er fortleben. Vermutlich war die historische Rea-
litat aber komplexer als diese beiden Standpunkte
nahelegen. Tatséchlich berichten miindliche Uber-
lieferungen der Mi’kmaq sowohl von kriegerischen
Auseinandersetzungen als auch von friedlichen Be-
gegnungen mit den Beothuk (vgl. Speck 1922). Wie
diese verschiedenen Quellen zu bewerten sind und
in welchem Umfang den Mi’kmaq eine Mitschuld
an der Ausloschung der Beothuk zukommt, ist auch
in der Fachdebatte umstritten (vgl. Martijn 1996).
Allerdings kann von einem totalen Krieg zwischen
zwel Ethnien kaum die Rede sein, zumal weder die
Beothuk noch die Mi’kmaq seinerzeit zentral ge-
fiihrte oder homogen handelnde Gruppen darstell-
ten. Es waren vielmehr einzelne Personen, Fami-
lien oder kleine Jagdverbinde, die sich bisweilen
im Landesinnern begegneten, was je nach Situation

[ Y .

Abb. 5: Hiuptling Mi’sel Joe (Quelle: Fotoarchiv der Miawpu-
kek First Nation).

Lars Friithsorge

und Gesinnung der Beteiligten sowohl zu Kampf-
handlungen als auch zu gegenseitigen Hilfeleistun-
gen fiihren konnte.

Zumindest bezogen auf die offizielle Erinne-
rungskultur scheint der Protest der Mi’kmagq inzwi-
schen Wirkung zu zeigen. So war auffillig, dass in
keiner der von mir besuchten Ausstellungen ihre
umstrittene Rolle thematisiert wurde. Tatséchlich
iibernehmen Mi’kmaq auch jenseits der Frage nach
ihrer eigenen historischen Rolle eine durchaus ak-
tive Rolle in der Erinnerungskultur rund um die
Beothuk. Da sie, wie bereits erwihnt, auch in ge-
netischer Hinsicht ein Erbe der Beothuk fiir sich be-
anspruchen, ist ihr Engagement sicherlich auch als
der Versuch einer Stirkung ihres eigenen Status als
Indigene zu werten. So war Héuptling Mi’sel Joe
langjdhriges Mitglied des Beothuk Institutes und
Reprisentanten der verschiedenen Mi’kmaq-Ge-
meinden sind regelméBig an erinnerungskulturellen
Inszenierungen beteiligt. Von Seiten der nichtindi-
genen Organisatoren solcher Veranstaltungen wird
die Teilnahme der Mi’kmaq allerdings nicht unbe-
dingt als Anerkennung ihres Status als legitime Er-
ben der Beothuk gesehen. In den von mir gefiihrten
Interviews war eher von einer generellen Geste der
Anerkennung indigener Kulturen die Rede. Und tat-
sdchlich treten bei solchen Anldssen vereinzelt auch
Innu oder Inuit aus Labrador auf. Trotzdem scheint
sich eine gewisse Logik zu etablieren, nach der ein
adidquates Gedenken der Beothuk auch eine Teil-
nahme heutiger Indigener erfordere. So war auch
die Entscheidung, dass die Statue in Boyd’s Cove
von Gerald Squires und nicht von einem indige-
nen Kiinstler gestaltet wurde, durchaus umstritten
(Owen 2015: 128). Tatséchlich scheinen sowohl Re-
gierungsvertreter als auch die Mi’kmaq selbst von
threr Zusammenarbeit bei solchen Gedenkveran-
staltungen zu profitieren. Wihrend die Provinzregie-
rung einerseits ihr multikulturelles Image pflegen
kann, bieten solche Veranstaltungen den Mi’kmaq
die Moglichkeit, vor einem breiten Publikum auch
tagespolitische Themen anzusprechen und weiter
um ihre gesellschaftliche Anerkennung als indige-
ne Bevolkerung Neufundlands zu werben.

Beothuk und Wikinger

Vor diesem Hintergrund ist wohl auch ein Auftritt
von Mi’sel Joe im Rahmen des sogenannten “Vi-
king Millennium” im Jahr 2000 zu verstehen. An-
lass der Feierlichkeiten war das Jubildum der ersten
Landung von Wikingern an der Kiiste Neufund-
lands, die um das Jahr 1000 n. Chr. als erste Eu-
ropéder nachweislich den amerikanischen Kontinent

Anthropos 113.2018

22012028, 11:03:48. © Inhatt.
1r oder In KI-Sy:

Erlaubnis Ist

its Im



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-503

“Dead Indians Are Safer”

betraten. Bei L’Anse aux Meadows an der Nord-
westspitze Neufundlands wurde die bisher einzi-
ge archidologisch nachweisbare Siedlung der Nord-
minner entdeckt. Obwohl die Prisenz der Europier
nur ausgesprochen kurzlebig war und keine bleiben-
den Folgen fiir die indianische Bevolkerung hatte,
ist dieses Ereignis von grofer Bedeutung fiir das
kulturelle Gedichtnis der Neufundlidnder und die
Ausgrabungsstitte eine wichtige Touristenattrak-
tion. Um das historische Zusammentreffen von Wi-
kingern und Indianern ranken sich seit jeher diverse
Legenden. Eine dieser Geschichten besagt, dass die
Beothuk eigentlich Nachfahren der Wikinger gewe-
sen seien und dass ihre Bemalung mit Ocker ledig-
lich dazu gedient habe, ihre europdische Herkunft
vor den Kolonisten zu verbergen. Derartige Theo-
rien liber eine frithe europdische Prisenz machen
indes bei den Wikingern nicht halt, sondern es gibt
auch immer wieder Mutmalungen tiber noch frii-
here Landungen, sei es von irischen Monchen wie
dem Heiligen Brendan oder sogar Wanderungen von
europdischen Steinzeitmenschen iiber den in der
Eiszeit zugefrorenen Nordatlantik. Wie zuletzt im
Zusammenhang mit den Kennewick Man deutlich
wurde, sind solche Spekulationen fiir die heutige
indianische Bevolkerung ausgesprochen problema-
tisch, stellen sie doch ihren Status als Urbevolke-
rung des Landes und alle darauf basierenden For-
derungen nach Entschiddigungen fiir das erlittene
Unrecht durch die Kolonisation in Frage (Thomas
2000). Andererseits kann das historische Kapitel
der letztlich gescheiterten wikingischen Landnah-
me aber auch als ein Erfolg der indianischen Seite
gewertet werden, was eine faszinierende Umkeh-
rung der bekannten Erzidhlmuster von Siegern und
Besiegten in der Kolonialgeschichte darstellt.*

4 In diesem Sinne wurde die Thematik 2007 auch in einem
aus ethnografischer Sicht leider vollig missratenen Spielfilm
“Pathfinder” des Regisseurs Marcus Nispel aufgegriften.
Als gelungener ist hingegen der Roman “Als der Adler mit
dem Drachen rang” der deutschen Ethnologin Rebecca Net-
zel (2012) zu werten, die trotz einiger kleinerer historischer
Fehler und einem klaren Ubergewicht der Wikingerseite zu-
mindest ansatzweise versucht, auch die historische Perspek-
tive der Indigenen darzustellen.

Eine ginzlich andere Interpretation des Zusammentref-
fens von Wikingern und Beothuk entwickelt der indianisch-
eurokanadische Autor Bernard Assiniwi in seiner “Beothuk
Saga” (2002). So deutet er die historische Bedrohung durch
die Nordmiinner als Ursache dafiir, dass sich die verstreut auf
der Insel lebenden Stammesverbinde zu einer Nation verein-
ten. Weit entfernt davon, die Europder und ihre Kultur gidnz-
lich abzulehnen, integrieren die Beothuk sogar Wikinger-
frauen und irische Sklaven in ihre Gesellschaft, von denen
sie im Gegenzug in die Kunst der Eisenbearbeitung und der
lesbischen Liebe eingeweiht werden. Assiniwi bedient sich
somit des bereits erwdhnten Mythos der Beothuk als ver-
kappter Wikinger, wobei nach seiner Interpretation aber gera-

Anthropos 113.2018

Erlaubnis Ist

511

Ahnliche Gedanken miissen auch Mi’sel Joe be-
wegt haben, als er in LAnse aux Meadows die islin-
dische Crew eines nachgebauten Wikingerschiffes
mit den Worten begriifite: “We didn’t welcome you
this warmly 1,000 years ago, but you were no blod-
dy better!” (Cooper, Gudmundsson & Muir 2005:
43) Das in dieser Aussage enthaltene Eingestind-
nis, dass es auf beiden Seiten Gewalt gab, ist durch-
aus erstaunlich, wenn man bedenkt, wie nachhaltig
indigene Gemeinschaften speziell seit den Feier-
lichkeiten anlédsslich des 500. Jahrestags der Ent-
deckung Amerikas durch Kolumbus im Jahr 1992
darum geworben haben, nicht linger als brutale Wil-
de, sondern vielmehr als Opfer kolonialer Gewalt
anerkannt zu werden. Das frithere Zusammentref-
fen von Wikingern und Indianern hingegen bietet
aufgrund der giéinzlich anderen historischen Begleit-
umstinde einen vollig neuen diskursiven Raum, in
dem nicht nur das Eingestdndnis der beidseitigen
Gewalt moglich wird, sondern sogar eine Briicke
in die Gegenwart geschlagen und eine Hoffnung
fiir ein besseres Zusammenleben artikuliert wer-
den kann. Dieser versohnliche Gedanke ist eben-
falls Teil der neufundlidndischen Erinnerungskultur
geworden, und zwar in Form eines Monuments mit
dem Titel “Encounter of Two Worlds”, das 2002 in
L’Anse aux Meadows enthiillt wurde (Abb. 6). Das
Denkmal enthilt auch verschiedene, auf Knopf-
druck abspielbare Kommentare. In dem Beitrag von
Mi’sel Joe wird sein Toleranzplddoyer weiter kon-
kretisiert:

We came from a past that was very violent on both sides
and the first meeting was not a good one. There was vio-
lence. And my wish to the world is that we come over
all those things. And we are now in a place as Indige-
nous Peoples of North America that we can look back in
our history, saying to the Viking people: “Welcome to our
land. We didn’t do that the first time, we are doing it now.
We are saying that we recognize your violence, we rec-
ognize our own violence, we are in a different place and
a different time and we want to say help us build a better
world for all people”.

de aus der biologischen Verbindung von Menschen verschie-
dener Hautfarben die Kraft der Beothuk fiir ihren heroischen,
wenn auch letztlich erfolglosen antikolonialen Abwehrkampf
erwuchs. Eine so radikale Umdeutung der Beothuk-Kultur
widerspricht zwar massiv den bekannten historischen Fakten,
sie reflektiert aber umso mehr die Suche des Autors nach sei-
nen eigenen Wurzeln zwischen den Kulturen und zeigt, dass
die Beothuk durchaus nicht nur als Projektionsflidche fiir die
Fantasien “weifler” Autoren dienen.

216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:03:48. © Inhalt.
Inhalts Im 10 oder



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-503

512

2

Abb. 6: Das Denkmal “Encounter of Two Worlds” in L’Anse aux
Meadows (Foto: Lars Friihsorge).

Ausblick: Das genetische Gedéchtnis
und Fragen der Repatriierung

Ein Fund im schottischen Nationalmuseum in Edin-
burgh sollte der Frage nach dem Erbe der Beothuk
in den letzten Jahren noch einmal neuen Ziindstoff
liefern. In den Bestidnden des Museums befinden
sich die Schidel von Demasduit und dem am Red
Indian Lake gettteten Anfiihrers Nonosabasut, die
von William Cormack seinerzeit nach Schottland
gebracht wurden. Die Geschichte dieser Schidel
und ihre wissenschaftliche Untersuchung wurde Ge-
genstand eines vielbeachteten Dokumentarfilms mit
dem Titel “Stealing Mary” von Tim Wolochatiuk
(2006), der auch unter Mitwirkung von Mi’kmaq
auf Neufundland gedreht wurde (Harries 2010). Auf
Grundlage der genetischen Untersuchungen dieser
Schidel plante das Beothuk Institut ebenfalls Gen-
proben von Neufundldndern zu nehmen, um mog-
liche genetische Erben der Beothuk aufzuspiiren.
Die potenzielle Tragweite dieser Untersuchungen
ist kaum zu unterschitzen, konnte sie doch den An-
spruch der nichtindigenen Neufundlidnder auf das
kulturelle Erbe der Beothuk nachhaltig untermau-
ern, aber den Interessen der Mi’kmaq entgegenlau-
fen. Wiirde hingegen ein Erbgut der Beothuk unter
den heutigen Mi‘kmaq, oder wie bereits erwihnt,
eine Verwandtschaft zwischen Beothuk und Innu
nachweisbar sein, so konnte dies einen bedeutenden
Gewinn fiir die jeweilige Gruppe und die Anerken-
nung ihrer Forderungen darstellen (McGrath 2008).
Wann jedoch Ergebnisse dieser Untersuchung zu
erwarten sind, ist vollig unklar, denn das Projekt
musste noch vor seiner Vollendung aufgrund feh-
lender finanzieller Mittel vorerst eingestellt werden
(Marshall 2013).

216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:03:48. ©
its Im fr oder

Lars Friithsorge

Zwischenzeitig wurde aber durch eine weitere
Entdeckung jenseits des Atlantiks ein neuer An-
spruch auf das genetische Erbe der Beothuk laut.
Bei Untersuchungen des Genoms der Isléinder war
eine DNA-Sequenz entdeckt worden, die auf einen
alten Anteil indianischen Erbguts hindeutet. Diese
Erkenntnis wurde sofort mit den Wikingerfahrten
nach Amerika in Zusammenhang gebracht. Da die
Sequenz bisher noch keiner der heutigen indigenen
Gruppen zugeordnet werden konnte, kam die Idee
auf, es konnte sich um eine ausgestorbene Ethnie
handeln. Doch entgegen der euphorischen Presse-
meldungen, Nachfahren der Beothuk wiirden noch
heute auf Island leben (Parker 2011), bleibt die Hy-
pothese bisher reine Spekulation und kénnte erst
durch einen Vergleich mit den DNA-Proben der
zwei Schidel aus Schottland substanziell begriin-
det werden.

Die Priisenz der sterblichen Uberreste zweier na-
mentlich bekannter Beothuk in einer iiberseeischen
Museumssammlung erweckte allerdings auch eini-
ges Unbehagen und miindete schlieBlich in der For-
derung verschiedener indigener und nichtindige-
ner Neufundldnder nach einer Riickfithrung und
addquaten Bestattung der Schidel. Der Forderung
wurde von schottischer Seite bisher nicht entspro-
chen, da keine nachweisbaren Nachfahren der Ver-
storbenen existieren und auch von der neufund-
landischen Regierung noch kein offizieller Antrag
gestellt wurde. Auch in dieser Situation nahm Mi’sel
Joe als Reprisentant der Mi‘kmaq seine Rolle als
Vertreter der Interessen der Beothuk wahr. Er ver-
zichtete dabei bewusst auf Fragen der kulturellen
Zugehorigkeit, sondern betonte vielmehr die ethi-
sche Dimension des Falles:

It’s the respectful and right thing to do, for anyone ... And
it shouldn’t hinge on whether there’s Beothuk people or
not. It’s just the right thing to do (CBC News 2012).

Im Jahre 2015 reiste er sogar selbst nach Schott-
land, um seiner Forderung mehr Nachdruck zu ver-
leihen. Im Rahmen seines Aufenthaltes wurde ihm
gestattet, die Schiidel zu sehen. Er nutzte diese Ge-
legenheit, um ein Ritual zu ihren Ehren durchzu-
fithren. AnschlieBend verkiindete er, dass ihn sein
Besuch in seinem Ansinnen bestidrkt habe, auch
wenn er nicht erwarte, dass es bald zu einer Eini-
gung komme (CBC News 2015).

Zitierte Literatur

Assiniwi, Bernard
2002 The Beothuk Saga. A Novel. New York: Dunne.

Beckel, Annamarie L.
1999 All Gone Widdun. St John’s: Breakwater.

Anthropos 113.2018

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-503

“Dead Indians Are Safer”

CBC News

2012 Calls Made to Repatriate Beothuk Remains. CBC News
(23.06.2012). <http://www.cbc.ca/news/canada/new
foundland-labrador/calls-made-to-repatriate-beothuk-
remains-1.1225818> [24.01.2018]

Hate Speech Allegations against Mi’kmaq under Investi-
gation. CBC News (24.03.2014). <http://www.cbc.
ca/news/canada/newfoundland-labrador/hate-speech-
allegations-against-mi-kmagq-under-investigation-
1.2583491> [24.01.2018]

“Stolen” Beothuk Remains Need to Come Home from Scot-
land, Mi’sel Joe says. CBC News (25.05.2015). <http://
www.cbc.ca/news/canada/newfoundland-labrador/stolen-
beothuk-remains-need-to-come-home-from-scotland-
mi-sel-joe-says-1.3086453> [24.01.2018]

2014

2015

Cooper, David, Rognvaldur Gudmundsson, and Tom Muir

(eds.)

2005 Destination Viking Sagalands. The Icelandic Sagas and
Oral Tradition in the Nordic World. Reykjavik: Tourism
Research and Consulting.

Crummey, Michael
2001 River Thieves. Toronto: Doubleday.

Dalton, Mary

1992 Shadow Indians. The Beothuk Motif in Newfoundland
Literature. Newfoundland Studies 8/2: 135-146.

1993  Allowing the Light. Poems. St. John’s: Breakwater.

Down, Heather
2007 A Deadly Distance. Toronto: Dundurn.

Harries, John

2010 Of Bleeding Skulls and the Postcolonial Uncanny. Bones
and the Presence of Nonosabasut and Demasduit. Journal
of Material Culture 15/4: 403-421.

Kitchen, John, and Albert Taylor
2006 The Beothuk Way. Living with Nature. St. John’s: J.
Kitchen.

McGrath, Robin

2008 Bernice Morgan. Cloud of Bone. Newfoundland and Lab-
rador Studies 23/1: 90-95. <https://journals.lib.unb.ca/
index.php/NFLDS/article/view/10182/10512> [24.01.
2018]

Marshall, Ingeborg

1988 Beothuk and Micmac. Re-examining Relationships. Aca-
diensis 17/2: 52-82.

1996 A History and Ethnography of the Beothuk. Montreal:
McGill-Queen’s University Press.

Anthropos 113.2018

513

2013 Disappointed with Story on Beothuk. The Telegram
(11.04.2013) <http://www.thetelegram.com/opinion/
letter-to-the-editor/disappointed-with-story-onbeothuk-
136458/>  [updated 30.09.2017: <http://www.thetele
gram.com/Opinion/Letter-to-the-editor/2013-04-11/
article-3217842/Births-1847> (24.01.2018)]

Martijn, Charles A.
1996 Review Article of I. Marshall 1996. Newfoundland and
Labrador Studies 12/2: 105-131.

Netzel, Rebecca

2012  Als der Drache mit dem Adler rang. Historischer Roman
aus der Zeit um 1000 n. Chr. Griindau-Rothenbergen:
TRIGA.

Owen, Suzanne

2015 The Demise of the Beothuk as a Past Still Present. Jour-
nal of the Irish Society for the Academic Study of Reli-
gions 2/1: 119-139.

Parker, Allen

2011 Descendants of Newfoundland’s “Extinct” Beothuk Live
on in Iceland. <http://blogs.canoe.com/parker/news/
descendants-of-newfoundlands-extinct-beothuk-live-on-
in-iceland/> [24.01.2018]

Pastore, Ralph

1998 Post-Contact Beothuk History.  <http://www.heritage.
nf.ca/articles/aboriginal/beothuk-history.php> [24.01.
2018]

The Rocky Fortune

2007 Beothuk. In: Back of the Beeside. Album. [Liedtext]
<http://lyrics.wikia.com/wiki/The_Rocky_Fortune:Beo
thuk> [24.01.2018]

Speck, Frank G.
1922  Beothuk and Micmac. New York: Museum of the Ameri-
can Indian.

Thomas, David Hurst
2000  Skull Wars. Kennewick Man, Archaeology, and the Battle
for Native American Identity. New York: Basic Books.

Wadden, Marie
2001 Nitassinan. The Innu Struggle to Reclaim Their Home-
land. Vancouver: Douglas & Mclntyre.

Wolochatiuk, Tim

2006 Stealing Mary. Last of the Red Indians. [Dokumentar-
film]

YouTube

2013 I’'m Beothuk and I Know It. <https://www.youtube.com/

watch?v=CK9CGFqUsdM > [24.01.2018]

216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:03:48. © Inhalt.
Inhalts Im 10 oder

Erlaubnis Ist


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-503

ESTUDIOS
Indiana

Ibero-Amerikanisches Institut — PreuBlischer Kulturbesitz, Potsdamer Str. 37, D-10785 Berlin
http://www.iai.spk-berlin.de Indiana@iai.spk-berlin.de

El Instituto Ibero-Americano (IAl) de la Fundaciéon Patrimonio Cultural Prusiano en Berlin dispone
de un amplio programa de publicaciones en aleman, espafiol, portugués e inglés que surge de varias fuen-
tes: la investigacion realizada en el propio Instituto, los seminarios y simposios llevados a cabo en el IAl,
los proyectos de cooperacion con instituciones nacionales e internacionales, y trabajos cientificos indivi-
duales de alta calidad. En la serie Estudios Indiana (anteriormente “Suplementos
de Indiana”) se publican monografias y compilaciones que representan los resultados
de investigaciones sobre las sociedades y culturas multiétnicas, indigenas y afro-ame-
ricanas de América Latina y el Caribe tanto en el presente como en el pasado. Relne
contribuciones originales de todas las areas de los estudios americanistas, incluyendo
la arqueologia, la etnohistoria, la antropologia socio-cultural y la antropologia linguistica.

Volimenes recientes:

Estudios Indiana 11

Objetos como testigos del contacto cultural. Perspectivas interculturales de la historia y del presente de
las poblaciones indigenas del alto rio Negro (Brasil/Colombia).

Michael Kraus, Ernst Halbmayer, Ingrid Kummels (eds.), Berlin 2018, 398 pp., ISBN 978-3-7861-2795-6.

Durante la conferencia internacional “Objetos como testigos del contacto cultural. Perspectivas interculturales de la
historia y del presente de las poblaciones indigenas del alto rio Negro (Brasil/Colombia)”, que se realizd en 2014 en
el Ethnologisches Museum de Berlin, se evaluaron criticamente las investigaciones recientes e histéricas sobre la
region multicultural del alto rio Negro. Se reunieron y contrastaron las perspectivas de diferentes actores en base
de sus respectivas especializaciones sobre la historia de contacto de la regién, sobre la situacion actual y sobre el
significado de la cultura material en este proceso. Participaron por lo tanto representantes de los kotiria (wanano)
y wira pona (desana), miembros de los museos, antrop6logos académicos y activistas. Todos ellos contribuyeron
con sus enfoques sobre el papel actual de las colecciones, los museos y las exposiciones para las comunidades
indigenas y la ciencia.

Estudios Indiana 10
Diccionario K’iche’ de Berlin. El Vocabulario en lengua 4iche otlatecas: edicion critica.
Michael Dirr, Frauke Sachse (eds.), Berlin 2017, 326 pp., ISBN 978-3-7861-2782-6.

El “Vocabulario en lengua giche otlatecas” es uno de los mas importantes diccionarios del k'iche’ de la época
colonial de Guatemala. El diccionario contiene aproximadamente 2200 entradas principales e incluye informacién
detallada en cuanto al léxico, la gramatica y la cultura acerca de esa lengua maya.

La presente edicion hace accesible por primera vez el manuscrito del siglo xvii que se encuentra hoy en el Instituto
Ibero-Americano en Berlin, para que investigadores de las lenguas amerindias, de la lingtiistica misionera o de los
estudios mesoamericanos entre otros puedan aprovechar de ello. El estudio introductorio incluye una descripcion
detallada del manuscrito y analiza la relacién entre el texto y otras fuentes misioneras lexicograficas del k'iche’
colonial.

IINDIANA and Estudios Indiana are Open Access:
https://journals.iai.spk-berlin.de/index.php/indiana
http://www.iai.spk-berlin.de/en/publications/estudios-indiana.html

216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:03:48. © Inhalt.
Erlaubnis Ist Inhalts Im 10r oder



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-503

