
 

4 Kritische Perspektiven:  

Butler und Derrida 

 

 

4.1 DERRIDAS KRITIK  

AN DER LÉVINASISCHEN ETHIK 

 

Derrida unterzieht die frühen Schriften (Totalität und Unendlichkeit einge-

schlossen) Lévinas’ in dem seinem Werk Die Schrift und die Differenz ent-

stammenden Essay Gewalt und Metaphysik 1964 einer kritischen Würdi-

gung. Zentrum dieser bildet die pronominale Ethik Lévinas’.  

Lévinas setzt sich in dieser für einen Beginn der ethischen Relation auf 

der Ebene der Begegnung mit einem vorsprachlichen Antlitz ein. Diese 

schweigende Sprache, die den ethischen Imperativ formuliert, steht im Zen-

trum der derridaschen Kritik. Für Derrida ist es jedoch unmöglich, eine 

prädiskursive Ethik zu denken, da die Einsetzung einer Ethik sprachlicher 

Natur sei und damit Teil eines sprachlichen Diskurses, die bei Lévinas in 

der Antwort des Selben auf die Aufforderung des Anderen auf Verantwor-

tungsübernahme liege. Derrida stellt die Prädiskursivität der sprachlichen 

Ebene in der lévinasischen Terminologie wie folgt in Frage:  

 

„Wer wird jemals ihren Sinn bändigen und benennen ohne sich vorher von ihr be-

nennen zu lassen? Welche Sprache wird ihr sich jemals entziehen können? Wie wird 

sich beispielsweise die Metaphysik des Gesichts als Epiphanie des Anderen in ihr 

entledigen können?“ (Derrida 1997, S. 141f.)  

 

Derrida verstärkt damit den Anspruch, dass sich jegliche Form philosophi-

schen Ausdrucks in einem vorgängig existenten Rahmen realisieren und 

bestimmten Regeln folgen muss, um einen Geltungsanspruch stellen zu 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


72 | Der Andere als Herausforderung 

können, so folglich auch die lévinasische Ethik. Lévinas antwortet auf Der-

ridas Kritikpunkte im Spätwerk Jenseits des Seins. Um eine Spezifizierung 

der sprachlichen Ebene zu erreichen, führt er eine Unterscheidung zwischen 

Sagen und Gesagtem ein. Dabei wird dem Sagen eine höhere Priorität zu-

geschrieben als dem Gesagten, welches lediglich eine abgeschwächte Ver-

sion des Sagens in einer beliebigen Wiederholung abbilden kann. Lévinas 

stimmt durch die Einführung dieser Unterscheidung Derridas Anmerkung 

zu, das sich philosophische Theoreme nicht außerhalb von ontologischen 

Sprachmustern realisieren ließen (vgl. Derrida 1997, S. 179), und restruktu-

ralisiert das Sagen als ein im Gesagten Eingewobenes. Lévinas schreibt da-

zu: „Nur vom Gesagten aus ist der Weg in eine ethische Ordnung des Sa-

gens möglich“ (JS, S. 108). Für Derrida bleibt die lévinasische Philosophie 

an dieser Stelle in der Form eines „sprechenden Schweigens“ (Derrida 

1997, S. 169) hinter ihren Versprechen zurück. Denn die Grundlage der 

ethischen Beziehung verbleibt jenseits der Kategorisierbarkeit, in dieser 

Form ist für Derrida Lévinas’ ethischer Anspruch unerfüllbar, da er ohne 

Begriff und Gesetz zu haltlos erscheint, um das Wesen des ethischen im 

Allgemeinen zu bestimmen (ebd.). Mit dieser Abwendung von einer logo-

zentrischen Philosophiegenese wird Lévinas’ Theorie zu einem zentralen 

Anwendungsgebiet der dekonstruktivistischen Lesart Derridas:  

 

„Wenn man in der Sprache der Totalität den Überstieg über die Totalität ausspre-

chen, wenn man den Anderen in der Sprache des Selbst bezeichnen muss [..] wenn 

man die ruinierte Metapher noch bewohnen und sich mit den Fetzen der Tradition 

[...] noch bekleiden muss, so heißt das unter Umständen, dass es keinen philosophi-

schen Logos gibt, der nicht gezwungen ist, sich zunächst in der Struktur des Innen-

Außen expatriieren zu lassen.“ (Derrida 1997, S. 171)  

 

Da die levinasische Terminologie den Anspruch einer logozentrischen Auf-

fassung von Philosophie negiert, eröffnet sie Raum für die derridasche De-

konstruktion. In seinen Schriften aus den frühen 1990er Jahren widmet sich 

Derrida der Aufgabe, ein neues Verständnis der lévinasischen Ethik unter 

Rückgriff auf die Dekonstruktion zu leisten. Er versteht Dekonstruktion 

folglich als ein Mittel, eine Beziehung zum Anderen und damit die lévina-

sische Ethik erst zu ermöglichen. Dabei verwendet er die Dekonstruktion 

wie einen Detektor, mit dem er den Ort der Exteriorität am Rande des Dis-

kurses auszumachen sucht, gleichzeitig aber darauf verweist, dass auch die 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 73 

äußerste Vorstellung einer solchen stets eine in den Kontext eingelassene 

ist und durch ihren differentiellen Charakter den Diskurs erst komplettiert. 

Dabei versteht Derrida Diskurse oder auch Kontexte als durchlässige und 

niemals vollständig abgeschlossene Ebenen. In dieser Offenheit ereignet 

sich der Andere in einem konstitutiven Außen, die Dekonstruktion selbst, 

das Eingreifen in die Unabgeschlossenheit wird dabei erst durch den Ande-

ren ermöglicht. In dieser Form entsteht eine doppelte Bewegung, wie be-

schrieben, ermöglicht die Beziehung zum Anderen (dem Außen) die De-

konstruktion als den Kontext umfassende Praxis. Des Weiteren ermöglicht 

die Dekonstruktion erst die Beziehung zum lévinasischen Anderen (vgl. 

Rosenfeld, S. 73). Für Derrida gilt: „Dekonstruktion ist Gerechtigkeit“, sie 

umfasst somit die Gesamtheit der Ein- und Ausschlüsse sowie die Risse 

und Brüche eines Kontextes. Die Beziehung zum Anderen, die die Dekons-

truktion eröffnet, ist im Wesentlichen eine unbedingte Bejahung der An-

dersheit des Anderen und seiner Spur (vgl. Derrida 1995, S. 286). Die Be-

jahung wird auch bei Lévinas als wesentlich für eine Öffnung dem Anderen 

gegenüber formuliert:  

 

„Begingen wir nicht den Leichtsinn, zu behaupten, das erste Wort, das alle anderen 

möglich machte, sogar das Nein der Negativität, sogar das ,Zwischen‘ der ‚Versu-

chung der Versuchung‘, sei ein bedingungsloses Ja gewesen? Bedingungslos gewiss, 

aber nicht naiv. [...] Es handelt sich um ein Ja, das älter ist als die naive Spontani-

tät.“ (VT, S. S. 92)  

 

Dieses „Ja“ umfasst die Alterität des Anderen in allen Konsequenzen, es si-

gnalisiert eine Offenheit für das Begegnende, den Anderen in seiner Ein-

zigartigkeit, seiner Unersetzbarkeit. An dieser Stelle eröffnet die Dekonst-

ruktion einen Horizont, der dem lévinasischen Anspruch gerecht werden 

kann, ein Verzicht auf die sprachliche Kategorisierbarkeit, die zu einer 

schlichten, aber starken Bejahung der Individualität jenseits diskursiver 

Anerkennungsmuster führt, die das Subjekt für den Anderen bereit hält und 

so eine Begegnung in einem Zwischenraum eröffnet. Die unbedingte Beja-

hung der Alterität unterbricht den Kontext, da sie in dessen sprachlicher 

Verfasstheit keinen Platz einnehmen kann, dem Anderen wird damit die 

Position des Unergründlichen zu Teil (vgl. Wimmer 2016, S. 231), die 

einen temporären Freiraum ermöglicht, der allein durch die wiederholte 

Praxis der Dekonstruktion erhalten wird und den Anderen so vor den totali-

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


74 | Der Andere als Herausforderung 

tären Machtansprüchen des Subjekts schützen kann. Dabei kann der Andere 

immer nur in Relation zu einem Kontext in die Sphäre der Erscheinung ein-

treten, überschreitet jedoch jedwede Funktionsweise und endgültige stati-

sche Sinnzuschreibung durch den Diskurs. Die Figur des Anderen verweist 

durch ihre Existenz auf die Unabgeschlossenheit des Diskurses und ermög-

licht eine Bejahung des Unbennbaren, die Simon Critchley in Bezugnahme 

auf Derridas Werk Limited Inc. (2001) in seinem Werk The Ethics of De-

construction als ethischen Charakter der Dekonstruktion versteht.  

 

„Das führt mich dazu, rasch zu präzisieren, worauf ich weiter oben bezüglich des 

Kontexts, seiner Nicht- Abgeschlossenheit oder seiner irreduziblen Öffnung, wenn 

Sie so wollen, hinwies. [...] In den verschiedenen Texten, die ich über (gegen) die 

Apartheid schrieb, sprach ich wiederholt von ,bedingungsloser‘ Affirmation und 

,bedingungslosem‘ ,Appell‘. Das kam bei mir auch in anderen ,Kontexten‘ vor und 

jedes Mal, wenn ich von der Verbindung zwischen der Dekonstruktion und dem ,Ja‘ 

spreche. Das mindeste, was man über die Bedingungslosigkeit (ein Wort, dessen ich 

mich nicht zufällig bediene, um an den Charakter des kategorischen Imperativs in 

der von Kant beschriebenen Form zu erinnern) sagen kann, ist, daß sie unabhängig 

von jedem bestimmten Kontext ist, ja sogar von der Bestimmung eines Kontexts 

überhaupt unabhängig ist. Sie tritt als solche nur in der Öffnung des Kontexts auf. 

Nicht daß sie einfach anderswo, außerhalb des Kontexts präsent wäre (existieren 

würde), aber sie greift in die Bestimmung eines Kontexts ein, ausgehend von seiner 

Öffnung und von einem Befehl, einem Gesetz, einer Verantwortung, die diese oder 

jene Bestimmung eines gegebenen Kontexts überschreiten. Im Anschluss daran ist 

diese Bedingungslosigkeit mit den bestimmten (Kant würde sagen ,hypothetischen‘) 

Imperativen dieses oder jenen Kontexts zu verbinden; und das ist der Moment der 

Strategien, der Rhetorik, der Ethik und der Politik. Die so beschriebene Struktur geht 

sowohl davon aus, daß es nur Kontexte gibt, daß es nichts außerhalb des Kontexts 

gibt, wie ich oft ausgeführt habe, aber auch, daß die Grenze des Rahmens oder der 

Rand des Kontexts immer eine Nicht-Abschließungsklausel beinhalten. Das Außen 

dringt ein und bestimmt so das Innen.“ (Derrida 2001, S. 235)  

 

Die Bedingungen des Kontextes sind in dieser Form abhängig von einer Al-

terität, „die selbst nicht mehr als Grund vorstellbar“ ist (vgl. Wimmer 2016, 

S. 231). Dekonstruktion verdeutlicht in der Bezugnahme auf den Anderen, 

dass kein Kontext frei von Ausschlüssen und Unabgeschlossenheiten sein 

kann und sich in diesen Rissen eine Sensibilität für den Anderen – als „den 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 75 

im Kommen Verbleibenden“ (ebd.) oder bereits Vorübergegangenen – rea-

lisieren lässt. Diese beiden Ebenen zeigen, dass es dir Spur des Anderen ist, 

die den Kontext durchzieht und für Beunruhigung und Risse in der Struktur 

sorgen muss und von dort die Dekonstruktion erneut anstößt.  

Alterität kann Lévinas folgend niemals permanenter Teil eines Kontex-

tes werden, sondern transzendiert diesen fortwährend, damit wirkt der „An-

dere als Störenfried (einer vom Subjekt geschaffenen) Ordnung“ (vgl. 

Moebius, S. 14). Durch die Dekonstruktion wird somit eine Offenheit er-

möglicht, durch die der Andere sich im Diskurs ankündigt, ohne jemals von 

ihm eingeholt werden zu können (vgl. ebd. S. 213). Eine weitere wichtige 

Funktion einer iterierten Dekonstruktion ist es, dass sie sowohl den Ande-

ren aus seinen Selbst- und Fremdzuschreibungen herauslöst und damit ein 

vermeintliches Erfassen einer kategorialen Identität negiert als auch die so-

zialen Konstituierungen offen lässt:  

 

„Mittels ihm zugeschriebener Identitäten können dekonstruiert werden, so dass das 

Andere der Ordnung, die Unendlichkeit des Anderen und die Beziehung zum Ande-

ren, eben das was Lévinas Ethik nennt, vielleicht und immer wieder ganz anders 

dem Unmöglichen abgerungen und in den Bereich der Möglichkeit herüber geholt 

werden könnte.“ (Vgl. Moebius, S. 15f.)  

 

In dieser Form aufgefasst, kann Dekonstruktion das ethische Versprechen 

der lévinasischen Terminologie einlösen: Die Ethik im lévinasischen Sinn 

ist eine Ethik ohne Gesetz, ohne Begriffe, die ihre gewaltlose Reinheit nur 

so lange behält, als sie nicht in Begriffen und Gesetzen bestimmt wird. Der-

rida formuliert diese These wie folgt:  

 

„Dies ist kein Vorwurf: vergessen wir nicht, dass Levinas uns keine Gesetze oder 

moralische Regeln vorschlagen will, er hat nicht die Absicht, eine Moral, sondern 

das Wesen des ethischen Verhältnisses im Allgemeinen zu bestimmen. Da diese Be-

stimmung sich aber nicht als Theorie der Ethik versteht, handelt es sich um eine 

Ethik der Ethik.“ (Derrida 1997, S. 169) 

 

Diese These unterstützt auch Critchley:  

 

„Der ethische Moment, der die Dekonstruktion begründet, ist dieses Ja-Sagen zum 

Unbenennbaren, ein Moment unbedingter Bejahung, der an eine Alterität adressiert 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


76 | Der Andere als Herausforderung 

ist, die weder von der logozentrischen Begrifflichkeit ausgeschlossen noch in ihr 

eingeschlossen sein kann. [...] Meine Behauptung ist, daß ein unbedingter kategori-

scher Imperativ oder Moment der Bejahung die Quelle des Gebotes ist, das die De-

konstruktion hervorbringt und durch dekonstruktive Lektüre hervorgebracht wird.“ 

(Critchley 1997, S. 340f.)  

 

An dieser Stelle lässt sich auch die vermeintlich problematische pränomina-

le Sprache des Antlitzes des Anderen in ihrer Funktion verstehen. In dem 

Bemühen, den Anderen vor der Einflussnahme des Subjekts zu erretten, 

sucht Lévinas durch eine Abwendung von einer logozentrischen Philoso-

phiegenese die Einzigartigkeit des Anderen zu bewahren, hinter einem 

metaphysischen Antlitz mit moralischer Interpellation zu verbergen. Dass 

diese Form des Diskursentzugs dem Anspruch der lévinasischen Ethik nicht 

gerecht werden kann, hat Derrida in seiner Auseinandersetzung aufgezeigt. 

Derrida hat mit der Dekonstruktion ein wirksames Mittel gefunden, den 

Anderen aus der ihn konstituierenden Kontextmatrix herauszulösen und 

ihm Entwicklungsmöglichkeiten zu verschaffen, diese bleiben jedoch in 

einen sprachlichen Kontext einbettet und ermöglichen so Bezugnahmen 

und die Ausbildung von Anerkennungsmerkmalen, die in einer vorsprachli-

chen Vorstellung verwehrt blieben. Verantwortung für den Anderen kann 

Derrida folgend nur übernommen werden, wenn der Andere Teil eines 

sprachlichen Kontextes wird, in dem sich auch das Verantwortung über-

nehmende Subjekt verortet, wenngleich die sprachliche Zuschreibung, soll-

te sie temporärer Form sein, nach derridascher Auffassung stets Gewalt am 

Anderen bedeutet, ist die Einsetzung ebenso entscheidend wie die anschlie-

ßende Dekonstruktion dieser. Diese Wiederholung der Konstruktion zum 

Zwecke der Dekonstruktion zeigt den Zwang zur Veränderung auf, der für 

Derrida der wesentlichste Motor gesellschaftlicher Veränderung ist und 

somit letztlich auch den Anderen aus seiner Determination befreien und re-

vitalisieren kann.  

Um eine andere Möglichkeit aufzuzeigen, den Anderen aus der gewalt-

samen Determination zu befreien, soll im Folgenden Irigarays Kritik an der 

Verengung des Begriffs des Anderen betrachtet werden, um zu verdeutli-

chen, welche Folgen eine begriffliche Engführung für die Bedeutung einer 

alteritätszentrierten Ethik aufweisen kann.  

 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 77 

4.2 FEMINISTISCHE KRITIK AN LÉVINAS: IRIGARAY 

 

Den Anderen, oder besser die Andere, aus ihrer Determination durch Kate-

gorisierung und konstruierten Gruppenzusammenhängen herauszulösen, ist 

auch Dreh- und Wendepunkt der Kritik an Lévinas, die die französische 

Philosophin und Psychoanalytikerin Luce Irigaray in verschiedenen Essays 

äußert.  

Ihr Fokus liegt in dieser Beschäftigung darauf, marginalisierte Gruppen 

aus ihrer Randständigkeit herauszulösen, nicht mit dem Ziel, diese einer ge-

sonderten Betrachtung zu unterziehen, sondern zu postulieren, diese in den 

Kontext gesellschaftlicher Praxis zu integrieren. Sie geht dabei davon aus, 

dass eine Politik der Differenz sich auf die Unterschiedlichkeiten zwischen 

Gruppen bezieht, jedoch die individuellen Aspekte der Differenzen zwi-

schen Menschen unberücksichtigt lässt und damit eine Form gesellschaftli-

cher Gewalt exekutiert (vgl. Deutscher 2007, S. 2). In dem Anspruch, ge-

sellschaftliche Rechte für marginalisierte Gruppen zu etablieren, durchlaufe 

die zentrale Gruppe (z.B. in Irigarays Werk, vielfach als Frauen beschrie-

ben) eine Homogenisierung, die kulturelle, geschlechtliche und nicht zu-

letzt individuelle Ausprägungen außer Acht lasse. Eine Praxis, die nötig ist, 

um eine Gruppe als solche zu fassen und bestimmte Lebensform Rechte 

geltend zu machen. Eine Kategorisierung, die für Lévinas und auch für Iri-

garay die besondere Funktion und Integrität des Anderen nachhaltig ver-

letzt. Eine Sensibilisierung, für die unendliche Alterität, die jedem konkret 

erscheinenden Anderen inhärent ist, wird von Irigaray geteilt und um eine 

vertiefende Beschäftigung mit der Bedeutung des Femininen, dem Lévinas 

auch eine besondere Rolle zuteilt, erweitert.  

Dem Weiblichen kommt in der lévinasischen Terminologie eine privi-

legierte Position zu, deren Alterität hierarchisch über die des Selben einzu-

ordnen ist. Diese Überlegung entstammt einer Fokussierung auf die eroti-

sche Beziehung, der im Werk Totalität und Unendlichkeit ein ganzes Kapi-

tel gewidmet wird. Diese Überlegungen entstammen dem dritten Kapitel, 

das Lévinas der erotischen Beziehung zwischen dem Anderen und dem 

Selben widmet.  

In diesem Kontext erscheint der Andere als Objekt der Liebe und ver-

bleibt zugleich in seiner Transzendenz als unendlich Anderer. In der Liebe 

ist der Selbe um Einiges mehr gerufen, die Verantwortung für den Anderen 

zu übernehmen, den er in seiner ganzen Hilflosigkeit versteht. Lévinas bie-

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


78 | Der Andere als Herausforderung 

tet an dieser Stelle ein Verständnis der Beziehung an, das sich auf die Für-

sorge für ein Kind beziehen lässt
1
. Die Alterität des Femininen entstammt, 

wie die Figur des Anderen, als solche keiner formalen Charakteristik, steht 

aber gleichzeitig im Kontrast zu anderen Ausdrucksformen der Alterität 

und wird folglich als die eigentliche/zentrale Andersheit verstanden. Ein 

kritisches Verständnis seiner These entwickelt sich, wenn verdeutlicht wird, 

dass Lévinas das Feminine als „etwas“ versteht, das nicht auf eine Seins-

form reduziert werden kann, sondern stets als an eine bestimmte Termino-

logie zurückgebunden betrachtet werden muss. Die Beziehung zwischen 

dem Femininen und dem Eros wird von Lévinas verwendet um auf die 

grundlegende ontologische Unterscheidung und Asymmetrie zwischen dem 

Anderen und dem Selben hinzuweisen. Da die lévinasische Terminologie 

das Feminine als eine Methode, nicht aber als einen Seinszustand versteht, 

schließt Luce Irigaray ihre Kritik an dieser Stelle an.  

Irigaray versteht Lévinas Verwendung des Begriffs des Femininen als 

Begrenztheit, da sie als „das Andere“ auf ein Subjekt verweist, eine Rolle, 

die dem Maskulinen vorbehalten sei. Diese Reduktion des Femininen als 

das Andere manifestiert aus ihrer Sicht die gesellschaftliche Konstruktion 

einer fiktiven Geschlechterordnung und führt zur Marginalisierung des Fe-

mininen. Für Lévinas gilt die sexuelle Differenz, die zwischen dem Ande-

ren und dem Selben existiert, als wichtige Schnittstelle um die Bezugnahme 

des von Angersicht-zu-Angesicht im Kontext einer Verantwortungsüber-

nahme für den Anderen zu denken. Für Irigaray wird an dieser Stelle deut-

lich, dass diese Bezugnahme nicht reziprok ist und somit eine Marginalisie-

rung des Femininen zur Folge hat und in dieser Funktion die Position des 

Maskulinen rechtfertigt.  

                                                   

1  In dem Werk Totalität und Unendlichkeit stehen die erotische Beziehung zwi-

schen Mann und Frau sowie die Fürsorge für Familienangehörige und Kinder im 

Zentrum. In diesem Kapitel spricht Lévinas dieser Beziehung eine besondere 

Bedeutung in der Frage nach ethischer Verantwortung zu und situiert sie als 

Grundlage. Da er diesen Gedankengang in seinen Werken nicht weiter vertieft 

und klare Bezugslinien zur ethischen Verantwortlichkeit gegenüber dem Ande-

ren (im Generellen) herstellt, möchte ich diese Beziehungsethik für die weitere 

Argumentation der Arbeit ausklammern, da die Gefahr einer relationistischen 

Ethik droht, die das zentrale ethische Potenzial schmälern würde. 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 79 

Durch diese dichotome Gebundenheit an die Existenz eines maskulinen 

Subjekts kann das Feminine nicht als selbstständiges und freies Subjekt de-

finiert werden. In Irigarays Auffassung gelingt es der lévinasischen Termi-

nologie nicht, dem Anspruch zu entsprechen, das Feminine als radikal an-

ders zu denken und damit der Bedeutung der Alterität Rechnung zu tragen. 

In Irigarays Verständnis ist die einzige Definition der Andersheit, an die 

Lévinas’ Konzeption anschließt, eine des „Nicht-X“. Eine Definition von 

Alterität, die dem transgressiven Potenzial der lévinasischen Alteritätsethik 

keinesfalls genügen kann. In der Funktion des „anders als“ ergo des Femi-

ninen als des nicht-Männlichen konstatiert Irigaray, dass diese zugedachte 

Andersheit dem Femininen allein vorenthalte, als Rechtfertigung für die In-

tentionalität und Subjektivität des Männlichen zu bestehen. Für Irigaray 

kann die lévinasische Terminologie nur in der Bezugnahme auf den Ande-

ren als Verständnis der eigenen Temporalität bestehen. (vgl. Irigaray 1991, 

S. 110 f.) In Lévinas’ Werk Die Zeit und der Andere zeigt sich eine diffe-

rente Beschäftigung mit der Bedeutung des Femininen als des Anderen. 

Lévinas fasst im Fortgang der Argumentation das Konzept des Femininen 

als „ursprüngliche Alterität“ (vgl. TU, S. 85). Für Lévinas entsteht keine 

dichotome Abhängigkeit vom Maskulinen, er konstatiert, das Feminine 

enthalte die Möglichkeit, beide Terminologien zu transzendieren:  

 

„The transcendence of the feminine consists in withdrawing elsewhere, which is a 

movement opposed to the movement of consciousness.“ (TU, S. 88)  

 

In der Bezugnahme auf die Kritik, die Irigaray an Lévinas’ Theorie adres-

siert, sei nicht zu vergessen, das beide Theoreme Überscheidungen aufwei-

sen, die ich im Folgenden kurz thematisieren möchte. Irigaray nimmt Lévi-

nas beim Wort und sucht Möglichkeiten aufzuzeigen, inwiefern das Femi-

nine tatsächlich eine exteriore und geschützte Position, wie die Position des 

absolut Anderen, für sich beanspruchen könne. Sie folgt Lévinas im Postu-

lat der Anerkennungsfuktion der Berührung des Anderen, eine Geste, die 

die Grenze zwischen dem Subjekt und dem Anderen physikalisch über-

schreitet, aber letztlich zur Anerkennung der intentionalen Getrenntheit 

zwischen beiden führen muss und damit die außerordentliche Position des 

unendlich Anderen in all seiner Rätselhaftigkeit und Entrücktheit verstärkt 

(vgl. Irigaray 1986, S. 232).  

 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


80 | Der Andere als Herausforderung 

Diesen Ausführungen folgend, möchte ich Irigarays Kritik an der Positio-

nierung des Femininen in ihrer ethischen Relevanz ausweiten und auf ein 

extensiveres Verständnis von Differenzkritik verweisen.  

Nach Irigaray entsteht eine notwendige Divergenz zwischen der Mög-

lichkeit, den Anderen als lévinasischen Anderen aufzufassen, und der Ka-

tegorisierung des Anderen als solchen (siehe: des Femininen) zum Zwecke 

des Erwerbs spezifischer Rechte und der Anerkennung einer anderen Le-

bensweise, Gruppierung etc. Sie geht dabei der Frage nach, wie dem dop-

pelseitigen Anspruch von Gleichheit und Alterität entsprochen werden 

kann. Für Irigaray gelten beide als in der gesellschaftlichen Praxis untrenn-

bar, um beispielsweise Gesetzeslagen zu verändern und besondere Rechte 

für Minderheiten einzufordern, doch was wird an dieser Stelle gefordert? 

Sonderrechte für eine homogene Gruppe, die unter einem gesellschaftlich 

konstruierten Namen und der dazugehörigen Definition eine Positionierung 

in der Gesellschaft beanspruchen. Bevor jedoch dieses gerechtfertigt wer-

den kann, handelt es sich um Individuen, die subsumiert unter einer Be-

zeichnung (die für alle Beteiligten gilt/gelten soll) Rechte erstreiten, die al-

len zu Gute kommen (sollen). Was hierbei außer Acht gerät, ist, dass Grup-

pen diverse Menschen mit unterschiedlichen Auffassungen und hierarchi-

schen Machtbeziehungen beinhalten. Kultur (und somit auch Gruppen) sind 

nach Irigaray nicht als einstimmig oder als selbstidentische Einheit zu be-

trachten, sondern beinhalten ihre eigenen Hierarchien und Ausschließun-

gen, genau wie sie wiederum andere Gruppen marginalisieren (vgl. Deut-

scher 2007, S. 2f.). Es ist die Macht der Sprache, die Gruppen als solche 

definiert, sie unter einen Begriff fasst, und ihre Anwendung, ist es, die das 

erschafft, was gesellschaftlich als „Realität“ aufgefasst wird. Sprache ent-

scheidet darüber, welche Funktion Identität erfüllen muss und wie diese 

verstanden, gesellschaftlich repräsentiert und anerkannt werden kann. Iriga-

ray stellt folglich die Annahme auf, dass die symbolische, die gesetzliche 

und die subjektive Ebene der Anerkennung als untrennbar miteinander ver-

bunden gedacht werden müssen (vgl. Irigaray 1991, S. 78). Diese Interrela-

tion folgt der Annahme, dass die Definition der Gruppe zu ihrer gesetzli-

chen Anerkennbarkeit und damit auch zu den Möglichkeiten der Anerken-

nung für das Subjekt innerhalb der Gruppe führt. Irigarays Ziel ist es, die 

Begriffe Gleichberechtigung, Gleichwertigkeit und Gleichheit einer erneu-

ten Betrachtung zu unterziehen und damit ein Ungleichgewicht im Bezugs-

rahmen zwischen der Wertschätzung der Andersheit (in einem lévinasi-

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 81 

schen Verständnis) und dem gesellschaftlichen Imperativ der Gleichberech-

tigung, der Gleichwertigkeit und der Gleichheit der Ansprüche zu schaffen.  

Dieses Vorhaben impliziert die unmögliche gesellschaftliche Anwendbar-

keit, denn Gesellschaft ist nicht ohne Sprache und Sprache nicht ohne Defi-

nitionen zu denken, die zugleich Grundlage für staatliche und gesellschaft-

liche Anerkennbarkeit sind. Für Irigaray gilt:  

 

,,[I]t is not aim to challenge a legal recognition of difference which is fixed to those 

terms that have already been fixed by law but to hint at a legal recognition of differ-

ence that would not be possible.“ (Irigaray 1991, S. 43)  

 

Die Forderung einer Unmöglichkeit der Anerkennbarkeit der Differenz 

erinnert sehr an die lévinasische Forderung, den Anderen als unendlichen 

Alterität anzuerkennen und ihn nicht zum Objekt von Definitionen zu ma-

chen. Ein solches Postulat schließt an die Vorstellung an, dass die An-

erkennung einer Gruppe nie zur Anerkennung des Einzelnen innerhalb der 

Gruppe führen kann, da seine unendliche Alterität in dieser Vereinheitli-

chung verloren geht und ein solches Vorgehen dem Anspruch einer alteritä-

ren Anerkennungsethik nicht entsprechen kann. Diese Form der Anerken-

nung von Gruppen ist sprachlich und kulturell geprägt und zeitlichen wie 

politischen Veränderungen unterlegen. Durch diese ständige Veränderung, 

Hinterfragung und Verhandlung kultureller Identitäten gilt die Anerken-

nung einer bestimmten Gruppe niemals als vollständig abgesichert, denn:  

 

„politcs of cultural recognition takes place on this intercultural ‚common‘ ground as 

I shall call the labirynth composed of the overlap interaction, and negotiation of cul-

tures over time. Of course, mutual recognition is not rendered unproblematic by the 

reconceptualisiation & clarification of the ground on which we stand.“ (Irigaray 

1991, S. 45) 

 

Irigarays Ziel ist es weniger, eine Neuausrichtung der gesetzlichen Struktu-

ren anzustreben als dazu aufzufordern, die Dichotomie zu unterbrechen und 

zu verstehen, dass Sonderrechte, die Anderen aufgrund einer ihnen eignen 

Kategorie von Andersheit zuerkannt werden, nicht notwendigerweise ein 

Zeichen der Anerkennung der zugrundeliegenden Alterität dieser Gruppe 

sind. Zum einen negiert allein die Bemühung, für eine spezielle Gruppe 

Rechte zu erwirken, durch die Homogenisierung der individuellen Interes-

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


82 | Der Andere als Herausforderung 

sen der Gruppenmitglieder die Grundlage der Alterität, zum anderen gehö-

ren die meisten Gruppen, für deren Rechte gekämpft wird, einer dichoto-

men Struktur an, deren Gegenüber bereits mit den begehrten Rechten aus-

gestattet ist und diese wie Eigentum behandelt, das er mehr oder weniger 

bereitwillig teilt. Vorausgesetzt, es gibt eine Mehrheitsgruppierung, die 

über die Vergabe von Rechten an die marginalisierte Gruppe (ihr Gegen-

über) entscheidet, inwiefern kann bei dieser Entscheidung auf Basis einer 

solchen Ausgangslage überhaupt von einer Beteiligung der Anderen ge-

sprochen werden?  

Die Rechte, die zur Verhandlung stehen, gehen hierbei von den Mehr-

heitsrechten aus und bewegen sich auf einer (mehr oder weniger) ver-

gleichbaren Ebene. Ob diese den Bedürfnissen der marginalisierten Gruppe 

entspricht, spielt dabei eine sekundäre Rolle. Werte, Normen, Definitionen 

und Gesetze werden von außen auferlegt und vernachlässigen den alteritä-

ren Charakter der Gruppe, in dem Bemühen, diese „anzugleichen“ und ihr 

damit ihre politische Kraft, ihre kulturelle Aussage, kurz, ihre ethische Be-

deutung als unendliche Andere zu nehmen. Dies mit dem Bemühen, sich 

von der aufkommenden gesellschaftlichen Verantwortlichkeit freizuspre-

chen.  

Gleiches geschieht in der Frage zur Betrauerbarkeit von Leben, die in 

der Auseinandersetzung mit den politischen und sozialkritischen Schriften 

Judith Butlers genauerer Betrachtung unterzogen wird. 

 

 

4.3 AKTUALISIERUNG DER ALTERITÄTSETHIK: 

JUDITH BUTLER  

 

„Wenn der Mensch wahrhaft den anderen Menschen anspricht, so wird er aus der 

Geschichte herausgerissen.“ (TU, S. 66) 

 

Irigarays Werk bietet die Ebene einer sinnhaften Verbindung zwischen der 

universalen Alteritätsethik Emmanuel Lévinas’ und den sozialkritischen 

Verantwortungskonzeptionen, die sich im Werk der jüdisch-ameri-

kanischen Philosophin und Sprachtheoretikerin Judith Butler rezipieren las-

sen. Butler lehnt sich im Rahmen ihrer sozialtheoretischen Konzeptionen an 

Lévinas an, bezieht aber auch psychoanalytische Schriften (unter anderem 

von Jacques Lacan) ein, die eine direkte Verbindung zwischen ihrem und 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 83 

Irigarays Werk erkennen lassen. Ihre Ausführungen im Rahmen der sprach-

theoretischen Grundlagen basieren auf den Werken Austins und De Saus-

sures‘. Kennzeichen von Judith Butlers Theorieentwicklung ist die Frage 

nach der Struktur gesellschaftlicher Anerkennungsprozesse, die sie im 

Rückgriff auf die Schriften Hegels und Foucaults untersucht. Ausgehend 

von der poststrukturalistischen These dass der Prozess der Subjektkonstitu-

tion der Existenz des Anderen unmittelbar bedarf, wird das Subjekt erst mit 

Hilfe der Interpellation durch den Anderen ins Leben gerufen. Diese lévi-

nasische These bildet den Ausgangspunkt der Anerkennungstheorie von 

Judith Butler, die wie bei Lévinas mit der Ansprache des Anderen beginnt, 

ohne die dem Subjekt seine Lebensgrundlage entzogen ist. Verglichen mit 

Lévinas positioniert Butler die Möglichkeit, über die Anerkennung des 

Subjektstatus des Anderen zu entscheiden, nicht beim Anderen, sondern bei 

einem Subjekt, das aus einem gesellschaftlichen Mehrheitsdiskurs heraus 

handelt und von dort letztlich über die Existenzbedingungen des Anderen 

entscheidet. In dieser Auseinandersetzung fokussiert sie die Möglichkeiten 

der sozialen Missachtung und der damit einhergehenden Aberkennung des 

menschlichen Subjektstatus, aus dem ihr Umgang mit den Begriffen Ver-

letzbarkeit und Betrauerbarkeit resultiert, die die Bedürftigkeit des margi-

nalisierten Anderen aufzeigen, die bei Lévinas der Garant für ethische Ver-

antwortlichkeit darstellt bei Butler jedoch die Gefährdung des Anderen 

durch institutionalisierte Gewalt bezeichnet. Die Verletzbarkeit des Ande-

ren anzuerkennen und in diesem Begriff eine Verbindung mit dem Anderen 

im Sinne einer ethischen Gemeinschaft einzugehen, ist wesentliches Ziel 

ihrer theoretischen Konzepte, die sich auf eine Anwendung in unterschied-

lichen modernen Krisensituationen fokussieren um in dieser Form die Not-

wendigkeit einer Reformulierung einer alteritätszentrierten Ethik zu postu-

lieren. Butlers Theoriekonzept folgend wird in den nächsten Abschnitten 

die Frage der Subjektkonstitution aufgegriffen, um darauf folgend die Be-

ziehungen zur lévinasischen Ethik aufzuzeigen. Diese lassen sich zum Bei-

spiel in der Praxis der Versammlung und Demonstration erkennen, in der 

sich die Theorie des lévinasischen Dritte materialisiert. Gerade in der Aus-

einandersetzung mit der Frage der sozialen Verantwortlichkeit lassen sich 

anwendungspraktische Ebenen des lévinasischen Imperativs in der Konzep-

tion von Verletzbarkeit und Betrauerbarkeit in Butlers Werk sichtbar ma-

chen. Ihre jüngsten Schriften werten den Anspruch der lévinasischen Ethik 

auf, indem sie die folgende Frage ins Zentrum stellen: „Is the idea of equa-

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


84 | Der Andere als Herausforderung 

lizing grievability a form of taking over responsibility for the life of the ot-

her beyond cultural differences?“ (Köln, 22.06.2016) Diese Frage soll im 

Folgenden die Diskussion um die Anwendbarkeit der lévinasischen Ethik, 

wie sie im Werk Judith Butlers zum Tragen kommt, leiten.  

Butler stützt sich in ihren Ausführungen in der 2003 erschienenen Kri-

tik der ethischen Gewalt auf die Konzeptionen von Lévinas. Nach Butler ist 

Alterität jedoch kein transzendentales Konstrukt, sondern faktische Gege-

benheit. Butler zeigt mit dieser Bezugnahme die Grenzen des lévinasischen 

Konzepts für eine real-gesellschaftliche Umsetzung auf. Die Konkretionen, 

die Butler der Alterität zuschreibt, entfalten ihr Potenzial in der Anwen-

dung auf die sozial-politischen Differenzlinien, wie Geschlecht, Herkunft 

Sprache und Ethnizität. Diese sind nicht Teil eines transzendentalen Konst-

ruktes, das sich der Inanspruchnahme entzieht. Mit Heidegger gesprochen, 

ist hier von einem faktischen In-der-Welt-sein auszugehen, das Subjekte als 

einander irreversibel ausgesetzt postuliert. In dem In-der-Welt-sein finden 

sich die alteritären Differenzen faktisch wieder. Die Verletzbarkeit und 

Blöße, die Lévinas als im Antlitz repräsentiert denkt, findet sich im Werk 

Judith Butlers somit als wesenhaftes Diktum. 

Im 2005 erschienenen Gefährdetes Leben konstatiert sie im Kapitel 

„Über-Lebensbedingungen“ das Verletzbarkeit als untrennbar mit Mensch-

Sein gedacht werden muss und daher als beiden Subjekten gleichermaßen 

inhärent gilt. Diese physische Verwundbarkeit ist Subjekten nach Butler 

„kraft unseres Daseins als körperliches Wesen“ zu Eigen (Butler 2005, S. 

45). Das Konzept des Antlitzes betreffend, folgert Butler, dass das Antlitz 

und das Tötungsverbot nicht ein und dasselbe sein können, da das Antlitz 

ohne Sprache ist und das Tötungsverbot durch das Erscheinen des Antlitzes 

in die Welt des Selben hineintritt, in dieser Folge unterstützt sie Lévinas’ 

Überlegungen zur Unausweichlichkeit dieses ethische Imperatives:  

 

„Es handelt sich nicht um ein Verbot, zu dem wir auch Nein sagen können, nicht um 

ein Gesicht, von dem wir uns auch abwenden können, obgleich wir manchmal eben 

das tun, was wir nicht tun können und uns eine Macht anmaßen, die wir nicht besit-

zen oder jedenfalls nicht besitzen sollten.“ (Butler 2013, S. 70f.) 

 

Mit dieser Positionierung verweist Butler auf das lévinasische Konzept der 

Unzerstörbarkeit des Antlitzes und des daraus abzuleitenden Tötungsver-

bots. Macht ist in diesem Kontext als Form der Aneignung einer Herrschaft 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 85 

über den Anderen zu verstehen. Die butlersche Herangehensweise ver-

knüpft an dieser Stelle die Inhärenz des Antlitzes mit dem Faktum subjekti-

vierter Machtausübung, die den Anderen trotz seiner impliziten Unzerstör-

barkeit durch das Missachten seiner Entrücktheit und Unendlichkeit zum 

Opfer stilisiert.  

In diesem Zusammenhang kommt der physiognomischen Ontologie im 

Werk Merleau-Pontys eine entscheidende Wirkung zu. Ponty postuliert in 

seinem Werk Phänomenologie der Wahrnehmung eine Form von körperli-

cher Existenz, die in ihrer faktischen Gegebenheit der Zerstörung jederzeit 

irreduzibel ausgesetzt ist, an diese schließt das Konzept der Verletzbarkeit, 

das Butler in ihren Schriften thematisiert, unmittelbar an (vgl. Merleau-

Ponty 2011, S. 345).  

Für Merleau-Ponty gründet die Identität auf dem Primat der Leibge-

bundenheit. Subjektivität kann nur durch die Anwesenheit eines konkret 

leiblichen Anderen gegeben sein, der durch seine Sterblichkeit das Subjekt 

an seine eigene körperliche Verwundbarkeit erinnert. Daran anschließend, 

ist die Verletzung des Anderen gleichbedeutend mit der Möglichkeit der 

eigenen Verletzung, worin die Fragestellung liegt, inwieweit ein Übergriff 

auf den Anderen ohne die Einführung einer Nicht-Indifferenz überhaupt 

möglich ist. Die Nicht-Indifferenz bedeutet, dass ähnlich dem lévinasischen 

Konzept das Subjekt und der Andere nicht unter demselben Begriff zu fas-

sen sind. Wäre dies möglich, so könnte das Subjekt keine Verletzung des 

Anderen ausführen, ohne damit sich selbst zu schaden. Durch die Einfüh-

rung der Indifferenz ist jedoch die Zugehörigkeit zu einer gemeinsamen 

Kategorie aufgehoben, was für den Anderen einen Verlust seines menschli-

chen/leiblichen Status bedeutet. Diese Entgrenzung, die die Einschreibung 

der faktischen Alterität als etwas Äußeres konstituiert, stilisiert den Ande-

ren als Heimatlosen.  

Durch diesen Akt der Nicht-Indifferenzierung erhält das Subjekt eine 

Form der Macht über den Anderen zurück, der sich nunmehr außerhalb jeg-

licher Zugehörigkeitsstruktur befindet und somit für das Subjekt nicht mehr 

als anderes Subjekt anerkannt werden kann.  

Faktoren der Anerkennung sind es, die die Position des Anderen im 

intersubjektiven Verhältnis so brisant machen. Die versagte Anerkennung 

als Subjekt führt für den Anderen zu existenzieller Gefährdung und über-

lässt ihn der willkürlichen Macht des Begegnenden.  

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


86 | Der Andere als Herausforderung 

Eine transzendentale Ebene, wie die eines unzerstörbaren Antlitzes, 

wird in der butlerschen Theorie aufgehoben. Der Körper, so Butler, sei ein 

soziales Phänomen (vgl. Butler 2007, S. 46). Er ist somit Anderen gegen-

über exponiert und gilt somit seinem Begriff nach als verletzbar. Seinen 

Erhalt verdankt er sozialen Bedingungen und Institutionen. Damit ist der 

Körper, um sich zu erhalten zu können, permanent auf ein Außerhalb an-

gewiesen. 

Ein Körper und damit faktische Alterität kann somit als etwas Empfan-

gendes, etwas Passives gedacht werden, das stets unter der Gefahr seiner 

Zerstörung steht. Das Außerhalb, auf das Butler hier anspielt, ist vergleich-

bar mit dem Konzept des Verweisungszusammenhangs bei Heidegger, 

durchzogen von der Präsenz Mit-Seiender. Einer Begegnung mit Anderen 

ist demzufolge nicht zu entgehen. Der Selbe, um in Lévinas’ Terminologie 

zu verbleiben, ist, um sich selbst zu erhalten, auf die Begegnung und die 

Beziehung mit Anderen angewiesen. Weniger, um im Gerufen-werden sei-

ne Existenz bestätigt zu erleben, als in erster Linie, um sich selbst einen 

Schutzraum zu schaffen und damit der Vorstellung seiner möglichen Zer-

störbarkeit durch den Begegnenden zu entfliehen. 

Intersubjektive Beziehungen gründen nach Butler zunächst auf einer in-

direkten Absprache, gegenseitige Gewalteinwirkungen auszusetzen. Eine 

Begründung dafür findet sich zunächst in dem Wunsch nach Selbsterhal-

tung. Somit gilt die erste Beschäftigung mit den jeweils Begegnenden dem 

Abschätzen eines möglichen Gefahrenpotenzials, das in der Begegnung mit 

dem Anderen antizipiert werden kann (vgl. Butler 2002, S. 48). Dieser 

Selbstschutzmechanismus und die damit einhergehende Kategorisierung 

beziehen sich sowohl auf physische wie auch auf psychische Attribute, auf 

die aus der physischen Erscheinung des Begegnenden geschlossen wird. 

Die Kategorisierungsmuster, die Subjekten in erster Linie zur Orientierung 

in der Welt und zu sprachlichen Kommunikation hilfreich sind, entfalten 

angewandt auf ein begegnendes Subjekt ihre negative Konnotation. Dieser 

Kategorisierung durch den Begegnenden kann nicht entgangen werden. 

Nach Butler strukturieren sich durch diese Form der Einschätzung entspre-

chende Zugehörigkeiten. Erkennt das Subjekt den begegnenden Anderen 

als verwandt und somit als Teil einer Gruppe, zu der es sich selbst zählt, an, 

ist die Möglichkeit der Zerstörung des Anderen vorerst ausgesetzt. Viel-

mehr nutzt das Subjekt seine Macht, um eine Beziehung zu konstruieren, 

die es zum Schutz des Anderen qua der Gemeinsamkeit erzwingt. In der 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 87 

Kategorisierung des Anderen liegt das wichtigste Element der Machtvertei-

lung. Die Macht, den Anderen oftmals allein aufgrund seiner äußeren Er-

scheinungsform als Subjekt anzuerkennen oder ihm seine Subjektivität ab-

zusprechen, obliegt allein dem begegnenden Subjekt. Konstituiert sich um 

dieses Subjekt eine Mehrheitsgemeinschaft, so ist der Ausschluss des An-

deren, des Nicht-Zugehörigen für diesen existenziell gefährlich.  

Das Diktat der Mehrheitsgesellschaft trennt sich vom Anderen und exe-

kutiert eine Form von Macht, die für den Anderen unhinterfragbar ist. Auf-

grund welcher Kriterien ein Ausschluss erfolgt, ist an vielen Stellen für den 

Anderen kaum nachzuvollziehen oder beruht gar auf falschen Annahmen.  

Ein Einspruch gegen den Ausschluss ist jedoch in den meisten Mehr-

heitsgesellschaften nicht möglich, denn oft vollzieht sich diese Form von 

Kategorisierung im Stillschweigen und wird dem Kategorisierten erst durch 

Praktiken sozialer Ausgrenzung unmittelbar bewusst. Die Aberkennung des 

Subjektstatus, die Folge dieser Form der Kategorisierung ist, verleiht dem 

Subjekt die Macht, über die Zugehörigkeit des Anderen zu einer Gesell-

schaft zu entscheiden und somit den Verlauf seines Lebens nachhaltig mit-

zubestimmen.  

Um in einer Gesellschaft existieren zu können, ist das Subjekt jedoch an 

das Konzept von Anerkennbarkeit gebunden, somit werden die Begegnung 

und die Beschäftigung mit dem Anderen unverzichtbares Moment der An-

erkennung seiner eigenen Existenz. Anerkennung, ein Konzept, das Butler 

den Überlegungen Hegels entlehnt, ist für das Subjekt entscheidendste 

Grundlage seines Lebens in der Gemeinschaft mit Anderen, von deren An- 

oder Aberkennung sein Leben letztlich abhängt. Dieses Phänomen konstitu-

iert Perspektiven auf die Anerkennung seines Selbst (vgl. Butler 2005, S. 

89). Wird dem Anderen die gesuchte Anerkennung verweigert, ist er 

schutzlos einer Form gesellschaftlicher Macht ausgesetzt, die mit sozialen 

Sanktionen auf die als negativ konnotierten Aspekte der Andersartigkeit re-

agiert und den Anderen damit zur Anpassung an gesellschaftliche Maßstäbe 

und Vorgaben zwingt. Versagt der Andere an diesen Vorgaben, befindet er 

sich in einem Außerhalb, in dem er sich der permanenten Möglichkeit sei-

ner Zerstörung gegenüber sieht.  

Ein Ausstieg aus dem sozialen Diskurs ist für den aufgrund seiner An-

dersartigkeit Ausgegrenzten existenziell undenkbar, denn er ist der Macht 

des Kollektivs, der gesellschaftlichen Normen und Strukturen unterworfen. 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


88 | Der Andere als Herausforderung 

Butler argumentiert an dieser Stelle mit dem Begriff der sozialen Ein-

schreibung als identitätsbildendes Kriterium:  

 

„At the most intimate levels, we are social; we are comported toward a ‚you‘; on the 

other hand, we are outside ourselves in another sense, constituted in cultural norms 

that percede and exceed us, given over to a set of cultural norms and a field of power 

that condition us fundamentally.“ (Allen, S. 87) 

 

Die Gebundenheit an den Anderen kann letztlich als eine Instanz der Sub-

jektkonstitution betrachtet werden. Diese Form der Konstitution wird je-

doch vom begegnenden Subjekt durch Formen der Kategorisierung ausge-

übt, von deren Anerkennung das Überleben des Anderen in letzter Instanz 

abhängt. Dieser Verwiesenheit aufeinander kann im sozialen Diskurs nicht 

entgangen werden, damit sind auch Effekte der Kategorisierung nicht aus-

zusetzen. In Frage steht, wie diesem unausweichlichen Konzept der Ver-

wiesenheit auf das begegnende Subjekt eine positive Konnotation gegeben 

werden könnte. 

Um eine Vermittlung zwischen den Begegnenden anzustreben und da-

mit einen Ausgleich der Machtverteilung zu antizipieren, bezieht sich But-

ler auf die italienische Philosophin Adriana Cavarero und bedient sich des 

Konzepts der wechselseitigen Dependenz.  

Cavareo thematisiert einen sozialen Zustand, in dem beide Subjekte als 

niemals unabhängig voneinander betrachtet werden können. Diese Un-

trennbarkeit, die auf die heideggersche Vorstellung der wechselseitigen 

Verwiesenheit rekurriert, bildet die Grundlage für ein Denken, das Macht 

und Verantwortung gleichermaßen umfasst. Auf diese verweist Butler in 

ihrem Werk Kritik der ethischen Gewalt: 

 

„It is not as if an ‚I‘ exists independently over here and then simple loses a ‚you‘ 

over there. Especially the attachment to ‚you‘ is part of what composes who ‚I‘ am. 

If I lose you under these conditions, then I not only mourn the loss, but I become in-

scrutable to myself. Who ‚am‘ I, without you?“ (Butler 2003, S. 56) 

 

Anerkennbarkeit korreliert in den Thesen Butlers sehr stark mit dem Kon-

zept der Betrauerbarkeit. Wie zuvor exemplifiziert, bezieht sich die Betrau-

erbarkeit auf Subjekte, die im Mehrheitsdiskurs der umgebenden Gesell-

schaft anerkannt sind. Durch die Anerkennung des Subjektstatus des Ande-

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 89 

ren und die erkannte Gemeinsamkeit wird eine Form von Einigung über das 

gegenseitige Aussetzen von Gewalt getroffen. Durch die Einbeziehung des 

Anderen als Angehörigen des Bezugskosmos der Subjektes z.B. durch ge-

teilte Eigenschaften, wie Nationalität, Ethnizität, Geschlecht und weitere, 

entstehen Zugehörigkeiten, und der vormals Andere gerät in den Blick des 

Subjekts und wird in bestimmten Aspekten seiner Alterität anerkannt.  

Dies konstituiert nach Butler den Moment der Betrauerbarkeit. Wenn 

der Andere vom Subjekt in seiner Existenz anerkannt wird, bildet er einen 

Bezugspunkt für dieses Subjekt, ein plötzlicher Verlust des Anderen wird 

also betrauert. Ganz im Gegenteil zu jenen, denen die Anerkennung versagt 

geblieben ist, ihre vergangene Existenz wird nicht mit Trauer gewürdigt. 

Durch ihre Konstitution als unbetrauerbar stellt sich die Frage nach der Be-

deutung ihres Daseins. In diesem Kontext zeigt Butler auf, dass der Andere 

nicht nur verzichtbar ist, vielmehr ist es nicht das Ende seiner Existenz, das 

in den Blickpunkt gerät, sondern die gesamte Nicht-Existenz seines Da-

seins. Denn wer nicht betrauerbar ist, hat keine Zeugen für sein Dasein. Ein 

unbetrauerbares Leben ist somit nach Butler ein inexistentes Leben, dessen 

Auslöschung keine Bedeutung beigemessen wird.  

An dieser Stelle lässt sich zeigen, wie Menschen in ihrer Sozialisation 

in der Lage sind, das ethische Konzept Lévinas’ aufzuheben. Durch das 

Versagen der Anerkennung konstituiert sich die Nicht-Existenz des Ande-

ren. In dieser ist sein Leben vollkommen verzichtbar für die Konstitution 

des begegnenden Subjekts, da es von vornherein aus dem Kontext der rezi-

proken Bezugnahme, durch die Aberkennung seiner Existenz enthoben 

wurde. Diese Form der Nicht-Anerkennbarkeit macht eine Überschreitung 

des im Antlitz repräsentierten ethischen Imperativs erst möglich.  

Die Möglichkeit der Abwendung vom Antlitz ist es, die dem Subjekt 

ermöglicht, eine Macht zu exekutieren, die ihm im lévinasischen Konzept 

niemals zu Teil werden dürfte und die über Mechanismen der Kategorisie-

rung des Anderen zu Praktiken sozialer Ausgrenzung führt und letztlich in 

der Verletzung oder gar Tötung des Anderen resultiert (vgl. Butler 2013, S. 

70f.). Das Gegengewicht zu dieser drohenden Gewalt bildet in Butlers Les-

art von Lévinas die Vorstellung eines Zustandes der Gewaltlosigkeit. Frie-

den wird hierin als aktiver Kampf gegen Gewalt beschrieben (vgl. Butler 

2013, S. 75). Ein Frieden ohne Gewalt wäre demnach nicht denkbar, weil 

der Zustand der Gewaltlosigkeit gleichzusetzen ist mit der Spannung zwi-

schen der Furcht, Opfer oder Täter möglicher Gewaltakte zu werden. So 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


90 | Der Andere als Herausforderung 

schreibt Butler auf Lévinas verweisend: „Es gibt keinen Frieden ohne die 

Gewalt, die er in Schach zu halten sucht“ (Butler 2013, ebd.). Dieser An-

satz zeichnet einen Kampf um Gewaltlosigkeit, der aus dem irreduziblen 

Ausgesetztsein beider Subjekte resultiert. Die Bemühungen einander keine 

Gewalt anzutun, können durch das Motiv der Anerkennung zeitweilig reali-

siert werden. In Zeiten gesellschaftlicher Veränderungen können diese still-

schweigenden Abkommen allerdings aufweichen, und es können neue Vor-

aussetzungen für die An-oder Aberkennung des Subjektstatus gesetzt wer-

den, somit kann ein zuvor anerkanntes und toleriertes Verhalten im Falle 

gesellschaftlichen Wandels zu einer existenziellen Problemstellung werden.  

Eine Möglichkeit, dauerhaft der drohenden Gewalt zu entfliehen, liegt 

im Anerkennen der reziproken Verantwortung. Dazu greift Butler das 

Konstrukt der Betrauerbarkeit des Anderen erneut auf und verdeutlicht die 

konstituierende Bedeutung, die der Andere für das Subjekt hat.  

 

„Tatsächlich ergibt sich die Verantwortung, die ich für den Anderen übernehmen 

muss, unmittelbar aus meinem Verfolgtsein und Aufgebrachtsein durch diesen An-

deren. Die Beziehung ist also von Anfang an nicht ohne Gewalt: Ich werde vom An-

deren gegen meinen Willen in Anspruch genommen und meine Verantwortung für 

ihn entspringt dieser Unterwerfung. Denken wir uns .das Gesicht als Verbot der 

Gleichgültigkeit gegenüber dem Tod des Anderen, das mir schon vor jeder Wahl 

auferlegt ist, dann kann man sagen, es verfolgt mich, es nimmt mich zur Geisel. Das 

Antlitz des Anderen ist von Anfang an Verfolger. Und wenn das Wesen dieser Ver-

folgung das Tötungsverbot ist, dann werde ich vom Gebot verfolgt, den Frieden zu 

bewahren.“ (Butler 2013, ebd.)  

 

Wenn es Aufgabe des Anderen ist, qua seiner Existenz eine Reminiszenz an 

das Tötungsverbot darzustellen, bedeutet es, dass die Macht vom Anderen 

ausgeht, solange das Subjekt die im Anderen inhärente Machtstruktur an-

erkennt und sich dieser unterwirft. Überschreitet es diese jedoch und er-

kennt dem Anderem im selben Moment die Berechtigung seiner Existenz 

ab, ist auch das Gebot zur Friedenseinhaltung ausgesetzt.  

Postuliert man nun die Aufgabe der wechselseitigen Verantwortung, so 

wird deutlich, dass Emmanuel Lévinas das Sein für den Anderen in seiner 

Reziprozität aufgefasst hat. Mit der Seitennotiz in Die Zeit und der Andere 

klingt eine Form wechselseitiger Verwiesenheit an. Das Subjekt ist dem 

Anderen gegenüber exponiert und wird von ihm in die Pflicht genommen, 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 91 

für ihn zu sein. Dies als die Seinsgrundlage des Subjekts zu verorten, stellt 

sich die Frage, wer dieser Andere eigentlich ist und welche Menschen sich 

als, lévinasisch gesprochen, Andere, kategorisieren lassen. Durch die Di-

mension des Dritten ist bereits verdeutlicht worden, dass jedem Antlitz, er-

go jedem begegnenden Anderen, der ethische Imperativ und damit die Idee 

der gesamten Menschheit inhärent ist. Hierin lässt sich ein Potenzial erken-

nen, das, zu Ende gedacht, zu einem Macht-ausgleich führen könnte. Lévi-

nas bezeichnet dieses Konzept als Der-Andere-in-mir (l’Autre-dans-le-

Même) (ZA, S. 130). 

Die Tatsache, dass das Subjekt für den Anderen selbst ein Anderer ist 

und damit die Macht besitzt, den Anderen zu unterwerfen, zeigt auf, dass 

beide Subjekte aufeinander Macht ausüben und den Anspruch stellen, das 

jeweilig andere Subjekt existiere nur qua ihnen selbst. 

In dieser Verweisung aufeinander entfaltet sich letztlich das subjekt-

konstituierende Motiv der Ansprechbarkeit, das beiden Subjekten als glei-

chermaßen inhärent gedacht werden muss, da die wechselseitige Verant-

wortungsübernahme ab dem Moment der reziproken Ansprechbarkeit für 

beide Subjekte programmatisch wird. 

Wenn Ansprechbarkeit also gleichzusetzen wäre mit einer Form von 

Verantwortung, die in ihrem Sein beginnt, so ist das Konzept der An-

sprechbarkeit und damit die Notwendigkeit der Präsenz eines Außerhalb 

des Subjekts (wie auch immer dieses konkretisiert sein mag) als subjektbil-

dende Instanz anzuerkennen. Diese Form von Verantwortung für ein be-

gegnendes Außerhalb des Subjekts postulierend, stellen sich Fragen in wel-

chem Umfang und Grenzen, der Begriff dieser Verantwortung zu verstehen 

ist.  

Auf die Thesen Butlers zur Fragestellung der Anerkennbarkeit rekurrie-

rend, stellt sich die Frage, ob das Subjekt nur für Einzelne aufgrund ihrer 

Zugehörigkeit ausgewählte Andere verantwortlich ist oder ob diese Ver-

antwortung auch weit darüber hinaus greifen kann. Das Motiv der Verwie-

senheit auf jeden Einzelnen lässt sich an der Bedeutung der Stellvertreter-

schaft im lèvinasischen Konzept nachzeichnen.  

Das Subjekt  

 

„wird durch den Tod des Anderen zutiefst erschüttert und von einer Schuld des 

Überlebenden erfüllt. Im Tod des Anderen sterbe ich einen schwierigeren Tod als 

meinen eigenen. Hinsichtlich dieser Priorität, bekommt mein eigener Tod eine „se-

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


92 | Der Andere als Herausforderung 

kundäre” Bedeutung .Er wird einer Verantwortung des Subjekts untergeordnet, die 

sich nicht durch den Tod begrenzen lassen will. Der tiefste Sinn, zu dem ich in mei-

nem Sein und in meinem Tod berufen bin, ist Sein (und Sterben) für den Anderen, 

was von Lévinas auch Stellvertretung (substitution) genannt wird.“ (Critchley 2002, 

S. 264) 

 

Im Weiteren soll betrachtet werden, wie diese Verantwortung für den An-

deren einzuordnen ist und wie sich Butlers Exegese von Lévinas’ Verant-

wortungskonzeption in ihren aktuellen Werken aufzeigen lässt, um an-

schließend auf die Frage der Möglichkeiten und Grenzen der Anwendung 

einer lévinasischen Verantwortungsethik zu rekurrieren.  

Es ist unumstritten, dass sich das ethische Potenzial der lévinasischen 

Konzeption durch Judith Butlers Konzeption der Anerkennung für Andere 

zieht, denn in ihrem Fokus stehen neben der Begegnung zwischen Einzel-

nen vor allem auch die Zusammenkunft von Gruppen und Alteritätsdefini-

tionen, die den Kontext von Nationen definieren. Damit fügt sie, wie in 

späteren Abschnitten gezeigt werden soll, der lévinasischen Perspektive 

eine politische Dimension hinzu, die nach dem Urteil unterschiedlicher 

Wissenschaftler_innen (wie z.B. Bedorf und Delholm) ein Desiderat von 

Lévinas’ Konzeption darstellt. Im Folgenden möchte ich mich auf ihr 2013 

erschienenes Werk Am Scheideweg − Judentum und die Kritik am Zionis-

mus beziehen, in welchem sie erstmalig ein vollständiges Kapitel ihrer 

Auslegung der lévinasischen Ethik widmet. Im Zentrum ihrer werkinternen 

Auseinandersetzung steht die Beschäftigung mit den politischen Implika-

tionen des Konflikts zwischen Israel und Palästina, die hier nicht im Detail 

ausgeführt werden können. Butler verwendet neben der lévinasischen Kon-

zeption auch die Theorien von Primo Levi, Hannah Arendt, Walter Benja-

min und Edward Said um die Bedeutung der ethischen Forderung die durch 

den Anderen an das Subjekt ergeht, zu verdeutlichen. In ihrer Beschäfti-

gung mit Lévinas fokussiert sie Fragestellungen die auch für diese Arbeit 

von zentraler Bedeutung sind: ethische Verantwortlichkeit, Antlitzkonzep-

tion sowie Kritik an der Lévinasischen Ethik unter dem Primat der An-

wendbarkeit.  

Zunächst greift sie nach der Vorstellung der Theorie Saids, Lévinas’ 

Konzeption auf und weist in den ersten Zeilen die in akademischen Kreisen 

vielmals vorgestellte Relation zwischen Lévinas und Bubers Ich-Du Inter-

subjektivitätskonzeption zurück. Sie rekurriert auf Lévinas’ Postulat der 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 93 

Trennung zwischen dem Subjekt und dem Anderen. In der Konstruktion 

der Trennung zwischen dem Aufenthaltsort des Anderen im „dort“, das sich 

als vom Subjekt nicht tradierbar präsentiert, ergibt sich eine Konstitution 

des ethischen Anspruchs aus einem Außen.  

Mit dieser These der Trennung, die eine Intersubjektivität auf Augen-

höhe aussetzt, kritisiert sie die Verbindung zu Buber:  

 

„Diese Position ist eine andere als die von Bubers ‚Ich-Du‘, die von getrennten Iden-

titäten ausgeht, von kulturellen Unterschieden die sich jedoch in Dialog und Koope-

ration zusammenfinden.“ (Butler 2013, S. 52) 

 

Doch genau der Gedanke der Kooperation und Gemeinschaft ist es, der in 

der lévinasischen Theorie durch den Gedanken der Asymmetrie zwischen 

dem Subjekt und dem Anderen zugunsten der absoluten Alterität des be-

gegnenden Anderen aufgegeben werden muss:  

 

„Lévinas geht von einer Asymmetrie der Beziehung zwischen dem Subjekt und dem 

Anderen aus und auch davon, dass der Andere immer schon in mir ist; er ist mir 

nicht nur als Teil assimiliert, sondern bleibt unassimilierbar als der, der meine eige-

ne Kontinuität unterbricht und (Anm.: aufgrund seiner ethischen Inanspruchnahme) 

ein ,autonomes‘ Selbst gegenüber einem ,autonomen‘ Anderen verunmöglicht.“ 

(Ebd., S. 52f.)  

 

Diese Trennung, in der sich der Andere der Assimilation durch das Subjekt 

(den Selben) entzieht, ist für Butler der zentrale Beitrag der lévinasischen 

Konzeption. Die „Heterogenität“ (ebd., S. 53) ist daher die zentrale Grund-

lage der Begegnung mit dem Anderen ob in singulärer oder pluraler Bezie-

hungsstruktur. Butler schließt an Lévinas an und beschreibt diese Hetero-

genität als dem Sein des Subjekts vorgängig, die zu einer permanenten Hin-

terfragung der eigenen Grenzen führen muss, um dem Anderen eine Frei-

heit zu offerieren die auf die Öffnung des Subjekts zurückgeht und es damit 

„permanent dezentriert“ (ebd.). Diese Dezentrierung ist zentral, um die 

Forderung des Anderen zu realisieren und sich aus einer subjektzentrierten 

Perspektive zu lösen. Die Verantwortung, in die das Subjekt durch seine 

Antwort auf den Ruf des Anderen eintritt, ermöglicht eine „ekstatische“ 

Konstitution des Selbst:  

 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


94 | Der Andere als Herausforderung 

„Tatsächlich bildet Verantwortung für den Anderen die ekstatische Struktur des 

Selbst, die Tatsache, dass ich aus mir selbst herausgerufen werde und dass dieser 

Bezug zu einer Alterität mich im Wesen definiert.“ (Ebd. 56)  

 

Butler nimmt damit das lévinasische Subjektkonzept auf, das die Konstitu-

tion des Selbst im Rückgriff auf die Bereitschaft zur Übernahme der ethi-

schen Verantwortung denkt. In der vertiefenden Beschäftigung mit Lévi-

nas’ Konzeption fragt sie sich im folgenden Kapitel, „was das Antlitz ge-

bietet“ und konzentriert ihre Ausführungen auf die Frage, wie die lévinasi-

sche Konzeption der Unfähigkeit der Zerstörung des Antlitzes in einer ge-

sellschaftlichen Struktur realisiert werden kann, die auf der Differenzierung 

und damit auf der Unterdrückung des anderen aufbaut. Sie greift das Postu-

lat des Tötungsverbots auf und differenziert folgend zwischen dem Antlitz 

und dem Körper. Was hier an Merleau-Ponty erinnert, verweist sie auf die 

physische Zerstörbarkeit und schließt an die Konzeption der Ausgesetztheit 

von Sartre und Heidegger an. Auch Lévinas unterscheidet zwischen der 

Zerstörbarkeit des Antlitzes des absolut Anderen und dem individuellen 

physischen Ausdruck und macht diese Distinktion anhand der Formulie-

rung deutlich, dass das Antlitz die Tötung herausfordert, der es gleichzeitig 

widerspricht. Diese Unmöglichkeit der Ermöglichung fokussiert Butler im 

Anschluss an Lévinas wie folgt:  

„Obgleich der Körper getötet werden kann, wird das Antlitz nicht mit 

ihm getötet“ (ebd., S. 70). Die Tötung des Anderen folgert in ihrem Ver-

ständnis ein „aus dem Blick“-Verlieren der ethischen Beanspruchung durch 

den Anderen. Die Unterwerfung unter das Antlitz, die gefordert ist, konsti-

tuiert das Tötungsverbot, das keine sprachliche Entsprechung finden kann, 

da die sprachliche Festlegung den allumfassenden Anspruch der Verant-

wortlichkeit verändern und möglicherweise schmälern würde. Wenn dieses 

jedoch festgelegt wird und dazu führt, dass es bestimmte Antlitze sind, von 

deren Inanspruchnahme sich Menschen aus politischen, sozialen und kultu-

rellen Gründen entziehen, so geschieht dies nach Butler in einer bewussten 

Abwendung:  

 

„[...] obgleich wir manchmal eben das tun, was wir nicht tun können und uns eine 

Macht anmaßen, die wir nicht besitzen oder jedenfalls nicht besitzen sollten“ (ebd.).  

 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 95 

Menschen realisieren unentwegt ihre Macht in der Abwendung vom Ande-

ren und realisieren damit etwas, was nach Lévinas als unmöglich gilt.  

Nach Butler wenden sich Menschen vom Antlitz ab, um dem Appell der 

ethischen Verantwortlichkeit für den Anderen zu entkommen und damit aus 

der empfundenen Machtlosigkeit und Unterworfenheit auszutreten, an die 

sie die Begegnung mit dem Anderen permanent erinnert. Sie beschreibt an 

dieser Stelle die Anmaßung einer Macht die dem Subjekt nicht obliegt, da 

die Verantwortung für den Anderen vor jeder Wahl existiert und nicht im 

Rahmen des subjektiv Entscheidbaren liegt oder liegen darf, um die ethi-

sche Konzeption nicht in einen Relativismus zu verwandeln, in welchem 

Menschen aufgrund ihrer subjektiven Verfassung sich für oder gegen Ver-

antwortungsübernahme entscheiden können. Um diese These zu stärken, 

formuliert Butler: „…wer sich abwendet, nimmt eine Macht in Anspruch, 

die uns nicht zukommt“ (ebd., S. 65). Um die Frage zu beantworten, wie es 

zu dieser Abwendung kommt, die nach Butler vor aller subjektiven Macht 

und damit auch vor aller Politik liegt, muss die Frage gestellt werden, wie 

sich der Prozess der Abwendung vollzieht, welche Implikationen dieser hat 

und welche politischen und sozialen Konsequenzen auf den Prozess der 

Abwendung folgen. Für Lévinas ist der ethische Anspruch des Antlitzes 

nicht mit der Ebene der Politik, die auf Auswahl und Differenzierung be-

steht, gleichzusetzen. Butler führt in ihrer Lévinas-Exegese an dieser Stelle 

die Figur des Dritten ein, um hier ähnlich Delholm (2000) und Bedorf 

(2013) die politische Dimension des Dritten als die Dyade zwischen dem 

Selbst und dem Anderen überschreitende Ebene einzuführen. 

 

„Mit dem Dritten und der Überschreitung der Dyade treten wir in die Sphäre der Be-

rechenbarkeit ein, in den Bereich der distributiven Gerechtigkeit, der mehrheitlich 

verabschiedeten Gesetze und damit auch in die Sphäre des Politischen als formali-

siertes Regelwerk.“ (Butler 2013, S. 71)  

 

Bei der Frage, die von Butler folglich gestellt wird, geht es um die politi-

sche Anwendbarkeit des ethischen Anspruchs im Rahmen einer distributi-

ven Gerechtigkeit, die auf der Kategorisierbarkeit des Anderen beruht. Wie 

kann das Antlitz in der Sphäre des Politischen überleben? Welche Form 

muss es annehmen, und wie hinterlässt es seine Spur und erinnert damit an 

die gebotene Verantwortung über die Grenzen des Systems hinaus? (vgl. 

ebd., S. 72). Lévinas’ Postulat des Antlitzes als „Stimme des Befehls“ wird 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


96 | Der Andere als Herausforderung 

an dieser Stelle aufgegriffen und „verbietet gegenüber dem Tod gleichgül-

tig zu sein“ (ebd.). Im Antlitz des Anderen begegnet seine Sterblichkeit und 

Verletzbarkeit, die wie Butler Lévinas folgend exemplifiziert auf die Ver-

letzbarkeit und Endlichkeit des eigenen Lebens aber auch der eigenen Fä-

higkeit zur Gewalt rekurriert. Butler verweist an dieser Stelle darauf, dass 

es weniger die Angst um den Anderen als mehr die Angst vor dem Erleben 

der eigenen Gewaltfähigkeit ist, die den Selben vor der Abwendung vom 

Antlitz abhält. Im Antlitz wird der Selbe der Gefährdung des Anderen 

durch das eigene Handeln gewahr. Dementsprechend entspringt das Be-

dürfnis nach der Verantwortungsübernahme nicht dem Wunsch, dem An-

spruch des Anderen gerecht zu werden, vielmehr ergibt sich die „Verant-

wortung aus der Gefährdung, deren Zeuge ich werde, aus der Gewalt, die 

von mir ausgehen könnte, aus der Furcht vor dieser Gewalt“ (ebd.). Lévinas 

selbst bestimmt diese Gewalt als, „was mein Dasein ungeachtet seiner in-

tentionalen und bewussten Unschuld, an Gewalt und Mord verüben könnte“ 

(ZWU, S. 163). Butler versteht die gebotene Verantwortungsübernahme als 

einen „fortwährenden Kampf zwischen meiner Angst angesichts des Gebo-

tes und meiner potentiellen Gewalt gegenüber dem Anderen“. An dieser 

Stelle konkretisiert sich der Anspruch auf der Ebene der Begegnung, dem 

potentiell verursachten Tod oder der Verletzung des Anderen kann nicht 

gleichgültig begegnet werden, da an dieser Stelle das Konzept der Sorge 

um den Anderen hinzukommt, die den Selben zum Advokaten seines 

Schutzes macht. Der Bezug zum Antlitz des Anderen vollzieht sich in der 

bewussten Abwendung von der eigenen Gewalttätigkeit. Aus diesen Kon-

kretionen zur lévinasischen Ethik ergeben sich für Butler eine Reihe von 

Fragen, die auf das politische Potenzial der ethischen Konzeption und da-

mit auf die Übertragbarkeit von der Singularität auf eine Pluralität schlie-

ßen lassen.
2
 Butler argumentiert, dass die Zentralität des Anspruchs des 

Anderen immer schon auf die Existenz eines vorherrschenden Konflikts 

verweise. Die Fragen, die an dieser Stelle aufzugreifen sind, benennt sie 

wie folgt:  

                                                   

2  Auf die Grundlage dieser Pluralität wird im Abschnitt 4.3 genauer hingewiesen. 

Sie wird darin als Möglichkeit einer Gemeinschaft mit dem Dritten gedacht, der 

zum Beispiel innerhalb einer Demonstration die Stimme des Anderen einnimmt, 

sich mit dieser assoziiert und eine Verbindung schafft, die über die körperliche 

Trennung hinweg beide in einer gemeinsam artikulierten Idee verbindet.  

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 97 

 „Wäre ich versucht den Anderen zu töten, wenn ich nicht bereits in einer Beziehung 

zu ihm stünde? Entspringt mein Wunsch, den Anderen zu töten aus dessen Verletz-

barkeit? Oder sehe ich meine eigene Verletzbarkeit dort bei ihm oder ihr und kann 

ich sie nicht ertragen?“ (Ebd. 74) 

 

Gewaltlosigkeit stammt, so Butler, aus der „permanenten Spannung“, Opfer 

potentieller Gewalteinwirkungen zu werden und selbst Gewalt zu verüben. 

Lévinas folgend beschreibt sie Frieden als kontinuierlichen Kampf um Ge-

waltlosigkeit:  

 

„Frieden ist ein aktiver Kampf gegen die Gewalt, es gibt keinen Frieden ohne die 

Gewalt die er in Schach zu halten sucht. Frieden bezeichnet diese Spannung, da er in 

gewissem Maße immer ein gewaltsamer Prozess ist, eine Gewalt jedoch im Namen 

der Gewaltlosigkeit.“ (Ebd., S. 75) 

 

Diese Vorstellung des Friedens als Kampf schließt unmittelbar an die Ver-

antwortung für den Anderen an, die nach Lévinas unausweichlich ist und 

das Subjekt in der Begegnung für den Anderen zur Verantwortungsüber-

nahme zwingt. Diese Form der Nötigung zur Einhaltung des ethischen Im-

perativs findet sich bei Lévinas unter den Begriffen „Verfolgtsein“ und 

„Aufgebrachtsein“ wieder, die Butler schlussfolgern lassen, dass diese nicht 

frei erwählte Verantwortung als eine Praxis ethischer Gewalt verstanden 

werden könnte. Damit entspringt die geforderte Verantwortung der Unter-

werfung des Selben, die aus der Verfolgung durch den Anderen entsteht: 

„Das Antlitz des Anderen ist von Anfang an Verfolger. Und wenn das We-

sen dieser Verfolgung das Tötungsverbot ist, dann werde ich vom Gebot 

verfolgt, den Frieden zu bewahren“ (ebd., S. 75). Dieses Tötungsverbot gilt 

als kategorisch, und es ist gewaltsam in seiner Form, wie es über den Sel-

ben verhängt wird, es entstammt keiner Übereinstimmung mit dem Willen 

des Selben. In diesem Ausschluss von „Freiheit und Willen“, der über das 

Subjekt ergeht, entsteht nach Lévinas an dieser Stelle keine Kohärenz zur 

Bestimmung durch einen Logos, die Gewaltsamkeit des Anspruches liegt 

somit jenseits einer intentionalen und erwählten Form der Verantwortung. 

Diese Verfolgung realisiert sich „nach keinem Grundsatz“. Dies bedeutet, 

es gibt keinen konkreten Anderen, der das Subjekt verfolgt, das Subjekt 

wird vielmehr von dem Anspruch verfolgt, der sich im Antlitz des Anderen 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


98 | Der Andere als Herausforderung 

zeigt und in dem sich die Gewalt des Tötungsverbots offenbart. Diese Ver-

folgung durch den Anderen ist an die Bestimmtheit des Leidens geknüpft:  

 

„Wichtig ist, dass diese Art der Verfolgung mich nicht unversehrt lässt, ja diese Ver-

folgung zeigt gerade dass ich niemals unversehrt gewesen bin.“ (Ebd., S. 76)  

 

Der Selbe ist in seiner Form der Ausgesetztheit an die moralische Forde-

rung des Anderen diesem stets unterlegen, und auch, wenn er versucht, die 

Bedeutung dieser Unterwerfung zu negieren, befindet er sich in der Inan-

spruchnahme, die er nicht erwählt hat und deren Objekt er unweigerlich 

wird. „Ich bin verantwortlich für das, was der Andere getan hat, was nicht 

bedeutet, dass ich es selbst getan habe, sondern dass ich es erleide und dass 

ich in diesem Erleiden Verantwortung übernehme.“ (Ebd.) In dieser Konsti-

tution aus dem „dort“, aus dem der Andere den Selben auffordert, Verant-

wortung zu übernehmen, entsteht eine Form der Verantwortungsübernah-

me, die nicht mit Rechtfertigung oder Wiedergutmachung gleichgesetzt 

werden kann, sondern eine Zukunft visualisiert, in der der Selbe zum 

Schutz des Anderen vor seiner eigenen Gewalttätigkeit aufgefordert wird.  

Folglich muss ein Zusammenhang zwischen Verantwortung, der Ver-

folgung durch den Anderen und den Anspruch der Gewaltlosigkeit verhan-

delt werden, um damit einen Teilaspekt der lévinasischen Ethik in umsetz-

barer Weise zu präsentieren:  

 

„Eben aus dieser Verfolgung ergibt sich eine Verantwortung. Mit dieser Verantwor-

tung ist dann auch ein Kampf um Gewaltlosigkeit verbunden, das heißt ein Kampf 

gegen die Ethik der Vergeltung, die Bemühung darum, den anderen nicht zu töten, 

seinem Antlitz zu begegnen und es zu achten.“ (Ebd.)  

 

Butler folgert, dass das zentrale Argument gegen die Zerstörung des Ande-

ren, die Vergänglichkeit und Verletzbarkeit des eigenen Lebens sein muss. 

Die lévinasische Ethik der unbedingten Inanspruchnahme durch den Ande-

ren lässt sich nach Butler nicht in ein konkretes gesetzliches System fassen, 

sondern tradiert jede Festschreibung. Die gemeinsame Ebene der Einhal-

tung der Gewaltlosigkeit ist also als reziprokes Moment der Vergänglich-

keit von Leben zu fassen, die dem Selben in seiner Begegnung mit dem 

Antlitz gewahr wird. Die Tatsache, dass Leben zerstört werden können, 

müsse zum Schutz von Leben vor Gewalteinwirkung und Zerstörung füh-

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 99 

ren, dieser Schluss betreffe, so Butler, jedoch nicht den Logos, sondern 

„das Leben, den Atem, die Trauer, die Gewissensbisse, die Aufmerksam-

keit und die Pflicht, soweit sie betont nicht verallgemeinerbar sind“ (ebd., 

S. 84). Der Selbe, der in seine Verantwortung gerufen und von dieser Auf-

gabe überwältigt wird, erkennt, dass er nichts anderes ist als diese Pflicht, 

für den Anderen zu sein, das Gebot bringt ihn an seine Grenzen und wird in 

diesem Moment seine Existenzgrundlage.  

 

„Er ist nichts anderes als diese Pflicht, und er wird durch das Gebot selbst am Öeben 

erhalten, zugleich aufrichtet und überwältigt. Das bedeutet, dass das Selbst keine 

Substanz ist und dass das Gebot kein kodiffizierbares Gesetz ist; jeder existiert nur 

durch einen Aufruf (Anm. für den Anderen zu sein) der vereinzelt, überwältigt und 

zwingt.“ (Ebd., S. 84)  

 

Obwohl Butler einen Großteil der lévinasischen Ethik als Grundlage ihrer 

theoretischen/ethischen Basis verwendet, sieht sie Probleme bei der An-

wendung auf politische Auseinandersetzungen zwischen Nationen und die 

Ansprüche marginalisierter Menschengruppen. Im Kontext einer pluralen 

und damit politischen Anwendung ergeben sich unterschiedliche Probleme 

bei der Anwendung der ethischen Beanspruchung durch das Antlitz. Wie 

bereits beschrieben, konstatiert Butler, dass Menschen nach Lévinas im Tö-

ten des Anderen eine ethische Unmöglichkeit realisieren können, indem sie 

sich vom Antlitz abwenden und sich somit ihrer Verantwortung zu entzie-

hen versuchen. Eine Problematik, die sich bei genauerer Betrachtung ergibt, 

ist, dass die Ebene, auf der die Begegnung zwischen dem Selben und dem 

Anderen stattfindet, nicht universell genug ist, um die Offenheit zu unter-

stützen, die die Begegnung erfordert. Butler definiert diesen „Schauplatz 

der Begegnung“ als kulturell und geografisch begrenzt. Damit ist die ethi-

sche Verpflichtung, die Lévinas postuliert, „keine die man gegenüber je-

dem Antlitz empfindet oder empfinden kann“ (ebd., S. 53). Auch in frühe-

ren Texten
3
 arbeitet sie mit dem Topos der Verantwortlichkeit, die sich kul-

turell, sozial und damit im Kontext von Nationen konstituiert. Durch die 

Implikation der Verantwortungsübernahme für die ähnlichen, verwandten 

                                                   

3  Auch in Schriften wie Haß spricht. Zur Politik des Performativen (1997) setzt 

sich Butler kritisch mit der Frage der politischen und sozialen Verhandelbarkeit 

von Verantwortlichkeiten auseinander.  

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


100 | Der Andere als Herausforderung 

und gleichen Anderen ergibt sich ein Ausschluss anderer Nationen, Kultu-

ren und sozialer Gruppen, eine Vorgehensweise, die die Verletzung Ande-

rer zum Schutz der eigenen Gruppe rechtfertigt und damit das Primat der 

lévinasischen Ethik aus den Angeln hebt.  

Butler folgert, dass, wenn diese Einschätzung stimmig sei, die Verant-

wortung der kulturellen Zugehörigkeit nicht vorgängig, sondern „von vorn-

herein durch bestimmte Vorstellungen von Kultur, Ethnizität und Religion 

eingerahmt und begrenzt“ (ebd., S. 53) sei. Dies habe Konsequenzen für 

das Verständnis des im Antlitz formulierten Imperativs „Du sollst nicht tö-

ten“, für Lévinas entsteht an dieser Stelle keine Differenzierung des Ande-

ren im Hinblick auf die Verantwortlichkeit, in die die Existenz des Antlit-

zes den Selben ruft. Mit der Differenzierung nach den Parametern kulturel-

ler und/oder religiöser Zugehörigkeit entsteht hinsichtlich der Differenzie-

rung von Anderen in Kategorien ihrer Zugehörigkeiten die Frage, „ob es 

eine Pflicht zur Bewahrung des Lebens jener gibt“ (ebd., S. 54), die außer-

halb der eigenen Gruppe existieren.  

Butler konstatiert, dass diese nicht nur außerhalb der betreffenden Zu-

gehörigkeit liegen, sondern aus diesem Grund ihre Antlitze gar nicht in den 

Blick geraten und sie damit ihren Anspruch nicht stellen können. Eine Fra-

ge, die Lévinas jedoch nicht ausführlich in seinem Werkkorpus behandelt, 

wodurch die Theorie hinter der gesellschaftlichen Praxis, die den Willen 

zur Verantwortungsübernahme stark an Zugehörigkeiten festmacht, zu-

rückbleibt. Das Postulat der „Gesichtslosigkeit“
4
 der Anderen hängt mit der 

                                                   

4  Seit einem 1982 von Lévinas gegebenen Interview durchzieht die Frage einer 

möglichen „Gesichtslosigkeit“ von bestimmten ethnischen Gruppen repetitiv 

unterschiedliche Interpretationen. Besonders in der politischen Spannung zwi-

schen Israel und Palästina ergeben sich hinsichtlich des Artikels aus der Telos 

Fragen, die die lévinasische Ethik einer kritischen Prüfung unterziehen. Als die 

Kontroverse um die Möglichkeit einer „Gesichtslosigkeit“ des Anderen und um 

ihr politisches Potenzial entbrannte, meldete sich der Lévinas-Forscher Martin 

Kavka zu Wort und stellte klar, dass das Antlitz für Lévinas eine transzendentale 

Struktur sei und damit jenseits einer empirischen Festlegung. Dieser Hinweis 

eröffnete die Frage, inwiefern Lévinas Ethik als alteritätsbasiert und damit vom 

Antlitz aus gedacht hatte, dies aber keine Beeinflussung der politischen Dimen-

sion enthalte. Die politische Ebene sei somit keine ethische Antlitzrelation, son-

dern basiere auf einem nationalitätsfokussierten Blickwinkel, was die Möglich-

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 101 

Frage der Responsivität als Grundlage des ethischen Verhältnisses zusam-

men. Da in dieser Form eine Begegnung mit dem Anderen ausgesetzt er-

scheint, ist eine Antwort auf den Anderen innerhalb einer als „gesichtslos“ 

kategorisierten Gruppe nicht möglich. Da die Antwort auf die ethische 

Verpflichtung des Antlitzes die wesentliche Grundlage des Verantwor-

tungsverhältnisses darstellt, lässt sich an dieser Stelle aufzeigen, warum es 

kompliziert, wenn nicht sogar in bestimmten Fällen gesellschaftlich un-

möglich erscheint, eine Verantwortungsübernahme für eine spezielle Men-

schengruppe zu postulieren.  

Gerade in Bezug zum genannten Kapitel ist es wichtig, die folgende 

Formulierung Butlers zu zentralisieren:  

 

„Der Andere ist nicht einfach weit jenseits der Grenze, die ihrerseits gewaltsam ge-

zogen wurde und verteidigt wird, und es gibt keine Trennmauer, die die ethische 

Forderung löschen könnte, auf das Leiden des Anderen zu reagieren.“ (Ebd., S. 65)  

 

Diese Anwendung wird in den folgenden Abschnitten hinsichtlich ihrer 

politischen Implikationen vertiefend betrachtet und diskutiert werden. But-

ler schließt mit Fragen, die das Verhältnis zwischen Nationen hinsichtlich 

reziproker Verantwortungsübernahme betreffen und beschreibt, solange die 

Zugehörigkeit zu einer Nation die wesentliche Voraussetzung für die ethi-

sche Relevanz einzelner Gruppen und damit auch von Individuen sei, führe 

dies unweigerlich zu einem Zustand, in dem es keinen lévinasischen Ande-

ren geben könne, und „dies bedeutet, dass der ethische Anspruch ausge-

löscht wurde“ (ebd., S. 66).  

                                                   

keit einer Differenzierbarkeit von „Anderen“ bedeuten würde und ihre Existen-

zen mit unterschiedlichen Wertigkeiten konnotierte. Auch wenn die Kontroverse 

um eine politische Definition des Palästinensers als „gesichtslos“ wiederholt im 

Kontext der Lévinas-Forschung zur Diskussion steht, so lässt sich im Interview 

nicht eine Stelle aufzeigen, in der er den Palästinensern eine „Gesichtslosigkeit“ 

zuschreibt. Ebenfalls lässt sich kein Nachweis für eine Unterscheidung der Ver-

antwortungsrelationen im Kontext von Religionszugehörigkeiten finden, eine 

Analyse, die auch die Autor_innen Katz und Eisenstadt unterstützen. Lévinas 

verstand die Beziehung zwischen Politik und Ethik als vergleichsweise heikel, 

eine Aussage die das Fehlen einer theoretischen Bezugnahme auf politische 

Fragen erklärt (vgl. Eisenstadt/Katz 2013, S. 12- 54). 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


102 | Der Andere als Herausforderung 

Offen bleibt an dieser Stelle, wie eine „Neuorientierung an Grundsätzen 

der Gleichheit“ hinsichtlich der Verletzbarkeit und der Betrauerbarkeit zu 

einer Veränderung der sozialen Pluralität führen könnte, die sich des lévi-

nasischen Ideals annehmen könnte. Diese Frage soll im weiteren Verlauf 

der Auseinandersetzung im Zentrum der Diskussion stehen. Der Frage nach 

den Grenzen der Verantwortung nachgehend, lässt sich mit Butler sagen:  

 

„Das Subjekt begegnet immer einem anderen Subjekt, die Begegnung beider ist in 

der Sphäre der Erscheinung verortet.“ (Butler 2002, S. 45)  

 

Der gegenseitigen unüberwindbaren physischen Ausgesetztheit kann ab 

dem Moment der Begegnung somit nicht mehr entgangen werden. Dies 

schließt jedes begegnende Subjekt ein, da alle gleichermaßen von der An-

erkennbarkeit ihrer Existenz durch den Begegnenden abhängen und die Be-

gegnung selbst, trotz und gerade aufgrund ihres Machtcharakters für beide 

Subjekte, unverzichtbar ist. Für Lévinas ist die Begegnung der jeweiligen 

Subjekte keinesfalls willkürlich. Es handelt sich in seiner Konzeption stets 

um konkret für diese Begegnung auserwählte Subjekte, die in der Sphäre 

der Erscheinung zusammentreffen.  

Dieses Postulat soll hinsichtlich seiner sozialen und politischen An-

wendbarkeit im Fokus des nächsten Abschnitts stehen. 

Dieses Postulat der Auserwähltheit korreliert bei Lèvinas mit der reli-

giösen Implikation, die im Begriff des Anderen liegt, denn jede dieser Be-

gegnungen trägt die Motivik des Dritten in sich. Somit sind beide Subjekte 

in ihrer Begegnung bereits Stellvertreter, die die Reminiszenz an die Ge-

samtheit der Menschheit in ihrem Antlitz kommunizieren und durch die 

imperativische Anrufung somit Macht aufeinander ausüben. Die Begeg-

nenden sind in ihrer Begegnung füreinander unersetzbar. Diese exakte 

Auswahl der Begegnungen, die nach einem abstrakten Prinzip entschieden 

zu sein scheint, verdeutlicht die Bedeutung des konkreten Anderen. Damit 

ist auch die butlersche Problematisierung der Kategorisierung des Anderen 

zeitweise ausgesetzt. Denn wenn beide Subjekte füreinander auserwählt 

sind und ihre Begegnung somit einem transzendentalen Kontext entlehnt zu 

sein scheint, so ist eine Degradierung des begegnenden Anderen undenk-

bar, denn diese würde einer Degradierung des Selbst gleichkommen.  

In diesem Faktum konstituiert sich die Unersetzbarkeit der Begegnen-

den füreinander. Eine Form von Verantwortlichkeit, die Lévinas gleichsetzt 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 103 

mit der Unvertretbarkeit im eigenen Sterben. Der Tod des Anderen, der 

nach Lévinas bedeutsamer ist als der Tod des Subjekts, verdeutlicht ein 

weiteres Mal die Verwiesenheit aufeinander. Erst durch den Tod, durch das 

Leid des Anderen kann das Subjekt seine Verwundbarkeit und Sterblichkeit 

erfahren. In diesem Kontext würde die Aussetzung der ethischen Implika-

tion, die dem Subjekt die Macht gibt, den Anderen zu töten, sinnlos sein, da 

in der Tötung oder Verletzung des Anderen die Gefährdung der eigenen 

Existenz unmittelbar spürbar ist.  

Eine Existenz ohne die Anwesenheit eines Anderen oder, mit Lévinas 

gesprochen, eines konkret auserwählten Anderen ist somit nicht denkbar, 

denn beide Subjekte erfüllen füreinander existenzielle Aufgaben, die sie 

selbst nicht zu leisten in der Lage sind.  

Zu diesen gehören die Wahrnehmung einer eigenen Existenz im Jetzt, 

die Notwendigkeit, Rechenschaft abzulegen und die Zeugenschaft der eige-

nen Historizität, die einzig durch die Anwesenheit eines Anderen zu leisten 

ist. 

Der als konkret gedachte Begegnende bringt seine eigene Perspektive, 

seine eigene Zeitlichkeit und seine eigene Körperlichkeit in die Begegnung 

hinein. Durch die Begrenztheit der eigenen identitären Faktoren der Sozia-

lisation der Begegnenden sind Anerkennungsprozesse stets von den subjek-

tiven Vorstellungen abhängig und somit niemals wertfrei. Den begegnen-

den Anderen in seiner identitären Gesamtheit aufzufassen, ist daher unmög-

lich und Anerkennung niemals in vollständiger Weise zu leisten. Ein in die-

ser Form konstituierter Anerkennungsprozess, der in der Begegnung ge-

schieht, ist subjektiv gelagert. 

Eine vollständige Anerkennung kann aufgrund der partiellen ,Blindheit‘ 

der Begegnenden niemals angeboten werden. Denn die Begrenztheit perso-

naler Historizität der Begegnenden steht diesem Prozess im Wege. Der 

ethische Anspruch, den Anderen als das anzuerkennen, was er seinem We-

sen nach ist, ist damit unerfüllbar. Er ist somit den Anerkennungsmustern 

des jeweils begegnenden Anderen irreduzibel ausgesetzt. 

Um eine grundlegende Form des Anerkennungsprozesses zu leisten, 

bedienen sich beide Subjekte vereinfachter Raster und Klassifizierungen. 

Dabei geht Butler davon aus, dass die Erscheinung des Anderen als ein 

komplexes Set von Codes betrachtet werde, das niemals in seiner jeweili-

gen Ganzheit erschöpfend erkannt werden könne und daher im sozialen 

Diskurs auf die Lesbarkeit und die Konnotation einzelner Faktoren redu-

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


104 | Der Andere als Herausforderung 

ziert werde (vgl. Butler 2007, S. 56). Im Moment der Begegnung sind beide 

Subjekte darauf angewiesen, einander zu dechiffrieren, einander einzuord-

nen, um aus dieser Kategorisierung Umgangsmuster abzuleiten. In der 

Untersuchung der verschiedenen Codes sind nicht nur Faktoren der perso-

nalen Historizität zu bedenken, wie bereits erwähnt, sondern ebenso die 

Bedeutung der jeweiligen Zeit- und Raum-Dimension, in denen sich die 

Begegnung abspielt. Je nach Lesart und gesellschaftlichen Grundlagen 

kann ein und derselbe Code in verschiedenen Kontexten auf absolute ge-

sellschaftliche Akzeptanz oder das Todesurteil stoßen. 

Überschreitet das Subjekt also geltende Normen und Muster der De-

chiffrierung, wird es also entweder vom begegnenden Subjekt als soziale 

Gefährdung konnotiert oder erweist sich als gar nicht dekodierbar, befindet 

es sich, ab diesem Moment in einer existenziellen Gefährdung durch den 

Anderen. Diese kann durch den konkret begegnenden Anderen, aber auch 

durch weitere Andere oder Institutionen in verschiedener Form exekutiert 

werden und proklamiert den Schutz des Dritten, in diesem Kontext die In-

taktheit der Gesellschaft.  

Doch was bedeutet ein in dieser Form explizierter Anerkennungspro-

zess für die Verantwortungsübernahme, wenn Deklassifizierung oder Fehl-

klassifizierung von Subjekten in der Macht einzelner Subjekte liegen, die 

ihre Macht mit Hilfe von Institutionen exekutieren und durch diese Klassi-

fikation später eine Rechtfertigungsgrundlage für Verfolgung und Genozid 

ganzer Menschengruppen entwickeln? 

Es fällt schwer, aus dieser Form der Klassifizierung und den mitgedach-

ten sozialen Implikationen ein System positiver Verantwortungsübernahme 

zu postulieren. Aus dem Konzept der Klassifizierung können Subjekte ge-

nauso wenig aussteigen wie aus dem Konzept der Ansprechbarkeit, die das 

Wesen von Subjekten konstituiert. Wenn also die Frage thematisiert werden 

soll, für wen Verantwortung übernommen werden kann und für wen nicht, 

zeigt sich, dass im lévinasischen Dekalog keine Möglichkeit des Ausstiegs 

aus der Verantwortlichkeit füreinander offeriert werden kann. Es liegt dem-

nach nicht in der Macht des Subjekts, zu entscheiden, für welchen Anderen 

es verantwortlich ist, da aus dem transzendentalen Kontext der Auserwählt-

heit entschieden wird.  

Es kann also nicht konstatiert werden, dass Subjekte in der Lage sind, 

die Tragweite ihrer Verantwortlichkeit selbst festzulegen.  

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 105 

Dieser Aspekt steht im Gegensatz zur gesellschaftlichen Praxis, in der 

die Tragweite der Verantwortung an eine Form subjektiver Vertrautheit ge-

knüpft ist. Damit entziehen sich Subjekte jeden Tag dem ethischen Verant-

wortungskonzept, wie es Lévinas vorgelegt hatte. Natürlich, und das muss 

an dieser Stelle konstatiert werden, stellt sich Verantwortung in diesem 

Konzept als nahezu unlösbare Aufgabe dar. 

Lévinas’ Ziel, die Ethik als erste Philosophie zu postulieren und damit 

das Diktat der ontologischen Philosophiegenese und die Herrschaft des Ichs 

aufzuweichen, realisiert sich in der Einführung des Anderen als Seins-

grundlage des Subjekts. Lévinas antizipiert damit nicht eine bloße Macht-

verschiebung, die Autonomie lediglich gegen Heteronomie eintauscht. Sei-

ner Formulierung der Bedeutung des Anderen folgend soll verstanden sein, 

dass Freiheit nicht eine absolute sein kann, die ihre Grundlage in der Sub-

jektivität findet, sondern die stets durch die Existenz des Anderen bestimmt 

ist. (vgl. Bedorf 2005, S. 178) 

Durch die Unendlichkeit und damit niemals vollständig zu leistende 

Anerkennung des Anderen durch das begegnende Subjekt ist es unmöglich, 

Verantwortung in einem umfassenden Kontext zu realisieren. Die Unend-

lichkeit der Verantwortung, die von der Vielheit der begegnenden Anderen 

geprägt ist, wird eingeschränkt durch die Anwesenheit des Dritten. Der 

Dritte und die in ihm transportierte Gesamtheit der Menschheit schaffen 

eine Verbindung zwischen dem Ethischen und dem Politischen. Einen Zu-

sammenhang, in dem das Politische niemals vom Ethischen und umgekehrt 

zu trennen ist. Lévinas’ ethische Forderung ist somit als „Widerstreit von 

multiplen Verantwortungen“ (Bedorf 2013, ebd.) zu verstehen.  

Eine vollständige Aufopferung im Sein-für-den-Anderen ist nicht Ziel 

des lévinasischen Konzepts, vielmehr schwingt in diesem Konzept die emi-

nente Verbindung zwischen Politik und Ethik mit, die für die reziproke 

Verantwortungsübernahme als unverzichtbar betrachtet werden kann.  

Eine absolute Konzentration auf den Anderen würde die Selbstentfremdung 

des Subjekts, nicht aber die Übernahme sozial ethischer Verantwortung und 

damit einen Machtausgleich zur Folge haben.  

In der Vorstellung reziproker Verantwortungsübernahme, die im Mo-

ment der Begegnung ihren Anfang nimmt, lässt sich die Praxis eines aus-

gleichenden Machtgefüges erkennen. Beide Subjekte lernen, die im jeweils 

Anderen liegende Bedeutung für ihre eigene Existenz zu verstehen, ohne 

einander unterwerfen zu müssen. Durch das Anerkennen der Unendlichkeit 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


106 | Der Andere als Herausforderung 

und damit der Unkategorisierbarkeit des Anderen realisiert sich der Macht-

ausgleich bereits ab dem Moment der Begegnung und dem weitgehenden 

Verzicht auf sozial konstruierte Kategorisierungen. Beide Subjekte können 

in ihrer Verwiesenheit aufeinander ein ethisches Potenzial entdecken, das 

beiden subjektive Freiheit und soziale Sicherheit zu gleichen Teilen ermög-

licht. 

Diese Überlegungen einer Anerkennbarkeit des Selben und des Ande-

ren sollen in den folgenden Kapiteln vertieft und auf ihre Grenzen ausge-

wiesen werden.  

Im Folgenden soll die gesellschaftliche Anwendbarkeit der lévinasi-

schen Ethik im Werk Judith Butlers dargelegt werden. In diesem Kontext 

ergibt sich folgende ethische Frage: Wovon hängen die An- und Aberken-

nung von Menschenwürde ab? Wem werden gewisse Rechte bzw. An-

erkennung zugestanden? Um dem Vorhaben dieses Abschnitts Rechnung 

zu tragen, werden die Subjektkonstitution und die Rolle der Anerkennung 

durch den Anderen den Ausgang der Argumentation bilden. 

In der Auseinandersetzung mit Judith Butlers Kritik der ethischen Ge-

walt kommt die Frage zum Ausdruck, wie eine Korrelation von Verletzbar-

keit und Anerkennbarkeit gedacht werden kann.  

Butler betont in Anlehnung an Lévinas die Relevanz von Verletzlich-

keit und der Anerkennung eben dieser, zumal sie eine maßgebliche Rolle 

bei der Konstitution ihres Subjektverständnisses einnehmen. Der Zusam-

menhang zwischen Butlers Ethik und dem von ihr postulierten Subjektver-

ständnis zeigt sich an dieser Stelle: 

 

„Wenn ich, wie ich das tue und tun muss, die Frage stelle: ‚Was soll ich tun?‘, dann 

muss zunächst einmal ein ‚Ich‘ entstanden sein, das sich zum Gegenstand seines 

eigenen Denkens nehmen kann. [...] beziehe ich mich dann nicht immer schon auf 

eine soziale Welt, in der ganz bestimmte Arten von Optionen möglich sind und an-

dere nicht?“ (Butler 2003, S. 8) 

 

Butler vertritt die Ansicht, dass „[das] Subjekt so verfasst ist, dass es sich 

selbst immer – bis zu einem gewissen Grad jedenfalls – undurchschaubar, 

unbekannt bleibt [...]“ (Butler 2003, S. 10). Das Ich muss nämlich erst „ent-

standen sein“ (ebd., S. 10). Für sie ist das Subjekt also „[...] ein fragiles und 

fehlbares Subjekt [...], charakterisiert eher durch seine Grenzen als durch 

seine Souveränität“ (ebd., S. 10). Sie kritisiert hier die Annahme eines prä-

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 107 

diskursiven Ichs. Das Selbstverständnis eines Subjekts als „Ich“ erfolgt ihr 

zufolge nämlich stets im Rekurs auf das eigene Bewusstsein. Das Bewusst-

sein von der Identität des Subjekts basiert Butler folgend wiederum auf be-

reits bestehenden Normen und der Wirkmächtigkeit von Institutionen, wel-

che prägend für die Identitätsbildung sind. Das Subjekt wird somit immer 

schon zwingend durch seinen gesellschaftlichen Kontext konstituiert, wobei 

innerhalb dieses Kontexts entschieden wird, wem in Folge einer bestimm-

tem kulturellen und/oder sozialen Zugehörigkeit eine Subjektposition zu 

Teil wird (vgl. ebd., S. 8). Das Ich unterliegt damit einem diskursiven Ent-

stehungsprozessn der von einem Außen (aber nicht vom lévinasischen An-

deren) bestimmt wird. Jener Prozess ist fortlaufend und kann vom Subjekt 

nie vollständig durchdrungen werden. Hieraus ergibt sich für Butler die 

Frage, wie ein Subjekt entstehen kann, das „[...] niemals vollständig erklä-

ren kann, weshalb es so und nicht anders gehandelt hat[...]“ (Butler 2003, S. 

10).  

Zudem stellt sie den Gedanken eines souveränen und autonomen Sub-

jekts grundlegend in Frage, impliziert der prozessuale Charakter seiner Ent-

stehung nämlich, dass es mittels Adressierung bzw. Anrufung durch andere 

erst subjektiviert bzw. performativ hervorgebracht wird. Butler vertritt also 

die Ansicht, dass „[k]ein Subjekt [...] sein eigener Ausgangspunkt [ist]. Die 

Phantasie, die es zu einem solchen erklärt, kann die konstitutiven Bezie-

hungen nur verleugnen.“ (Butler 1995, S. 41). Ihr zu folge sind Menschen 

einander „von Anfang an“ (ebd., S. 99) „ausgesetzt“ (ebd., S. 100). Dieser 

Aspekt verdeutlicht eine Verbindung zur Konstitution des lévinasischen 

Anderen. Sie betont die Relevanz der Anrufung und Annahme der Adres-

sierung durch Andere. Die Anrufung
5
 ist ihrem Verständnis zufolge maß-

                                                   

5  Das Motiv der Anrufung lässt sich als eine Praktik beschreiben, durch die Be-

zeichnung und die gegebene Anerkennung ein weiteres Subjekt „ins Leben zu 

rufen“. Butler übernimmt diese Form des performativen Aktes der Theorie des 

Sprachwissenschaftlers Austin. Zudem zeigt die Konzeption der Anrufung eine 

Unterscheidung zur Theorie Lévinas, in der es nicht das gesellschaftlich konsti-

tuierte und eingebundene Subjekt ist, das den Anderen anruft und über dessen 

gesellschaftliche Anerkennung und damit über seine Lebensbedingungen ent-

scheidet. Vielmehr ist es bei Lévinas der externe Andere, der das Subjekt in das 

Sein-für-den-Anderen ruft, ein Prozess, der der als Ausgangspunkt der Subjekt-

konstitution bei Lévinas zu bewerten ist.  

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


108 | Der Andere als Herausforderung 

geblich für die Konstitution des Ichs, denn noch bevor das Ich überhaupt 

fähig ist, sich selbst als Ich zu bezeichnen, wird es angerufen bzw. adres-

siert. Hierzu schreibt Butler: 

 

„Noch bevor ich ein ,Ich‘ erwerbe, war ich ein Etwas, das berührt wurde, bewegt, 

gefüttert, zu Bett gebracht, angesprochen wurde. Alles diese Eindrücke sind Zeichen 

einer bestimmten Art, Zeichen, die auf der Ebene meiner Ich-Bildung etwas ver-

zeichnen, Zeichen, die zu einer Sprache gehören, die sich nicht auf die Vokalisie-

rung reduzieren lässt. Es sind Zeichen eines Anderen, aber es sind auch Spuren, aus 

denen schließlich ein ,Ich‘ hervorgehen wird, das niemals imstande sein wird, diese 

Zeichen vollständig wieder zu finden oder zu lesen, ein ,Ich‘, für das diese Zeichen 

zum Teil überwältigend und unlesbar, rätselhaft und prägend bleiben.“ (Butler 2003, 

S. 85)  

 

Mittels der Anrufung, lässt sich exemplifizieren, was an dieser Stelle ge-

meint ist. In Körper von Gewicht (vgl. Butler 1995, S. 29) beschreibt sie, 

wie durch Sprache bzw. Anrufung das Subjekt konstituiert wird: 

 

„Angesprochen zu werden bedeutet also nicht nur, in dem, was man bereits ist, an-

erkannt zu werden; sondern jene Bezeichnung zu erhalten, durch die die Anerken-

nung der Existenz möglich wird. Kraft dieser grundlegenden Abhängigkeit von der 

Anrede des Anderen gelangt das Subjekt zur ‚Existenz‘.“ (Butler 2006, S. 15)  

 

Die Konstitution des Subjekts steht immer in unmittelbarem Zusammen-

hang mit Anderen. In diesem Abhängigkeitsverhältnis werden Subjektposi-

tionen stets neu und vor dem Hintergrund ihres Kontextes gebildet, denn:  

 

„Wenn wir einen anderen anerkennen oder wenn wir für uns selbst Anerkennung 

fordern, [...] sind wir bereits im Fragen, in der Bitte etwas Neues geworden, da wir 

kraft der Anerkennung konstituiert werden.“ (Butler 2005, S. 62) 

 

An dieser Stelle ist es wichtig, zu betonen, dass es bei Butler um „Andere“ 

im Plural und nicht mehr lediglich um die Einzelerfahrung bzw. die Bezie-

hung mit dem einen Anderen geht, denn sie spricht von einem „Wir“ (vgl. 

ebd.). Gleichzeitig weist sie (vgl. Butler 2003, S. 85) nachdrücklich darauf 

hin, dass Sprache bzw. Anrufung nicht auf eine vermeintlich wertfreie Ebe-

ne reduziert werden darf. Es handelt sich bei Sprache nicht um bloße Zei-

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 109 

chen. Ihr zufolge gleicht Sprache Gewalt. Sie kann das, was sich zwischen 

den Grenzen befindet, nicht benennen und kann indessen einem unendli-

chen Anderen, der in dieser Form nicht kategorisiert werden darf, nicht ent-

sprechen. Die Adressierung einer Person verweist immer zugleich auf ein 

normatives System, welches diskursiv hervorgebracht ist. Mittels dieser 

Annahme verlagert ihre Theorie die Subjektivierung in eine diskursive und 

hierdurch ebenso politische Dimension.  

Butler folgend ist das Subjekt 

 

„[...] genötigt, nach Anerkennung seiner eigenen Existenz in Kategorien, Begriffen 

und Namen zu trachten, die es nicht selbst hervorgebracht hat, und damit sucht es 

das Zeichen seiner eigenen Existenz außerhalb seiner selbst [...]. Anders gesagt: im 

Rahmen der Subjektivation ist Unterordnung der Preis seiner Existenz.“ (Butler 

2001, S. 25) 

 

Das in jenes Beziehungsgeflecht eingebundene Subjekt kann hierbei die 

Adressierung durch Andere kaum beeinflussen, zumal die Wahrnehmung 

Anderer vorab nicht kontrollierbar ist. Das heißt, das Subjekt ist sowohl der 

Wahrnehmung als auch der Anerkennung durch Andere ausgeliefert, diese 

konstituieren es nämlich sozial. 

 

„Angerufen durch einen verletzenden Namen erhalte ich ein soziales Dasein, und 

weil ich eine gewisse unumgängliche Verhaftung mit meinem Dasein habe, weil 

sich ein gewisser Narzissmus jeder existenzverleihenden Bedingung bemächtigt, be-

grüße ich schließlich die mich verletzenden Bedingungen, denn sie konstituieren 

mich sozial.“ (Butler 2001, 99) 

 

Dieses Ausgeliefertsein verdeutlicht die Gefahr und die Verletzbarkeit 

eines jeden Lebens, denn „Anerkennbarkeit [ist] nicht Eigenschaft oder 

Potenzial einzelner Menschen.“ (Butler 2010, S. 13) Anerkennbarkeit be-

schreibt stattdessen einen diskursiv normativen Prozess, welcher darüber 

entscheidet, „bestimmte Subjekte zu ,anerkennbaren‘ Personen zu machen, 

während [er] zugleich die Anerkennbarkeit anderer Subjekte entschieden 

erschwer[t].“ (ebd., S. 14). Sie kritisiert den Akt der Zurechnung von aner-

kennbaren/nicht anerkennbaren Subjektpositionen, zumal Menschen durch 

Anrufung in eine diskursiv bestimmte Rolle bzw. Kategorie eingefasst und 

dadurch Gewalt ausgesetzt werden, die die Bedingung der Betrauerbarkeit 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


110 | Der Andere als Herausforderung 

und Unbetrauerbarkeit bildet, die später ausführlicher Behandlung unterzo-

gen wird.  

Die Einsicht über die Gefährdung und Verletzlichkeit des eigenen Le-

bens muss ihrer Theorie folgend in die Einsicht darüber münden, dass das 

Leben anderer gleichermaßen durch mich gefährdet sowie verletzt werden 

kann. Butler betont, dass sich jene Einsicht nicht auf singuläre „Andere“ – 

obgleich sie einem als Andere bzw. anders erscheinen – beschränken lässt. 

Hier formuliert sie also eine ethische Vorstellung, die darauf gründet, 

einem jeden Leben die gleiche Verletzlichkeit einzugestehen, die man 

selbst aufweist:  

 

„Um ein Leben als gefährdet bezeichnen zu können, muss man nicht nur dieses Le-

ben als eigenständiges Leben wahrnehmen, man muss die Gefährdung auch als inte-

gralen Aspekt dessen erkennen, was man im Lebendigen immer schon mit wahr-

nimmt.[...] Das Gefährdetsein ‚sollte‘ in der Tat als gemeinsame Bedingung 

menschlichen Lebens (ja, als gemeinsame Bedingung, der menschliche und nicht-

menschliche Tiere gleichermaßen und gemeinsam unterliegen) erkannt werden, aber 

wir dürfen nicht davon ausgehen, dass mit der Einsicht das als gefährdet Erkannte 

schon gemeistert, erfasst oder auch nur vollständig wahrgenommen würde.“(Butler 

2010, S. 20f.) 

 

Es gilt, die Verletzlichkeit und Gefährdung des Lebens aller Lebewesen, so 

Butler, als „gemeinsame Bedingung“ im Zusammenleben anzuerkennen. 

Hier beruft sich Butler auf Lévinas. Sie verweist nämlich auf die Adressie-

rung, die maßgeblich für ein Zusammenleben ist, denn „wir beginnen zu 

existieren, sobald wir angesprochen werden“(Butler 2005, S. 155). Ihr Inte-

resse widmet sich der Funktionsweise der moralischen Adressierung. Die 

moralische Adressierung erfolgt Lévinas folgend durch das „Gesicht“ (vgl. 

ebd., S. 156 ff.) des Anderen, in dem sich die Not aller Menschen offenbart 

und hierdurch das Menschliche berührt. Butler (2005, S: 165) schreibt hier-

zu, „die Vokalisierung der Qual [...], die noch nicht Sprache oder nicht 

mehr Sprache ist, das, von dem wir geweckt werden für die Gefährdetsein 

des Lebens des Anderen [...]“. Es ist gleichermaßen Gesicht, das das 

Menschliche berührt, zumal sich in ihm die Verletzlichkeit des Anderen 

zeigt. Ihrer Terminologie folgend offenbart sich das Menschliche/die Not 

nicht zwingend lediglich im Gesicht (ebd., S. 159). Unabhängig davon, in 

welcher Form sich das Gesicht/ Antlitz jedoch offenbart – kennzeichnend 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 111 

bleibt, dass es „spricht“(ebd., S. 158, 165). Für Butler verkörpert das Ge-

sicht bzw. das Antlitz ein Gebot, das gebietet, nicht zu töten:  

 

„Auf das Gesicht zu reagieren, seine Bedeutung zu verstehen heißt, wach zu sein für 

das, was an einem anderen Leben gefährdet ist, oder vielmehr wach zu sein für das 

Gefährdetsein des Lebens an sich. [...] Es muss ein Verständnis der Gefährdetsein 

des Anderen sein.“ (Butler 2005, 160) 

 

Außerdem beschreibt sie eine Ethik der Gewaltlosigkeit, die ein Span-

nungsverhältnis darstellt, charakterisiert „zwischen der Angst Gewalt zu er-

leiden und der Angst, Gewalt zuzufügen“ (ebd., S. 163). Hiermit betont 

Butler zum einen die „Verletzungsmächtigkeit“ und zum anderen die „Ver-

letzungsoffenheit“ als menschlich. Sie skizziert Gewaltverhältnisse, die 

durch diskursive Adressierungen bedingt sind: „einen Namen zu erhalten, 

einer Reihe von Zumutungen unterworfen zu sein, auf eine fordernde Alte-

rität reagieren zu müssen, [ist] eine gewisse Gewalt“ (ebd., S. 166). Diese 

Gewalt gilt es Butler folgend ernst zu nehmen. In Bezug auf die Alterität 

verdeutlich sie, dass Menschen bzw. Menschengruppen im alltäglichen 

Sprachgebrauch als „Andere“ stigmatisiert werden. Zum Beispiel werden in 

Deutschland im Zuge des arabischen Frühlings Menschen durch den politi-

schen Diskurs in Medienberichten unter die Kategorie „Flüchtling“ subsu-

miert. Die Menschen werden hinter dieser Subsumierung als Namenlose 

und Gesichtslose verborgen, wodurch sie im Sinne der lévinasischen Ter-

minologie nicht länger ethisch ansprechbar sind.
6
 Hierbei werden scheinbar 

soziokulturelle sowie religiöse Unterschiede nachdrücklich als auffallend 

charakterisiert und so als letzte Konsequenz überhaupt hervorgebracht. But-

ler weist jedoch darauf hin, dass nicht jedes „Gesicht“/„Antlitz“ im lévina-

sischen Sinne „vermenschlichend“ wirkt (Butler 2005, S. 169). 

 

„Wenn wir die Frage stellen, kraft welcher Äußerlichkeiten Anerkennung verliehen 

wird, stellen wir fest, dass dafür nicht die besondere Begabung des Anderen verant-

wortlich ist, der mich erkennen und anerkennen kann, denn dieser Andere muss sich 

seinerseits auf ein bestimmtes Kriterium verlassen, um festzulegen, was anerkannt 

wird und was nicht; auch er braucht einen Rahmen für sein Sehen und Urteilen. Ver-

                                                   

6  Die ethischen Implikationen des Flüchtlingsstatus werden in Abschnitt 4.6 ge-

nauerer Betrachtung unterzogen. 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


112 | Der Andere als Herausforderung 

leiht also der Andere Anerkennung – und wir wissen noch nicht, worin genau diese 

besteht −, so tut er dies nicht vorrangig kraftbesonderer Fähigkeiten oder eines 

Zwang ausübenden Antlitzes. Es liegt nicht nur bereits ein epistemologischer Rah-

men vor, innerhalb dessen das Antlitz erscheint, sondern wir haben es auch hier 

schon mit einem Fungieren der Macht zu tun, denn nur kraft [...] kultureller Rah-

menbedingungen erscheint uns ein gegebenes Antlitz als menschliches.“ (Butler 

2003, S. 41) 

 

Anders als Lévinas geht Butler davon aus, dass Seiende im Rahmen einer 

Begegnung normativen Strukturen ausgesetzt sind. In der Begegnung wer-

den jene normativen Strukturen reproduziert und sind indessen veränderbar. 

Mittels dieser These verdeutlich sie, dass die Subjektbildung Machtprozes-

sen unterliegt. Dies ist ein Verweis auf Gesellschaftlichkeit. Der epistemo-

logische Rahmen bestimmt hierbei, welches „Gesicht“/„Antlitz“ überhaupt 

als solches, Teil der Wahrnehmung werden kann. Butler begreift den epis-

temologischen Rahmen also als Grundvoraussetzung dafür, wem eine Sub-

jektposition überhaupt zugerechnet – wer als Subjekt wahrgenommen – 

werden kann. Wie bereits beschrieben, betont Lévinas, dass das Antlitz 

nicht Teil (körperlich) oberflächlicher Gegebenheiten ist. Stattdessen steht 

es für die Not aller Seiender. Butler jedoch wendet sich unter Bezugnahme 

auf den epistemologischen Rahmen gegen diese These. Ihr zufolge existie-

ren Menschen, die gar nicht erst als „mein“ Anderer (an-)erkannt werden. 

Das heißt, man kann sich einer Stellvertreterschaft sowie Verantwortung im 

lévinasischen Sinne entziehen. Für Lévinas ginge dies mit einem Verlust 

der Subjektivität einher. Wie bereits dargestellt, kann dieses aus der Pers-

pektive resultieren, dass z.B. aufgrund vermeintlicher sozio-kultureller so-

wie religiöser Differenzen im (politischen) Diskurs darüber entschieden 

wird, wem Anerkennung zukommt und wem nicht. Während Lévinas also 

eine Unsichtbarkeit des Antlitzes postuliert, weist Butler darauf hin, dass es 

gerade die Sichtbarkeit des konkreten/begegnenden Anderen ist, die dem 

Subjekt Anerkennung zurechnet und letztlich eine Verantwortungsüber-

nahme für eben diesen ermöglicht. Durch die Überführung des Ge-

sichts/Antlitzes in den Raum des Sichtbaren gelingt es Butler, darauf hin-

zuweisen, dass nicht jedes Gesicht/Antlitz vermenschlichend wirken kann. 

In Anlehnung an Susan Sontag und in der Auseinandersetzung mit Kriegs-

fotografien gelingt es ihr, aufzuzeigen,  

 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 113 

„wie die Rahmen, von denen die Anerkennbarkeit bestimmter Gestaltungen des 

Menschlichen abhängt, ihrerseits mit weiter gefassten Normen zusammenhängen, 

die darüber bestimmen, über welche Leben wir trauern und über welche nicht“ (But-

ler 2010, S. 65). 

 

Sie versucht indessen, zu verdeutlichen, „was ein anerkennungsfähiger 

Mensch ist und was nicht als anerkennungsfähiger Mensch bezeichnet oder 

betrachtet werden kann“ (ebd.). Hierbei weist Butler auf die mediale Dar-

stellung von Menschen hin. Jene Darstellung unterliegt einer gewissen 

Rahmung. Problematisch ist jene Rahmung insofern, als dass durch eben-

diese ein Freispruch von der Verantwortung für den Anderen erfolgen 

kann. Aufgrund der Rahmung sowie normativer Bedingungen können An-

dere nicht als unter dem Primat der Anerkennung wahrnehmbar werden. In 

diesem Kontext verweist Butler auf eine Korrelation, die die Grenzen der 

lévinasischen Terminologie erweitert, den Zusammenhang zwischen Ver-

letzbarkeit und Betrauerbarkeit:  

 

„Bestimmtes Leben kann erst dann als zerstört oder beschädigt wahrgenommen 

werden, wenn es zuvor als lebendig wahrgenommen wurden. [...] Wenn bestimmte 

Leben jedoch nicht als Leben gelten oder von Anfang an aus dem epistemologischen 

Raster herausfallen, werden diese Leben niemals gelebt.“ (Butler 2010, S. 9) 

 

Zur Anerkennung und Aberkennung von „Leben“ werden gesellschaftliche 

Raster, sogenannte frames, verwendet, die das Leben des Einzelnen einer 

politischen und sozialen Rahmung unterziehen. Framing ist für Butler 

selbst die Praxis eines zielgerichteten Machtverfahrens, in welchem die 

Existenz des einzelnen Subjekts von den Operationen gesellschaftlicher 

Macht abhängt. Um ein Leben als betrauerbar zu rahmen (framing), ist es 

nach Butler unvermeidbar, dem Leben einer bestimmten Menschengruppe 

eine Betrauerbarkeit und damit einen Wert zuzusprechen. Dieser Wert wird 

der Gruppe zugeschrieben und wirkt sich von dort auf das einzelne Subjekt 

oder eine bestimmte Gruppe aus.  

Als im Dezember 2015 55 Menschen bei Anschlägen der Terroreinheit 

Islamischer Staat (kurz: IS) in Paris getötet wurden, bezog die Philosophin 

kurze Zeit später online Stellung. Zu diesem Zeitpunkt hatte der französi-

sche Präsident Hollande eine dreitägige Trauerfrist angekündigt. In ihrem 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


114 | Der Andere als Herausforderung 

Beitrag Mourning becomes the law auf der Website des Verso Verlags er-

langt das Konzept der Betrauerbarkeit einen aktuellen Bezug:  

 

„Mourning seems fully restricted within the national frame. The nearly 50 dead in 

Beirut from the day before are barely mentioned, and neither are the 111 in Palestine 

killed in the last weeks alone, or the scores in Ankara. Most people I know describe 

themseves as ‚at an impasse‘, not able to think the situation through. One way to 

think about it may be to come up with a concept of transversal grief, to consider how 

the metrics of grievability work, why the cafe as target pulls at my heart in ways that 

other targets cannot.“ (Mourning becomes the law, Online, 10.08.2016) 

 

Das Gesetz, eine dreitägige Trauer für eine Stadt auszurufen, zusammenge-

nommen mit der tagelangen Berichterstattung in allen europäischen Medien 

und der detaillierten Beschreibung der Pariser Opfer, macht die Differen-

zierung, die in diesem Moment eingetreten ist, offenbar. Während der Op-

fer anderer Anschläge durch die gleichen Verursacher nicht gedacht wurde, 

wird eine Trauerpflicht für die Staatsangehörigen verhängt (vgl. Butler 

2015). Dies zeigt die Verbindung zwischen Staatsangehörigkeit und Be-

trauerbarkeit auf. Dazu kommt, dass die in den anderen Gebieten verstor-

benen Menschen durch ihren Lebensraum über den Rahmen der Religion 

(vermeintliche Muslime) mit den Verursachern verbunden werden und so 

ihren Anspruch auf Betrauerbarkeit verwirkt haben, unabhängig davon, ob 

sie diesen je hatten, denn der Begriff der Betrauerbarkeit ist auch in diesem 

Fall nur in Verbindung mit einer Gefährdung des Lebens zu fassen, wie ich 

sie bereits angesprochen habe. In einer Form der politischen Konkretisie-

rung spricht Butler von Gefährdung in Bezug auf bestimmte Faktoren: Zu-

flucht, Arbeit, medizinische Versorgung und Rechtsstatus (vgl. Butler 

2010, S. 14). Bei dieser Auswahl an Faktoren adressiert sie die Grundlagen 

des menschlichen (Über-)Lebens. Der Fokus auf die Gefährdung einer 

Gruppe von Menschen kann sowohl Grundlage bestimmter Normen der 

Anerkennung in einer Gesellschaft erfüllen als auch diese bewusst aus-

schlagen. Gefährdetsein impliziert eine Form des Zusammenlebens und er-

innert uns daran, dass unser Schicksal letztlich in der Hand des Anderen 

liegt. Zudem hat das Gefährdetsein laut Butler verschiedene Bezugspunkte, 

an dieser Stelle verweist sie auf den Begriff der Ausgesetztheit, den auch 

Lévinas verwendet.  

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 115 

Ihrer Theorie folgend sind Subjekte sowohl den Menschen in ihrer un-

mittelbaren Umgebung ausgesetzt wie auch jenen, die eine unbekannte 

Größe bleiben und gegebenenfalls niemals den Weg des Subjekts kreuzen.  

Diese Ermöglichung der potentiellen Gefährdung und damit der Ab-

hängigkeit von dieser Gruppe weist eine Verbindung zur lévinasischen Fi-

gur des Dritten auf. Der Dritte, der bei Lévinas für die die Zweierbeziehung 

tradierende Unendlichkeit steht, tritt an dieser Stelle in die politische Ereig-

niswirklichkeit des Subjekts ein. Im Moment der Begegnung mit potentiel-

len Dritten entsteht bei Butler ein Kollektiv, das Wir, anders als im regulä-

ren Sprachgebrauch lässt sich unter diesem Begriff keine homogene Inter-

essens-, Glaubens- oder Kulturgemeinschaft subsumieren. Stattdessen fasst 

Butler es wie folgt: „Wir kann sich selbst weder anerkennen noch erkennen, 

von Anfang an ist es unterbrochen durch Alterität“ (Butler 2010, S. 20). 

Nach Butler kann durch das Wir kein Schutzraum entstehen, das Subjekt 

verbleibt durch die Perspektive auf seine Endlichkeit vereinzelt, das Wir 

kann somit nur eingeschränkt identitätsstiftend wirken. Auf das Gefährdet-

sein rekurrierend, entsteht hier die Vorstellung einer radikalen Ersetzbarkeit 

und Anonymität des Subjekts im gesellschaftlichen Kontext. Um sich für 

eine ethische Schutzpraxis des Lebens einzusetzen, verwendet Butler den 

Begriff der Betrauerbarkeit, der Grundlage für die „Bedingung für die An-

kunft des Lebens“ (vgl. Butler 2010, S. 21) ist. Das Leben wird wahrge-

nommen, es tritt in die gesellschaftliche Sphäre ein und appelliert offen an 

seine Schutzrechte. Butler schließt aus dem Moment der Betrauerbarkeit 

auch auf unsere Bereitschaft, für das Leben eines Anderen Sorge zu tragen: 

„Ohne Wissen über die Tatsache das wir um das Leben eines bestimmten 

Wesens trauern würden, könnten wir uns nicht um es kümmern“ (Butler 

2010, S. 22). Aus diesem Kontext entwickelt sie die folgende Struktur: Das 

Subjekt weiß um die Endlichkeit seines Lebens, diese Erkenntnis kann es 

durch Reflexion auf das Leben anderer (in erster Linie Menschen) übertra-

gen. Da es nun weiß, dass es trauern würde, im Falle dessen, dass eines die-

ser Leben (z.B. eines nahestehenden Menschen) zu Ende geht, ist es bereit, 

für die Erhaltung des Lebens zu sorgen. Diese ethische Praxis entsteht aus 

einem Reflexionsprozess über die Möglichkeit des Endes der eigenen Exis-

tenz und folgt in dieser Form einer egozentrierten Perspektive, in der das 

Subjekt Verantwortung für den Anderen übernimmt.  

Nach Lévinas wäre diese eine unzureichende Begründung für eine Ver-

antwortungsübernahme, da sie den Anderen immer noch zum Objekt des 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


116 | Der Andere als Herausforderung 

Subjekts macht und die Alterität des Anderen und den Schutz um seiner 

selbst willen nicht ins Zentrum seiner Handlung stellt. Butler schließt die 

Argumentation mit der These „ohne Betrauerbarkeit gibt es kein Leben“ 

(Butler 2010, S. 23), was unweigerlich die Frage aufwirft: Gibt es unbe-

trauerbares Leben? Und wenn ja, welche Auswirkung hat die Unbetrauer-

barkeit auf die Anerkennbarkeit dieses Lebens? Butler beantwortet die Fra-

ge wie folgt: „Wer nicht betrauerbar ist, lebt außerhalb des Lebens.“ (Butler 

2010, S. 23) 

Außerhalb des Lebens bedeutet für ihre Theorie ein außerhalb des ge-

sellschaftlichen framings, welches die Anerkennbarkeit einer Menschen-

gruppe und damit auch des Einzelnen generiert. Für die Philosophin sind 

Leben somit immer dem Prekariat ausgesetzt. Hiermit beschreibt sie die 

Möglichkeit, aus sozialen und wirtschaftlichen Unterstützungsnetzen her-

auszufallen und damit dem Risiko der Verletzung, der Gewalt und des To-

des irreduzibel ausgesetzt zu werden. Die Rahmung des Lebens und die 

hierin liegende Anerkennbarkeit entscheiden über den Verlauf des Lebens 

in einem Wir. Das von Butler beschriebene Prekariat bezeichnet einen poli-

tischen zu verantwortenden Zustand der maximalen Gefährdung bestimm-

ter Bevölkerungsgruppen (Butler 2010, S. 24). Um eine Form der Anerken-

nung in einer prekären Rahmengebung zu erwerben, versuchen sie und an-

dere solidarisierende Gruppen, Schutzrechte für Unbetrauerbare zu erwir-

ken, die den einzelnen Subjekten ihre menschliche Würde und Geltung zu-

rückzugeben suchen. Sie konstatiert jedoch, dass diese Entscheidung die 

Menschen erneut von institutionellen Strukturen abhängig mache und Insti-

tutionen die Möglichkeit gebe, den Einzelnen oder die Gruppe als schutz-

bedürftig zu definieren. Ein Prozess, der staatliche Rechte generieren kann, 

Ausgrenzung und gesellschaftliche Diskreditierung jedoch in den seltensten 

Fällen verhindert.  

Im Appell auf die Schutzbedürftigkeit des Lebens sei ein weiterer As-

pekt für die Wahrnehmbarkeit des Lebens geschaffen, der selbst von einer 

Mannigfaltigkeit von institutionellen Faktoren abhänge. Das soziale Netz, 

auf das Butler rekurriert, wird an diesen Stellen zwar gestärkt, die Zuwei-

sung einer Position im Außerhalb wird damit jedoch nicht umgangen, son-

dern forciert. Die Schutzbedürftigkeit, die sich in Schutzrechten äußert, 

verweist auf die Abhängigkeit und damit auf die potentielle Gefährdung 

durch andere. Institutionelle Rahmung ermöglicht und manifestiert in dieser 

Form einen Bereich selektiver Betrauerbarkeit. Die Betrauerbarkeit, die für 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 117 

das Leben des Anderen empfunden werden kann, hängt von einer Vielzahl 

von dynamischen Faktoren ab. Zunächst richtet sich Betrauerbarkeit an 

einer Perspektive der Ähnlichkeit und der potentiellen Identifikation aus. Es 

gibt verschiedene Faktoren, wie Hautfarbe, Ethnie, Religion, Sprache, Ge-

schlecht, sozialer Hintergrund etc., nach denen sich Betrauerbarkeit auf den 

Ebenen von Nähe und Ferne abbilden lässt. Butler wählt für eine Visuali-

sierung dieses Prozesses die Geschehnisse des 11. Septembers 2001 (Butler 

2010, S. 30). Zunächst beschreibt sie, wie durch die Rahmung des Angrei-

fers (arabisch, muslimisch) alle Menschen dieser Herkunft von den Mög-

lichkeiten der Betrauerbarkeit ausgeschlossen wurden. Die Opfer des 11. 

Septembers wurden ihren Herkunftsländern zugeteilt. Da sich der Vorfall in 

den Vereinigten Staaten von Amerika ereignete, bezog sich die staatliche 

Trauer auf amerikanische Bürger_innen. Diese Form der Betrauerbarkeit 

schloss eine bestimmte Menschengruppe zu einem Wir zusammen. Ver-

bunden durch Aspekte wie Herkunft, Hautfarbe, Religion und Sprache so-

wie eine Subsumierung unter eine bestimmte soziale Klasse konnten diese 

Opfer betrauerbar werden, wodurch ihren Leben auf gesellschaftlicher 

Ebene Tribut gezollt werden konnte. In diesem Kontext ist darauf zu ver-

weisen, dass dem Leben von amerikanischen Bürger_innen schon vor dem 

11. September Wert zugeschrieben wurde und diese Zuschreibung die Be-

trauerbarkeit der verlorenen Leben ermöglichte. Im Fall der New Yorker 

Feuerwehrkräfte, von denen viele am Tag der Geschehnisse ihr Leben ris-

kierten und verloren, handelt es sich um eine vorgängige Rahmung des Le-

bens in Form der Berufsgruppe. Feuerwehrkräfte werden durch ihre Tätig-

keit in der Gesellschaft als „heldenhaft“ angesehen, dies bewirkt eine post-

humane Anerkennung, die einer Ikonisierung gleicht. Die Bestätigung die-

ser Hypothese findet sich in vielen Dokumentationen, die sich mit dem Er-

eignis auseinandersetzten. Die Feuerwehrkräfte werden im Vergleich zu 

den gestorbenen und verwundeten „Zivilisten“ in Dokumentationen na-

mentlich genannt, so entsteht eine Betrauerbarkeit, die eine Vertrautheit er-

zeugen soll, die besondere Trauerzeremonien und staatliche Anerkennung 

rechtfertigt. Die Betrauerbarkeit dieser Gruppe rückt somit näher in das Le-

ben der Bevölkerung. Auch das Mahnmal am Ground Zero erinnert an die 

Verstorbenen und gibt ihnen einen Namen. Medienberichte der Zeit ver-

leihten diesen ein Gesicht und eine Geschichte. Dieser Prozess ist nicht un-

typisch bei Ereignissen dieser Art. Durch die mediale Thematisierung von 

Einzelschicksalen wird das einzelne Subjekt als betrauerbar kategorisiert 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


118 | Der Andere als Herausforderung 

und um dies zu ermöglichen, aus dem Wir, der Gruppe der Opfer herausge-

löst. Es wird hierbei auf das psychologische Modell einer möglichen Stell-

vertreterschaft zurückgeschlossen. Nach Lévinas ist dies einer der Aspekte, 

der uns untrennbar mit dem Anderen verbindet, unsere Einzigartigkeit für 

den Anderen, in welcher uns niemand vertreten kann. Es ist die Unvertret-

barkeit im eigenen Sterben, in welcher sowohl die Einzigartigkeit des An-

deren als auch die Auserwähltheit des Subjekts für den Anderen program-

matisch werden (vgl. Lévinas 2003, S. 78). Sowohl im Fall der Feuerwehr-

kräfte als auch im Fall der zivilen Opfer erfolgt durch die Rahmung eine 

Möglichkeit nationaler Betrauerbarkeit, damit wird diesen Menschengrup-

pen eine gesellschaftliche Wertigkeit zugeschrieben. Eine Möglichkeit, die 

einer Gruppe, die aus dem Rahmen gesellschaftlicher Wahrnehmbarkeit he-

rausfällt, nicht zukommt. Dies lässt sich nach Butler an der Position der af-

ghanischen Bevölkerung zeigen. Die Bilder der Opfer des Krieges erschei-

nen nicht in den Medien, sie erhalten keine Namen und bewegen sich so in 

einem Raum, den Butler als „außerhalb des Lebens“ beschreiben würde. 

Ihre Verletzbarkeit wird im amerikanischen und europäischen Kontext 

nicht beachtet, ihre Namen werden nicht in Gedenktafeln graviert. Diese 

Menschengruppe zeigt sich nicht als einem Wir zugehörig, das in einem der 

genannten kulturellen Kontexte den Anspruch auf Betrauerbarkeit aus einer 

vorherigen Anerkennung als „Leben“ stellen dürfte. Ein Leben das nicht als 

Leben anerkannt wird, wird folglich als unbetrauerbar definiert. An diesem 

Punkt bietet es sich an, auf Lévinas zu verweisen und daran zu erinnern, 

dass die Verantwortung für den Anderen und damit eine alteritär geprägte 

Ethik nicht an den Landesgrenzen oder der eigenen kulturellen und sozialen 

Rahmung enden darf (vgl. ebd.). In einer solchen Praxis des Verantwor-

tungsentzugs für eine spezielle Menschengruppe steht das Subjekt im Wi-

derspruch zu seinen eigenen Existenzbedingungen. Folglich lässt sich die 

Frage aufwerfen, welcher Ethik sich gesellschaftliche Strukturen an dieser 

Stelle bedienen und nach welchen Normen die Rahmen gesetzt werden, die 

Menschen um die Anerkennbarkeit und damit um die Bedeutung ihres Le-

bens bringen. 

Wie diese Rahmungsprozesse auf die Entwicklung normativer Ethik re-

kurrieren, soll im nächsten Abschnitt verhandelt werden, zudem steht die 

Differenzierung einer normativen Ethik im Vergleich zur lévinasischen 

Ethik im Zentrum der Diskussion.  

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 119 

Judith Butler bezieht sich im Kontext ihres 2003 veröffentlichten Wer-

kes Kritik der ethischen Gewalt auf die moraltheoretischen Schriften Theo-

dor W. Adornos. Adorno zufolge entsteht dann eine moralische Problema-

tik, wenn fraglose und selbstverständliche Vorgegebenheiten von sittlichen 

Normen des Verhaltens in einer Gesellschaft nicht mehr vorhanden sind 

und der vermeintlich kollektive Ethos eine konservative Einheit bildet, die 

Diskontinuitäten ausschließt und unterdrückt (vgl. Butler 2003, S. 11f.). 

Butler verweist im adornitischen Sinne darauf, dass normative Ethik eine 

Praxis der Idealisierung ist und dass Adorno vor einem Rückgriff auf eine 

gewaltsame und repressive Ethik in der Minima Moralia gewarnt hatte (vgl. 

ebd.). Problematisch wird es, wenn das vermeintliche Kollektiv, das in die-

sem Kontext einige Ähnlichkeiten zu dem zuvor eingeführten Begriff des 

Wir aufweist, zu einer inhaltsleeren Vorstellung geworden ist, da eine kol-

lektiv getragene inklusive Ethik in der Gesellschaft nicht mehr vorfindbar 

ist (vgl. ebd., S. 12). Folglich kann ein kollektiver Ethos, der nicht mehr 

von allen getragen werden kann, seine Ansprüche nur noch gewaltsam 

durchsetzen. In dieser gewaltsamen Ermöglichung eines Einflusses auf so-

ziale Zusammenhänge wird unter dem kollektiven Ethos ein Universalan-

spruch verstanden, der die Rechte des Einzelnen negiert, dessen Praxis die 

kulturellen Besonderheiten außer Acht lässt. Zugleich ist eine Reformulie-

rung des Ethos in Anpassung an die sich verändernden politischen und ge-

sellschaftlichen Zuständen nicht möglich, das Ergebnis ist eine Indifferenz 

gegenüber gesellschaftlichen Bedingungen (vgl. ebd., S. 13). Problematisch 

ist in diesem Zusammenhang, dass die Bildung des Ichs innerhalb sowohl 

von gesellschaftlichen als auch von geschichtlichen Grenzen und Bedin-

gungen vollzogen wird. Dies verdeutlicht, dass es kein Ich ohne Moral ge-

ben kann und dass sich das Ich nicht losgelöst vom Prozess einer normati-

ven Rahmung betrachten lässt. Die hierin beschriebene Praxis wurde bereits 

in der diskursiven Entstehung des Subjekts bei Foucault aufgegriffen und 

soll an dieser Stelle sowohl durch die focaultsche Theorie als auch durch 

die adornitische Ethik exemplifiziert werden. In Butlers Terminologie wird 

deutlich, dass das Subjekt keine Geschichte hat, die nicht zugleich die Ge-

schichte bestimmter, extern wirkender Normen ist. Damit ist, so Butler, das 

Subjekt durch seine Entstehungsbedingungen gewissermaßen enteignet, 

(ebd., S. 15), da es nicht die Möglichkeit erhält, sich unabhängig von ge-

sellschaftlichen Normierungen zu entwickeln.  

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


120 | Der Andere als Herausforderung 

Durch diesen Prozess entsteht eine gewisse „Unverfügbarkeit des eige-

nen Ichs“ (ebd., S. 16), die sie als Quelle der Moral zu denken sucht. Durch 

den Prozess der Entstehung seiner Identität, auf den das Subjekt nur mini-

malen Einfluss im Kontext eines vorgelegten Rahmens nehmen kann, emp-

findet das Subjekt eine Kluft zwischen dem Allgemeinen und dem Beson-

deren. Es versucht mit Hilfe der Reflexion seine Einzigartigkeit herauszu-

stellen, die dem Subjekt auch in der lévinasischen Terminologie eine be-

sondere Rolle zukommen lässt. Mit dem Begriff seiner Einzigartigkeit, sei-

ner Besonderheit korreliert an der Stelle seine Unersetzbarkeit für den An-

deren (vgl. ZA, S. 56). Auch wenn das Ich seine Besonderheit in den Fokus 

zu stellen sucht, so begreift es mit Hilfe der Reflexion gleichzeitig seine 

Gebundenheit an die gesellschaftliche Ordnung und damit an eine normati-

ve Ethik. Da es die Normen und damit die Rahmungen sind, die das Sub-

jekt erst lebensfähig machen, benutzt es verschiedene Strategien, um sich 

diese anzueignen. Vorausgesetzt, Normen existieren in einer äußeren Dis-

tanz, so besteht die Aufgabe des Subjekts darin, sich diese Normen anzu-

eignen und eine Beziehung zu ihnen zu entwickeln (vgl. Butler 2003, S. 

18). Es ist an dem Subjekt, die Normen, die es vorfinden kann, aufzuneh-

men, sie für sich selbst umzusetzen und ihren Sinn zu verstehen.  

Die zweite gegebene Möglichkeit im Umgang mit Normen sieht Butler 

in der Inhärenz. Da sich das Subjekt durch ein normatives Gefüge konstitu-

iert, dient das gesellschaftliche Verhalten als Ausgangspunkt für die eigene 

Lebenspraxis. Diesen Möglichkeiten, einen Umgang mit Normen zu antizi-

pieren, liegt das Bedürfnis des Subjektes nach Anerkennbarkeit seines Sub-

jektstatus durch reflektierte oder unreflektierte Aneignung von Normen zu 

Grunde. Vor diesem Hintergrund wird deutlich, dass Butler das Subjekt als 

ein normatives Gebäude begreift, das durch Reflexion die Möglichkeit er-

hält, sich mit den gegebenen Rahmen kritisch auseinanderzusetzen, diese 

jedoch niemals zu transzendieren in der Lage ist. Für Butler werden Sub-

jekte in Anlehnung an Lévinas durch die Anrede des Anderen konstituiert. 

Sie führt den Gedanken der Ansprache durch den Anderen fort und isoliert 

den Aspekt des „Rechenschaftablegens“ als zentral für die Subjektwerdung 

in einem gesellschaftlichen Rahmen, der immer schon die Präsenz Anderer 

voraussetzt. Da das Subjekt, wie bereits dargestellt, in ein Set von normati-

ven Rahmen hineingeboren wird, für das es sich nicht entschieden hat, dem 

es aber genauso wenig entgehen kann, ist es gezwungen, ein Verhalten zu 

den gesellschaftlich geltenden Normen zu entwickeln, dies kann im Kon-

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 121 

text der oben beschriebenen Praktiken vollzogen werden. Neben gesell-

schaftlich wirkenden Normen findet sich das Subjekt als in einem Rechts-

system verortet, welches es dazu verpflichtet, seine Handlungen zu reflek-

tieren und nachfolgend Rechenschaft über den Vollzug seiner Handlungen 

abzulegen.  

Für Butler ist der Prozess des Ablegens von Rechenschaft einem Ande-

ren gegenüber die ethische Geburtsstunde des Subjekts. Diese Praxis kons-

tituiert sich durch zwei divergente Akteure, zum einen dem konkreten An-

deren, dem das Subjekt die Motive seines Handelns verdeutlicht, zum ande-

ren die Institution, sprich, Gesetzgeberschaft, die das Verhalten des Sub-

jekts bei Verfehlungen durch Strafe maßregelt. 

 

„Wir beginnen nur damit Rechenschaft abzulegen, weil wir als Wesen befragt sind, 

die in einem Rechts-und Strafsystem Rede und Antwort stehen müssen. Dieses Sys-

tem ist nicht immer schon da, sondern wird im Laufe der Zeit und mit hohen Kosten 

für den menschlichen Instinkt etabliert.“ (Butler 2003, S. 19) 

 

Dies zeigt, dass die Möglichkeit einer Sanktion das Subjekt schreckt und 

leitet damit Butler folgend den Prozess der Reflexion ein, der zu einer 

Orientierung an den moralischen Vorgaben der Gesellschaft führt (vgl. But-

ler 2003, 19). In dem Moment, in welchem eine Anredeszene zwischen 

einem Anderen und einem Subjekt beginnt, konstituiert sich das Subjekt 

durch seine Bereitschaft, Rechenschaft abzulegen und damit Verantwortung 

für seine Handlungen und seine Geschichte zu übernehmen.  

 

„Die Rechenschaft nimmt also eine narrative Form an: Sie hängt nicht nur von der 

Fähigkeit ab, eine Abfolge von Ereignissen mit plausiblen Übergängen wiederzuge-

ben, sondern auch von der narrativen Stimme und Autorität, und sie richtet sich an 

ein Publikum mit dem Ziel, diese zu überzeugen.“ (Butler 2003, S. 21) 

 

Der Andere wird hier Publikum, ein Zuschauer der Entstehung des Sub-

jekts, die er qua seiner Existenz ermöglicht. Dies lässt sich anhand des fol-

genden Prozesses verdeutlichen:  

 

„Wenn ich in einem moralischen Rahmen zur Rechenschaft gezogen werde, dann 

wird dieser Rahmen zunächst auf mich gerichtet und beginnt zunächst damit auf 

mich einzuwirken, weil ein anderer mich anredet und befragt.“ (Butler 2003, S. 24) 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


122 | Der Andere als Herausforderung 

 Ein ähnlicher Prozess lässt sich auch aus der lévinasischen Begegnung mit 

dem Anderen ableiten, in der die Gewahrwerdung des Antlitzes eine Ant-

wort vom Subjekt verlangt, mit der es die Verantwortung für den Anderen 

übernimmt und selbst intelligibel wird. Auch wenn Butler von einem nor-

mativ geprägten Rahmen ausgeht, in dem eine gesellschaftliche Gesetzes-

lage das Verhältnis zwischen dem Subjekt und dem Anderen diskursiv be-

stimmt, wird die Entstehung des Subjekts erst durch die Anrede des Ande-

ren (Anrufung) und die darauf folgende Antwort des Subjekts ermöglicht.  

 

„Wenn ich in Erwiderung auf eine entsprechende Frage Rechenschaft von mir selbst 

gebe, bin ich in ein Verhältnis zu dem Anderen verwickelt, vor dem und zu dem ich 

spreche. Zu einem reflexiven Subjekt werde ich folglich, wenn ich eine narrative 

Darstellung meiner selbst versuche, nachdem ich von jemanden angesprochen und 

aufgefordert wurde, mich an den zu wenden, der sich an mich wendet.“ (Butler 

2003, S. 24) 

 

Diese doppelte Bezugnahme ist dementsprechend nur durch die Erwiderung 

auf die Frage des Anderen möglich. In diesem Moment der Erschaffung 

liegt bereits ein Dilemma begründet, zwar ist das nun hervorgetretene Sub-

jekt in seiner Handlung frei, zugleich erlebt es jedoch die Möglichkeit einer 

Sanktionierung bei Fehlverhalten. Es ist dem Subjekt überlassen, seine 

Handlungen dem Norm- und Moralkodex der jeweiligen Gesellschaft anzu-

passen. Diese Form der Haltung bestimmt die Leichtigkeit oder Komplexi-

tät seines Lebens nachhaltig.  

Butler betont, dass es dem Subjekt nicht freigestellt sein kann, die ge-

gebenen Normen zu missachten, denn es ist verpflichtet, über die mögli-

chen Konsequenzen seiner Handlungen nachzudenken und die Sanktionen 

kritisch abzuwägen: 

 

„Diese ethische Handlungsfähigkeit ist weder gänzlich determiniert noch radikal 

frei, vielmehr besteht ihr Ringen, ihr elementares Dilemma darin, Produkt einer 

Welt zu sein, während man sich doch zugleich in bestimmter Sicht erschaffen 

muss.“ (Butler 2003, S. 29) 

Die Philosophin rekurriert auf die gegebenen Normen und Regeln innerhalb 

eines gesellschaftlichen Zusammenhangs, eine reguläre Einhaltung der Re-

geln kann nach ihrer Vorstellung jedoch nicht zur Genese eines ethischen 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 123 

Subjekts führen, da die vollständige und unreflektierte Einhaltung einer 

Reglementierung gleichkommt und das Subjekt handlungsunfähig macht. 

Dem Subjekt wird durch seine Freiheit die Möglichkeit gegeben, die gesell-

schaftlichen Regeln und Vorgaben kritisch zu reflektieren und so ein Ver-

ständnis für die Veränderlichkeit dieser vermeintlich starren Vorgaben und 

Gesetzte zu erlangen. Obwohl sich in diesem Kontext das „Fortbestehen 

einer elementaren Unfreiheit“ aufzeigen lässt, erwächst an dieser Stelle 

auch das Potenzial des Subjekts, zum Beispiel: kritische Aspekte anzuspre-

chen, sich bewusst non-konform zu verhalten und dadurch beispielsweise 

Normen des Ausschlusses von bestimmten Menschengruppen aus der Ge-

sellschaft heraus zu kritisieren und zu einer Veränderung beizutragen, 

wenngleich es für diesen Akt der Veränderung bereit sein muss, gegebe-

nenfalls Sanktionen auf sich zu nehmen. Vor diesem Hintergrund lässt sich 

fragen, ob die Möglichkeit, das gegebene Regelkonstrukt zu transzendieren, 

als Entstehungsgrundlage des ethischen Subjekts gedacht werden müsste. 

Um diesen Aspekt einer genaueren Betrachtung zu unterziehen, werde ich 

im Weiteren auf Butlers Kritik am foucaultschen Subjektbegriff eingehen, 

in der sie die lévinasische Bedeutung des Anderen für das Subjekt betont. 

Eine ethische Philosophie muss auf diese Frage mit mindestens zwei 

Arten von Untersuchungen reagieren. Die erste fragt danach, welchen 

Normen die Existenz des Subjekts unterliegt und wie diese über Anerken-

nungsprozesse entscheiden. Die zweite Untersuchung geht der Frage der 

Bedeutung des Anderen für das Subjekt und des geteilten normativen Hori-

zonts nach. (vgl. Butler 2003, S. 35) 

Nach Butler kommt die ethische Philosophie ohne die Frage nach der 

Subjektkonstitution durch die Begegnung mit der Alterität nicht aus. Diese 

Perspektive ist es, die Kritikern an Foucaults Werk fehlt. Seine erste Ter-

minologie scheint bei der ersten Begegnung den Kontakt mit dem Anderen 

vermieden zu haben, bezieht er sich auf eine Gesellschaftskritik, die den 

Anderen zwar einschließt, aber in eine gesichtslose Masse zu absorbieren 

scheint. Butler betrachtet den Grund für die Auslassung dieser konkreten 

Form der Intersubjektivität wie folgt: 

 

„Dies könnte daran liegen, dass die dyadische Szene von Selbst und Anderem die 

soziale Funktionsweise der Normativität, die sowohl die Erzeugung des Subjekts als 

auch den intersubjektiven Austausch regelt, nicht adäquat beschreiben kann.“ (But-

ler 2003, S. 35) 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


124 | Der Andere als Herausforderung 

 Angesichts der Kritik, Foucault hätte den Anderen in seiner Wirkmächtig-

keit übersehen, argumentiert Butler, dass das Sein des Selbst nicht ultimativ 

von der Existenz des Anderen abhängt, wie Lévinas es formulieren würde, 

sondern dass die soziale Dimension (die Institutionen) für die Entstehung 

eines ethischen Subjekts, das in der Lage ist, Rechenschaft vor sich selbst 

abzulegen, unverzichtbar ist. Zudem beherrscht die soziale Dimension die 

Sphäre der Anerkennung, denn es genügt nicht, in der dyadischen Bezie-

hung Anerkennung im Anderen zu finden, diese ist für gesellschaftliche 

Vorgänge zwar hilfreich, aber nicht ausreichend genug, um einen Subjekt-

status zu rechtfertigen. Zudem beginnt die intersubjektive Beziehung in 

Form der Begegnung bereits in einem diskursiv geprägten Raum.  

Die Normen, nach denen sich Anerkennung strukturiert, sind nicht al-

lein die Normen des Subjekts, sie funktionieren, soweit sie soziale Normen 

sind, die über jeden dyadischen Austausch, den sie bedingen, hinausgehen 

(vgl. Butler 2003, S. 36). 

Butler argumentiert in Lévinas’ Sinne, wenn sie die Vorstellung einer 

Transzendenz des Anderen über den Begriff seiner Anerkennung als Kate-

gorie bewahrt. Sie beschreibt, dass es der Figur und auch der Funktion des 

Anderen nicht gerecht werde, ihn mit dem sozialen Charakter der umgebe-

nen Anerkennungsnormen gleichzusetzen. So wie bereits beschrieben, 

konstituiert der soziale Rahmen Anerkennungsprozesse, diese sind laut 

Butler krisenanfällig, denn wenn Andere auftreten, die nach vorgebenden 

Regeln nicht anerkennbar sind, was entweder zur Erweiterung oder Neubil-

dung von Rahmen führen kann, hat dies im schlimmsten Fall den Aus-

schluss aus der Sozialität des Wir zur Folge. Eine Perspektive, die für die 

Betroffenen in maximaler Ausgesetztheit und Verletzbarkeit resultieren 

kann. Mit der Fragestellung „Wie soll ich jemand anderen behandeln?“ tritt 

das Subjekt in die „Sphäre sozialer Normativität“ (Butler, 2003, S. 37) ein, 

die es ermöglicht, den Anderen in seiner physischen Getrenntheit zu be-

trachten.  

Die Begegnung zwischen dem Anderen und dem Subjekt und damit 

auch die Entstehung des Letzteren werden als permanent in den Kontext 

eines normativen Rahmens eingebunden verstanden. So entsteht mit der 

Frage nach den Möglichkeiten des Umgangs mit dem Anderen neben der 

Bezugnahme auf die Normativität auch die Frage nach der Macht, die die 

dyadische Begegnung diskursiv durchzieht. Sie konstatiert: 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 125 

 „Sobald ich die Frage in ihrer ganzen Einfachheit stelle: Wie soll ich dich behan-

deln? Wenn das ,Ich‘ und das ,Du‘ erst entstehen müssen und wenn für diese Entste-

hung und Begegnung ein normativer Rahmen erforderlich ist, dann leiten Normen 

nicht nur mein Verhalten an, sondern sie legen auch die Bedingungen fest, unter 

denen es zu einer Begegnung zwischen mir und dem Anderen kommen kann.“ (But-

ler 2003, S. 38) 

 

Butler verweist abschließend auf den Aspekt, dass die Bedingungen, unter 

welchen in diesem Kontext reziproke Anerkennung zuteil werden kann, 

immer eine durch den Diskurs bereits eingeschränkte und durch Regeln und 

Normen determinierte Form der Anerkennung sind und dass sich auch das 

Subjekt, welches dem Anderen Anerkennung zusichert, damit einer Res-

source bedient, die außerhalb des Handlungsrahmens seiner Selbst liegt, 

nämlich einer sozialen Anerkennungsnorm: 

 

„In gewissem Sinne unterwerfe ich mich einer Anerkennungsnorm, wenn ich dir 

Anerkennung anbiete, was bedeutet, dass das ,Ich‘ dieses Angebot der Anerkennung 

nicht mit seinen eigenen privaten Ressourcen bestreitet. Tatsächlich scheint das ,Ich‘ 

dieser Norm in dem Moment unterworfen, in dem es ein solches Angebot macht, so 

dass das ,Ich‘ ausführendes Organ der Norm wird und unweigerlich in dem Maße 

von der Norm benutzt zu werden scheint, in dem es die Norm zu nutzen versucht.“ 

(Butler 2003, S. 39) 

 

Diese Perspektive umfasst sowohl die Entstehung als auch die Gefangen-

heit innerhalb des normativen Diskurses, in dem sich das Subjekt befindet. 

Im Moment, in dem das Subjekt dem Anderen eine Form von Anerkennung 

anbietet, kann diese stets allein Produkt des Diskurses sein, und das Subjekt 

wird unfreiwillig zur Exekutiven einer gesellschaftlichen Norm, die es auf 

den Anderen anwendet und damit die Bedeutung seiner unendlichen Alteri-

tät je unterminiert. Anstelle einer offenen, diversitätsbewussten Öffnung 

zum Anderen wird der Andere unter der Vorstellung eines Kollektivs „An-

derer“ gleichgestellt. In dieser Funktion verschwinden alle wesentlichen na-

tio-ethno-kulturellen Faktoren, die in Verbindung mit der individuellen Ge-

schichtlichkeit des Anderen diesen erst in seiner Alterität anerkennbar ma-

chen könnten. Mit dieser Vorgehensweise, einer Iteration der diskursiven 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


126 | Der Andere als Herausforderung 

Normierungen, wird die Möglichkeit einer Reflexion der Bedeutung des 

Anderen für die Existenz des Subjekts negiert.  

 

„Anerkennung wird zu jenem Prozess, durch den ich ein anderer werde als der, der 

ich gewesen bin, wodurch ich die Fähigkeit einbüße, zu dem zurückzukehren was 

ich gewesen bin.“ (Butler 2003, S. 41) 

 

Um diese Problematik zu umgehen, bietet das Subjekt dem Anderen An-

erkennung als Praktik innerhalb eines sprachlich und definitiorisch be-

grenzten Rahmens an, in dem beide Akteure klar voneinander zu trennen 

sind. Denn: Die Begegnung mit dem Anderen bewirkt eine Veränderung 

des Selbst, für die es kein Zurück gibt. Was im Laufe dieses Austausches 

über das Selbst erkannt wird, ist, dass das Selbst jene Art Wesen ist, das 

unmöglich in sich selbst verharren kann (ebd.). 

Damit beschreibt Butler, wie die Konstitution eines intelligiblen Sub-

jekts untrennbar von der Vermittlung der Figur des Anderen abhängig ist 

und dass es zum Zwecke der Selbsterkenntnis genötigt wird, seine solipsi-

sche Form zu verlassen. In diesem Punkt postuliert Butler eine Überwin-

dung tradierter Normen, um eine Begegnung innerhalb des Kampfes um 

wechselseitige Anerkennung zu ermöglichen. Dabei begreift sie das Sub-

jekt und den Anderen nicht allein als in eine dyadische Struktur eingefasst, 

sondern fokussiert das die Dyade umgebende System, den Diskurs, und be-

schreibt, dass eine Übereinkunft über die Einhaltung gewisser sprachlicher 

Regeln und ethischer Normen garantiert sein muss, um gegenseitige An-

erkennung anbieten zu können. Eine Visualisierung kommt dieser Perspek-

tive durch den Rückgriff auf frames zu, denen sie die Lesbarkeit oder Un-

lesbarkeit des Antlitzes unterstellt. Diese Lesepraxis, der die Dechiffrier-

barkeit bestimmter Antlitze unterliegt und mancher nicht, unterstellt sie 

einer diskursiven Praxis der Wiederholung, die die Optionen der Decodie-

rung strukturiert und damit ebenso für eine vereinfachte Wiedererkennung 

(bspw. bei vergleichbarer natio-ethno-kultureller Identität) und gleichsam 

für gleichstellende oder fehlgeschlagene Erkennung sorgen kann.  

Letztere Möglichkeiten verweisen auf eine Praxis der Gleichschaltung, 

in der nur bestimmte Aspekte durch den Vergleich mit zuvor gesehenen 

Bildern gerahmt und damit anerkannt werden, die der Einzigartigkeit der 

Person aber keineswegs Rechnung tragen können.  

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 127 

Dies zeigt an, dass es dem visuellen Feld der Normativität des gegebe-

nen Diskurses untersteht und in ähnlicher Struktur operiert. Butler postu-

liert, dass es einem „Raster für das Menschliche“ bedarf, der in der Lage 

sein muss, mannigfaltige Repräsentationen menschlicher Antlitze zu um-

fassen. In Ermangelung dessen beziehen sich Subjekte im Prozess der Ge-

währung von Anerkennung auf einen kulturell vermittelten Bezugsrahmen, 

der es ermöglicht, dass ausgewählte und repitativ auftauchende Antlitze als 

„menschlich“ kategorisiert werden können, während andere aufgrund feh-

lender Bezugsrahmen als „nicht-menschlich“ beschrieben werden und da-

mit aus der Perspektive einer potentiellen Verantwortungsübernahme durch 

das Subjekt herausfallen.  

Als Erklärungsstrategie verweist Butler auf die anthropozentrische 

Struktur des normativen Diskurses, die im Ausschluss spezifischer Men-

schengruppen ihren Machteffekt rechtfertigt. Hinsichtlich dieser Überle-

gungen muss die Frage gestellt werden, „unter welchen Bedingungen Indi-

viduen ein Antlitz, ein lesbares und sichtbares Antlitz erwerben, andere 

hingegen nicht?“ (Butler 2003, S. 43). Der Raum der Begegnung ist wie in 

der derridaschen Dekonstruktion von einem Kontext, einem Diskurs be-

stimmt. Die kulturelle Prägung des Diskurses bestimmt die Lesbarkeit des 

Antlitzes und damit die Lebbarkeit der dahinter liegenden Existenz.  

Butler beschreibt den visuellen Rahmen als Voraussetzung für die Lesbar-

keit des Antlitzes. Anders als Lévinas versteht sie die Lesbarkeit des Antlit-

zes somit nicht als absolute und grundlegende Verbindung, dessen Versteh-

barkeit Fundament einer gemeinsamen Menschlichkeit ist.  

Für sie fungiert das Antlitz als gesellschaftlich vordefinierte Instanz, die 

Lesbarkeiten (auch begrenzt auf verschiedene Kultur- und/oder Personen-

kreise) ermöglicht und negierten kann. Butler konstatiert, es wirke so, als 

müsse jedes einzelne Antlitz, um in die Ebene lesbarer Antlitze aufgenom-

men zu werden, zunächst durch ein Anerkennungsverfahren durchlaufen, in 

dem das neue begegnende Antlitz der Liste bereits gesehener und anerkann-

ter Antlitze hinzugefügt werden müsse (vgl. Butler 2002, S. 43).  

 

„Zunächst muss es ein Raster für das Menschliche geben, eines, das beliebig viele 

Variationen als fertige Beispiele umfassen kann. Doch gemessen daran, wie umstrit-

ten die visuelle Repräsentation des Menschlichen ist, scheint unsere Fähigkeit, auf 

ein Antlitz als menschliches zu reagieren , von der Vermittlung durch Bezugsrah-

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


128 | Der Andere als Herausforderung 

men abhängig, die in einem Fall vermenschlichen und im anderen entmenschli-

chen.“ (Ebd.)  

 

Die angesprochenen Bezugsrahmen werden aus sprachlichen und visuellen 

Mustern gebildet, die einer subjektzentrierten Normativität angehören und 

in dieser Funktion die Ausgrenzungen und Eingrenzungen von Begriffen 

festlegen. Ein Verständnis dieser Normativität ist erforderlich, um die ent-

sprechende An- oder Aberkennung des Subjektstatus des begegnenden An-

deren leisten zu können. Für die italienische Philosophin Adriana Cavarero 

führt die zentrale Frage nach der Anerkennung nicht über das Subjekt, son-

dern über das artikulierte Selbstverständnis des Anderen und geht davon 

aus, dass dieser Andere in seiner Einzigartigkeit und Unsubstituierbarkeit 

den Rahmen der Normativität in seiner Antwort auf die Frage „Wer bist 

du?“ zu überschreiten vermag. Der Andere hat daraufhin zwei Möglichkei-

ten, zum einen kann er sich eines dem Subjekt verwandten sprachlichen 

Rasters bedienen und sich damit in einem bestimmten Rahmen intelligibel 

machen, zum anderen kann er sich fremder oder antinormativer Muster be-

dienen und wird damit aus dem Kontext einer möglichen Anerkennung 

ausgeschlossen. Auch in dieser Form kann er sich nur in bekannten Mus-

tern beschreiben und verbleibt damit in einer Oberflächlichkeit, die ebenso 

wenig der Unendlichkeit seiner Alterität gerecht wird wie die Bezeichnung 

durch das Subjekt.  

Weitere Perspektiven eröffnen sich in der Hinwendung zur Bedeutung 

der Figur des Dritten und in der sozio-politischen Anwendbarkeit, die an-

hand einer Beschäftigung mit der Occupy-Bewegung beschrieben werden 

soll.  

 

 

4.4 GEMEINSCHAFT MIT DEM DRITTEN – 

PROTESTSZENERIE OCCUPY WALL ST. 

 

Eine praktische Anwendungsperspektive der lévinasischen Konzeption des 

Dritten findet sich in Judith Butlers Beschäftigung mit der Occupy-

Bewegung im Essay: Bodies in Alliance and the Politics of the Street aus 

dem Jahre 2011 (Butler 2015). Die politische Beschäftigung, die in der 

Konstruktion des Dritten bei Lévinas als fehlend gilt, möchte ich im Fol-

genden durch die Hinzufügungen Butlers ergänzen. Die Versammlungen, 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 129 

die sich von 17. September 2011 bis 2012
7
 zunächst an der Wall Street in 

New York ereigneten, hatten eine Reformulierung politischer und wirt-

schaftlicher Ansprüche in ihrem Fokus. Die Beteiligten, die monatelang auf 

der Wall Street und im Zuccotti Park eine Zeltstadt errichteten, um gemein-

sam für eine gerechtere Versorgung mit Arbeitsplätzen, Lebensmitteln, 

Medikamenten und eine Unterstützung durch die Politik zu demonstrieren, 

formulieren eine neue Vorstellung des Dritten in seiner Funktion als per-

formative Gemeinschaft. Die amerikanische Philosophin Judith Butler lehnt 

sich in ihrer Konzeption der Performativität an die Sprechakttheorie Aus-

tins an, versteht diese als Möglichkeit, durch konnotierte Sprechakte Hand-

lungen zu realisieren (z.B. eine Taufe durchzuführen), diese Handlungen 

müssen in der Kultur anerkannt, durch Wiederholungspraktiken manifes-

tiert und in den meisten Fällen von einer bestimmten Gruppe von Men-

schen durch ihre Anwesenheit legalisiert werden. In dieser Funktion be-

schreibt Butler die Protestgemeinschaft der Occupy-Gruppierung als per-

formative Versammlung, da durch ihre körperliche Anwesenheit, durch ihre 

physische Occupation von entscheidenden wirtschaftlichen Plätzen in ver-

schiedenen Städten eine Aussage getätigt wurde. Dies verweist darauf, dass 

performative Akte keiner kontinuierlichen sprachlichen Ausdrücke bedür-

fen, um ihren Motivationen Ausdruck zu verleihen. Als Motivation 

beschreibt Butler „seeking to minimize the unlivablity of lives“ (Butler 

2015, S. 67) und  

 

„understanding that the condition of precarity is differentially distributed, and that 

the struggle against or the resistance to, precarity has to be based on the demand that 

lives should be treated equally and that they should be equally livable“ (ebd.).  

 

Im Fokus steht für Butler das Prekariat, beschrieben als Leben unter le-

bensunwürdigen Bedingungen, ein Gedanke, in dem Menschen untereinan-

der über Kontinente hinweg verbunden sind, ein Gedanke, der eine soziale 

Relationalität stiftet:  

                                                   

7  Bis 2015 sind immer noch einzelne Proteste in Bewegung, die sich mit dem 

Namen „Occupy Wall Street“ assoziieren. Der angegebene Zeitraum bezeichnet 

die Kernzeit der Protestbewegung an der Wall Street und in umgebenden Orten 

(vgl. The Atlantic 2015: http://www.theatlantic.com/politics/archive/2015/06/ 

the-triumph-of-occupy-wall-street/395408/, Zugriff: 02.09.2016).  

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.theatlantic.com/politics/archive/2015/06/the-triumph-of-occupy-wall-street/395408/
http://www.theatlantic.com/politics/archive/2015/06/the-triumph-of-occupy-wall-street/395408/
https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.theatlantic.com/politics/archive/2015/06/the-triumph-of-occupy-wall-street/395408/
http://www.theatlantic.com/politics/archive/2015/06/the-triumph-of-occupy-wall-street/395408/


130 | Der Andere als Herausforderung 

 „I am the complexity that I am, and this means that I am related to others in ways 

that are essential to any invocation of his I.“ (Ebd., S: 68)  

 

Die Allianz, auf die Butler im Folgenden zu sprechen kommt, ist eine in der 

Identität bereits vorherrschende, sie verweist an dieser Stelle auf den Be-

griff der Assemblage
8
 der französischen Poststrukturalisten Gilles Deleuze 

und Felix Guattari. An diesem Punkt bietet sich jedoch auch ein Rekurs auf 

die inner-identitäre Gemeinschaft mit dem Dritten und die Vereinnahmung 

des Anderen (als des Anderen-in-mir) an, die zum einen den ethischen Cha-

rakter der Gemeinschaft und zum anderen die durch die Einbeziehung wei-

terer Anderer geschaffene Relation der Gerechtigkeit mit einschließt. Der 

Dritte wirkt als Ausgleichsinstanz zwischen konkurrierenden Interessen, in 

dieser Funktion zeigt sich die Protestszenerie als eine organisierte Zusam-

menkunft. Es werden Aufgaben und Lebensmittel ge- und verteilt, nachbar-

schaftliche Strukturen entstehen, es zeigen sich demokratische Strukturen, 

die der umgebenden Politik und Wirtschaft als beispielhaft gelten sollen.  

Die protestierenden Menschen erwirken durch ihre Zusammenkunft 

eine Gemeinschaft, die sich unter einer Thematik, nicht aber unter einer 

Definition versammelt. Unterschiedlichste Gruppierungen finden in dieser 

Gemeinschaft Platz und können sich mit den Inhalten identifizieren, daraus 

ergibt sich eine Möglichkeit, die lévinasische Alterität in einer gesellschaft-

lichen Struktur zu denken, indem es ein gemeinsames Thema gibt, das im 

Gegensatz zu Zugehörigkeiten die Gemeinschaftlichkeit prägt und im Vor-

dergrund steht. Die Bedürfnisse, die artikuliert werden, sind singulär und 

plural zugleich.  

Sie entstammen der eigenen Lebenspraxis und sind übertragbar auf die 

Pluralität des Dritten, die selbst Nicht-Anwesende einschließt und über 

Landes-, Sprach- und Kulturgrenzen hinweg vereint anstatt zu trennen.  

                                                   

8  Nach der Theorie von Deleuze und Guattari beschreibt Assemblage eine Struk-

tur entlang von Axen, die sowohl diskursive als auch non-diskursive Kompo-

nenten enthalten. Sie werden verstanden als Zusammensetzungen von Körpern 

und Inhalten, die Aussprache und Ausdruck berücksichtigen. In ihrer Verbin-

dung zwischen Körpern und Sprechakten ist diese Theorie eine Anlehnung an 

Foucaults Konzeption des Dispositivs (vgl. Patton, S. 44). 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 131 

Ebenen der privaten Sphäre und der öffentlichen Sphäre werden Butler 

folgend in der Zusammenkunft tradiert:  

 

„At such moment, politics is not defined as taking place exclusively in the public 

sphere, distinct from the private one , but it crosses those lines again and again, 

bringing attention to the way that politics is already in the home, or on the street, or 

in the neighbourhood or indeed in those virtual spaces that are equally unbound by 

the architecture of the house and the square.“ (Ebd., S. 71) 

 

Die Möglichkeit, dem Anderen und auch dem Dritten zu begegnen, ist nie-

mals ausgesetzt. Die Begegnung mit dem Anderen und damit auch die Aus-

setzung der Ansprüche des Dritten durchziehen das gesellschaftliche Le-

ben, ob diese Begegnung physisch auf der Straße, in einer Institution als 

Teil einer Gruppe oder in der gemeinschaftlichen politischen Wahl entsteht. 

In der politischen als auch in der privaten Sphäre ist die Bedeutung des 

Dritten unmittelbar spürbar, ein Denken des Dritten wird jedoch vielfach 

ausgesetzt, da es in aller Konsequenz gedacht, die Möglichkeiten der Ent-

scheidbarkeit von Situationen maßgeblich beeinflussen würde. Konkurrie-

rende Ansprüche werden in der Beschäftigung deutlich, und auch diese 

stellen die Frage nach einer Prioritisierung des eigenen Lebens über das des 

Anderen oder aber einer Prioritisierung des Lebens eines speziellen Ande-

ren über die Ansprüche des Dritten. Zur Visualisierung eignet sich hierbei 

ein Beispiel aus der Textilbranche und Verarbeitung in Fernost. Die kon-

kurrierenden Ansprüche, zwischen denen sich das Subjekt befindet, ist sein 

eigenes Bedürfnis, ein Kleidungsstück zu besitzen, das in sein Budget 

passt. Der Anspruch der Textilarbeiterin in Fernost ist es, Geld für ihre Fa-

milie zu verdienen. Während die Interessen des Konsumenten (wenig zah-

len) und des Produzenten (viel Absatz) zusammenfallen, werden die An-

sprüche der Arbeiterin außer Acht gelassen, die Bezahlung erfolgt 

nach/unter Landesstandard, und die Arbeitsbedingungen sind unmensch-

lich. Trotzdem wird ihrem Anspruch entsprochen, Geld (im geringen Ma-

ße) für ihre Familie zu verdienen, was ihr Leben (unter unwürdigen Maß-

stäben) sichert.  

Dem Anspruch des Dritten, hier der fiktiven Textilarbeiterin, zu ent-

sprechen, ist schwierig, denn sobald der Konsument sein Kaufverhalten än-

dert, da er seine Verantwortung für den Dritten, respektive die Textilarbei-

terin, übernehmen möchte, entsteht ein Widerspruch zur Verantwortungs-

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


132 | Der Andere als Herausforderung 

übernahme, zumal die Arbeiterin gegebenenfalls mangels Aufträgen entlas-

sen wird und aus prekären Lebensbedingungen unlebbare Bedingungen 

werden. Eine Einbeziehung des Dritten ist somit in den meisten Fällen 

möglich, allerdings stellt sich die Frage, inwiefern die von Lévinas deside-

rierte Gerechtigkeit Resultat der Überlegungen sein kann oder inwiefern ein 

Boykott, ähnlich dem Occupy-Protest, eher dazu dienen kann, gesellschaft-

liche Strukturen nachhaltig zu verändern. Dafür sind sowohl die Unterstüt-

zung durch den Anderen als auch die Gemeinschaft mit dem Dritten von 

zentraler Bedeutung:  

 

„So when we think what it means to assemble in a crowd, a growing crowd, and 

what it means to move through public space in a way that contests the distinction be-

tween the public and the private, we see some ways that bodies in their plurality lay 

claim to the public, find and produce the public through seizing and reconfiguring 

the matter of material environments; at the dame time those material environments 

are part of the action, and they themselves act when they become the support for ac-

tion.“ (Ebd., S. 71) 

 

In der Möglichkeit, Teil einer Menschenmenge zu sein, lässt sich die Be-

gegnung mit dem Dritten wie bei der Aktion Occupy Wall Street gut visua-

lisieren, diese ist zu verstehen als eine Gemeinschaft mit Anderen und dem 

Dritten. Der Bereich, auf den sich die Protesthandlungen bezogen, war be-

grenzt. Allerdings war es unmöglich, genau abzuschätzen, wie viele Men-

schen sich in der Gruppe zu einem beliebig gewählten Zeitpunkt befanden. 

Dieses ergibt eine variable Menge an Menschen, die für das Einzelsubjekt 

als direkt umgebende Andere gelten und für die es im Moment der Zusam-

menkunft Verantwortlichkeiten übernimmt. In dieser Struktur der Zusam-

menkunft lassen sich unterschiedliche Aspekte von Butlers ethischer Kon-

zeption aufweisen, diese betreffen vornehmlich die Bedeutung des realen 

Erscheinens für den Anderen
9
, die das Bedürfnis nach Anerkennung in sich 

trägt.  

                                                   

9  An dieser Stelle lässt sich eine Gemeinsamkeit mit der Theorie der körperlichen 

Erscheinung für den Anderen im Werk Merleau-Pontys erkennen, für den die 

Erscheinung für den Anderen in der physischen Welt eine zentrale Rolle im 

Werk Phänomenologie der Wahrnehmung einnimmt.  

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 133 

Trotz der Zusammenkunft entstehen Zwischenräume, die Butler als 

grundlegend für die Möglichkeit, den Anderen als getrennt vom Subjekt 

und daher von der Anerkennung der Anderen als bedürftig wahrzunehmen, 

betrachtet. An diesem Postulat lässt sich ein Rückbezug auf die Theorie von 

Lévinas erkennen, den sie in einem Gespräch in Köln im Juni 2016 wie 

folgt exemplifiziert:  

 

„For Lévinas this distance between subject and the other, becomes a necissity for 

regognizing the other as temorarily and locally distant, it clings to the unreachability 

and thus to the unaccessibility of the other in ethical terms.“  

 

In der theoretischen Verbindung beider Theorien lässt sich erkennen, das 

die Gemeinschaft mit dem Anderen, die diesem Anerkennbarkeit zuspre-

chen kann, stets auf einer Trennung zwischen dem Subjekt und dem Ande-

ren beruht, selbst wenn diese gemeinschaftlich performativ handeln. 

 

„We are not simply visual phenomena for each other, our voices must be registered 

adn so we must be heard, rather, who we are bodily is already a way of being ,for‘ 

the other, appearing in ways, that we can neither see, nor hear, that is, we are made 

available bodily for another whose perspective we can neither fully anticipate.“ 

(Butler 2015, S. 76)  

 

Die Unumgänglichkeit der zumeist unartikulierten Kategorisierung durch 

den Anderen verstärkt das Motiv der Ausgesetztheit an diesen, die in die-

sem Moment neben der physischen Verletzbarkeit auch eine kategoriale 

Verletzbarkeit anspricht, letztlich jedoch auf die Möglichkeit physischer 

Verletzbarkeit rekurriert. Die Sprechakttheorie einbindend, lässt sich zei-

gen, dass Lebende erst mit der Interpellation durch den Anderen zu han-

delnden Subjekten werden können und die Sprache, die Bezeichnung und 

damit die Konnotationen der Zuschreibung der selbstkonstitutiven Hand-

lungspraxis des Subjekts vorgängig sind. Die sprachliche Bezeichnung 

durch den Anderen enthält folglich weit mehr Bedeutung als den sprachli-

chen Ausdruck, in ihr liegt die Option staatlichen Eingreifens und einer 

Sanktionierung, die zwar aus der Zweierrelation entstanden ist, hier aber 

ihre dyadische Struktur erneut entfaltet. Folglich ist es nicht der Andere, 

der mit Hilfe persönlicher An- und Aberkennung das Leben des Anderen 

gefährdet. Die Gefährdung geschieht mittelbar und auf Basis erlernter 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


134 | Der Andere als Herausforderung 

Strukturen und Muster, die vom Dritten, der gesellschaftlichen Variable, 

stammen. Im Falle der Occupy-Bewegung zeigt sich die dyadische Struktur 

in der Gemeinschaft mit Anderen, die für das Subjekt nicht mehr unmittel-

bar greifbar sind, sich jedoch als Teil der gemeinschaftlichen Idee empfin-

den und ihren Körper performativ zur Artikulation des sozialen Widerstan-

des anwenden. Dabei konstituiert sich das Gefühl eines „Wir“, das sich 

maßgeblich auf die Bezugnahme auf ein gemeinschaftlich und sprachlich 

festgelegtes gefördertes Grundkonzept (in diesem Beispiel des sozialen 

Wandels) stützt. Für diese Überlegung ist es zentral, das Argument aufzu-

nehmen, dass der Körper sich in einer Abhängigkeitsrelation zu anderen 

Körpern und institutionellen/infrastrukturellen Bedingungen konstituiert. 

Dabei sind kollektiv handelnde Körper nicht als „amorphe Masse“ (Butler, 

Köln 22.06.2016) zu begreifen, sondern verdeutlichen in ihrer Zusammen-

kunft ein weiteres Mal ihre Interrelation und das Bedürfnis nach der An-

erkennung des Anderen. Erst diese Form der sozialen und materiellen Rela-

tionalität ermöglicht kollektives Handeln.  

Die Gemeinschaft mit dem Anderen, die sich an dieser Stelle ereignet, 

verweist auf eine Übereinkunft im Sinne einer geteilten Idee die eine belie-

bige In-und Exklusionen produzierende „Wir-Identität“ konstruiert. Wenn 

Occupy Wall Street also zu begreifen ist als eine Gemeinschaft mit dem 

Dritten im Sinne einer „Wir-Identität“, schließt sich die Frage an, wen die-

ses „Wir“, das sich auf die Kritik an einer kapitalistischen Ausschlussge-

sellschaft bezieht, ausschließt?  

Das gemeinsame Handeln an einem räumlich determinierten Ort ermög-

licht hinsichtlich seiner gegebenen Form keine physische Gemeinschaft al-

ler Anderen, wenn auch nicht jener, die sich in dieser Idee vereint sehen 

und produziert notwendig Ausschlüsse aus dem geteilten „Wir“.  

Butler stellt an dieser Stelle die Frage, wie es möglich sei, die Handlun-

gen und den Status von Seienden zu bewerten, die aus einem pluralen Kon-

zept ausgeschlossen sind:  

„Are we to say, that those who are excluded are simply unreal, disappeared or that 

they have no being at all − shall they be cast off, theoretically as the socially dead 

and merely spectral.“ (Butler 2015, S. 77)  

 

In der Zusammenkunft im öffentlichen Raum eröffnet sich die Möglichkeit, 

der eigenen Verletzbarkeit unmittelbar entgegenzutreten und ein Recht auf 

körperliche Existenz und damit auf die Anerkennbarkeit der Bedürftigkeit 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 135 

des Lebens einzufordern. Wenn sich ein Körper in dieser Form gemeinsam 

mit anderen versammelt, ist er der potentiellen Gewalt des Dritten ausgelie-

fert sowie der Exklusion, der Aberkennung seines Mensch-Seins durch den 

Anderen, mit dem er sich zu einem „Wir“ zusammenzuschließen wünscht. 

Damit, so Butler, verlangt ein z.B. aufgrund gesellschaftlicher Differenzli-

nien als unbetrauerbar markierte Körper ein Recht auf etwas, das ihm bis zu 

dieser Exklamation nicht zugesprochen wurde. In der Praxis seiner körper-

lichen Präsenz, seiner Offenheit macht er sich angreifbar und setzt seine 

physische Existenz aufs Spiel.  

Durch diesen Akt, das Hervortreten aus der Gruppe der kategorialen 

Unbetrauerbaren, bekommen sie eine reale Existenz in der Gemeinschaft 

des Wir. In dieser Exponiertheit zeigen sie sich in ihrer Verletzbarkeit und 

können so durch diesen Akt einen Appell aussenden, der im Rahmen der 

lévinasischen Antlitzkonzeption zu verstehen ist. Sie bilden damit, selbst 

unter der Gegebenheit ihrer faktischen Zerstörung, eine Artikulation des 

Machtpotenzials, das Butler als dem Körper inhärentes Merkmal denkt: 

„Bodies are themselves vected“ (ebd., S. 80). In dieser Funktion wird dem 

Körper, gerade im Moment seiner Exposition im öffentlichen Rahmen, ein 

immenses Machtpotenzial zugesprochen, das an das Postulat der Unzer-

störbarkeit des Anderen erinnert und den Wunsch erweckt, diese Exposition 

habe lévinasische Konsequenzen.  

Im Moment dieses Eintritts in die öffentliche Sphäre werden die be-

schriebenen Körper zu politischen Akteuren, die in ihrem Kampf um An-

erkennung und gesellschaftliche Unterstützung den Mangel an institutionel-

ler Unterstützung anzeigen und in dieser Form des Protests ihre eigene Al-

lianz ausbilden. Durch ihre Gemeinschaft mit Anderen, die sich in differen-

zierter Weise ähnlichen prekären Lebensbedingungen gegenüber sehen, 

lässt sich ein Zustand denken, in dem sich durch die Option des gemeinsa-

men Handels und den gemeinsam geschaffenen Raums eine temporäre 

Überwindung der individuellen Verletzbarkeit bei gleichzeitig erhöhtem 

Gefahrenpotenzial erkennen lässt.  

Der Diskurs um die eigene Verletzbarkeit wird temporär überwunden, 

um der Situation bewusst gegenüber zu treten, in die Verletzbarkeit be-

wusst einzuwilligen, um an den Anderen zu appellieren und so sein Han-

deln zu beeinflussen. Ergänzend steigt das Gefahrenpotenzial, die Bedro-

hung durch einen potentiellen Dritten in der Praxis der Gemeinschaft.  

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


136 | Der Andere als Herausforderung 

Die Zusammenkunft kann z.B. zum Ziel terroristischer Anschläge oder 

Gegendemonstrationen und Polizeieinsätze werden, doch das Begreifen des 

erhöhten Gefahrenpotenzials
10

 scheint in einer Vielzahl der Demonstratio-

nen und Protestaktionen eher zur Stärkung der Gemeinschaft und zur 

Durchführung der Aktion geführt zu haben, dies ist zu erklären durch die 

Bedeutung der Straße als Raum der Artikulation einer politischen Agenda. 

Zentral ist somit, dass Verletzbarkeit nicht durch Widerstand überwunden 

werden kann, sondern diesen erst ermöglicht: „Verletzbarkeit wirkt als Vo-

raussetzung für diese Form des Widerstands und erzeugt einen pluralen per-

formativen körperlichen Widerstand“ (Köln 22.06.). Dessen Wesensmerk-

mal es ist, gegen die Bedrohung des Lebens unter prekären Bedingungen 

anzugehen und einen Anspruch auf die Ausübung grundlegender Rechte zu 

erheben, selbst unter der Gefahr des Verlustes der eigenen physischen Exis-

tenz.  

Diese Form der Verletzbarkeit, die sich der Andere aufgrund seiner 

prekären Lebenssituation gegenüber sieht, ermöglicht erst die Forderung 

nach einem Ausgleich ethischer Richtlinien. Lévinas sieht in der Artikula-

tion des ethischen Imperativs den Beginn einer ethischen Relation. Diese 

bedarf jedoch innerhalb seines Werks keiner weiteren normativen Festle-

gung, sondern basiert allein auf der ethischen Verpflichtung, die aus der 

Marginalisierung des Anderen hervorgeht. Für Lévinas wird die Verletz-

barkeit des Anderen in dieser Form zu einem Appell, der den Schutz des 

Lebens des Anderen gewährleisten soll. Butler geht an dieser Stelle auf ge-

sellschaftliche Normen zur Absicherung des Lebens des Anderen ein und 

darüber hinaus. Normen sichern ihr folgend die Anerkennung des Anderen, 

sie schließen durch Pathologisierungs- und Kriminalisierungspraktiken be-

stimmte Gruppen aus dem gesellschaftlichen Diskurs aus und überlassen 

sie damit prekären Lebensbedingungen. Die Mitglieder dieser Gruppierun-

gen artikulieren durch die Unterwanderung und den präzisen Einsatz kör-

                                                   

10  Neben der Gefahr von terroristischen Anschlägen ist auch die Bedeutung der 

Polizeigewalt als entscheidendes Bedrohungspotenzial für öffentliche Versamm-

lungen und Protestaktionen, die als sich als staatskritische Aktionen verstehen, 

nicht zu unterschätzen.  

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 137 

perlicher Exponiertheit den Anspruch der Restrukturierung gesellschaftli-

cher Normen und können ihren Platz in der „Wir-Identität“ zurückholen.
11

  

Diesem Prozess soll im folgenden Abschnitt nachgegangen werden, da-

bei werden Überlegungen zur kollektiven Identität sowie zu Praktiken einer 

möglichen Inklusion, aber auch die Gefahr der Exklusion des Anderen als 

das „Wir“ verhandelt.  

 

 

4.5 „WE“ ALS GEMEINSCHAFT MIT DEM 

IMAGINIERTEN ANDEREN? 

 

Eine „Wir-Identität“ zu konstituieren setzt die Anerkennbarkeit des einzel-

nen Menschen in seiner Relationalität zu den anderen Akteuren innerhalb 

der Struktur voraus. Dies verdeutlicht, dass der Andere zunächst die An-

erkennung einer Gruppe benötigt, um eine Positionierung innerhalb einer 

kollektiven Identität zu beanspruchen. Der ihm zugestandene Raum inner-

halb der Kultur oder Gruppierung entstammt dem Selben, der über diesen 

aufgrund der zeitlichen, finanziellen oder institutionellen Komponenten 

verfügt. Stellt man sich die Praxis dieser Aufnahme in die Kollektivität des 

„Wir“ nach lévinasischem Vorbild vor, wäre die voraussetzungslose Auf-

nahme des Anderen Grundlage der Entscheidung auf der Basis der Verant-

wortlichkeit einer unendlichen Alterität gegenüber. Diese dürfte keinesfalls 

durch Angleichungspraxen aufgelöst oder abgemildert werden, da diese 

Praxis auf die Kategorisierung des Anderen verweist, die nach Lévinas 

Vorstellung physischer Gewalt am Anderen gleichkommt und der ethischen 

Grundlegung seines Werkes sowie der von ihm entwickelten Figur des ab-

soluten Anderen keine Gerechtigkeit widerfahren ließe. Butler bezieht sich 

an dieser Stelle dem gegenüber jedoch auf eine sozialpolitische Perspektive 

und beschreibt die Zugehörigkeit zu einer „Wir“-Identität als Anerken-

nungsprozess, der von einem marginalisierten Anderen ausgeht und demzu-

folge nicht auf Grundlage der Verschiedenheit, sondern auf Basis der Pra-

xis der Assimilation erfolgt, um das Bedürfnis nach Anerkennung zu erfül-

len.  

                                                   

11  In diesem Moment liegt die Möglichkeit einer Reokkupation des Platzes in der 

Welt, der dem Anderen durch die vorhergehende Usurpation des Subjekts ent-

zogen wurde.  

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


138 | Der Andere als Herausforderung 

In dieser Form konstituiert sich nach Butler das „Wir“ auf der Grundla-

ge nationaler, ethnischer, kultureller, politischer, religiöser, geschlechtli-

cher als auch interessensgesteuerter Gemeinschaften, in dem eine Vielzahl 

von übereinstimmender Kriterien für den Eintritt und die hierarchische 

Positionierung innerhalb der Gruppe von Bedeutung ist. Durch die Praxis 

des Abgleichens und der Zusammenschlüsse auf Grundlage geteilter gesell-

schaftlicher Attribute kommt es zu einer Form des Verantwortungsgefühls 

für die Mitglieder der Gruppe, dabei ist vordergründig die Zugehörigkeit 

zur selben Gemeinschaft und weniger die persönliche Beziehung unter Ein-

zelnen zu betrachten. Im Falle der Gefährdung des einzelnen Gruppenmit-

glieds sehen sich andere Mitglieder in der Pflicht, auf Basis ihrer Gemein-

schaft zu handeln und das Leben des ihnen (vermeintlich) ähnlichen und 

damit relationalen Anderen zu schützen. Diese Praxis des Schutzes und der 

mit dieser einhergehenden Betrauerbarkeit des Lebens des relationalen An-

deren gilt nicht für die aus dem Gruppenzusammenhang exkludierten An-

deren, diese werden entweder nicht als Lebende wahrgenommen, wodurch 

ihr Verlust keine Rolle spielt, oder als potentielle Bedrohung für die Grup-

pe gesehen. Die aus dem gesellschaftlichen „Wir“ auf Basis unterschiedli-

cher Differenzlinien exkludierten Anderen schließen sich ebenfalls zu 

Gruppen zusammen, die in der Regel auf der Grundlage ihres Ausschluss-

kriteriums bestehen, z.B. religiöse Zugehörigkeit. Wenn sich diese Gruppen 

außerhalb eines gesellschaftlich geteilten „Wir“ formieren, kann dies unter-

schiedliche Folgen für die Sozialität haben: Zum einen kann sich die ausge-

schlossene Gruppe im Rahmen ihrer Exklusion zu einer Protestgruppe ent-

wickeln, die keine Parallelsozialität aufbauen, sondern bewusst die Zentra-

lität des gesellschaftlichen Wir angreifen möchte. Zum anderen kann es 

auch zu einer Form friedlicher Koexistenz kommen. Diese kann jedoch 

durch Einführung bestimmter Gesetze aufgebrochen werden und damit die 

Grundlage für ein friedliches Miteinander zerstören. Menschen, die in die-

ser Form des Prekariats leben, sind in ihrer Existenz intensiver der Verletz-

barkeit ausgesetzt, da sie unter der permanenten Bedrohung des eigenen 

Lebens durch das normative „Wir“ stehen.  

Diese gesteigerte Form der Verletzbarkeit und Zerstörbarkeit führt in 

der Kohabitation gesellschaftlicher Lebensräume auch zu einem Fokus auf 

die Bedürftigkeit marginalisierter Gruppen und zur Verantwortungsüber-

nahme für diese in Form von institutionalisierten Hilfestellungen. In diesem 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 139 

Moment ereignet sich eine Praxis der Stellvertretung für den Anderen, auf 

die ich an dieser Stelle vertiefend eingehen möchte.  

Lévinas folgend ist das wesentliche Merkmal einer Verantwortungs-

übernahme für den Anderen die Anerkennung seiner absoluten Alterität, die 

der Selbe niemals gänzlich fassen und damit nicht beherrschen kann.  

Handelt es sich nun um die Praxis sozialer Stellvertretung, wie z.B. 

durch Hilfsorganisationen oder Hilfestellungen durch Repräsentanten des 

gesellschaftlichen „Wir“, so ist an dieser Stelle ein weiteres Postulat Lévi-

nas’ in den Vordergrund zu stellen: Ihm folgend ist der Andere niemals am 

selben Ort wie der Selbe. Somit stellt sich die Frage, nach welchem Maß-

stab die Bedürftigkeit des Anderen aus der Perspektive des Selben zu be-

werten ist. In welcher Form kann der Selbe, der aufgrund seiner teilweise 

von Geburt an impliziten Eigenschaften zum kollektiven „Wir“ gehört, ein 

Repräsentant des ausgeschlossenen Anderen werden, wenn er die Bedeu-

tungen und Wirkungen gesellschaftlicher Ausschlussfaktoren niemals am 

eigenen Leib erfahren hat? Ist der Einsatz für das Leben des Anderen also 

stets eine Form der Assimilationspraxis, da seine Bedürfnisse mit den Be-

dürfnissen des Helfenden gleichgesetzt werden? Wenn der Andere in seiner 

absoluten Andersheit verbleiben muss, um eine ethische Forderung stellen 

zu können, kann dann die Praxis sozialer Hilfestellungen ein angemessenes 

Mittel der Anerkennung des Anderen sein?  

Butlers Theorieexegese legt nahe, dass ein Selbsteinsatz für den Ande-

ren stets ein komplexes Unterfangen darstellt. Sie versteht den Selben nicht 

als in der Lage, die prekäre Lebenssituation des Anderen angemessen zu 

beurteilen und damit auch nicht als Repräsentant seiner Rechte (Butler, 

Köln, 22.06.2016). Da diese Praxis gesellschaftlich konventionell erscheint, 

muss die Frage gestellt werden, inwieweit dieser Einsatz für den Anderen 

dem ethischen Postulat Lévinas’ genügen kann. Butler beschrieb diese Pra-

xis in einem Gespräch in Berkeley
12

 am 18. Juli 2016 wie folgt: „Der Selbe 

kann niemals Repräsentant des unter prekären Maßstäben lebenden Ande-

                                                   

12  Im Rahmen eines Forschungsaufenthalts an der UC Berkeley erhielt ich Gele-

genheit, mit Judith Butler einige meiner in dieser Arbeit vorliegenden Thesen zu 

besprechen. Sie stimmte der Veröffentlichung von Exzerpten unseres Gesprä-

ches zu.  

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


140 | Der Andere als Herausforderung 

ren sein, vielmehr kann er ein „Ally“
13

 des Anderen werden“, diese Form 

ermögliche ihm, den Anderen „zu hören“ und sich im lévinaschen Sinne für 

die Alterität des Anderen zumindest in Teilen zu öffnen. Den verbalisierten 

Bedürfnissen des Anderen zuzuhören, gilt somit als Praxis, diesen anzu-

erkennen und die normative Lebensführung nicht auf die Lebenssituation 

des Anderen zu transferieren. An dieser Stelle muss jedoch auch darauf 

verwiesen werden, dass es nicht auszuschließen ist, dass der Andere in der 

Artikulation seiner Bedürftigkeit auch von den normativen Bedürfnisvor-

stellungen des normativen Wir geprägt ist und gegebenenfalls zu einer fun-

damental alteritären Bedürfnisexklamation nicht mehr im Stande ist. An 

dieser Stelle nimmt das Postulat der absoluten Alterität praktische Formen 

an und zeigt auf, dass Bedürfnisse differenziert sind und häufig durch eine 

imaginierte Übereinstimmung mit der Bedürfnislage des Selbst mit dem 

Anderen generalisiert werden. Durch diese Praxis der Generalisierung von 

Bedürfnissen kann der Andere in seiner Andersheit niemals vollständig 

wahrgenommen werden, denn der Selbe befindet sich stets in einem An-

gleichungsprozess, in dessen Zentrum die Vorstellung der eigenen Bedürf-

tigkeit steht. An dieser Stelle ist das lévinasische Paradigma einer differen-

zierten Örtlichkeit zu betrachten, dass der Selbe als Stellvertreter des Ande-

ren wirken und sich für die Verbesserung seines sozialen Status einsetzen 

kann, aber aufgrund seiner Singularität und des von Lévinas eingeführten 

Faktums der Einzigartigkeit niemals an die Stelle des Anderen tritt. Im 

Werk Jenseits von Sein formuliert Lévinas seine These noch vehementer 

(vgl. JS, S. 231), dies bedeutet, der Selbe muss die Notlage des anderen er-

kennen bevor dieser in jene gerät. Seine Verantwortung liegt damit nicht al-

lein in der Funktion des Samariters, der dem Notleidenden aus seiner Lage 

hilft, vielmehr geht es um die Vermeidung der sozialen Notlage des Ande-

                                                   

13  Ein Ally (deutsch: Assoziierter/Alliierter) kann das Subjekt für den Anderen 

niemals sein, da beide nicht unter den gleichen Bedingungen leben. Der Andere 

lebt unter prekären sozialen Umständen, die das Subjekt aufgrund differenzierter 

Vormachtstellungen (z.B. Hautfarbe, Geschlecht, nationale und religiöse Zuge-

hörigkeit) niemals erreichen oder nachvollziehen kann. Um sich dennoch für die 

Rechte des Anderen einzusetzen, kann das Subjekt sich für die Rolle als Ally 

entscheiden, in der er allerdings der Gefahr eigener Prekarisierung infolge des 

Vorwurfs der Verbündung mit dem Anderen durch den Dritten (die Mehrheits-

gesellschaft) ausgesetzt sein kann.  

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 141 

ren. Dieser Gedankengang muss notwendig zur Frage der institutionalisier-

ten Hilfestellung zurückführen, die wesenhaft durch das Wir reguliert wird. 

Hilfen und Unterstützungsprozesse müssen somit aus einem Wir entstehen, 

das sich seiner permanenten Exklusion des Anderen bewusst und gleichzei-

tig bereit ist, die Grenzen der getragenen Verantwortung auszuweiten. Im 

Falle dessen, dass dieses Wir die ihm auferlegte Verantwortung aufgrund 

einer geteilten Mehrheitsidentität nicht anerkennt, stellt sich die Frage, ob 

aus dem Prekariat allein eine Forderung entstehen kann, die eine Form so-

zialer Anerkennung zur Folge hat. In der Praxis eines gemeinsamen Pro-

tests kann aus dem Prekariat, Butler folgend, ein neues Wir entstehen, das 

sich erneut durch Zugehörigkeiten strukturiert. Diese Form der Zugehörig-

keit verweist zumeist auf die Gemeinschaft im Ausschluss. So können auch 

verschiedene Bedürfnisgruppen ein „Wir“ bilden, da sie das Faktum ihrer 

Ausgrenzung aus dem kollektiven „Wir“ teilen. Die von diesem „Wir“ ein-

geforderten Rechte beruhen auf einem komplizierten Faktum: Zentral sind 

an dieser Stelle Gruppen, die z.B. im Fall von illegalen Arbeitern (illegal 

migrant workers), die ohne Status Bürger einer Stadt, einer Region oder 

eines Landes sind und damit auch nicht dieselben Rechte beanspruchen 

können, oder Gruppen, deren Identitätsausübung kriminalisiert und gesell-

schaftlich sanktioniert ist und denen auf dieser Grundlage bestimmte Rech-

te abgesprochen werden.
14

 Durch die Praxis der sozialen und legislativen 

Negation von Rechten kommt es aus diesen marginalisierten „Wir“ Identi-

täten in regelmäßigen Abständen zu unterschiedlichen Protestformen, mit 

dem Ziel, die aberkannten Rechte zurückzuerlangen oder sie erstmalig, zum 

Beispiel auch durch eine Einbürgerung (citizenship), zu erhalten.  

                                                   

14  Dieser Aspekt ist starker politischer und gesellschaftlicher Varianz unterworfen. 

Wenn sich z.B. eine Gesetzeslage für den Schutz einer bestimmten Minderheit 

ändert, ist dies nicht immer gleichbedeutend mit einer Verbesserung der Le-

bensumstände für die bezeichnete Gruppe. Gesetze können den Fortschritt in der 

sozialen Akzeptanz einer marginalisierte Gruppe voranbringen, allerdings auch 

durch das Aussetzen von Gesetzen zu einer wesentlichen Verschlechterung von 

Lebensbedingungen wie auch zur unmittelbaren Gefährdung einer Gruppe bei-

tragen (siehe: Bathroom Policy for Transgender in den USA: https://www.the 

guardian.com/us-news/2016/may/25/eleven-states-sue-us-government-transgend 

er-bathroom-laws, Zugriff: 02.09.2016). 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.theguardian.com/us-news/2016/may/25/eleven-states-sue-us-government-transgender-bathroom-laws
https://www.theguardian.com/us-news/2016/may/25/eleven-states-sue-us-government-transgender-bathroom-laws
https://www.theguardian.com/us-news/2016/may/25/eleven-states-sue-us-government-transgender-bathroom-laws
https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.theguardian.com/us-news/2016/may/25/eleven-states-sue-us-government-transgender-bathroom-laws
https://www.theguardian.com/us-news/2016/may/25/eleven-states-sue-us-government-transgender-bathroom-laws
https://www.theguardian.com/us-news/2016/may/25/eleven-states-sue-us-government-transgender-bathroom-laws


142 | Der Andere als Herausforderung 

Dabei ergibt sich jedoch ein wesentliches Problem, das Butler wie folgt 

examiniert:  

 

„The right to have rights is one that depends on no existing particular political or-

ganization for its legitimacy.“ (Butler 2015, 80) 

 

Die in einer Demonstration eingefoderten Rechte können nur durch ihre 

Ausführung performativ hergestellt und durch das übereinstimmende ge-

meinschaftliche Handeln als Anspruch artikuliert werden. Dieser Anspruch 

kann allein von jenen vokalisiert werden, die in dem Zustand dieser Recht-

losigkeit leben. In dieser Form müsste Lévinas’ Theorie zugestimmt wer-

den, dass es eine Unmöglichkeit ist, sich für die Attribuierung des Anderen 

mit bestimmten Rechten einzusetzen, die dem Selbst z.B. durch eine 

Staatsbürgerschaft von Geburt an bereits zustehen. Hierin wäre darzulegen, 

dass der Selbe und der Andere sich gegebenenfalls am gleichen physischen 

Ort befinden, hier aber eine weitere Form der Getrenntheit zum Tragen 

kommt, die für den Selben unerreichbar bleibt. Allein das gemeinschaftli-

che Handeln des marginalisierten „Wir“ ist in der Lage, zu einer Form poli-

tischen Handelns zu werden: „A struggle for the idea of social support and 

political enfranchisement“ (ebd., S. 84).  

Die Versammlung der Anderen und ihr Eintritt in die soziale Ebene 

konstituieren sich sowohl aus visuellen als auch aus artikulierenden Ele-

menten. In diesen ereignet sich das gemeinschaftliche Handeln, durch die 

gemeinschaftliche Artikulation eine Dimension, die der Unausweichlichkeit 

des lévinasischen Antlitzes gleichkommt. In diesem Moment agiert der 

marginalisierte, der verletzbare und verletzte Andere unmittelbar und tritt 

dem Selben entgegen: 

 

„If we appear there is no escape from the vulnerability that the physical other im-

plies.“ (Ebd., S. 86)  

 

Dieser Verletzbarkeit gegenüberzutreten und sie in ihrer politischen Forde-

rungsdimension anzuerkennen, ist zentral für die Haltung der postlévinasi-

schen Ethik, wie sie in dieser Arbeit dargelegt wird.  

Daher sollen im Folgenden die Relationalität der Anderen und ihre Be-

deutung für gemeinschaftliches Handeln im Sinne der lévinasischen Ethik 

untersucht werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 143 

 

„It is not a matter if finding the human dignity within each person but rather an un-

derstanding the human as a relational and social being, one whose actions depends 

upon equality and articulates the principle of equality.“ (Butler 2015, S. 88) 

 

Die Sozialität, die Verbindung in der Menschlichkeit ist ein weiteres Ele-

ment, das die Thesen von Emmanuel Lévinas und Judith Butler eint. Ihren 

Konzeptionen zufolge entsteht der Ruf zur Verantwortung für den Anderen 

in der Begegnung mit dem ungreifbaren Anderen, der seine ethische Forde-

rung aufgrund seiner Andersheit artikulieren kann und die Egologie des 

Selben unterbricht. Auch wenn Lévinas’ Konzeption des absolut Anderen 

in der Komponente der intersubjektiven Reziprozität nicht auf eine Kohä-

renz zwischen dem Selben und dem Anderen verweist, da diese zugunsten 

des Selben ausfallen würde und alle Handlungen im Rahmen dieser Rezip-

rozität einer Handlung aus Eigennutz gleichkommen würden, setzt Lévinas 

den Dritten in die Begegnung ein, um die Ebene der Relationalität sowie 

der Gerechtigkeit einzubringen, die Butler hier als Verständnis für die Rela-

tionalität allen menschlichen Lebens denkt. Nach Lévinas begreift der Sel-

be erst im Moment der Begegnung mit dem Anderen, dass es nicht ausrei-

chen wird, alles für den singulären Anderen aufzugeben (vgl. TU, S. 231), 

um damit seiner ethischen Verantwortung nachzukommen. Vielmehr ent-

steht durch den Eintritt des Dritten die Erweiterung der Verpflichtung auf 

eine Ebene, die sich außerhalb der intersubjektiven Sphäre ereignet.  

Der Dritte und damit auch die Dimension der Humanität treten ein, um 

ein gerechtes Verhältnis zu schaffen und auch den Selben mit einzuschlie-

ßen. In diesem Prozess wird der Selbe Teil der geteilten Relationalität in 

Menschlichkeit, ein Anderer unter Anderen, für den seine Zugehörigkeit zu 

einer bestimmten Gruppe allein einen temporären sozialen Vorteil zu gene-

rieren vermag. Eine kulturelle Identität, die für eine Zeit Anteil an einem 

gesellschaftlichen Mehrheitsdiskurs hatte, kann aufgrund der Variabilität 

der Gesellschaft marginalisiert und damit aus dem „Wir“ ausgeschlossen 

werden: „recognition can never be definitve because cultural identities are 

constantly contested, questioned and renegotiated“ (Deutscher, 2002, S. 

45). Die zumeist als selbstverständlich akzeptierte Anerkennung kann sich 

durch kulturelle, politische und religiöse Veränderungen in einem Kultur-

kreis neu definieren und zu Ausschlüssen führen, so dass der vormals zum 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


144 | Der Andere als Herausforderung 

kollektiven „Wir“ gehörende Selbe sich dem Fundament seiner eigenen 

Identität gegenüber sieht: Er ist ein Anderer.  

Diese Situation erwirkt einen Perspektivenwechsel, in dem die eigene 

Verletzbarkeit und Abhängigkeit von Anderen, von Dritten und von Institu-

tionen in den Fokus gerät. Für Butler ereignet sich genau hier am Erkennen 

der eigenen Verletzbarkeit das wesentliche ethische Potenzial. Die Umset-

zung der lévinasischen Ethik erwirkt aufgrund der Umfänglichkeit ihrer 

Forderung beim Selben das Gefühl der Ohnmacht. Dieses Gefühl scheint 

ein Ankämpfen gegen die Beanspruchung durch den Anderen zu erfordern. 

Um dieses Ankämpfen zu gewährleisten, wird ein Feindbild geschaffen, 

unter Zuhilfenahme von kriminalisierenden Definitionen, die den Anderen 

als Feind stigmatisieren, den es zu bekämpfen gilt, um der eigenen Verletz-

barkeit nicht in dessen Antlitz begegnen zu müssen.  

Im Folgenden möchte ich daher aufzeigen, wie der Prozess der Katego-

risierung, des framings und damit der Entmenschlichung des Anderen ab-

läuft und wie diese Praxis als Form der Verantwortungsabkehr im lévinasi-

schen Sinne interpretiert werden kann. 

 

 

4.6 FRAMING UND VERANTWORTUNG 

 

Lévinas beschreibt den Anderen in Totalität und Unendlichkeit als Rätsel, 

das den Schlüssel seiner Bedeutung mit sich trägt (vgl. TU, S. 138).  

Diese Definition des Anderen zeigt eine irreduzible Alterität des einzel-

nen Anderen an, zu der, wie es scheint, auch nur dieser die Entschlüsselung 

bereithält. Für Lévinas dient die Begegnung mit dem singulären Anderen 

mehr der Frage seiner singulären Bedürftigkeit als seiner Dechiffrierung. 

Bis zu einem bestimmten Grad muss der Andere seine Rätselhaftigkeit be-

halten, um in seinem Antlitz einen Anspruch artikulieren zu können, der 

über das Postulat des Schutzes seines singulären Lebens hinausreicht. Da 

das Leiden des Anderen in der Begegnung mit dem Selben diesen anspricht 

und zu dessen Leiden wird, das es zu lindern gilt, wird deutlich, dass dies in 

einer subjektorientierten Konsum- und Vergnügungsgesellschaft nicht für 

jeden Anderen gelten kann, da sonst nicht das subjektive Lust-Unlust-

Empfinden, sondern die allumfassende Verantwortlichkeit das zentrale 

Element des Lebens des Selben würde.  

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 145 

Um demzufolge die Verantwortlichkeit einzugrenzen und die geforderte 

Offenheit für den Anderen auf einige Wenige zu begrenzen, wird sowohl 

der konkrete Andere als auch die Gemeinschaft von Anderen (siehe: margi-

nalisierte Wir-Identitäten) kategorisiert und damit sukzessive aus dem Sys-

tem politischer, sozialer sowie zwischenmenschlicher Verantwortlichkeit 

ausgeschlossen. Diese Praxis, die von Butler als framing beschrieben wird, 

nutzt soziale Ausschlusskriterien, um Räume für Marginalisierung, Krimi-

nalisierung und letztlich auch Vernichtung von marginalisierten Gruppen 

zu schaffen und zusätzlich mit juristischen Grundlagen zu manifestieren. 

Für diese Form marginalisierter Identitäten wird durch ein framing eine De-

finition geschaffen. Mit der Verwendung des Terminus frame bzw. der Al-

teritationen to frame oder to be framed, die in ihrer Bedeutung auf die Pra-

xis des „Rahmens“ eines Objekts, aber auch auf die Bedeutung „in einen 

Zusammenhang stellen“ rekurrieren können, kann der Begriff in seiner 

Vielschichtigkeit ebenso „etwas bilden oder formen“ bedeuten: 

 

„As we know, ,to be framed‘ is a complex phrase in English: a picture is framed, but 

so too is a criminal (by the police), or an innocent person (by someone nefarious, of-

ten the police), so that to be framed is to be set up, or to have evidence planted 

against one that ultimately ,proves‘ one’s guilt. When a picture is framed, any num-

ber of ways of commenting on or extending the picture may be at stake. But the 

frame tends to function, even in a minimalist form, as an editorial embellishment of 

the image, if not a self- commentary on the history of the frame itself.4 This sense 

that the frame implicitly guides the interpretation has some resonance with the idea 

of the frame as a false accusation. If one is ,framed‘, then a ,frame‘ is constructed 

around one’s deed such that one’s guilty status becomes the viewer’s inevitable con-

clusion. Some way of organizing and presenting a deed leads to an interpretive con-

clusion about the deed itself. But as we know from Trinh Minh-ha, it is possible to 

,frame the frame‘ or, indeed, the ,framers‘ which involves exposing the ruse that 

produces the effect of individual guilt. To frame the frame seems to involve a certain 

highly reflexive overlay of the visual field, but, in my view, this does not have to re-

sult in rarified forms of reflexivity. On the contrary, to call the frame into question is 

to show that the frame never quite contained the scene it was meant to limn, that 

something was already outside, which made the very sense of the inside possible, 

recognizable. The frame never quite determined precisely what it is we see, think, 

recognize, and apprehend. Something exceeds the frame that troubles our sense of 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


146 | Der Andere als Herausforderung 

reality; in other words, something occurs that does not conform to our established 

understanding of things.“ (Butler 2009, S. 8) 

 

Butler greift an dieser Stelle die im Frühwerk behandelten Problematiken 

von Subjektkonstitutionsprozessen erneut auf (vgl. Ricken 2012, S. 399). 

Die Funktion der Rahmung als Wahrnehmungs- und Interpretationsrahmen 

ist für diese Auseinandersetzung essentiell. Der Rahmen strukturiert in die-

ser Form die Wahrnehmbarkeit des Anderen und ermöglicht in dieser Funk-

tion sowohl die Fokussierung auf die Bedürftigkeit des Anderen als auch 

die Nicht-Wahrnehmbarkeit/Aussetzung der Wahrnehmbarkeit der Inan-

spruchnahme durch bestimmte marginalisierte Gruppen Anderer. Die Rah-

mung bietet einen Überschneidungspunkt zwischen Epistemologie und Ge-

sellschaftskritik (vgl. Ricken/Bünger, 2012 S. 403). Die Rahmung des An-

deren ist als unumgehbare Wahrnehmungs- und Anerkennungspraxis des 

Anderen zu werten, diese kann verwendet werden, um dem Anderen Be-

deutung zuzusprechen und auf seine Lebensbedingungen Einfluss zu neh-

men. Gleichzeitig wirkt sie als gesellschaftskritisches Element, da sich in 

ihr die Fragestellung nach der Bedeutung der Rahmgebung stellen lässt. In 

diesem Anerkennungsprozess lässt sich eine Relation zwischen der affekti-

ven Rahmgebung und der vorgängigen Interpretation des Anderen erken-

nen, die die Bedeutung der unterschiedlichen kulturellen Rahmen essentiell 

beeinflusst.  

Die Einführung des Rahmens zielt auf den gesellschaftlichen Zusam-

menhang zwischen Erkennen und Normierung ab, die vom Zeitpunkt der 

Rahmengebung die Möglichkeiten und Lebensbedingungen des Anderen 

sowie den Wert seines Lebens determiniert. Rahmen wirken nach Bünger 

(2012) als „Wahrheitsregime, die als Interpretationsfolie unsere Wahrneh-

mung ausrichten, begrenzen, hervorbringen und durchziehen“, es ist daher 

unumgänglich, soziale und gesellschaftliche Rahmung als einen Prozess 

anzusehen, der die individuelle Wahrnehmbarkeit des Anderen nicht nur 

filtert, sondern diese konstituiert. Zentral für die Überlegung zu gesell-

schaftlichen Rahmengebungen und ihren determinierenden Funktionen ist, 

dass sich diese Form von Rahmen durch „Beweglichkeit und Unabge-

schlossenheit“ (Bünger, 2012 S. 24) auszeichnet: „Sie existieren somit 

nicht als statische Größe sondern als reproduzierbare gesellschaftliche Insti-

tutionen und Beziehungen“ (Butler, 2010 S. 30). Dies kann unterschiedli-

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 147 

che gesellschaftliche Folgen für das Leben des Anderen evozieren, die ich 

im Folgenden in Kürze skizzieren möchte.  

Sobald also ein frame für eine marginalisierte Wir-Identität geschaffen 

ist, werden die vermeintlich zugehörigen Individuen unter diesem zusam-

mengefasst. Ein Prozess, in dem die Einzigartigkeit des Anderen negiert 

und dieser zum Objekt einer Kategorie wird, die er nicht erwählt hat und 

derer er sich nicht erwehren kann. In diesem Prozess wird ihm zwar die 

Gleichheit gegenüber anderen marginalisierten Gruppen zugestanden – ein 

Prozess, durch welchen ihm bestimmte Rechte und Möglichkeiten verwehrt 

bleiben – im selben jedoch gilt er nicht mehr als gleichwertig, im Hinblick 

auf seine mit dem Selben geteilte Menschlichkeit, und verliert daher die 

Option auf die Inanspruchnahme des Selben und damit die Möglichkeit, 

dass seiner ethischen Forderung Gehör geschenkt wird. Entscheidend ist es 

an dieser Stelle, zu bemerken, dass das Konzept dieser sozialen und kultu-

rellen Rahmung, die die Wahrnehmbarkeit des Anderen für den Selben 

strukturiert, einen Interpretationsrahmen bietet, der gesellschaftlichen Ver-

änderungen unterliegt.  

Lévinas beschreibt den Prozess der Einschreibung des Anderen in den 

kulturellen Kontext im Werk die Spur des Anderen wie folgt:  

 

„Gewiss geschieht die Erscheinung des Anderen zunächst in derselben Weise in der 

alle Bedeutung hervortritt. Der Andere ist gegenwärtig in einem kulturellen Ganzen, 

und erhält sein Licht von diesem Ganzen, wie ein Text durch seinen Kontext. Die 

Manifestation des Ganzen gewährleistet diese Gegenwart und dieses Gegenwärtige. 

Sie erscheinen Kraft des Lichtes der Welt. So ist das Verstehen des Anderen Her-

meneutik und eine Exegese, der Andere gibt sich im Rahmen der Totalität, der er 

immanent ist und die entsprechend den betreffenden Analysen von Merleut Ponty, 

durch unsere eigene kulturelle Tätigkeit, die leibliche, die sprachliche oder künstle-

rische Gebärde ausgedrückt und enthüllt wird.“ (SpA, S. 220)  

 

Dieser hier beschriebenen Erfahrung der Alterität des Anderen als inner-

weltlichen und intersubjektiven Vorgang, der von Wahrnehmung geprägt 

ist, wird durch die Zuschreibung einer Kategorie (frame) ein Endpunkt ge-

setzt, der Andere hat keinen Ort mehr, sich zu ereignen beziehungsweise 

wahrgenommen zu werden. Die Kategorie und die mit ihr verknüpften Fak-

toren lösen die Erscheinung des Anderen auf und geben ein gesellschaftlich 

konnotiertes Bild wieder, hinter dem vom lévinasischen Anderen nichts als 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


148 | Der Andere als Herausforderung 

gegebenenfalls eine Spur bleibt, die es in den letzten Abschnitten nachzu-

verfolgen gilt, da sich diese in Form einer zukunftsorientierten einge-

schränkten Anwendbarkeit von Levinas Ethik gegebenenfalls aufzeigen 

lässt. Doch zunächst soll hier einer Vertiefung der Frage nach der Margina-

liserung des Anderen nachgegangen werden. Lévinas beschreibt zudem, 

dass sich die absolute Andersartigkeit des Anderen nicht im Bewusstsein 

des Selben widerspiegeln kann, wodurch ihm ein Zugriff und eine Verein-

nahmung dieser Alterität verwehrt bleiben (vgl. SpA, S. 223) und der An-

dere zum einen im Status seiner einzigartigen Rätselhaftigkeit, aber zum 

anderen in der Gleichheit auf menschlicher Ebene verbleiben müsste. 

Durch die Kategorisierung/ das framing wird dieser Prozess beendet. Das 

problematische Faktum sozialer Rahmenstrukturierung ist die Iterierbarkeit 

der Rahmen. Durch die Anwendung dieses interpretativen Konstrukts auf 

eine Gruppe werden die ihr zugehörigen Mitglieder zum einen als „Grup-

pe“ wahrnehmbar und zugleich mit bestimmten Eigenschaften konnotiert. 

Diese Funktion ist für den Entstehungsprozess einer Gruppierung von gro-

ßer Bedeutung, um bestimmte Rechte und Geltungsansprüche zu artikulie-

ren. Die Iterierbarkeit strukturiert sich durch die Wiederholung der Zu-

schreibung durch sprachliche Referenz auf die Gruppe. Durch jene werden 

bestimmte, die Gruppe bildende und zugleich determinierende Faktoren 

angesprochen. Mittels Wiederholung der Praktiken innerhalb der Gruppe 

und einer kulturellen Attribuierung wird ein festes Bild der Gruppe erzeugt, 

das den Interpretationsrahmen generiert:  

 

„these frames derive their power as they move through successive iterations of fram-

ing and reframing toward intents and purposes different than those conceptualizes by 

the orginal frame (rs).“ (Rahat, S. 64)  

 

Die hier artikulierte Macht der Rahmung verweist auf die Konstitution von 

einem Außerhalb, das diese gesellschaftliche Dimension definiert und wie-

derholt, so dass intendierte Konnotationen verändert und pervertiert werden 

können. Dieser Aspekt ist in Bezug auf die Wertigkeit des Lebens der Men-

schen innerhalb der Rahmung von besonderer Bedeutung: „frames demar-

cate how life is recognizable and what can be values, structures that gain 

power and meaning as they break from themselves“ (ebd.). Nimmt man die 

Option sozialer Pervertierung des Rahmens hinzu, wird deutlich, dass sich 

eine Interdependenz zwischen Rahmen und den in ihnen artikulierten Nor-

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 149 

men und Definitionen ergeben muss. Kann sich der Selbe doch allein in 

Abgrenzung zum Anderen konstituieren, ist dabei die Manifestierung der 

Differenz entscheidend: „Die Rahmung der Wahrnehmung etabliert nur in-

sofern eine Hegemonie bestimmter Wahrnehmungsweisen, wie sie sich 

immer wieder gegen andere behaupten kann.“ (Bünger/Ricken, 2012 S. 

404). Die Praxis dieser Rahmung und ihre gesellschaftlichen, temporär dif-

ferenzierten Interpretationen beeinflussen maßgeblich die Anerkennbarkeit 

des Anderen, dessen von Levinas zentralisierte absolute Alterität hinter 

dem Konstrukt des Rahmens verschwindet. 

In dieser Fokussierung auf die Lesbarkeit und Interpretierbarkeit des 

Anderen, die durch die Zuschreibung bestimmter sozialer Attribuierungen 

und Zugehörigkeiten vereinfacht wird, konstituiert sich ein Anderer, der als 

vollständig enträtselt erscheint. An dieser Stelle lässt sich fragen, wie ein in 

dieser Form determinierter Anderer, speziell jener, der durch seine struktu-

rierte Zugehörigkeit außerhalb der Wahrnehmbarkeit liegt, noch einen ethi-

schen Appell, einen Imperativ im lévinasischen Sinne artikulieren kann. 

Das epistemologische und ontologische Konstrukt des Rahmens strukturiert 

in seiner Funktion neben Differenzierungs- auch Anerkennungsprozesse, 

und diese sind es, die den Begriff der sozialen Rahmung so problematisch 

im Hinblick auf die Anerkennbarkeit des Anderen machen. 

Butler beschreibt die Anerkennbarkeit nicht als die Qualität eines per-

sönlichen Prozesses oder als abhängig von persönlichen Handlungen, son-

dern als gebunden an das soziale Konstrukt einer „Person“. An dieser Stelle 

zeigt sich eine Unterscheidung zwischen Lebenden, denen ein Personsein 

aufgrund ihrer Zugehörigkeit zu einem bestimmten Raster zugesprochen 

werden kann und Gruppen, bei denen es aufgrund von Zugehörigkeiten 

schwieriger ist, Rechte zu postulieren. Butler lehnt sich an Hegel an, wenn 

sie zwei Ebenen als notwendig für den Prozess der Anerkennung be-

schreibt:  

 

„apprehension, understood as a mode of knowing that is not yet recognition, or may 

remain irreducible to recognition; and intelligibility, understood as the general his-

torical schema or schemas that establish domains ofthe knowable“ (Butler 2009, S. 

6).  

 

Dieses theoretische Konzept entlehnt sie der Anerkennungstheorie Hegels, 

in der Anerkennung als ein reziproker Prozess zwischen zwei Personen ver-

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


150 | Der Andere als Herausforderung 

standen wird, die voneinander abhängig sind und als intelligible Subjekte 

wahrgenommen werden. Der Prozess, den Butler anspricht, ist nicht von 

der selben Reziprozität durchzogen, denn er beschreibt die Rahmung einer 

Gruppe anhand ähnlicher identitärer/zugeschriebener Eigenschaften aus 

einem gesellschaftlichen Diskurs, der längst nicht alle Individuen gleich-

wertig einbezieht. Die Anerkennung ist insofern nicht reziprok, als dass sie 

sich nicht zwischen zwei Personen/auf Augenhöhe/ ereignet, sondern durch 

die Praxis externer Zuschreibung, durch den sich Anerkennung und Ab-

erkennung bestimmter Rechte legitimiert. Damit wird deutlich, dass „a life 

has to be intelligible as a life, has to conform to certain conceptions of what 

life is, in order to become recognizable“ (ebd., S. 7). Es handelt sich um 

einen Prozess, den der Einzelne nicht selbst unternimmt und den er/sie zu-

meist nicht bewusst beeinflussen kann.  

Diese Aspekte der Anerkennung für die Konstruktion von kulturellen 

und sozialen Rahmungen zugrunde legend, lässt sich die Frage stellen, 

wieMenschen, die aufgrund ihrer Rahmung aus dem Raster der Anerkenn-

barkeit hinausfallen, deren Klage, deren Appell nicht vernommen wird, als 

anerkennbar und menschlich, kurz, als der Andere im lévinaischen Sinne 

repostuliert werden können. Butler selbst stellt in Frames of War die Praxis 

der sozialen Rahmung vor eine ähnliche Frage:  

 

„How do we relate this discussion of frames to the problem of apprehending life in 

its precariousness? It may seem at first that this is a call for the production of new 

frames and, consequently, for new kinds of content. Do we apprehend the precari-

ousness of life through the frames available to us, and is our task to try to install new 

frames that would enhance the possibility of that recognition? The production of 

new frames, as part of the general project of alternative media, is clearly important, 

but we would miss a critical dimension of this project if we restricted ourselves to 

this view.“ (Butler 2009, S. 12)  

 

In dieser Vorstellung wird auf die Wichtigkeit des kritischen Potenzials der 

Rahmengebung verwiesen. Es kann nicht das Ziel sein, kulturelle und so-

ziale Rahmen aufzubrechen und vollständig auszusetzen, auch wenn dieses 

gegebenenfalls im lévinasischen Sinne wäre, sondern es geht darum, die für 

die Anerkennbarkeit notwendige Praxis neu zu reflektieren, mit dem Ziel, 

eine Ansprechbarkeit des zuvor Nicht-Anerkennbaren zu postulieren. Die-

ser Weg zum Anderen zeigt eine Möglichkeit auf, die Position des Anderen 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 151 

zu stärken und sich an eine qua-lévinasische Funktion in der Praxis, der 

Öffnung für den ethischen Anspruch des Anderen anzunähern. An dieser 

Stelle lässt sich die Frage stellen, mit welchen Mitteln diese Öffnung zum 

Anderen schrittweise erfolgen kann.  

Die Zentralität des Hörens, der Bewusstwerdung des Anspruches des 

Anderen ist hierbei die essentielle Aufgabe. In der Vergangenheit gab es 

vermehrt Versuche, sich der Andersheit von hegemonialen Differenzgrup-

pen zu öffnen und sich sozial und politisch für die Rechte von Minderheiten 

einzusetzen. Jedoch lassen sich in diesen Versuchen durch die Hinwendung 

an die „bedürftigen“ Anderen hierarchische Strukturen erkennen. Der Selbe 

erhebt sich über den Anderen und postuliert sich als „Retter in der Not“, ein 

Projekt, das Anerkennung generiert und seinen Status aufwertet. Butler und 

Derrida argumentierten an dieser Stelle, dass das wesentliche Element der 

Alterität sei, dass es eine Unmöglichkeit darstelle, zu wissen, was der An-

dere brauche. Sich für seine Rechte, deklariert als Minderheitenrechte, ein-

zusetzen, ist daher schwerlich aus der Position der Mehrheit zu leisten. Lé-

vinas argumentiert an dieser Stelle, wenn der Andere erst in die Lage akuter 

Hilfsbedürftigkeit gerate, ereigne sich eine wiederholende Struktur: Der 

Selbe ist nach Lévinas stets zu spät für den Anderen (vgl. JS, S. 311).  

Ziel sei es, seiner Bedürftigkeit vorauszueilen und allein auf der Basis 

seiner Menschlichkeit das Leid des Anderen zu verhindern, bevor es ein-

tritt. Was bedeutet dieses Postulat für die in diesem Abschnitt ins Zentrum 

gestellte Rahmung des Anderen? Der Selbe negiert die Ansprüche des An-

deren, so lange, bis es zu Protesten und Ausschreitungen kommt, die durch 

die hierarchische Ordnung politisch und notfalls durch den Einsatz von 

Gewalt beendet werden. Der Raum der Artikulation des Anderen über seine 

Rahmung hinaus bleibt determiniert und ein Hören des Anderen in dieser 

Form verhindert. Der Anspruch auf Gewaltlosigkeit kann also nur in einer 

Restrukturierung von Rahmungen über den Lauf der Zeit und im Rekurs 

auf die Geschichte historischer Transformationsprozesse begonnen werden. 

Diese beginnt in einer Verständigung auf den Anspruch auf Gewaltlosig-

keit, der für jedes Mitglied jeder Gruppe als oberste Priorität gelten muss. 

Um das Postulat der Gewaltlosigkeit zu forcieren, soll an dieser Stelle auf 

die Iterierbarkeit von Rahmungen verwiesen werden, durch welche Subver-

sion von Rahmungen bewusst befördert werden kann, so dass sich gegebe-

nenfalls ein neues Faktum innerhalb der Rahmung etablieren kann. Wenn 

sich diese Rahmungen auf eine Etablierung der Terminologie reziproker 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


152 | Der Andere als Herausforderung 

Verletzbarkeit und Betrauerbarkeit einstellen ließen, so ließe sich zeigen, 

wie eine Transformation der Sozialität zu einer neuen Anerkennbarkeit des 

Anderen als verletzbares Leben führen kann und dieses einen individuellen 

Wert hat, der es um seiner selbst Willen nicht nur als schutzbedürftig, son-

dern als schützenswert definiert.  

Im Folgenden möchte ich daher vertiefend auf die Bedeutung der Ver-

letzbarkeit und der Betrauerbarkeit des Anderen eingehen und meine Ge-

danken aus den ersten Abschnitten mit der Frage nach der Restrukturierung 

normativer Rahmen zu einem ethischen Verhältnis zum Leben des Anderen 

in Relation zum Leben des Selben setzen.  

 

 

4.7 VERLETZBARKEIT UND BETRAUERBARKEIT 

DES ANDEREN 

 

Die Öffnung zum Anderen strukturiert die Vorstellung der Verletzbarkeit 

durch diesen. Bei Lévinas ist es genau diese Verletzbarkeit, die im Antlitz 

des Anderen liegt und seinen Ruf als unüberhörbar postuliert. Die Über-

nahme ethischer Verantwortung strukturiert die Anerkennung des Subjekts 

und ist daher für dieses von zentraler Bedeutung. Hörend zu sein, zu ant-

worten, unabhängig von der individuellen Erscheinung des Anderen und 

doch genau für diesen Einen, ist das essentielle Moment der lévinasischen 

Ethik. Wie lässt sich aber diese Andersheit angesichts der tagtäglichen Zer-

störung von Leben überall auf der Welt, der Bewusstwerdung der Zerstör-

barkeit des eigenen Lebens durch den Anderen als Beginn eines ethischen 

Verhältnisses denken?  

Die Terminologie der Verletzbarkeit, die Butler der Konzeption Lévi-

nas’ entlehnt, stellt Verletzbarkeit ins Zentrum der ethischen Interdepen-

denz. Personale und apersonale Strukturen sichern das Überleben des Indi-

viduums in der Gesellschaft, bei deren Wegfall das Individuum sich seiner 

physischen Verletzbarkeit und seiner Angewiesenheit auf Strukturen 

gegenüber sieht. Butler schließt an die italienische Philosophin Adriana 

Cavarero an, wenn sie im Werk Kritik der ethischen Gewalt von der Bedeu-

tung der Verwundbarkeit spricht, in der Menschen einander ausgesetzt sind. 

Gleichzeitig verweist sie darauf, dass der wesentliche Aspekt ist, nicht nach 

einer Überwindbarkeit dieser Ausgesetztheit zu fragen, sondern mehr da-

nach, wie der Mensch lernen kann, ohne Rückgriff auf Waffen dieser per-

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 153 

manenten unüberwindbaren Ausgesetztheit, die sich auch schon bei Lévi-

nas als die intersubjektive Beziehung durchziehend verstehen lässt, zu be-

gegnen (vgl. Butler 2003, S. 44). Cavarero schließt in einem sehr positiven 

Verständnis der intersubjektiven Relation an Lévinas an, in dem sie das 

Subjekt nicht als rein innerliches solipsisches Subjekt denkt, sondern es in 

eine Existenz mit dem Anderen einbindet, für das es in einem „bedeutenden 

Sinne existiere“: „Wenn ich kein Du habe, an das ich mich wenden kann 

habe ich ,mich selbst‘ verloren.“  

Um die Überlegung der Ausgesetztheit zu verstärken, schließt Butler 

ihre These an Heidegger an, verweist auf die Unaustauschbarkeit des Ein-

zelnen für den Anderen und postuliert das ,Ich‘ für den Anderen als „nicht 

ersetzbar“. Nur dieses konkrete Mit-Seiende bringe seine „eigene Perspek-

tive, einen eigenen Teil, eigene Zeitlichkeit und einen eigenen Körper in 

die Begegnung ein (Butler 2003, S. 47), die sich an dieser Stelle mit der 

Konzeption Lévinas’ vom konkret begegnenden Anderen überschneidet.  

Die Begegnung mit dem Anderen und die in ihr liegende Exposition 

schließen bei Butler das Konzept der Differenzierung ein. Begegnet der 

Selbe in Lévinas Terminologie immer der Repräsentanz des absolut Ande-

ren, lässt sich bei Butler ein Bild erkennen, das von sozialen Normen und 

Rahmungen konstruiert ist, so treffen in der Sphäre der Begegnung auch 

Individuen, die in unterschiedliche Raster eingeschrieben sind und daher 

unterschiedlichen Wahrnehmungs-und Anerkennungsprozessen unterlie-

gen. Die „Straße wird zum Teil der politischen Agenda“ (Butler, Berkeley, 

16.07.2016), aufgrund einer Zuschreibung, eines Namens, eines Rasters 

begegnen sich Unbekannte, die durch ihre Zugehörigkeit vor der Ermögli-

chung der ersten individuellen Begegnung zu Feinden geworden sind. In 

diesem Moment tritt das Bewusstsein der Verletzbarkeit ein, dem auf der 

einen Seiten mit dem Zuspruch zu individueller Bewaffnung begegnet wird 

und das auf der anderen Seite zur Praxis des Ausweichens führt, beide Pra-

xen vermeiden eine unmittelbare Begegnung mit dem individuellen Ande-

ren, den Anderen als Gefahr im Hinblick auf die eigene körperliche Ver-

letzbarkeit verstehend. Der Sprechakt, die normative Bezeichnung für den 

Anderen ist es, die ihm vorauseilt und bewirkt, dass „unsere wie auch die 

Überlebensfähigkeit des Anderen von der Sprache anhängig“ (ebd.) wird. 

Diese Rahmen, in die Menschen hineingeboren werden, determinieren ihre 

Möglichkeiten und ihr Potenzial und ermöglichen zugleich erst ihre Hand-

lungen in einer sozialen und materiellen Relationalität. Die in den „Rahmen 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


154 | Der Andere als Herausforderung 

inhärenten Normen wirken auf das Individuum da es verletzbar gegenüber 

der Namensgebung ist, bevor es in der Lage ist diese zu reflektieren“ 

(ebd.).  

Aber nicht nur die eigenen Normen und Grenzen werden erlernt, auch 

Möglichkeiten, den Anderen „zu lesen“, werden eingeübt und, vom norma-

tiven Diskurs geprägt, dazu genutzt, den Anderen zu pathologisieren oder 

zu kriminalisieren und damit auf die Wertigkeit seines Lebens zu rekurrie-

ren. Die körperliche Ausgesetztheit, die darauf verweist, dass der Körper 

weniger als eine Entität sondern als eine Relationalität (angebunden an Inf-

rastruktur, Interpellation etc.) zu verstehen ist, führt zu einem Verständnis 

der permanenten Gefährdung durch den Anderen, die ich zuvor (Abschnitt 

4.3-4.7) ausgearbeitet habe. In meinen Gesprächen mit Judith Butler im Ju-

ni 2016 in Köln und im Juli 2016 in Berkeley vertieften wir im Dialog die 

Relation der von ihr verwendeten Begriffe Verletzbarkeit und Betrauerbar-

keit als Möglichkeit, eine Relation zwischen dem Selben und dem Anderen 

zu postulieren, die sich im Horizont einer lévinasischen Ethik verstehen 

ließe. Aufbauend auf der Vermutung, dass Verletzbarkeit in Form der 

Übertragbarkeit der eigenen Physikalität und Endlichkeit des Lebens vom 

Subjekt auf den Anderen projiziert werde, versuchten wir ein Verständnis 

von Verletzbarkeit als gemeinschaftliche Metakategorie zu entwickeln, die 

den Fokus weniger auf den Aspekt der Angst als auf den Aspekt der mögli-

chen Öffnung zum Anderen legt. Auch wenn unsere Diskussionen um diese 

Relationen noch nicht abgeschlossen sind, möchte ich an dieser Stelle auf 

erste Ergebnisse verweisen: Die Terminologie der Verletzbarkeit beinhaltet 

stets eine negative Konnotation, verbunden mit Schwäche, Schutzlosigkeit 

und Endlichkeit, die dem Postulat eines souveränen Subjekts entgegensteht. 

Daher wird Verletzbarkeit gesellschaftlich als politischer Begriff abgelehnt, 

um die handelnde Aktivitätsdimension des Subjekts nicht hinterfragen zu 

müssen. In dieser Annahme zeigt sich die „Negation einem fremden Han-

deln unterliegen zu können“ (ebd.), die in Butlers Werk zentral ist. Die Er-

kenntnis, dass „wir uns einander als verletzbar begegnenden, verweist auf 

unsere soziale Gemeinschaft“ (ebd.) Die Anerkennung der eigenen „Ver-

letzbarkeit eröffnet den Raum für den Anderen in uns“ (ebd.) und zeigt eine 

Möglichkeit auf, uns dem Anderen in unserer Verletzbarkeit zu präsentie-

ren und so für ihn ansprechbar zu werden. Durch die in diesem Prozess 

mögliche Öffnung erweisen wir dem Anderen in unserer Zugewandtheit die 

Möglichkeit der Ansprache auf Augenhöhe, nicht als Klage oder Hilferuf, 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 155 

sondern als intersubjektive Ansprache. In dieser Offenheit liegt die Mög-

lichkeit, „vom Anderen affiziert“ zu werden und diesem in seiner Realität 

zu begegnen. Diese Begegnung und die in ihr liegende Option, „hörend zu 

werden“, ermöglichen sozialen Widerstand, „der versucht die Abgründe 

zwischen dem Anderen und mir zu überwinden“ (ebd.) In diesem Moment 

wird der Selbe zum „ally“ (ebd.) des Anderen. Dieser Prozess, in dem sich 

der Selbe seiner eigenen Verletzbarkeit öffnet, kann eine Veränderung im 

Diskurs bewirken, der die Möglichkeit enthält, die geltenden Normen und 

mit ihr die Rahmen und Strukturen, in denen der Andere, aber auch der 

Selbe leben, zu verändern. Dies kann „zu kollektiven Formen des Wider-

standes zu führen die in einer gemeinsamen Reflexion über die eigene Ver-

letzbarkeit beginnen“ (ebd.) und von einer „Reduzierung auf Verletzbarkeit 

abzusehen, sondern sie als existenzielles und gemeinsames Moment von 

Menschlichkeit“ (ebd.) zu denken und so die Vorstellung von Interdepen-

denz auf eine neue, gemeinsame Grundlage zu stellen. In dieser Interde-

pendenz sollen aber zudem nicht nur die geteilten Eigenschaften vorder-

gründig sein, sondern diese werden zu einem veränderten Verständnis der 

Wertigkeit des individuellen Lebens des Anderen führen. Dieser Aspekt 

führt zurück zum zweiten wichtigen Begriff, der eine Transformation des 

intersubjektiven Verhältnisses nach sich ziehen könnte: „Being vulnerable 

to grief allows to be vulnerable to loss“ (ebd.) Die Öffnung gegenüber der 

eigenen Verletzbarkeit und die Begegnung mit dem Anderen in dieser Of-

fenheit vereinen den Selben trotz der individuellen Andersheit auf der Ebe-

ne der Menschlichkeit mit dem Anderen. Die individuelle Andersheit des 

Anderen ist es, die in dieser Form der Begegnung bewahrt wird, sie traspor-

tiert hier den lévinasischen Anspruch und ermöglicht eine Betrauerbarkeit 

des Anderen, die durch die Rahmengebung in vielen Fällen ausgeschlossen 

wäre. Für Butler ist die Vorstellung einer gleichwertigen Betrauerbarkeit 

das erstrebenswerte Ziel, das es an dieser Stelle zu erreichen gilt. Dafür wä-

re ein differenzierter Umgang mit dem Anderen die Voraussetzung, die vor 

allem eine geteilte Offenheit bedingt, in der man sich auf individueller 

Ebene begegnet. Auch wenn sie in früheren Schriften von einer Unmög-

lichkeit eines Außerhalb des Diskurses ausgeht, so beschreibt sie diese Be-

gegnung nicht als außerhalb, sondern mehr als eine Veränderung von innen 

heraus (ebd.), die von Individuen ausgeht und von diesen auf die Bildung 

von gemeinsamen rahmenübergreifenden Gruppen abziele, welche die ge-

gebenen Strukturen subvertieren. Ein wichtiges Element für diesen Prozess, 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


156 | Der Andere als Herausforderung 

der das Ziel der „peaceful cohabitation“ (Butler, Berkeley 2016, ebd.) ver-

folgt. Die Betrauerbarkeit, die die finale Differenzierbarkeit von Leben hin-

sichtlich ihrer Wertigkeit betont, wird an dieser Stelle zur zentralen Funk-

tionen, um die Besonderheit der einzelnen Leben und damit der einzigarti-

gen Ausgesetztheit ins Zentrum zu stellen.  

Für Lévinas ist der Tod des Anderen mit größerer Furcht besetzt als der 

eigene. Zum einen postuliert er, das Subjekt könne erst in der Zerstörbar-

keit des Anderen, präziser, in seiner Sterblichkeit, den vollen Umfang sei-

ner Verantwortlichkeit begreifen und gleichzeitig den Eintritt desselben 

durch die Interdependenz an das Leben des Anderen für seine Subjektkons-

titution fürchten. Zum anderen erfahre der Selbe erst im Moment des Todes 

des Anderen seine eigene Sterblichkeit. Es ist ihm folglich nicht möglich, 

den potentiellen Verlust seines eigenen Lebens zu betrauern, er betrauert 

daher den Verlust des Lebens des Anderen. Dieser Aspekt zeigt sich in But-

lers bisherigem Werkkorpus in ähnlicher Form, vertiefen kann man das 

vorliegende Konzept, das von einer Betrauerbarkeit auf der Basis von ge-

teilten Assoziationen, Lebensbedingungen, Kulturzugehörigkeiten etc. aus-

geht, anhand der Vorstellung, dass ähnlich wie bei Lévinas im Vergleich 

zur Verletzbarkeit die vom Selbst auf den Anderen aufgrund der geteilten 

körperlichen Existenz und reziproken Ausgesetztheit geschlossen werden 

kann, die Bedeutung der Betrauerbarkeit beim Anderen beginnt und von 

dort auf das Selbst geschlossen wird. In „the idea of an equalizing of griev-

ability we can find a way of taking over responsibility to preserve the life of 

the other beyond cultural difference“ (ebd.).  

Diese Möglichkeit, eine Gleichwertigkeit der Betrauerbarkeit des Ande-

ren zu postulieren, zeigt eine mögliche Anwendung des Lévinasischen Im-

perativs in Form der Vorstellung das Subjekte aus ihrer Interdependenz ihre 

Verantwortlichkeit füreinander begreifen um das System einer machtorien-

tierten und hierarchisierenden Gesellschaft zu unterwandern. Dabei geht es 

darum sich auf neuen Wegen im Lichte ihrer Menschlichkeit zu begegnen 

und daraus ein ethisches Zusammenleben zu ermöglichen, das auf dem Ge-

danken „peacful cohibitation“ aufbaut. Diese Ebene ist nach Butler kein 

unmögliches Unterfangen, vielmehr geht es um die Macht des Individuums 

gesellschaftliche Transformationsprozesse anzustoßen: „these lifes become 

grievable when policies are realized“ (Köln 22.06.2016), ein Prozess den 

Butler als in der Hand des Individuums liegend versteht. Um zu einer fried-

lichen Kohabitation zu gelangen muss allerdings noch eine weitere wichti-

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 157 

ge Determinante eingeführt werden: „The other has to regain his place-in-

the-sun which has been ursuped by ths subject“ (ebd.). Da die Ursuption als 

solche historisch nicht revidierbar ist, ist der Selbe in der Verpflichtung 

dem Anderen einen neuen Platz zu schaffen. Diese Ermöglichung des Plat-

zes in der Welt kann ebenfalls als Akt der Anerkennung verstanden werden, 

die dem Anderen aktuell an vielen Stellen verwehrt wird. Nach Lévinas ist 

die bloße Existenz des Selben immer auf eine Enteignung des Anderen zu-

rückzuführen, da der Andere dem Selben als vorgängig gedacht wird, 

nimmt der Selbe seinen Platz ein, vertreibt und enteignet ihn durch seine 

Aneignung des spinzosischen Platzes an der Sonne. Das der Andere aus 

eigener Kraft Versuchen kann, diesen Platz zurückzubekommen habe ich in 

den Abschnitten zuvor gezeigt. Allerdings geht es in dieser Dimension um 

eine soziale Rückbesinnung auf die Rechte des Anderen. Dabei steht nicht 

die Aufgabe im Vordergrund, ob und wie der Selbe seinen Platz für den 

Anderen geben kann, was im lévinasischen Sinne Option eines aufopfern-

den Selbst sein könnte. Auch geht es nicht um die Zuweisung eines Platzes 

vom Selben für den Anderen. Zentral muss in diesem Zusammenhang nach 

Butler folgende Frage behandelt werden: „Can this place be multiplary 

claimed? Can this place be shared?“ (ebd.). Das Teilen des Ortes beendet 

die Usurpation des Anderen und ermöglicht ihm, gemeinsam mit dem Sel-

ben seine individuelle Alterität zu leben. Das Zusammenleben ermöglicht 

darüber hinaus eine Gemeinschaft, die nicht auf Ähnlichkeiten, sondern auf 

Unterschiedlichkeit aufbaut und den jeweils Anderen einen einfachen, da 

individuellen Zugang zum absolut Anderen ermöglicht, als Grundlage der 

friedlichen Kohabitation. Mit diesem Gedanken haben wir das letzte Ge-

spräch abgeschlossen, nachfolgende Auszüge aus vertiefenden Diskussio-

nen finden sich gegebenenfalls in der Schlussbetrachtung und im Ausblick 

dieser Arbeit.  

Des Weiteren möchte ich auf Anwendungsmöglichkeiten einer post-

lévinasischen Ethik eingehen und im letzten Abschnitt die Frage der Koha-

bitation mit dem Anderen als ewig andauernde Zukünftigkeit des Selben 

auffassen sowie anhand der Flüchtlingssituation in Deutschland diese 

unterschiedlichen Dimensionen ausarbeiten und auf ein Postulat ethischer 

Verantwortlichkeit ausrichten.  

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


158 | Der Andere als Herausforderung 

4.8 DER WEG ZURÜCK ZUM ANDEREN 

 

Macht sich der Selbe auf den Weg, dem Anderen als dem individuellen 

Anderen, dem Einzigartigen zu begegnen, so kann man dies mit folgendem 

Bild verdeutlichen: Ich habe postuliert, die Alterität des Anderen ver-

schwinde hinter dem System seiner gesellschaftlichen Rahmung. Wenn ich 

nun Lévinas’ Theorie einbinde, bietet er stets durch alle Zuschreibung, die 

vom Anderen trennt, einen Weg an, zu diesem zurückzufinden: die Spur – 

dieser transzendental anmutende Wegweiser, der „leuchtet in der Spur des 

Anderen“ (SpA, S. 234). Dieses Leuchten möchte ich als Reminiszenz deu-

ten, das die Alterität, die eingedenk der Zuschreibung zum Trotz der Rah-

mung in der Begegnung mit dem konkreten Anderen durchscheint und die 

der Selbe in der Öffnung zum Anderen in diesem erkennen kann, verdeut-

licht. Folgt er dieser Spur, lässt er sich auf den Anderen ein und erkennt die 

Gemeinsamkeit in der Dimension der Menschlichkeit als eine Vereinigung, 

die grundlegender sein kann als die Zugehörigkeit zu einer Nation, Sprache 

oder Kultur.  

An dieser Stelle wird die Vereinigung auf der Ebene einer Gemeinsam-

keit in der Unterschiedlichkeit deutlich, die sich bei Lévinas schon in der 

Konzeption des Antlitzes findet, in dem nicht nur der konkret begegnende 

Andere erscheint, sondern der Dritte sichtbar wird und auf eine Menschheit 

verweist, von der der Selbe Teil ist und damit die Grundlage der dyadi-

schen Struktur legt, die über die Wertschätzung für den individuell bege-

genden Anderen zu einer Anerkennbarkeit der Andersheit des Anderen auf 

geteilten und differenzierten Eigenschaften wird. Das verdeutlicht, dass 

eine Beziehung mit dem Anderen einzugehen bedeutet, eine Beziehung mit 

der eigenen Zukunft einzugehen. Für Lévinas ist der Andere der, „der stets 

im Kommen verbleibt“ (JS, S. 212) und die Öffnung zu dieser unendlichen 

Zukünftigkeit der Begegnung mit der absoluten Alterität in Gestalt immer 

neuer konkreter Anderer. Das, was für Lévinas die Bedeutung der Versöh-

nung mit der eigenen Zukunft in sich trägt, die in ein messianisches Zeit-

alter verweist. (Lin, 76). Lèvinas assoziiert die Zukunft mit dem Anderen, 

allein in ihm liegt das Potenzial zur ethischen Transformation. (vgl. Crit-

chley, S. 165).  

Um dieses Moment des Anderen als des Ankommenden, als des ewig 

Zukünftigen und der immer neuen Herausforderung weiter auszuführen, 

möchte ich an dieser Stelle auf Derridas Theorie der Gastfreundschaft ein-

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 159 

gehen. Hier versucht Derrida der Frage der Gastfreundschaft anhand einer 

Konfrontation des lévinasischen Denkens mit dem kantischen Denken 

nachzugehen (vgl. Bischof, S. 433), damit stellt er das lévinasische Prinzip 

des ankommenden Anderen auf eine neue Stufe, die für die Ausführung der 

Anwendungsbeispiele geeignet erscheint.  

 

 

4.9 DERRIDA: GASTFREUNDSCHAFT 

 

Derridas Denken der Gastfreundschaft evoziert ein Umdenken bezüglich 

des individuellen Wertes des Fremden (vgl. Bischof, S. 233). Für Derrida, 

ähnlich wie für Lévinas, ist die Sprache ein zentrales Moment in der Be-

gegnung mit dem Anderen. Er benennt die Einladung als performativen 

Empfang des Anderen, der durch Sprache erfolgt. Hierbei ist zu beachten, 

welche kulturelle oder politische Geste als geboten erscheint, an dieser 

Stelle fokussiert sich Derrida auf die Herkunftskultur des Anderen, um die-

sem Respekt zu erweisen. Eine Differenz ist im Denken Derridas im Ver-

gleich zu Lévinas sofort auffällig. Spricht Lévinas vom Anderen, um einen 

möglichst neutralen Terminus zu verwenden, indem er immer wieder auf 

die Unkategorisierbarkeit verweist, so benutzt Derrida die politisch besetze 

Bedeutung des Fremden in seiner Theorie der Gastfreundschaft, um im An-

gebot der Gastfreundschaft den Fremden zu einem Freund, später sogar zu 

einem Herrn zu machen (vgl. Derrida 1997, S. 275). Gastfreundschaft ist 

für Derrida nicht in einem Gesetz zu fixieren, dies ist eine Stelle, an der er 

Kants Konzeption der Gastfreundschaft kritisiert, da diese nicht zur unbe-

dingten Gastfreundschaft führen könne, sondern an Definitionen und An-

erkennungsstrategien gebunden sei. Derridas Ziel ist die unbedingte, reine 

Gastfreundschaft. An dieser Stelle öffnet Derrida sein Konzept nicht nur für 

den Fremden, sondern auch für den absolut Anderen, durch dessen Wider-

setzen gegenüber einer Kategorisierbarkeit allerdings auch die Möglichkeit 

der Einladung eines potentiell Kriminellen gegeben sei. Dabei geht es um 

die „radikale Unmöglichkeit“(ebd.), im Voraus etwas über den Gast zu wis-

sen. Dieses Faktum scheint das schiere Angebt der unbedingten Gast-

freundschaft fast vor eine Unmöglichkeit zu stellen (vgl. Derrida 1997, S. 

440).  

In dem Moment, in dem sich der Herr des Hauses bereit erklärt und sich 

öffnet, den absolut Anderen zu empfangen, „muss er auf seine Souveränität 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


160 | Der Andere als Herausforderung 

dem Gast gegenüber verzichten“ (ebd., S. 441). Wie Lévinas sieht Derrida 

in der Möglichkeit der Begegnung, hier, „den Anderen zu empfangen“ 

(Derrida 1997, 45), die Chance, erst selbst einen Zugang zum eigenen Ort, 

„zum eigenen Zuhause und damit zu sich selbst“ (Bischof, S. 441) zu erhal-

ten. Diese Ermöglichung erinnert sehr an das Konzept der friedlichen Ko-

habitation, in dem der Selbe erst durch das Teilen mit dem Anderen ein Ge-

fühl für den eigenen Raum, das eigene In-der-Welt-Sein bekommt. Der 

Andere, der Gast ermöglicht ihm durch seine Ankunft einen Zugang zu die-

sem Ort, zu seinem Platz in der Welt, ein Prozess, der ohne die Ankunft des 

Anderen nicht möglich wäre und auch zu einer Redefinierung des Platzes 

führen kann (vgl. Derrida 1997, S. 56). In diesem Moment findet zum ers-

ten Mal eine Auseinandersetzung mit dem eigenen Ort, der eigenen Kultur 

und Sprache statt, auf die ich später rekurrieren möchte.  

Derridas Ansicht zufolge kann es sich demnach nicht um einen usur-

pierten Ort, der dem Selben gehört, handeln, vielmehr wird der „Ort defi-

niert durch die Geste des Empfangens“ (Derrida 1997, S. 124 ff.), die sich 

zwischen dem Selben und dem Anderen performativ ereignet. In dieser 

Form ist dies bereits ein Platz der Kohabitation, wie Butler ihn sich vor-

stellt. Ein Ort, auf den niemand den Besitzanspruch erhebt, sondern der mit 

dem Eintritt des Anderen ohne Vorbehalte diesem in selber Form zugestan-

den wird. Wie Lévinas’ Vorstellung der absoluten Alterität und des in ihr 

vermittelten ethischen Imperativs bleibt Derridas Konzept dieser Form der 

unbedingten Gastfreundschaft eine ethische Utopie, da sie aufgrund der ge-

sellschaftlichen Verfasstheit scheitern muss, wenn sie sich nicht auf Geset-

zesgrundlagen stützen kann. Die Einschränkung in Form von Gesetzestex-

ten kommt allerdings einer Pervertierung und damit einer Unmöglichkeit 

der unbedingten Gastfreundschaft in Derridas Sinne gleich. In der Fixie-

rung auf statische Normen der Einführung eines Gesetzes der bedingten 

Gastfreundschaft „scheint sie ihren ethischen Charakter zu verlieren“ (Bi-

schof, S. 443). Allerdings können nur auf diese Weise Grundlagen der der-

ridaschen Vorstellung von Gastfreundschaft umgesetzt werden. Derrida 

versteht dies als notwendigen Widerspruch, der dazu führt, dass die ge-

schaffene Gesetzesgrundlage durch ihre andauernde Pervertierung und Un-

zulänglichkeit ständig neu gefasst werden muss. Ein Prozess, der für Derri-

da als Dekonstruktivist niemals abschließbar ist. Damit entsteht ein fort-

währender Prozess, der nicht in die Weiten einer unanwendbaren Utopie 

abgleiten muss, sondern stets angewendet und verbessert werden kann. So 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 161 

lassen sich die Gedanken zur Gastfreundschaft gemäß Derrida und Lévinas’ 

Konzeption der Öffnung zum absolut Anderen auf die Frage der Verant-

wortlichkeit gegenüber Flüchtlingen in Deutschland denken.  

Im folgenden Abschnitt wird anknüpfend an Derridas Ethik des Gastes 

die Lage der Flüchtlinge in Europa fokussiert, anhand derer die Möglich-

keiten und Grenzen der Anwendung einer lévinasischen Ethik auf einen 

konkreten gesellschaftlichen Zusammenhang aufgezeigt werden sollen. 

 

 

4.10  DER ANDERE BEI MIR ZUHAUSE − 

IMPLIKATIONEN DES GEFLÜCHTETEN 

 

„Wie haben wir eine solche Responsivität über ein Grenze hinweg zu denken, die 

Bevölkerungsgruppen auseinanderhalten ihre Mischung verhindern und einen gan-

zen Bevölkerungsteil gesichtslos machen soll?“ (Butler, Scheideweg, S. 65) 

 

Devorah Wainer untersuchte in ihrem 2015 erschienenen Werk Beyond the 

Wire − Levinas Vis-à-Vis Villawood die Situation von Geflüchteten vor 

der Küste Australiens und rekurrierte dabei auf das theoretische Konzept 

von Emmanuel Lévinas. Da es eine der wenigen bis dato publizierten Be-

zugsquellen darstellt, werde ich mich großteilig auf ihre Ausführungen und 

meine Interpretationen im Hinblick auf meine theoretische Grundlegung 

beziehen. Die Kategorisierung unter dem begrifflichen Rahmen „Flüchtlin-

ge“ fasst eine interkulturelle, interreligiöse und intersprachliche Menschen-

gruppe zusammen, die unterschiedlicher nicht sein könnte. Viele der in die-

sem Begriff vereinten Nationen führen in ihren Heimatländern seit Jahren 

Kriege gegeneinander und zelebrieren die Vernichtung der jeweils Ande-

ren. Angekommen an ihrem vorläufigen Zielort, werden sie dann unter die-

sem Begriff zusammengefasst:  

 

„These people are the unwanted Others − the category severed from the category 

,refugee‘ − whose claims for protection from trauma and fear of death are consid-

ered by the Government to be bogus until the veracity of their claims is verified.“ 

(Wainer, S. 4)  

 

Wie Wainer beschreibt, ist es gegebene Praxis, dass diesen Menschen keine 

Menschlichkeit und damit keine Betrauerbarkeit zugestanden wird, bis zu 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


162 | Der Andere als Herausforderung 

dem Zeitpunkt, zu dem ihr rechtlicher Status endgültig von den Behörden 

geklärt ist. Solange bleiben sie Namenlose ohne Recht auf Schutz und die 

infrastrukturelle Unterstützung, die für das Überleben von Menschen nach 

Butler entscheidend ist. Es greifen lediglich grundlegende Rechte auf Ver-

sorgung, die von Hilfsorganisationen gewährleistet werden.  

Die Rahmung als „Flüchtling“ entspringt einer anderen Art von Fremd-

heit. Es ist nicht mehr die derridasche Offenheit der Fremdheit, die begeg-

net, in der nicht ersehen werden kann, wer eintreten wird, vielmehr er-

scheint es, als gäbe es eine konkrete Vorstellung, in der die Rahmung des 

Begriffs darauf zu verweisen scheint, wer zu erwarten ist. Die Definition 

eilt dem Geflüchteten voraus, sie ist schon vor dem Anderen da.  

Die Offenheit ist beschränkt durch Voreingenommenheit und mediale 

Konnotation, die sich mit subjektiver Unsicherheit vermischt und zu gene-

ralisierenden Aussagen führt, die sowohl in ihren negativen als auch in 

ihren positiven Konsequenzen die Ankommenden betreffen, bevor sie 

überhaupt da sind. Für Lévinas steht fest, dass der Andere nicht mit Hilfe 

einer Kategorie beschrieben werden kann und dass diese, was sich an Hand 

der Subsumierung unter den Sammelbegriff „Flüchtling“ erkennen lässt, 

der Andersheit des Anderen niemals ansatzweise entsprechen kann:  

 

,,The stranger cannot be known by thinking about him, the consequence of which is 

to universalise him, for that, according to Levinas, cruelly neutralises him. His 

unique character, values and dreams disappear when he is totalised in a process of 

generalisations and totalization.“ (Wainer, S. 48) 

 

Diese Neutralisierung des Anderen in der Rahmung als „Flüchtling“ lässt 

sich besonders im medialen Diskurs veranschaulichen.  

Die Generalisierung inklusive ihrer Vorwürfe und Vorurteile verdeut-

licht die kategoriale Gewalt, die dem Anderen (als Subjekt) angetan wird. 

Eine Begegnung mit dem konkreten Anderen wird für die meisten Men-

schen durch räumliche Trennung nicht ermöglicht, wodurch eine Begeg-

nung mit der Einzigartigkeit des Anderen ausgesetzt bleibt. Mit Hilfe der 

Rahmung wird ein spezifisches Bild erzeugt, das die Anerkennbarkeit des 

einzelnen geflüchteten Menschen bedingt und seine Lebensbedingungen 

beeinflusst. Damit wird ihm je nach Lage seines Aufenthaltsrechts mehr 

oder weniger Anerkennbarkeit zugesprochen. Diese Abstufung der Aner-

kennbarkeit seines Lebens strukturiert seine Betrauerbarkeit. Im politischen 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 163 

und gesellschaftlichen System bleibt der einzelne ankommende Andere 

lange eine Nummer in einer Akte.  

Für Lévinas zeigt dies die schiere Unmöglichkeit der Anerkennung als 

,der absolut Andere‘, als sprechender, als lebender Organismus, der eine 

ethische Forderung verbalisieren kann:  

 

„Levinas is thinking of the injunction in the Torah ,Do not kill‘. Neutralising him, 

invisibilising him, silencing him − kills his unique, individual self. What is left in 

existence in a totality system is merely a thought about him.“ (Wainer, S. 48 f.) 

 

Die Negation des absolut Anderen im „Flüchtling“ beruht auf dem Ver-

ständis einer Ungleichheit im Status zwischen dem Einwohner und dem 

Fremden. Auch sein Platz wird ihm verwehrt, sowohl in seinem Herkunfts-

land, wo durch Krieg und hierarchische Machtinteressen eine Usurpation 

stattgefunden hat, die ihn zur Flucht zwang, als auch in seiner neuen Hei-

mat, in der er „ausgelagert“ und sein Lebensort bestimmt wird und die er 

nicht mit dem Heimischen teilen kann, wodurch eine Kohabitation verhin-

dert wird. Klar wird, dass in dieser Form nicht nach den Vorstellungen Der-

ridas von einer unbedingten Gastfreundschaft gehandelt wird, sondern nach 

Gesetzen einer bedingten Gastfreundschaft, die den ankommenden Anderen 

infrastrukturell versorgt und ihn dann gemeinsam mit hunderten Anderen, 

die ihm ebenso fremd sind, auf sich allein gestellt lässt.  

Das Überleben hängt in diesem Kontext von den Möglichkeiten des 

Einzelnen innerhalb der Unterkünfte ab und davon, zu welchen Gruppen 

seine Rahmung gehört, zu welcher Religion er gehört und ob diese im ge-

gebenen Kontext die Mehrheit bildet oder nicht. Gehört er zu einer Minder-

heit, kann es zu vergleichbaren Ausschreitungen wie im Heimatland kom-

men, er kann erneut vertrieben, verletzt oder sogar getötet werden.  

 

„Der Andere ist nicht einfach weit jenseits der Grenze, die ihrerseits gewaltsam ge-

zogen wurde und verteidigt wird, und es gibt keine Trennmauer, die die ethische 

Forderung löschen könnte, auf das Leiden des Anderen zu reagieren.“ ( Butler 2015, 

S. 65) 

 

Um mit diesen theoretischen Konzeptionen die anwendungspraktische Per-

spektive zu verbinden, die ich in meiner Einleitung aufgegriffen hatte, 

möchte ich in der Beschäftigung mit dem Thema „Flüchtlingskrise“ den 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


164 | Der Andere als Herausforderung 

Begriff des Othering einbringen, da ich glaube, dass er meine bisherige 

theoretische Sichtweise sinnvoll erweitert. Der Begriff des Othering hat 

sich in den letzten Jahren zu einem Schlüsselbegriff postkolonialer Theo-

riebildung entwickelt und zeigt in seiner Verwendung eine breite Bezug-

nahme auf die Themen Diskurs und Anerkennungsmöglichkeiten des Ande-

ren auf. Im Hinblick auf den levinasischen Appell der Verantwortlichkeit 

als Quelle der Menschlichkeit und Foucaults Aufruf zu einer Diskursver-

schiebung durch Reflexion, die zu Widerstand überleitet, stelle ich mit But-

ler die Frage: Welche Anderen sind die meinigen? Und welche liegen jen-

seits des sprachlichen Diskurses und sind somit weder ansprechbar noch 

betrauerbar?  

Es ist zu erkennen, dass in der medialen Repräsentation von Geflüchte-

ten eine Form des Kollektivbildes erstellt wird, das durch diskursive Praxis 

Flüchtlinge als Andere repräsentiert, die in dieser Gruppe Ähnlichkeiten 

aufweisen und somit vergleichbar in Bezügen und Nöten sind. Dabei 

scheint diese Form der Wahrnehmung und damit einer Wissensproduk-

tionspraxis „eine koloniale Herrschaftsbildung zu legitimieren, und gleich-

zeitig ist es diese (politisch, wirtschaftlich und kulturelle) hegemoniale In-

tention, die diese epistemische Praxis als ,plausibel‘ und ,nützlich‘ dar-

stellt“ (Mecheril 2015). Der Prozess der Entstehung des sprachlichen Aus-

druckes „Flüchtlinge“ ist in diesem Kontext einem komplexen Set von ge-

sellschaftlichen und juristischen Normierungen unterworfen, die durch den 

Diskurs performativ hervorgebracht und an die aktuelle Situation angepasst 

wurden. Diese Subjektivierungspraxis, an deren Entstehung viele unter-

schiedliche Akteure und Ebenen beteiligt sind, hat für bestimmte Subjekte 

weitreichende „alltägliche und lebensweltliche Konsequenzen“ (Mecheril 

2015).  

 

„Migration stellt die legitime oder illegitime, die offene oder heimliche, die gewollte 

oder ungewollte etc. Überschreitung imaginiert-faktischer Grenzen (etwa eines Na-

tionalstaates oder der europäischen Union) durch Menschen und Lebensformen dar, 

Grenzen, die durch natio-ethno-kulturelle Ordnungen vorgegeben sind und gewis-

sermaßen durch diese Ordnungen entstehen und ihre Kraft entfalten.“ (Mecheril 

2015)  

 

Eine Bezugnahme auf die Zugehörigkeit funktioniert in dieser Form nur 

durch Erfahrung und ist nur denkbar im Kontext einer natio-ethno-

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 165 

kulturellen Zugehörigkeit, die selbst einen Diskurs bildet, in dem die Zuge-

hörigkeit und die Nicht-Zugehörigkeit von Subjekten verhandelt werden 

und in dem über ihre Rechte und Pflichten innerhalb von Landesgrenzen 

entschieden wird. Als Aspekte dieser Form von Zugehörigkeit lassen sich 

symbolische Mitgliedschaften, habituelle Wirksamkeit und biografisierende 

Verbundenheit benennen (vgl. Mecheril 2003, S. 118f.). Durch ein Ver-

ständnis der Anderen als homogene Gruppe wird die Individualität des Ein-

zelnen in seiner natio-ethno-kulturellen Subjektovation negiert und ein 

Gleichheitsanspruch geltend gemacht, der dem Konzept der Anerkennung 

des Anderen in keinster Form Rechnung tragen kann. Mecheril (2015) 

schreibt, „der Gleichheitsgrundsatz tendiert zu einer Benachteiligung durch 

Gleichbehandlung
15

“, und verweist damit auf die Bedeutung der Unter-

schiede und die Wichtigkeit eines diversitätsbewussten Ansatzes in der Be-

antwortung der Fragestellung.  

Die Anerkennung gegebener Differenzen und Identitäten muss ins Zent-

rum der Auseinandersetzung mit der Frage nach der Bedeutung des Ande-

ren für das Subjekt gelangen, denn nur in dieser Form ist die Einzigartigkeit 

des konkreten Anderen zu verstehen, und nur so kann man der levinasi-

schen Forderung entsprechen: „Dem Anderen zu begegnen, bedeutet von 

einem Rätsel wachgehalten zu werden.“ (ZA 2003, S. 45)  

Nach Lévinas ist es unmöglich, von einer kategorialen Zuschreibung 

des Anderen auf seinen Kern, seine Charakterzüge oder seine wahre We-

sensart zu schließen: 

 

„According to Levinas the expression of the Other does not inform me about his in-

ner experiences. He appears and supports his appearance by expressing himself. He 

can address the word to me; a conversation with him is possible. Through this the 

Other is a being which manifests itself (as it is in itself): [...] the accession of my 

person to the uniqueness of the I called and elected to responsibility for the other [...] 

(Wainer, S. 44ff.).  

                                                   

15  Der Gleichheitsgrundsatz wird in diesem Fall zu einem Problem, da er die Kate-

gorisierbarkeit von Menschen und die Assimilation unter einen gemeinsamen 

Begriff voraussetzt. Diese Praxis lässt den Einzelnen aus dem Blick geraten, so 

dass eine lévinasische Begegnungsform verunmöglicht wird. Diese Vorgehens-

weise dient einer scheinbaren Gleichbehandlung, die jedoch die Individualität 

des Einzelnen außer Acht lässt.  

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


166 | Der Andere als Herausforderung 

Der direkte Kontakt, die unmittelbare Begegnung mit dem Anderen ist das 

entscheidende Faktum, um sich der Andersheit des Anderen zu öffnen. 

Nach Derrida müsste der Andere, der Fremde zunächst einmal unter den 

Selben, dem kollektiven Wir leben, er dürfte nicht ausgeschlossen in einem 

Lager oder in einem Viertel unter denen sein, mit denen er Ähnlichkeiten 

teilt. Der Lebenskontext einer geteilten Welt müsste ihm offen stehen. Das 

bedeutet, und an diesen Punkt würde auch Lévinas anschließen, dass der 

Andere, in diesem Fall „der Flüchtling“, in seiner konkreten Identität auf-

grund seiner Menschlichkeit der mit dem Selben vergleichbaren physischen 

Verletzbarkeit und seiner reziproken Ausgesetztheit an den Selben mit den 

gleichen Rechten ausgestattet sein müsste wie dieser, eine Ungleichheit wä-

re auf dieser Ebene nicht zu rechtfertigen. Durch das Empfangen des Ande-

ren entstünde beim Einheimischen ein Gefühl für die eigene Heimat, das 

aber nicht im Bedürfnis der Abgrenzung enden dürfte, sondern sich des 

Anderen annähme und diesem „seine Welt“ erklärte. Die „Welt“, die der 

Andere aus seiner Heimat mitgebracht hat, fände einen Ort innerhalb des 

Neuen, und eine geteilte und friedliche Kohabitation verschiedener Orte 

könnte sich ereignen. Natürlich hört sich diese Vorstellung gerade im Lich-

te von Terror und Zerstörung utopisch an, doch diese beruht in Bezug auf 

den dieser Arbeit zugrunde liegenden Texten allein auf der Rahmung des 

Anderen und den Folgen der Konnotation des Anderen. Eine Öffnung lässt 

sich in diesem Beispiel nur oberflächlich erkennen.  

Die Frage, die sich an diesem Punkt aufdrängt, ist, ob es eine Unmög-

lichkeit darstellen muss, sich das Postulat der Anerkennbarkeit des Anderen 

auf der Ebene einer geteilten Menschlichkeit (im Hinblick auf Verletzbar-

keit und Betrauerbarkeit) vorzustellen.  

Lévinas fordert zum einen die Möglichkeit des Selben, in einen direkten 

Kontakt mit dem Anderen zu treten, als wesentliches Merkmal der Verbin-

dung zum Anderen, die Begegnung mit dem Antlitz einzugehen und eine 

Offenheit für die Ansprache anzubieten und nicht vor der Verantwortlich-

keit zu scheuen, in die es mich ruft: „My ability to respond is predicated on 

the ethical stance that I take. “ (TI, S. 312) 

Es lässt sich fragen, ob die lévinasische Terminologie mit einer derarti-

gen Subjektkonsititution nicht in den Bereich einer ethischen Utopie ab-

rutscht, verlangt sie dem ontologischen Subjekt doch sehr viel ab. Bewegt 

sich also eine Ethik der Unbedingtheit des ethischen Verantwortungsan-

spruchs, der sich aus der Sensibilität für die absolute Andersheit speist, 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 167 

nicht am Rande der gesellschaftlichen Anwendbarkeit und bleibt damit hin-

ter ihren Möglichkeiten zurück? Tatsächlich scheint die Theorie selbst für 

die wohlwollendsten Kritiken lückenhaft, erlaubt sie dem Subjekt doch 

nicht ein Mindestmaß an selbstgewählter Freiheit. Der Autor selbst reagiert 

auf diese und ähnliche Kritiken mit Eingrenzung, indem er von den „äu-

ßersten begrifflichen Möglichkeiten“ spricht und damit sogar von einem  

 

„Jenseits-des-Möglichen, wie beispielsweise der Stellvertretung des Einen für den 

Anderen [...] die Setzung des Sich als Absetzung, Abdankung des Ich, das Weniger-

als-nichts als Einzigkeit [...]“ (JS, S. 139).  

 

Das Jenseits-des-Möglichen, das Lévinas an dieser Stelle anführt, ist nicht 

im Sinne eines klassischen Dualismus als Differenz zur Ermöglichung zu 

begreifen, der Begriff weist darüber hinaus. Doch wie ist die Setzung des 

Sich als Absetzung zu verstehen?  

Nach Lévinas liegt die bedeutendste ethische Forderung in der Öffnung 

zum Sein-für-den-Anderen, diese hat eine Absetzung des ontologischen 

Subjekts zur Folge, das durch eine Vereinnahmung und Differenzierung des 

Anderen einer unvoreingenommenen Öffnung für die unendliche Anders-

heit des Anderen im Wege stehen würde. Die Abdankung des Ichs, die Lé-

vinas als Folge seiner theoretischen Darlegung versteht, beschreibt ein En-

de der klassischen Subjektvorstellung, aus der ein transformiertes Subjekt 

hervorgeht, das ganz im Sinne des Anderen entworfen wird, um so die ethi-

sche Grundlage seiner eigenen Existenz zu sichern. Die Perspektive auf ein 

Weniger als Nichts, formuliert als Einzigkeit, postuliert einen Rahmen, in 

dem der einzelne Andere keinen Wert für das Subjekt hat, dies ist nach Lé-

vinas ausgeschlossen, da jeder Andere, Träger der unendlichen Alterität ist 

und damit das Subjekt zu unterweisen versteht. Diese Perspektiven gesell-

schaftlich umzusetzen, befindet sich Lévinas folgend jenseits des Mögli-

chen oder jenseits des als möglich Verstandenen.  

Auch hier lässt sich das Postulat einer Öffnung aufzeigen, die von Lé-

vinas als Grundlage der Begegnung mit dem Anderen verstanden wird. Im 

Folgenden wirft er der Wissenschaft vor, dieser Jenseitigkeit des Anderen 

in einem dichotomen Prinzip nicht gerecht werden und ebenso, ein Jenseits 

der Grenze nicht eröffnen zu können und so seine Ethik zwingend dem 

Scheitern zu überlassen. Für Lévinas bleibt die Wissenschaft und im Rück-

griff auch die Gesellschaft eine Konzeption, in der es zu bezeichnen, zu ka-

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


168 | Der Andere als Herausforderung 

tegorisieren und Grenzen zu ziehen gilt, die Ausschlüsse produzieren und 

begünstigen. Was Lévinas interessiert, ist das Jenseits dessen, was als mög-

lich erachtet wird. Dass der Andere jenseits der ihm „angepassten“ Katego-

risierungen und Begriffe noch immer „ruft“ und damit einen Anspruch 

formuliert, der in der gegenwärtigen Gesellschaftsstruktur keine Entspre-

chung findet und finden kann. An dieser Stelle lässt sich aus dem Werk Die 

Spur des Anderen zitieren: „Einem Menschen begegnen heißt, von einem 

Rätsel wachgehalten zu werden“ (S. 234). Grundlage der Ethik ist es, dass 

dieser Ruf, die Ansprache des Anderen nicht verstummen und die Unend-

lichkeit seines ethischen Anspruches nicht durch sprachliche und kategoria-

le Eingrenzung eingegrenzt oder ermessen werden darf. Das Resultat einer 

solchen Strukturierung sei eine normative Ethik, die sich allein der An- und 

Aberkennung von Verantwortlichkeit (vgl. SdA, S. 235) des Anderen ver-

schreibe, aber keine Öffnung erlaube. Im letzten Kapitel des aus dem Spät-

werk stammenden Jenseits von Sein konstatiert er, dass die Ethik der Alte-

rität eine starke Ethik sei, die sich im Leben und nicht nur im Denken be-

währt (vgl. Zeilinger, S. 237). Daher befasst er sich im betreffenden Kapitel 

mit dem Thema Gerechtigkeit. Diese wird thematisch, wenn die Person des 

Dritten (Abschnitt 2.11) hinzutritt. In dieser Konstellation, der ersten Ebene 

von gesellschaftlicher Verbindung, wird das Sein für den Anderen einer 

Bewährungsprobe unterzogen. In der Beziehung zum Dritten zeigt sich eine 

Form des Abwägens, Vergleichens und Objektivierens. Um einer Kategori-

sierung und damit einer Entmenschlichung vorzugreifen (vgl. Zeilinger, S. 

235), postuliert Lévinas, dass „zwischen Nahen und Fernen nicht unter-

schieden (werden darf) und es (so) unmöglich wird, am Nächsten vorbeizu-

gehen“ (JS, S. 347). Lévinas’ Ethik verweist damit auf nichts anderes als 

eine prädiskursive Gesellschaft. In diesem Kontext betrifft also die Ver-

wundbarkeit und die Unterworfenheit unter die Erwähltheit (vgl. Zeilinger, 

S. 237) nicht nur den begegnenden Anderen, sondern rekurriert auf den Im-

perativ – als äußerste Möglichkeit, alle Menschen jenseits ihrer kulturellen, 

sozialen und ethnischen Herkunft einzubinden (ebd.).  

Für Lévinas liegt die Lösung in der Vorstellung der Partizipation, in 

Form einer Gemeinschaft mit dem Anderen, In Totalität und Unendlichkeit 

schreibt er: „Participation is a way of referring to the other: it is to have and 

unfold one’s own being without at any point losing contact with the other. 

(TI, S. 67ff). Diese Möglichkeit der Teilhabe am Leben des Anderen, ohne 

den Bezug zur eigenen Kultur und zum eigenen Leben zu verlieren, verste-

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 169 

he ich als einen Prozess wechselseitiger Anerkennung im besten Sinne. 

Auch Butler unterstützt die wechselseitige Anerkennung der Verschieden-

heit, die zugleich die Gemeinschaft in Bezug auf die reziproke Verletzbar-

keit bildet und die Beziehung auf die gemeinschaftlich entschiedene Ebene 

der Gewaltlosigkeit stellt. Diese Vorstellung versteht sich dabei als inter-

subjektiver Prozess, der immer neu angestoßen werden muss und der zu 

einer Aufarbeitung der historischen und sozialen Konstruiertheit der Rah-

mungsprozesse führen kann, die letztlich in politische Konsequenzen mün-

det.  

 

 

4.11 CAVARERO UND DAS POSTULAT DER 

INDIVIDUALITÄT DES ANDEREN 

 

Rahmungsprozesse entstehen aus einer gesellschaftlichen Konstruktion, die 

von der gesellschaftlichen Konnotation einer Gruppierung auf den einzel-

nen begegnenden Anderen zurückfällt und die Begegnung zwischen dem 

Selben und dem Anderen ermöglicht oder verhindert. In dieser Form beein-

trächtigt vor allem die Voreingenommenheit gegenüber dem Anderen durch 

eine bestimmte soziale und kulturelle Gruppe seine Wahrnehmbarkeit, die 

nicht auf einer individuellen Ebene stattfindet, aber wie die Diskussion der 

unterschiedlichen Theoriegrundlagen nur auf der Basis der dyadischen 

Struktur aufgebrochen und neu begonnen werden kann. Nur in der Begeg-

nung mit dem konkreten Anderen ist die Erfahrung des Antlitzes zu reali-

sieren, die durch kulturelle Rahmen und Grenzziehungen verstellt ist, daher 

kann diese Ebene der Begegnung als ein neuer Anfang der Beziehung zu 

einem lévinasischen Anderen gedacht werden. Dabei ist eine Überwindung 

der sprachlichen sowie sozialen Raster und Grenzziehungen von großer 

Bedeutung. Diese individuelle Ebene, die eine Möglichkeit aufzeigt, den 

lévinasischen Imperativ zu reinstallieren, lässt sich in der Konzeption der 

italienischen Philosophin Adriana Cavarero nachzeichnen. In ihrem Werk 

Relating Narratives (2000) befasst sie sich mit der Frage des „Wer“, um an 

dieser Stelle den Anderen zu implementieren, dessen Anwesenheit das Sub-

jekt annehmen, aber nicht ganz erfassen kann. Cavarero entwickelt aus dem 

Postulat des „Wer“ eine relationale Politik, in deren Zentrum die Verwund-

barkeit des Anderen steht. Sie schließt in ihren Formulierungen an die kör-

perliche Verwundbarkeit und Ausgesetztheit an, die sich in den Werken 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


170 | Der Andere als Herausforderung 

von Merleau-Ponty finden lässt und fokussiert dabei die Relation zwischen 

zwei Individuen, die einander in ihrer Verwundbarkeit und Einzigartigkeit 

(vgl. Butler 2003, S. 46) ausgeliefert sind. Butler fasst Cavareros These im 

Werk Kritik der ethischen Gewalt wie folgt zusammen:  

 

„Nach Cavareo bin ich kein innerliches, in mir selbst abgeschlossenes, solipsisches 

Subjekt, das nur für sich selbst Fragen stellt. In einem bedeutsamen Sinne existiere 

ich für dich und kraft deiner. Wenn mir die Vorraussetzungen der Anrede abhanden 

gekommen sind, wenn ich kein ,Du‘ habe, an das ich mich wenden kann, dann habe 

ich ,mich selbst‘ verloren.“ (Butler 2003, S. 46)  

 

Cavarero beschreibt die Unmöglichkeit einer eigenen Geschichte, ohne 

dass sie auf die Existenz eines konkreten Anderen verweist. Die Beziehung 

wird auf die dyadische Struktur zwischen dem Selben und dem Anderen 

verlagert, mit dem Ziel, den Anderen aus seiner gesellschaftlichen Rah-

mung zu lösen und eine ethische Relation zu implementieren, die der Kate-

gorisierung des Anderen vorgängig ist und auf einer Verbindung in der 

Menschlichkeit aufbaut:  

 

„Das ,Du‘ kommt vor dem Wir, vor dem Ihr und vor dem Sie (im Plural). Sympto-

matischerweise ist das ,Du‘ kein Begriff, der in modernen und zeitgenössischen 

Entwicklungen der Ethik und Politik vertraut wäre. Das ,Du‘ wird in individualis-

tisch angelegten Lehren ignoriert, die sich zu sehr darauf konzentrieren, die Rechte 

des ,Ich‘ zu preisen, und das ,Du‘ wird durch die kantische For der Ethik maskiert, 

die lediglich vom Ich ausgehen kann, das sich selbst als vertrautes ,Du‘ anspricht. 

Das ,Du‘ findet auch kein Zuhause in jenen Denkschulen, gegen die sich der Indivi-

dualismus wendet − an diesen Schulen zeigt sich meistens eine moralische Untu-

gend, die die Nachbarschaft des Du meidet, um der Dekadenz des Ich zu entgehen, 

und stattdessen Kollektivpronomen und Pluralpronomen den Vorzug gibt.“ (Cavare-

ro 2000, S. 90f.)  

 

Für Cavarero ist es wichtig, dass das begegnenden Du ein konkreter phy-

sisch begegnender Anderer ist, ein Postulat, mit dem sie sich Lévinas’ 

Konzeption der Begegnung mit dem Anderen annähert. Die Unterlegenheit, 

die Cavareo in der Ausgesetztheit beider verortet, ist auf ihre physische 

Existenz am gleichen Ort zur gleichen Zeit zurückzuführen. Auch sie geht 

davon aus, dass die Begegnung und damit das Erleben dieser Ausgesetzt-

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 171 

heit als unausweichlich zu verstehen seien und damit jenseits subjektiver 

Kontrolle und Intentionalität lägen. Die Einzigartigkeit der Begegnenden 

schließt an Lévinas’ Vorstellung von der Unersetzbarkeit des Selben für 

den Anderen an. Damit postuliert Cavarero einen grundlegenden sozialen 

und reziproken Charakter der Ansprechbarkeit und damit der Inanspruch-

nahme, die dem lévinasischen Konzept fehlt. Im Hinblick auf die Einzig-

artigkeit des Anderen schließt sie eine Zugehörigkeit des Anderen zu einer 

Gruppierung aus: „Ganz gleich wie ähnlich und harmonisch zusammen-

stimmend wir sind, so besagt die Ethik: Deine Geschichte ist doch niemals 

meine Geschichte“ (Cavarero 2000, S. 92). Auch die Möglichkeit der As-

similation des Anderen im Selben schließt sie aus: „Ganz gleich, wie sehr 

sich die großen Linien unserer Lebensgeschichten auch ähneln − ich erken-

ne mich doch nicht in dir und noch weniger im kollektiven Wir.“ (ebd.) Be-

sonders im Hinblick auf die Flüchtlingsthematik ist diese Konzeption als 

gewinnbringend zu betrachten, da die Lebensgeschichten der Einzelnen in 

Relation gesetzt werden und aus ihnen die Möglichkeit eines Aufenthalts-

recht generiert wird. Auch der Zusammenfassung der geflüchteten Men-

schen unter dem Begriff „Flüchtlinge“ muss nach Cavarero widersprochen 

werden, werden unter diesem Begriff nicht nur kulturelle, sondern auch le-

bensgeschichtliche Unterschiede verschleiert und eine Einheitsbehandlung 

konstruiert, die der ethischen Inanspruchnahme entzogen wird. Auf politi-

scher Ebene lässt sich diese Differenziertheit hinsichtlich der unterschiedli-

chen Anspruchslage sicherlich auf Basis einer Ausgleichskonzeption recht-

fertigen, allerdings spiegelt sich diese Umgangsweise zudem in der konkre-

ten Begegnung zwischen dem Selben (dem Einheimischen) und dem Ande-

ren (Geflüchteten) wider. Die Rückbesinnung auf die Individualität und die 

Unersetzbarkeit des Einzelnen in der Ausgesetztheit an den Anderen führt 

zurück in die Beziehung zwischen zwei getrennten Individuen, die einander 

irreduzibel und ungewählt ausgesetzt sind und aus diesem Moment ihrer er-

lebbaren Verletzbarkeit gemeinsam einen ethischen Umgang entwickeln 

müssen. In der konkreten Begegnung, soweit diese möglich ist, können die 

trennenden Grenzen und sprachlichen Konstrukte abgebaut werden, so dass 

eine Gemeinschaft mit dem Anderen auf eine individuelle Weise entsteht, 

die es ermöglicht, kulturelle, religiöse oder soziale Trennungen zu tradie-

ren. In dieser Begegnung erscheint der Andere in seiner Verletzbarkeit und 

erinnert an die ethische Verpflichtung, die aus seiner Koexistenz mit dem 

Selben folgt. Die Ebene einer Begegnung zu denken, die ein ,Du‘ möglich 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


172 | Der Andere als Herausforderung 

macht, das als dem Ich nicht gleich, aber als auf einer menschlichen Ebene 

verwandt anerkannt werden kann, ermöglicht eine Veränderung der gesell-

schaftlichen Verantwortungsübernahme aus dem Mikro- in den Makrokos-

mos der sozialen Relationen. Um die Bedürftigkeit des Anderen zu verste-

hen, ist nach meiner Auffassung an dieser Stelle kein transzendentales Ant-

litz, sondern eine Verbindung auf Basis der geteilten Menschlichkeit nötig, 

die dort entsteht, wo Menschen aus unterschiedlichen kulturellen Kontexten 

die Möglichkeit wahrnehmen, einander zu begegnen. Natürlich ist diese 

Begegnung nicht als von vornherein frei von sprachlichen und kulturellen 

Rastern zu verstehen, doch können diese durch den Prozess des Kennenler-

nens des begegnenden und damit individuellen Anderen dekonstruiert und 

damit auch in größeren Kontexten hinterfragt und gegebenenfalls ab- oder 

aufgelöst werden.  

 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005 - am 14.02.2026, 09:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

