4 Kritische Perspektiven:
Butler und Derrida

4.1 DERRIDAS KRITIK
AN DER LEVINASISCHEN ETHIK

Derrida unterzieht die frithen Schriften (Totalitdt und Unendlichkeit einge-
schlossen) Lévinas’ in dem seinem Werk Die Schrift und die Differenz ent-
stammenden Essay Gewalt und Metaphysik 1964 einer kritischen Wiirdi-
gung. Zentrum dieser bildet die pronominale Ethik Lévinas’.

Lévinas setzt sich in dieser fiir einen Beginn der ethischen Relation auf
der Ebene der Begegnung mit einem vorsprachlichen Antlitz ein. Diese
schweigende Sprache, die den ethischen Imperativ formuliert, steht im Zen-
trum der derridaschen Kritik. Fiir Derrida ist es jedoch unmdoglich, eine
pradiskursive Ethik zu denken, da die Einsetzung einer Ethik sprachlicher
Natur sei und damit Teil eines sprachlichen Diskurses, die bei Lévinas in
der Antwort des Selben auf die Aufforderung des Anderen auf Verantwor-
tungsiibernahme liege. Derrida stellt die Pradiskursivitdt der sprachlichen
Ebene in der 1évinasischen Terminologie wie folgt in Frage:

»Wer wird jemals ihren Sinn bindigen und benennen ohne sich vorher von ihr be-
nennen zu lassen? Welche Sprache wird ihr sich jemals entziehen konnen? Wie wird
sich beispielsweise die Metaphysik des Gesichts als Epiphanie des Anderen in ihr
entledigen konnen?* (Derrida 1997, S. 141f.)

Derrida verstirkt damit den Anspruch, dass sich jegliche Form philosophi-
schen Ausdrucks in einem vorgingig existenten Rahmen realisieren und
bestimmten Regeln folgen muss, um einen Geltungsanspruch stellen zu

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

72 | Der Andere als Herausforderung

konnen, so folglich auch die 1évinasische Ethik. Lévinas antwortet auf Der-
ridas Kritikpunkte im Spatwerk Jenseits des Seins. Um eine Spezifizierung
der sprachlichen Ebene zu erreichen, fiihrt er eine Unterscheidung zwischen
Sagen und Gesagtem ein. Dabei wird dem Sagen eine hohere Prioritéit zu-
geschrieben als dem Gesagten, welches lediglich eine abgeschwiéchte Ver-
sion des Sagens in einer beliebigen Wiederholung abbilden kann. Lévinas
stimmt durch die Einfithrung dieser Unterscheidung Derridas Anmerkung
zu, das sich philosophische Theoreme nicht auBerhalb von ontologischen
Sprachmustern realisieren lieBen (vgl. Derrida 1997, S. 179), und restruktu-
ralisiert das Sagen als ein im Gesagten Eingewobenes. Lévinas schreibt da-
zu: ,,Nur vom Gesagten aus ist der Weg in eine ethische Ordnung des Sa-
gens moglich® (JS, S. 108). Fiir Derrida bleibt die 1évinasische Philosophie
an dieser Stelle in der Form eines ,,sprechenden Schweigens® (Derrida
1997, S. 169) hinter ihren Versprechen zuriick. Denn die Grundlage der
ethischen Beziehung verbleibt jenseits der Kategorisierbarkeit, in dieser
Form ist fiir Derrida Lévinas’ ethischer Anspruch unerfiillbar, da er ohne
Begriff und Gesetz zu haltlos erscheint, um das Wesen des ethischen im
Allgemeinen zu bestimmen (ebd.). Mit dieser Abwendung von einer logo-
zentrischen Philosophiegenese wird Lévinas’ Theorie zu einem zentralen
Anwendungsgebiet der dekonstruktivistischen Lesart Derridas:

,»Wenn man in der Sprache der Totalitit den Uberstieg iiber die Totalitiit ausspre-
chen, wenn man den Anderen in der Sprache des Selbst bezeichnen muss [..] wenn
man die ruinierte Metapher noch bewohnen und sich mit den Fetzen der Tradition
[...] noch bekleiden muss, so heifit das unter Umsténden, dass es keinen philosophi-
schen Logos gibt, der nicht gezwungen ist, sich zundchst in der Struktur des Innen-

Auflen expatriieren zu lassen.* (Derrida 1997, S. 171)

Da die levinasische Terminologie den Anspruch einer logozentrischen Auf-
fassung von Philosophie negiert, erdffnet sie Raum fiir die derridasche De-
konstruktion. In seinen Schriften aus den frithen 1990er Jahren widmet sich
Derrida der Aufgabe, ein neues Verstidndnis der 1évinasischen Ethik unter
Riickgriff auf die Dekonstruktion zu leisten. Er versteht Dekonstruktion
folglich als ein Mittel, eine Beziehung zum Anderen und damit die 1évina-
sische Ethik erst zu ermdglichen. Dabei verwendet er die Dekonstruktion
wie einen Detektor, mit dem er den Ort der Exterioritdt am Rande des Dis-
kurses auszumachen sucht, gleichzeitig aber darauf verweist, dass auch die

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 73

dullerste Vorstellung einer solchen stets eine in den Kontext eingelassene
ist und durch ihren differentiellen Charakter den Diskurs erst komplettiert.
Dabei versteht Derrida Diskurse oder auch Kontexte als durchlédssige und
niemals vollstindig abgeschlossene Ebenen. In dieser Offenheit ereignet
sich der Andere in einem konstitutiven Auflen, die Dekonstruktion selbst,
das Eingreifen in die Unabgeschlossenheit wird dabei erst durch den Ande-
ren ermdglicht. In dieser Form entsteht eine doppelte Bewegung, wie be-
schrieben, ermoglicht die Beziechung zum Anderen (dem Auflen) die De-
konstruktion als den Kontext umfassende Praxis. Des Weiteren ermoglicht
die Dekonstruktion erst die Beziehung zum lévinasischen Anderen (vgl.
Rosenfeld, S. 73). Fiir Derrida gilt: ,,Dekonstruktion ist Gerechtigkeit, sie
umfasst somit die Gesamtheit der Ein- und Ausschliisse sowie die Risse
und Briiche eines Kontextes. Die Beziehung zum Anderen, die die Dekons-
truktion er6ffnet, ist im Wesentlichen eine unbedingte Bejahung der An-
dersheit des Anderen und seiner Spur (vgl. Derrida 1995, S. 286). Die Be-
jahung wird auch bei Lévinas als wesentlich fiir eine Offnung dem Anderen
gegeniiber formuliert:

,,Begingen wir nicht den Leichtsinn, zu behaupten, das erste Wort, das alle anderen
moglich machte, sogar das Nein der Negativitdt, sogar das ,Zwischen‘ der ,Versu-
chung der Versuchung®, sei ein bedingungsloses Ja gewesen? Bedingungslos gewiss,
aber nicht naiv. [...] Es handelt sich um ein Ja, das &lter ist als die naive Spontani-
tat.“ (VT, S. S. 92)

Dieses ,,Ja* umfasst die Alteritdt des Anderen in allen Konsequenzen, es si-
gnalisiert eine Offenheit fiir das Begegnende, den Anderen in seiner Ein-
zigartigkeit, seiner Unersetzbarkeit. An dieser Stelle er6ffnet die Dekonst-
ruktion einen Horizont, der dem Iévinasischen Anspruch gerecht werden
kann, ein Verzicht auf die sprachliche Kategorisierbarkeit, die zu einer
schlichten, aber starken Bejahung der Individualitit jenseits diskursiver
Anerkennungsmuster fiihrt, die das Subjekt fiir den Anderen bereit hilt und
so eine Begegnung in einem Zwischenraum erdffnet. Die unbedingte Beja-
hung der Alteritdt unterbricht den Kontext, da sie in dessen sprachlicher
Verfasstheit keinen Platz einnehmen kann, dem Anderen wird damit die
Position des Unergriindlichen zu Teil (vgl. Wimmer 2016, S. 231), die
einen tempordren Freiraum ermdglicht, der allein durch die wiederholte
Praxis der Dekonstruktion erhalten wird und den Anderen so vor den totali-

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

74 | Der Andere als Herausforderung

tdren Machtanspriichen des Subjekts schiitzen kann. Dabei kann der Andere
immer nur in Relation zu einem Kontext in die Sphére der Erscheinung ein-
treten, liberschreitet jedoch jedwede Funktionsweise und endgiiltige stati-
sche Sinnzuschreibung durch den Diskurs. Die Figur des Anderen verweist
durch ihre Existenz auf die Unabgeschlossenheit des Diskurses und ermog-
licht eine Bejahung des Unbennbaren, die Simon Critchley in Bezugnahme
auf Derridas Werk Limited Inc. (2001) in seinem Werk The Ethics of De-
construction als ethischen Charakter der Dekonstruktion versteht.

,Das fiihrt mich dazu, rasch zu prézisieren, worauf ich weiter oben beziiglich des
Kontexts, seiner Nicht- Abgeschlossenheit oder seiner irreduziblen Offnung, wenn
Sie so wollen, hinwies. [...] In den verschiedenen Texten, die ich iiber (gegen) die
Apartheid schrieb, sprach ich wiederholt von ,bedingungsloser® Affirmation und
,bedingungslosem* ,Appell‘. Das kam bei mir auch in anderen ,Kontexten‘ vor und
jedes Mal, wenn ich von der Verbindung zwischen der Dekonstruktion und dem ,Ja‘
spreche. Das mindeste, was man iiber die Bedingungslosigkeit (ein Wort, dessen ich
mich nicht zufdllig bediene, um an den Charakter des kategorischen Imperativs in
der von Kant beschriebenen Form zu erinnern) sagen kann, ist, dafl sie unabhingig
von jedem bestimmten Kontext ist, ja sogar von der Bestimmung eines Kontexts
iiberhaupt unabhingig ist. Sie tritt als solche nur in der Offnung des Kontexts auf.
Nicht daB sie einfach anderswo, auBerhalb des Kontexts prasent wire (existieren
wiirde), aber sie greift in die Bestimmung eines Kontexts ein, ausgehend von seiner
Offnung und von einem Befehl, einem Gesetz, einer Verantwortung, die diese oder
jene Bestimmung eines gegebenen Kontexts iiberschreiten. Im Anschluss daran ist
diese Bedingungslosigkeit mit den bestimmten (Kant wiirde sagen ,hypothetischen*)
Imperativen dieses oder jenen Kontexts zu verbinden; und das ist der Moment der
Strategien, der Rhetorik, der Ethik und der Politik. Die so beschriebene Struktur geht
sowohl davon aus, daf} es nur Kontexte gibt, dafl es nichts aulerhalb des Kontexts
gibt, wie ich oft ausgefiihrt habe, aber auch, da3 die Grenze des Rahmens oder der
Rand des Kontexts immer eine Nicht-Abschliefungsklausel beinhalten. Das Aufien
dringt ein und bestimmt so das Innen.” (Derrida 2001, S. 235)

Die Bedingungen des Kontextes sind in dieser Form abhéngig von einer Al-
teritdt, ,,die selbst nicht mehr als Grund vorstellbar® ist (vgl. Wimmer 2016,
S. 231). Dekonstruktion verdeutlicht in der Bezugnahme auf den Anderen,
dass kein Kontext frei von Ausschliissen und Unabgeschlossenheiten sein
kann und sich in diesen Rissen eine Sensibilitit fiir den Anderen — als ,,den

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 75

im Kommen Verbleibenden (ebd.) oder bereits Voriibergegangenen — rea-
lisieren ldsst. Diese beiden Ebenen zeigen, dass es dir Spur des Anderen ist,
die den Kontext durchzieht und fiir Beunruhigung und Risse in der Struktur
sorgen muss und von dort die Dekonstruktion erneut anstof3t.

Alteritit kann Lévinas folgend niemals permanenter Teil eines Kontex-
tes werden, sondern transzendiert diesen fortwahrend, damit wirkt der ,,An-
dere als Storenfried (einer vom Subjekt geschaffenen) Ordnung® (vgl.
Moebius, S. 14). Durch die Dekonstruktion wird somit eine Offenheit er-
moglicht, durch die der Andere sich im Diskurs ankiindigt, ohne jemals von
ihm eingeholt werden zu kdnnen (vgl. ebd. S. 213). Eine weitere wichtige
Funktion einer iterierten Dekonstruktion ist es, dass sie sowohl den Ande-
ren aus seinen Selbst- und Fremdzuschreibungen herauslost und damit ein
vermeintliches Erfassen einer kategorialen Identitit negiert als auch die so-
zialen Konstituierungen offen lasst:

,Mittels ihm zugeschriebener Identititen konnen dekonstruiert werden, so dass das
Andere der Ordnung, die Unendlichkeit des Anderen und die Beziechung zum Ande-
ren, eben das was Lévinas Ethik nennt, vielleicht und immer wieder ganz anders
dem Unmoglichen abgerungen und in den Bereich der Moglichkeit heriiber geholt
werden konnte.“ (Vgl. Moebius, S. 15f.)

In dieser Form aufgefasst, kann Dekonstruktion das ethische Versprechen
der 1évinasischen Terminologie einlosen: Die Ethik im lévinasischen Sinn
ist eine Ethik ohne Gesetz, ohne Begriffe, die ihre gewaltlose Reinheit nur
so lange behilt, als sie nicht in Begriffen und Gesetzen bestimmt wird. Der-
rida formuliert diese These wie folgt:

,Dies ist kein Vorwurf: vergessen wir nicht, dass Levinas uns keine Gesetze oder
moralische Regeln vorschlagen will, er hat nicht die Absicht, eine Moral, sondern
das Wesen des ethischen Verhiltnisses im Allgemeinen zu bestimmen. Da diese Be-
stimmung sich aber nicht als Theorie der Ethik versteht, handelt es sich um eine
Ethik der Ethik.“ (Derrida 1997, S. 169)

Diese These unterstiitzt auch Critchley:

»Der ethische Moment, der die Dekonstruktion begriindet, ist dieses Ja-Sagen zum

Unbenennbaren, ein Moment unbedingter Bejahung, der an eine Alteritdt adressiert

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

76 | Der Andere als Herausforderung

ist, die weder von der logozentrischen Begrifflichkeit ausgeschlossen noch in ihr
eingeschlossen sein kann. [...] Meine Behauptung ist, dafl ein unbedingter kategori-
scher Imperativ oder Moment der Bejahung die Quelle des Gebotes ist, das die De-
konstruktion hervorbringt und durch dekonstruktive Lektiire hervorgebracht wird.”
(Critchley 1997, S. 340t.)

An dieser Stelle ldsst sich auch die vermeintlich problematische pranomina-
le Sprache des Antlitzes des Anderen in ihrer Funktion verstehen. In dem
Bemiihen, den Anderen vor der Einflussnahme des Subjekts zu erretten,
sucht Lévinas durch eine Abwendung von einer logozentrischen Philoso-
phiegenese die Einzigartigkeit des Anderen zu bewahren, hinter einem
metaphysischen Antlitz mit moralischer Interpellation zu verbergen. Dass
diese Form des Diskursentzugs dem Anspruch der 1évinasischen Ethik nicht
gerecht werden kann, hat Derrida in seiner Auseinandersetzung aufgezeigt.
Derrida hat mit der Dekonstruktion ein wirksames Mittel gefunden, den
Anderen aus der ihn konstituierenden Kontextmatrix herauszuldosen und
ihm Entwicklungsmdglichkeiten zu verschaffen, diese bleiben jedoch in
einen sprachlichen Kontext einbettet und ermdglichen so Bezugnahmen
und die Ausbildung von Anerkennungsmerkmalen, die in einer vorsprachli-
chen Vorstellung verwehrt blieben. Verantwortung fiir den Anderen kann
Derrida folgend nur iibernommen werden, wenn der Andere Teil eines
sprachlichen Kontextes wird, in dem sich auch das Verantwortung iiber-
nehmende Subjekt verortet, wenngleich die sprachliche Zuschreibung, soll-
te sie tempordrer Form sein, nach derridascher Auffassung stets Gewalt am
Anderen bedeutet, ist die Einsetzung ebenso entscheidend wie die anschlie-
Bende Dekonstruktion dieser. Diese Wiederholung der Konstruktion zum
Zwecke der Dekonstruktion zeigt den Zwang zur Verdnderung auf, der fiir
Derrida der wesentlichste Motor gesellschaftlicher Verdnderung ist und
somit letztlich auch den Anderen aus seiner Determination befreien und re-
vitalisieren kann.

Um eine andere Moglichkeit aufzuzeigen, den Anderen aus der gewalt-
samen Determination zu befreien, soll im Folgenden Irigarays Kritik an der
Verengung des Begriffs des Anderen betrachtet werden, um zu verdeutli-
chen, welche Folgen eine begriffliche Engfiihrung fiir die Bedeutung einer
alteritétszentrierten Ethik aufweisen kann.

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 77

4.2 FEMINISTISCHE KRITIK AN LEVINAS: IRIGARAY

Den Anderen, oder besser die Andere, aus ithrer Determination durch Kate-
gorisierung und konstruierten Gruppenzusammenhéngen herauszuldsen, ist
auch Dreh- und Wendepunkt der Kritik an Lévinas, die die franzdsische
Philosophin und Psychoanalytikerin Luce Irigaray in verschiedenen Essays
aufert.

Ihr Fokus liegt in dieser Beschéftigung darauf, marginalisierte Gruppen
aus ihrer Randsténdigkeit herauszuldsen, nicht mit dem Ziel, diese einer ge-
sonderten Betrachtung zu unterziehen, sondern zu postulieren, diese in den
Kontext gesellschaftlicher Praxis zu integrieren. Sie geht dabei davon aus,
dass eine Politik der Differenz sich auf die Unterschiedlichkeiten zwischen
Gruppen bezieht, jedoch die individuellen Aspekte der Differenzen zwi-
schen Menschen unberiicksichtigt 14sst und damit eine Form gesellschaftli-
cher Gewalt exekutiert (vgl. Deutscher 2007, S. 2). In dem Anspruch, ge-
sellschaftliche Rechte fiir marginalisierte Gruppen zu etablieren, durchlaufe
die zentrale Gruppe (z.B. in Irigarays Werk, vielfach als Frauen beschrie-
ben) eine Homogenisierung, die kulturelle, geschlechtliche und nicht zu-
letzt individuelle Auspriagungen auBler Acht lasse. Eine Praxis, die notig ist,
um eine Gruppe als solche zu fassen und bestimmte Lebensform Rechte
geltend zu machen. Eine Kategorisierung, die fiir Lévinas und auch fiir Iri-
garay die besondere Funktion und Integritit des Anderen nachhaltig ver-
letzt. Eine Sensibilisierung, fiir die unendliche Alteritdt, die jedem konkret
erscheinenden Anderen inhédrent ist, wird von Irigaray geteilt und um eine
vertiefende Beschiftigung mit der Bedeutung des Femininen, dem Lévinas
auch eine besondere Rolle zuteilt, erweitert.

Dem Weiblichen kommt in der 1évinasischen Terminologie eine privi-
legierte Position zu, deren Alteritét hierarchisch iiber die des Selben einzu-
ordnen ist. Diese Uberlegung entstammt einer Fokussierung auf die eroti-
sche Beziehung, der im Werk Totalitdt und Unendlichkeit ein ganzes Kapi-
tel gewidmet wird. Diese Uberlegungen entstammen dem dritten Kapitel,
das Lévinas der erotischen Beziehung zwischen dem Anderen und dem
Selben widmet.

In diesem Kontext erscheint der Andere als Objekt der Liebe und ver-
bleibt zugleich in seiner Transzendenz als unendlich Anderer. In der Liebe
ist der Selbe um Einiges mehr gerufen, die Verantwortung fiir den Anderen
zu iibernehmen, den er in seiner ganzen Hilflosigkeit versteht. Lévinas bie-

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

78 | Der Andere als Herausforderung

tet an dieser Stelle ein Verstidndnis der Beziehung an, das sich auf die Fiir-
sorge fiir ein Kind beziehen ldsst'. Die Alteritit des Femininen entstammt,
wie die Figur des Anderen, als solche keiner formalen Charakteristik, steht
aber gleichzeitig im Kontrast zu anderen Ausdrucksformen der Alteritdt
und wird folglich als die eigentliche/zentrale Andersheit verstanden. Ein
kritisches Verstandnis seiner These entwickelt sich, wenn verdeutlicht wird,
dass Lévinas das Feminine als ,,etwas® versteht, das nicht auf eine Seins-
form reduziert werden kann, sondern stets als an eine bestimmte Termino-
logie zuriickgebunden betrachtet werden muss. Die Beziehung zwischen
dem Femininen und dem Eros wird von Lévinas verwendet um auf die
grundlegende ontologische Unterscheidung und Asymmetrie zwischen dem
Anderen und dem Selben hinzuweisen. Da die 1évinasische Terminologie
das Feminine als eine Methode, nicht aber als einen Seinszustand versteht,
schlieBt Luce Irigaray ihre Kritik an dieser Stelle an.

Irigaray versteht Lévinas Verwendung des Begriffs des Femininen als
Begrenztheit, da sie als ,,das Andere® auf ein Subjekt verweist, eine Rolle,
die dem Maskulinen vorbehalten sei. Diese Reduktion des Femininen als
das Andere manifestiert aus ihrer Sicht die gesellschaftliche Konstruktion
einer fiktiven Geschlechterordnung und fithrt zur Marginalisierung des Fe-
mininen. Fiir Lévinas gilt die sexuelle Differenz, die zwischen dem Ande-
ren und dem Selben existiert, als wichtige Schnittstelle um die Bezugnahme
des von Angersicht-zu-Angesicht im Kontext einer Verantwortungsiiber-
nahme fiir den Anderen zu denken. Fiir Irigaray wird an dieser Stelle deut-
lich, dass diese Bezugnahme nicht reziprok ist und somit eine Marginalisie-
rung des Femininen zur Folge hat und in dieser Funktion die Position des
Maskulinen rechtfertigt.

1 In dem Werk Totalitit und Unendlichkeit stehen die erotische Beziehung zwi-
schen Mann und Frau sowie die Fiirsorge fiir Familienangehdrige und Kinder im
Zentrum. In diesem Kapitel spricht Lévinas dieser Beziehung eine besondere
Bedeutung in der Frage nach ethischer Verantwortung zu und situiert sie als
Grundlage. Da er diesen Gedankengang in seinen Werken nicht weiter vertieft
und klare Bezugslinien zur ethischen Verantwortlichkeit gegeniiber dem Ande-
ren (im Generellen) herstellt, mochte ich diese Beziehungsethik fiir die weitere
Argumentation der Arbeit ausklammern, da die Gefahr einer relationistischen

Ethik droht, die das zentrale ethische Potenzial schmélern wiirde.

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 79

Durch diese dichotome Gebundenheit an die Existenz eines maskulinen
Subjekts kann das Feminine nicht als selbststédndiges und freies Subjekt de-
finiert werden. In Irigarays Auffassung gelingt es der 1évinasischen Termi-
nologie nicht, dem Anspruch zu entsprechen, das Feminine als radikal an-
ders zu denken und damit der Bedeutung der Alteritédt Rechnung zu tragen.
In Irigarays Verstindnis ist die einzige Definition der Andersheit, an die
Lévinas’ Konzeption anschlieft, eine des ,,Nicht-X*“. Eine Definition von
Alteritét, die dem transgressiven Potenzial der 1évinasischen Alteritétsethik
keinesfalls geniigen kann. In der Funktion des ,,anders als* ergo des Femi-
ninen als des nicht-Ménnlichen konstatiert Irigaray, dass diese zugedachte
Andersheit dem Femininen allein vorenthalte, als Rechtfertigung fiir die In-
tentionalitdt und Subjektivitit des Ménnlichen zu bestehen. Fiir Irigaray
kann die 1évinasische Terminologie nur in der Bezugnahme auf den Ande-
ren als Verstdndnis der eigenen Temporalitit bestehen. (vgl. Irigaray 1991,
S. 110 f.) In Lévinas” Werk Die Zeit und der Andere zeigt sich eine diffe-
rente Beschiftigung mit der Bedeutung des Femininen als des Anderen.
Lévinas fasst im Fortgang der Argumentation das Konzept des Femininen
als ,,urspriingliche Alteritat (vgl. TU, S. 85). Fiir Lévinas entsteht keine
dichotome Abhingigkeit vom Maskulinen, er konstatiert, das Feminine
enthalte die Moglichkeit, beide Terminologien zu transzendieren:

,»The transcendence of the feminine consists in withdrawing elsewhere, which is a

movement opposed to the movement of consciousness.” (TU, S. 88)

In der Bezugnahme auf die Kritik, die Irigaray an Lévinas’ Theorie adres-
siert, sei nicht zu vergessen, das beide Theoreme Uberscheidungen aufwei-
sen, die ich im Folgenden kurz thematisieren mochte. Irigaray nimmt Lévi-
nas beim Wort und sucht Moglichkeiten aufzuzeigen, inwiefern das Femi-
nine tatsdchlich eine exteriore und geschiitzte Position, wie die Position des
absolut Anderen, fiir sich beanspruchen konne. Sie folgt Lévinas im Postu-
lat der Anerkennungsfuktion der Beriihrung des Anderen, eine Geste, die
die Grenze zwischen dem Subjekt und dem Anderen physikalisch {iber-
schreitet, aber letztlich zur Anerkennung der intentionalen Getrenntheit
zwischen beiden fiihren muss und damit die auBerordentliche Position des
unendlich Anderen in all seiner Rétselhaftigkeit und Entriicktheit verstérkt
(vgl. Irigaray 1986, S. 232).

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

80 | Der Andere als Herausforderung

Diesen Ausfiihrungen folgend, mdchte ich Irigarays Kritik an der Positio-
nierung des Femininen in ihrer ethischen Relevanz ausweiten und auf ein
extensiveres Verstdndnis von Differenzkritik verweisen.

Nach Irigaray entsteht eine notwendige Divergenz zwischen der Mog-
lichkeit, den Anderen als lévinasischen Anderen aufzufassen, und der Ka-
tegorisierung des Anderen als solchen (siche: des Femininen) zum Zwecke
des Erwerbs spezifischer Rechte und der Anerkennung einer anderen Le-
bensweise, Gruppierung etc. Sie geht dabei der Frage nach, wie dem dop-
pelseitigen Anspruch von Gleichheit und Alteritdt entsprochen werden
kann. Fiir Irigaray gelten beide als in der gesellschaftlichen Praxis untrenn-
bar, um beispielsweise Gesetzeslagen zu verdndern und besondere Rechte
fiir Minderheiten einzufordern, doch was wird an dieser Stelle gefordert?
Sonderrechte fiir eine homogene Gruppe, die unter einem gesellschaftlich
konstruierten Namen und der dazugehdrigen Definition eine Positionierung
in der Gesellschaft beanspruchen. Bevor jedoch dieses gerechtfertigt wer-
den kann, handelt es sich um Individuen, die subsumiert unter einer Be-
zeichnung (die fiir alle Beteiligten gilt/gelten soll) Rechte erstreiten, die al-
len zu Gute kommen (sollen). Was hierbei auler Acht gerit, ist, dass Grup-
pen diverse Menschen mit unterschiedlichen Auffassungen und hierarchi-
schen Machtbezichungen beinhalten. Kultur (und somit auch Gruppen) sind
nach Irigaray nicht als einstimmig oder als selbstidentische Einheit zu be-
trachten, sondern beinhalten ihre eigenen Hierarchien und AusschlieBun-
gen, genau wie sie wiederum andere Gruppen marginalisieren (vgl. Deut-
scher 2007, S. 2f.). Es ist die Macht der Sprache, die Gruppen als solche
definiert, sie unter einen Begriff fasst, und ihre Anwendung, ist es, die das
erschafft, was gesellschaftlich als ,,Realitdt” aufgefasst wird. Sprache ent-
scheidet dariiber, welche Funktion Identitdt erfiillen muss und wie diese
verstanden, gesellschaftlich reprisentiert und anerkannt werden kann. Iriga-
ray stellt folglich die Annahme auf, dass die symbolische, die gesetzliche
und die subjektive Ebene der Anerkennung als untrennbar miteinander ver-
bunden gedacht werden miissen (vgl. Irigaray 1991, S. 78). Diese Interrela-
tion folgt der Annahme, dass die Definition der Gruppe zu ihrer gesetzli-
chen Anerkennbarkeit und damit auch zu den Mdoglichkeiten der Anerken-
nung fiir das Subjekt innerhalb der Gruppe fiihrt. Irigarays Ziel ist es, die
Begriffe Gleichberechtigung, Gleichwertigkeit und Gleichheit einer erneu-
ten Betrachtung zu unterziehen und damit ein Ungleichgewicht im Bezugs-
rahmen zwischen der Wertschitzung der Andersheit (in einem lévinasi-

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 81

schen Verstdndnis) und dem gesellschaftlichen Imperativ der Gleichberech-
tigung, der Gleichwertigkeit und der Gleichheit der Anspriiche zu schaffen.
Dieses Vorhaben impliziert die unmogliche gesellschaftliche Anwendbar-
keit, denn Gesellschaft ist nicht ohne Sprache und Sprache nicht ohne Defi-
nitionen zu denken, die zugleich Grundlage fiir staatliche und gesellschaft-
liche Anerkennbarkeit sind. Fiir Irigaray gilt:

L[]t is not aim to challenge a legal recognition of difference which is fixed to those
terms that have already been fixed by law but to hint at a legal recognition of differ-

ence that would not be possible.“ (Irigaray 1991, S. 43)

Die Forderung einer Unmdglichkeit der Anerkennbarkeit der Differenz
erinnert sehr an die 1évinasische Forderung, den Anderen als unendlichen
Alteritdt anzuerkennen und ihn nicht zum Objekt von Definitionen zu ma-
chen. Ein solches Postulat schlieft an die Vorstellung an, dass die An-
erkennung einer Gruppe nie zur Anerkennung des Einzelnen innerhalb der
Gruppe fithren kann, da seine unendliche Alteritit in dieser Vereinheitli-
chung verloren geht und ein solches Vorgehen dem Anspruch einer alterité-
ren Anerkennungsethik nicht entsprechen kann. Diese Form der Anerken-
nung von Gruppen ist sprachlich und kulturell gepragt und zeitlichen wie
politischen Verdnderungen unterlegen. Durch diese stindige Verdnderung,
Hinterfragung und Verhandlung kultureller Identititen gilt die Anerken-
nung einer bestimmten Gruppe niemals als vollstindig abgesichert, denn:

»politcs of cultural recognition takes place on this intercultural ,common‘ ground as
I shall call the labirynth composed of the overlap interaction, and negotiation of cul-
tures over time. Of course, mutual recognition is not rendered unproblematic by the
reconceptualisiation & clarification of the ground on which we stand.” (Irigaray
1991, S. 45)

Irigarays Ziel ist es weniger, eine Neuausrichtung der gesetzlichen Struktu-
ren anzustreben als dazu aufzufordern, die Dichotomie zu unterbrechen und
zu verstehen, dass Sonderrechte, die Anderen aufgrund einer ihnen eignen
Kategorie von Andersheit zuerkannt werden, nicht notwendigerweise ein
Zeichen der Anerkennung der zugrundeliegenden Alteritdt dieser Gruppe
sind. Zum einen negiert allein die Bemiihung, fiir eine spezielle Gruppe
Rechte zu erwirken, durch die Homogenisierung der individuellen Interes-

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

82 | Der Andere als Herausforderung

sen der Gruppenmitglieder die Grundlage der Alteritit, zum anderen gehd-
ren die meisten Gruppen, fiir deren Rechte gekdmpft wird, einer dichoto-
men Struktur an, deren Gegeniiber bereits mit den begehrten Rechten aus-
gestattet ist und diese wie Eigentum behandelt, das er mehr oder weniger
bereitwillig teilt. Vorausgesetzt, es gibt eine Mehrheitsgruppierung, die
iiber die Vergabe von Rechten an die marginalisierte Gruppe (ihr Gegen-
iiber) entscheidet, inwiefern kann bei dieser Entscheidung auf Basis einer
solchen Ausgangslage iiberhaupt von einer Beteiligung der Anderen ge-
sprochen werden?

Die Rechte, die zur Verhandlung stehen, gehen hierbei von den Mehr-
heitsrechten aus und bewegen sich auf einer (mehr oder weniger) ver-
gleichbaren Ebene. Ob diese den Bediirfnissen der marginalisierten Gruppe
entspricht, spielt dabei eine sekundére Rolle. Werte, Normen, Definitionen
und Gesetze werden von aullen auferlegt und vernachlissigen den alterita-
ren Charakter der Gruppe, in dem Bemiihen, diese ,,anzugleichen* und ihr
damit ihre politische Kraft, ihre kulturelle Aussage, kurz, ihre ethische Be-
deutung als unendliche Andere zu nehmen. Dies mit dem Bemiihen, sich
von der aufkommenden gesellschaftlichen Verantwortlichkeit freizuspre-
chen.

Gleiches geschieht in der Frage zur Betrauerbarkeit von Leben, die in
der Auseinandersetzung mit den politischen und sozialkritischen Schriften
Judith Butlers genauerer Betrachtung unterzogen wird.

4.3 AKTUALISIERUNG DER ALTERITATSETHIK:
JUDITH BUTLER

»Wenn der Mensch wahrhaft den anderen Menschen anspricht, so wird er aus der
Geschichte herausgerissen.” (TU, S. 66)

Irigarays Werk bietet die Ebene einer sinnhaften Verbindung zwischen der
universalen Alteritdtsethik Emmanuel Lévinas’ und den sozialkritischen
Verantwortungskonzeptionen, die sich im Werk der jiidisch-ameri-
kanischen Philosophin und Sprachtheoretikerin Judith Butler rezipieren las-
sen. Butler lehnt sich im Rahmen ihrer sozialtheoretischen Konzeptionen an
Lévinas an, bezieht aber auch psychoanalytische Schriften (unter anderem
von Jacques Lacan) ein, die eine direkte Verbindung zwischen ihrem und

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 83

Irigarays Werk erkennen lassen. Thre Ausfithrungen im Rahmen der sprach-
theoretischen Grundlagen basieren auf den Werken Austins und De Saus-
sures‘. Kennzeichen von Judith Butlers Theorieentwicklung ist die Frage
nach der Struktur gesellschaftlicher Anerkennungsprozesse, die sie im
Riickgriff auf die Schriften Hegels und Foucaults untersucht. Ausgehend
von der poststrukturalistischen These dass der Prozess der Subjektkonstitu-
tion der Existenz des Anderen unmittelbar bedarf, wird das Subjekt erst mit
Hilfe der Interpellation durch den Anderen ins Leben gerufen. Diese 1évi-
nasische These bildet den Ausgangspunkt der Anerkennungstheorie von
Judith Butler, die wie bei Lévinas mit der Ansprache des Anderen beginnt,
ohne die dem Subjekt seine Lebensgrundlage entzogen ist. Verglichen mit
Lévinas positioniert Butler die Moglichkeit, iiber die Anerkennung des
Subjektstatus des Anderen zu entscheiden, nicht beim Anderen, sondern bei
einem Subjekt, das aus einem gesellschaftlichen Mehrheitsdiskurs heraus
handelt und von dort letztlich iiber die Existenzbedingungen des Anderen
entscheidet. In dieser Auseinandersetzung fokussiert sie die Moglichkeiten
der sozialen Missachtung und der damit einhergehenden Aberkennung des
menschlichen Subjektstatus, aus dem ihr Umgang mit den Begriffen Ver-
letzbarkeit und Betrauerbarkeit resultiert, die die Bediirftigkeit des margi-
nalisierten Anderen aufzeigen, die bei Lévinas der Garant fiir ethische Ver-
antwortlichkeit darstellt bei Butler jedoch die Gefdhrdung des Anderen
durch institutionalisierte Gewalt bezeichnet. Die Verletzbarkeit des Ande-
ren anzuerkennen und in diesem Begriff eine Verbindung mit dem Anderen
im Sinne einer ethischen Gemeinschaft einzugehen, ist wesentliches Ziel
ihrer theoretischen Konzepte, die sich auf eine Anwendung in unterschied-
lichen modernen Krisensituationen fokussieren um in dieser Form die Not-
wendigkeit einer Reformulierung einer alterititszentrierten Ethik zu postu-
lieren. Butlers Theoriekonzept folgend wird in den néchsten Abschnitten
die Frage der Subjektkonstitution aufgegriffen, um darauf folgend die Be-
ziehungen zur 1évinasischen Ethik aufzuzeigen. Diese lassen sich zum Bei-
spiel in der Praxis der Versammlung und Demonstration erkennen, in der
sich die Theorie des 1évinasischen Dritte materialisiert. Gerade in der Aus-
einandersetzung mit der Frage der sozialen Verantwortlichkeit lassen sich
anwendungspraktische Ebenen des Iévinasischen Imperativs in der Konzep-
tion von Verletzbarkeit und Betrauerbarkeit in Butlers Werk sichtbar ma-
chen. IThre jlingsten Schriften werten den Anspruch der 1évinasischen Ethik
auf, indem sie die folgende Frage ins Zentrum stellen: ,,Is the idea of equa-

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

84 | Der Andere als Herausforderung

lizing grievability a form of taking over responsibility for the life of the ot-
her beyond cultural differences?* (K&ln, 22.06.2016) Diese Frage soll im
Folgenden die Diskussion um die Anwendbarkeit der 1évinasischen Ethik,
wie sie im Werk Judith Butlers zum Tragen kommit, leiten.

Butler stiitzt sich in ihren Ausfithrungen in der 2003 erschienenen Kri-
tik der ethischen Gewalt auf die Konzeptionen von Lévinas. Nach Butler ist
Alteritét jedoch kein transzendentales Konstrukt, sondern faktische Gege-
benheit. Butler zeigt mit dieser Bezugnahme die Grenzen des 1évinasischen
Konzepts fiir eine real-gesellschaftliche Umsetzung auf. Die Konkretionen,
die Butler der Alteritdt zuschreibt, entfalten ihr Potenzial in der Anwen-
dung auf die sozial-politischen Differenzlinien, wie Geschlecht, Herkunft
Sprache und Ethnizitdt. Diese sind nicht Teil eines transzendentalen Konst-
ruktes, das sich der Inanspruchnahme entzieht. Mit Heidegger gesprochen,
ist hier von einem faktischen In-der-Welt-sein auszugehen, das Subjekte als
einander irreversibel ausgesetzt postuliert. In dem In-der-Welt-sein finden
sich die alteritdren Differenzen faktisch wieder. Die Verletzbarkeit und
BloBe, die Lévinas als im Antlitz reprasentiert denkt, findet sich im Werk
Judith Butlers somit als wesenhaftes Diktum.

Im 2005 erschienenen Gefdhrdetes Leben konstatiert sie im Kapitel
,,Uber-Lebensbedingungen® das Verletzbarkeit als untrennbar mit Mensch-
Sein gedacht werden muss und daher als beiden Subjekten gleichermafBen
inhérent gilt. Diese physische Verwundbarkeit ist Subjekten nach Butler
,.kraft unseres Daseins als korperliches Wesen* zu Eigen (Butler 2005, S.
45). Das Konzept des Antlitzes betreffend, folgert Butler, dass das Antlitz
und das Tétungsverbot nicht ein und dasselbe sein konnen, da das Antlitz
ohne Sprache ist und das Tétungsverbot durch das Erscheinen des Antlitzes
in die Welt des Selben hineintritt, in dieser Folge unterstiitzt sie Lévinas’
Uberlegungen zur Unausweichlichkeit dieses ethische Imperatives:

,.Es handelt sich nicht um ein Verbot, zu dem wir auch Nein sagen konnen, nicht um
ein Gesicht, von dem wir uns auch abwenden konnen, obgleich wir manchmal eben
das tun, was wir nicht tun konnen und uns eine Macht anmafien, die wir nicht besit-
zen oder jedenfalls nicht besitzen sollten.” (Butler 2013, S. 70f.)

Mit dieser Positionierung verweist Butler auf das Iévinasische Konzept der
Unzerstorbarkeit des Antlitzes und des daraus abzuleitenden Totungsver-
bots. Macht ist in diesem Kontext als Form der Aneignung einer Herrschaft

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 85

iiber den Anderen zu verstehen. Die butlersche Herangehensweise ver-
kniipft an dieser Stelle die Inhdrenz des Antlitzes mit dem Faktum subjekti-
vierter Machtausiibung, die den Anderen trotz seiner impliziten Unzerstor-
barkeit durch das Missachten seiner Entriicktheit und Unendlichkeit zum
Opfer stilisiert.

In diesem Zusammenhang kommt der physiognomischen Ontologie im
Werk Merleau-Pontys eine entscheidende Wirkung zu. Ponty postuliert in
seinem Werk Phdnomenologie der Wahrnehmung eine Form von korperli-
cher Existenz, die in ihrer faktischen Gegebenheit der Zerstérung jederzeit
irreduzibel ausgesetzt ist, an diese schlieBt das Konzept der Verletzbarkeit,
das Butler in ihren Schriften thematisiert, unmittelbar an (vgl. Merleau-
Ponty 2011, S. 345).

Fiir Merleau-Ponty griindet die Identitdt auf dem Primat der Leibge-
bundenheit. Subjektivitit kann nur durch die Anwesenheit eines konkret
leiblichen Anderen gegeben sein, der durch seine Sterblichkeit das Subjekt
an seine eigene korperliche Verwundbarkeit erinnert. Daran anschlieBend,
ist die Verletzung des Anderen gleichbedeutend mit der Moglichkeit der
eigenen Verletzung, worin die Fragestellung liegt, inwieweit ein Ubergriff
auf den Anderen ohne die Einfiihrung einer Nicht-Indifferenz iiberhaupt
moglich ist. Die Nicht-Indifferenz bedeutet, dass dhnlich dem 1évinasischen
Konzept das Subjekt und der Andere nicht unter demselben Begriff zu fas-
sen sind. Wire dies mdglich, so konnte das Subjekt keine Verletzung des
Anderen ausfithren, ohne damit sich selbst zu schaden. Durch die Einfiih-
rung der Indifferenz ist jedoch die Zugehorigkeit zu einer gemeinsamen
Kategorie aufgehoben, was fiir den Anderen einen Verlust seines menschli-
chen/leiblichen Status bedeutet. Diese Entgrenzung, die die Einschreibung
der faktischen Alteritéit als etwas AuBeres konstituiert, stilisiert den Ande-
ren als Heimatlosen.

Durch diesen Akt der Nicht-Indifferenzierung erhélt das Subjekt eine
Form der Macht iiber den Anderen zuriick, der sich nunmehr auf3erhalb jeg-
licher Zugehdrigkeitsstruktur befindet und somit fiir das Subjekt nicht mehr
als anderes Subjekt anerkannt werden kann.

Faktoren der Anerkennung sind es, die die Position des Anderen im
intersubjektiven Verhéltnis so brisant machen. Die versagte Anerkennung
als Subjekt fiihrt fiir den Anderen zu existenzieller Gefdhrdung und iiber-
lasst ihn der willkiirlichen Macht des Begegnenden.

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

86 | Der Andere als Herausforderung

Eine transzendentale Ebene, wie die eines unzerstorbaren Antlitzes,
wird in der butlerschen Theorie aufgehoben. Der Korper, so Butler, sei ein
soziales Phianomen (vgl. Butler 2007, S. 46). Er ist somit Anderen gegen-
iiber exponiert und gilt somit seinem Begriff nach als verletzbar. Seinen
Erhalt verdankt er sozialen Bedingungen und Institutionen. Damit ist der
Korper, um sich zu erhalten zu kdénnen, permanent auf ein Auflerhalb an-
gewiesen.

Ein Korper und damit faktische Alteritdt kann somit als etwas Empfan-
gendes, etwas Passives gedacht werden, das stets unter der Gefahr seiner
Zerstorung steht. Das Auferhalb, auf das Butler hier anspielt, ist vergleich-
bar mit dem Konzept des Verweisungszusammenhangs bei Heidegger,
durchzogen von der Priasenz Mit-Seiender. Einer Begegnung mit Anderen
ist demzufolge nicht zu entgehen. Der Selbe, um in Lévinas’ Terminologie
zu verbleiben, ist, um sich selbst zu erhalten, auf die Begegnung und die
Beziehung mit Anderen angewiesen. Weniger, um im Gerufen-werden sei-
ne Existenz bestétigt zu erleben, als in erster Linie, um sich selbst einen
Schutzraum zu schaffen und damit der Vorstellung seiner moglichen Zer-
storbarkeit durch den Begegnenden zu entfliehen.

Intersubjektive Beziehungen griinden nach Butler zunéchst auf einer in-
direkten Absprache, gegenseitige Gewalteinwirkungen auszusetzen. Eine
Begriindung dafiir findet sich zunichst in dem Wunsch nach Selbsterhal-
tung. Somit gilt die erste Beschéftigung mit den jeweils Begegnenden dem
Abschétzen eines moglichen Gefahrenpotenzials, das in der Begegnung mit
dem Anderen antizipiert werden kann (vgl. Butler 2002, S. 48). Dieser
Selbstschutzmechanismus und die damit einhergehende Kategorisierung
beziehen sich sowohl auf physische wie auch auf psychische Attribute, auf
die aus der physischen Erscheinung des Begegnenden geschlossen wird.
Die Kategorisierungsmuster, die Subjekten in erster Linie zur Orientierung
in der Welt und zu sprachlichen Kommunikation hilfreich sind, entfalten
angewandt auf ein begegnendes Subjekt ihre negative Konnotation. Dieser
Kategorisierung durch den Begegnenden kann nicht entgangen werden.
Nach Butler strukturieren sich durch diese Form der Einschétzung entspre-
chende Zugehorigkeiten. Erkennt das Subjekt den begegnenden Anderen
als verwandt und somit als Teil einer Gruppe, zu der es sich selbst zdhlt, an,
ist die Moglichkeit der Zerstorung des Anderen vorerst ausgesetzt. Viel-
mehr nutzt das Subjekt seine Macht, um eine Beziehung zu konstruieren,
die es zum Schutz des Anderen qua der Gemeinsamkeit erzwingt. In der

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 87

Kategorisierung des Anderen liegt das wichtigste Element der Machtvertei-
lung. Die Macht, den Anderen oftmals allein aufgrund seiner dufleren Er-
scheinungsform als Subjekt anzuerkennen oder ihm seine Subjektivitit ab-
zusprechen, obliegt allein dem begegnenden Subjekt. Konstituiert sich um
dieses Subjekt eine Mehrheitsgemeinschaft, so ist der Ausschluss des An-
deren, des Nicht-Zugehdrigen fiir diesen existenziell gefahrlich.

Das Diktat der Mehrheitsgesellschaft trennt sich vom Anderen und exe-
kutiert eine Form von Macht, die fiir den Anderen unhinterfragbar ist. Auf-
grund welcher Kriterien ein Ausschluss erfolgt, ist an vielen Stellen fiir den
Anderen kaum nachzuvollziehen oder beruht gar auf falschen Annahmen.

Ein Einspruch gegen den Ausschluss ist jedoch in den meisten Mehr-
heitsgesellschaften nicht moglich, denn oft vollzieht sich diese Form von
Kategorisierung im Stillschweigen und wird dem Kategorisierten erst durch
Praktiken sozialer Ausgrenzung unmittelbar bewusst. Die Aberkennung des
Subjektstatus, die Folge dieser Form der Kategorisierung ist, verleiht dem
Subjekt die Macht, iiber die Zugehorigkeit des Anderen zu einer Gesell-
schaft zu entscheiden und somit den Verlauf seines Lebens nachhaltig mit-
zubestimmen.

Um in einer Gesellschaft existieren zu konnen, ist das Subjekt jedoch an
das Konzept von Anerkennbarkeit gebunden, somit werden die Begegnung
und die Beschiftigung mit dem Anderen unverzichtbares Moment der An-
erkennung seiner eigenen Existenz. Anerkennung, ein Konzept, das Butler
den Uberlegungen Hegels entlehnt, ist fiir das Subjekt entscheidendste
Grundlage seines Lebens in der Gemeinschaft mit Anderen, von deren An-
oder Aberkennung sein Leben letztlich abhéngt. Dieses Phanomen konstitu-
iert Perspektiven auf die Anerkennung seines Selbst (vgl. Butler 2005, S.
89). Wird dem Anderen die gesuchte Anerkennung verweigert, ist er
schutzlos einer Form gesellschaftlicher Macht ausgesetzt, die mit sozialen
Sanktionen auf die als negativ konnotierten Aspekte der Andersartigkeit re-
agiert und den Anderen damit zur Anpassung an gesellschaftliche MalBstébe
und Vorgaben zwingt. Versagt der Andere an diesen Vorgaben, befindet er
sich in einem Auflerhalb, in dem er sich der permanenten Moglichkeit sei-
ner Zerstorung gegeniiber sicht.

Ein Ausstieg aus dem sozialen Diskurs ist fiir den aufgrund seiner An-
dersartigkeit Ausgegrenzten existenziell undenkbar, denn er ist der Macht
des Kollektivs, der gesellschaftlichen Normen und Strukturen unterworfen.

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

88 | Der Andere als Herausforderung

Butler argumentiert an dieser Stelle mit dem Begriff der sozialen Ein-
schreibung als identitétsbildendes Kriterium:

,»At the most intimate levels, we are social; we are comported toward a ,you‘; on the
other hand, we are outside ourselves in another sense, constituted in cultural norms
that percede and exceed us, given over to a set of cultural norms and a field of power
that condition us fundamentally.* (Allen, S. 87)

Die Gebundenheit an den Anderen kann letztlich als eine Instanz der Sub-
jektkonstitution betrachtet werden. Diese Form der Konstitution wird je-
doch vom begegnenden Subjekt durch Formen der Kategorisierung ausge-
iibt, von deren Anerkennung das Uberleben des Anderen in letzter Instanz
abhingt. Dieser Verwiesenheit aufeinander kann im sozialen Diskurs nicht
entgangen werden, damit sind auch Effekte der Kategorisierung nicht aus-
zusetzen. In Frage steht, wie diesem unausweichlichen Konzept der Ver-
wiesenheit auf das begegnende Subjekt eine positive Konnotation gegeben
werden konnte.

Um eine Vermittlung zwischen den Begegnenden anzustreben und da-
mit einen Ausgleich der Machtverteilung zu antizipieren, bezieht sich But-
ler auf die italienische Philosophin Adriana Cavarero und bedient sich des
Konzepts der wechselseitigen Dependenz.

Cavareo thematisiert einen sozialen Zustand, in dem beide Subjekte als
niemals unabhéngig voneinander betrachtet werden konnen. Diese Un-
trennbarkeit, die auf die heideggersche Vorstellung der wechselseitigen
Verwiesenheit rekurriert, bildet die Grundlage fiir ein Denken, das Macht
und Verantwortung gleichermafien umfasst. Auf diese verweist Butler in
ihrem Werk Kritik der ethischen Gewalt:

It is not as if an ,I° exists independently over here and then simple loses a ,you*
over there. Especially the attachment to ,you‘ is part of what composes who ,I* am.
If I lose you under these conditions, then I not only mourn the loss, but I become in-
scrutable to myself. Who ,am‘ I, without you?* (Butler 2003, S. 56)

Anerkennbarkeit korreliert in den Thesen Butlers sehr stark mit dem Kon-
zept der Betrauerbarkeit. Wie zuvor exemplifiziert, bezieht sich die Betrau-
erbarkeit auf Subjekte, die im Mehrheitsdiskurs der umgebenden Gesell-
schaft anerkannt sind. Durch die Anerkennung des Subjektstatus des Ande-

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 89

ren und die erkannte Gemeinsamkeit wird eine Form von Einigung iiber das
gegenseitige Aussetzen von Gewalt getroffen. Durch die Einbeziehung des
Anderen als Angehorigen des Bezugskosmos der Subjektes z.B. durch ge-
teilte Eigenschaften, wie Nationalitéit, Ethnizitdt, Geschlecht und weitere,
entstehen Zugehorigkeiten, und der vormals Andere gerét in den Blick des
Subjekts und wird in bestimmten Aspekten seiner Alteritdt anerkannt.

Dies konstituiert nach Butler den Moment der Betrauerbarkeit. Wenn
der Andere vom Subjekt in seiner Existenz anerkannt wird, bildet er einen
Bezugspunkt fiir dieses Subjekt, ein plotzlicher Verlust des Anderen wird
also betrauert. Ganz im Gegenteil zu jenen, denen die Anerkennung versagt
geblieben ist, ihre vergangene Existenz wird nicht mit Trauer gewiirdigt.
Durch ihre Konstitution als unbetrauerbar stellt sich die Frage nach der Be-
deutung ihres Daseins. In diesem Kontext zeigt Butler auf, dass der Andere
nicht nur verzichtbar ist, vielmehr ist es nicht das Ende seiner Existenz, das
in den Blickpunkt gerét, sondern die gesamte Nicht-Existenz seines Da-
seins. Denn wer nicht betrauerbar ist, hat keine Zeugen fiir sein Dasein. Ein
unbetrauerbares Leben ist somit nach Butler ein inexistentes Leben, dessen
Ausléschung keine Bedeutung beigemessen wird.

An dieser Stelle ldsst sich zeigen, wie Menschen in ihrer Sozialisation
in der Lage sind, das ethische Konzept Lévinas’ aufzuheben. Durch das
Versagen der Anerkennung konstituiert sich die Nicht-Existenz des Ande-
ren. In dieser ist sein Leben vollkommen verzichtbar fiir die Konstitution
des begegnenden Subjekts, da es von vornherein aus dem Kontext der rezi-
proken Bezugnahme, durch die Aberkennung seiner Existenz enthoben
wurde. Diese Form der Nicht-Anerkennbarkeit macht eine Uberschreitung
des im Antlitz représentierten ethischen Imperativs erst moglich.

Die Moglichkeit der Abwendung vom Antlitz ist es, die dem Subjekt
ermdglicht, eine Macht zu exekutieren, die ihm im lévinasischen Konzept
niemals zu Teil werden diirfte und die iiber Mechanismen der Kategorisie-
rung des Anderen zu Praktiken sozialer Ausgrenzung fiihrt und letztlich in
der Verletzung oder gar Tétung des Anderen resultiert (vgl. Butler 2013, S.
70f.). Das Gegengewicht zu dieser drohenden Gewalt bildet in Butlers Les-
art von Lévinas die Vorstellung eines Zustandes der Gewaltlosigkeit. Frie-
den wird hierin als aktiver Kampf gegen Gewalt beschrieben (vgl. Butler
2013, S. 75). Ein Frieden ohne Gewalt wire demnach nicht denkbar, weil
der Zustand der Gewaltlosigkeit gleichzusetzen ist mit der Spannung zwi-
schen der Furcht, Opfer oder Téter moglicher Gewaltakte zu werden. So

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

90 | Der Andere als Herausforderung

schreibt Butler auf Lévinas verweisend: ,,Es gibt keinen Frieden ohne die
Gewalt, die er in Schach zu halten sucht* (Butler 2013, ebd.). Dieser An-
satz zeichnet einen Kampf um Gewaltlosigkeit, der aus dem irreduziblen
Ausgesetztsein beider Subjekte resultiert. Die Bemiithungen einander keine
Gewalt anzutun, kdnnen durch das Motiv der Anerkennung zeitweilig reali-
siert werden. In Zeiten gesellschaftlicher Verdnderungen kénnen diese still-
schweigenden Abkommen allerdings aufweichen, und es kdnnen neue Vor-
aussetzungen fiir die An-oder Aberkennung des Subjektstatus gesetzt wer-
den, somit kann ein zuvor anerkanntes und toleriertes Verhalten im Falle
gesellschaftlichen Wandels zu einer existenziellen Problemstellung werden.
Eine Moglichkeit, dauerhaft der drohenden Gewalt zu entflichen, liegt
im Anerkennen der reziproken Verantwortung. Dazu greift Butler das
Konstrukt der Betrauerbarkeit des Anderen erneut auf und verdeutlicht die
konstituierende Bedeutung, die der Andere fiir das Subjekt hat.

,Tatsdchlich ergibt sich die Verantwortung, die ich fiir den Anderen iibernechmen
muss, unmittelbar aus meinem Verfolgtsein und Aufgebrachtsein durch diesen An-
deren. Die Beziehung ist also von Anfang an nicht ohne Gewalt: Ich werde vom An-
deren gegen meinen Willen in Anspruch genommen und meine Verantwortung fiir
ihn entspringt dieser Unterwerfung. Denken wir uns .das Gesicht als Verbot der
Gleichgiiltigkeit gegeniiber dem Tod des Anderen, das mir schon vor jeder Wahl
auferlegt ist, dann kann man sagen, es verfolgt mich, es nimmt mich zur Geisel. Das
Antlitz des Anderen ist von Anfang an Verfolger. Und wenn das Wesen dieser Ver-
folgung das Totungsverbot ist, dann werde ich vom Gebot verfolgt, den Frieden zu
bewahren.” (Butler 2013, ebd.)

Wenn es Aufgabe des Anderen ist, qua seiner Existenz eine Reminiszenz an
das Totungsverbot darzustellen, bedeutet es, dass die Macht vom Anderen
ausgeht, solange das Subjekt die im Anderen inhdrente Machtstruktur an-
erkennt und sich dieser unterwirft. Uberschreitet es diese jedoch und er-
kennt dem Anderem im selben Moment die Berechtigung seiner Existenz
ab, ist auch das Gebot zur Friedenseinhaltung ausgesetzt.

Postuliert man nun die Aufgabe der wechselseitigen Verantwortung, so
wird deutlich, dass Emmanuel Lévinas das Sein fiir den Anderen in seiner
Reziprozitit aufgefasst hat. Mit der Seitennotiz in Die Zeit und der Andere
klingt eine Form wechselseitiger Verwiesenheit an. Das Subjekt ist dem
Anderen gegeniiber exponiert und wird von ihm in die Pflicht genommen,

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 91

fiir ihn zu sein. Dies als die Seinsgrundlage des Subjekts zu verorten, stellt
sich die Frage, wer dieser Andere eigentlich ist und welche Menschen sich
als, lévinasisch gesprochen, Andere, kategorisieren lassen. Durch die Di-
mension des Dritten ist bereits verdeutlicht worden, dass jedem Antlitz, er-
go jedem begegnenden Anderen, der ethische Imperativ und damit die Idee
der gesamten Menschheit inhdrent ist. Hierin ldsst sich ein Potenzial erken-
nen, das, zu Ende gedacht, zu einem Macht-ausgleich fiihren konnte. Lévi-
nas bezeichnet dieses Konzept als Der-Andere-in-mir (1’ Autre-dans-le-
Méme) (ZA, S. 130).

Die Tatsache, dass das Subjekt fiir den Anderen selbst ein Anderer ist
und damit die Macht besitzt, den Anderen zu unterwerfen, zeigt auf, dass
beide Subjekte aufeinander Macht ausiiben und den Anspruch stellen, das
jeweilig andere Subjekt existiere nur qua ihnen selbst.

In dieser Verweisung aufeinander entfaltet sich letztlich das subjekt-
konstituierende Motiv der Ansprechbarkeit, das beiden Subjekten als glei-
chermaflen inhdrent gedacht werden muss, da die wechselseitige Verant-
wortungsiibernahme ab dem Moment der reziproken Ansprechbarkeit fiir
beide Subjekte programmatisch wird.

Wenn Ansprechbarkeit also gleichzusetzen wire mit einer Form von
Verantwortung, die in ihrem Sein beginnt, so ist das Konzept der An-
sprechbarkeit und damit die Notwendigkeit der Pridsenz eines Auferhalb
des Subjekts (wie auch immer dieses konkretisiert sein mag) als subjektbil-
dende Instanz anzuerkennen. Diese Form von Verantwortung fiir ein be-
gegnendes Auferhalb des Subjekts postulierend, stellen sich Fragen in wel-
chem Umfang und Grenzen, der Begriff dieser Verantwortung zu verstehen
ist.

Auf die Thesen Butlers zur Fragestellung der Anerkennbarkeit rekurrie-
rend, stellt sich die Frage, ob das Subjekt nur fiir Einzelne aufgrund ihrer
Zugehorigkeit ausgewdhlte Andere verantwortlich ist oder ob diese Ver-
antwortung auch weit dariiber hinaus greifen kann. Das Motiv der Verwie-
senheit auf jeden Einzelnen lésst sich an der Bedeutung der Stellvertreter-
schaft im lévinasischen Konzept nachzeichnen.

Das Subjekt

,wird durch den Tod des Anderen zutiefst erschiittert und von einer Schuld des
Uberlebenden erfiillt. Im Tod des Anderen sterbe ich einen schwierigeren Tod als

meinen eigenen. Hinsichtlich dieser Prioritit, bekommt mein eigener Tod eine ,,se-

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

92 | Der Andere als Herausforderung

kundére” Bedeutung .Er wird einer Verantwortung des Subjekts untergeordnet, die
sich nicht durch den Tod begrenzen lassen will. Der tiefste Sinn, zu dem ich in mei-
nem Sein und in meinem Tod berufen bin, ist Sein (und Sterben) fiir den Anderen,
was von Lévinas auch Stellvertretung (substitution) genannt wird.“ (Critchley 2002,
S.264)

Im Weiteren soll betrachtet werden, wie diese Verantwortung fiir den An-
deren einzuordnen ist und wie sich Butlers Exegese von Lévinas’ Verant-
wortungskonzeption in ihren aktuellen Werken aufzeigen ldsst, um an-
schlieBend auf die Frage der Moglichkeiten und Grenzen der Anwendung
einer 1évinasischen Verantwortungsethik zu rekurrieren.

Es ist unumstritten, dass sich das ethische Potenzial der 1évinasischen
Konzeption durch Judith Butlers Konzeption der Anerkennung fiir Andere
zieht, denn in ihrem Fokus stehen neben der Begegnung zwischen Einzel-
nen vor allem auch die Zusammenkunft von Gruppen und Alteritétsdefini-
tionen, die den Kontext von Nationen definieren. Damit fiigt sie, wie in
spiteren Abschnitten gezeigt werden soll, der lévinasischen Perspektive
eine politische Dimension hinzu, die nach dem Urteil unterschiedlicher
Wissenschaftler innen (wie z.B. Bedorf und Delholm) ein Desiderat von
Lévinas’ Konzeption darstellt. Im Folgenden mochte ich mich auf ihr 2013
erschienenes Werk Am Scheideweg — Judentum und die Kritik am Zionis-
mus beziehen, in welchem sie erstmalig ein vollstindiges Kapitel ihrer
Auslegung der 1évinasischen Ethik widmet. Im Zentrum ihrer werkinternen
Auseinandersetzung steht die Beschiftigung mit den politischen Implika-
tionen des Konflikts zwischen Israel und Palédstina, die hier nicht im Detail
ausgefiihrt werden konnen. Butler verwendet neben der 1évinasischen Kon-
zeption auch die Theorien von Primo Levi, Hannah Arendt, Walter Benja-
min und Edward Said um die Bedeutung der ethischen Forderung die durch
den Anderen an das Subjekt ergeht, zu verdeutlichen. In ihrer Beschéfti-
gung mit Lévinas fokussiert sie Fragestellungen die auch fiir diese Arbeit
von zentraler Bedeutung sind: ethische Verantwortlichkeit, Antlitzkonzep-
tion sowie Kritik an der Lévinasischen Ethik unter dem Primat der An-
wendbarkeit.

Zunéchst greift sie nach der Vorstellung der Theorie Saids, Lévinas’
Konzeption auf und weist in den ersten Zeilen die in akademischen Kreisen
vielmals vorgestellte Relation zwischen Lévinas und Bubers Ich-Du Inter-
subjektivititskonzeption zuriick. Sie rekurriert auf Lévinas’ Postulat der

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 93

Trennung zwischen dem Subjekt und dem Anderen. In der Konstruktion
der Trennung zwischen dem Aufenthaltsort des Anderen im ,,dort“, das sich
als vom Subjekt nicht tradierbar présentiert, ergibt sich eine Konstitution
des ethischen Anspruchs aus einem Auf3en.

Mit dieser These der Trennung, die eine Intersubjektivitit auf Augen-
hohe aussetzt, kritisiert sie die Verbindung zu Buber:

,,Diese Position ist eine andere als die von Bubers ,Ich-Du‘, die von getrennten Iden-
titdten ausgeht, von kulturellen Unterschieden die sich jedoch in Dialog und Koope-

ration zusammenfinden.* (Butler 2013, S. 52)

Doch genau der Gedanke der Kooperation und Gemeinschaft ist es, der in
der 1évinasischen Theorie durch den Gedanken der Asymmetrie zwischen
dem Subjekt und dem Anderen zugunsten der absoluten Alteritdt des be-
gegnenden Anderen aufgegeben werden muss:

,Lévinas geht von einer Asymmetrie der Beziehung zwischen dem Subjekt und dem
Anderen aus und auch davon, dass der Andere immer schon in mir ist; er ist mir
nicht nur als Teil assimiliert, sondern bleibt unassimilierbar als der, der meine eige-
ne Kontinuitdt unterbricht und (Anm.: aufgrund seiner ethischen Inanspruchnahme)
ein ,autonomes‘ Selbst gegeniiber einem ,autonomen‘ Anderen verunmdglicht.*
(Ebd,, S. 52f)

Diese Trennung, in der sich der Andere der Assimilation durch das Subjekt
(den Selben) entzieht, ist fiir Butler der zentrale Beitrag der 1évinasischen
Konzeption. Die ,,Heterogenitit™ (ebd., S. 53) ist daher die zentrale Grund-
lage der Begegnung mit dem Anderen ob in singulérer oder pluraler Bezie-
hungsstruktur. Butler schliefit an Lévinas an und beschreibt diese Hetero-
genitit als dem Sein des Subjekts vorgéngig, die zu einer permanenten Hin-
terfragung der eigenen Grenzen fiihren muss, um dem Anderen eine Frei-
heit zu offerieren die auf die Offnung des Subjekts zuriickgeht und es damit
»~permanent dezentriert” (ebd.). Diese Dezentrierung ist zentral, um die
Forderung des Anderen zu realisieren und sich aus einer subjektzentrierten
Perspektive zu 16sen. Die Verantwortung, in die das Subjekt durch seine
Antwort auf den Ruf des Anderen eintritt, ermdglicht eine ,,ekstatische®
Konstitution des Selbst:

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

94 | Der Andere als Herausforderung

,,Tatsdchlich bildet Verantwortung fiir den Anderen die ekstatische Struktur des
Selbst, die Tatsache, dass ich aus mir selbst herausgerufen werde und dass dieser
Bezug zu einer Alteritit mich im Wesen definiert.” (Ebd. 56)

Butler nimmt damit das 1évinasische Subjektkonzept auf, das die Konstitu-
tion des Selbst im Riickgriff auf die Bereitschaft zur Ubernahme der ethi-
schen Verantwortung denkt. In der vertiefenden Beschiftigung mit Lévi-
nas’ Konzeption fragt sie sich im folgenden Kapitel, ,,was das Antlitz ge-
bietet und konzentriert ihre Ausfithrungen auf die Frage, wie die 1évinasi-
sche Konzeption der Unfahigkeit der Zerstérung des Antlitzes in einer ge-
sellschaftlichen Struktur realisiert werden kann, die auf der Differenzierung
und damit auf der Unterdriickung des anderen aufbaut. Sie greift das Postu-
lat des Totungsverbots auf und differenziert folgend zwischen dem Antlitz
und dem Korper. Was hier an Merleau-Ponty erinnert, verweist sie auf die
physische Zerstorbarkeit und schlieit an die Konzeption der Ausgesetztheit
von Sartre und Heidegger an. Auch Lévinas unterscheidet zwischen der
Zerstorbarkeit des Antlitzes des absolut Anderen und dem individuellen
physischen Ausdruck und macht diese Distinktion anhand der Formulie-
rung deutlich, dass das Antlitz die Tétung herausfordert, der es gleichzeitig
widerspricht. Diese Unmdglichkeit der Ermdglichung fokussiert Butler im
Anschluss an Lévinas wie folgt:

,,Obgleich der Korper getdtet werden kann, wird das Antlitz nicht mit
ihm getotet™ (ebd., S. 70). Die Totung des Anderen folgert in ihrem Ver-
stindnis ein ,,aus dem Blick“-Verlieren der ethischen Beanspruchung durch
den Anderen. Die Unterwerfung unter das Antlitz, die gefordert ist, konsti-
tuiert das Totungsverbot, das keine sprachliche Entsprechung finden kann,
da die sprachliche Festlegung den allumfassenden Anspruch der Verant-
wortlichkeit verdndern und moglicherweise schmélern wiirde. Wenn dieses
jedoch festgelegt wird und dazu fiihrt, dass es bestimmte Antlitze sind, von
deren Inanspruchnahme sich Menschen aus politischen, sozialen und kultu-
rellen Griinden entziehen, so geschieht dies nach Butler in einer bewussten
Abwendung:

,-..] obgleich wir manchmal eben das tun, was wir nicht tun kénnen und uns eine

Macht anmal3en, die wir nicht besitzen oder jedenfalls nicht besitzen sollten* (ebd.).

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 95

Menschen realisieren unentwegt ihre Macht in der Abwendung vom Ande-
ren und realisieren damit etwas, was nach Lévinas als unmoglich gilt.

Nach Butler wenden sich Menschen vom Antlitz ab, um dem Appell der
ethischen Verantwortlichkeit fiir den Anderen zu entkommen und damit aus
der empfundenen Machtlosigkeit und Unterworfenheit auszutreten, an die
sie die Begegnung mit dem Anderen permanent erinnert. Sie beschreibt an
dieser Stelle die Anmafung einer Macht die dem Subjekt nicht obliegt, da
die Verantwortung fiir den Anderen vor jeder Wahl existiert und nicht im
Rahmen des subjektiv Entscheidbaren liegt oder liegen darf, um die ethi-
sche Konzeption nicht in einen Relativismus zu verwandeln, in welchem
Menschen aufgrund ihrer subjektiven Verfassung sich fiir oder gegen Ver-
antwortungsiibernahme entscheiden koénnen. Um diese These zu stirken,
formuliert Butler: ,,...wer sich abwendet, nimmt eine Macht in Anspruch,
die uns nicht zukommt*“ (ebd., S. 65). Um die Frage zu beantworten, wie es
zu dieser Abwendung kommt, die nach Butler vor aller subjektiven Macht
und damit auch vor aller Politik liegt, muss die Frage gestellt werden, wie
sich der Prozess der Abwendung vollzieht, welche Implikationen dieser hat
und welche politischen und sozialen Konsequenzen auf den Prozess der
Abwendung folgen. Fiir Lévinas ist der ethische Anspruch des Antlitzes
nicht mit der Ebene der Politik, die auf Auswahl und Differenzierung be-
steht, gleichzusetzen. Butler fiihrt in ihrer Lévinas-Exegese an dieser Stelle
die Figur des Dritten ein, um hier dhnlich Delholm (2000) und Bedorf
(2013) die politische Dimension des Dritten als die Dyade zwischen dem
Selbst und dem Anderen iiberschreitende Ebene einzufiihren.

,Mit dem Dritten und der Uberschreitung der Dyade treten wir in die Sphire der Be-
rechenbarkeit ein, in den Bereich der distributiven Gerechtigkeit, der mehrheitlich
verabschiedeten Gesetze und damit auch in die Sphére des Politischen als formali-
siertes Regelwerk.” (Butler 2013, S. 71)

Bei der Frage, die von Butler folglich gestellt wird, geht es um die politi-
sche Anwendbarkeit des ethischen Anspruchs im Rahmen einer distributi-
ven Gerechtigkeit, die auf der Kategorisierbarkeit des Anderen beruht. Wie
kann das Antlitz in der Sphére des Politischen iiberleben? Welche Form
muss es annehmen, und wie hinterlésst es seine Spur und erinnert damit an
die gebotene Verantwortung iiber die Grenzen des Systems hinaus? (vgl.
ebd., S. 72). Lévinas’ Postulat des Antlitzes als ,,Stimme des Befehls* wird

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

96 | Der Andere als Herausforderung

an dieser Stelle aufgegriffen und ,,verbietet gegeniiber dem Tod gleichgiil-
tig zu sein“ (ebd.). Im Antlitz des Anderen begegnet seine Sterblichkeit und
Verletzbarkeit, die wie Butler Lévinas folgend exemplifiziert auf die Ver-
letzbarkeit und Endlichkeit des eigenen Lebens aber auch der eigenen Fi-
higkeit zur Gewalt rekurriert. Butler verweist an dieser Stelle darauf, dass
es weniger die Angst um den Anderen als mehr die Angst vor dem Erleben
der eigenen Gewaltfdhigkeit ist, die den Selben vor der Abwendung vom
Antlitz abhédlt. Im Antlitz wird der Selbe der Gefdhrdung des Anderen
durch das eigene Handeln gewahr. Dementsprechend entspringt das Be-
diirfnis nach der Verantwortungsiibernahme nicht dem Wunsch, dem An-
spruch des Anderen gerecht zu werden, vielmehr ergibt sich die ,,Verant-
wortung aus der Gefdhrdung, deren Zeuge ich werde, aus der Gewalt, die
von mir ausgehen konnte, aus der Furcht vor dieser Gewalt” (ebd.). Lévinas
selbst bestimmt diese Gewalt als, ,,was mein Dasein ungeachtet seiner in-
tentionalen und bewussten Unschuld, an Gewalt und Mord veriiben konnte*
(ZWU, S. 163). Butler versteht die gebotene Verantwortungsiibernahme als
einen ,,fortwiahrenden Kampf zwischen meiner Angst angesichts des Gebo-
tes und meiner potentiellen Gewalt gegeniiber dem Anderen“. An dieser
Stelle konkretisiert sich der Anspruch auf der Ebene der Begegnung, dem
potentiell verursachten Tod oder der Verletzung des Anderen kann nicht
gleichgiiltig begegnet werden, da an dieser Stelle das Konzept der Sorge
um den Anderen hinzukommt, die den Selben zum Advokaten seines
Schutzes macht. Der Bezug zum Antlitz des Anderen vollzieht sich in der
bewussten Abwendung von der eigenen Gewalttdtigkeit. Aus diesen Kon-
kretionen zur lévinasischen Ethik ergeben sich fiir Butler eine Reihe von
Fragen, die auf das politische Potenzial der ethischen Konzeption und da-
mit auf die Ubertragbarkeit von der Singularitit auf eine Pluralitit schlie-
Ben lassen.” Butler argumentiert, dass die Zentralitit des Anspruchs des
Anderen immer schon auf die Existenz eines vorherrschenden Konflikts
verweise. Die Fragen, die an dieser Stelle aufzugreifen sind, benennt sie
wie folgt:

2 Auf die Grundlage dieser Pluralitdt wird im Abschnitt 4.3 genauer hingewiesen.
Sie wird darin als Méglichkeit einer Gemeinschaft mit dem Dritten gedacht, der
zum Beispiel innerhalb einer Demonstration die Stimme des Anderen einnimmt,
sich mit dieser assoziiert und eine Verbindung schafft, die iiber die kdrperliche

Trennung hinweg beide in einer gemeinsam artikulierten Idee verbindet.

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 97

,Wire ich versucht den Anderen zu tdten, wenn ich nicht bereits in einer Beziehung
zu ihm stiinde? Entspringt mein Wunsch, den Anderen zu tdten aus dessen Verletz-
barkeit? Oder sehe ich meine eigene Verletzbarkeit dort bei ihm oder ihr und kann
ich sie nicht ertragen? (Ebd. 74)

Gewaltlosigkeit stammt, so Butler, aus der ,,permanenten Spannung®, Opfer
potentieller Gewalteinwirkungen zu werden und selbst Gewalt zu veriiben.
Lévinas folgend beschreibt sie Frieden als kontinuierlichen Kampf um Ge-
waltlosigkeit:

,Frieden ist ein aktiver Kampf gegen die Gewalt, es gibt keinen Frieden ohne die
Gewalt die er in Schach zu halten sucht. Frieden bezeichnet diese Spannung, da er in
gewissem Mafle immer ein gewaltsamer Prozess ist, eine Gewalt jedoch im Namen
der Gewaltlosigkeit.“ (Ebd., S. 75)

Diese Vorstellung des Friedens als Kampf schlieit unmittelbar an die Ver-
antwortung fiir den Anderen an, die nach Lévinas unausweichlich ist und
das Subjekt in der Begegnung fiir den Anderen zur Verantwortungsiiber-
nahme zwingt. Diese Form der Nétigung zur Einhaltung des ethischen Im-
perativs findet sich bei Lévinas unter den Begriffen ,,Verfolgtsein® und
»~Aufgebrachtsein“ wieder, die Butler schlussfolgern lassen, dass diese nicht
frei erwdhlte Verantwortung als eine Praxis ethischer Gewalt verstanden
werden konnte. Damit entspringt die geforderte Verantwortung der Unter-
werfung des Selben, die aus der Verfolgung durch den Anderen entsteht:
,Das Antlitz des Anderen ist von Anfang an Verfolger. Und wenn das We-
sen dieser Verfolgung das Totungsverbot ist, dann werde ich vom Gebot
verfolgt, den Frieden zu bewahren® (ebd., S. 75). Dieses Totungsverbot gilt
als kategorisch, und es ist gewaltsam in seiner Form, wie es iiber den Sel-
ben verhiingt wird, es entstammt keiner Ubereinstimmung mit dem Willen
des Selben. In diesem Ausschluss von ,,Freiheit und Willen®, der iiber das
Subjekt ergeht, entsteht nach Lévinas an dieser Stelle keine Kohérenz zur
Bestimmung durch einen Logos, die Gewaltsamkeit des Anspruches liegt
somit jenseits einer intentionalen und erwéhlten Form der Verantwortung.
Diese Verfolgung realisiert sich ,,nach keinem Grundsatz“. Dies bedeutet,
es gibt keinen konkreten Anderen, der das Subjekt verfolgt, das Subjekt
wird vielmehr von dem Anspruch verfolgt, der sich im Antlitz des Anderen

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

98 | Der Andere als Herausforderung

zeigt und in dem sich die Gewalt des Totungsverbots offenbart. Diese Ver-
folgung durch den Anderen ist an die Bestimmtheit des Leidens gekniipft:

., Wichtig ist, dass diese Art der Verfolgung mich nicht unversehrt lésst, ja diese Ver-
folgung zeigt gerade dass ich niemals unversehrt gewesen bin.“ (Ebd., S. 76)

Der Selbe ist in seiner Form der Ausgesetztheit an die moralische Forde-
rung des Anderen diesem stets unterlegen, und auch, wenn er versucht, die
Bedeutung dieser Unterwerfung zu negieren, befindet er sich in der Inan-
spruchnahme, die er nicht erwéhlt hat und deren Objekt er unweigerlich
wird. ,,Ich bin verantwortlich fiir das, was der Andere getan hat, was nicht
bedeutet, dass ich es selbst getan habe, sondern dass ich es erleide und dass
ich in diesem Erleiden Verantwortung iibernehme.” (Ebd.) In dieser Konsti-
tution aus dem ,,dort”, aus dem der Andere den Selben auffordert, Verant-
wortung zu tibernehmen, entsteht eine Form der Verantwortungsiibernah-
me, die nicht mit Rechtfertigung oder Wiedergutmachung gleichgesetzt
werden kann, sondern eine Zukunft visualisiert, in der der Selbe zum
Schutz des Anderen vor seiner eigenen Gewalttétigkeit aufgefordert wird.

Folglich muss ein Zusammenhang zwischen Verantwortung, der Ver-
folgung durch den Anderen und den Anspruch der Gewaltlosigkeit verhan-
delt werden, um damit einen Teilaspekt der 1évinasischen Ethik in umsetz-
barer Weise zu prisentieren:

,,Eben aus dieser Verfolgung ergibt sich eine Verantwortung. Mit dieser Verantwor-
tung ist dann auch ein Kampf um Gewaltlosigkeit verbunden, das heifit ein Kampf
gegen die Ethik der Vergeltung, die Bemiithung darum, den anderen nicht zu téten,

seinem Antlitz zu begegnen und es zu achten.* (Ebd.)

Butler folgert, dass das zentrale Argument gegen die Zerstorung des Ande-
ren, die Verginglichkeit und Verletzbarkeit des eigenen Lebens sein muss.
Die 1évinasische Ethik der unbedingten Inanspruchnahme durch den Ande-
ren lasst sich nach Butler nicht in ein konkretes gesetzliches System fassen,
sondern tradiert jede Festschreibung. Die gemeinsame Ebene der Einhal-
tung der Gewaltlosigkeit ist also als reziprokes Moment der Vergénglich-
keit von Leben zu fassen, die dem Selben in seiner Begegnung mit dem
Antlitz gewahr wird. Die Tatsache, dass Leben zerstort werden konnen,
miisse zum Schutz von Leben vor Gewalteinwirkung und Zerstérung fiih-

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 99

ren, dieser Schluss betreffe, so Butler, jedoch nicht den Logos, sondern
»das Leben, den Atem, die Trauer, die Gewissensbisse, die Aufmerksam-
keit und die Pflicht, soweit sie betont nicht verallgemeinerbar sind“ (ebd.,
S. 84). Der Selbe, der in seine Verantwortung gerufen und von dieser Auf-
gabe liberwiltigt wird, erkennt, dass er nichts anderes ist als diese Pflicht,
fiir den Anderen zu sein, das Gebot bringt ihn an seine Grenzen und wird in
diesem Moment seine Existenzgrundlage.

,.Er ist nichts anderes als diese Pflicht, und er wird durch das Gebot selbst am Oeben
erhalten, zugleich aufrichtet und iiberwiltigt. Das bedeutet, dass das Selbst keine
Substanz ist und dass das Gebot kein kodiffizierbares Gesetz ist; jeder existiert nur
durch einen Aufruf (Anm. fiir den Anderen zu sein) der vereinzelt, iberwéltigt und
zwingt.“ (Ebd., S. 84)

Obwohl Butler einen Grofteil der 1évinasischen Ethik als Grundlage ihrer
theoretischen/ethischen Basis verwendet, sieht sie Probleme bei der An-
wendung auf politische Auseinandersetzungen zwischen Nationen und die
Anspriiche marginalisierter Menschengruppen. Im Kontext einer pluralen
und damit politischen Anwendung ergeben sich unterschiedliche Probleme
bei der Anwendung der ethischen Beanspruchung durch das Antlitz. Wie
bereits beschrieben, konstatiert Butler, dass Menschen nach Lévinas im T6-
ten des Anderen eine ethische Unmdglichkeit realisieren konnen, indem sie
sich vom Antlitz abwenden und sich somit ihrer Verantwortung zu entzie-
hen versuchen. Eine Problematik, die sich bei genauerer Betrachtung ergibt,
ist, dass die Ebene, auf der die Begegnung zwischen dem Selben und dem
Anderen stattfindet, nicht universell genug ist, um die Offenheit zu unter-
stiitzen, die die Begegnung erfordert. Butler definiert diesen ,,Schauplatz
der Begegnung* als kulturell und geografisch begrenzt. Damit ist die ethi-
sche Verpflichtung, die Lévinas postuliert, ,.keine die man gegeniiber je-
dem Antlitz empfindet oder empfinden kann* (ebd., S. 53). Auch in frithe-
ren Texten® arbeitet sie mit dem Topos der Verantwortlichkeit, die sich kul-
turell, sozial und damit im Kontext von Nationen konstituiert. Durch die
Implikation der Verantwortungsiibernahme fiir die dhnlichen, verwandten

3 Auch in Schriften wie Hal} spricht. Zur Politik des Performativen (1997) setzt
sich Butler kritisch mit der Frage der politischen und sozialen Verhandelbarkeit

von Verantwortlichkeiten auseinander.

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

100 | Der Andere als Herausforderung

und gleichen Anderen ergibt sich ein Ausschluss anderer Nationen, Kultu-
ren und sozialer Gruppen, eine Vorgehensweise, die die Verletzung Ande-
rer zum Schutz der eigenen Gruppe rechtfertigt und damit das Primat der
lévinasischen Ethik aus den Angeln hebt.

Butler folgert, dass, wenn diese Einschitzung stimmig sei, die Verant-
wortung der kulturellen Zugehdorigkeit nicht vorgéngig, sondern ,,von vorn-
herein durch bestimmte Vorstellungen von Kultur, Ethnizitit und Religion
eingerahmt und begrenzt” (ebd., S. 53) sei. Dies habe Konsequenzen fiir
das Verstdndnis des im Antlitz formulierten Imperativs ,,Du sollst nicht t6-
ten®, fiir Lévinas entsteht an dieser Stelle keine Differenzierung des Ande-
ren im Hinblick auf die Verantwortlichkeit, in die die Existenz des Antlit-
zes den Selben ruft. Mit der Differenzierung nach den Parametern kulturel-
ler und/oder religioser Zugehorigkeit entsteht hinsichtlich der Differenzie-
rung von Anderen in Kategorien ihrer Zugehdrigkeiten die Frage, ,,0b es
eine Pflicht zur Bewahrung des Lebens jener gibt“ (ebd., S. 54), die aufler-
halb der eigenen Gruppe existieren.

Butler konstatiert, dass diese nicht nur auB3erhalb der betreffenden Zu-
gehorigkeit liegen, sondern aus diesem Grund ihre Antlitze gar nicht in den
Blick geraten und sie damit ihren Anspruch nicht stellen kdnnen. Eine Fra-
ge, die Lévinas jedoch nicht ausfiihrlich in seinem Werkkorpus behandelt,
wodurch die Theorie hinter der gesellschaftlichen Praxis, die den Willen
zur Verantwortungsiibernahme stark an Zugehorigkeiten festmacht, zu-
riickbleibt. Das Postulat der ,,Gesichtslosigkeit“4 der Anderen héngt mit der

4 Seit einem 1982 von Lévinas gegebenen Interview durchzieht die Frage einer
moglichen ,,Gesichtslosigkeit“ von bestimmten ethnischen Gruppen repetitiv
unterschiedliche Interpretationen. Besonders in der politischen Spannung zwi-
schen Israel und Paléstina ergeben sich hinsichtlich des Artikels aus der Telos
Fragen, die die 1évinasische Ethik einer kritischen Priifung unterziehen. Als die
Kontroverse um die Moglichkeit einer ,,Gesichtslosigkeit des Anderen und um
ihr politisches Potenzial entbrannte, meldete sich der Lévinas-Forscher Martin
Kavka zu Wort und stellte klar, dass das Antlitz fiir Lévinas eine transzendentale
Struktur sei und damit jenseits einer empirischen Festlegung. Dieser Hinweis
eroffnete die Frage, inwiefern Lévinas Ethik als alterititsbasiert und damit vom
Antlitz aus gedacht hatte, dies aber keine Beeinflussung der politischen Dimen-
sion enthalte. Die politische Ebene sei somit keine ethische Antlitzrelation, son-

dern basiere auf einem nationalititsfokussierten Blickwinkel, was die Moglich-

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 101

Frage der Responsivitit als Grundlage des ethischen Verhéltnisses zusam-
men. Da in dieser Form eine Begegnung mit dem Anderen ausgesetzt er-
scheint, ist eine Antwort auf den Anderen innerhalb einer als ,,gesichtslos®
kategorisierten Gruppe nicht mdglich. Da die Antwort auf die ethische
Verpflichtung des Antlitzes die wesentliche Grundlage des Verantwor-
tungsverhiltnisses darstellt, 1dsst sich an dieser Stelle aufzeigen, warum es
kompliziert, wenn nicht sogar in bestimmten Féllen gesellschaftlich un-
moglich erscheint, eine Verantwortungsiibernahme fiir eine spezielle Men-
schengruppe zu postulieren.

Gerade in Bezug zum genannten Kapitel ist es wichtig, die folgende
Formulierung Butlers zu zentralisieren:

,»Der Andere ist nicht einfach weit jenseits der Grenze, die ihrerseits gewaltsam ge-
zogen wurde und verteidigt wird, und es gibt keine Trennmauer, die die ethische

Forderung 16schen konnte, auf das Leiden des Anderen zu reagieren.“ (Ebd., S. 65)

Diese Anwendung wird in den folgenden Abschnitten hinsichtlich ihrer
politischen Implikationen vertiefend betrachtet und diskutiert werden. But-
ler schlie3t mit Fragen, die das Verhiltnis zwischen Nationen hinsichtlich
reziproker Verantwortungsiibernahme betreffen und beschreibt, solange die
Zugehorigkeit zu einer Nation die wesentliche Voraussetzung fiir die ethi-
sche Relevanz einzelner Gruppen und damit auch von Individuen sei, fithre
dies unweigerlich zu einem Zustand, in dem es keinen lévinasischen Ande-
ren geben konne, und ,,dies bedeutet, dass der ethische Anspruch ausge-
16scht wurde* (ebd., S. 66).

keit einer Differenzierbarkeit von ,,Anderen” bedeuten wiirde und ihre Existen-
zen mit unterschiedlichen Wertigkeiten konnotierte. Auch wenn die Kontroverse
um eine politische Definition des Paléstinensers als ,,gesichtslos* wiederholt im
Kontext der Lévinas-Forschung zur Diskussion steht, so ldsst sich im Interview
nicht eine Stelle aufzeigen, in der er den Paldstinensern eine ,,Gesichtslosigkeit*
zuschreibt. Ebenfalls 14sst sich kein Nachweis fiir eine Unterscheidung der Ver-
antwortungsrelationen im Kontext von Religionszugehorigkeiten finden, eine
Analyse, die auch die Autor innen Katz und Eisenstadt unterstiitzen. Lévinas
verstand die Beziehung zwischen Politik und Ethik als vergleichsweise heikel,
eine Aussage die das Fehlen einer theoretischen Bezugnahme auf politische
Fragen erkldrt (vgl. Eisenstadt/Katz 2013, S. 12- 54).

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

102 | Der Andere als Herausforderung

Offen bleibt an dieser Stelle, wie eine ,,Neuorientierung an Grundsitzen
der Gleichheit” hinsichtlich der Verletzbarkeit und der Betrauerbarkeit zu
einer Verdnderung der sozialen Pluralitit fithren konnte, die sich des 1évi-
nasischen Ideals annehmen konnte. Diese Frage soll im weiteren Verlauf
der Auseinandersetzung im Zentrum der Diskussion stehen. Der Frage nach
den Grenzen der Verantwortung nachgehend, ldsst sich mit Butler sagen:

,,Das Subjekt begegnet immer einem anderen Subjekt, die Begegnung beider ist in
der Sphére der Erscheinung verortet.” (Butler 2002, S. 45)

Der gegenseitigen uniiberwindbaren physischen Ausgesetztheit kann ab
dem Moment der Begegnung somit nicht mehr entgangen werden. Dies
schlieBt jedes begegnende Subjekt ein, da alle gleichermallen von der An-
erkennbarkeit ihrer Existenz durch den Begegnenden abhidngen und die Be-
gegnung selbst, trotz und gerade aufgrund ihres Machtcharakters fiir beide
Subjekte, unverzichtbar ist. Fiir Lévinas ist die Begegnung der jeweiligen
Subjekte keinesfalls willkiirlich. Es handelt sich in seiner Konzeption stets
um konkret fiir diese Begegnung auserwihlte Subjekte, die in der Sphére
der Erscheinung zusammentreffen.

Dieses Postulat soll hinsichtlich seiner sozialen und politischen An-
wendbarkeit im Fokus des ndchsten Abschnitts stehen.

Dieses Postulat der Auserwéhltheit korreliert bei Lévinas mit der reli-
gidsen Implikation, die im Begriff des Anderen liegt, denn jede dieser Be-
gegnungen trigt die Motivik des Dritten in sich. Somit sind beide Subjekte
in ihrer Begegnung bereits Stellvertreter, die die Reminiszenz an die Ge-
samtheit der Menschheit in ihrem Antlitz kommunizieren und durch die
imperativische Anrufung somit Macht aufeinander ausiiben. Die Begeg-
nenden sind in ihrer Begegnung fiireinander unersetzbar. Diese exakte
Auswahl der Begegnungen, die nach einem abstrakten Prinzip entschieden
zu sein scheint, verdeutlicht die Bedeutung des konkreten Anderen. Damit
ist auch die butlersche Problematisierung der Kategorisierung des Anderen
zeitweise ausgesetzt. Denn wenn beide Subjekte fiireinander auserwihlt
sind und ihre Begegnung somit einem transzendentalen Kontext entlehnt zu
sein scheint, so ist eine Degradierung des begegnenden Anderen undenk-
bar, denn diese wiirde einer Degradierung des Selbst gleichkommen.

In diesem Faktum konstituiert sich die Unersetzbarkeit der Begegnen-
den fiireinander. Eine Form von Verantwortlichkeit, die Lévinas gleichsetzt

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 103

mit der Unvertretbarkeit im eigenen Sterben. Der Tod des Anderen, der
nach Lévinas bedeutsamer ist als der Tod des Subjekts, verdeutlicht ein
weiteres Mal die Verwiesenheit aufeinander. Erst durch den Tod, durch das
Leid des Anderen kann das Subjekt seine Verwundbarkeit und Sterblichkeit
erfahren. In diesem Kontext wiirde die Aussetzung der ethischen Implika-
tion, die dem Subjekt die Macht gibt, den Anderen zu téten, sinnlos sein, da
in der Tétung oder Verletzung des Anderen die Gefdhrdung der eigenen
Existenz unmittelbar spiirbar ist.

Eine Existenz ohne die Anwesenheit eines Anderen oder, mit Lévinas
gesprochen, eines konkret auserwéhlten Anderen ist somit nicht denkbar,
denn beide Subjekte erfiillen fiireinander existenzielle Aufgaben, die sie
selbst nicht zu leisten in der Lage sind.

Zu diesen gehoren die Wahrnehmung einer eigenen Existenz im Jetzt,
die Notwendigkeit, Rechenschaft abzulegen und die Zeugenschaft der eige-
nen Historizitét, die einzig durch die Anwesenheit eines Anderen zu leisten
ist.

Der als konkret gedachte Begegnende bringt seine eigene Perspektive,
seine eigene Zeitlichkeit und seine eigene Korperlichkeit in die Begegnung
hinein. Durch die Begrenztheit der eigenen identitdren Faktoren der Sozia-
lisation der Begegnenden sind Anerkennungsprozesse stets von den subjek-
tiven Vorstellungen abhidngig und somit niemals wertfrei. Den begegnen-
den Anderen in seiner identitdren Gesamtheit aufzufassen, ist daher unmog-
lich und Anerkennung niemals in vollstdndiger Weise zu leisten. Ein in die-
ser Form konstituierter Anerkennungsprozess, der in der Begegnung ge-
schieht, ist subjektiv gelagert.

Eine vollstdndige Anerkennung kann aufgrund der partiellen ,Blindheit’
der Begegnenden niemals angeboten werden. Denn die Begrenztheit perso-
naler Historizitdt der Begegnenden steht diesem Prozess im Wege. Der
ethische Anspruch, den Anderen als das anzuerkennen, was er seinem We-
sen nach ist, ist damit unerfiillbar. Er ist somit den Anerkennungsmustern
des jeweils begegnenden Anderen irreduzibel ausgesetzt.

Um eine grundlegende Form des Anerkennungsprozesses zu leisten,
bedienen sich beide Subjekte vereinfachter Raster und Klassifizierungen.
Dabei geht Butler davon aus, dass die Erscheinung des Anderen als ein
komplexes Set von Codes betrachtet werde, das niemals in seiner jeweili-
gen Ganzheit erschopfend erkannt werden konne und daher im sozialen
Diskurs auf die Lesbarkeit und die Konnotation einzelner Faktoren redu-

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

104 | Der Andere als Herausforderung

ziert werde (vgl. Butler 2007, S. 56). Im Moment der Begegnung sind beide
Subjekte darauf angewiesen, einander zu dechiffrieren, einander einzuord-
nen, um aus dieser Kategorisierung Umgangsmuster abzuleiten. In der
Untersuchung der verschiedenen Codes sind nicht nur Faktoren der perso-
nalen Historizitit zu bedenken, wie bereits erwéhnt, sondern ebenso die
Bedeutung der jeweiligen Zeit- und Raum-Dimension, in denen sich die
Begegnung abspielt. Je nach Lesart und gesellschaftlichen Grundlagen
kann ein und derselbe Code in verschiedenen Kontexten auf absolute ge-
sellschaftliche Akzeptanz oder das Todesurteil stofen.

Uberschreitet das Subjekt also geltende Normen und Muster der De-
chiffrierung, wird es also entweder vom begegnenden Subjekt als soziale
Gefahrdung konnotiert oder erweist sich als gar nicht dekodierbar, befindet
es sich, ab diesem Moment in einer existenziellen Gefdhrdung durch den
Anderen. Diese kann durch den konkret begegnenden Anderen, aber auch
durch weitere Andere oder Institutionen in verschiedener Form exekutiert
werden und proklamiert den Schutz des Dritten, in diesem Kontext die In-
taktheit der Gesellschaft.

Doch was bedeutet ein in dieser Form explizierter Anerkennungspro-
zess fiir die Verantwortungsiibernahme, wenn Deklassifizierung oder Fehl-
klassifizierung von Subjekten in der Macht einzelner Subjekte liegen, die
ihre Macht mit Hilfe von Institutionen exekutieren und durch diese Klassi-
fikation spiter eine Rechtfertigungsgrundlage fiir Verfolgung und Genozid
ganzer Menschengruppen entwickeln?

Es fillt schwer, aus dieser Form der Klassifizierung und den mitgedach-
ten sozialen Implikationen ein System positiver Verantwortungsiibernahme
zu postulieren. Aus dem Konzept der Klassifizierung konnen Subjekte ge-
nauso wenig aussteigen wie aus dem Konzept der Ansprechbarkeit, die das
Wesen von Subjekten konstituiert. Wenn also die Frage thematisiert werden
soll, fiir wen Verantwortung iibernommen werden kann und fiir wen nicht,
zeigt sich, dass im 1évinasischen Dekalog keine Moglichkeit des Ausstiegs
aus der Verantwortlichkeit fiireinander offeriert werden kann. Es liegt dem-
nach nicht in der Macht des Subjekts, zu entscheiden, fiir welchen Anderen
es verantwortlich ist, da aus dem transzendentalen Kontext der Auserwéhlt-
heit entschieden wird.

Es kann also nicht konstatiert werden, dass Subjekte in der Lage sind,
die Tragweite ihrer Verantwortlichkeit selbst festzulegen.

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 105

Dieser Aspekt steht im Gegensatz zur gesellschaftlichen Praxis, in der
die Tragweite der Verantwortung an eine Form subjektiver Vertrautheit ge-
kniipft ist. Damit entziehen sich Subjekte jeden Tag dem ethischen Verant-
wortungskonzept, wie es Lévinas vorgelegt hatte. Natlirlich, und das muss
an dieser Stelle konstatiert werden, stellt sich Verantwortung in diesem
Konzept als nahezu unlésbare Aufgabe dar.

Lévinas’ Ziel, die Ethik als erste Philosophie zu postulieren und damit
das Diktat der ontologischen Philosophiegenese und die Herrschaft des Ichs
aufzuweichen, realisiert sich in der Einfiihrung des Anderen als Seins-
grundlage des Subjekts. Lévinas antizipiert damit nicht eine bloe Macht-
verschiebung, die Autonomie lediglich gegen Heteronomie eintauscht. Sei-
ner Formulierung der Bedeutung des Anderen folgend soll verstanden sein,
dass Freiheit nicht eine absolute sein kann, die ihre Grundlage in der Sub-
jektivitat findet, sondern die stets durch die Existenz des Anderen bestimmt
ist. (vgl. Bedorf 2005, S. 178)

Durch die Unendlichkeit und damit niemals vollstindig zu leistende
Anerkennung des Anderen durch das begegnende Subjekt ist es unmoglich,
Verantwortung in einem umfassenden Kontext zu realisieren. Die Unend-
lichkeit der Verantwortung, die von der Vielheit der begegnenden Anderen
geprigt ist, wird eingeschriankt durch die Anwesenheit des Dritten. Der
Dritte und die in ihm transportierte Gesamtheit der Menschheit schaffen
eine Verbindung zwischen dem Ethischen und dem Politischen. Einen Zu-
sammenhang, in dem das Politische niemals vom Ethischen und umgekehrt
zu trennen ist. Lévinas’ ethische Forderung ist somit als ,,Widerstreit von
multiplen Verantwortungen® (Bedorf 2013, ebd.) zu verstehen.

Eine vollstindige Aufopferung im Sein-fiir-den-Anderen ist nicht Ziel
des lévinasischen Konzepts, vielmehr schwingt in diesem Konzept die emi-
nente Verbindung zwischen Politik und Ethik mit, die fiir die reziproke
Verantwortungsiibernahme als unverzichtbar betrachtet werden kann.

Eine absolute Konzentration auf den Anderen wiirde die Selbstentfremdung
des Subjekts, nicht aber die Ubernahme sozial ethischer Verantwortung und
damit einen Machtausgleich zur Folge haben.

In der Vorstellung reziproker Verantwortungsiibernahme, die im Mo-
ment der Begegnung ihren Anfang nimmt, 14sst sich die Praxis eines aus-
gleichenden Machtgefiiges erkennen. Beide Subjekte lernen, die im jeweils
Anderen liegende Bedeutung fiir ihre eigene Existenz zu verstehen, ohne
einander unterwerfen zu miissen. Durch das Anerkennen der Unendlichkeit

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

106 | Der Andere als Herausforderung

und damit der Unkategorisierbarkeit des Anderen realisiert sich der Macht-
ausgleich bereits ab dem Moment der Begegnung und dem weitgehenden
Verzicht auf sozial konstruierte Kategorisierungen. Beide Subjekte konnen
in ihrer Verwiesenheit aufeinander ein ethisches Potenzial entdecken, das
beiden subjektive Freiheit und soziale Sicherheit zu gleichen Teilen ermdg-
licht.

Diese Uberlegungen einer Anerkennbarkeit des Selben und des Ande-
ren sollen in den folgenden Kapiteln vertieft und auf ihre Grenzen ausge-
wiesen werden.

Im Folgenden soll die gesellschaftliche Anwendbarkeit der 1évinasi-
schen Ethik im Werk Judith Butlers dargelegt werden. In diesem Kontext
ergibt sich folgende ethische Frage: Wovon héngen die An- und Aberken-
nung von Menschenwiirde ab? Wem werden gewisse Rechte bzw. An-
erkennung zugestanden? Um dem Vorhaben dieses Abschnitts Rechnung
zu tragen, werden die Subjektkonstitution und die Rolle der Anerkennung
durch den Anderen den Ausgang der Argumentation bilden.

In der Auseinandersetzung mit Judith Butlers Kritik der ethischen Ge-
walt kommt die Frage zum Ausdruck, wie eine Korrelation von Verletzbar-
keit und Anerkennbarkeit gedacht werden kann.

Butler betont in Anlehnung an Lévinas die Relevanz von Verletzlich-
keit und der Anerkennung eben dieser, zumal sie eine maf3gebliche Rolle
bei der Konstitution ihres Subjektverstdndnisses einnehmen. Der Zusam-
menhang zwischen Butlers Ethik und dem von ihr postulierten Subjektver-
stidndnis zeigt sich an dieser Stelle:

»Wenn ich, wie ich das tue und tun muss, die Frage stelle: ,Was soll ich tun?, dann
muss zunidchst einmal ein ,Ich® entstanden sein, das sich zum Gegenstand seines
eigenen Denkens nehmen kann. [...] beziehe ich mich dann nicht immer schon auf
eine soziale Welt, in der ganz bestimmte Arten von Optionen moglich sind und an-
dere nicht?* (Butler 2003, S. 8)

Butler vertritt die Ansicht, dass ,,[das] Subjekt so verfasst ist, dass es sich
selbst immer — bis zu einem gewissen Grad jedenfalls — undurchschaubar,
unbekannt bleibt [...]* (Butler 2003, S. 10). Das Ich muss ndmlich erst ,,ent-
standen sein® (ebd., S. 10). Fiir sie ist das Subjekt also ,,[...] ein fragiles und
fehlbares Subjekt [...], charakterisiert eher durch seine Grenzen als durch
seine Souverdnitit (ebd., S. 10). Sie kritisiert hier die Annahme eines pré-

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 107

diskursiven Ichs. Das Selbstverstidndnis eines Subjekts als ,,Ich* erfolgt ihr
zufolge namlich stets im Rekurs auf das eigene Bewusstsein. Das Bewusst-
sein von der Identitét des Subjekts basiert Butler folgend wiederum auf be-
reits bestehenden Normen und der Wirkmiéchtigkeit von Institutionen, wel-
che prégend fiir die Identitdtsbildung sind. Das Subjekt wird somit immer
schon zwingend durch seinen gesellschaftlichen Kontext konstituiert, wobei
innerhalb dieses Kontexts entschieden wird, wem in Folge einer bestimm-
tem kulturellen und/oder sozialen Zugehorigkeit eine Subjektposition zu
Teil wird (vgl. ebd., S. 8). Das Ich unterliegt damit einem diskursiven Ent-
stehungsprozessn der von einem Auflen (aber nicht vom lévinasischen An-
deren) bestimmt wird. Jener Prozess ist fortlaufend und kann vom Subjekt
nie vollstindig durchdrungen werden. Hieraus ergibt sich fiir Butler die
Frage, wie ein Subjekt entstehen kann, das ,,[...] niemals vollstindig erkla-
ren kann, weshalb es so und nicht anders gehandelt hat[...]* (Butler 2003, S.
10).

Zudem stellt sie den Gedanken eines souverdnen und autonomen Sub-
jekts grundlegend in Frage, impliziert der prozessuale Charakter seiner Ent-
stehung ndmlich, dass es mittels Adressierung bzw. Anrufung durch andere
erst subjektiviert bzw. performativ hervorgebracht wird. Butler vertritt also
die Ansicht, dass ,,[k]ein Subjekt [...] sein eigener Ausgangspunkt [ist]. Die
Phantasie, die es zu einem solchen erkldrt, kann die konstitutiven Bezie-
hungen nur verleugnen.” (Butler 1995, S. 41). Thr zu folge sind Menschen
einander ,,von Anfang an“ (ebd., S. 99) ,,ausgesetzt“ (ebd., S. 100). Dieser
Aspekt verdeutlicht eine Verbindung zur Konstitution des lévinasischen
Anderen. Sie betont die Relevanz der Anrufung und Annahme der Adres-
sierung durch Andere. Die Anrufung’ ist ihrem Verstindnis zufolge maf-

5 Das Motiv der Anrufung lésst sich als eine Praktik beschreiben, durch die Be-
zeichnung und die gegebene Anerkennung ein weiteres Subjekt ,,ins Leben zu
rufen”. Butler iibernimmt diese Form des performativen Aktes der Theorie des
Sprachwissenschaftlers Austin. Zudem zeigt die Konzeption der Anrufung eine
Unterscheidung zur Theorie Lévinas, in der es nicht das gesellschaftlich konsti-
tuierte und eingebundene Subjekt ist, das den Anderen anruft und iiber dessen
gesellschaftliche Anerkennung und damit iiber seine Lebensbedingungen ent-
scheidet. Vielmehr ist es bei Lévinas der externe Andere, der das Subjekt in das
Sein-fiir-den-Anderen ruft, ein Prozess, der der als Ausgangspunkt der Subjekt-

konstitution bei Lévinas zu bewerten ist.

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

108 | Der Andere als Herausforderung

geblich fiir die Konstitution des Ichs, denn noch bevor das Ich iiberhaupt
fahig ist, sich selbst als Ich zu bezeichnen, wird es angerufen bzw. adres-
siert. Hierzu schreibt Butler:

,»Noch bevor ich ein ,Ich® erwerbe, war ich ein Etwas, das beriihrt wurde, bewegt,
gefiittert, zu Bett gebracht, angesprochen wurde. Alles diese Eindriicke sind Zeichen
einer bestimmten Art, Zeichen, die auf der Ebene meiner Ich-Bildung etwas ver-
zeichnen, Zeichen, die zu einer Sprache gehoren, die sich nicht auf die Vokalisie-
rung reduzieren ldsst. Es sind Zeichen eines Anderen, aber es sind auch Spuren, aus
denen schlieBlich ein ,Ich‘ hervorgehen wird, das niemals imstande sein wird, diese
Zeichen vollstdndig wieder zu finden oder zu lesen, ein ,Ich, fiir das diese Zeichen
zum Teil iiberwiltigend und unlesbar, ratselhaft und pragend bleiben.* (Butler 2003,
S. 85)

Mittels der Anrufung, ldsst sich exemplifizieren, was an dieser Stelle ge-
meint ist. In Kdrper von Gewicht (vgl. Butler 1995, S. 29) beschreibt sie,
wie durch Sprache bzw. Anrufung das Subjekt konstituiert wird:

»Angesprochen zu werden bedeutet also nicht nur, in dem, was man bereits ist, an-
erkannt zu werden; sondern jene Bezeichnung zu erhalten, durch die die Anerken-
nung der Existenz moglich wird. Kraft dieser grundlegenden Abhéngigkeit von der
Anrede des Anderen gelangt das Subjekt zur ,Existenz.“ (Butler 2006, S. 15)

Die Konstitution des Subjekts steht immer in unmittelbarem Zusammen-
hang mit Anderen. In diesem Abhéngigkeitsverhiltnis werden Subjektposi-
tionen stets neu und vor dem Hintergrund ihres Kontextes gebildet, denn:

,»,Wenn wir einen anderen anerkennen oder wenn wir fiir uns selbst Anerkennung
fordern, [...] sind wir bereits im Fragen, in der Bitte etwas Neues geworden, da wir
kraft der Anerkennung konstituiert werden.* (Butler 2005, S. 62)

An dieser Stelle ist es wichtig, zu betonen, dass es bei Butler um ,,Andere*
im Plural und nicht mehr lediglich um die Einzelerfahrung bzw. die Bezie-
hung mit dem einen Anderen geht, denn sie spricht von einem ,,Wir* (vgl.
ebd.). Gleichzeitig weist sie (vgl. Butler 2003, S. 85) nachdriicklich darauf
hin, dass Sprache bzw. Anrufung nicht auf eine vermeintlich wertfreie Ebe-
ne reduziert werden darf. Es handelt sich bei Sprache nicht um bloBe Zei-

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 109

chen. Thr zufolge gleicht Sprache Gewalt. Sie kann das, was sich zwischen
den Grenzen befindet, nicht benennen und kann indessen einem unendli-
chen Anderen, der in dieser Form nicht kategorisiert werden darf, nicht ent-
sprechen. Die Adressierung einer Person verweist immer zugleich auf ein
normatives System, welches diskursiv hervorgebracht ist. Mittels dieser
Annahme verlagert ihre Theorie die Subjektivierung in eine diskursive und
hierdurch ebenso politische Dimension.
Butler folgend ist das Subjekt

,[...] gendtigt, nach Anerkennung seiner eigenen Existenz in Kategorien, Begriffen
und Namen zu trachten, die es nicht selbst hervorgebracht hat, und damit sucht es
das Zeichen seiner eigenen Existenz aullerhalb seiner selbst [...]. Anders gesagt: im
Rahmen der Subjektivation ist Unterordnung der Preis seiner Existenz.” (Butler
2001, S. 25)

Das in jenes Beziehungsgeflecht eingebundene Subjekt kann hierbei die
Adressierung durch Andere kaum beeinflussen, zumal die Wahrnehmung
Anderer vorab nicht kontrollierbar ist. Das heift, das Subjekt ist sowohl der
Wahrnehmung als auch der Anerkennung durch Andere ausgeliefert, diese
konstituieren es namlich sozial.

»Angerufen durch einen verletzenden Namen erhalte ich ein soziales Dasein, und
welil ich eine gewisse unumgingliche Verhaftung mit meinem Dasein habe, weil
sich ein gewisser Narzissmus jeder existenzverleihenden Bedingung beméchtigt, be-
griie ich schlieflich die mich verletzenden Bedingungen, denn sie konstituieren
mich sozial.” (Butler 2001, 99)

Dieses Ausgeliefertsein verdeutlicht die Gefahr und die Verletzbarkeit
eines jeden Lebens, denn ,,Anerkennbarkeit [ist] nicht Eigenschaft oder
Potenzial einzelner Menschen.” (Butler 2010, S. 13) Anerkennbarkeit be-
schreibt stattdessen einen diskursiv normativen Prozess, welcher dariiber
entscheidet, ,,bestimmte Subjekte zu ,anerkennbaren‘ Personen zu machen,
wihrend [er] zugleich die Anerkennbarkeit anderer Subjekte entschieden
erschwer[t].“ (ebd., S. 14). Sie kritisiert den Akt der Zurechnung von aner-
kennbaren/nicht anerkennbaren Subjektpositionen, zumal Menschen durch
Anrufung in eine diskursiv bestimmte Rolle bzw. Kategorie eingefasst und
dadurch Gewalt ausgesetzt werden, die die Bedingung der Betrauerbarkeit

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

110 | Der Andere als Herausforderung

und Unbetrauerbarkeit bildet, die spiter ausfiihrlicher Behandlung unterzo-
gen wird.

Die Einsicht iiber die Gefdhrdung und Verletzlichkeit des eigenen Le-
bens muss ihrer Theorie folgend in die Einsicht darliber miinden, dass das
Leben anderer gleichermallen durch mich gefdhrdet sowie verletzt werden
kann. Butler betont, dass sich jene Einsicht nicht auf singuldre ,,Andere* —
obgleich sie einem als Andere bzw. anders erscheinen — beschrianken 1dsst.
Hier formuliert sie also eine ethische Vorstellung, die darauf griindet,
einem jeden Leben die gleiche Verletzlichkeit einzugestehen, die man
selbst aufweist:

,,Um ein Leben als gefdhrdet bezeichnen zu konnen, muss man nicht nur dieses Le-
ben als eigenstindiges Leben wahrnehmen, man muss die Gefdhrdung auch als inte-
gralen Aspekt dessen erkennen, was man im Lebendigen immer schon mit wahr-
nimmt.[...] Das Gefdhrdetsein ,sollte’ in der Tat als gemeinsame Bedingung
menschlichen Lebens (ja, als gemeinsame Bedingung, der menschliche und nicht-
menschliche Tiere gleichermaBen und gemeinsam unterliegen) erkannt werden, aber
wir diirfen nicht davon ausgehen, dass mit der Einsicht das als gefahrdet Erkannte
schon gemeistert, erfasst oder auch nur vollstindig wahrgenommen wiirde.“(Butler
2010, S. 20f.)

Es gilt, die Verletzlichkeit und Gefédhrdung des Lebens aller Lebewesen, so
Butler, als ,,gemeinsame Bedingung® im Zusammenleben anzuerkennen.
Hier beruft sich Butler auf Lévinas. Sie verweist ndmlich auf die Adressie-
rung, die mafBgeblich fiir ein Zusammenleben ist, denn ,,wir beginnen zu
existieren, sobald wir angesprochen werden“(Butler 2005, S. 155). Ihr Inte-
resse widmet sich der Funktionsweise der moralischen Adressierung. Die
moralische Adressierung erfolgt Lévinas folgend durch das ,,Gesicht* (vgl.
ebd., S. 156 ff.) des Anderen, in dem sich die Not aller Menschen offenbart
und hierdurch das Menschliche beriihrt. Butler (2005, S: 165) schreibt hier-
zu, ,,die Vokalisierung der Qual [...], die noch nicht Sprache oder nicht
mehr Sprache ist, das, von dem wir geweckt werden fiir die Gefahrdetsein
des Lebens des Anderen [...]“. Es ist gleichermaBen Gesicht, das das
Menschliche beriihrt, zumal sich in ihm die Verletzlichkeit des Anderen
zeigt. Threr Terminologie folgend offenbart sich das Menschliche/die Not
nicht zwingend lediglich im Gesicht (ebd., S. 159). Unabhéngig davon, in
welcher Form sich das Gesicht/ Antlitz jedoch offenbart — kennzeichnend

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 111

bleibt, dass es ,,spricht“(ebd., S. 158, 165). Fiir Butler verkorpert das Ge-
sicht bzw. das Antlitz ein Gebot, das gebietet, nicht zu téten:

»Auf das Gesicht zu reagieren, seine Bedeutung zu verstehen heifit, wach zu sein fiir
das, was an einem anderen Leben gefdhrdet ist, oder vielmehr wach zu sein fir das
Gefahrdetsein des Lebens an sich. [...] Es muss ein Verstdndnis der Gefahrdetsein
des Anderen sein.* (Butler 2005, 160)

Auflerdem beschreibt sie eine Ethik der Gewaltlosigkeit, die ein Span-
nungsverhéltnis darstellt, charakterisiert ,,zwischen der Angst Gewalt zu er-
leiden und der Angst, Gewalt zuzufiigen* (ebd., S. 163). Hiermit betont
Butler zum einen die ,,Verletzungsmachtigkeit™ und zum anderen die ,,Ver-
letzungsoffenheit” als menschlich. Sie skizziert Gewaltverhéltnisse, die
durch diskursive Adressierungen bedingt sind: ,,einen Namen zu erhalten,
einer Reihe von Zumutungen unterworfen zu sein, auf eine fordernde Alte-
ritdt reagieren zu miissen, [ist] eine gewisse Gewalt” (ebd., S. 166). Diese
Gewalt gilt es Butler folgend ernst zu nehmen. In Bezug auf die Alteritét
verdeutlich sie, dass Menschen bzw. Menschengruppen im alltdglichen
Sprachgebrauch als ,,Andere* stigmatisiert werden. Zum Beispiel werden in
Deutschland im Zuge des arabischen Friihlings Menschen durch den politi-
schen Diskurs in Medienberichten unter die Kategorie ,,Fliichtling* subsu-
miert. Die Menschen werden hinter dieser Subsumierung als Namenlose
und Gesichtslose verborgen, wodurch sie im Sinne der 1évinasischen Ter-
minologie nicht linger ethisch ansprechbar sind.® Hierbei werden scheinbar
soziokulturelle sowie religiose Unterschiede nachdriicklich als auffallend
charakterisiert und so als letzte Konsequenz iiberhaupt hervorgebracht. But-
ler weist jedoch darauf hin, dass nicht jedes ,,Gesicht*/,,Antlitz* im 1évina-
sischen Sinne ,,vermenschlichend* wirkt (Butler 2005, S. 169).

,,Wenn wir die Frage stellen, kraft welcher AuBerlichkeiten Anerkennung verliehen
wird, stellen wir fest, dass dafiir nicht die besondere Begabung des Anderen verant-
wortlich ist, der mich erkennen und anerkennen kann, denn dieser Andere muss sich
seinerseits auf ein bestimmtes Kriterium verlassen, um festzulegen, was anerkannt

wird und was nicht; auch er braucht einen Rahmen fiir sein Sehen und Urteilen. Ver-

6 Die ethischen Implikationen des Fliichtlingsstatus werden in Abschnitt 4.6 ge-

nauerer Betrachtung unterzogen.

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

112 | Der Andere als Herausforderung

leiht also der Andere Anerkennung — und wir wissen noch nicht, worin genau diese
besteht —, so tut er dies nicht vorrangig kraftbesonderer Fahigkeiten oder eines
Zwang ausiibenden Antlitzes. Es liegt nicht nur bereits ein epistemologischer Rah-
men vor, innerhalb dessen das Antlitz erscheint, sondern wir haben es auch hier
schon mit einem Fungieren der Macht zu tun, denn nur kraft [...] kultureller Rah-
menbedingungen erscheint uns ein gegebenes Antlitz als menschliches.” (Butler
2003, S. 41)

Anders als Lévinas geht Butler davon aus, dass Seiende im Rahmen einer
Begegnung normativen Strukturen ausgesetzt sind. In der Begegnung wer-
den jene normativen Strukturen reproduziert und sind indessen verédnderbar.
Mittels dieser These verdeutlich sie, dass die Subjektbildung Machtprozes-
sen unterliegt. Dies ist ein Verweis auf Gesellschaftlichkeit. Der epistemo-
logische Rahmen bestimmt hierbei, welches ,,Gesicht*/,,Antlitz* iiberhaupt
als solches, Teil der Wahrnehmung werden kann. Butler begreift den epis-
temologischen Rahmen also als Grundvoraussetzung dafiir, wem eine Sub-
jektposition iiberhaupt zugerechnet — wer als Subjekt wahrgenommen —
werden kann. Wie bereits beschrieben, betont Lévinas, dass das Antlitz
nicht Teil (korperlich) oberflachlicher Gegebenheiten ist. Stattdessen steht
es fiir die Not aller Seiender. Butler jedoch wendet sich unter Bezugnahme
auf den epistemologischen Rahmen gegen diese These. Thr zufolge existie-
ren Menschen, die gar nicht erst als ,,mein“ Anderer (an-)erkannt werden.
Das heifit, man kann sich einer Stellvertreterschaft sowie Verantwortung im
l1évinasischen Sinne entziehen. Fiir Lévinas ginge dies mit einem Verlust
der Subjektivitit einher. Wie bereits dargestellt, kann dieses aus der Pers-
pektive resultieren, dass z.B. aufgrund vermeintlicher sozio-kultureller so-
wie religioser Differenzen im (politischen) Diskurs dariiber entschieden
wird, wem Anerkennung zukommt und wem nicht. Wahrend Lévinas also
eine Unsichtbarkeit des Antlitzes postuliert, weist Butler darauf hin, dass es
gerade die Sichtbarkeit des konkreten/begegnenden Anderen ist, die dem
Subjekt Anerkennung zurechnet und letztlich eine Verantwortungsiiber-
nahme fiir eben diesen ermdglicht. Durch die Uberfiihrung des Ge-
sichts/Antlitzes in den Raum des Sichtbaren gelingt es Butler, darauf hin-
zuweisen, dass nicht jedes Gesicht/Antlitz vermenschlichend wirken kann.
In Anlehnung an Susan Sontag und in der Auseinandersetzung mit Kriegs-
fotografien gelingt es ihr, aufzuzeigen,

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 113

,wie die Rahmen, von denen die Anerkennbarkeit bestimmter Gestaltungen des
Menschlichen abhingt, ihrerseits mit weiter gefassten Normen zusammenhéngen,
die dariiber bestimmen, iiber welche Leben wir trauern und iiber welche nicht* (But-
ler 2010, S. 65).

Sie versucht indessen, zu verdeutlichen, ,,was ein anerkennungsféhiger
Mensch ist und was nicht als anerkennungsfdhiger Mensch bezeichnet oder
betrachtet werden kann® (ebd.). Hierbei weist Butler auf die mediale Dar-
stellung von Menschen hin. Jene Darstellung unterliegt einer gewissen
Rahmung. Problematisch ist jene Rahmung insofern, als dass durch eben-
diese ein Freispruch von der Verantwortung fiir den Anderen erfolgen
kann. Aufgrund der Rahmung sowie normativer Bedingungen kénnen An-
dere nicht als unter dem Primat der Anerkennung wahrnehmbar werden. In
diesem Kontext verweist Butler auf eine Korrelation, die die Grenzen der
lévinasischen Terminologie erweitert, den Zusammenhang zwischen Ver-
letzbarkeit und Betrauerbarkeit:

~Bestimmtes Leben kann erst dann als zerstort oder beschiddigt wahrgenommen
werden, wenn es zuvor als lebendig wahrgenommen wurden. [...] Wenn bestimmte
Leben jedoch nicht als Leben gelten oder von Anfang an aus dem epistemologischen

Raster herausfallen, werden diese Leben niemals gelebt.“ (Butler 2010, S. 9)

Zur Anerkennung und Aberkennung von ,,.Leben* werden gesellschaftliche
Raster, sogenannte frames, verwendet, die das Leben des Einzelnen einer
politischen und sozialen Rahmung unterziehen. Framing ist fiir Butler
selbst die Praxis eines zielgerichteten Machtverfahrens, in welchem die
Existenz des einzelnen Subjekts von den Operationen gesellschaftlicher
Macht abhéngt. Um ein Leben als betrauerbar zu rahmen (framing), ist es
nach Butler unvermeidbar, dem Leben einer bestimmten Menschengruppe
eine Betrauerbarkeit und damit einen Wert zuzusprechen. Dieser Wert wird
der Gruppe zugeschrieben und wirkt sich von dort auf das einzelne Subjekt
oder eine bestimmte Gruppe aus.

Als im Dezember 2015 55 Menschen bei Anschlidgen der Terroreinheit
Islamischer Staat (kurz: IS) in Paris getdtet wurden, bezog die Philosophin
kurze Zeit spiter online Stellung. Zu diesem Zeitpunkt hatte der franzosi-
sche Prisident Hollande eine dreitdgige Trauerfrist angekiindigt. In ihrem

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

114 | Der Andere als Herausforderung

Beitrag Mourning becomes the law auf der Website des Verso Verlags er-
langt das Konzept der Betrauerbarkeit einen aktuellen Bezug:

~Mourning seems fully restricted within the national frame. The nearly 50 dead in
Beirut from the day before are barely mentioned, and neither are the 111 in Palestine
killed in the last weeks alone, or the scores in Ankara. Most people I know describe
themseves as ,at an impasse‘, not able to think the situation through. One way to
think about it may be to come up with a concept of transversal grief, to consider how
the metrics of grievability work, why the cafe as target pulls at my heart in ways that

other targets cannot.” (Mourning becomes the law, Online, 10.08.2016)

Das Gesetz, eine dreitdgige Trauer fiir eine Stadt auszurufen, zusammenge-
nommen mit der tagelangen Berichterstattung in allen europédischen Medien
und der detaillierten Beschreibung der Pariser Opfer, macht die Differen-
zierung, die in diesem Moment eingetreten ist, offenbar. Wahrend der Op-
fer anderer Anschlidge durch die gleichen Verursacher nicht gedacht wurde,
wird eine Trauerpflicht fiir die Staatsangehdrigen verhdngt (vgl. Butler
2015). Dies zeigt die Verbindung zwischen Staatsangehorigkeit und Be-
trauerbarkeit auf. Dazu kommt, dass die in den anderen Gebieten verstor-
benen Menschen durch ihren Lebensraum {iber den Rahmen der Religion
(vermeintliche Muslime) mit den Verursachern verbunden werden und so
ihren Anspruch auf Betrauerbarkeit verwirkt haben, unabhingig davon, ob
sie diesen je hatten, denn der Begriff der Betrauerbarkeit ist auch in diesem
Fall nur in Verbindung mit einer Gefdhrdung des Lebens zu fassen, wie ich
sie bereits angesprochen habe. In einer Form der politischen Konkretisie-
rung spricht Butler von Gefdhrdung in Bezug auf bestimmte Faktoren: Zu-
flucht, Arbeit, medizinische Versorgung und Rechtsstatus (vgl. Butler
2010, S. 14). Bei dieser Auswahl an Faktoren adressiert sie die Grundlagen
des menschlichen (Uber-)Lebens. Der Fokus auf die Gefihrdung einer
Gruppe von Menschen kann sowohl Grundlage bestimmter Normen der
Anerkennung in einer Gesellschaft erfiillen als auch diese bewusst aus-
schlagen. Geféhrdetsein impliziert eine Form des Zusammenlebens und er-
innert uns daran, dass unser Schicksal letztlich in der Hand des Anderen
liegt. Zudem hat das Geféhrdetsein laut Butler verschiedene Bezugspunkte,
an dieser Stelle verweist sie auf den Begriff der Ausgesetztheit, den auch
Lévinas verwendet.

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 115

TIhrer Theorie folgend sind Subjekte sowohl den Menschen in ihrer un-
mittelbaren Umgebung ausgesetzt wie auch jenen, die eine unbekannte
GroBe bleiben und gegebenenfalls niemals den Weg des Subjekts kreuzen.

Diese Ermoglichung der potentiellen Gefdhrdung und damit der Ab-
héingigkeit von dieser Gruppe weist eine Verbindung zur lévinasischen Fi-
gur des Dritten auf. Der Dritte, der bei Lévinas fiir die die Zweierbeziehung
tradierende Unendlichkeit steht, tritt an dieser Stelle in die politische Ereig-
niswirklichkeit des Subjekts ein. Im Moment der Begegnung mit potentiel-
len Dritten entsteht bei Butler ein Kollektiv, das Wir, anders als im regulé-
ren Sprachgebrauch 1édsst sich unter diesem Begriff keine homogene Inter-
essens-, Glaubens- oder Kulturgemeinschaft subsumieren. Stattdessen fasst
Butler es wie folgt: ,,Wir kann sich selbst weder anerkennen noch erkennen,
von Anfang an ist es unterbrochen durch Alteritdt” (Butler 2010, S. 20).
Nach Butler kann durch das Wir kein Schutzraum entstehen, das Subjekt
verbleibt durch die Perspektive auf seine Endlichkeit vereinzelt, das Wir
kann somit nur eingeschrénkt identitétsstiftend wirken. Auf das Gefdhrdet-
sein rekurrierend, entsteht hier die Vorstellung einer radikalen Ersetzbarkeit
und Anonymitét des Subjekts im gesellschaftlichen Kontext. Um sich fiir
eine ethische Schutzpraxis des Lebens einzusetzen, verwendet Butler den
Begriff der Betrauerbarkeit, der Grundlage fiir die ,,Bedingung fiir die An-
kunft des Lebens* (vgl. Butler 2010, S. 21) ist. Das Leben wird wahrge-
nommen, es tritt in die gesellschaftliche Sphére ein und appelliert offen an
seine Schutzrechte. Butler schliet aus dem Moment der Betrauerbarkeit
auch auf unsere Bereitschaft, fiir das Leben eines Anderen Sorge zu tragen:
,,Ohne Wissen Uber die Tatsache das wir um das Leben eines bestimmten
Wesens trauern wiirden, konnten wir uns nicht um es kiimmern“ (Butler
2010, S. 22). Aus diesem Kontext entwickelt sie die folgende Struktur: Das
Subjekt weill um die Endlichkeit seines Lebens, diese Erkenntnis kann es
durch Reflexion auf das Leben anderer (in erster Linie Menschen) {ibertra-
gen. Da es nun weif3, dass es trauern wiirde, im Falle dessen, dass eines die-
ser Leben (z.B. eines nahestehenden Menschen) zu Ende geht, ist es bereit,
fiir die Erhaltung des Lebens zu sorgen. Diese ethische Praxis entsteht aus
einem Reflexionsprozess iiber die Moglichkeit des Endes der eigenen Exis-
tenz und folgt in dieser Form einer egozentrierten Perspektive, in der das
Subjekt Verantwortung fiir den Anderen {ibernimmt.

Nach Lévinas wire diese eine unzureichende Begriindung fiir eine Ver-
antwortungsiibernahme, da sie den Anderen immer noch zum Objekt des

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

116 | Der Andere als Herausforderung

Subjekts macht und die Alteritdt des Anderen und den Schutz um seiner
selbst willen nicht ins Zentrum seiner Handlung stellt. Butler schlie3t die
Argumentation mit der These ,,ohne Betrauerbarkeit gibt es kein Leben*
(Butler 2010, S. 23), was unweigerlich die Frage aufwirft: Gibt es unbe-
trauerbares Leben? Und wenn ja, welche Auswirkung hat die Unbetrauer-
barkeit auf die Anerkennbarkeit dieses Lebens? Butler beantwortet die Fra-
ge wie folgt: ,,Wer nicht betrauerbar ist, lebt auBBerhalb des Lebens.* (Butler
2010, S. 23)

AuBerhalb des Lebens bedeutet fiir ihre Theorie ein auBerhalb des ge-
sellschaftlichen framings, welches die Anerkennbarkeit einer Menschen-
gruppe und damit auch des Einzelnen generiert. Fiir die Philosophin sind
Leben somit immer dem Prekariat ausgesetzt. Hiermit beschreibt sie die
Maoglichkeit, aus sozialen und wirtschaftlichen Unterstiitzungsnetzen her-
auszufallen und damit dem Risiko der Verletzung, der Gewalt und des To-
des irreduzibel ausgesetzt zu werden. Die Rahmung des Lebens und die
hierin liegende Anerkennbarkeit entscheiden iiber den Verlauf des Lebens
in einem Wir. Das von Butler beschriebene Prekariat bezeichnet einen poli-
tischen zu verantwortenden Zustand der maximalen Gefahrdung bestimm-
ter Bevolkerungsgruppen (Butler 2010, S. 24). Um eine Form der Anerken-
nung in einer prekdren Rahmengebung zu erwerben, versuchen sie und an-
dere solidarisierende Gruppen, Schutzrechte fiir Unbetrauerbare zu erwir-
ken, die den einzelnen Subjekten ihre menschliche Wiirde und Geltung zu-
riickzugeben suchen. Sie konstatiert jedoch, dass diese Entscheidung die
Menschen erneut von institutionellen Strukturen abhiangig mache und Insti-
tutionen die Moglichkeit gebe, den Einzelnen oder die Gruppe als schutz-
bediirftig zu definieren. Ein Prozess, der staatliche Rechte generieren kann,
Ausgrenzung und gesellschaftliche Diskreditierung jedoch in den seltensten
Fillen verhindert.

Im Appell auf die Schutzbediirftigkeit des Lebens sei ein weiterer As-
pekt fiir die Wahrnehmbarkeit des Lebens geschaffen, der selbst von einer
Mannigfaltigkeit von institutionellen Faktoren abhinge. Das soziale Netz,
auf das Butler rekurriert, wird an diesen Stellen zwar gestérkt, die Zuwei-
sung einer Position im Auflerhalb wird damit jedoch nicht umgangen, son-
dern forciert. Die Schutzbediirftigkeit, die sich in Schutzrechten &ufert,
verweist auf die Abhéngigkeit und damit auf die potentielle Gefahrdung
durch andere. Institutionelle Rahmung ermdglicht und manifestiert in dieser
Form einen Bereich selektiver Betrauerbarkeit. Die Betrauerbarkeit, die fiir

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 117

das Leben des Anderen empfunden werden kann, hingt von einer Vielzahl
von dynamischen Faktoren ab. Zundchst richtet sich Betrauerbarkeit an
einer Perspektive der Ahnlichkeit und der potentiellen Identifikation aus. Es
gibt verschiedene Faktoren, wie Hautfarbe, Ethnie, Religion, Sprache, Ge-
schlecht, sozialer Hintergrund etc., nach denen sich Betrauerbarkeit auf den
Ebenen von Néhe und Ferne abbilden lisst. Butler wéhlt fiir eine Visuali-
sierung dieses Prozesses die Geschehnisse des 11. Septembers 2001 (Butler
2010, S. 30). Zunichst beschreibt sie, wie durch die Rahmung des Angrei-
fers (arabisch, muslimisch) alle Menschen dieser Herkunft von den Mog-
lichkeiten der Betrauerbarkeit ausgeschlossen wurden. Die Opfer des 11.
Septembers wurden ihren Herkunftsldndern zugeteilt. Da sich der Vorfall in
den Vereinigten Staaten von Amerika ereignete, bezog sich die staatliche
Trauer auf amerikanische Biirger innen. Diese Form der Betrauerbarkeit
schloss eine bestimmte Menschengruppe zu einem Wir zusammen. Ver-
bunden durch Aspekte wie Herkunft, Hautfarbe, Religion und Sprache so-
wie eine Subsumierung unter eine bestimmte soziale Klasse konnten diese
Opfer betrauerbar werden, wodurch ihren Leben auf gesellschaftlicher
Ebene Tribut gezollt werden konnte. In diesem Kontext ist darauf zu ver-
weisen, dass dem Leben von amerikanischen Biirger innen schon vor dem
11. September Wert zugeschrieben wurde und diese Zuschreibung die Be-
trauerbarkeit der verlorenen Leben ermdglichte. Im Fall der New Yorker
Feuerwehrkréfte, von denen viele am Tag der Geschehnisse ihr Leben ris-
kierten und verloren, handelt es sich um eine vorgéngige Rahmung des Le-
bens in Form der Berufsgruppe. Feuerwehrkrifte werden durch ihre Tétig-
keit in der Gesellschaft als ,,heldenhaft” angesehen, dies bewirkt eine post-
humane Anerkennung, die einer Ikonisierung gleicht. Die Bestitigung die-
ser Hypothese findet sich in vielen Dokumentationen, die sich mit dem Er-
eignis auseinandersetzten. Die Feuerwehrkrédfte werden im Vergleich zu
den gestorbenen und verwundeten ,,Zivilisten in Dokumentationen na-
mentlich genannt, so entsteht eine Betrauerbarkeit, die eine Vertrautheit er-
zeugen soll, die besondere Trauerzeremonien und staatliche Anerkennung
rechtfertigt. Die Betrauerbarkeit dieser Gruppe riickt somit niher in das Le-
ben der Bevolkerung. Auch das Mahnmal am Ground Zero erinnert an die
Verstorbenen und gibt ihnen einen Namen. Medienberichte der Zeit ver-
leihten diesen ein Gesicht und eine Geschichte. Dieser Prozess ist nicht un-
typisch bei Ereignissen dieser Art. Durch die mediale Thematisierung von
Einzelschicksalen wird das einzelne Subjekt als betrauerbar kategorisiert

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

118 | Der Andere als Herausforderung

und um dies zu ermdglichen, aus dem Wir, der Gruppe der Opfer herausge-
16st. Es wird hierbei auf das psychologische Modell einer mdglichen Stell-
vertreterschaft zuriickgeschlossen. Nach Lévinas ist dies einer der Aspekte,
der uns untrennbar mit dem Anderen verbindet, unsere Einzigartigkeit fiir
den Anderen, in welcher uns niemand vertreten kann. Es ist die Unvertret-
barkeit im eigenen Sterben, in welcher sowohl die Einzigartigkeit des An-
deren als auch die Auserwihltheit des Subjekts fiir den Anderen program-
matisch werden (vgl. Lévinas 2003, S. 78). Sowohl im Fall der Feuerwehr-
krifte als auch im Fall der zivilen Opfer erfolgt durch die Rahmung eine
Moglichkeit nationaler Betrauerbarkeit, damit wird diesen Menschengrup-
pen eine gesellschaftliche Wertigkeit zugeschrieben. Eine Moglichkeit, die
einer Gruppe, die aus dem Rahmen gesellschaftlicher Wahrnehmbarkeit he-
rausfillt, nicht zukommt. Dies 14sst sich nach Butler an der Position der af-
ghanischen Bevdlkerung zeigen. Die Bilder der Opfer des Krieges erschei-
nen nicht in den Medien, sie erhalten keine Namen und bewegen sich so in
einem Raum, den Butler als ,,aulerhalb des Lebens“ beschreiben wiirde.
Thre Verletzbarkeit wird im amerikanischen und europidischen Kontext
nicht beachtet, ihre Namen werden nicht in Gedenktafeln graviert. Diese
Menschengruppe zeigt sich nicht als einem Wir zugehdrig, das in einem der
genannten kulturellen Kontexte den Anspruch auf Betrauerbarkeit aus einer
vorherigen Anerkennung als ,,Leben” stellen diirfte. Ein Leben das nicht als
Leben anerkannt wird, wird folglich als unbetrauerbar definiert. An diesem
Punkt bietet es sich an, auf Lévinas zu verweisen und daran zu erinnern,
dass die Verantwortung fiir den Anderen und damit eine alteritdr gepragte
Ethik nicht an den Landesgrenzen oder der eigenen kulturellen und sozialen
Rahmung enden darf (vgl. ebd.). In einer solchen Praxis des Verantwor-
tungsentzugs fiir eine spezielle Menschengruppe steht das Subjekt im Wi-
derspruch zu seinen eigenen Existenzbedingungen. Folglich lasst sich die
Frage aufwerfen, welcher Ethik sich gesellschaftliche Strukturen an dieser
Stelle bedienen und nach welchen Normen die Rahmen gesetzt werden, die
Menschen um die Anerkennbarkeit und damit um die Bedeutung ihres Le-
bens bringen.

Wie diese Rahmungsprozesse auf die Entwicklung normativer Ethik re-
kurrieren, soll im néchsten Abschnitt verhandelt werden, zudem steht die
Differenzierung einer normativen Ethik im Vergleich zur 1évinasischen
Ethik im Zentrum der Diskussion.

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 119

Judith Butler bezieht sich im Kontext ihres 2003 verdffentlichten Wer-
kes Kritik der ethischen Gewalt auf die moraltheoretischen Schriften Theo-
dor W. Adornos. Adorno zufolge entsteht dann eine moralische Problema-
tik, wenn fraglose und selbstverstéindliche Vorgegebenheiten von sittlichen
Normen des Verhaltens in einer Gesellschaft nicht mehr vorhanden sind
und der vermeintlich kollektive Ethos eine konservative Einheit bildet, die
Diskontinuitdten ausschlieft und unterdriickt (vgl. Butler 2003, S. 11f)).
Butler verweist im adornitischen Sinne darauf, dass normative Ethik eine
Praxis der Idealisierung ist und dass Adorno vor einem Riickgriff auf eine
gewaltsame und repressive Ethik in der Minima Moralia gewarnt hatte (vgl.
ebd.). Problematisch wird es, wenn das vermeintliche Kollektiv, das in die-
sem Kontext einige Ahnlichkeiten zu dem zuvor eingefiihrten Begriff des
Wir aufweist, zu einer inhaltsleeren Vorstellung geworden ist, da eine kol-
lektiv getragene inklusive Ethik in der Gesellschaft nicht mehr vorfindbar
ist (vgl. ebd., S. 12). Folglich kann ein kollektiver Ethos, der nicht mehr
von allen getragen werden kann, seine Anspriiche nur noch gewaltsam
durchsetzen. In dieser gewaltsamen Ermoglichung eines Einflusses auf so-
ziale Zusammenhédnge wird unter dem kollektiven Ethos ein Universalan-
spruch verstanden, der die Rechte des Einzelnen negiert, dessen Praxis die
kulturellen Besonderheiten auBer Acht ldsst. Zugleich ist eine Reformulie-
rung des Ethos in Anpassung an die sich verdndernden politischen und ge-
sellschaftlichen Zustdnden nicht moglich, das Ergebnis ist eine Indifferenz
gegeniiber gesellschaftlichen Bedingungen (vgl. ebd., S. 13). Problematisch
ist in diesem Zusammenhang, dass die Bildung des Ichs innerhalb sowohl
von gesellschaftlichen als auch von geschichtlichen Grenzen und Bedin-
gungen vollzogen wird. Dies verdeutlicht, dass es kein Ich ohne Moral ge-
ben kann und dass sich das Ich nicht losgelost vom Prozess einer normati-
ven Rahmung betrachten lésst. Die hierin beschriebene Praxis wurde bereits
in der diskursiven Entstehung des Subjekts bei Foucault aufgegriffen und
soll an dieser Stelle sowohl durch die focaultsche Theorie als auch durch
die adornitische Ethik exemplifiziert werden. In Butlers Terminologie wird
deutlich, dass das Subjekt keine Geschichte hat, die nicht zugleich die Ge-
schichte bestimmter, extern wirkender Normen ist. Damit ist, so Butler, das
Subjekt durch seine Entstehungsbedingungen gewissermallen enteignet,
(ebd., S. 15), da es nicht die Moglichkeit erhilt, sich unabhéngig von ge-
sellschaftlichen Normierungen zu entwickeln.

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

120 | Der Andere als Herausforderung

Durch diesen Prozess entsteht eine gewisse ,,Unverfligbarkeit des eige-
nen Ichs“ (ebd., S. 16), die sie als Quelle der Moral zu denken sucht. Durch
den Prozess der Entstehung seiner Identitét, auf den das Subjekt nur mini-
malen Einfluss im Kontext eines vorgelegten Rahmens nehmen kann, emp-
findet das Subjekt eine Kluft zwischen dem Allgemeinen und dem Beson-
deren. Es versucht mit Hilfe der Reflexion seine Einzigartigkeit herauszu-
stellen, die dem Subjekt auch in der 1évinasischen Terminologie eine be-
sondere Rolle zukommen lédsst. Mit dem Begriff seiner Einzigartigkeit, sei-
ner Besonderheit korreliert an der Stelle seine Unersetzbarkeit fiir den An-
deren (vgl. ZA, S. 56). Auch wenn das Ich seine Besonderheit in den Fokus
zu stellen sucht, so begreift es mit Hilfe der Reflexion gleichzeitig seine
Gebundenheit an die gesellschaftliche Ordnung und damit an eine normati-
ve Ethik. Da es die Normen und damit die Rahmungen sind, die das Sub-
jekt erst lebensfdahig machen, benutzt es verschiedene Strategien, um sich
diese anzueignen. Vorausgesetzt, Normen existieren in einer aufleren Dis-
tanz, so besteht die Aufgabe des Subjekts darin, sich diese Normen anzu-
eignen und eine Beziehung zu ihnen zu entwickeln (vgl. Butler 2003, S.
18). Es ist an dem Subjekt, die Normen, die es vorfinden kann, aufzuneh-
men, sie fiir sich selbst umzusetzen und ihren Sinn zu verstehen.

Die zweite gegebene Moglichkeit im Umgang mit Normen sicht Butler
in der Inhédrenz. Da sich das Subjekt durch ein normatives Gefiige konstitu-
iert, dient das gesellschaftliche Verhalten als Ausgangspunkt fiir die eigene
Lebenspraxis. Diesen Moglichkeiten, einen Umgang mit Normen zu antizi-
pieren, liegt das Bediirfnis des Subjektes nach Anerkennbarkeit seines Sub-
jektstatus durch reflektierte oder unreflektierte Aneignung von Normen zu
Grunde. Vor diesem Hintergrund wird deutlich, dass Butler das Subjekt als
ein normatives Gebédude begreift, das durch Reflexion die Mdglichkeit er-
hélt, sich mit den gegebenen Rahmen kritisch auseinanderzusetzen, diese
jedoch niemals zu transzendieren in der Lage ist. Fiir Butler werden Sub-
jekte in Anlehnung an Lévinas durch die Anrede des Anderen konstituiert.
Sie fiihrt den Gedanken der Ansprache durch den Anderen fort und isoliert
den Aspekt des ,,Rechenschaftablegens als zentral fiir die Subjektwerdung
in einem gesellschaftlichen Rahmen, der immer schon die Prasenz Anderer
voraussetzt. Da das Subjekt, wie bereits dargestellt, in ein Set von normati-
ven Rahmen hineingeboren wird, fiir das es sich nicht entschieden hat, dem
es aber genauso wenig entgehen kann, ist es gezwungen, ein Verhalten zu
den gesellschaftlich geltenden Normen zu entwickeln, dies kann im Kon-

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 121

text der oben beschriebenen Praktiken vollzogen werden. Neben gesell-
schaftlich wirkenden Normen findet sich das Subjekt als in einem Rechts-
system verortet, welches es dazu verpflichtet, seine Handlungen zu reflek-
tieren und nachfolgend Rechenschaft liber den Vollzug seiner Handlungen
abzulegen.

Fiir Butler ist der Prozess des Ablegens von Rechenschaft einem Ande-
ren gegeniiber die ethische Geburtsstunde des Subjekts. Diese Praxis kons-
tituiert sich durch zwei divergente Akteure, zum einen dem konkreten An-
deren, dem das Subjekt die Motive seines Handelns verdeutlicht, zum ande-
ren die Institution, sprich, Gesetzgeberschaft, die das Verhalten des Sub-
jekts bei Verfehlungen durch Strafe mafregelt.

,»Wir beginnen nur damit Rechenschaft abzulegen, weil wir als Wesen befragt sind,
die in einem Rechts-und Strafsystem Rede und Antwort stehen miissen. Dieses Sys-
tem ist nicht immer schon da, sondern wird im Laufe der Zeit und mit hohen Kosten
fiir den menschlichen Instinkt etabliert.” (Butler 2003, S. 19)

Dies zeigt, dass die Mdglichkeit einer Sanktion das Subjekt schreckt und
leitet damit Butler folgend den Prozess der Reflexion ein, der zu einer
Orientierung an den moralischen Vorgaben der Gesellschaft fiihrt (vgl. But-
ler 2003, 19). In dem Moment, in welchem eine Anredeszene zwischen
einem Anderen und einem Subjekt beginnt, konstituiert sich das Subjekt
durch seine Bereitschaft, Rechenschaft abzulegen und damit Verantwortung
fiir seine Handlungen und seine Geschichte zu {ibernehmen.

,»Die Rechenschaft nimmt also eine narrative Form an: Sie héngt nicht nur von der
Fihigkeit ab, eine Abfolge von Ereignissen mit plausiblen Ubergingen wiederzuge-
ben, sondern auch von der narrativen Stimme und Autoritit, und sie richtet sich an
ein Publikum mit dem Ziel, diese zu iiberzeugen.* (Butler 2003, S. 21)

Der Andere wird hier Publikum, ein Zuschauer der Entstehung des Sub-
jekts, die er qua seiner Existenz ermdglicht. Dies lasst sich anhand des fol-
genden Prozesses verdeutlichen:

»Wenn ich in einem moralischen Rahmen zur Rechenschaft gezogen werde, dann
wird dieser Rahmen zundchst auf mich gerichtet und beginnt zundchst damit auf

mich einzuwirken, weil ein anderer mich anredet und befragt. (Butler 2003, S. 24)

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

122 | Der Andere als Herausforderung

Ein dhnlicher Prozess lésst sich auch aus der 1évinasischen Begegnung mit
dem Anderen ableiten, in der die Gewahrwerdung des Antlitzes eine Ant-
wort vom Subjekt verlangt, mit der es die Verantwortung fiir den Anderen
iibernimmt und selbst intelligibel wird. Auch wenn Butler von einem nor-
mativ geprigten Rahmen ausgeht, in dem eine gesellschaftliche Gesetzes-
lage das Verhéltnis zwischen dem Subjekt und dem Anderen diskursiv be-
stimmt, wird die Entstehung des Subjekts erst durch die Anrede des Ande-
ren (Anrufung) und die darauf folgende Antwort des Subjekts ermdglicht.

»Wenn ich in Erwiderung auf eine entsprechende Frage Rechenschaft von mir selbst
gebe, bin ich in ein Verhiltnis zu dem Anderen verwickelt, vor dem und zu dem ich
spreche. Zu einem reflexiven Subjekt werde ich folglich, wenn ich eine narrative
Darstellung meiner selbst versuche, nachdem ich von jemanden angesprochen und
aufgefordert wurde, mich an den zu wenden, der sich an mich wendet.“ (Butler
2003, S. 24)

Diese doppelte Bezugnahme ist dementsprechend nur durch die Erwiderung
auf die Frage des Anderen moglich. In diesem Moment der Erschaffung
liegt bereits ein Dilemma begriindet, zwar ist das nun hervorgetretene Sub-
jekt in seiner Handlung frei, zugleich erlebt es jedoch die Moglichkeit einer
Sanktionierung bei Fehlverhalten. Es ist dem Subjekt iiberlassen, seine
Handlungen dem Norm- und Moralkodex der jeweiligen Gesellschaft anzu-
passen. Diese Form der Haltung bestimmt die Leichtigkeit oder Komplexi-
tét seines Lebens nachhaltig.

Butler betont, dass es dem Subjekt nicht freigestellt sein kann, die ge-
gebenen Normen zu missachten, denn es ist verpflichtet, iiber die mogli-
chen Konsequenzen seiner Handlungen nachzudenken und die Sanktionen
kritisch abzuwégen:

,Diese ethische Handlungsfahigkeit ist weder ginzlich determiniert noch radikal
frei, vielmehr besteht ihr Ringen, ihr elementares Dilemma darin, Produkt einer
Welt zu sein, wahrend man sich doch zugleich in bestimmter Sicht erschaffen
muss.* (Butler 2003, S. 29)

Die Philosophin rekurriert auf die gegebenen Normen und Regeln innerhalb
eines gesellschaftlichen Zusammenhangs, eine reguldre Einhaltung der Re-
geln kann nach ihrer Vorstellung jedoch nicht zur Genese eines ethischen

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 123

Subjekts fiihren, da die vollstindige und unreflektierte Einhaltung einer
Reglementierung gleichkommt und das Subjekt handlungsunféhig macht.
Dem Subjekt wird durch seine Freiheit die Moglichkeit gegeben, die gesell-
schaftlichen Regeln und Vorgaben kritisch zu reflektieren und so ein Ver-
standnis fiir die Veranderlichkeit dieser vermeintlich starren Vorgaben und
Gesetzte zu erlangen. Obwohl sich in diesem Kontext das ,,Fortbestehen
einer elementaren Unfreiheit“ aufzeigen ldsst, erwichst an dieser Stelle
auch das Potenzial des Subjekts, zum Beispiel: kritische Aspekte anzuspre-
chen, sich bewusst non-konform zu verhalten und dadurch beispielsweise
Normen des Ausschlusses von bestimmten Menschengruppen aus der Ge-
sellschaft heraus zu kritisieren und zu einer Verdnderung beizutragen,
wenngleich es fiir diesen Akt der Verdnderung bereit sein muss, gegebe-
nenfalls Sanktionen auf sich zu nehmen. Vor diesem Hintergrund ldsst sich
fragen, ob die Moglichkeit, das gegebene Regelkonstrukt zu transzendieren,
als Entstehungsgrundlage des ethischen Subjekts gedacht werden miisste.
Um diesen Aspekt einer genaueren Betrachtung zu unterziehen, werde ich
im Weiteren auf Butlers Kritik am foucaultschen Subjektbegriff eingehen,
in der sie die 1évinasische Bedeutung des Anderen fiir das Subjekt betont.

Eine ethische Philosophie muss auf diese Frage mit mindestens zwei
Arten von Untersuchungen reagieren. Die erste fragt danach, welchen
Normen die Existenz des Subjekts unterliegt und wie diese iiber Anerken-
nungsprozesse entscheiden. Die zweite Untersuchung geht der Frage der
Bedeutung des Anderen fiir das Subjekt und des geteilten normativen Hori-
zonts nach. (vgl. Butler 2003, S. 35)

Nach Butler kommt die ethische Philosophie ohne die Frage nach der
Subjektkonstitution durch die Begegnung mit der Alteritét nicht aus. Diese
Perspektive ist es, die Kritikern an Foucaults Werk fehlt. Seine erste Ter-
minologie scheint bei der ersten Begegnung den Kontakt mit dem Anderen
vermieden zu haben, bezieht er sich auf eine Gesellschaftskritik, die den
Anderen zwar einschlieft, aber in eine gesichtslose Masse zu absorbieren
scheint. Butler betrachtet den Grund fiir die Auslassung dieser konkreten
Form der Intersubjektivitdt wie folgt:

,Dies konnte daran liegen, dass die dyadische Szene von Selbst und Anderem die
soziale Funktionsweise der Normativitét, die sowohl die Erzeugung des Subjekts als
auch den intersubjektiven Austausch regelt, nicht addquat beschreiben kann.* (But-
ler 2003, S. 35)

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

124 | Der Andere als Herausforderung

Angesichts der Kritik, Foucault hitte den Anderen in seiner Wirkméchtig-
keit ibersehen, argumentiert Butler, dass das Sein des Selbst nicht ultimativ
von der Existenz des Anderen abhéngt, wie Lévinas es formulieren wiirde,
sondern dass die soziale Dimension (die Institutionen) fiir die Entstehung
eines ethischen Subjekts, das in der Lage ist, Rechenschaft vor sich selbst
abzulegen, unverzichtbar ist. Zudem beherrscht die soziale Dimension die
Sphére der Anerkennung, denn es geniigt nicht, in der dyadischen Bezie-
hung Anerkennung im Anderen zu finden, diese ist fiir gesellschaftliche
Vorginge zwar hilfreich, aber nicht ausreichend genug, um einen Subjekt-
status zu rechtfertigen. Zudem beginnt die intersubjektive Beziehung in
Form der Begegnung bereits in einem diskursiv geprigten Raum.

Die Normen, nach denen sich Anerkennung strukturiert, sind nicht al-
lein die Normen des Subjekts, sie funktionieren, soweit sie soziale Normen
sind, die liber jeden dyadischen Austausch, den sie bedingen, hinausgehen
(vgl. Butler 2003, S. 36).

Butler argumentiert in Lévinas’ Sinne, wenn sie die Vorstellung einer
Transzendenz des Anderen iiber den Begriff seiner Anerkennung als Kate-
gorie bewahrt. Sie beschreibt, dass es der Figur und auch der Funktion des
Anderen nicht gerecht werde, ihn mit dem sozialen Charakter der umgebe-
nen Anerkennungsnormen gleichzusetzen. So wie bereits beschrieben,
konstituiert der soziale Rahmen Anerkennungsprozesse, diese sind laut
Butler krisenanfillig, denn wenn Andere auftreten, die nach vorgebenden
Regeln nicht anerkennbar sind, was entweder zur Erweiterung oder Neubil-
dung von Rahmen fithren kann, hat dies im schlimmsten Fall den Aus-
schluss aus der Sozialitit des Wir zur Folge. Eine Perspektive, die fiir die
Betroffenen in maximaler Ausgesetztheit und Verletzbarkeit resultieren
kann. Mit der Fragestellung ,,Wie soll ich jemand anderen behandeln?* tritt
das Subjekt in die ,,Sphére sozialer Normativitéit™ (Butler, 2003, S. 37) ein,
die es ermoglicht, den Anderen in seiner physischen Getrenntheit zu be-
trachten.

Die Begegnung zwischen dem Anderen und dem Subjekt und damit
auch die Entstehung des Letzteren werden als permanent in den Kontext
eines normativen Rahmens eingebunden verstanden. So entsteht mit der
Frage nach den Moglichkeiten des Umgangs mit dem Anderen neben der
Bezugnahme auf die Normativitdt auch die Frage nach der Macht, die die
dyadische Begegnung diskursiv durchzieht. Sie konstatiert:

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 125

»Sobald ich die Frage in ihrer ganzen Einfachheit stelle: Wie soll ich dich behan-
deln? Wenn das ,Ich‘ und das ,Du‘ erst entstehen miissen und wenn fiir diese Entste-
hung und Begegnung ein normativer Rahmen erforderlich ist, dann leiten Normen
nicht nur mein Verhalten an, sondern sie legen auch die Bedingungen fest, unter
denen es zu einer Begegnung zwischen mir und dem Anderen kommen kann.” (But-
ler 2003, S. 38)

Butler verweist abschlieBend auf den Aspekt, dass die Bedingungen, unter
welchen in diesem Kontext reziproke Anerkennung zuteil werden kann,
immer eine durch den Diskurs bereits eingeschrinkte und durch Regeln und
Normen determinierte Form der Anerkennung sind und dass sich auch das
Subjekt, welches dem Anderen Anerkennung zusichert, damit einer Res-
source bedient, die auerhalb des Handlungsrahmens seiner Selbst liegt,
ndmlich einer sozialen Anerkennungsnorm:

,In gewissem Sinne unterwerfe ich mich einer Anerkennungsnorm, wenn ich dir
Anerkennung anbiete, was bedeutet, dass das ,Ich‘ dieses Angebot der Anerkennung
nicht mit seinen eigenen privaten Ressourcen bestreitet. Tatsdchlich scheint das ,Ich*
dieser Norm in dem Moment unterworfen, in dem es ein solches Angebot macht, so
dass das ,Ich‘ ausfiihrendes Organ der Norm wird und unweigerlich in dem Mafe
von der Norm benutzt zu werden scheint, in dem es die Norm zu nutzen versucht.*
(Butler 2003, S. 39)

Diese Perspektive umfasst sowohl die Entstehung als auch die Gefangen-
heit innerhalb des normativen Diskurses, in dem sich das Subjekt befindet.
Im Moment, in dem das Subjekt dem Anderen eine Form von Anerkennung
anbietet, kann diese stets allein Produkt des Diskurses sein, und das Subjekt
wird unfreiwillig zur Exekutiven einer gesellschaftlichen Norm, die es auf
den Anderen anwendet und damit die Bedeutung seiner unendlichen Alteri-
tit je unterminiert. Anstelle einer offenen, diversititsbewussten Offnung
zum Anderen wird der Andere unter der Vorstellung eines Kollektivs ,,An-
derer* gleichgestellt. In dieser Funktion verschwinden alle wesentlichen na-
tio-ethno-kulturellen Faktoren, die in Verbindung mit der individuellen Ge-
schichtlichkeit des Anderen diesen erst in seiner Alteritdt anerkennbar ma-
chen konnten. Mit dieser Vorgehensweise, einer Iteration der diskursiven

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

126 | Der Andere als Herausforderung

Normierungen, wird die Moglichkeit einer Reflexion der Bedeutung des
Anderen fiir die Existenz des Subjekts negiert.

»Anerkennung wird zu jenem Prozess, durch den ich ein anderer werde als der, der
ich gewesen bin, wodurch ich die Féhigkeit einbiifie, zu dem zuriickzukehren was
ich gewesen bin.” (Butler 2003, S. 41)

Um diese Problematik zu umgehen, bietet das Subjekt dem Anderen An-
erkennung als Praktik innerhalb eines sprachlich und definitiorisch be-
grenzten Rahmens an, in dem beide Akteure klar voneinander zu trennen
sind. Denn: Die Begegnung mit dem Anderen bewirkt eine Verdnderung
des Selbst, fiir die es kein Zuriick gibt. Was im Laufe dieses Austausches
iber das Selbst erkannt wird, ist, dass das Selbst jene Art Wesen ist, das
unmdglich in sich selbst verharren kann (ebd.).

Damit beschreibt Butler, wie die Konstitution eines intelligiblen Sub-
jekts untrennbar von der Vermittlung der Figur des Anderen abhéngig ist
und dass es zum Zwecke der Selbsterkenntnis gendtigt wird, seine solipsi-
sche Form zu verlassen. In diesem Punkt postuliert Butler eine Uberwin-
dung tradierter Normen, um eine Begegnung innerhalb des Kampfes um
wechselseitige Anerkennung zu ermdglichen. Dabei begreift sie das Sub-
jekt und den Anderen nicht allein als in eine dyadische Struktur eingefasst,
sondern fokussiert das die Dyade umgebende System, den Diskurs, und be-
schreibt, dass eine Ubereinkunft iiber die Einhaltung gewisser sprachlicher
Regeln und ethischer Normen garantiert sein muss, um gegenseitige An-
erkennung anbieten zu kénnen. Eine Visualisierung kommt dieser Perspek-
tive durch den Riickgriff auf frames zu, denen sie die Lesbarkeit oder Un-
lesbarkeit des Antlitzes unterstellt. Diese Lesepraxis, der die Dechiffrier-
barkeit bestimmter Antlitze unterliegt und mancher nicht, unterstellt sie
einer diskursiven Praxis der Wiederholung, die die Optionen der Decodie-
rung strukturiert und damit ebenso fiir eine vereinfachte Wiedererkennung
(bspw. bei vergleichbarer natio-ethno-kultureller Identitit) und gleichsam
fiir gleichstellende oder fehlgeschlagene Erkennung sorgen kann.

Letztere Moglichkeiten verweisen auf eine Praxis der Gleichschaltung,
in der nur bestimmte Aspekte durch den Vergleich mit zuvor gesehenen
Bildern gerahmt und damit anerkannt werden, die der Einzigartigkeit der
Person aber keineswegs Rechnung tragen konnen.

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 127

Dies zeigt an, dass es dem visuellen Feld der Normativitéit des gegebe-
nen Diskurses untersteht und in &hnlicher Struktur operiert. Butler postu-
liert, dass es einem ,,Raster fiir das Menschliche* bedarf, der in der Lage
sein muss, mannigfaltige Repréisentationen menschlicher Antlitze zu um-
fassen. In Ermangelung dessen beziehen sich Subjekte im Prozess der Ge-
wiahrung von Anerkennung auf einen kulturell vermittelten Bezugsrahmen,
der es ermdglicht, dass ausgewihlte und repitativ auftauchende Antlitze als
,menschlich“ kategorisiert werden konnen, wihrend andere aufgrund feh-
lender Bezugsrahmen als ,,nicht-menschlich® beschrieben werden und da-
mit aus der Perspektive einer potentiellen Verantwortungsiibernahme durch
das Subjekt herausfallen.

Als Erklarungsstrategie verweist Butler auf die anthropozentrische
Struktur des normativen Diskurses, die im Ausschluss spezifischer Men-
schengruppen ihren Machteffekt rechtfertigt. Hinsichtlich dieser Uberle-
gungen muss die Frage gestellt werden, ,,unter welchen Bedingungen Indi-
viduen ein Antlitz, ein lesbares und sichtbares Antlitz erwerben, andere
hingegen nicht?“ (Butler 2003, S. 43). Der Raum der Begegnung ist wie in
der derridaschen Dekonstruktion von einem Kontext, einem Diskurs be-
stimmt. Die kulturelle Pragung des Diskurses bestimmt die Lesbarkeit des
Antlitzes und damit die Lebbarkeit der dahinter liegenden Existenz.

Butler beschreibt den visuellen Rahmen als Voraussetzung fiir die Lesbar-
keit des Antlitzes. Anders als Lévinas versteht sie die Lesbarkeit des Antlit-
zes somit nicht als absolute und grundlegende Verbindung, dessen Versteh-
barkeit Fundament einer gemeinsamen Menschlichkeit ist.

Fiir sie fungiert das Antlitz als gesellschaftlich vordefinierte Instanz, die
Lesbarkeiten (auch begrenzt auf verschiedene Kultur- und/oder Personen-
kreise) ermdglicht und negierten kann. Butler konstatiert, es wirke so, als
miisse jedes einzelne Antlitz, um in die Ebene lesbarer Antlitze aufgenom-
men zu werden, zunichst durch ein Anerkennungsverfahren durchlaufen, in
dem das neue begegnende Antlitz der Liste bereits gesehener und anerkann-
ter Antlitze hinzugefiigt werden miisse (vgl. Butler 2002, S. 43).

»Zundchst muss es ein Raster fiir das Menschliche geben, eines, das beliebig viele
Variationen als fertige Beispiele umfassen kann. Doch gemessen daran, wie umstrit-
ten die visuelle Représentation des Menschlichen ist, scheint unsere Féahigkeit, auf

ein Antlitz als menschliches zu reagieren , von der Vermittlung durch Bezugsrah-

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

128 | Der Andere als Herausforderung

men abhingig, die in einem Fall vermenschlichen und im anderen entmenschli-
chen.” (Ebd.)

Die angesprochenen Bezugsrahmen werden aus sprachlichen und visuellen
Mustern gebildet, die einer subjektzentrierten Normativitét angehéren und
in dieser Funktion die Ausgrenzungen und Eingrenzungen von Begriffen
festlegen. Ein Verstdndnis dieser Normativitét ist erforderlich, um die ent-
sprechende An- oder Aberkennung des Subjektstatus des begegnenden An-
deren leisten zu konnen. Fiir die italienische Philosophin Adriana Cavarero
fiihrt die zentrale Frage nach der Anerkennung nicht iiber das Subjekt, son-
dern iiber das artikulierte Selbstverstdndnis des Anderen und geht davon
aus, dass dieser Andere in seiner Einzigartigkeit und Unsubstituierbarkeit
den Rahmen der Normativitit in seiner Antwort auf die Frage ,,Wer bist
du?* zu iiberschreiten vermag. Der Andere hat daraufhin zwei Moglichkei-
ten, zum einen kann er sich eines dem Subjekt verwandten sprachlichen
Rasters bedienen und sich damit in einem bestimmten Rahmen intelligibel
machen, zum anderen kann er sich fremder oder antinormativer Muster be-
dienen und wird damit aus dem Kontext einer mdglichen Anerkennung
ausgeschlossen. Auch in dieser Form kann er sich nur in bekannten Mus-
tern beschreiben und verbleibt damit in einer Oberflachlichkeit, die ebenso
wenig der Unendlichkeit seiner Alteritét gerecht wird wie die Bezeichnung
durch das Subjekt.

Weitere Perspektiven eroffnen sich in der Hinwendung zur Bedeutung
der Figur des Dritten und in der sozio-politischen Anwendbarkeit, die an-
hand einer Beschiftigung mit der Occupy-Bewegung beschrieben werden
soll.

4.4 GEMEINSCHAFT MIT DEM DRITTEN -
PROTESTSZENERIE OCCUPY WALL ST.

Eine praktische Anwendungsperspektive der 1évinasischen Konzeption des
Dritten findet sich in Judith Butlers Beschiftigung mit der Occupy-
Bewegung im Essay: Bodies in Alliance and the Politics of the Street aus
dem Jahre 2011 (Butler 2015). Die politische Beschiftigung, die in der
Konstruktion des Dritten bei Lévinas als fehlend gilt, mdchte ich im Fol-
genden durch die Hinzufiigungen Butlers ergénzen. Die Versammlungen,

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 129

die sich von 17. September 2011 bis 20127 zunichst an der Wall Street in
New York ereigneten, hatten eine Reformulierung politischer und wirt-
schaftlicher Anspriiche in ihrem Fokus. Die Beteiligten, die monatelang auf
der Wall Street und im Zuccotti Park eine Zeltstadt errichteten, um gemein-
sam fiir eine gerechtere Versorgung mit Arbeitsplitzen, Lebensmitteln,
Medikamenten und eine Unterstiitzung durch die Politik zu demonstrieren,
formulieren eine neue Vorstellung des Dritten in seiner Funktion als per-
formative Gemeinschaft. Die amerikanische Philosophin Judith Butler lehnt
sich in ihrer Konzeption der Performativitit an die Sprechakttheorie Aus-
tins an, versteht diese als Moglichkeit, durch konnotierte Sprechakte Hand-
lungen zu realisieren (z.B. eine Taufe durchzufiihren), diese Handlungen
miissen in der Kultur anerkannt, durch Wiederholungspraktiken manifes-
tiert und in den meisten Féllen von einer bestimmten Gruppe von Men-
schen durch ihre Anwesenheit legalisiert werden. In dieser Funktion be-
schreibt Butler die Protestgemeinschaft der Occupy-Gruppierung als per-
formative Versammlung, da durch ihre korperliche Anwesenheit, durch ihre
physische Occupation von entscheidenden wirtschaftlichen Plétzen in ver-
schiedenen Stddten eine Aussage getitigt wurde. Dies verweist darauf, dass
performative Akte keiner kontinuierlichen sprachlichen Ausdriicke bediir-
fen, um ihren Motivationen Ausdruck zu verleihen. Als Motivation
beschreibt Butler ,,seeking to minimize the unlivablity of lives® (Butler
2015, S. 67) und

,understanding that the condition of precarity is differentially distributed, and that
the struggle against or the resistance to, precarity has to be based on the demand that

lives should be treated equally and that they should be equally livable* (ebd.).

Im Fokus steht fiir Butler das Prekariat, beschricben als Leben unter le-
bensunwiirdigen Bedingungen, ein Gedanke, in dem Menschen untereinan-
der iiber Kontinente hinweg verbunden sind, ein Gedanke, der eine soziale
Relationalitat stiftet:

7 Bis 2015 sind immer noch einzelne Proteste in Bewegung, die sich mit dem
Namen ,,Occupy Wall Street* assoziieren. Der angegebene Zeitraum bezeichnet
die Kernzeit der Protestbewegung an der Wall Street und in umgebenden Orten
(vgl. The Atlantic 2015: http://www.theatlantic.com/politics/archive/2015/06/
the-triumph-of-occupy-wall-street/395408/, Zugriff: 02.09.2016).

- am 14.02,2026, 09:56:39.


http://www.theatlantic.com/politics/archive/2015/06/the-triumph-of-occupy-wall-street/395408/
http://www.theatlantic.com/politics/archive/2015/06/the-triumph-of-occupy-wall-street/395408/
https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.theatlantic.com/politics/archive/2015/06/the-triumph-of-occupy-wall-street/395408/
http://www.theatlantic.com/politics/archive/2015/06/the-triumph-of-occupy-wall-street/395408/

130 | Der Andere als Herausforderung

,,1 am the complexity that I am, and this means that I am related to others in ways

that are essential to any invocation of his . (Ebd., S: 68)

Die Allianz, auf die Butler im Folgenden zu sprechen kommt, ist eine in der
Identitdt bereits vorherrschende, sie verweist an dieser Stelle auf den Be-
griff der Assemblage® der franzésischen Poststrukturalisten Gilles Deleuze
und Felix Guattari. An diesem Punkt bietet sich jedoch auch ein Rekurs auf
die inner-identitdre Gemeinschaft mit dem Dritten und die Vereinnahmung
des Anderen (als des Anderen-in-mir) an, die zum einen den ethischen Cha-
rakter der Gemeinschaft und zum anderen die durch die Einbeziehung wei-
terer Anderer geschaffene Relation der Gerechtigkeit mit einschlieft. Der
Dritte wirkt als Ausgleichsinstanz zwischen konkurrierenden Interessen, in
dieser Funktion zeigt sich die Protestszenerie als eine organisierte Zusam-
menkunft. Es werden Aufgaben und Lebensmittel ge- und verteilt, nachbar-
schaftliche Strukturen entstehen, es zeigen sich demokratische Strukturen,
die der umgebenden Politik und Wirtschaft als beispielhaft gelten sollen.

Die protestierenden Menschen erwirken durch ihre Zusammenkunft
eine Gemeinschaft, die sich unter einer Thematik, nicht aber unter einer
Definition versammelt. Unterschiedlichste Gruppierungen finden in dieser
Gemeinschaft Platz und kénnen sich mit den Inhalten identifizieren, daraus
ergibt sich eine Moglichkeit, die 1évinasische Alteritét in einer gesellschaft-
lichen Struktur zu denken, indem es ein gemeinsames Thema gibt, das im
Gegensatz zu Zugehorigkeiten die Gemeinschaftlichkeit pragt und im Vor-
dergrund steht. Die Bediirfnisse, die artikuliert werden, sind singuldr und
plural zugleich.

Sie entstammen der eigenen Lebenspraxis und sind iibertragbar auf die
Pluralitdt des Dritten, die selbst Nicht-Anwesende einschliet und iiber
Landes-, Sprach- und Kulturgrenzen hinweg vereint anstatt zu trennen.

8 Nach der Theorie von Deleuze und Guattari beschreibt Assemblage eine Struk-
tur entlang von Axen, die sowohl diskursive als auch non-diskursive Kompo-
nenten enthalten. Sie werden verstanden als Zusammensetzungen von Korpern
und Inhalten, die Aussprache und Ausdruck beriicksichtigen. In ihrer Verbin-
dung zwischen Korpern und Sprechakten ist diese Theorie eine Anlehnung an

Foucaults Konzeption des Dispositivs (vgl. Patton, S. 44).

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 131

Ebenen der privaten Sphére und der 6ffentlichen Sphire werden Butler
folgend in der Zusammenkunft tradiert:

,»At such moment, politics is not defined as taking place exclusively in the public
sphere, distinct from the private one , but it crosses those lines again and again,
bringing attention to the way that politics is already in the home, or on the street, or
in the neighbourhood or indeed in those virtual spaces that are equally unbound by
the architecture of the house and the square.” (Ebd., S. 71)

Die Moglichkeit, dem Anderen und auch dem Dritten zu begegnen, ist nie-
mals ausgesetzt. Die Begegnung mit dem Anderen und damit auch die Aus-
setzung der Anspriiche des Dritten durchziehen das gesellschaftliche Le-
ben, ob diese Begegnung physisch auf der Strafle, in einer Institution als
Teil einer Gruppe oder in der gemeinschaftlichen politischen Wahl entsteht.
In der politischen als auch in der privaten Sphire ist die Bedeutung des
Dritten unmittelbar spiirbar, ein Denken des Dritten wird jedoch vielfach
ausgesetzt, da es in aller Konsequenz gedacht, die Moglichkeiten der Ent-
scheidbarkeit von Situationen maBgeblich beeinflussen wiirde. Konkurrie-
rende Anspriiche werden in der Beschiftigung deutlich, und auch diese
stellen die Frage nach einer Prioritisierung des eigenen Lebens {iber das des
Anderen oder aber einer Prioritisierung des Lebens eines speziellen Ande-
ren Uiber die Anspriiche des Dritten. Zur Visualisierung eignet sich hierbei
ein Beispiel aus der Textilbranche und Verarbeitung in Fernost. Die kon-
kurrierenden Anspriiche, zwischen denen sich das Subjekt befindet, ist sein
eigenes Bediirfnis, ein Kleidungsstiick zu besitzen, das in sein Budget
passt. Der Anspruch der Textilarbeiterin in Fernost ist es, Geld fiir ihre Fa-
milie zu verdienen. Wéhrend die Interessen des Konsumenten (wenig zah-
len) und des Produzenten (viel Absatz) zusammenfallen, werden die An-
spriiche der Arbeiterin aufler Acht gelassen, die Bezahlung erfolgt
nach/unter Landesstandard, und die Arbeitsbedingungen sind unmensch-
lich. Trotzdem wird ihrem Anspruch entsprochen, Geld (im geringen Ma-
Be) fiir ihre Familie zu verdienen, was ihr Leben (unter unwiirdigen Mal3-
stiben) sichert.

Dem Anspruch des Dritten, hier der fiktiven Textilarbeiterin, zu ent-
sprechen, ist schwierig, denn sobald der Konsument sein Kaufverhalten &n-
dert, da er seine Verantwortung fiir den Dritten, respektive die Textilarbei-
terin, libernehmen mochte, entsteht ein Widerspruch zur Verantwortungs-

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

132 | Der Andere als Herausforderung

iibernahme, zumal die Arbeiterin gegebenenfalls mangels Auftrigen entlas-
sen wird und aus prekdren Lebensbedingungen unlebbare Bedingungen
werden. Eine Einbeziehung des Dritten ist somit in den meisten Féllen
moglich, allerdings stellt sich die Frage, inwiefern die von Lévinas deside-
rierte Gerechtigkeit Resultat der Uberlegungen sein kann oder inwiefern ein
Boykott, dhnlich dem Occupy-Protest, eher dazu dienen kann, gesellschaft-
liche Strukturen nachhaltig zu verdndern. Dafiir sind sowohl die Unterstiit-
zung durch den Anderen als auch die Gemeinschaft mit dem Dritten von
zentraler Bedeutung:

30 when we think what it means to assemble in a crowd, a growing crowd, and
what it means to move through public space in a way that contests the distinction be-
tween the public and the private, we see some ways that bodies in their plurality lay
claim to the public, find and produce the public through seizing and reconfiguring
the matter of material environments; at the dame time those material environments
are part of the action, and they themselves act when they become the support for ac-
tion.“ (Ebd., S. 71)

In der Moglichkeit, Teil einer Menschenmenge zu sein, ldsst sich die Be-
gegnung mit dem Dritten wie bei der Aktion Occupy Wall Street gut visua-
lisieren, diese ist zu verstehen als eine Gemeinschaft mit Anderen und dem
Dritten. Der Bereich, auf den sich die Protesthandlungen bezogen, war be-
grenzt. Allerdings war es unmdglich, genau abzuschétzen, wie viele Men-
schen sich in der Gruppe zu einem beliebig gewéhlten Zeitpunkt befanden.
Dieses ergibt eine variable Menge an Menschen, die fiir das Einzelsubjekt
als direkt umgebende Andere gelten und fiir die es im Moment der Zusam-
menkunft Verantwortlichkeiten iibernimmt. In dieser Struktur der Zusam-
menkunft lassen sich unterschiedliche Aspekte von Butlers ethischer Kon-
zeption aufweisen, diese betreffen vornehmlich die Bedeutung des realen
Erscheinens fiir den Anderen’, die das Bediirfnis nach Anerkennung in sich
tragt.

9  An dieser Stelle ldsst sich eine Gemeinsamkeit mit der Theorie der korperlichen
Erscheinung fiir den Anderen im Werk Merleau-Pontys erkennen, fiir den die
Erscheinung fiir den Anderen in der physischen Welt eine zentrale Rolle im

Werk Phianomenologie der Wahrnehmung einnimmt.

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 133

Trotz der Zusammenkunft entstehen Zwischenrdume, die Butler als
grundlegend fiir die Moglichkeit, den Anderen als getrennt vom Subjekt
und daher von der Anerkennung der Anderen als bediirftig wahrzunehmen,
betrachtet. An diesem Postulat ldsst sich ein Riickbezug auf die Theorie von
Lévinas erkennen, den sie in einem Gesprich in K6ln im Juni 2016 wie
folgt exemplifiziert:

,For Lévinas this distance between subject and the other, becomes a necissity for
regognizing the other as temorarily and locally distant, it clings to the unreachability
and thus to the unaccessibility of the other in ethical terms.*

In der theoretischen Verbindung beider Theorien ldsst sich erkennen, das
die Gemeinschaft mit dem Anderen, die diesem Anerkennbarkeit zuspre-
chen kann, stets auf einer Trennung zwischen dem Subjekt und dem Ande-
ren beruht, selbst wenn diese gemeinschaftlich performativ handeln.

,»,We are not simply visual phenomena for each other, our voices must be registered
adn so we must be heard, rather, who we are bodily is already a way of being ,for
the other, appearing in ways, that we can neither see, nor hear, that is, we are made
available bodily for another whose perspective we can neither fully anticipate.*
(Butler 2015, S. 76)

Die Unumginglichkeit der zumeist unartikulierten Kategorisierung durch
den Anderen verstdrkt das Motiv der Ausgesetztheit an diesen, die in die-
sem Moment neben der physischen Verletzbarkeit auch eine kategoriale
Verletzbarkeit anspricht, letztlich jedoch auf die Mdglichkeit physischer
Verletzbarkeit rekurriert. Die Sprechakttheorie einbindend, lésst sich zei-
gen, dass Lebende erst mit der Interpellation durch den Anderen zu han-
delnden Subjekten werden konnen und die Sprache, die Bezeichnung und
damit die Konnotationen der Zuschreibung der selbstkonstitutiven Hand-
lungspraxis des Subjekts vorgingig sind. Die sprachliche Bezeichnung
durch den Anderen enthélt folglich weit mehr Bedeutung als den sprachli-
chen Ausdruck, in ihr liegt die Option staatlichen Eingreifens und einer
Sanktionierung, die zwar aus der Zweierrelation entstanden ist, hier aber
ihre dyadische Struktur erneut entfaltet. Folglich ist es nicht der Andere,
der mit Hilfe personlicher An- und Aberkennung das Leben des Anderen
gefahrdet. Die Gefdhrdung geschieht mittelbar und auf Basis erlernter

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

134 | Der Andere als Herausforderung

Strukturen und Muster, die vom Dritten, der gesellschaftlichen Variable,
stammen. Im Falle der Occupy-Bewegung zeigt sich die dyadische Struktur
in der Gemeinschaft mit Anderen, die fiir das Subjekt nicht mehr unmittel-
bar greifbar sind, sich jedoch als Teil der gemeinschaftlichen Idee empfin-
den und ihren Korper performativ zur Artikulation des sozialen Widerstan-
des anwenden. Dabei konstituiert sich das Gefiihl eines ,,Wir®, das sich
mafigeblich auf die Bezugnahme auf ein gemeinschaftlich und sprachlich
festgelegtes gefordertes Grundkonzept (in diesem Beispiel des sozialen
Wandels) stiitzt. Fiir diese Uberlegung ist es zentral, das Argument aufzu-
nehmen, dass der Korper sich in einer Abhéngigkeitsrelation zu anderen
Korpern und institutionellen/infrastrukturellen Bedingungen konstituiert.
Dabei sind kollektiv handelnde Kdérper nicht als ,,amorphe Masse“ (Butler,
Ko6ln 22.06.2016) zu begreifen, sondern verdeutlichen in ihrer Zusammen-
kunft ein weiteres Mal ihre Interrelation und das Bediirfnis nach der An-
erkennung des Anderen. Erst diese Form der sozialen und materiellen Rela-
tionalitdt ermdglicht kollektives Handeln.

Die Gemeinschaft mit dem Anderen, die sich an dieser Stelle ereignet,
verweist auf eine Ubereinkunft im Sinne einer geteilten Idee die eine belie-
bige In-und Exklusionen produzierende ,,Wir-Identitdt* konstruiert. Wenn
Occupy Wall Street also zu begreifen ist als eine Gemeinschaft mit dem
Dritten im Sinne einer ,,Wir-Identitit“, schlie3t sich die Frage an, wen die-
ses ,,Wir®, das sich auf die Kritik an einer kapitalistischen Ausschlussge-
sellschaft bezieht, ausschlief3t?

Das gemeinsame Handeln an einem rdumlich determinierten Ort ermdg-
licht hinsichtlich seiner gegebenen Form keine physische Gemeinschaft al-
ler Anderen, wenn auch nicht jener, die sich in dieser Idee vereint sehen
und produziert notwendig Ausschliisse aus dem geteilten ,,Wir.

Butler stellt an dieser Stelle die Frage, wie es moglich sei, die Handlun-
gen und den Status von Seienden zu bewerten, die aus einem pluralen Kon-
zept ausgeschlossen sind:

,»Are we to say, that those who are excluded are simply unreal, disappeared or that
they have no being at all — shall they be cast off, theoretically as the socially dead
and merely spectral. (Butler 2015, S. 77)

In der Zusammenkunft im 6ffentlichen Raum erdffnet sich die Mdglichkeit,
der eigenen Verletzbarkeit unmittelbar entgegenzutreten und ein Recht auf
korperliche Existenz und damit auf die Anerkennbarkeit der Bediirftigkeit

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 135

des Lebens einzufordern. Wenn sich ein Koérper in dieser Form gemeinsam
mit anderen versammelt, ist er der potentiellen Gewalt des Dritten ausgelie-
fert sowie der Exklusion, der Aberkennung seines Mensch-Seins durch den
Anderen, mit dem er sich zu einem ,,Wir*“ zusammenzuschlielen wiinscht.
Damit, so Butler, verlangt ein z.B. aufgrund gesellschaftlicher Differenzli-
nien als unbetrauerbar markierte Korper ein Recht auf etwas, das ihm bis zu
dieser Exklamation nicht zugesprochen wurde. In der Praxis seiner korper-
lichen Préisenz, seiner Offenheit macht er sich angreifbar und setzt seine
physische Existenz aufs Spiel.

Durch diesen Akt, das Hervortreten aus der Gruppe der kategorialen
Unbetrauerbaren, bekommen sie eine reale Existenz in der Gemeinschaft
des Wir. In dieser Exponiertheit zeigen sie sich in ihrer Verletzbarkeit und
konnen so durch diesen Akt einen Appell aussenden, der im Rahmen der
l1évinasischen Antlitzkonzeption zu verstehen ist. Sie bilden damit, selbst
unter der Gegebenheit ihrer faktischen Zerstorung, eine Artikulation des
Machtpotenzials, das Butler als dem Korper inhédrentes Merkmal denkt:
,Bodies are themselves vected” (ebd., S. 80). In dieser Funktion wird dem
Korper, gerade im Moment seiner Exposition im 6ffentlichen Rahmen, ein
immenses Machtpotenzial zugesprochen, das an das Postulat der Unzer-
storbarkeit des Anderen erinnert und den Wunsch erweckt, diese Exposition
habe 1évinasische Konsequenzen.

Im Moment dieses Eintritts in die 6ffentliche Sphiare werden die be-
schriebenen Korper zu politischen Akteuren, die in ihrem Kampf um An-
erkennung und gesellschaftliche Unterstiitzung den Mangel an institutionel-
ler Unterstiitzung anzeigen und in dieser Form des Protests ihre eigene Al-
lianz ausbilden. Durch ihre Gemeinschaft mit Anderen, die sich in differen-
zierter Weise dhnlichen prekdren Lebensbedingungen gegeniiber sehen,
lasst sich ein Zustand denken, in dem sich durch die Option des gemeinsa-
men Handels und den gemeinsam geschaffenen Raums eine temporire
Uberwindung der individuellen Verletzbarkeit bei gleichzeitig erhShtem
Gefahrenpotenzial erkennen lasst.

Der Diskurs um die eigene Verletzbarkeit wird temporir tiberwunden,
um der Situation bewusst gegeniiber zu treten, in die Verletzbarkeit be-
wusst einzuwilligen, um an den Anderen zu appellieren und so sein Han-
deln zu beeinflussen. Ergénzend steigt das Gefahrenpotenzial, die Bedro-
hung durch einen potentiellen Dritten in der Praxis der Gemeinschaft.

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

136 | Der Andere als Herausforderung

Die Zusammenkunft kann z.B. zum Ziel terroristischer Anschldge oder
Gegendemonstrationen und Polizeieinsdtze werden, doch das Begreifen des
erhohten Gefahrenpotenzials'® scheint in einer Vielzahl der Demonstratio-
nen und Protestaktionen eher zur Stirkung der Gemeinschaft und zur
Durchfithrung der Aktion gefiihrt zu haben, dies ist zu erkldren durch die
Bedeutung der StraBe als Raum der Artikulation einer politischen Agenda.
Zentral ist somit, dass Verletzbarkeit nicht durch Widerstand iiberwunden
werden kann, sondern diesen erst ermdglicht: ,,Verletzbarkeit wirkt als Vo-
raussetzung fiir diese Form des Widerstands und erzeugt einen pluralen per-
formativen korperlichen Widerstand“ (Ko6ln 22.06.). Dessen Wesensmerk-
mal es ist, gegen die Bedrohung des Lebens unter prekdren Bedingungen
anzugehen und einen Anspruch auf die Ausiibung grundlegender Rechte zu
erheben, selbst unter der Gefahr des Verlustes der eigenen physischen Exis-
tenz.

Diese Form der Verletzbarkeit, die sich der Andere aufgrund seiner
prekédren Lebenssituation gegeniiber sieht, ermdglicht erst die Forderung
nach einem Ausgleich ethischer Richtlinien. Lévinas sieht in der Artikula-
tion des ethischen Imperativs den Beginn einer ethischen Relation. Diese
bedarf jedoch innerhalb seines Werks keiner weiteren normativen Festle-
gung, sondern basiert allein auf der ethischen Verpflichtung, die aus der
Marginalisierung des Anderen hervorgeht. Fiir Lévinas wird die Verletz-
barkeit des Anderen in dieser Form zu einem Appell, der den Schutz des
Lebens des Anderen gewéhrleisten soll. Butler geht an dieser Stelle auf ge-
sellschaftliche Normen zur Absicherung des Lebens des Anderen ein und
dariiber hinaus. Normen sichern ihr folgend die Anerkennung des Anderen,
sie schlieen durch Pathologisierungs- und Kriminalisierungspraktiken be-
stimmte Gruppen aus dem gesellschaftlichen Diskurs aus und iiberlassen
sie damit prekdren Lebensbedingungen. Die Mitglieder dieser Gruppierun-
gen artikulieren durch die Unterwanderung und den prézisen Einsatz kor-

10 Neben der Gefahr von terroristischen Anschlédgen ist auch die Bedeutung der
Polizeigewalt als entscheidendes Bedrohungspotenzial fiir 6ffentliche Versamm-
lungen und Protestaktionen, die als sich als staatskritische Aktionen verstehen,

nicht zu unterschéitzen.

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 137

perlicher Exponiertheit den Anspruch der Restrukturierung gesellschaftli-
cher Normen und kénnen ihren Platz in der ,,Wir-Identitit* zuriickholen."!

Diesem Prozess soll im folgenden Abschnitt nachgegangen werden, da-
bei werden Uberlegungen zur kollektiven Identitit sowie zu Praktiken einer
mdglichen Inklusion, aber auch die Gefahr der Exklusion des Anderen als
das ,,Wir“ verhandelt.

4.5 ,WE“ ALS GEMEINSCHAFT MIT DEM
IMAGINIERTEN ANDEREN?

Eine ,,Wir-Identitit™ zu konstituieren setzt die Anerkennbarkeit des einzel-
nen Menschen in seiner Relationalitét zu den anderen Akteuren innerhalb
der Struktur voraus. Dies verdeutlicht, dass der Andere zunichst die An-
erkennung einer Gruppe bendtigt, um eine Positionierung innerhalb einer
kollektiven Identitdt zu beanspruchen. Der ihm zugestandene Raum inner-
halb der Kultur oder Gruppierung entstammt dem Selben, der iiber diesen
aufgrund der zeitlichen, finanziellen oder institutionellen Komponenten
verfligt. Stellt man sich die Praxis dieser Aufnahme in die Kollektivitét des
»Wir® nach lévinasischem Vorbild vor, wére die voraussetzungslose Auf-
nahme des Anderen Grundlage der Entscheidung auf der Basis der Verant-
wortlichkeit einer unendlichen Alteritdt gegeniiber. Diese diirfte keinesfalls
durch Angleichungspraxen aufgelost oder abgemildert werden, da diese
Praxis auf die Kategorisierung des Anderen verweist, die nach Lévinas
Vorstellung physischer Gewalt am Anderen gleichkommt und der ethischen
Grundlegung seines Werkes sowie der von ihm entwickelten Figur des ab-
soluten Anderen keine Gerechtigkeit widerfahren liele. Butler bezieht sich
an dieser Stelle dem gegeniiber jedoch auf eine sozialpolitische Perspektive
und beschreibt die Zugehorigkeit zu einer ,,Wir“-Identitit als Anerken-
nungsprozess, der von einem marginalisierten Anderen ausgeht und demzu-
folge nicht auf Grundlage der Verschiedenheit, sondern auf Basis der Pra-
xis der Assimilation erfolgt, um das Bediirfnis nach Anerkennung zu erfiil-
len.

11 In diesem Moment liegt die Moglichkeit einer Reokkupation des Platzes in der
Welt, der dem Anderen durch die vorhergehende Usurpation des Subjekts ent-

zogen wurde.

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

138 | Der Andere als Herausforderung

In dieser Form konstituiert sich nach Butler das ,,Wir® auf der Grundla-
ge nationaler, ethnischer, kultureller, politischer, religioser, geschlechtli-
cher als auch interessensgesteuerter Gemeinschaften, in dem eine Vielzahl
von Ubereinstimmender Kriterien fiir den Eintritt und die hierarchische
Positionierung innerhalb der Gruppe von Bedeutung ist. Durch die Praxis
des Abgleichens und der Zusammenschliisse auf Grundlage geteilter gesell-
schaftlicher Attribute kommt es zu einer Form des Verantwortungsgefiihls
fiir die Mitglieder der Gruppe, dabei ist vordergriindig die Zugehdrigkeit
zur selben Gemeinschaft und weniger die personliche Beziehung unter Ein-
zelnen zu betrachten. Im Falle der Gefdhrdung des einzelnen Gruppenmit-
glieds sehen sich andere Mitglieder in der Pflicht, auf Basis ihrer Gemein-
schaft zu handeln und das Leben des ihnen (vermeintlich) dhnlichen und
damit relationalen Anderen zu schiitzen. Diese Praxis des Schutzes und der
mit dieser einhergehenden Betrauerbarkeit des Lebens des relationalen An-
deren gilt nicht fiir die aus dem Gruppenzusammenhang exkludierten An-
deren, diese werden entweder nicht als Lebende wahrgenommen, wodurch
ihr Verlust keine Rolle spielt, oder als potentielle Bedrohung fiir die Grup-
pe gesehen. Die aus dem gesellschaftlichen ,,Wir*“ auf Basis unterschiedli-
cher Differenzlinien exkludierten Anderen schlieBen sich ebenfalls zu
Gruppen zusammen, die in der Regel auf der Grundlage ihres Ausschluss-
kriteriums bestehen, z.B. religiose Zugehorigkeit. Wenn sich diese Gruppen
auBlerhalb eines gesellschaftlich geteilten ,,Wir* formieren, kann dies unter-
schiedliche Folgen fiir die Sozialitdt haben: Zum einen kann sich die ausge-
schlossene Gruppe im Rahmen ihrer Exklusion zu einer Protestgruppe ent-
wickeln, die keine Parallelsozialitidt aufbauen, sondern bewusst die Zentra-
litdt des gesellschaftlichen Wir angreifen mochte. Zum anderen kann es
auch zu einer Form friedlicher Koexistenz kommen. Diese kann jedoch
durch Einfiihrung bestimmter Gesetze aufgebrochen werden und damit die
Grundlage fiir ein friedliches Miteinander zerstdren. Menschen, die in die-
ser Form des Prekariats leben, sind in ihrer Existenz intensiver der Verletz-
barkeit ausgesetzt, da sie unter der permanenten Bedrohung des eigenen
Lebens durch das normative ,,Wir stehen.

Diese gesteigerte Form der Verletzbarkeit und Zerstorbarkeit fiihrt in
der Kohabitation gesellschaftlicher Lebensrdume auch zu einem Fokus auf
die Bediirftigkeit marginalisierter Gruppen und zur Verantwortungsiiber-
nahme fiir diese in Form von institutionalisierten Hilfestellungen. In diesem

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 139

Moment ereignet sich eine Praxis der Stellvertretung fiir den Anderen, auf
die ich an dieser Stelle vertiefend eingehen mochte.

Lévinas folgend ist das wesentliche Merkmal einer Verantwortungs-
iibernahme fiir den Anderen die Anerkennung seiner absoluten Alteritét, die
der Selbe niemals ginzlich fassen und damit nicht beherrschen kann.

Handelt es sich nun um die Praxis sozialer Stellvertretung, wie z.B.
durch Hilfsorganisationen oder Hilfestellungen durch Reprédsentanten des
gesellschaftlichen ,,Wir, so ist an dieser Stelle ein weiteres Postulat Lévi-
nas’ in den Vordergrund zu stellen: Ihm folgend ist der Andere niemals am
selben Ort wie der Selbe. Somit stellt sich die Frage, nach welchem MaB-
stab die Bediirftigkeit des Anderen aus der Perspektive des Selben zu be-
werten ist. In welcher Form kann der Selbe, der aufgrund seiner teilweise
von Geburt an impliziten Eigenschaften zum kollektiven ,,Wir* gehdrt, ein
Reprisentant des ausgeschlossenen Anderen werden, wenn er die Bedeu-
tungen und Wirkungen gesellschaftlicher Ausschlussfaktoren niemals am
eigenen Leib erfahren hat? Ist der Einsatz fiir das Leben des Anderen also
stets eine Form der Assimilationspraxis, da seine Bediirfnisse mit den Be-
diirfnissen des Helfenden gleichgesetzt werden? Wenn der Andere in seiner
absoluten Andersheit verbleiben muss, um eine ethische Forderung stellen
zu konnen, kann dann die Praxis sozialer Hilfestellungen ein angemessenes
Mittel der Anerkennung des Anderen sein?

Butlers Theorieexegese legt nahe, dass ein Selbsteinsatz fiir den Ande-
ren stets ein komplexes Unterfangen darstellt. Sie versteht den Selben nicht
als in der Lage, die prekdre Lebenssituation des Anderen angemessen zu
beurteilen und damit auch nicht als Reprisentant seiner Rechte (Butler,
K&ln, 22.06.2016). Da diese Praxis gesellschaftlich konventionell erscheint,
muss die Frage gestellt werden, inwieweit dieser Einsatz fiir den Anderen
dem ethischen Postulat Lévinas’ geniigen kann. Butler beschrieb diese Pra-
xis in einem Gespréch in Berkeley12 am 18. Juli 2016 wie folgt: ,,Der Selbe
kann niemals Repréisentant des unter prekdren Mafstiben lebenden Ande-

12 Im Rahmen eines Forschungsaufenthalts an der UC Berkeley erhielt ich Gele-
genheit, mit Judith Butler einige meiner in dieser Arbeit vorliegenden Thesen zu
besprechen. Sie stimmte der Veréffentlichung von Exzerpten unseres Gespra-

ches zu.

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

140 | Der Andere als Herausforderung

ren sein, vielmehr kann er ein ,,Ally“13 des Anderen werden®, diese Form
ermdgliche ihm, den Anderen ,,zu horen® und sich im lévinaschen Sinne fiir
die Alteritét des Anderen zumindest in Teilen zu 6ffnen. Den verbalisierten
Bediirfnissen des Anderen zuzuhoren, gilt somit als Praxis, diesen anzu-
erkennen und die normative Lebensfiihrung nicht auf die Lebenssituation
des Anderen zu transferieren. An dieser Stelle muss jedoch auch darauf
verwiesen werden, dass es nicht auszuschlielen ist, dass der Andere in der
Artikulation seiner Bediirftigkeit auch von den normativen Bediirfnisvor-
stellungen des normativen Wir geprigt ist und gegebenenfalls zu einer fun-
damental alteritiren Bediirfnisexklamation nicht mehr im Stande ist. An
dieser Stelle nimmt das Postulat der absoluten Alteritét praktische Formen
an und zeigt auf, dass Bediirfnisse differenziert sind und héufig durch eine
imaginierte Ubereinstimmung mit der Bediirfnislage des Selbst mit dem
Anderen generalisiert werden. Durch diese Praxis der Generalisierung von
Bediirfnissen kann der Andere in seiner Andersheit niemals vollstidndig
wahrgenommen werden, denn der Selbe befindet sich stets in einem An-
gleichungsprozess, in dessen Zentrum die Vorstellung der eigenen Bediirf-
tigkeit steht. An dieser Stelle ist das 1évinasische Paradigma einer differen-
zierten Ortlichkeit zu betrachten, dass der Selbe als Stellvertreter des Ande-
ren wirken und sich fiir die Verbesserung seines sozialen Status einsetzen
kann, aber aufgrund seiner Singularitit und des von Lévinas eingefiihrten
Faktums der Einzigartigkeit niemals an die Stelle des Anderen tritt. Im
Werk Jenseits von Sein formuliert Lévinas seine These noch vehementer
(vgl. JS, S. 231), dies bedeutet, der Selbe muss die Notlage des anderen er-
kennen bevor dieser in jene gerat. Seine Verantwortung liegt damit nicht al-
lein in der Funktion des Samariters, der dem Notleidenden aus seiner Lage
hilft, vielmehr geht es um die Vermeidung der sozialen Notlage des Ande-

13 Ein Ally (deutsch: Assoziierter/Alliierter) kann das Subjekt fiir den Anderen
niemals sein, da beide nicht unter den gleichen Bedingungen leben. Der Andere
lebt unter prekéren sozialen Umstdnden, die das Subjekt aufgrund differenzierter
Vormachtstellungen (z.B. Hautfarbe, Geschlecht, nationale und religidose Zuge-
horigkeit) niemals erreichen oder nachvollziehen kann. Um sich dennoch fiir die
Rechte des Anderen einzusetzen, kann das Subjekt sich fiir die Rolle als Ally
entscheiden, in der er allerdings der Gefahr eigener Prekarisierung infolge des
Vorwurfs der Verbiindung mit dem Anderen durch den Dritten (die Mehrheits-

gesellschaft) ausgesetzt sein kann.

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 141

ren. Dieser Gedankengang muss notwendig zur Frage der institutionalisier-
ten Hilfestellung zuriickfiihren, die wesenhaft durch das Wir reguliert wird.
Hilfen und Unterstiitzungsprozesse miissen somit aus einem Wir entstehen,
das sich seiner permanenten Exklusion des Anderen bewusst und gleichzei-
tig bereit ist, die Grenzen der getragenen Verantwortung auszuweiten. Im
Falle dessen, dass dieses Wir die ihm auferlegte Verantwortung aufgrund
einer geteilten Mehrheitsidentitdt nicht anerkennt, stellt sich die Frage, ob
aus dem Prekariat allein eine Forderung entstehen kann, die eine Form so-
zialer Anerkennung zur Folge hat. In der Praxis eines gemeinsamen Pro-
tests kann aus dem Prekariat, Butler folgend, ein neues Wir entstehen, das
sich erneut durch Zugehorigkeiten strukturiert. Diese Form der Zugehorig-
keit verweist zumeist auf die Gemeinschaft im Ausschluss. So kdnnen auch
verschiedene Bediirfnisgruppen ein ,,Wir bilden, da sie das Faktum ihrer
Ausgrenzung aus dem kollektiven ,,Wir teilen. Die von diesem ,,Wir ein-
geforderten Rechte beruhen auf einem komplizierten Faktum: Zentral sind
an dieser Stelle Gruppen, die z.B. im Fall von illegalen Arbeitern (illegal
migrant workers), die ohne Status Biirger einer Stadt, einer Region oder
eines Landes sind und damit auch nicht dieselben Rechte beanspruchen
konnen, oder Gruppen, deren Identitdtsausiibung kriminalisiert und gesell-
schaftlich sanktioniert ist und denen auf dieser Grundlage bestimmte Rech-
te abgesprochen werden.'* Durch die Praxis der sozialen und legislativen
Negation von Rechten kommt es aus diesen marginalisierten ,,Wir Identi-
titen in regelmdBigen Abstéinden zu unterschiedlichen Protestformen, mit
dem Ziel, die aberkannten Rechte zuriickzuerlangen oder sie erstmalig, zum
Beispiel auch durch eine Einbiirgerung (citizenship), zu erhalten.

14 Dieser Aspekt ist starker politischer und gesellschaftlicher Varianz unterworfen.
Wenn sich z.B. eine Gesetzeslage fiir den Schutz einer bestimmten Minderheit
andert, ist dies nicht immer gleichbedeutend mit einer Verbesserung der Le-
bensumsténde fiir die bezeichnete Gruppe. Gesetze konnen den Fortschritt in der
sozialen Akzeptanz einer marginalisierte Gruppe voranbringen, allerdings auch
durch das Aussetzen von Gesetzen zu einer wesentlichen Verschlechterung von
Lebensbedingungen wie auch zur unmittelbaren Gefdhrdung einer Gruppe bei-
tragen (siche: Bathroom Policy for Transgender in den USA: https://www.the
guardian.com/us-news/2016/may/25/eleven-states-sue-us-government-transgend
er-bathroom-laws, Zugriff: 02.09.2016).

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://www.theguardian.com/us-news/2016/may/25/eleven-states-sue-us-government-transgender-bathroom-laws
https://www.theguardian.com/us-news/2016/may/25/eleven-states-sue-us-government-transgender-bathroom-laws
https://www.theguardian.com/us-news/2016/may/25/eleven-states-sue-us-government-transgender-bathroom-laws
https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.theguardian.com/us-news/2016/may/25/eleven-states-sue-us-government-transgender-bathroom-laws
https://www.theguardian.com/us-news/2016/may/25/eleven-states-sue-us-government-transgender-bathroom-laws
https://www.theguardian.com/us-news/2016/may/25/eleven-states-sue-us-government-transgender-bathroom-laws

142 | Der Andere als Herausforderung

Dabei ergibt sich jedoch ein wesentliches Problem, das Butler wie folgt
examiniert:

.. The right to have rights is one that depends on no existing particular political or-

ganization for its legitimacy.“ (Butler 2015, 80)

Die in einer Demonstration eingefoderten Rechte kdnnen nur durch ihre
Ausfithrung performativ hergestellt und durch das iibereinstimmende ge-
meinschaftliche Handeln als Anspruch artikuliert werden. Dieser Anspruch
kann allein von jenen vokalisiert werden, die in dem Zustand dieser Recht-
losigkeit leben. In dieser Form miisste Lévinas’ Theorie zugestimmt wer-
den, dass es eine Unmoglichkeit ist, sich fiir die Attribuierung des Anderen
mit bestimmten Rechten einzusetzen, die dem Selbst z.B. durch eine
Staatsbiirgerschaft von Geburt an bereits zustehen. Hierin wire darzulegen,
dass der Selbe und der Andere sich gegebenenfalls am gleichen physischen
Ort befinden, hier aber eine weitere Form der Getrenntheit zum Tragen
kommt, die fiir den Selben unerreichbar bleibt. Allein das gemeinschaftli-
che Handeln des marginalisierten ,,Wir* ist in der Lage, zu einer Form poli-
tischen Handelns zu werden: ,,A struggle for the idea of social support and
political enfranchisement® (ebd., S. 84).

Die Versammlung der Anderen und ihr Eintritt in die soziale Ebene
konstituieren sich sowohl aus visuellen als auch aus artikulierenden Ele-
menten. In diesen ereignet sich das gemeinschaftliche Handeln, durch die
gemeinschaftliche Artikulation eine Dimension, die der Unausweichlichkeit
des lévinasischen Antlitzes gleichkommt. In diesem Moment agiert der
marginalisierte, der verletzbare und verletzte Andere unmittelbar und tritt
dem Selben entgegen:

,If we appear there is no escape from the vulnerability that the physical other im-
plies.” (Ebd., S. 86)

Dieser Verletzbarkeit gegeniiberzutreten und sie in ihrer politischen Forde-
rungsdimension anzuerkennen, ist zentral fiir die Haltung der postlévinasi-
schen Ethik, wie sie in dieser Arbeit dargelegt wird.

Daher sollen im Folgenden die Relationalitit der Anderen und ihre Be-
deutung fiir gemeinschaftliches Handeln im Sinne der 1évinasischen Ethik
untersucht werden.

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 143

,,It is not a matter if finding the human dignity within each person but rather an un-
derstanding the human as a relational and social being, one whose actions depends

upon equality and articulates the principle of equality.” (Butler 2015, S. 88)

Die Sozialitét, die Verbindung in der Menschlichkeit ist ein weiteres Ele-
ment, das die Thesen von Emmanuel Lévinas und Judith Butler eint. Ihren
Konzeptionen zufolge entsteht der Ruf zur Verantwortung fiir den Anderen
in der Begegnung mit dem ungreifbaren Anderen, der seine ethische Forde-
rung aufgrund seiner Andersheit artikulieren kann und die Egologie des
Selben unterbricht. Auch wenn Lévinas’ Konzeption des absolut Anderen
in der Komponente der intersubjektiven Reziprozitit nicht auf eine Kohé-
renz zwischen dem Selben und dem Anderen verweist, da diese zugunsten
des Selben ausfallen wiirde und alle Handlungen im Rahmen dieser Rezip-
rozitdt einer Handlung aus Eigennutz gleichkommen wiirden, setzt Lévinas
den Dritten in die Begegnung ein, um die Ebene der Relationalitit sowie
der Gerechtigkeit einzubringen, die Butler hier als Versténdnis fiir die Rela-
tionalitdt allen menschlichen Lebens denkt. Nach Lévinas begreift der Sel-
be erst im Moment der Begegnung mit dem Anderen, dass es nicht ausrei-
chen wird, alles fiir den singuldren Anderen aufzugeben (vgl. TU, S. 231),
um damit seiner ethischen Verantwortung nachzukommen. Vielmehr ent-
steht durch den Eintritt des Dritten die Erweiterung der Verpflichtung auf
eine Ebene, die sich auBerhalb der intersubjektiven Sphére ereignet.

Der Dritte und damit auch die Dimension der Humanitét treten ein, um
ein gerechtes Verhéltnis zu schaffen und auch den Selben mit einzuschlie-
Ben. In diesem Prozess wird der Selbe Teil der geteilten Relationalitét in
Menschlichkeit, ein Anderer unter Anderen, fiir den seine Zugehorigkeit zu
einer bestimmten Gruppe allein einen temporéren sozialen Vorteil zu gene-
rieren vermag. Eine kulturelle Identitdt, die fiir eine Zeit Anteil an einem
gesellschaftlichen Mehrheitsdiskurs hatte, kann aufgrund der Variabilitét
der Gesellschaft marginalisiert und damit aus dem ,,Wir* ausgeschlossen
werden: ,,recognition can never be definitve because cultural identities are
constantly contested, questioned and renegotiated (Deutscher, 2002, S.
45). Die zumeist als selbstverstdndlich akzeptierte Anerkennung kann sich
durch kulturelle, politische und religiose Verdnderungen in einem Kultur-
kreis neu definieren und zu Ausschliissen fithren, so dass der vormals zum

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

144 | Der Andere als Herausforderung

kollektiven ,,Wir”“ gehdrende Selbe sich dem Fundament seiner eigenen
Identitét gegeniiber sieht: Er ist ein Anderer.

Diese Situation erwirkt einen Perspektivenwechsel, in dem die eigene
Verletzbarkeit und Abhéngigkeit von Anderen, von Dritten und von Institu-
tionen in den Fokus gerit. Fiir Butler ereignet sich genau hier am Erkennen
der eigenen Verletzbarkeit das wesentliche ethische Potenzial. Die Umset-
zung der lévinasischen Ethik erwirkt aufgrund der Umfénglichkeit ihrer
Forderung beim Selben das Gefiihl der Ohnmacht. Dieses Gefiihl scheint
ein Ankdmpfen gegen die Beanspruchung durch den Anderen zu erfordern.
Um dieses Ankdmpfen zu gewdhrleisten, wird ein Feindbild geschaffen,
unter Zuhilfenahme von kriminalisierenden Definitionen, die den Anderen
als Feind stigmatisieren, den es zu bekdmpfen gilt, um der eigenen Verletz-
barkeit nicht in dessen Antlitz begegnen zu miissen.

Im Folgenden mochte ich daher aufzeigen, wie der Prozess der Katego-
risierung, des framings und damit der Entmenschlichung des Anderen ab-
lauft und wie diese Praxis als Form der Verantwortungsabkehr im 1évinasi-
schen Sinne interpretiert werden kann.

4.6 FRAMING UND VERANTWORTUNG

Lévinas beschreibt den Anderen in Totalitdt und Unendlichkeit als Rétsel,
das den Schliissel seiner Bedeutung mit sich trdgt (vgl. TU, S. 138).

Diese Definition des Anderen zeigt eine irreduzible Alteritét des einzel-
nen Anderen an, zu der, wie es scheint, auch nur dieser die Entschliisselung
bereithilt. Fiir Lévinas dient die Begegnung mit dem singuldren Anderen
mehr der Frage seiner singuldren Bediirftigkeit als seiner Dechiffrierung.
Bis zu einem bestimmten Grad muss der Andere seine Rétselhaftigkeit be-
halten, um in seinem Antlitz einen Anspruch artikulieren zu kénnen, der
iiber das Postulat des Schutzes seines singuléren Lebens hinausreicht. Da
das Leiden des Anderen in der Begegnung mit dem Selben diesen anspricht
und zu dessen Leiden wird, das es zu lindern gilt, wird deutlich, dass dies in
einer subjektorientierten Konsum- und Vergniigungsgesellschaft nicht fiir
jeden Anderen gelten kann, da sonst nicht das subjektive Lust-Unlust-
Empfinden, sondern die allumfassende Verantwortlichkeit das zentrale
Element des Lebens des Selben wiirde.

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 145

Um demzufolge die Verantwortlichkeit einzugrenzen und die geforderte
Offenheit fiir den Anderen auf einige Wenige zu begrenzen, wird sowohl
der konkrete Andere als auch die Gemeinschaft von Anderen (siehe: margi-
nalisierte Wir-Identitéten) kategorisiert und damit sukzessive aus dem Sys-
tem politischer, sozialer sowie zwischenmenschlicher Verantwortlichkeit
ausgeschlossen. Diese Praxis, die von Butler als framing beschrieben wird,
nutzt soziale Ausschlusskriterien, um Réume fiir Marginalisierung, Krimi-
nalisierung und letztlich auch Vernichtung von marginalisierten Gruppen
zu schaffen und zusétzlich mit juristischen Grundlagen zu manifestieren.
Fiir diese Form marginalisierter Identitéten wird durch ein framing eine De-
finition geschaffen. Mit der Verwendung des Terminus frame bzw. der Al-
teritationen to frame oder to be framed, die in ihrer Bedeutung auf die Pra-
xis des ,,Rahmens® eines Objekts, aber auch auf die Bedeutung ,,in einen
Zusammenhang stellen* rekurrieren konnen, kann der Begriff in seiner
Vielschichtigkeit ebenso ,,etwas bilden oder formen* bedeuten:

,»As we know, ,to be framed* is a complex phrase in English: a picture is framed, but
so too is a criminal (by the police), or an innocent person (by someone nefarious, of-
ten the police), so that to be framed is to be set up, or to have evidence planted
against one that ultimately ,proves‘ one’s guilt. When a picture is framed, any num-
ber of ways of commenting on or extending the picture may be at stake. But the
frame tends to function, even in a minimalist form, as an editorial embellishment of
the image, if not a self- commentary on the history of the frame itself.4 This sense
that the frame implicitly guides the interpretation has some resonance with the idea
of the frame as a false accusation. If one is ,framed‘, then a ,frame‘ is constructed
around one’s deed such that one’s guilty status becomes the viewer’s inevitable con-
clusion. Some way of organizing and presenting a deed leads to an interpretive con-
clusion about the deed itself. But as we know from Trinh Minh-ha, it is possible to
,frame the frame* or, indeed, the ,framers‘ which involves exposing the ruse that
produces the effect of individual guilt. To frame the frame seems to involve a certain
highly reflexive overlay of the visual field, but, in my view, this does not have to re-
sult in rarified forms of reflexivity. On the contrary, to call the frame into question is
to show that the frame never quite contained the scene it was meant to limn, that
something was already outside, which made the very sense of the inside possible,
recognizable. The frame never quite determined precisely what it is we see, think,

recognize, and apprehend. Something exceeds the frame that troubles our sense of

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

146 | Der Andere als Herausforderung

reality; in other words, something occurs that does not conform to our established
understanding of things.“ (Butler 2009, S. 8)

Butler greift an dieser Stelle die im Frithwerk behandelten Problematiken
von Subjektkonstitutionsprozessen erneut auf (vgl. Ricken 2012, S. 399).
Die Funktion der Rahmung als Wahrnehmungs- und Interpretationsrahmen
ist fiir diese Auseinandersetzung essentiell. Der Rahmen strukturiert in die-
ser Form die Wahrnehmbarkeit des Anderen und ermdglicht in dieser Funk-
tion sowohl die Fokussierung auf die Bediirftigkeit des Anderen als auch
die Nicht-Wahrnehmbarkeit/Aussetzung der Wahrnehmbarkeit der Inan-
spruchnahme durch bestimmte marginalisierte Gruppen Anderer. Die Rah-
mung bietet einen Uberschneidungspunkt zwischen Epistemologie und Ge-
sellschaftskritik (vgl. Ricken/Biinger, 2012 S. 403). Die Rahmung des An-
deren ist als unumgehbare Wahrnehmungs- und Anerkennungspraxis des
Anderen zu werten, diese kann verwendet werden, um dem Anderen Be-
deutung zuzusprechen und auf seine Lebensbedingungen Einfluss zu neh-
men. Gleichzeitig wirkt sie als gesellschaftskritisches Element, da sich in
ihr die Fragestellung nach der Bedeutung der Rahmgebung stellen ldsst. In
diesem Anerkennungsprozess ldsst sich eine Relation zwischen der affekti-
ven Rahmgebung und der vorgéngigen Interpretation des Anderen erken-
nen, die die Bedeutung der unterschiedlichen kulturellen Rahmen essentiell
beeinflusst.

Die Einfiihrung des Rahmens zielt auf den gesellschaftlichen Zusam-
menhang zwischen Erkennen und Normierung ab, die vom Zeitpunkt der
Rahmengebung die Mdoglichkeiten und Lebensbedingungen des Anderen
sowie den Wert seines Lebens determiniert. Rahmen wirken nach Biinger
(2012) als ,,Wahrheitsregime, die als Interpretationsfolie unsere Wahrneh-
mung ausrichten, begrenzen, hervorbringen und durchziehen®, es ist daher
unumgénglich, soziale und gesellschaftliche Rahmung als einen Prozess
anzusehen, der die individuelle Wahrnehmbarkeit des Anderen nicht nur
filtert, sondern diese konstituiert. Zentral fiir die Uberlegung zu gesell-
schaftlichen Rahmengebungen und ihren determinierenden Funktionen ist,
dass sich diese Form von Rahmen durch ,,Beweglichkeit und Unabge-
schlossenheit (Biinger, 2012 S. 24) auszeichnet: ,,Sie existieren somit
nicht als statische Grofle sondern als reproduzierbare gesellschaftliche Insti-
tutionen und Beziehungen* (Butler, 2010 S. 30). Dies kann unterschiedli-

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 147

che gesellschaftliche Folgen fiir das Leben des Anderen evozieren, die ich
im Folgenden in Kiirze skizzieren mochte.

Sobald also ein frame fiir eine marginalisierte Wir-Identitét geschaffen
ist, werden die vermeintlich zugehorigen Individuen unter diesem zusam-
mengefasst. Ein Prozess, in dem die Einzigartigkeit des Anderen negiert
und dieser zum Objekt einer Kategorie wird, die er nicht erwéhlt hat und
derer er sich nicht erwehren kann. In diesem Prozess wird ihm zwar die
Gleichheit gegeniiber anderen marginalisierten Gruppen zugestanden — ein
Prozess, durch welchen ihm bestimmte Rechte und Moglichkeiten verwehrt
bleiben — im selben jedoch gilt er nicht mehr als gleichwertig, im Hinblick
auf seine mit dem Selben geteilte Menschlichkeit, und verliert daher die
Option auf die Inanspruchnahme des Selben und damit die Mdoglichkeit,
dass seiner ethischen Forderung Gehor geschenkt wird. Entscheidend ist es
an dieser Stelle, zu bemerken, dass das Konzept dieser sozialen und kultu-
rellen Rahmung, die die Wahrnehmbarkeit des Anderen fiir den Selben
strukturiert, einen Interpretationsrahmen bietet, der gesellschaftlichen Ver-
dnderungen unterliegt.

Lévinas beschreibt den Prozess der Einschreibung des Anderen in den
kulturellen Kontext im Werk die Spur des Anderen wie folgt:

,,Gewiss geschieht die Erscheinung des Anderen zunichst in derselben Weise in der
alle Bedeutung hervortritt. Der Andere ist gegenwértig in einem kulturellen Ganzen,
und erhélt sein Licht von diesem Ganzen, wie ein Text durch seinen Kontext. Die
Manifestation des Ganzen gewihrleistet diese Gegenwart und dieses Gegenwirtige.
Sie erscheinen Kraft des Lichtes der Welt. So ist das Verstehen des Anderen Her-
meneutik und eine Exegese, der Andere gibt sich im Rahmen der Totalitét, der er
immanent ist und die entsprechend den betreffenden Analysen von Merleut Ponty,
durch unsere eigene kulturelle Tatigkeit, die leibliche, die sprachliche oder kiinstle-
rische Gebédrde ausgedriickt und enthiillt wird.“ (SpA, S. 220)

Dieser hier beschriebenen Erfahrung der Alteritdt des Anderen als inner-
weltlichen und intersubjektiven Vorgang, der von Wahrnehmung gepragt
ist, wird durch die Zuschreibung einer Kategorie (frame) ein Endpunkt ge-
setzt, der Andere hat keinen Ort mehr, sich zu ereignen beziehungsweise
wahrgenommen zu werden. Die Kategorie und die mit ihr verkniipften Fak-
toren 16sen die Erscheinung des Anderen auf und geben ein gesellschaftlich
konnotiertes Bild wieder, hinter dem vom lévinasischen Anderen nichts als

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

148 | Der Andere als Herausforderung

gegebenenfalls eine Spur bleibt, die es in den letzten Abschnitten nachzu-
verfolgen gilt, da sich diese in Form einer zukunftsorientierten einge-
schriankten Anwendbarkeit von Levinas Ethik gegebenenfalls aufzeigen
lasst. Doch zunédchst soll hier einer Vertiefung der Frage nach der Margina-
liserung des Anderen nachgegangen werden. Lévinas beschreibt zudem,
dass sich die absolute Andersartigkeit des Anderen nicht im Bewusstsein
des Selben widerspiegeln kann, wodurch ihm ein Zugriff und eine Verein-
nahmung dieser Alteritdt verwehrt bleiben (vgl. SpA, S. 223) und der An-
dere zum einen im Status seiner einzigartigen Rétselhaftigkeit, aber zum
anderen in der Gleichheit auf menschlicher Ebene verbleiben miisste.
Durch die Kategorisierung/ das framing wird dieser Prozess beendet. Das
problematische Faktum sozialer Rahmenstrukturierung ist die Iterierbarkeit
der Rahmen. Durch die Anwendung dieses interpretativen Konstrukts auf
eine Gruppe werden die ihr zugehorigen Mitglieder zum einen als ,,Grup-
pe“ wahrnehmbar und zugleich mit bestimmten Eigenschaften konnotiert.
Diese Funktion ist fiir den Entstehungsprozess einer Gruppierung von gro-
Ber Bedeutung, um bestimmte Rechte und Geltungsanspriiche zu artikulie-
ren. Die Iterierbarkeit strukturiert sich durch die Wiederholung der Zu-
schreibung durch sprachliche Referenz auf die Gruppe. Durch jene werden
bestimmte, die Gruppe bildende und zugleich determinierende Faktoren
angesprochen. Mittels Wiederholung der Praktiken innerhalb der Gruppe
und einer kulturellen Attribuierung wird ein festes Bild der Gruppe erzeugt,
das den Interpretationsrahmen generiert:

these frames derive their power as they move through successive iterations of fram-
ing and reframing toward intents and purposes different than those conceptualizes by
the orginal frame (rs).” (Rahat, S. 64)

Die hier artikulierte Macht der Rahmung verweist auf die Konstitution von
einem Auflerhalb, das diese gesellschaftliche Dimension definiert und wie-
derholt, so dass intendierte Konnotationen verédndert und pervertiert werden
konnen. Dieser Aspekt ist in Bezug auf die Wertigkeit des Lebens der Men-
schen innerhalb der Rahmung von besonderer Bedeutung: ,,frames demar-
cate how life is recognizable and what can be values, structures that gain
power and meaning as they break from themselves™ (ebd.). Nimmt man die
Option sozialer Pervertierung des Rahmens hinzu, wird deutlich, dass sich
eine Interdependenz zwischen Rahmen und den in ihnen artikulierten Nor-

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 149

men und Definitionen ergeben muss. Kann sich der Selbe doch allein in
Abgrenzung zum Anderen konstituieren, ist dabei die Manifestierung der
Differenz entscheidend: ,,Die Rahmung der Wahrnehmung etabliert nur in-
sofern eine Hegemonie bestimmter Wahrnehmungsweisen, wie sie sich
immer wieder gegen andere behaupten kann.“ (Biinger/Ricken, 2012 S.
404). Die Praxis dieser Rahmung und ihre gesellschaftlichen, temporér dif-
ferenzierten Interpretationen beeinflussen maf3geblich die Anerkennbarkeit
des Anderen, dessen von Levinas zentralisierte absolute Alteritdt hinter
dem Konstrukt des Rahmens verschwindet.

In dieser Fokussierung auf die Lesbarkeit und Interpretierbarkeit des
Anderen, die durch die Zuschreibung bestimmter sozialer Attribuierungen
und Zugehorigkeiten vereinfacht wird, konstituiert sich ein Anderer, der als
vollstindig entritselt erscheint. An dieser Stelle lédsst sich fragen, wie ein in
dieser Form determinierter Anderer, speziell jener, der durch seine struktu-
rierte Zugehorigkeit aulerhalb der Wahrnehmbarkeit liegt, noch einen ethi-
schen Appell, einen Imperativ im 1évinasischen Sinne artikulieren kann.
Das epistemologische und ontologische Konstrukt des Rahmens strukturiert
in seiner Funktion neben Differenzierungs- auch Anerkennungsprozesse,
und diese sind es, die den Begriff der sozialen Rahmung so problematisch
im Hinblick auf die Anerkennbarkeit des Anderen machen.

Butler beschreibt die Anerkennbarkeit nicht als die Qualitét eines per-
sonlichen Prozesses oder als abhéngig von personlichen Handlungen, son-
dern als gebunden an das soziale Konstrukt einer ,,Person®. An dieser Stelle
zeigt sich eine Unterscheidung zwischen Lebenden, denen ein Personsein
aufgrund ihrer Zugehdorigkeit zu einem bestimmten Raster zugesprochen
werden kann und Gruppen, bei denen es aufgrund von Zugehdrigkeiten
schwieriger ist, Rechte zu postulieren. Butler lehnt sich an Hegel an, wenn
sie zwei Ebenen als notwendig flir den Prozess der Anerkennung be-
schreibt:

»~apprehension, understood as a mode of knowing that is not yet recognition, or may
remain irreducible to recognition; and intelligibility, understood as the general his-
torical schema or schemas that establish domains ofthe knowable* (Butler 2009, S.
6).

Dieses theoretische Konzept entlehnt sie der Anerkennungstheorie Hegels,
in der Anerkennung als ein reziproker Prozess zwischen zwei Personen ver-

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

150 | Der Andere als Herausforderung

standen wird, die voneinander abhéngig sind und als intelligible Subjekte
wahrgenommen werden. Der Prozess, den Butler anspricht, ist nicht von
der selben Reziprozitit durchzogen, denn er beschreibt die Rahmung einer
Gruppe anhand dhnlicher identitdrer/zugeschriebener Eigenschaften aus
einem gesellschaftlichen Diskurs, der langst nicht alle Individuen gleich-
wertig einbezieht. Die Anerkennung ist insofern nicht reziprok, als dass sie
sich nicht zwischen zwei Personen/auf Augenhohe/ ereignet, sondern durch
die Praxis externer Zuschreibung, durch den sich Anerkennung und Ab-
erkennung bestimmter Rechte legitimiert. Damit wird deutlich, dass ,,a life
has to be intelligible as a life, has to conform to certain conceptions of what
life is, in order to become recognizable® (ebd., S. 7). Es handelt sich um
einen Prozess, den der Einzelne nicht selbst unternimmt und den er/sie zu-
meist nicht bewusst beeinflussen kann.

Diese Aspekte der Anerkennung fiir die Konstruktion von kulturellen
und sozialen Rahmungen zugrunde legend, ldsst sich die Frage stellen,
wieMenschen, die aufgrund ihrer Rahmung aus dem Raster der Anerkenn-
barkeit hinausfallen, deren Klage, deren Appell nicht vernommen wird, als
anerkennbar und menschlich, kurz, als der Andere im 1évinaischen Sinne
repostuliert werden kdnnen. Butler selbst stellt in Frames of War die Praxis
der sozialen Rahmung vor eine dhnliche Frage:

,,How do we relate this discussion of frames to the problem of apprehending life in
its precariousness? It may seem at first that this is a call for the production of new
frames and, consequently, for new kinds of content. Do we apprehend the precari-
ousness of life through the frames available to us, and is our task to try to install new
frames that would enhance the possibility of that recognition? The production of
new frames, as part of the general project of alternative media, is clearly important,
but we would miss a critical dimension of this project if we restricted ourselves to
this view.“ (Butler 2009, S. 12)

In dieser Vorstellung wird auf die Wichtigkeit des kritischen Potenzials der
Rahmengebung verwiesen. Es kann nicht das Ziel sein, kulturelle und so-
ziale Rahmen aufzubrechen und vollstéindig auszusetzen, auch wenn dieses
gegebenenfalls im 1évinasischen Sinne wére, sondern es geht darum, die fiir
die Anerkennbarkeit notwendige Praxis neu zu reflektieren, mit dem Ziel,
eine Ansprechbarkeit des zuvor Nicht-Anerkennbaren zu postulieren. Die-
ser Weg zum Anderen zeigt eine Moglichkeit auf, die Position des Anderen

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 151

zu stirken und sich an eine qua-lévinasische Funktion in der Praxis, der
Offaung fiir den ethischen Anspruch des Anderen anzunihern. An dieser
Stelle lasst sich die Frage stellen, mit welchen Mitteln diese Offnung zum
Anderen schrittweise erfolgen kann.

Die Zentralitit des Horens, der Bewusstwerdung des Anspruches des
Anderen ist hierbei die essentielle Aufgabe. In der Vergangenheit gab es
vermehrt Versuche, sich der Andersheit von hegemonialen Differenzgrup-
pen zu 6ffnen und sich sozial und politisch fiir die Rechte von Minderheiten
einzusetzen. Jedoch lassen sich in diesen Versuchen durch die Hinwendung
an die ,,bediirftigen* Anderen hierarchische Strukturen erkennen. Der Selbe
erhebt sich liber den Anderen und postuliert sich als ,,Retter in der Not“, ein
Projekt, das Anerkennung generiert und seinen Status aufwertet. Butler und
Derrida argumentierten an dieser Stelle, dass das wesentliche Element der
Alteritét sei, dass es eine Unmdglichkeit darstelle, zu wissen, was der An-
dere brauche. Sich fiir seine Rechte, deklariert als Minderheitenrechte, ein-
zusetzen, ist daher schwerlich aus der Position der Mehrheit zu leisten. Lé-
vinas argumentiert an dieser Stelle, wenn der Andere erst in die Lage akuter
Hilfsbediirftigkeit gerate, ereigne sich eine wiederholende Struktur: Der
Selbe ist nach Lévinas stets zu spit fiir den Anderen (vgl. JS, S. 311).

Ziel sei es, seiner Bediirftigkeit vorauszueilen und allein auf der Basis
seiner Menschlichkeit das Leid des Anderen zu verhindern, bevor es ein-
tritt. Was bedeutet dieses Postulat fiir die in diesem Abschnitt ins Zentrum
gestellte Rahmung des Anderen? Der Selbe negiert die Anspriiche des An-
deren, so lange, bis es zu Protesten und Ausschreitungen kommt, die durch
die hierarchische Ordnung politisch und notfalls durch den Einsatz von
Gewalt beendet werden. Der Raum der Artikulation des Anderen iiber seine
Rahmung hinaus bleibt determiniert und ein Horen des Anderen in dieser
Form verhindert. Der Anspruch auf Gewaltlosigkeit kann also nur in einer
Restrukturierung von Rahmungen iiber den Lauf der Zeit und im Rekurs
auf die Geschichte historischer Transformationsprozesse begonnen werden.
Diese beginnt in einer Verstdndigung auf den Anspruch auf Gewaltlosig-
keit, der fiir jedes Mitglied jeder Gruppe als oberste Prioritét gelten muss.
Um das Postulat der Gewaltlosigkeit zu forcieren, soll an dieser Stelle auf
die Iterierbarkeit von Rahmungen verwiesen werden, durch welche Subver-
sion von Rahmungen bewusst beférdert werden kann, so dass sich gegebe-
nenfalls ein neues Faktum innerhalb der Rahmung etablieren kann. Wenn
sich diese Rahmungen auf eine Etablierung der Terminologie reziproker

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

152 | Der Andere als Herausforderung

Verletzbarkeit und Betrauerbarkeit einstellen lieen, so lieBe sich zeigen,
wie eine Transformation der Sozialitit zu einer neuen Anerkennbarkeit des
Anderen als verletzbares Leben fiihren kann und dieses einen individuellen
Wert hat, der es um seiner selbst Willen nicht nur als schutzbediirftig, son-
dern als schiitzenswert definiert.

Im Folgenden mochte ich daher vertiefend auf die Bedeutung der Ver-
letzbarkeit und der Betrauerbarkeit des Anderen eingehen und meine Ge-
danken aus den ersten Abschnitten mit der Frage nach der Restrukturierung
normativer Rahmen zu einem ethischen Verhiltnis zum Leben des Anderen
in Relation zum Leben des Selben setzen.

4.7 VERLETZBARKEIT UND BETRAUERBARKEIT
DES ANDEREN

Die Offaung zum Anderen strukturiert die Vorstellung der Verletzbarkeit
durch diesen. Bei Lévinas ist es genau diese Verletzbarkeit, die im Antlitz
des Anderen liegt und seinen Ruf als uniiberhdrbar postuliert. Die Uber-
nahme ethischer Verantwortung strukturiert die Anerkennung des Subjekts
und ist daher fiir dieses von zentraler Bedeutung. Horend zu sein, zu ant-
worten, unabhdngig von der individuellen Erscheinung des Anderen und
doch genau fiir diesen Einen, ist das essentielle Moment der 1évinasischen
Ethik. Wie ldsst sich aber diese Andersheit angesichts der tagtéglichen Zer-
storung von Leben liberall auf der Welt, der Bewusstwerdung der Zerstor-
barkeit des eigenen Lebens durch den Anderen als Beginn eines ethischen
Verhiltnisses denken?

Die Terminologie der Verletzbarkeit, die Butler der Konzeption Lévi-
nas’ entlehnt, stellt Verletzbarkeit ins Zentrum der ethischen Interdepen-
denz. Personale und apersonale Strukturen sichern das Uberleben des Indi-
viduums in der Gesellschaft, bei deren Wegfall das Individuum sich seiner
physischen Verletzbarkeit und seiner Angewiesenheit auf Strukturen
gegeniiber sieht. Butler schlieft an die italienische Philosophin Adriana
Cavarero an, wenn sie im Werk Kritik der ethischen Gewalt von der Bedeu-
tung der Verwundbarkeit spricht, in der Menschen einander ausgesetzt sind.
Gleichzeitig verweist sie darauf, dass der wesentliche Aspekt ist, nicht nach
einer Uberwindbarkeit dieser Ausgesetztheit zu fragen, sondern mehr da-
nach, wie der Mensch lernen kann, ohne Riickgriff auf Waffen dieser per-

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 153

manenten uniiberwindbaren Ausgesetztheit, die sich auch schon bei Lévi-
nas als die intersubjektive Beziehung durchziehend verstehen ldsst, zu be-
gegnen (vgl. Butler 2003, S. 44). Cavarero schliefit in einem sehr positiven
Verstindnis der intersubjektiven Relation an Lévinas an, in dem sie das
Subjekt nicht als rein innerliches solipsisches Subjekt denkt, sondern es in
eine Existenz mit dem Anderen einbindet, fiir das es in einem ,,bedeutenden
Sinne existiere®: ,,Wenn ich kein Du habe, an das ich mich wenden kann
habe ich ,mich selbst® verloren.*

Um die Uberlegung der Ausgesetztheit zu verstirken, schlieft Butler
ihre These an Heidegger an, verweist auf die Unaustauschbarkeit des Ein-
zelnen fiir den Anderen und postuliert das ,Ich® fiir den Anderen als ,,nicht
ersetzbar®. Nur dieses konkrete Mit-Seiende bringe seine ,,eigene Perspek-
tive, einen eigenen Teil, eigene Zeitlichkeit und einen eigenen Korper in
die Begegnung ein (Butler 2003, S. 47), die sich an dieser Stelle mit der
Konzeption Lévinas’ vom konkret begegnenden Anderen iiberschneidet.

Die Begegnung mit dem Anderen und die in ihr liegende Exposition
schlieBen bei Butler das Konzept der Differenzierung ein. Begegnet der
Selbe in Lévinas Terminologie immer der Repréisentanz des absolut Ande-
ren, lasst sich bei Butler ein Bild erkennen, das von sozialen Normen und
Rahmungen konstruiert ist, so treffen in der Sphére der Begegnung auch
Individuen, die in unterschiedliche Raster eingeschrieben sind und daher
unterschiedlichen Wahrnehmungs-und Anerkennungsprozessen unterlie-
gen. Die ,,Strale wird zum Teil der politischen Agenda“ (Butler, Berkeley,
16.07.2016), aufgrund einer Zuschreibung, eines Namens, eines Rasters
begegnen sich Unbekannte, die durch ihre Zugehorigkeit vor der Ermogli-
chung der ersten individuellen Begegnung zu Feinden geworden sind. In
diesem Moment tritt das Bewusstsein der Verletzbarkeit ein, dem auf der
einen Seiten mit dem Zuspruch zu individueller Bewaffnung begegnet wird
und das auf der anderen Seite zur Praxis des Ausweichens fiihrt, beide Pra-
xen vermeiden eine unmittelbare Begegnung mit dem individuellen Ande-
ren, den Anderen als Gefahr im Hinblick auf die eigene korperliche Ver-
letzbarkeit verstehend. Der Sprechakt, die normative Bezeichnung fiir den
Anderen ist es, die ihm vorauseilt und bewirkt, dass ,,unsere wie auch die
Uberlebensfihigkeit des Anderen von der Sprache anhingig® (ebd.) wird.
Diese Rahmen, in die Menschen hineingeboren werden, determinieren ihre
Moglichkeiten und ihr Potenzial und ermdglichen zugleich erst ihre Hand-
lungen in einer sozialen und materiellen Relationalitéit. Die in den ,,Rahmen

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

154 | Der Andere als Herausforderung

inhdrenten Normen wirken auf das Individuum da es verletzbar gegeniiber
der Namensgebung ist, bevor es in der Lage ist diese zu reflektieren
(ebd.).

Aber nicht nur die eigenen Normen und Grenzen werden erlernt, auch
Moglichkeiten, den Anderen ,,zu lesen®, werden eingeiibt und, vom norma-
tiven Diskurs geprégt, dazu genutzt, den Anderen zu pathologisieren oder
zu kriminalisieren und damit auf die Wertigkeit seines Lebens zu rekurrie-
ren. Die korperliche Ausgesetztheit, die darauf verweist, dass der Kdrper
weniger als eine Entitdt sondern als eine Relationalitéit (angebunden an Inf-
rastruktur, Interpellation etc.) zu verstehen ist, fiihrt zu einem Verstindnis
der permanenten Gefdhrdung durch den Anderen, die ich zuvor (Abschnitt
4.3-4.7) ausgearbeitet habe. In meinen Gesprachen mit Judith Butler im Ju-
ni 2016 in K6ln und im Juli 2016 in Berkeley vertieften wir im Dialog die
Relation der von ihr verwendeten Begriffe Verletzbarkeit und Betrauerbar-
keit als Moglichkeit, eine Relation zwischen dem Selben und dem Anderen
zu postulieren, die sich im Horizont einer 1évinasischen Ethik verstehen
lieBe. Aufbauend auf der Vermutung, dass Verletzbarkeit in Form der
Ubertragbarkeit der eigenen Physikalitit und Endlichkeit des Lebens vom
Subjekt auf den Anderen projiziert werde, versuchten wir ein Verstdndnis
von Verletzbarkeit als gemeinschaftliche Metakategorie zu entwickeln, die
den Fokus weniger auf den Aspekt der Angst als auf den Aspekt der mogli-
chen Offhung zum Anderen legt. Auch wenn unsere Diskussionen um diese
Relationen noch nicht abgeschlossen sind, mochte ich an dieser Stelle auf
erste Ergebnisse verweisen: Die Terminologie der Verletzbarkeit beinhaltet
stets eine negative Konnotation, verbunden mit Schwéche, Schutzlosigkeit
und Endlichkeit, die dem Postulat eines souverdnen Subjekts entgegensteht.
Daher wird Verletzbarkeit gesellschaftlich als politischer Begriff abgelehnt,
um die handelnde Aktivititsdimension des Subjekts nicht hinterfragen zu
miissen. In dieser Annahme zeigt sich die ,,Negation einem fremden Han-
deln unterliegen zu konnen* (ebd.), die in Butlers Werk zentral ist. Die Er-
kenntnis, dass ,,wir uns einander als verletzbar begegnenden, verweist auf
unsere soziale Gemeinschaft (ebd.) Die Anerkennung der eigenen ,,Ver-
letzbarkeit erdffnet den Raum fiir den Anderen in uns (ebd.) und zeigt eine
Moglichkeit auf, uns dem Anderen in unserer Verletzbarkeit zu présentie-
ren und so fiir ihn ansprechbar zu werden. Durch die in diesem Prozess
mogliche Offnung erweisen wir dem Anderen in unserer Zugewandtheit die
Moglichkeit der Ansprache auf Augenhdhe, nicht als Klage oder Hilferuf,

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 155

sondern als intersubjektive Ansprache. In dieser Offenheit liegt die Mog-
lichkeit, ,,vom Anderen affiziert zu werden und diesem in seiner Realitit
zu begegnen. Diese Begegnung und die in ihr liegende Option, ,,horend zu
werden®, ermdglichen sozialen Widerstand, ,,der versucht die Abgriinde
zwischen dem Anderen und mir zu iberwinden* (ebd.) In diesem Moment
wird der Selbe zum ,,ally“ (ebd.) des Anderen. Dieser Prozess, in dem sich
der Selbe seiner eigenen Verletzbarkeit 6ffnet, kann eine Verdnderung im
Diskurs bewirken, der die Mdglichkeit enthilt, die geltenden Normen und
mit ihr die Rahmen und Strukturen, in denen der Andere, aber auch der
Selbe leben, zu verdndern. Dies kann ,,zu kollektiven Formen des Wider-
standes zu fithren die in einer gemeinsamen Reflexion iiber die eigene Ver-
letzbarkeit beginnen® (ebd.) und von einer ,,Reduzierung auf Verletzbarkeit
abzusehen, sondern sie als existenzielles und gemeinsames Moment von
Menschlichkeit® (ebd.) zu denken und so die Vorstellung von Interdepen-
denz auf eine neue, gemeinsame Grundlage zu stellen. In dieser Interde-
pendenz sollen aber zudem nicht nur die geteilten Eigenschaften vorder-
griindig sein, sondern diese werden zu einem verdnderten Verstindnis der
Wertigkeit des individuellen Lebens des Anderen fiihren. Dieser Aspekt
flihrt zuriick zum zweiten wichtigen Begriff, der eine Transformation des
intersubjektiven Verhiltnisses nach sich ziehen konnte: ,,Being vulnerable
to grief allows to be vulnerable to loss* (ebd.) Die Offnung gegeniiber der
eigenen Verletzbarkeit und die Begegnung mit dem Anderen in dieser Of-
fenheit vereinen den Selben trotz der individuellen Andersheit auf der Ebe-
ne der Menschlichkeit mit dem Anderen. Die individuelle Andersheit des
Anderen ist es, die in dieser Form der Begegnung bewahrt wird, sie traspor-
tiert hier den lévinasischen Anspruch und ermdglicht eine Betrauerbarkeit
des Anderen, die durch die Rahmengebung in vielen Féllen ausgeschlossen
wire. Fiir Butler ist die Vorstellung einer gleichwertigen Betrauerbarkeit
das erstrebenswerte Ziel, das es an dieser Stelle zu erreichen gilt. Dafiir wi-
re ein differenzierter Umgang mit dem Anderen die Voraussetzung, die vor
allem eine geteilte Offenheit bedingt, in der man sich auf individueller
Ebene begegnet. Auch wenn sie in fritheren Schriften von einer Unmog-
lichkeit eines Auflerhalb des Diskurses ausgeht, so beschreibt sie diese Be-
gegnung nicht als auflerhalb, sondern mehr als eine Verdnderung von innen
heraus (ebd.), die von Individuen ausgeht und von diesen auf die Bildung
von gemeinsamen rahmeniibergreifenden Gruppen abziele, welche die ge-
gebenen Strukturen subvertieren. Ein wichtiges Element fiir diesen Prozess,

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

156 | Der Andere als Herausforderung

der das Ziel der ,,peaceful cohabitation” (Butler, Berkeley 2016, ebd.) ver-
folgt. Die Betrauerbarkeit, die die finale Differenzierbarkeit von Leben hin-
sichtlich ihrer Wertigkeit betont, wird an dieser Stelle zur zentralen Funk-
tionen, um die Besonderheit der einzelnen Leben und damit der einzigarti-
gen Ausgesetztheit ins Zentrum zu stellen.

Fiir Lévinas ist der Tod des Anderen mit groBBerer Furcht besetzt als der
eigene. Zum einen postuliert er, das Subjekt kdnne erst in der Zerstorbar-
keit des Anderen, préziser, in seiner Sterblichkeit, den vollen Umfang sei-
ner Verantwortlichkeit begreifen und gleichzeitig den FEintritt desselben
durch die Interdependenz an das Leben des Anderen fiir seine Subjektkons-
titution flirchten. Zum anderen erfahre der Selbe erst im Moment des Todes
des Anderen seine eigene Sterblichkeit. Es ist ihm folglich nicht moglich,
den potentiellen Verlust seines eigenen Lebens zu betrauern, er betrauert
daher den Verlust des Lebens des Anderen. Dieser Aspekt zeigt sich in But-
lers bisherigem Werkkorpus in dhnlicher Form, vertiefen kann man das
vorliegende Konzept, das von einer Betrauerbarkeit auf der Basis von ge-
teilten Assoziationen, Lebensbedingungen, Kulturzugehorigkeiten etc. aus-
geht, anhand der Vorstellung, dass dhnlich wie bei Lévinas im Vergleich
zur Verletzbarkeit die vom Selbst auf den Anderen aufgrund der geteilten
korperlichen Existenz und reziproken Ausgesetztheit geschlossen werden
kann, die Bedeutung der Betrauerbarkeit beim Anderen beginnt und von
dort auf das Selbst geschlossen wird. In ,.the idea of an equalizing of griev-
ability we can find a way of taking over responsibility to preserve the life of
the other beyond cultural difference (ebd.).

Diese Moglichkeit, eine Gleichwertigkeit der Betrauerbarkeit des Ande-
ren zu postulieren, zeigt eine mogliche Anwendung des Lévinasischen Im-
perativs in Form der Vorstellung das Subjekte aus ihrer Interdependenz ihre
Verantwortlichkeit fiireinander begreifen um das System einer machtorien-
tierten und hierarchisierenden Gesellschaft zu unterwandern. Dabei geht es
darum sich auf neuen Wegen im Lichte ihrer Menschlichkeit zu begegnen
und daraus ein ethisches Zusammenleben zu ermoglichen, das auf dem Ge-
danken ,,peacful cohibitation* aufbaut. Diese Ebene ist nach Butler kein
unmogliches Unterfangen, vielmehr geht es um die Macht des Individuums
gesellschaftliche Transformationsprozesse anzustoen: ,,these lifes become
grievable when policies are realized” (Kdln 22.06.2016), ein Prozess den
Butler als in der Hand des Individuums liegend versteht. Um zu einer fried-
lichen Kohabitation zu gelangen muss allerdings noch eine weitere wichti-

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 157

ge Determinante eingefiihrt werden: ,,The other has to regain his place-in-
the-sun which has been ursuped by ths subject® (ebd.). Da die Ursuption als
solche historisch nicht revidierbar ist, ist der Selbe in der Verpflichtung
dem Anderen einen neuen Platz zu schaffen. Diese Ermdglichung des Plat-
zes in der Welt kann ebenfalls als Akt der Anerkennung verstanden werden,
die dem Anderen aktuell an vielen Stellen verwehrt wird. Nach Lévinas ist
die blofie Existenz des Selben immer auf eine Enteignung des Anderen zu-
riickzufiihren, da der Andere dem Selben als vorgidngig gedacht wird,
nimmt der Selbe seinen Platz ein, vertreibt und enteignet ihn durch seine
Aneignung des spinzosischen Platzes an der Sonne. Das der Andere aus
eigener Kraft Versuchen kann, diesen Platz zuriickzubekommen habe ich in
den Abschnitten zuvor gezeigt. Allerdings geht es in dieser Dimension um
eine soziale Riickbesinnung auf die Rechte des Anderen. Dabei steht nicht
die Aufgabe im Vordergrund, ob und wie der Selbe seinen Platz fiir den
Anderen geben kann, was im 1évinasischen Sinne Option eines aufopfern-
den Selbst sein konnte. Auch geht es nicht um die Zuweisung eines Platzes
vom Selben fiir den Anderen. Zentral muss in diesem Zusammenhang nach
Butler folgende Frage behandelt werden: ,,Can this place be multiplary
claimed? Can this place be shared?* (ebd.). Das Teilen des Ortes beendet
die Usurpation des Anderen und ermdglicht ihm, gemeinsam mit dem Sel-
ben seine individuelle Alteritdt zu leben. Das Zusammenleben ermoglicht
dariiber hinaus eine Gemeinschaft, die nicht auf Ahnlichkeiten, sondern auf
Unterschiedlichkeit aufbaut und den jeweils Anderen einen einfachen, da
individuellen Zugang zum absolut Anderen ermoglicht, als Grundlage der
friedlichen Kohabitation. Mit diesem Gedanken haben wir das letzte Ge-
sprach abgeschlossen, nachfolgende Ausziige aus vertiefenden Diskussio-
nen finden sich gegebenenfalls in der Schlussbetrachtung und im Ausblick
dieser Arbeit.

Des Weiteren mochte ich auf Anwendungsmoglichkeiten einer post-
lévinasischen Ethik eingehen und im letzten Abschnitt die Frage der Koha-
bitation mit dem Anderen als ewig andauernde Zukiinftigkeit des Selben
auffassen sowie anhand der Fliichtlingssituation in Deutschland diese
unterschiedlichen Dimensionen ausarbeiten und auf ein Postulat ethischer
Verantwortlichkeit ausrichten.

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

158 | Der Andere als Herausforderung

4.8 DER WEG ZURUCK ZUM ANDEREN

Macht sich der Selbe auf den Weg, dem Anderen als dem individuellen
Anderen, dem Einzigartigen zu begegnen, so kann man dies mit folgendem
Bild verdeutlichen: Ich habe postuliert, die Alteritdt des Anderen ver-
schwinde hinter dem System seiner gesellschaftlichen Rahmung. Wenn ich
nun Lévinas’ Theorie einbinde, bietet er stets durch alle Zuschreibung, die
vom Anderen trennt, einen Weg an, zu diesem zuriickzufinden: die Spur —
dieser transzendental anmutende Wegweiser, der ,,leuchtet in der Spur des
Anderen” (SpA, S. 234). Dieses Leuchten mochte ich als Reminiszenz deu-
ten, das die Alteritét, die eingedenk der Zuschreibung zum Trotz der Rah-
mung in der Begegnung mit dem konkreten Anderen durchscheint und die
der Selbe in der Offnung zum Anderen in diesem erkennen kann, verdeut-
licht. Folgt er dieser Spur, ldsst er sich auf den Anderen ein und erkennt die
Gemeinsamkeit in der Dimension der Menschlichkeit als eine Vereinigung,
die grundlegender sein kann als die Zugehdrigkeit zu einer Nation, Sprache
oder Kultur.

An dieser Stelle wird die Vereinigung auf der Ebene einer Gemeinsam-
keit in der Unterschiedlichkeit deutlich, die sich bei Lévinas schon in der
Konzeption des Antlitzes findet, in dem nicht nur der konkret begegnende
Andere erscheint, sondern der Dritte sichtbar wird und auf eine Menschheit
verweist, von der der Selbe Teil ist und damit die Grundlage der dyadi-
schen Struktur legt, die iiber die Wertschédtzung fiir den individuell bege-
genden Anderen zu einer Anerkennbarkeit der Andersheit des Anderen auf
geteilten und differenzierten Eigenschaften wird. Das verdeutlicht, dass
eine Beziehung mit dem Anderen einzugehen bedeutet, eine Beziechung mit
der eigenen Zukunft einzugehen. Fiir Lévinas ist der Andere der, ,,der stets
im Kommen verbleibt“ (JS, S. 212) und die Offnung zu dieser unendlichen
Zukiinftigkeit der Begegnung mit der absoluten Alteritdt in Gestalt immer
neuer konkreter Anderer. Das, was fiir Lévinas die Bedeutung der Versoh-
nung mit der eigenen Zukunft in sich trégt, die in ein messianisches Zeit-
alter verweist. (Lin, 76). Levinas assoziiert die Zukunft mit dem Anderen,
allein in ihm liegt das Potenzial zur ethischen Transformation. (vgl. Crit-
chley, S. 165).

Um dieses Moment des Anderen als des Ankommenden, als des ewig
Zukiinftigen und der immer neuen Herausforderung weiter auszufiihren,
mdchte ich an dieser Stelle auf Derridas Theorie der Gastfreundschaft ein-

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 159

gehen. Hier versucht Derrida der Frage der Gastfreundschaft anhand einer
Konfrontation des lévinasischen Denkens mit dem kantischen Denken
nachzugehen (vgl. Bischof, S. 433), damit stellt er das lévinasische Prinzip
des ankommenden Anderen auf eine neue Stufe, die fiir die Ausfiihrung der
Anwendungsbeispiele geeignet erscheint.

4.9 DERRIDA: GASTFREUNDSCHAFT

Derridas Denken der Gastfreundschaft evoziert ein Umdenken beziiglich
des individuellen Wertes des Fremden (vgl. Bischof, S. 233). Fiir Derrida,
dhnlich wie fiir Lévinas, ist die Sprache ein zentrales Moment in der Be-
gegnung mit dem Anderen. Er benennt die Einladung als performativen
Empfang des Anderen, der durch Sprache erfolgt. Hierbei ist zu beachten,
welche kulturelle oder politische Geste als geboten erscheint, an dieser
Stelle fokussiert sich Derrida auf die Herkunftskultur des Anderen, um die-
sem Respekt zu erweisen. Eine Differenz ist im Denken Derridas im Ver-
gleich zu Lévinas sofort auffillig. Spricht Lévinas vom Anderen, um einen
moglichst neutralen Terminus zu verwenden, indem er immer wieder auf
die Unkategorisierbarkeit verweist, so benutzt Derrida die politisch besetze
Bedeutung des Fremden in seiner Theorie der Gastfreundschaft, um im An-
gebot der Gastfreundschaft den Fremden zu einem Freund, spiter sogar zu
einem Herrn zu machen (vgl. Derrida 1997, S. 275). Gastfreundschaft ist
fir Derrida nicht in einem Gesetz zu fixieren, dies ist eine Stelle, an der er
Kants Konzeption der Gastfreundschaft kritisiert, da diese nicht zur unbe-
dingten Gastfreundschaft fithren konne, sondern an Definitionen und An-
erkennungsstrategien gebunden sei. Derridas Ziel ist die unbedingte, reine
Gastfreundschaft. An dieser Stelle 6ffnet Derrida sein Konzept nicht nur fiir
den Fremden, sondern auch fiir den absolut Anderen, durch dessen Wider-
setzen gegeniiber einer Kategorisierbarkeit allerdings auch die Mdoglichkeit
der Einladung eines potentiell Kriminellen gegeben sei. Dabei geht es um
die ,,radikale Unmoglichkeit“(ebd.), im Voraus etwas iiber den Gast zu wis-
sen. Dieses Faktum scheint das schiere Angebt der unbedingten Gast-
freundschaft fast vor eine Unmdglichkeit zu stellen (vgl. Derrida 1997, S.
440).

In dem Moment, in dem sich der Herr des Hauses bereit erklart und sich
offnet, den absolut Anderen zu empfangen, ,,muss er auf seine Souverénitéit

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

160 | Der Andere als Herausforderung

dem Gast gegeniiber verzichten“ (ebd., S. 441). Wie Lévinas sicht Derrida
in der Moglichkeit der Begegnung, hier, ,,den Anderen zu empfangen®
(Derrida 1997, 45), die Chance, erst selbst einen Zugang zum eigenen Ort,
,,zum eigenen Zuhause und damit zu sich selbst™ (Bischof, S. 441) zu erhal-
ten. Diese Ermdglichung erinnert sehr an das Konzept der friedlichen Ko-
habitation, in dem der Selbe erst durch das Teilen mit dem Anderen ein Ge-
fiihl fir den eigenen Raum, das eigene In-der-Welt-Sein bekommt. Der
Andere, der Gast ermdglicht ihm durch seine Ankunft einen Zugang zu die-
sem Ort, zu seinem Platz in der Welt, ein Prozess, der ohne die Ankunft des
Anderen nicht moglich wire und auch zu einer Redefinierung des Platzes
fiihren kann (vgl. Derrida 1997, S. 56). In diesem Moment findet zum ers-
ten Mal eine Auseinandersetzung mit dem eigenen Ort, der eigenen Kultur
und Sprache statt, auf die ich spéter rekurrieren mochte.

Derridas Ansicht zufolge kann es sich demnach nicht um einen usur-
pierten Ort, der dem Selben gehdrt, handeln, vielmehr wird der ,,Ort defi-
niert durch die Geste des Empfangens* (Derrida 1997, S. 124 ft.), die sich
zwischen dem Selben und dem Anderen performativ ereignet. In dieser
Form ist dies bereits ein Platz der Kohabitation, wie Butler ihn sich vor-
stellt. Ein Ort, auf den niemand den Besitzanspruch erhebt, sondern der mit
dem Eintritt des Anderen ohne Vorbehalte diesem in selber Form zugestan-
den wird. Wie Lévinas’ Vorstellung der absoluten Alteritdt und des in ihr
vermittelten ethischen Imperativs bleibt Derridas Konzept dieser Form der
unbedingten Gastfreundschaft eine ethische Utopie, da sie aufgrund der ge-
sellschaftlichen Verfasstheit scheitern muss, wenn sie sich nicht auf Geset-
zesgrundlagen stiitzen kann. Die Einschrinkung in Form von Gesetzestex-
ten kommt allerdings einer Pervertierung und damit einer Unmoglichkeit
der unbedingten Gastfreundschaft in Derridas Sinne gleich. In der Fixie-
rung auf statische Normen der Einfilhrung eines Gesetzes der bedingten
Gastfreundschaft ,,scheint sie ihren ethischen Charakter zu verlieren” (Bi-
schof, S. 443). Allerdings konnen nur auf diese Weise Grundlagen der der-
ridaschen Vorstellung von Gastfreundschaft umgesetzt werden. Derrida
versteht dies als notwendigen Widerspruch, der dazu fiihrt, dass die ge-
schaffene Gesetzesgrundlage durch ihre andauernde Pervertierung und Un-
zuldnglichkeit stdndig neu gefasst werden muss. Ein Prozess, der fiir Derri-
da als Dekonstruktivist niemals abschlieBbar ist. Damit entsteht ein fort-
wihrender Prozess, der nicht in die Weiten einer unanwendbaren Utopie
abgleiten muss, sondern stets angewendet und verbessert werden kann. So

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 161

lassen sich die Gedanken zur Gastfreundschaft geméf Derrida und Lévinas’
Konzeption der Offnung zum absolut Anderen auf die Frage der Verant-
wortlichkeit gegeniiber Fliichtlingen in Deutschland denken.

Im folgenden Abschnitt wird ankniipfend an Derridas Ethik des Gastes
die Lage der Fliichtlinge in Europa fokussiert, anhand derer die Mdglich-
keiten und Grenzen der Anwendung einer lévinasischen Ethik auf einen
konkreten gesellschaftlichen Zusammenhang aufgezeigt werden sollen.

4.10 DER ANDERE BEI MIR ZUHAUSE -
IMPLIKATIONEN DES GEFLUCHTETEN

,»Wie haben wir eine solche Responsivitit iiber ein Grenze hinweg zu denken, die
Bevolkerungsgruppen auseinanderhalten ihre Mischung verhindern und einen gan-

zen Bevolkerungsteil gesichtslos machen soll? (Butler, Scheideweg, S. 65)

Devorah Wainer untersuchte in ihrem 2015 erschienenen Werk Beyond the
Wire — Levinas Vis-a-Vis Villawood die Situation von Gefliichteten vor
der Kiiste Australiens und rekurrierte dabei auf das theoretische Konzept
von Emmanuel Lévinas. Da es eine der wenigen bis dato publizierten Be-
zugsquellen darstellt, werde ich mich grofteilig auf ihre Ausfiihrungen und
meine Interpretationen im Hinblick auf meine theoretische Grundlegung
beziehen. Die Kategorisierung unter dem begrifflichen Rahmen ,,Fliichtlin-
ge” fasst eine interkulturelle, interreligiose und intersprachliche Menschen-
gruppe zusammen, die unterschiedlicher nicht sein konnte. Viele der in die-
sem Begriff vereinten Nationen fiihren in ihren Heimatldndern seit Jahren
Kriege gegeneinander und zelebrieren die Vernichtung der jeweils Ande-
ren. Angekommen an ihrem vorldufigen Zielort, werden sie dann unter die-
sem Begriff zusammengefasst:

,»These people are the unwanted Others — the category severed from the category
,Jrefugee® — whose claims for protection from trauma and fear of death are consid-
ered by the Government to be bogus until the veracity of their claims is verified.”
(Wainer, S. 4)

Wie Wainer beschreibt, ist es gegebene Praxis, dass diesen Menschen keine
Menschlichkeit und damit keine Betrauerbarkeit zugestanden wird, bis zu

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

162 | Der Andere als Herausforderung

dem Zeitpunkt, zu dem ihr rechtlicher Status endgiiltig von den Behdrden
geklart ist. Solange bleiben sie Namenlose ohne Recht auf Schutz und die
infrastrukturelle Unterstiitzung, die fiir das Uberleben von Menschen nach
Butler entscheidend ist. Es greifen lediglich grundlegende Rechte auf Ver-
sorgung, die von Hilfsorganisationen gewéhrleistet werden.

Die Rahmung als ,,Fliichtling entspringt einer anderen Art von Fremd-
heit. Es ist nicht mehr die derridasche Offenheit der Fremdheit, die begeg-
net, in der nicht ersehen werden kann, wer eintreten wird, vielmehr er-
scheint es, als gébe es eine konkrete Vorstellung, in der die Rahmung des
Begriffs darauf zu verweisen scheint, wer zu erwarten ist. Die Definition
eilt dem Gefliichteten voraus, sie ist schon vor dem Anderen da.

Die Offenheit ist beschrinkt durch Voreingenommenheit und mediale
Konnotation, die sich mit subjektiver Unsicherheit vermischt und zu gene-
ralisierenden Aussagen fiihrt, die sowohl in ihren negativen als auch in
ihren positiven Konsequenzen die Ankommenden betreffen, bevor sie
tiberhaupt da sind. Fiir Lévinas steht fest, dass der Andere nicht mit Hilfe
einer Kategorie beschrieben werden kann und dass diese, was sich an Hand
der Subsumierung unter den Sammelbegriff ,,Fliichtling” erkennen ldsst,
der Andersheit des Anderen niemals ansatzweise entsprechen kann:

,,The stranger cannot be known by thinking about him, the consequence of which is
to universalise him, for that, according to Levinas, cruelly neutralises him. His
unique character, values and dreams disappear when he is totalised in a process of

generalisations and totalization.” (Wainer, S. 48)

Diese Neutralisierung des Anderen in der Rahmung als ,,Fliichtling™ 1asst
sich besonders im medialen Diskurs veranschaulichen.

Die Generalisierung inklusive ihrer Vorwiirfe und Vorurteile verdeut-
licht die kategoriale Gewalt, die dem Anderen (als Subjekt) angetan wird.
Eine Begegnung mit dem konkreten Anderen wird fiir die meisten Men-
schen durch rdumliche Trennung nicht ermdglicht, wodurch eine Begeg-
nung mit der Einzigartigkeit des Anderen ausgesetzt bleibt. Mit Hilfe der
Rahmung wird ein spezifisches Bild erzeugt, das die Anerkennbarkeit des
einzelnen gefliichteten Menschen bedingt und seine Lebensbedingungen
beeinflusst. Damit wird ihm je nach Lage seines Aufenthaltsrechts mehr
oder weniger Anerkennbarkeit zugesprochen. Diese Abstufung der Aner-
kennbarkeit seines Lebens strukturiert seine Betrauerbarkeit. Im politischen

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 163

und gesellschaftlichen System bleibt der einzelne ankommende Andere
lange eine Nummer in einer Akte.

Fiir Lévinas zeigt dies die schiere Unmdglichkeit der Anerkennung als
,der absolut Andere‘, als sprechender, als lebender Organismus, der eine
ethische Forderung verbalisieren kann:

,Levinas is thinking of the injunction in the Torah ,Do not kill‘. Neutralising him,
invisibilising him, silencing him — kills his unique, individual self. What is left in

existence in a totality system is merely a thought about him.* (Wainer, S. 48 f.)

Die Negation des absolut Anderen im ,,Fliichtling™ beruht auf dem Ver-
stindis einer Ungleichheit im Status zwischen dem Einwohner und dem
Fremden. Auch sein Platz wird ihm verwehrt, sowohl in seinem Herkunfts-
land, wo durch Krieg und hierarchische Machtinteressen eine Usurpation
stattgefunden hat, die ihn zur Flucht zwang, als auch in seiner neuen Hei-
mat, in der er ,,ausgelagert und sein Lebensort bestimmt wird und die er
nicht mit dem Heimischen teilen kann, wodurch eine Kohabitation verhin-
dert wird. Klar wird, dass in dieser Form nicht nach den Vorstellungen Der-
ridas von einer unbedingten Gastfreundschaft gehandelt wird, sondern nach
Gesetzen einer bedingten Gastfreundschaft, die den ankommenden Anderen
infrastrukturell versorgt und ihn dann gemeinsam mit hunderten Anderen,
die ihm ebenso fremd sind, auf sich allein gestellt ldsst.

Das Uberleben hingt in diesem Kontext von den Moglichkeiten des
Einzelnen innerhalb der Unterkiinfte ab und davon, zu welchen Gruppen
seine Rahmung gehort, zu welcher Religion er gehdrt und ob diese im ge-
gebenen Kontext die Mehrheit bildet oder nicht. Gehdrt er zu einer Minder-
heit, kann es zu vergleichbaren Ausschreitungen wie im Heimatland kom-
men, er kann erneut vertrieben, verletzt oder sogar getdtet werden.

»Der Andere ist nicht einfach weit jenseits der Grenze, die ihrerseits gewaltsam ge-
zogen wurde und verteidigt wird, und es gibt keine Trennmauer, die die ethische
Forderung lschen konnte, auf das Leiden des Anderen zu reagieren.” ( Butler 2015,
S. 65)

Um mit diesen theoretischen Konzeptionen die anwendungspraktische Per-
spektive zu verbinden, die ich in meiner Einleitung aufgegriffen hatte,
mochte ich in der Beschéftigung mit dem Thema ,,Fliichtlingskrise® den

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

164 | Der Andere als Herausforderung

Begriff des Othering einbringen, da ich glaube, dass er meine bisherige
theoretische Sichtweise sinnvoll erweitert. Der Begriff des Othering hat
sich in den letzten Jahren zu einem Schliisselbegriff postkolonialer Theo-
riebildung entwickelt und zeigt in seiner Verwendung eine breite Bezug-
nahme auf die Themen Diskurs und Anerkennungsmdglichkeiten des Ande-
ren auf. Im Hinblick auf den levinasischen Appell der Verantwortlichkeit
als Quelle der Menschlichkeit und Foucaults Aufruf zu einer Diskursver-
schiebung durch Reflexion, die zu Widerstand iiberleitet, stelle ich mit But-
ler die Frage: Welche Anderen sind die meinigen? Und welche liegen jen-
seits des sprachlichen Diskurses und sind somit weder ansprechbar noch
betrauerbar?

Es ist zu erkennen, dass in der medialen Reprisentation von Gefliichte-
ten eine Form des Kollektivbildes erstellt wird, das durch diskursive Praxis
Fliichtlinge als Andere reprisentiert, die in dieser Gruppe Ahnlichkeiten
aufweisen und somit vergleichbar in Beziigen und Noten sind. Dabei
scheint diese Form der Wahrnehmung und damit einer Wissensproduk-
tionspraxis ,.eine koloniale Herrschaftsbildung zu legitimieren, und gleich-
zeitig ist es diese (politisch, wirtschaftlich und kulturelle) hegemoniale In-
tention, die diese epistemische Praxis als ,plausibel® und ,niitzlich® dar-
stellt“ (Mecheril 2015). Der Prozess der Entstehung des sprachlichen Aus-
druckes ,,Fliichtlinge® ist in diesem Kontext einem komplexen Set von ge-
sellschaftlichen und juristischen Normierungen unterworfen, die durch den
Diskurs performativ hervorgebracht und an die aktuelle Situation angepasst
wurden. Diese Subjektivierungspraxis, an deren Entstehung viele unter-
schiedliche Akteure und Ebenen beteiligt sind, hat fiir bestimmte Subjekte
weitreichende ,,alltdgliche und lebensweltliche Konsequenzen* (Mecheril
2015).

,,Migration stellt die legitime oder illegitime, die offene oder heimliche, die gewollte
oder ungewollte etc. Uberschreitung imaginiert-faktischer Grenzen (etwa eines Na-
tionalstaates oder der europdischen Union) durch Menschen und Lebensformen dar,
Grenzen, die durch natio-ethno-kulturelle Ordnungen vorgegeben sind und gewis-
sermaflen durch diese Ordnungen entstehen und ihre Kraft entfalten. (Mecheril
2015)

Eine Bezugnahme auf die Zugehorigkeit funktioniert in dieser Form nur
durch Erfahrung und ist nur denkbar im Kontext einer natio-ethno-

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 165

kulturellen Zugehdrigkeit, die selbst einen Diskurs bildet, in dem die Zuge-
horigkeit und die Nicht-Zugehorigkeit von Subjekten verhandelt werden
und in dem {iiber ihre Rechte und Pflichten innerhalb von Landesgrenzen
entschieden wird. Als Aspekte dieser Form von Zugehorigkeit lassen sich
symbolische Mitgliedschaften, habituelle Wirksamkeit und biografisierende
Verbundenheit benennen (vgl. Mecheril 2003, S. 118f.). Durch ein Ver-
stindnis der Anderen als homogene Gruppe wird die Individualitit des Ein-
zelnen in seiner natio-ethno-kulturellen Subjektovation negiert und ein
Gleichheitsanspruch geltend gemacht, der dem Konzept der Anerkennung
des Anderen in keinster Form Rechnung tragen kann. Mecheril (2015)
schreibt, ,,der Gleichheitsgrundsatz tendiert zu einer Benachteiligung durch
Gleichbehandlung"™, und verweist damit auf die Bedeutung der Unter-
schiede und die Wichtigkeit eines diversitdtsbewussten Ansatzes in der Be-
antwortung der Fragestellung.

Die Anerkennung gegebener Differenzen und Identititen muss ins Zent-
rum der Auseinandersetzung mit der Frage nach der Bedeutung des Ande-
ren fiir das Subjekt gelangen, denn nur in dieser Form ist die Einzigartigkeit
des konkreten Anderen zu verstehen, und nur so kann man der levinasi-
schen Forderung entsprechen: ,,Dem Anderen zu begegnen, bedeutet von
einem Ritsel wachgehalten zu werden.” (ZA 2003, S. 45)

Nach Lévinas ist es unmdglich, von einer kategorialen Zuschreibung
des Anderen auf seinen Kern, seine Charakterziige oder seine wahre We-
sensart zu schlieen:

»According to Levinas the expression of the Other does not inform me about his in-
ner experiences. He appears and supports his appearance by expressing himself. He
can address the word to me; a conversation with him is possible. Through this the
Other is a being which manifests itself (as it is in itself): [...] the accession of my
person to the uniqueness of the I called and elected to responsibility for the other [...]
(Wainer, S. 444f.).

15 Der Gleichheitsgrundsatz wird in diesem Fall zu einem Problem, da er die Kate-
gorisierbarkeit von Menschen und die Assimilation unter einen gemeinsamen
Begriff voraussetzt. Diese Praxis ldsst den Einzelnen aus dem Blick geraten, so
dass eine lévinasische Begegnungsform verunmdglicht wird. Diese Vorgehens-
weise dient einer scheinbaren Gleichbehandlung, die jedoch die Individualitdt

des Einzelnen auBler Acht lasst.

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

166 | Der Andere als Herausforderung

Der direkte Kontakt, die unmittelbare Begegnung mit dem Anderen ist das
entscheidende Faktum, um sich der Andersheit des Anderen zu O6ffnen.
Nach Derrida miisste der Andere, der Fremde zunichst einmal unter den
Selben, dem kollektiven Wir leben, er diirfte nicht ausgeschlossen in einem
Lager oder in einem Viertel unter denen sein, mit denen er Ahnlichkeiten
teilt. Der Lebenskontext einer geteilten Welt miisste ihm offen stehen. Das
bedeutet, und an diesen Punkt wiirde auch Lévinas anschlie3en, dass der
Andere, in diesem Fall ,,der Fliichtling®, in seiner konkreten Identitdt auf-
grund seiner Menschlichkeit der mit dem Selben vergleichbaren physischen
Verletzbarkeit und seiner reziproken Ausgesetztheit an den Selben mit den
gleichen Rechten ausgestattet sein miisste wie dieser, eine Ungleichheit wi-
re auf dieser Ebene nicht zu rechtfertigen. Durch das Empfangen des Ande-
ren entstiinde beim Einheimischen ein Gefiihl fiir die eigene Heimat, das
aber nicht im Bediirfnis der Abgrenzung enden diirfte, sondern sich des
Anderen anndhme und diesem ,,seine Welt* erklarte. Die ,,Welt“, die der
Andere aus seiner Heimat mitgebracht hat, finde einen Ort innerhalb des
Neuen, und eine geteilte und friedliche Kohabitation verschiedener Orte
konnte sich ereignen. Natiirlich hort sich diese Vorstellung gerade im Lich-
te von Terror und Zerstdrung utopisch an, doch diese beruht in Bezug auf
den dieser Arbeit zugrunde liegenden Texten allein auf der Rahmung des
Anderen und den Folgen der Konnotation des Anderen. Eine Offnung lésst
sich in diesem Beispiel nur oberfldchlich erkennen.

Die Frage, die sich an diesem Punkt aufdringt, ist, ob es eine Unmdg-
lichkeit darstellen muss, sich das Postulat der Anerkennbarkeit des Anderen
auf der Ebene eciner geteilten Menschlichkeit (im Hinblick auf Verletzbar-
keit und Betrauerbarkeit) vorzustellen.

Lévinas fordert zum einen die Moglichkeit des Selben, in einen direkten
Kontakt mit dem Anderen zu treten, als wesentliches Merkmal der Verbin-
dung zum Anderen, die Begegnung mit dem Antlitz einzugehen und eine
Offenheit fiir die Ansprache anzubieten und nicht vor der Verantwortlich-
keit zu scheuen, in die es mich ruft: ,,My ability to respond is predicated on
the ethical stance that I take. ““ (TI, S. 312)

Es lasst sich fragen, ob die lévinasische Terminologie mit einer derarti-
gen Subjektkonsititution nicht in den Bereich einer ethischen Utopie ab-
rutscht, verlangt sie dem ontologischen Subjekt doch sehr viel ab. Bewegt
sich also eine Ethik der Unbedingtheit des ethischen Verantwortungsan-
spruchs, der sich aus der Sensibilitdt fiir die absolute Andersheit speist,

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 167

nicht am Rande der gesellschaftlichen Anwendbarkeit und bleibt damit hin-
ter ihren Moglichkeiten zuriick? Tatséchlich scheint die Theorie selbst fiir
die wohlwollendsten Kritiken liickenhaft, erlaubt sie dem Subjekt doch
nicht ein MindestmaB an selbstgewéhlter Freiheit. Der Autor selbst reagiert
auf diese und dhnliche Kritiken mit Eingrenzung, indem er von den ,,du-
Bersten begrifflichen Moglichkeiten* spricht und damit sogar von einem

Jenseits-des-Moglichen, wie beispielsweise der Stellvertretung des Einen fiir den
Anderen [...] die Setzung des Sich als Absetzung, Abdankung des Ich, das Weniger-
als-nichts als Einzigkeit [...]“ (JS, S. 139).

Das Jenseits-des-Moglichen, das Lévinas an dieser Stelle anfiihrt, ist nicht
im Sinne eines klassischen Dualismus als Differenz zur Erméglichung zu
begreifen, der Begriff weist dariiber hinaus. Doch wie ist die Setzung des
Sich als Absetzung zu verstehen?

Nach Lévinas liegt die bedeutendste ethische Forderung in der Offnung
zum Sein-fiir-den-Anderen, diese hat eine Absetzung des ontologischen
Subjekts zur Folge, das durch eine Vereinnahmung und Differenzierung des
Anderen einer unvoreingenommenen Offnung fiir die unendliche Anders-
heit des Anderen im Wege stehen wiirde. Die Abdankung des Ichs, die Lé-
vinas als Folge seiner theoretischen Darlegung versteht, beschreibt ein En-
de der klassischen Subjektvorstellung, aus der ein transformiertes Subjekt
hervorgeht, das ganz im Sinne des Anderen entworfen wird, um so die ethi-
sche Grundlage seiner eigenen Existenz zu sichern. Die Perspektive auf ein
Weniger als Nichts, formuliert als Einzigkeit, postuliert einen Rahmen, in
dem der einzelne Andere keinen Wert fiir das Subjekt hat, dies ist nach Lé-
vinas ausgeschlossen, da jeder Andere, Triger der unendlichen Alteritét ist
und damit das Subjekt zu unterweisen versteht. Diese Perspektiven gesell-
schaftlich umzusetzen, befindet sich Lévinas folgend jenseits des Mogli-
chen oder jenseits des als moglich Verstandenen.

Auch hier lisst sich das Postulat einer Offnung aufzeigen, die von Lé-
vinas als Grundlage der Begegnung mit dem Anderen verstanden wird. Im
Folgenden wirft er der Wissenschaft vor, dieser Jenseitigkeit des Anderen
in einem dichotomen Prinzip nicht gerecht werden und ebenso, ein Jenseits
der Grenze nicht erdffnen zu konnen und so seine Ethik zwingend dem
Scheitern zu tiberlassen. Fiir Lévinas bleibt die Wissenschaft und im Riick-
griff auch die Gesellschaft eine Konzeption, in der es zu bezeichnen, zu ka-

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

168 | Der Andere als Herausforderung

tegorisieren und Grenzen zu ziehen gilt, die Ausschliisse produzieren und
begiinstigen. Was Lévinas interessiert, ist das Jenseits dessen, was als mog-
lich erachtet wird. Dass der Andere jenseits der ihm ,,angepassten® Katego-
risierungen und Begriffe noch immer ,,ruft“ und damit einen Anspruch
formuliert, der in der gegenwirtigen Gesellschaftsstruktur keine Entspre-
chung findet und finden kann. An dieser Stelle lédsst sich aus dem Werk Die
Spur des Anderen zitieren: ,,Einem Menschen begegnen heiflit, von einem
Ritsel wachgehalten zu werden (S. 234). Grundlage der Ethik ist es, dass
dieser Ruf, die Ansprache des Anderen nicht verstummen und die Unend-
lichkeit seines ethischen Anspruches nicht durch sprachliche und kategoria-
le Eingrenzung eingegrenzt oder ermessen werden darf. Das Resultat einer
solchen Strukturierung sei eine normative Ethik, die sich allein der An- und
Aberkennung von Verantwortlichkeit (vgl. SdA, S. 235) des Anderen ver-
schreibe, aber keine Offnung erlaube. Im letzten Kapitel des aus dem Spiit-
werk stammenden Jenseits von Sein konstatiert er, dass die Ethik der Alte-
ritdt eine starke Ethik sei, die sich im Leben und nicht nur im Denken be-
wihrt (vgl. Zeilinger, S. 237). Daher befasst er sich im betreffenden Kapitel
mit dem Thema Gerechtigkeit. Diese wird thematisch, wenn die Person des
Dritten (Abschnitt 2.11) hinzutritt. In dieser Konstellation, der ersten Ebene
von gesellschaftlicher Verbindung, wird das Sein fiir den Anderen einer
Bewihrungsprobe unterzogen. In der Beziehung zum Dritten zeigt sich eine
Form des Abwigens, Vergleichens und Objektivierens. Um einer Kategori-
sierung und damit einer Entmenschlichung vorzugreifen (vgl. Zeilinger, S.
235), postuliert Lévinas, dass ,,zwischen Nahen und Fernen nicht unter-
schieden (werden darf) und es (so) unmdglich wird, am Néchsten vorbeizu-
gehen™ (JS, S. 347). Lévinas’ Ethik verweist damit auf nichts anderes als
eine priadiskursive Gesellschaft. In diesem Kontext betrifft also die Ver-
wundbarkeit und die Unterworfenheit unter die Erwéhltheit (vgl. Zeilinger,
S. 237) nicht nur den begegnenden Anderen, sondern rekurriert auf den Im-
perativ — als duflerste Moglichkeit, alle Menschen jenseits ihrer kulturellen,
sozialen und ethnischen Herkunft einzubinden (ebd.).

Fiir Lévinas liegt die Losung in der Vorstellung der Partizipation, in
Form einer Gemeinschaft mit dem Anderen, In Totalitdt und Unendlichkeit
schreibt er: ,,Participation is a way of referring to the other: it is to have and
unfold one’s own being without at any point losing contact with the other.
(TL, S. 67ff). Diese Moglichkeit der Teilhabe am Leben des Anderen, ohne
den Bezug zur eigenen Kultur und zum eigenen Leben zu verlieren, verste-

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 169

he ich als einen Prozess wechselseitiger Anerkennung im besten Sinne.
Auch Butler unterstiitzt die wechselseitige Anerkennung der Verschieden-
heit, die zugleich die Gemeinschaft in Bezug auf die reziproke Verletzbar-
keit bildet und die Beziechung auf die gemeinschaftlich entschiedene Ebene
der Gewaltlosigkeit stellt. Diese Vorstellung versteht sich dabei als inter-
subjektiver Prozess, der immer neu angestolen werden muss und der zu
einer Aufarbeitung der historischen und sozialen Konstruiertheit der Rah-
mungsprozesse fithren kann, die letztlich in politische Konsequenzen miin-
det.

4.11 CAVARERO UND DAS POSTULAT DER
INDIVIDUALITAT DES ANDEREN

Rahmungsprozesse entstehen aus einer gesellschaftlichen Konstruktion, die
von der gesellschaftlichen Konnotation einer Gruppierung auf den einzel-
nen begegnenden Anderen zuriickfdllt und die Begegnung zwischen dem
Selben und dem Anderen ermdglicht oder verhindert. In dieser Form beein-
trichtigt vor allem die Voreingenommenheit gegeniiber dem Anderen durch
eine bestimmte soziale und kulturelle Gruppe seine Wahrnehmbarkeit, die
nicht auf einer individuellen Ebene stattfindet, aber wie die Diskussion der
unterschiedlichen Theoriegrundlagen nur auf der Basis der dyadischen
Struktur aufgebrochen und neu begonnen werden kann. Nur in der Begeg-
nung mit dem konkreten Anderen ist die Erfahrung des Antlitzes zu reali-
sieren, die durch kulturelle Rahmen und Grenzziehungen verstellt ist, daher
kann diese Ebene der Begegnung als ein neuer Anfang der Beziehung zu
einem lévinasischen Anderen gedacht werden. Dabei ist eine Uberwindung
der sprachlichen sowie sozialen Raster und Grenzziehungen von groBer
Bedeutung. Diese individuelle Ebene, die eine Mdglichkeit aufzeigt, den
lévinasischen Imperativ zu reinstallieren, ldsst sich in der Konzeption der
italienischen Philosophin Adriana Cavarero nachzeichnen. In ihrem Werk
Relating Narratives (2000) befasst sie sich mit der Frage des ,,Wer®, um an
dieser Stelle den Anderen zu implementieren, dessen Anwesenheit das Sub-
jekt annehmen, aber nicht ganz erfassen kann. Cavarero entwickelt aus dem
Postulat des ,,Wer* eine relationale Politik, in deren Zentrum die Verwund-
barkeit des Anderen steht. Sie schlief8t in ihren Formulierungen an die kor-
perliche Verwundbarkeit und Ausgesetztheit an, die sich in den Werken

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

170 | Der Andere als Herausforderung

von Merleau-Ponty finden lédsst und fokussiert dabei die Relation zwischen
zwel Individuen, die einander in ihrer Verwundbarkeit und Einzigartigkeit
(vgl. Butler 2003, S. 46) ausgeliefert sind. Butler fasst Cavareros These im
Werk Kritik der ethischen Gewalt wie folgt zusammen:

,,Nach Cavareo bin ich kein innerliches, in mir selbst abgeschlossenes, solipsisches
Subjekt, das nur fiir sich selbst Fragen stellt. In einem bedeutsamen Sinne existiere
ich fiir dich und kraft deiner. Wenn mir die Vorraussetzungen der Anrede abhanden
gekommen sind, wenn ich kein ,Du‘ habe, an das ich mich wenden kann, dann habe
ich ,mich selbst* verloren.* (Butler 2003, S. 46)

Cavarero beschreibt die Unmoglichkeit einer eigenen Geschichte, ohne
dass sie auf die Existenz eines konkreten Anderen verweist. Die Bezichung
wird auf die dyadische Struktur zwischen dem Selben und dem Anderen
verlagert, mit dem Ziel, den Anderen aus seiner gesellschaftlichen Rah-
mung zu l6sen und eine ethische Relation zu implementieren, die der Kate-
gorisierung des Anderen vorgéngig ist und auf einer Verbindung in der
Menschlichkeit aufbaut:

,,Das ,Du‘ kommt vor dem Wir, vor dem Ihr und vor dem Sie (im Plural). Sympto-
matischerweise ist das ,Du‘ kein Begriff, der in modernen und zeitgendssischen
Entwicklungen der Ethik und Politik vertraut wire. Das ,Du‘ wird in individualis-
tisch angelegten Lehren ignoriert, die sich zu sehr darauf konzentrieren, die Rechte
des ,Ich® zu preisen, und das ,Du‘ wird durch die kantische For der Ethik maskiert,
die lediglich vom Ich ausgehen kann, das sich selbst als vertrautes ,Du‘ anspricht.
Das ,Du‘ findet auch kein Zuhause in jenen Denkschulen, gegen die sich der Indivi-
dualismus wendet — an diesen Schulen zeigt sich meistens eine moralische Untu-
gend, die die Nachbarschaft des Du meidet, um der Dekadenz des Ich zu entgehen,
und stattdessen Kollektivpronomen und Pluralpronomen den Vorzug gibt.” (Cavare-
ro 2000, S. 90f.)

Fiir Cavarero ist es wichtig, dass das begegnenden Du ein konkreter phy-
sisch begegnender Anderer ist, ein Postulat, mit dem sie sich Lévinas’
Konzeption der Begegnung mit dem Anderen annéhert. Die Unterlegenheit,
die Cavareo in der Ausgesetztheit beider verortet, ist auf ihre physische
Existenz am gleichen Ort zur gleichen Zeit zurlickzufiihren. Auch sie geht
davon aus, dass die Begegnung und damit das Erleben dieser Ausgesetzt-

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kritische Perspektiven: Butler und Derrida | 171

heit als unausweichlich zu verstehen seien und damit jenseits subjektiver
Kontrolle und Intentionalitdt ldgen. Die Einzigartigkeit der Begegnenden
schlieft an Lévinas’ Vorstellung von der Unersetzbarkeit des Selben fiir
den Anderen an. Damit postuliert Cavarero einen grundlegenden sozialen
und reziproken Charakter der Ansprechbarkeit und damit der Inanspruch-
nahme, die dem lévinasischen Konzept fehlt. Im Hinblick auf die Einzig-
artigkeit des Anderen schlie3t sie eine Zugehorigkeit des Anderen zu einer
Gruppierung aus: ,,Ganz gleich wie dhnlich und harmonisch zusammen-
stimmend wir sind, so besagt die Ethik: Deine Geschichte ist doch niemals
meine Geschichte® (Cavarero 2000, S. 92). Auch die Moglichkeit der As-
similation des Anderen im Selben schlie3t sie aus: ,,Ganz gleich, wie sehr
sich die grofen Linien unserer Lebensgeschichten auch dhneln — ich erken-
ne mich doch nicht in dir und noch weniger im kollektiven Wir.” (ebd.) Be-
sonders im Hinblick auf die Fliichtlingsthematik ist diese Konzeption als
gewinnbringend zu betrachten, da die Lebensgeschichten der Einzelnen in
Relation gesetzt werden und aus ihnen die Mdoglichkeit eines Aufenthalts-
recht generiert wird. Auch der Zusammenfassung der gefliichteten Men-
schen unter dem Begriff ,,Fliichtlinge* muss nach Cavarero widersprochen
werden, werden unter diesem Begriff nicht nur kulturelle, sondern auch le-
bensgeschichtliche Unterschiede verschleiert und eine Einheitsbehandlung
konstruiert, die der ethischen Inanspruchnahme entzogen wird. Auf politi-
scher Ebene lésst sich diese Differenziertheit hinsichtlich der unterschiedli-
chen Anspruchslage sicherlich auf Basis einer Ausgleichskonzeption recht-
fertigen, allerdings spiegelt sich diese Umgangsweise zudem in der konkre-
ten Begegnung zwischen dem Selben (dem Einheimischen) und dem Ande-
ren (Gefliichteten) wider. Die Riickbesinnung auf die Individualitit und die
Unersetzbarkeit des Einzelnen in der Ausgesetztheit an den Anderen fiihrt
zuriick in die Beziehung zwischen zwei getrennten Individuen, die einander
irreduzibel und ungewéhlt ausgesetzt sind und aus diesem Moment ihrer er-
lebbaren Verletzbarkeit gemeinsam einen ethischen Umgang entwickeln
miissen. In der konkreten Begegnung, soweit diese moglich ist, konnen die
trennenden Grenzen und sprachlichen Konstrukte abgebaut werden, so dass
eine Gemeinschaft mit dem Anderen auf eine individuelle Weise entsteht,
die es ermdglicht, kulturelle, religiése oder soziale Trennungen zu tradie-
ren. In dieser Begegnung erscheint der Andere in seiner Verletzbarkeit und
erinnert an die ethische Verpflichtung, die aus seiner Koexistenz mit dem
Selben folgt. Die Ebene einer Begegnung zu denken, die ein ,Du‘ moglich

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

172 | Der Andere als Herausforderung

macht, das als dem Ich nicht gleich, aber als auf einer menschlichen Ebene
verwandt anerkannt werden kann, ermdglicht eine Verdnderung der gesell-
schaftlichen Verantwortungsiibernahme aus dem Mikro- in den Makrokos-
mos der sozialen Relationen. Um die Bediirftigkeit des Anderen zu verste-
hen, ist nach meiner Auffassung an dieser Stelle kein transzendentales Ant-
litz, sondern eine Verbindung auf Basis der geteilten Menschlichkeit nétig,
die dort entsteht, wo Menschen aus unterschiedlichen kulturellen Kontexten
die Moglichkeit wahrnehmen, einander zu begegnen. Natiirlich ist diese
Begegnung nicht als von vornherein frei von sprachlichen und kulturellen
Rastern zu verstehen, doch kdnnen diese durch den Prozess des Kennenler-
nens des begegnenden und damit individuellen Anderen dekonstruiert und
damit auch in groBBeren Kontexten hinterfragt und gegebenenfalls ab- oder
aufgelost werden.

- am 14.02,2026, 09:56:39.


https://doi.org/10.14361/9783839442098-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

