
Anderen Tieren gerecht werden1

Eine ethische Perspektive

Jens Tuider/Konstantinos Tsilimekis

1. Begriffe definieren lernen: Tierethik, Grundfragen,
Herausforderungen

1.1 Tierethik

Tiere spielen immenschlichen Leben schon immer eine wichtige Rolle.Wir nutzen

sie auf vielfältige Weise, konkurrieren mit ihnen zunehmend um knapper wer-

dende Ressourcen oder teilen uns mit ihnen einfach nur den Lebensraum Erde.

Während dabei lange die menschliche Vormachtstellung unhinterfragt blieb, voll-

zieht sich seit einiger Zeit im Mensch-Tier-Verhältnis jedoch eine fundamentale

Veränderung2: Ein gesteigertes Bewusstsein für die zahlreichen problematischen

Aspekte unseres Umgangs mit Tieren sowie mehr Wissen über Tiere und deren

Ähnlichkeiten mit uns decken immer mehr Widersprüche in unserem Verhältnis

zu ihnen auf – und sie führen zu immer kritischeren öffentlichen Debatten. Ein

dadurch begünstigter Einstellungswandel sowie Forderungen nach Änderungen in

den Tiernutzungspraktiken bedeuten neue Herausforderungen für Individuen und

Gesellschaft – und rufen verstärkt die Tierethik auf den Plan. Entsprechend hat

sich diese in den vergangenen Jahrzehnten nicht nur zu einem ernstzunehmen-

den wissenschaftlichen Thema entwickelt, sondern stellt zunehmend ihre gesamt-

gesellschaftliche Relevanz unter Beweis.

1.1.1 Definition

Die Tierethik befasst sich mit der Grundlage, der Reichweite und den Implikatio-

nen der moralischen Berücksichtigung von Tieren durch den Menschen. Als Tier-

1 Dieser Artikel bezieht sich in Teilen auf den von J. Tuider undU.Wolf verfassten Beitrag »Tier-

ethische Positionen« für die Bundeszentrale für Politische Bildung (BFB) [Online-Dok.]. Ganz

besondererDank gilt KatharinaWeiss-Tuider für äußerst hilfreicheKommentare undAnmer-

kungen.

2 E. Diehl/J. Tuider: Haben Tiere Rechte?

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013 - am 15.02.2026, 02:13:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


312 Jens Tuider/Konstantinos Tsilimekis

ethik bezeichnet man im engeren Sinn einen Teilbereich der akademischen Mo-

ralphilosophie. Ihr Gegenstand ist die kritisch-prüfende Auseinandersetzung mit

moralischen Theorien, Standpunkten und Argumentationen, in denen es um die

Berücksichtigung der Tiere um ihrer selbst willen geht. Ziel der akademisch be-

triebenen Tierethik ist es, konsistente und plausible Standpunkte zu entwickeln,

welche eine Orientierung für konkrete Entscheidungsfragen und Handlungssitua-

tionen liefern. In einemweiteren Sinn ist mit Tierethik alles Überlegen, Begründen

und Urteilen in Bezug auf unseren Umgang mit Tieren gemeint. Letztlich betreibt

also jeder Mensch, der sich hierzu Gedanken macht, Tierethik.

Entscheidend ist dabei, dass es um (1) Tiere als Individuen und (2) Tiere um ih-

rer selbst willen geht – also nicht darum, wie sich menschliches Verhalten etwa auf

ganze Arten und deren Überleben auswirkt oder dass Tiere nur als Mittel zur Errei-

chung anderer Zwecke, wie etwa ihre Bedeutung für ökologische Zusammenhänge

oder zur Befriedigung menschlicher Interessen, berücksichtigt werden. Vielmehr

geht es um Tiere als empfindungsfähige Individuen mit eigenen Bedürfnissen, In-

teressen und Verletzlichkeiten. Außerdem liegt hierbei der Fokus auf dem, was (3)

der Einzelne in seinem Handeln zu beachten hat – in Abgrenzung von der Frage,

wie sich die Gemeinschaft bzw. der Staat zur Frage der Tiere verhalten sollte. Denn

dies fällt in den Bereich des Politischen.

Didaktik

Definieren Sie Tierethik, ihren Aufgabenbereich, ihre Gegenstände und Adressa-

ten.

1.1.2 Handlungsbereiche mit Auswirkungen auf Tiere

Die Handlungsbereiche des Menschen mit Auswirkungen auf Tiere sind vielfältig.

Zu den Anwendungsfragen, die in der Tierethik vor allem diskutiert werden, zäh-

len die Nutzung von Tieren zu Nahrungszwecken und für Tierversuche (siehe 5.).

Daneben gibt es noch eine ganze Reihe weiterer Anwendungsfragen wie die ver-

schiedenen Formen der Jagd, die Pelztierzucht, die Zirkus- und Zoohaltung, die

Haltung von Haustieren bzw. das Zusammenleben mit tierlichen Gefährten, die

Konflikte mit frei lebenden Tieren um Lebensräume und begrenzte Ressourcen,

Artenschutz, der oft auf Kosten individueller Tiere betrieben wird, und auch der

Umgang mit Kulturfolgern (Tieren also, die freiwillig den menschlichen Kulturbe-

reich als Lebensraumwählen, wie etwa Ratten, Tauben oderWaschbären). Die mo-

ralisch relevanten Problemstellungen, die hierbei eine Rolle spielen können, lassen

sich auf einige grundlegende Fragen reduzieren.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013 - am 15.02.2026, 02:13:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Anderen Tieren gerecht werden 313

Didaktik

NennenSieBereicheder TiernutzungdurchdenMenschenund systematisieren sie

diese soweitmöglich.

1.2 Tierethische Grundfragen

Im Zentrum der Tierethik stehen die grundsätzliche Frage nach der moralischen

Gleichheit sowie drei konkrete Anwendungsfragen.

1.2.1 Moralische Gleichheit

Zur Frage der moralischen Berücksichtigung der Tiere lassen sich drei Positionen

unterscheiden: indirekte Berücksichtigung, direkte aber ungleiche Berücksichti-

gung sowie direkte und gleiche Berücksichtigung.Dass wir Tiere als empfindungs-

fähige Wesen moralisch direkt, das heißt um ihrer selbst willen, berücksichtigen

sollten, ist heute in vielen Ländern weitgehend unstrittig. Strittig ist dagegen, wel-

chen Stellenwert Tiere in der Moral haben: den gleichen wie Menschen oder einen

geringeren? Hierum dreht sich ein Großteil der Debatten (siehe 4.).3

1.2.2 Drei konkrete Anwendungsfragen

Wenn es um unseren konkreten Umgang mit Tieren geht, lassen sich drei Fragen

unterscheiden:

(1) Dürfenwir Tieren Leiden zufügen? Tiere können unter körperlichen Schmer-

zen und psychischen Belastungen wie Angst, Panik und Depressionen leiden. Da-

bei sind die Leidensquellen für Nutz- und andere Tiere in menschlicher Obhut

vielfältig: Sie reichen von qualvollen Züchtungen (zur Leistungssteigerung oder

aus wissenschaftlichen oder ästhetischen Gründen) und den damit verbundenen,

unnatürlichen körperlichen Extrembelastungen (Krankheiten, Verletzungen und

vorzeitiger, oftmals qualvoller Tod) über schlechte Haltungsbedingungen (zu vie-

le oder isoliert gehaltene Tiere) und schmerzhafte Eingriffe (betäubungslose Kas-

tration, Schnabelkürzen, Enthornung, Experimente usw.) bis hin zu Lebendtrans-

porten und dem Tötungsvorgang (Fehlbetäubungen, Ersticken bei Fischen). Hinzu

kommt noch sekundäres, oft psychisches Leiden durch zerstörte Sozialstrukturen

bei zurückbleibenden Partnern oder Gruppenmitgliedern.4

(2) Dürfen wir Tiere töten? Selbst wenn wir Tiere leidfrei und unerwartet tö-

ten könnten (was heute in der Praxis etwa der Nutztierhaltung aber ohnehin nicht

stattfindet), stellt sich eine weitere Frage: Haben sie ein Interesse amWeiterleben,

3 U. Wolf: Ethik der Mensch-Tier-Beziehung, S. 11.

4 J. Tuider: Dürfen wir Tiere essen?

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013 - am 15.02.2026, 02:13:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


314 Jens Tuider/Konstantinos Tsilimekis

und dürfen wir ihr Leben dann einfach so frühzeitig beenden?5 Die Tötungsfrage

spielt etwa in der Nahrungsmittelproduktion nicht nur bei der Fleischgewinnung

eine Rolle, sondern auch bei Produkten vom lebenden Tier – und zwar aufgrund

der gegenwärtig etablierten, von ökonomischen Imperativen der Gewinnmaximie-

rung und Effizienzsteigerung geprägten Strukturen der Tiernutzung. So werden

auch Legehennen undMilchkühe nach Überschreitung ihres Leistungshöhepunkts

getötet und ersetzt. Und auch die männlichen Küken in der Eierproduktion ebenso

wie die männlichen Kälber in der Milchproduktion werden kurz nach ihrer Geburt

getötet. Da sie keine Eier legen bzw. keine Milch geben können, stellen sie keinen

wirtschaftlichen Nutzen dar. In der heutigen Praxis ist die Tötung von Tieren je-

doch fast immer mit Leiden verbunden – sei es für die Betroffenen selbst oder die

zurückbleibenden Gruppenmitglieder oder Sozialpartner – und stellt sich daher

als Frage kaum in Reinform.6

(3) Dürfen wir Tiere nutzen oder auch nur halten? Denn selbst wenn wir ih-

nen dabei weder Leiden zufügen noch das Leben nehmen, bleibt immer noch ein

Problem: Domestizierte Tiere sind nicht frei, sondernmenschlicher Herrschaft un-

terworfen. Sie entscheiden sich nicht für das, was wir ihnen abverlangen, sondern

müssen sich unseren Entscheidungen fügen. Wir betrachten sie weiterhin als Ob-

jekte – als mögliche Mittel zur Befriedigung unserer Bedürfnisse. Insofern ist das

Mensch-Tier-Verhältnis immer ein ungleiches. Und das, so könnteman behaupten,

birgt auch die Gefahr des Missbrauchs und der Ausnutzung (siehe 4.3: Tierbefrei-

ungsposition).

1.3 Herausforderungen für die Tierethik

Die Tierethik sieht sich mit drei grundsätzlichen Herausforderungen konfrontiert:

(1) Die Kategorie ›Tier‹ ist äußerst heterogen und umfasst eine Vielzahl höchst un-

terschiedlicherWesenmit ebenso unterschiedlichen Eigenschaften, Vermögen und

Verletzlichkeiten. (2) Die Beziehungen, die zwischen Menschen und Tieren vorlie-

gen können, sind äußerst vielfältig – bestimmt durch die vonMenschen den Tieren

zugewiesenen Rollen, welche aufgrund mannigfaltiger individueller, kultureller,

politischer u.a. Faktoren wiederum stark variieren können. Beide Aspekte spre-

chen zunächst gegen einfache Antworten, die für alle Tiere unter allen Umständen

passen. (3) Die umfassende und für Menschen (zumindest kurzfristig) meist vor-

teilhafte Tiernutzung führt zu besonderen Herausforderungen bei ethischen Über-

legungen, die diese Nutzung möglicherweise problematisieren und in der Praxis

folglich Einstellungs- und Verhaltensveränderungen erfordern (siehe 2.).

5 S. F. Sapontzis: Death of Animals; D. Birnbacher: Lässt sich die Tötung von Tieren rechtferti-

gen?

6 J. Tuider: Dürfen wir Tiere essen?

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013 - am 15.02.2026, 02:13:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Anderen Tieren gerecht werden 315

1.3.1 Unterschiedliche und komplexe Wesen

Tiere bilden eine äußerst heterogene Gruppe und umfassen dabei eine Bandbrei-

te verschiedenster Tierarten – von den Protozoen bis zu den Primaten – mit sehr

unterschiedlichen kognitiven, emotionalen und sozialen Fähigkeiten. Die Unter-

schiede, die zwischen manchen Tieren bestehen, sind größer als die Unterschiede

zwischen manchen Tieren und Menschen. So hat bspw. ein Schimpanse mit einem

Menschen genetisch, anatomisch und im Verhalten weitaus mehr gemeinsam als

mit einem Regenwurm. Dennoch fassen wir Schimpansen und Regenwürmer üb-

licherweise als Tiere in einer Kategorie zusammen, wogegen der Mensch eine ei-

gene, davon getrennte Kategorie bildet. Und das, obwohl nicht alle Menschen die

normalerweise zur Abgrenzung des Menschen vom Tier angeführten und für Per-

sonalität konstitutiven Eigenschaften aufweisen – die sog. nicht-personalen Men-

schen (siehe 4.2).

Inzwischen belegen insbesondere die Ethologie (Verhaltensforschung) undBio-

logie immer deutlicher DarwinsThese von der evolutionären Kontinuität und festi-

gen die Annahme lediglich gradueller statt grundlegender Unterschiede zwischen

Mensch und Tier; und sie zeigen für immer mehr Arten, dass Tiere intelligente,

fühlende Individuen mit eigener Persönlichkeit sind. Tiere haben komplexe kogni-

tive, emotionale und soziale Interessen und Bedürfnisse: Sie denken und planen,

empfinden Freude, Schmerzen und Angst und gehen Freundschaften und Bezie-

hungen ein. Sie kooperieren, zeigen pro-soziale bzw. altruistische Tendenzen, sind

zu kulturellen Leistungen wie Werkzeuggebrauch und -herstellung fähig, entwi-

ckeln Vorlieben für Farben, Formen und Gesänge, kommunizieren auf komplexe

Weise (inkl. Semantik und Syntax) und sind zu anspruchsvollen Leistungen wie

Trauer und Mitgefühl in der Lage, die das Hineinversetzen in andere Individuen

erfordern, und besitzen zum Teil eine Vorstellung von den Bewusstseinsinhalten

anderer (theory of mind).7

Selbst für vermeintlich »einfache«, weil phylogenetisch (stammesgeschichtlich)

weiter vom Menschen entfernte Tierarten mehren sich die Beweise, dass sie zu-

mindest empfindungsfähig sind, wie etwa Fische.8 2012 erkannten Neurowissen-

schaftlermit der Cambridge Declaration on Consciousness zum erstenMal offiziell

an, dass nicht nur Menschen die neurologischen Voraussetzungen für Bewusstsein

aufweisen, sondern auch Tiere – einschließlich Säugetiere und Vögel, aber auch

»einfachere« Wesen wie Tintenfische. Diese wissenschaftlichen Erkenntnisse zei-

gen, dass Tiere aufgrund ihrer vielfältigen Vermögen auch auf vielfältige Weise

7 J. Balcombe: Pleasureable Kingdom; Ders.: Second Nature; M. Bekoff: The Emotional Lives of

Animals; M. Bekoff/J. Pierce: Wild Justice; J. Bräuer: Klüger als wir denken.

8 V. Braithwaite: Do Fish Feel Pain?; C. Brown: Fish Intelligence, Sentience andEthics; H. Segner:

Fish: Nociception and Pain.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013 - am 15.02.2026, 02:13:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


316 Jens Tuider/Konstantinos Tsilimekis

verletzbar sind durch menschliches Handeln. Dies lässt tierethische Reflexionen

immer dringlicher werden.

Didaktik

WodurchunterscheidensichMenschenvonTieren?NennenSieBeispiele, inwiefern

das Bild der Tiere als vermeintlich einfacheWesen überholt ist.

1.3.2 Komplexe Beziehungen

Aber auch aus einem anderen Grund bilden Tiere eine äußerst heterogene Gruppe.

Denn es gibt unterschiedliche Formen der Mensch-Tier-Beziehungen – innerhalb

und außerhalb der menschlichen Gemeinschaft: Zusammenleben, ein- oder wech-

selseitige Nutzung, Kooperation, Konkurrenz oder bloße Koexistenz. Tiere sind

dann Gefährten und Haustiere, Helfer und Arbeitskräfte, Nahrungsmittel- und

Rohstofflieferanten, Gegenstände wissenschaftlichen, ästhetischen oder kulturel-

len Interesses, Konkurrenten um begrenzte Ressourcen, Schädlinge oder einfach

Mitlebewesen. Und auch diese Einteilungen führen mitunter zu Inkonsistenzen

und Herausforderungen: So unterscheiden sich etwa Schweine und Hunde kaum

hinsichtlich ihrer kognitiven Fähigkeiten (wobei erstere hier oft sogar besser ab-

schneiden). Dennoch gelten Schweine gemeinhin als Nahrungsmittel mit gerin-

gerem moralischen Anspruch, während Hunde den Status von Familienmitglie-

dern haben können. Und so kann die Frage, was der Mensch Tieren in moralischer

Hinsicht schuldet, umfassend nur dann beantwortet werden, wenn sowohl die Ei-

genschaften der betroffenen Tiere als auch die Beziehungen, in denen sie sich zu

moralischen Akteuren befinden können, berücksichtigt werden (siehe 4.3).

Didaktik

Welche Beziehungen bestehen zwischenMenschen und Tieren?Welche Rollen er-

füllen Tiere für uns?

2. Über das Thema Tiere kritisch nachdenken lernen:
Besondere Herausforderungen

Das kritische Nachdenken über unseren Umgang mit Tieren stellt besondere Her-

ausforderungen für unser moralisches Überlegen und Urteilen dar. Denn die Tier-

ethikdebatte unterscheidet sich in zahlreichen Hinsichten erheblich von anderen

moralischen Fragestellungen und sieht sich dem Problem der Befangenheit ausge-

setzt.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013 - am 15.02.2026, 02:13:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Anderen Tieren gerecht werden 317

2.1 Unterschiede zu anderen ethischen Debatten

(1) Die Betroffenen können nicht für sich selbst eintreten: Tiere können nicht für

sich selbst sprechen oder handeln, sondern brauchen Menschen, die dies stellver-

tretend für sie tun. Dies macht das Engagement für die Tiere zu einer der wenigen

wirklich altruistischen Bewegungen, lässt zugleich aber keinen direkten Zugang

zum Standpunkt der Betroffenen zu.

(2) Fehlender gesellschaftlicher Konsens: Es gibt keinen auch nur ansatzweise

verbreiteten Konsens über den moralischen und politischen Status der Tiere und

das Existenzrecht der Tierbewegung – ganz im Gegensatz zu vielen menschenbe-

zogenen Fragen der sozialen Gerechtigkeit und emanzipatorischer Bewegungen.

Die Tiernutzung wird weitgehend als selbstverständlich vorausgesetzt. Und fast

das ganze Engagement für eine Verbesserung desmoralischen und rechtlichen Sta-

tus der Tiere bleibt Organisationen und Individuen aus der Zivilgesellschaft über-

lassen.

(3) Beteiligung fast aller Menschen: Zumindest indirekt sind quasi alle Men-

schen an der Aufrechterhaltung des Systems der Tiernutzung und -ausnutzung

durch Gewohnheit oder Abhängigkeit beteiligt und profitieren auf mannigfaltige

Weise davon. (2) und (3) implizieren, dass es außerhalb des etablierten Systems

der Tiernutzung keine Mehrheit gibt, die eine Veränderung der Verhältnisse un-

terstützen würde.9

Didaktik

Inwiefern unterscheidet sich die Tierethik von anderen ethischenDebatten? Ist das

von Vor- oder Nachteil?

2.2 Menschliche Befangenheit und Rationalisierungen

Dies alles trägt zur zentralen Herausforderung bei: der erheblichen Befangenheit

und der mangelnden neutralen Beurteilung tierethischer Fragen. Um sinnvoll über

diese Fragen nachdenken und diskutieren zu können, muss man sich die Bedin-

gungen klar machen, unter denen dies stattfindet, da diese den Überlegungspro-

zess und sein Ergebnis erheblich beeinflussen. Und grundsätzlich sind wir Men-

schen hier in gewisser Weise befangen. Denn wir beurteilen unsere Tiernutzungs-

praktiken nicht von einem neutralen, archimedischen Punkt aus. Vielmehr gehen

diese unserem moralischen Urteil immer schon voraus und gelten weithin als le-

gitim – in unserer Kulturgeschichte ebenso wie in unserer individuellen Entwick-

lung. So haben wir uns auch nie bewusst und aufgrund rationaler Gründe dazu

9 J. Tuider: Putting Nonhuman Animals First; T. Leenaert: How to Create a Vegan World.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013 - am 15.02.2026, 02:13:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


318 Jens Tuider/Konstantinos Tsilimekis

entschlossen, Tiere zu nutzen, zu töten und ihnen Leiden zuzufügen. Vielmehr

kommen wir als moralische Akteure in eine Welt, in der die Tiernutzung immer

schon als normal, notwendig und natürlich vorausgesetzt und kaum ernsthaft in

Frage gestellt wird. Und wir haben uns an die zahlreichen Vorteile einer Praxis ge-

wöhnt, die nun immer stärker in den Fokus kritischer Debatten rückt und die wir

nun neu beurteilen sollen.

Einstellungs- und Verhaltensveränderungen führen in diesem Zusammenhang

zu einem Verzicht auf Gewohntes und Liebgewonnenes, was tierethische Fragen

zu einer ganz besonderen Herausforderung macht.Wie kaum bei einem anderen

Thema besteht hier die Gefahr grundsätzlicher Verzerrungen unseres Denkens und

Urteilens sowie umfassender Selbsttäuschungen. Das ruft Abwehrreaktionen, Ra-

tionalisierungen (nachträgliche Schein-Gründe) und andere psychologische Selbst-

schutzmechanismen auf den Plan, ummit möglichen kognitiven Dissonanzen fer-

tig zu werden: um also einerseits an liebgewonnen Praktiken festzuhalten und an-

dererseits unser Selbstbild als gute moralische Akteure zu bewahren. Das hat nicht

immer etwasmit Vernunft zu tun, genau demKriterium also, das eine zentrale Rol-

le spielt bei der Begründung der anthropologischen Differenz und Sonderstellung

des Menschen.10

Didaktik

Inwiefern tunwir alsMenschenuns schwer, über dieBerücksichtigungder Tiere ob-

jektiv und vernünftig nachzudenken?

3. Hintergründe verstehen lernen: Die Vorläufer der heutigen Debatte

Die moderne Tierethikdebatte besteht erst seit den 1970er-Jahren. Ihre prägenden

Vorläufer reichen in der Geschichte des westlichen Denkens jedoch weit zurück.

Vorherrschend war dabei die Sichtweise, dass Tieren moralisch wichtige Eigen-

schaften fehlen – wie etwa Vernunft und andere höhere kognitive Eigenschaften.

Zugleich gab es aber auch schon immer eine Minderheitssichtweise, die eher die

Gemeinsamkeiten zwischen Menschen und Tieren betont und dabei insbesondere

auf die geteilte Leidens- bzw. Empfindungsfähigkeit hingewiesen hat.

10 J. Tuider: Gedanken zur Tierwürde; J. Tuider/K.Weiss: Respect for Animals; J. Tuider: Die ethi-

sche Relevanz tierlichen Wohlbefindens.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013 - am 15.02.2026, 02:13:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Anderen Tieren gerecht werden 319

3.1 Die Mehrheitssicht: Fehlende Vernunftfähigkeit als Ausschlusskriterium

Extrem einflussreich für die Legitimation der Tiernutzung waren in der westlichen

Philosophie- und Geistesgeschichte vor allem die Positionen von Aristoteles, Des-

cartes und Kant, die eine direkte moralische Berücksichtigung von Tieren gänzlich

ausschlossen. Mit einem starken Fokus auf Vernunftfähigkeit und Sprache wur-

de ein grundlegender Unterschied zwischen Menschen und Tieren postuliert, der

zu einer ethischen Abwertung der Tiere und zur Legitimation ihrer Nutzung bzw.

Ausnutzung durch den moralisch wertvolleren Menschen führte. Diese Sichtweise

hat sich im westlichen Denken lange erhalten und ist auch heute noch wirkmäch-

tig.

3.1.1 Antike: Aristoteles (384 – 322 v. Chr.)

Aristoteles postulierte im 4. Jh. v. Chr. eine hierarchische Einteilung der Natur,

an dessen Spitze der Mensch stehe mit seiner uneingeschränkten Verfügungs-

gewalt über Tiere und Pflanzen. Der Ausschluss speziell der Tiere aus der Ethik

wird bei Aristoteles darüber begründet, dass Tieren ein Vermögen zu sprechen,

zur Meinungsbildung, zur rationalen Reflexion sowie zur Bildung komplexerer

soziopolitischer Gemeinschaften fehle. Aristoteles zufolge herrscht zwischen

Menschen und Tieren weder eine rechtliche noch freundschaftliche Beziehung.

Die Tiernutzung für die Ernährung, den Arbeitsgebrauch oder aber auch für die

Herstellung von Kleidung wird vor dem Hintergrund dieser sog. naturrechtli-

chen Ethik-Konzeption (Rechtsverhältnisse gelten als »von Natur aus« gegeben)

legitimiert.11

3.1.2 Neuzeit: René Descartes (1596 – 1650)

Als besonders folgenreich für die moderne Mensch-Tier-Beziehung erwies sich die

im 17. Jh. ausformulierte »Automatentheorie« des RenéDescartes’. Tiere werden als

moralisch bedeutungslose Lebewesen eingestuft, da ihnen eine unsterbliche Seele

fehle. Laut Descartes, der eine Unterscheidung zwischen materiellen und immate-

riellen Substanzen postulierte, seien Tiere imGegensatz zumMenschen (bestehend

aus materiellem Körper [res extensa] und immateriellem Intellekt [res cogitans])

als rein materielle Lebewesen ohne Sprachfähigkeit und Vernunft zu sehen, die

Maschinen ähneln. Im Rahmen dieser Theorie erscheint damit die Nutzung und

Tötung von Tieren moralisch unproblematisch.12

11 Aristoteles: Politik – Schriften zur Staatstheorie.

12 R. Descartes : Discours de la méthode.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013 - am 15.02.2026, 02:13:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


320 Jens Tuider/Konstantinos Tsilimekis

3.1.3 Aufklärung: Immanuel Kant (1724 – 1804)

Für den bis heute gerade auch in Deutschland einflussreichen Philosophen Imma-

nuel Kant galten Tiere als zwar leidensfähige Wesen, die nicht grundlos schlecht

zu behandeln seien, denen gegenüber jedoch allein indirekte Pflichten bestünden –

und zwar zur Vermeidung der Verrohung des Menschen. Eine direkte moralische

Berücksichtigung kommt bei Kant nur Vernunftwesen bzw. Personen zu. Tiere hin-

gegen sind nach Kant Sachen und damit fürmenschliche Zwecke verwendbareMit-

tel (siehe 4.1). Gerade die Klassifizierung von Tieren als Sachen hat sich für das

Mensch-Tier-Verhältnis bis in die Gegenwart als sehr wirkmächtig erwiesen.13

3.2 Die Minderheitssicht: Empfindungsfähigkeit als Einschlusskriterium

Tierethische Überlegungen und Ansätze, die eine moralische Berücksichtigung der

Tiere fordern und dabei oft kognitiv weniger anspruchsvolle Kriterien wie etwa

Leidens- bzw. Empfindungsfähigkeit zugrunde legen, lassen sich ebenfalls bereits

seit den Anfängen der westlichen Philosophie- und Ideengeschichte nachweisen.

Häufig sind sie auch mit der Forderung des Vegetarismus verbunden. Im Gegen-

satz zur vorherrschenden Sichtweise von der vernunftbedingten Überlegenheit des

Menschen stellen sie aber eine verschwindende Minderheit dar.

3.2.1 Antike: Plutarch (45 – 125 n. Chr.)

Der griechische Schriftsteller Plutarch brachte einige Gedanken ins Spiel, die noch

in der gegenwärtigen Tierethik nachwirken: So vertrat er die grundsätzliche An-

sicht, dass Tiere ebenso wie Menschen einen Verstand, Affekte, Tugenden und Er-

innerung besitzen. Zudem betonte er, dass der Sinn des tierlichen Daseins in ihnen

selber läge und nicht darin, Verfügungsmasse des Menschen zu sein. Ebensowenig

wie Sklaven dürften sie als Sachen mit einem bloßen Nutzwert behandelt werden.

Auch dürften Tiere nicht ohne Not vom Menschen gegessen werden, da genügend

Getreide und Früchte für die menschliche Ernährung zur Verfügung stünden. Fer-

ner besteht Plutarch zufolge eine große Unverhältnismäßigkeit zwischen dem rein

menschlichen Genussgewinn beim Fleischverzehr und dem Verlust des Lebens der

Tiere und ihrer psychischen Fähigkeiten. Und schließlich bedürfe generell die Zu-

fügung von Leid und Schmerz auch bei Tieren immer einer begründeten Rechtfer-

tigung.

3.2.2 Aufklärung: Jeremy Bentham (1748 – 1832)

Der englische Jurist und Philosoph Jeremy Bentham begründete nicht nur den

klassischen Utilitarismus als moralphilosophische Theorie, wonach die Beförde-

rung des Gesamtglücks das entscheidendeHandlungskriterium ist. In Abgrenzung

13 I. Kant: Die Metaphysik der Sitten; Ders.: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013 - am 15.02.2026, 02:13:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Anderen Tieren gerecht werden 321

zur vorherrschenden Orientierung an Vernunft- und Sprachvermögen als Kriteri-

en ethischer Relevanz in der Ethik stellte er mit der These »Die Frage ist nicht:

Können sie denken? Oder: Können sie sprechen? Sondern: Können sie leiden?« auch

auf die Leidens- bzw. Empfindungsfähigkeit scharf. Damit schuf er die Grundlage

für eine gleiche Berücksichtigung der leidensfähigen Tiere.14

3.2.3 19. Jahrhundert: Arthur Schopenhauer (1788 – 1860)

Arthur Schopenhauer entwickelte in expliziter Abgrenzung zur Vernunftethik Im-

manuel Kants eineMitleidsethik, über die Tiere direktmit in den Bereich derMoral

eingeschlossen werden. Entgegen Kant lehnte er die Vernunft als ausschlaggeben-

des moralisches Kriterium ab, da er in ihr keine ausreichende, empirisch nach-

weisbare Motivation für moralisches Handeln begründet sah. Stattdessen betonte

er das Mitleid als für jeden Menschen prinzipiell nachvollziehbare, da ihm als Af-

fekt innewohnende Triebfeder für moralisches Handeln: ein Handeln, das nicht

eigennützig, aus Achtung vor demWert der Vernunft oder einem moralischen Ge-

setz geschehe, sondern altruistisch auf das »Wohl undWehe« fühlender Wesen ge-

richtet ist. Wenn fühlende Wesen die Objekte moralischer Rücksicht ausmachen,

gehören damit dann auch die Tiere dazu.15

Didaktik

Inwiefern unterscheiden sich dieArgumentationen für undgegendie Berücksichti-

gung der Tiere?Welche Kriterien und Argumente spielen eine Rolle?

4. Tierethische Positionen unterscheiden lernen: Indirekte, ungleiche
und gleiche Berücksichtigung

Zur Frage dermoralischen Berücksichtigung der Tiere lassen sich drei grundlegen-

de Positionen unterscheiden: (1) die indirekte Berücksichtigung, (2) die direkte,

aber ungleiche Berücksichtigung sowie (3) die direkte und gleiche Berücksichti-

gung.

4.1 Indirekte Berücksichtigung: anthropozentrischer Tierschutz

Bei dieser Position geht es eigentlich nicht um moralische Rücksicht auf Tiere.

Denn Tiere sind nicht direkt, also um ihrer selbst willen, moralisch relevant und

14 J. Bentham: An introduction to the principles of morals and legislation.

15 A. Schopenhauer: Preisschrift über die Grundlage der Moral.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013 - am 15.02.2026, 02:13:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


322 Jens Tuider/Konstantinos Tsilimekis

haben somit auch keinen eigenen moralischen Status. Vielmehr zählen sie nur in-

direkt als Mittel der moralischen Rücksichtnahme auf Menschen und deren Inter-

essen. Wegen dieses Bezugs auf den Menschen wird diese Position auch als »an-

thropozentrisch« bezeichnet. Gemäß dieser Position wäre es beispielsweise falsch,

den Hund der Nachbarn zu töten – aber nicht, weil man dem Hund damit einen

Schaden bzw. ein moralisches Unrecht zufügt, sondern seinen Besitzern, etwa,

weil der Hund ihr Eigentum ist, oder er ihnen oder anderen Menschen emotional

viel bedeutet, oder weil man dadurch zur allgemeinen Verrohung beiträgt. Kon-

kret bedeutet die indirekte, anthropozentrische Berücksichtigung, bei der Tiere

eher Instrumente sind: Grundsätzlich kann man mit Tieren alles machen, solange

man dadurch nicht die moralische Rücksicht auf Menschen verletzt. Eine ähnliche

Sichtweise prägt auch bei vielen indigenen Gruppen bis heute die oft in metaphy-

sische Annahmen gekleidete Rücksichtnahme auf Tiere.16

Didaktik

Was bedeutet indirekter oder anthropozentrischer Tierschutz?

4.1.1 Kontraktualismus – Vertragstheorie

Eine bekannte Variante dieser Position liefert der Kontraktualismus bzw. die Ver-

tragstheorie. Beim Kontraktualismus spielt die Vernunft die zentrale Rolle – und

zwar im Sinne der Zweckrationalität im Rahmen der Verfolgung des Eigeninteres-

ses.

Die Vertragstheorie versucht, die Moral aus dem vormoralischen Eigeninteres-

se individueller rationaler Akteure zu gewinnen. Aus deren Perspektive erscheint

als optimale Form des Zusammenlebens die Einigung auf Normen wechselseitiger

Rücksicht, woraus sich für jeden einzelnen mehr Vor- als Nachteile ergeben: Auch

wenn man auf die ultimative Freiheit verzichtet, hat man den Vorteil der Sicher-

heit vor Übergriffen durch die (potentiell gefährlichen) anderen, die sich ebenfalls

an diesen »Vertrag« halten.

Insofern der Kontraktualismus die Moral nach demModell eines Vertrags bzw.

wechselseitigen Versprechens konzeptualisiert, umfasst die moralische Gemein-

schaft nur vertragsfähige Wesen. Die Voraussetzungen für Vertragsfähigkeit er-

füllen jedoch nur Personen. Aufgrund des strengen Wechselseitigkeitscharakters

der Vertragstheorie sind Personen nicht nur die Adressaten moralischer Forde-

rungen und Verpflichtungen (Moralsubjekte), sondern auch die einzigen Objekte

moralischer Rücksicht. Verbunden damit ist die Vorstellung, dass Rechte nur ha-

ben kann, wer auch Pflichten hat. Nicht-vertragsfähigeWesen wie Tiere (aber auch

16 J. Tuider: Jagd.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013 - am 15.02.2026, 02:13:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Anderen Tieren gerecht werden 323

nicht-personale Menschen) können dementsprechend keine direkten Gegenstände

moralischer Rücksicht (Moralobjekte) oder Rechteträger sein.17

Dennoch können (zumindest manche) Tiere im Kontraktualismus indirekt be-

rücksichtigt werden. So dürfteman bspw. Tiere, die Vertragspartnern gehören oder

für diese eine besondere emotionale oder sonstige (bspw. ästhetische oder ökologi-

sche) Bedeutung haben, nicht verletzen oder töten.Denn dies würde einemittelba-

re Verletzung der moralischen Rücksicht gegenüber den entsprechenden Vertrags-

partnern bedeuten. Damit würde aus kontraktualistischer Sicht allerdings nichts

gegen dieMisshandlung und Tötung von herrenlosen, unbeliebten oder (bspw. öko-

logisch) unbedeutenden Tieren sprechen.

Zudem dürfte der Besitzer mit seinem eigenen Tier beliebig verfahren, und

unentdeckt bleibende Misshandlung oder Tötung von Tieren würde ebenfalls kein

moralisches Unrecht darstellen.18

Kritik

Der Kontraktualismus widerspricht der Vorstellung eines Moralsystems. Denn in-

tuitiv scheint Moral mehr zu sein als Rücksicht auf andere unter der Bedingung

der kalkuliertenWechselseitigkeit. Damit zusammenhängendwiderspricht die Be-

schränkung der Moral auf Personen den üblichen Vorstellungen der moralischen

Relevanz von nicht-personalen Menschen (oder solchen mit geringerem Drohpo-

tential) und Tieren. Die Gleichsetzung von moralischen Subjekten (also Adressaten

moralischer Forderungen) und moralischen Objekten (also Gegenständen mora-

lischer Rücksicht) greift zu kurz. Und auch die weithin akzeptierte Asymmetrie

zwischen Rechten und Pflichten bei nicht-personalen Menschen spricht gegen die

Vertragsidee.19

Didaktik

Wie berücksichtigt die Vertragstheorie die Tiere? Welche Probleme ergeben sich

dabei?

4.1.2 Kants Vernunft-Moral

Auch bei Kant steht die Vernunft im Zentrum der Moral – im Gegensatz zum blo-

ßen Eigeninteresse im Kontraktualismus allerdings als aufgeladener Vernunftbe-

griff, der in einer höheren, metaphysischen Welt angesiedelt und in dem die Mo-

ral schon enthalten ist. Menschen – genauer: Personen – sind Vernunftwesen. Als

solche zeichnen sie sich insbesondere durch Freiheit, Autonomie und moralische

17 U. Wolf: Ethik der Mensch-Tier-Beziehung, S. 54f.

18 U. Wolf: Ethik der Mensch-Tier-Beziehung, S. 56.

19 J. Tuider/U. Wolf: Tierethische Positionen [Online-Dok.].

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013 - am 15.02.2026, 02:13:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


324 Jens Tuider/Konstantinos Tsilimekis

Handlungsfähigkeit aus: Sie sind Wesen, die sich selbst moralische Regeln und

Strebensziele geben und ihr Handeln daran orientieren können und die ihr Leben

somit als Selbstzweck vollziehen.

Für Kant ist die menschliche Vernunft etwas absolut Wertvolles aufgrund sei-

ner metaphysischen Hintergrundannahme der Zwei-Welten-Theorie: Es gibt eine

empirische Welt und eine übergeordnete Vernunftwelt, die einen absoluten Wert

hat. Personen gehören beiden Welten an, und weil sie auch der übergeordneten

Vernunftwelt angehören, besitzen sie aufgrund ihrer Ausstattungmit Vernunft und

der damit verbundenen Fähigkeiten ebenfalls einen absolutenWert bzw. eineWür-

de. Dieser Wert stellt eine Schranke für das Handeln anderer Moralsubjekte dar.

Vernunftwesen sind für Kant sog. Selbstzwecke und dürfen daher nie bloß als

Mittel gebraucht werden – d.h. sie haben einen Wert an sich und nicht nur einen

relativen bzw. instrumentellen Wert, weil sie ein Mittel zu einem anderen Zweck

sind. Das besagt die zweite Formel des Kategorischen Imperativs, die sog. Selbst-

zweckformel. Tiere sind keine Vernunftwesen, und ihnen kommt daher auch kein

absoluterWert zu, sondern nur ein relativer bzw. instrumenteller. Für Kant sind sie

nur Mittel für Personen, und er bezeichnet sie daher als ›Sachen‹. Damit fallen die

Tiere aus der Moral der Rücksichtnahme auf Vernunftwesen heraus. Dennoch sind

die Tiere für Kant deswegen nicht völlig beliebig zu behandeln. Grausamkeit gegen

Tiere ist deswegen zu verurteilen, weil sie letztlich die Moral zwischen Personen

schwächt (siehe Verrohungsargument).20

Kritik

Es ist intuitiv wenig plausibel, dass fühlendeWesenwie Tiere zusammenmit nicht-

fühlenden und sogar unbelebten Entitäten wie Pflanzen und Steinen eine einzige

Kategorie – nämlich die der ›Sachen‹ – bilden sollen. Hier wäre zumindest eine

dritte, mittlere Kategorie naheliegend.

Zudem erschließt sich nicht, warum Tiere aufgrund ihres fehlenden Personen-

status als Mittel zu betrachten sind. Tiere haben nicht von Natur aus den Zweck,

dem Menschen zu dienen, und sie sind für ihr gutes Leben auch nicht darauf an-

gewiesen, vom Menschen benutzt zu werden – eher im Gegenteil.

Wie im Kontraktualismus widerspricht die exklusive Betonung der Vernunft

und der Personalität in der Moral der üblichen Vorstellung bzgl. der moralischen

Relevanz menschlicher Nicht-Personen. Diese besitzen zwar keine Vernunft oder

moralische Handlungsfähigkeit, fallen deswegen aber noch nicht aus der Moral

heraus. Ganz im Gegenteil gelten sie in den Intuitionen der Alltagsmoral als be-

sonders verletzlich und damit schutzwürdig. So ist die moralische Empörung be-

sonders groß, wenn etwa Kleinkinder oder Demente misshandelt werden. Auch

bei Kant ist somit die Gleichsetzung von moralischen Subjekten und moralischen

20 I. Kant: Die Metaphysik der Sitten; Ders.: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013 - am 15.02.2026, 02:13:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Anderen Tieren gerecht werden 325

Objekten sowie die Fokussierung auf Vernunftwesen und die Beschränkung der

Moral auf Personen verkürzt.21

Didaktik

Wie berücksichtigt Kant die Tiere?Welche Probleme ergeben sich dabei?

4.1.3 Das Verrohungsargument

Ein weiteres bekanntes Beispiel dieser Position ist auch das sogenannte Verro-

hungsargument bzw. pädagogische Argument, das sich nicht nur auf spezifische

Fälle wie Besitzverhältnisse und andere Beziehungen (Kontraktualismus) be-

schränkt und das sich u.a. auch schon bei Augustinus und Kant findet: Tiere

sollen nicht gequält oder misshandelt werden, weil das zur Verrohung der Men-

schen beiträgt, was sich wiederum unerfreulich darauf auswirkt, wie Menschen

miteinander umgehen. Kurz: Grausamkeit gegen Tiere führt über Verrohung,

Abstumpfung und Charakterveränderung zu Grausamkeit gegen Menschen. Und

weil man letzteres vermeiden will, sollte man ersteres unterlassen. Tiere sind nach

dieser Sicht sozusagen ›Übungsgegenstände‹ für die Moral zwischen Menschen.

Das Verrohungsargument hat historisch lange eine wichtige Rolle bei der

Durchsetzung von Tierschutzmaßnahmen gespielt. Empirische Unterstützung

erhält es durch die Erkenntnis aus der Psychologie, dass Gewaltverbrecher, Seri-

enmörder usw. ihre unerfreulichen Karrieren in jungen Jahren oftmals mit Tier-

quälerei beginnen, bevor sie später dann zu Menschen übergehen. Als moralisch

indirektes Argument in Bezug auf Tiere ist es philosophisch jedoch inkonsistent.

Denn wenn die schlechte Behandlung der Tiere negative Auswirkungen auf den

Umgang von Personen untereinander haben kann, dann muss es hinreichende

Ähnlichkeiten zwischen Menschen und Tieren geben. Und das bedeutet letztlich,

dass es moralisches Unrecht auch direkt gegen Tiere geben können müsste.22 Die-

se Ähnlichkeiten werden aber ignoriert und stattdessen werden im Fall der Tiere

andere Konsequenzen gezogen. Wenn jemand in seiner Freizeit gerne mit einem

Hammer auf Steine einschlägt, befürchten wir nicht, dass er dadurch verroht und

sich dann entsprechend auch problematisch gegenüber Menschen verhält. Tut

eine Person dasselbe bei Tieren, haben wir jedoch erhebliche Bedenken. Daher

muss es moralisch einen hinreichenden Unterschied zwischen Steinen und Tieren

geben – und eine hinreichende Ähnlichkeit zwischen Tieren und Menschen.

Zudem lässt sich mit dem Verrohungsargument die alltägliche Vorstellung

nicht abbilden, dass irgendetwas an der grausamen Behandlung von Tieren auch

dann falsch ist, wenn der Verrohungseffekt ausgeschlossen wäre – wenn also

21 J Tuider/U. Wolf: Tierethische Positionen [Online-Dok.].

22 U. Wolf: Ethik der Mensch-Tier-Beziehung, S. 41ff.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013 - am 15.02.2026, 02:13:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


326 Jens Tuider/Konstantinos Tsilimekis

etwa ein sadistischer Einsiedler Tiere quält, ohne dass ein anderer Mensch unter

dessen Verrohung leidet oder durch das schlechte Vorbild selbst verroht. Insofern

dieses Argument von den Auswirkungen auf die Tiere selbst absieht, ist es damit

kontraintuitiv.

Didaktik

WasverstehtmanunterdemVerrohungsargument?UndwelcheProblemeergeben

sich daraus?

4.1.4 Kritik an der indirekten Berücksichtigung: Widerspruch mit

den alltagsmoralischen Intuitionen und der Rechtslage

Die indirekte Berücksichtigung wird heute kaum noch ernsthaft vertreten. Denn

in vielen Ländern hat sich inzwischen die Auffassung durchgesetzt, dass Tiere als

leidensfähige Wesen um ihrer selbst willen moralisch zählen und nicht nur Mittel

zu menschlichen Zwecken sind. Die entscheidende Frage ist also nicht mehr, ob

Tiere moralisch zählen, sondern wie stark sie zählen. Hierzu gibt es zwei mögliche

Sichtweisen: weniger als Menschen oder genauso, also eine ungleiche oder eine

gleiche Berücksichtigung.23

4.2 Direkte ungleiche Berücksichtigung: Klassischer Tierschutz und

die doppelte Moral in Alltag und Recht

Bei der direkten Berücksichtigung geht es tatsächlich um die Tiere selbst – d.h.

um einen genuin ethischen bzw. moralischen Schutz – unabhängig davon, ob hier

irgendein Bezug auf den Menschen vorliegt. Das ist in aufgeklärten Gesellschaften

heute weitgehend Konsens und spiegelt sich auch im Recht wider.24 Artikel 13 des

EU-Vertrags von Lissabon von 2009 fordert etwa, »den Erfordernissen des Woher-

gehens der Tiere als fühlende Wesen« Rechnung zu tragen. Und in Deutschland

bestimmt § 1 TSchG den Tierschutzgedanken, »aus der Verantwortung des Men-

schen für das Tier als Mitgeschöpf dessen Leben und Wohlbefinden zu schützen.«

In beiden Formulierungen wird klar, dass Tiere um ihrer selbst willen zu schützen

sind – und nicht bloß, weil sie Menschen gehören,moralische Übungsgegenstände

oder anderweitig instrumentell wichtig sind. Damit handelt es sich also um einen

moralischen Schutz. Zudem zeigt sich hier auch schon, in welchen Hinsichten Tie-

re zu schützen sind: in ihrem Wohlbefinden und ihrem Leben.

23 J. Tuider/U. Wolf: Tierethische Positionen [Online-Dok.].

24 U. Wolf: Ethik der Mensch-Tier-Beziehung.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013 - am 15.02.2026, 02:13:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Anderen Tieren gerecht werden 327

4.2.1 Direkt, aber ungleich – der klassische Tierschutzgedanke

Direkte ethische Relevanz bedeutet aber noch nicht gleiche Berücksichtigung. Dies

gilt auch für die klassische Tierschutzposition. Denn hier zählen Tiere moralisch

grundsätzlich weniger als Menschen und sind diesen sozusagen untergeordnet.

Manchmal wird diese Position daher auch als gemäßigter Anthropozentrismus be-

zeichnet: Zwar geht es nicht nur um Menschen, aber dennoch haben sie eine Son-

derstellung. Dies zeigt sich am deutlichsten daran, dass Tiere keine moralischen

Rechte haben, sondern nur eine Art diffusen, zweitklassigen moralischen Status.

Menschen dagegen haben Rechte.

4.2.2 Die doppelte Moral in Alltag und Recht

Insgesamt bedeutet dies eine doppelte Moral, also zwei verschiedene moralische

Standpunkte in Bezug auf unterschiedliche Gruppen. (Dies ist nicht zu verwech-

selnmit demBegriff der Doppelmoral im Sinn der inkonsistenten Anwendung eines

Standpunkts auf unterschiedliche Fälle – wie z.B. wennman für sich selbst Ausnah-

menmacht von dem,wasman von anderenmoralisch fordert).25 Die doppelte Mo-

ral bedeutet zwei unterschiedliche Moralverständnisse, sodass mit Moral jeweils

etwas anderes gemeint ist – und zwar abhängig davon, wer die Betroffenen sind:

einmal Moral als absoluter Schutz von Individuen, wenn es um Menschen geht;

und einmal Moral als Verrechnung bzw. Abwägung von Gütern,Werten, Interessen

usw., wenn es um Tiere geht. Diese grundsätzliche moralische Ungleichheit bzw.

doppelte Moral herrscht sowohl in den Vorstellungen der Alltagsmoral als auch im

Recht vor, das in einem gewissen Maß als Spiegel der alltäglichen Vorstellungen

gilt.26 Und sie bestimmt von jeher den klassischen Tierschutzgedanken.

4.2.2.1 Würde und Rechte bei Menschen

Ein Blick auf die Rechtslage zeigt auch, wie diese doppelte Moral – also der Unter-

schied in den Moralauffassungen in Bezug auf Menschen und Tiere – begründet

wird. So lautet etwa der oberste Verfassungsgrundsatz der BRD in Art. 1 Abs. 1 des

Grundgesetzes: »Die Würde des Menschen ist unantastbar«, und Abs. 2 leitet dar-

aus »unveräußerliche Menschenrechte« ab. Mit »Würde« ist dabei ein absoluter,

nicht mehr steigerbarer und unverrechenbarer Wert gemeint, der Menschen zu-

kommt. Um diesen »unantastbaren« Wert zu schützen, werden Menschen unver-

letzliche, unveräußerliche Rechte zugesprochen. Rechte bedeuten absolute Schutz-

zonen für Moralobjekte – und somit Handlungsschranken für moralische Akteure.

Sie wirken wie Trümpfe gegen strategische Verrechnungen und Abwägungen.27

25 U. Wolf: Ethik der Mensch-Tier-Beziehung.

26 Ebd., S. 11ff.

27 R. Dworkin: Taking Rights Seriously.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013 - am 15.02.2026, 02:13:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


328 Jens Tuider/Konstantinos Tsilimekis

Wer ein Recht auf Leben und Unversehrtheit hat, darf nicht getötet oder geschä-

digt werden, selbst wenn das für viele andere vorteilhaft wäre und einer besseren

Gesamtbilanz dienen würde (siehe 4.3).28

4.2.2.2 Wohlbefinden und Verrechnungen bei Tieren – und der »vernünftige« Grund

Im Tierschutzgesetz dagegen ist weder von Würde noch von Unantastbarkeit oder

unveräußerlichen Rechten die Rede. In §1 TierSchG heißt es nach den o.g. Hin-

weisen auf den eigenständigen moralischen Status der Tiere und das Wohlbefin-

den als Bezugspunkt weiter: »Niemand darf einem Tier ohne vernünftigen Grund

Schmerzen, Leiden oder Schäden zufügen.« Entscheidend ist hierbei die Qualifi-

kation »ohne vernünftigen Grund«. Liegt ein solcher vor, reicht das hin, Tieren Lei-

den zuzufügen oder sogar das Leben zu nehmen. Das heißt, dass es sich in einem

Konfliktfall also noch nicht einmal um moralische Gründe handeln muss – wie in

echten dilemmatischen Situationen (ein Dilemma ist eine Entscheidungssituation

mit unvermeidlichen unerwünschten Folgen: Entweder sind zwei Handlungsoptio-

nen geboten, man kann aber nur eine wählen, oder zwei Handlungsoptionen sind

verboten, man muss aber eine wählen). Um Tiere Abwägungen zu unterwerfen,

reicht es vielmehr aus, dass der Grund »vernünftig« oder »gut« ist.

Doch was genau heißt das? Als »vernünftig« oder »gut« gelten Gründe für eine

Handlung etwa, wenn diese (i) einem für Menschen wichtigen oder bedeutsamen

Zweck dienen und (ii) das einzige Mittel zur Erreichung dieses Zwecks darstellen,

es also keine anderen Möglichkeiten gibt, diesen Zweck zu realisieren.29 Das ver-

schiebt aber nur die Frage. Denn nunmüsste man klären, welche Zwecke »wichtig«

sind. Die völlige Unbestimmtheit des »vernünftigen« Grundes und der »wichtigen«

Zwecke eröffnet somit einen weiten Auslegungsspielraum. Und letztlich bleibt es

natürlich alleinemoralischen Akteuren überlassen, diesen zu bestimmen.Hältman

etwa die Traditionspflege der Jagd für einen »vernünftigen oder »guten«Grund und

sind zudem Tiere das einzigeMittel zur Erreichung dieses Zwecks, so wäre die Jagd

im Rahmen dieser Positionmoralisch gerechtfertigt. Exzesse wie Grausamkeit und

vorsätzliche Tierquälerei scheiden damit natürlich aus – denn in aufgeklärten Ge-

sellschaften, wo unnötige Grausamkeit weithin geächtet ist, ließe sich das kaum

als »guter« Grund verargumentieren. Sobald aber Menschen einen nicht-geächte-

ten Nutzen daraus ziehen können und diesen entsprechend als »vernünftig« oder

»gut« beurteilen, eröffnet sich ein sehr weites Handlungsspektrum.

Daher spricht sich die klassische Tierschutzposition auch nicht grundsätzlich

gegen die Nutzung und Tötung von Tieren aus, sondern ächtet nur die in diesem

Rahmen stattfindenden Exzesse wie grausame und qualvolle Zucht-, Haltungs-

28 J. Tuider: Gedanken zur Tierwürde.

29 U. Wolf: Ethik der Mensch-Tier-Beziehung. Diese Bedingungen werden im TierSchG §7a (1)

und (2) im Rahmen der Zulässigkeitsbedingungen von Tierversuchen genannt.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013 - am 15.02.2026, 02:13:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Anderen Tieren gerecht werden 329

und Tötungsmethoden – und fordert entsprechend »tierfreundliche« Reformen

und Verbesserungen etablierter Tiernutzungspraktiken. Dies entspricht aktuell

auch der am weitesten verbreiteten Sichtweise im Recht und in der Alltagsmoral.

Didaktik

Was bedeutet ungleiche Berücksichtigung und doppelteMoral in Bezug auf Tiere?

4.2.3 Begründungen der ungleichen Berücksichtigung und

Nachordnung der Tiere

Für die Annahme eines grundsätzlichen moralischen Unterschieds zwischen Men-

schen und Tieren, also für die doppelte Moral im Sinn einer Vorrangstellung des

Menschen und Nachordnung der Tiere, gibt es verschiedene Begründungen. Diese

beziehen sich teils auf Eigenschaften, teils auf Beziehungen. Der bereits erwähnte

Würdebegriff muss dabei nicht immer eine Rolle spielen, kann aber auch selbst

wiederum unterschiedlich begründet sein.

4.2.3.1 Eigenschaften I: metaphysische Wertannahmen

Manche glauben aus religiösen oder anderen weltanschaulichen Gründen an ei-

nen besonderen Wert des Menschen. Hierbei ist, wie oben erwähnt, oft von der

Würde des Menschen die Rede, die allen Menschen gleichermaßen und von Natur

aus bzw. durch Gott (Naturrecht) verliehen zukommen und nicht von ihren tat-

sächlichen Fähigkeiten abhängen soll. Bestimmte Eigenschaften, wie Gotteseben-

bildlichkeit, Vernunftfähigkeit, moralische Handlungsfähigkeit usw. machen ihre

Träger wertvoll.

Problematisch ist hierbei, dass es sich um religiös oder weltanschaulich imprä-

gnierte, metaphysische Annahmen handelt, die – zumindest in aufgeklärten und

fortschrittlichen Gesellschaften – nicht unbedingt von allen geteilt werden, und die

zudem philosophisch in der Luft hängen. Da Moral sich aber an alle richten und

für alle in einer Gemeinschaft gelten soll, ist es wenig sinnvoll, sie auf derartige

Annahmen zu gründen.30

4.2.3.2 Eigenschaften II: Höhere kognitive Fähigkeiten

Wertannahmen zugunsten des Menschen werden selbst oft mit bestimmten an-

spruchsvollen, für Personen konstitutiven Vermögen begründet – wie etwa Ver-

nunft, Selbstbewusstsein, Zeitbewusstsein, Bewusstsein der eigenen Endlichkeit,

Handlungs- und Moralfähigkeit usw. Aber auch ohne daraus etwa eine Würde ab-

zuleiten, wird das Fehlen dieser höheren Vermögen als Rechtfertigung einer un-

gleichen Berücksichtigung der Tiere verwendet.

30 U. Wolf: Ethik der Mensch-Tier-Beziehungen; J. Tuider: Gedanken zur Tierwürde.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013 - am 15.02.2026, 02:13:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


330 Jens Tuider/Konstantinos Tsilimekis

Dass die meisten Tiere manche dieser Fähigkeiten nicht haben, trifft zu – auch

wenn die Ethologie aktuell immerweitereWissenslücken schließt und immermehr

über die beeindruckenden kognitiven Leistungen von selbst stammesgeschicht-

lich weiter entfernten Tieren bekannt wird. Das heißt zunächst aber nur, dass be-

stimmte moralische Normen auf Tiere nicht anwendbar sind (genaugenommen

auch nicht auf alle Menschen), sondern nur auf Personen, weil diese aufgrund die-

ser anspruchsvollen Fähigkeiten auf besondere Weise verletzlich sind – wie etwa

durch Missachtung, Respektlosigkeit, Entwürdigung, Demütigung usw. Ein ins-

gesamt geringerer moralischer Status lässt sich so jedoch kaum begründen.31

Zudem sind diese anspruchsvollen Eigenschaften, wie bereits angedeutet, oh-

nehin mit einem erheblichen Problem versehen: Sie fehlen nicht nur den meisten

Tieren, sondern auch manchen Menschen. Denn nicht alle Menschen sind Perso-

nen im philosophischen Sinne. Dies leitet über zum Argument der menschlichen

Grenzfälle bzw. der nicht-personalen Menschen.

Argument der nicht-personalen Menschen32

In der Umgangssprache werden die Begriffe Mensch und Person oft synonym ver-

wendet; philosophisch sind diese Begriffe aber nicht deckungsgleich. Unter einer

Person versteht man jemanden, der bestimmte anspruchsvolle Fähigkeiten besitzt:

eine anspruchsvolle Form von Rationalität, Autonomie, moralische Handlungs-

fähigkeit, Selbstbewusstsein, Zeitbezug, Zukunftsbezug usw. Aber es gibt auch

Menschen, die diese Eigenschaften nicht, noch nicht oder nicht mehr besitzen:

Kleinkinder, geistig Behinderte, Demente, Hirngeschädigte usw. Dies sind die sog.

nicht-personalenMenschen (auch »menschlicheGrenzfälle« genannt nach demun-

glücklichen englischen Terminus »marginal cases«).

Das Argument der nicht-personalen Menschen weist den Versuch zurück, Per-

sonalität oder Intelligenz zum entscheidenden Kriterium für moralische Relevanz

zu machen (siehe auch Kritik an der indirekten Berücksichtigung). Es lautet: Für

alle anspruchsvollen Eigenschaften, durch die sich Menschen angeblich von Tie-

ren unterscheiden, gilt zugleich, dass sie nicht nur Tieren fehlen, sondern es auch

Menschen gibt, die diese anspruchsvolle Eigenschaft nicht aufweisen (die nicht-

personalen Menschen). Wenn man nun eine weniger anspruchsvolle Eigenschaft

wählt, die wirklich alle Menschen aufweisen (auch die nicht-personalen), wie z.B.

Empfindungsfähigkeit, dann gilt, dass auch viele Tiere diese Eigenschaft haben.

Somit ist es unmöglich, anhand von anspruchsvollen kognitiven Fähigkeiten oder

Personalität einen grundlegenden moralischen Unterschied zwischen allen Men-

schen und allen Tieren zu begründen. Begründen lässt sich lediglich ein Unter-

schied zwischen Personen und Nicht-Personen.

31 J. Tuider/U. Wolf: Tierethische Positionen [Online-Dok.]

32 E. B. Pluhar: Marginal Cases.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013 - am 15.02.2026, 02:13:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Anderen Tieren gerecht werden 331

Moralische Gleichheit von Personalität (oder höherer Intelligenz) abhängig zu

machen, scheint bereits in der zwischenmenschlichen Moral äußerst problema-

tisch. Denn im Allgemeinen gelten Kleinkinder, Demente usw. nicht nur als uns

moralisch ebenbürtig; vielmehr lösen Verletzungen dieser Individuen in ganz be-

sonderem Maße Empörung und Verachtung aus. Denn diese Individuen sind auf-

grund ihrer Wehrlosigkeit und Abhängigkeit in besonderer Weise verletzlich.

Anhand von Eigenschaften und Fähigkeiten lässt sich keine Nachordnung der

Tiere begründen. Tut man es dennoch, ergibt sich der Vorwurf der Inkonsistenz

und der ungerechtfertigten Bevorzugung der eigenen Gattung – auch Speziesis-

mus genannt.

4.2.3.3 Eigenschaften III: Gattungszugehörigkeit

Die einzige Eigenschaft, für die analytisch gilt, dass alle Menschen und nur Men-

schen sie teilen, ist die Zugehörigkeit zur biologischen Gattung Homo sapiens. In

Anbetracht der oben genannten Probleme, ein Alleinstellungsmerkmal des Men-

schen zu finden, wird daher manchmal auf dieses Kriterium zurückgegriffen.

Speziesismus

Für die moralische Diskriminierung von Tieren – und Bevorzugung des Men-

schen – aufgrund der bloßen Gattungszugehörigkeit wurde der Begriff »Spezie-

sismus« geprägt.33 Speziesismus ist insofern ein Problem, als dass es sich hierbei

strukturell um dasselbe handelt wie bei anderen Diskriminierungsparadigmen

wie Sexismus, Rassismus usw. All diese Diskriminierungsformen sind deswegen

makelbehaftet, weil sie sich zur Begründung moralischer Unterschiede auf ein

moralisch irrelevantes Kriterium stützen, nämlich die Zugehörigkeit zu einer

bestimmten Gruppe.

Didaktik

Was istmit Speziesismus gemeint, inwiefern ist er ein Problem?

4.2.3.4 Beziehungen: Enge und bedeutungsvolle Beziehungen zu anderen Menschen

Eine Entgegnung auf den Speziesismus-Vorwurf lautet, dass es nicht einfach die

Gattungszugehörigkeit sei, die einen grundsätzlichen Unterschied zwischen Men-

schen und Tieren begründe, sondern vielmehr die besonderen sozialen, psycholo-

gischen oder emotionalen Beziehungen, die nur zwischen Menschen existierten –

nicht-personale Menschen eingeschlossen. Und es wird oft behauptet, dass wir

33 R. D. Ryder: Experiments on Animals. In einem weiteren Sinn bezeichnet Speziesismus jeg-

liche Diskriminierung von Tieren aufgrund der anspruchsvollen personalen Eigenschaften

von Menschen.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013 - am 15.02.2026, 02:13:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


332 Jens Tuider/Konstantinos Tsilimekis

aufgrund dieser Beziehungen stärkere Verpflichtungen gegenüber Menschen hät-

ten als gegenüber Tieren.

(1) Die moralische Relevanz bestimmter Wesen davon abhängig zu machen, ob

Beziehungen zu moralischen Akteuren vorliegen, ist problematisch. Denn dann

würden auch diejenigen nicht-personalen Menschen, die in keiner bedeutsamen

Beziehung zu moralischen Akteuren stehen, aus der Moral herausfallen. Dies

scheint jedoch kontraintuitiv zu sein. Denn wir sprechen gewöhnlich auch diesen

Wesen denselben moralischen Status zu, auch wenn niemand sich für sie inter-

essiert. Hier spielen offensichtlich andere Kriterien eine Rolle. Dann allerdings

kann das Fehlen von Beziehungen nicht zur Rechtfertigung eines niedrigeren

moralischen Status dienen. Und das gilt dann auch für Tiere.

(2) Menschen können engere und bedeutungsvollere Beziehungen zu Tier-

Individuen – wie etwa tierlichen Gefährten – haben als zu fremden Menschen.

Andere ziehen Tiere Menschen vielleicht sogar grundsätzlich vor. Somit fallen Be-

ziehungen und Nähe nicht zwingend mit der Gattungszugehörigkeit zusammen.

Und auch die Vorstellung, dass alle – und nur – Menschen eine große »Familie«

bilden, erscheint eher als Rhetorik angesichts der Tatsache, wie diese »Familien-

mitglieder« bisweilenmiteinander umgehen. Offensichtlich wird diese Vorstellung

der »menschlichen Familie« vor allem dazu bemüht, Tiere auszuschließen.

(3) Beziehungen und Nähe können zwar keinen grundsätzlichen moralischen

Unterschied begründen, aber durchaus relevant für die speziellen Verpflichtungen

für moralische Akteure sein – wie etwa Fürsorge, Hilfe in Notfällen usw. So hat

man etwa bestimmte Versorgungspflichten gegenüber den eigenen Kindern oder

Tieren, die gegenüber anderen nicht bestehen oder eine Verpflichtung zur Nothilfe,

wenn man unmittelbar und zumutbar helfen kann.34

4.2.4 Kritik: Grundlegender Fehlschluss

bei der ungleichen Berücksichtigung

Die ungleiche Berücksichtigung erlaubt eine weitgehende Instrumentalisierung

der Tiere zur Befriedigung menschlicher Interessen – vorsätzliche »Grausamkeit«

und »unnötiges« Leiden ausgenommen. Dabei sind alle Begründungsmuster von

demselben Fehlschluss betroffen: Es wird gefolgert, dass Wesen mit einem überle-

genen moralischen Wert oder Status (hier also Menschen, genauer eigentlich Per-

sonen) Wesen mit unterlegenemWert oder Status (hier also Tiere) – unter den ge-

nannten Vorbehalten – zu ihren Zwecken nutzen, ausnutzen und instrumentali-

sieren dürfen. Diese Folgerung ist jedoch ein Fehlschluss.

Denn selbst wenn man an einen besonderen Wert oder Status des Menschen

glaubt, wird dieser erst in echten Konfliktsituationen, in sog. moralischen Dilem-

34 U.Wolf: Ethik derMensch-Tier-Beziehung; J. Tuider/U.Wolf: Tierethische Positionen [Online-

Dok.].

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013 - am 15.02.2026, 02:13:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Anderen Tieren gerecht werden 333

mata, relevant: Das heißt, wenn man sich also zwischen zwei Wesen entscheiden

muss und nur eines retten kann und dann vielleicht das mit dem besonderen Wert

oder überlegenen Status wählt – wie in der einschlägigen Literatur den Hund oder

die menschliche Person im überfüllten Rettungsboot über Bord gehen lassen muss

oder nur einen von beiden aus dem brennenden Haus oder vor dem Ertrinken aus

dem See retten kann. Hier jeweils die Person aufgrund ihrer höheren Vermögen

oder ein näherstehendes Wesen aufgrund bestehender Beziehungen zu wählen,

sofern keine anderen Kriterien eine Rolle spielen, erscheint beides nachvollziehbar.

Doch weshalb sollte dieser besondere Wert oder Status, der in echten dilemmati-

schen Situationen den Ausschlag gebenmag, dazu berechtigen, denjenigenWesen,

die diesen Wert nicht haben, ganz allgemein und ohne jegliche Not Leiden zuzufügen

und sie zu töten? Diese Argumentation, dass die Überlegenen die Unterlegenen

grundsätzlich zu ihren Zwecken instrumentalisieren dürfen, kann einer kritischen

Analyse kaum standhalten.3536

Didaktik

WelcheBegründungsversuche fürdieungleicheBerücksichtigungderTieregibt es?

WelcheProblemewerfensieauf?WelchergenerelleFehlschluss liegt ihnenzugrun-

de?

4.2.5 Würde oder Wohlbefinden? Wertmoral oder Rücksicht auf

empfindungsfähige Andere?

Somit ergibt sich das Bild einer doppelten Moral – also der Anwendung verschie-

denermoralischer Standards: In Bezug aufMenschen eineWertmoral, wobei Men-

schen aufgrund ihrer Würde bzw. ihres absoluten Werts unverrechenbare morali-

sche Rechte zugesprochen werden. Und in Bezug auf Tiere eine Moral der Rück-

sicht auf empfindungsfähige Wesen, wobei Tieren ein moralischer Status zuge-

sprochen wird, der jedoch Verrechnungen zulässt. Der diffuse Status der Tiere

wird dabei noch dadurch ausgehöhlt, dass bereits »vernünftige« Gründe hinrei-

chen, ihr Leben und Wohlbefinden den Interessen der höhergestellten Menschen

zu opfern. Diese doppelte Moral lässt sich im Rahmen ethischer Theorien etwa so

fassen: Utilitarismus für Tiere, Kantianismus für Menschen.37 Beide moraltheore-

tischen Ansätze werden im nächsten Abschnitt genauer betrachtet.

Die Anwendung zweier unterschiedlicher Standards bedeutet ein Spannungs-

verhältnis in unserem Moralverständnis. Dieses lässt sich auf zwei Weisen auflö-

sen: Man schließt Tiere komplett aus der Moral aus. Wie die Diskussion der in-

35 U. Wolf: Ethik der Mensch-Tier-Beziehung.

36 J. Tuider: Dürfen wir Tiere essen?

37 R. Nozick: Anarchy, State, and Utopia.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013 - am 15.02.2026, 02:13:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


334 Jens Tuider/Konstantinos Tsilimekis

direkten Position oben gezeigt hat, führt dies zu der kontraintuitiven und inzwi-

schen auch rechtlich nicht mehr gängigen Vorstellung, dass Tiere keine direkte,

eigenständige moralische Relevanz haben. Die andere Möglichkeit besteht darin,

Tiere im gleichen Maße in der Moral zu berücksichtigen.38

4.3 Direkte gleiche Berücksichtigung: Tierrechte, Tierbefreiung

Bei der gleichen Berücksichtigung werden Tiere im vollen Sinn in die Moral auf-

genommen und in relevanten Hinsichten dem Menschen gleichgestellt. Ausdruck

findet der echtemoralische Schutz der Tiere in den Positionen der Tierrechte und –

mit weiteren Zusatzannahmen –der Tierbefreiung. Für diese Positionen gibt es ak-

tuell allerdings noch keinen breiten öffentlichenKonsens.Vielmehrwird dieDebat-

te im Rahmen etablierter Moraltheorien geführt – vor allem deontologischer und

konsequentialistischer Konzeptionen. Die doppelte Moral (4.2) wird überwunden,

indem nur noch ein Moralverständnis auf Menschen und Tiere angewandt wird.

Dabei gibt es unterschiedliche Vorstellungen vom Bezugspunkt der Gleichheit und

der Idee von Rechten: Im Utilitarismus bedeutet dies gleiche Berücksichtigung im

Gesamtnutzenkalkül und die Ablehnung von starken Schutzrechten (für alle Mo-

ralobjekte), in der Deontologie gleiche Rechte zum Schutz von Individuen. Beide

fokussieren auf die Eigenschaften von Moralobjekten.

4.3.1 Singers Präferenz-Utilitarismus (Konsequentialismus):

Bestes Gesamtergebnis durch Verrechnung und Instrumentalisierung

Den Anstoß zur heutigen Tierethik-Debatte hat Peter Singers utilitaristische Po-

sition gegeben.39 Für den Utilitarismus ist moralisches Handeln auf das Ziel der

Maximierung des Gesamtnutzens aller Betroffener bezogen. Der Nutzen wird im

klassischen Utilitarismus bei Bentham als Lust, in Singers sog. Präferenzutilita-

rismus als Interessenbefriedigung interpretiert. Zudem ist der Utilitarismus eine

konsequentialistische Position, bei der sich die moralische Qualität einer Hand-

lung an ihren Konsequenzen bemisst. Am besten ist dann diejenige Handlung, die

insgesamt die beste Bilanz von Lust/Unlust bzw. die meisten befriedigten Interes-

sen zur Folge hat, also den Gesamtnutzen am besten befördert.

Die Voraussetzung dafür, Lust empfinden oder Interessen haben zu können, ist

die Empfindungsfähigkeit, womit Tiere eingeschlossen sind. Da Singer neben dem

utilitaristischen Maximierungsprinzip einen Gleichheitsgrundsatz voraussetzt,

zählen im Rahmen des Kalküls alle empfindungsfähigen Wesen gleichermaßen.

Wer Tiere schwächer gewichtet, zieht sich den Vorwurf des Speziesismus zu (siehe

4.2).

38 J. Tuider/U. Wolf: Tierethische Positionen [Online-Dok.].

39 P. Singer: Animal Liberation.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013 - am 15.02.2026, 02:13:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Anderen Tieren gerecht werden 335

Unterschiede gibt es für Singer allerdings in der Tötungsfrage. Denn hier be-

wirken die besonderen Fähigkeiten von Personen (Selbstbewusstsein, Zukunftsbe-

zug usw.) ein spezifisches Interesse amWeiterleben.Das gilt nicht nur fürmensch-

liche Personen, sondern auch für Tiere mit hohen intellektuellen Fähigkeiten, ins-

besondere Primaten. Wesen, die solche Fähigkeiten nicht haben, lässt sich kein

explizites Interesse amWeiterleben zuschreiben, weshalb Singer ihre Tötung (Lei-

densfreiheit vorausgesetzt) für unbedenklich hält, wenn das getötete Wesen durch

ein neues Wesen mit vergleichbarem oder höherem Beitrag zum Gesamtnutzen

ersetzt wird.

Prinzipiell ist im Utilitarismus weder die Leidenszufügung noch das Töten von

Tieren ausgeschlossen, solange der Gesamtnutzen dadurch befördert wird. Dass

Singer die meisten etablierten Tiernutzungspraktiken ablehnt, liegt daran, dass

das damit verbundene Leiden der Tiere denNutzen fürMenschen bei weitem über-

wiegt. Die Gleichheit in der Berücksichtigung bezieht sich auf die gleiche Berück-

sichtigung im utilitaristischen Kalkül.40

Kritik

Problematisch am Utilitarismus ist, dass er individuelle leidensfähige Wesen le-

diglich als Träger von verrechenbaren Interessen oder Gefäße für Glückszustände

betrachtet, wohingegen diese nach alltäglicher moralischer Vorstellung vor Nut-

zenstrategien und Instrumentalisierungen zu schützen sind. Das zeigt sich insbe-

sondere in der Vorstellung, dass nicht-personale Wesen ersetzbar sind und es nur

auf die Gesamtsumme der befriedigten Interessen ankommt. Bei zunehmendem

Zahlenunterschied jedoch gewinnt die utilitaristische Intuition an Überzeugungs-

kraft.

Didaktik

Was bedeutet gleiche Berücksichtigung der Tiere in Singers präferenzutilitaristi-

scher Konzeption?Welche Problemewirft sie auf?

4.3.2 Regans Rechte-Ansatz (Deontologie): Schutz von Individuen vor

Verrechnung und Instrumentalisierung

Neben Singer gilt der Tierrechtspionier Tom Regan als einer der Begründer der

modernen Tierethikdebatte.41 Regan nimmt Kants Begriff der Autonomie auf, ver-

steht ihn aber weiter, nämlich als sogenannte Präferenzautonomie. Diese besit-

zen nicht nur Personen, sondern alle Wesen, die Präferenzen und Wünsche haben

und Handlungen in Gang setzen können, die auf die Befriedigung dieser Wünsche

40 J. Tuider/U. Wolf: Tierethische Positionen [Online-Dok.].

41 T. Regan: The Case for Animal Rights.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013 - am 15.02.2026, 02:13:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


336 Jens Tuider/Konstantinos Tsilimekis

ausgerichtet sind. Regan bezeichnet Wesen, welche diese Form der Selbstbestim-

mung besitzen, als »Subjekte-eines-Lebens«. Dabei handelt es sich um Wesen mit

einem subjektiven Bezug auf ihr Leben und Wohl, die ihr Leben bewusst – wenn

auch nicht reflektiert und anmoralischen Vorgaben orientiert – vollziehen, die eine

überzeitlich stabile psychophysische Identität und einen gewissen Zukunftsbezug

besitzen, dieWünsche und anderementale Zustände haben und die empfinden, er-

kennen, wollen und streben können. Hierzu zählen für Regan nicht nur Personen,

sondern alle Menschen und ebenso alle geistig ›normal‹ entwickelten Säugetiere,

außerdem Vögel und eventuell Fische ab einem Alter von einem Jahr.

Diesen Wesen kommt laut Regan ein »inhärenter« Wert zu, d.h. ein Wert, der

unabhängig ist von ihrer Nützlichkeit für andere oder ihrem Beitragswert zum

Gesamtnutzen. Entsprechend bezeichnet Regan seine eigene Konzeption als »anti-

utilitaristisch«. Zudem ist der inhärente Wert nicht nach Höhe der Fähigkeiten

abgestuft, sondern für alle Wesen mit Präferenzautonomie immer derselbe.

Für Regan begründet die Tatsache, dass einWesen inhärentenWert besitzt, ein

moralisches Recht, d.h. einen Anspruch darauf,mit Rücksicht behandelt zuwerden

bzw. nicht instrumentalisiert zu werden. Entsprechend ist Regan der Auffassung,

dass quasi sämtliche Tiernutzungspraktiken abzulehnen sind.

Ähnlich wie Singer zieht auch Regan in der Tötungsfrage ein Zusatzkriterium

heran. So unterscheidet er zwischen Personen und nicht-personalen Wesen und

kommt zu dem Schluss, dass für kognitiv überlegene Wesen mit einem reicheren

geistigen Leben – wie Personen – der Verlust ihres Lebens einen größeren Scha-

den bedeutet als für nicht-personale Wesen. Daher ist in Konfliktsituationen (und

nur dort und nicht etwa grundsätzlich zur Abwägung wie im Utilitarismus), in de-

nen nur entweder eine Person oder ein Tier gerettet werden kann, der Person der

Vorrang zu geben.42

Kritik

Regans Konzeption wird der wichtigen Vorstellung gerecht, dass moralischer

Schutz Individuen gilt und die Form von Rechten hat, die starke Schutzzonen

markieren und dadurch das Handeln moralischer Akteure einschränken. Proble-

matisch ist jedoch die Annahme eines gleichen inhärenten Werts. Denn hierbei

handelt es sich um eine nicht weiter begründete metaphysische Annahme, die

man teilen kann oder eben nicht – und mit Bezug auf die Tiere wird sie bisher

nicht von allen geteilt. Insofern kann man fragen, ob eine solche Wertannahme

eine geeignete Grundlage für die Zuschreibung von Rechten darstellt.43

42 J. Tuider/U. Wolf: Tierethische Positionen [Online-Dok.].

43 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013 - am 15.02.2026, 02:13:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Anderen Tieren gerecht werden 337

Didaktik

Was bedeutet gleiche Berücksichtigung der Tiere in Regans Rechte-Konzeption?

Welche Problemewirft sie auf?

4.3.3 Konsequentialismus vs. Deontologie

Nach der Darstellung des Utilitarismus und der Rechte-Position ergibt sich so-

mit auch ein genaueres Verständnis der oben (4.2) eingeführten »doppelten Moral«

im Sinne von Deontologie für Menschen und Konsequentialismus für Tiere: Mo-

ral als Schutz von Individuen vor Instrumentalisierungen und Verrechnungen –

unabhängig davon, wie gut die Konsequenzen auch sein mögen, wenn wir diese

Rechte verletzen und ihre Träger dem »guten Zweck« opfern. Oder eben Moral als

Verrechnung und Abwägung zugunsten der besten Konsequenzen, wobei grund-

sätzlich nichts verboten ist, solange dabei das beste Ergebnis erzielt wird. Anstatt

als oppositionelle Theorien lassen sich diese Sichtweisen besser als verschiedene

Elemente unseres moralischen Urteilens und Handelns verstehen. Für moralische

Intuitionen spielen jedoch noch weitere Elemente eine Rolle.

Didaktik

OrdnenSie die folgendenBegriffe denbeidenPositionen zu: Instrumentalisierung,

Instrumentalisierungsverbot, bestes Gesamtergebnis, der Zweck heiligt dieMittel,

der Zweck heiligt nie die Mittel, gleiche Rechte als Schutz von Individuen, gleiche

Berücksichtigung in der Gesamtnutzenkalkulation, Eigenwert, Beitragswert.

4.3.4 Eigenschaften und Prinzipien vs. Beziehungen und Situationen

Die Haupttraditionen in der Tierethik – in Form von Deontologie und Konsequen-

tialismus – fokussieren auf Eigenschaften der Moralobjekte und deren daraus ab-

geleiteten moralischen Status. In Abgrenzung hierzu bemängeln andere Konzep-

tionen diesen exklusiven Fokus und betonen stattdessen auch die Relevanz von Be-

ziehungen sowie Situationen und lenken dabei den Blick auch auf die moralischen

Akteure und deren Einstellungen und Motivationen (Multikriterielle Theorien, Tu-

gendethik usw.).44

4.3.5 Gleichheitspositionen

Gleichheitsforderungen werden durch verschiedene Positionen artikuliert. Dabei

gilt immer ein differenziertes Gleichheitsverständnis in Bezug auf Rechte und An-

44 Beispielhaft A. MacIntyre: Dependent Rational Animals; M. Midgley: Animals andWhy They

Matter; M.A. Warren: Moral Status; U. Wolf: Ethik der Mensch-Tier-Beziehung.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013 - am 15.02.2026, 02:13:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


338 Jens Tuider/Konstantinos Tsilimekis

sprüche: Natürlich sind Rechte für Tiere in den Bereichen, die sie nicht erfüllen,

sinnlos (also kein Wahlrecht, kein Recht auf Schulbildung, kein Recht darauf, als

Personen respektiert zu werden usw.) – und zwar nicht, weil sie einen schwäche-

ren moralischen Status haben, sondern aufgrund der Verschiedenheit der Bedürf-

nisse, Interessen und Verletzlichkeiten. Aber nur, weil manche Normen nicht auf

Tiere anwendbar sind, heißt das nicht, dass sie insgesamt einen geringeren Status

hätten oder weniger wichtig wären.45

4.3.5.1 Tierrechte

Die o.g. Theorien lassen sich der Position der Tierrechte zuordnen. Diese Posi-

tion geht von einer grundsätzlichen moralischen Gleichheit zwischen Menschen

und Tieren aus. Das kommt u.a. im Begriff der Rechte zum Ausdruck, den wir bei

Menschen ganz selbstverständlich verwenden.46 Rechte bedeuten einen besonders

starken moralischen Schutz des Einzelnen, der nicht einfach durch ›vernünftige‹

oder ›gute‹ Gründe aufgehoben werden kann. Wer Rechte hat, darf von anderen

nicht instrumentalisiert werden – auch dann nicht, wenn das für andere vorteil-

haft wäre.47 Wenn wir Tieren Rechte zuerkennen, nehmen wir sie im vollen Maße

in die moralische Gemeinschaft auf. Hierbei handelt es sich also um eine sehr viel

anspruchsvollere Position als beim klassischen Tierschutz.

Innerhalb des Tierrechtslagers gibt es jedoch unterschiedliche Auffassungen

darüber, welche Rechte genau Tieren zugesprochen werden sollten. Naheliegend

sind zunächst die Rechte auf Leidensfreiheit und auf Leben. Wenn wir Tieren die-

se beiden Rechte zusprechen, dürfen wir ihnen keine körperlichen Schmerzen oder

psychischen Belastungen zufügen und sie auch nicht töten. Dies gilt selbst dann,

wenn es ›vernünftige‹ Gründe dafür gäbe. Daraus folgt aber nicht, dass das Ver-

bot der Leidenszufügung und das Tötungsverbot absolut gelten. Denn wenn an-

dere gewichtige moralische Gründe vorliegen, kann durchaus gegen sie verstoßen

werden: so etwa in Ausnahmesituationen wie bei der Selbstverteidigung oder der

Sicherung des eigenen Überlebens. Wenn man von einem Tier angegriffen wird,

darf man sich wehren, auch wenn dies Verletzungen oder den Tod des Tieres zur

Folge hat. Und wenn tatsächlich der unmittelbare Hungertod auf der oft bemüh-

ten einsamen Insel droht, darf man sich auch von Tieren ernähren, sofern sie die

einzige Nahrungsquelle darstellen. Nur liegen heutzutage in den meisten Fällen

keine solchen harten Konfliktsituationen vor, wenn wir Tiere etwa qualvoll halten

45 J. Tuider/U. Wolf: Tierethische Positionen [Online-Dok.].

46 BeimUtilitarismus spielen Rechte traditionell keine große Rolle, weshalb hier genaugenom-

men die Gleichheit im Sinn von gleicher Berücksichtigung der Interessen im Rahmen des

Gesamtnutzenkalküls zum Ausdruck kommt.

47 R. Dworkin: Taking Rights Seriously.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013 - am 15.02.2026, 02:13:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Anderen Tieren gerecht werden 339

und töten, um möglichst billige Tierprodukte zu konsumieren. Schweine trach-

ten uns nicht nach dem Leben, und wir können uns auch ohne Schnitzel vor dem

Hungertod bewahren.

Kritik

Tierrechte stellen eine enorme Herausforderung für die weit verbreitete Intuiti-

on von der moralischen Sonderstellung des Menschen dar, und ihre praktischen

Konsequenzen hätten drastische Auswirkungen auf unsere Verhaltens- und Kon-

summuster: Tierprodukte aller Art wären entweder nicht mehr verfügbar oder nur

in sehr begrenztem Umfang zu hohen Preisen wegen der anspruchsvollen Tier-

haltungsbedingungen. Und aufgrund der systematischen Verankerung der umfas-

senden Tiernutzung wäre die Realisierung von Tierrechten alleine über den mora-

lischen Appell an Individuen nur schwer umzusetzen.

4.3.5.2 Tierbefreiung – Abolitionismus

Manche sprechen Tieren neben dem Recht auf Leidensfreiheit und Leben noch ein

weiteres Recht zu: das Recht auf Freiheit bzw. das Recht, nicht vom Menschen be-

herrscht, benutzt oder instrumentalisiert zu werden. Dies ist die weitreichendste

Forderung innerhalb des Tierrechtslagers. Aus Sicht der Tierbefreiung geht es nicht

lediglich um die Befreiung der Tiere etwa aus Massentierhaltungsbetrieben und

Versuchslaboren. Vielmehr ist aus dieser Perspektive der gesamte Domestikations-

prozess verfehlt. Denn dieser hat die domestizierten Tiere der Herrschaft durch

den Menschen unterworfen und sie zu seinen Instrumenten gemacht. Das Ver-

hältnis zwischen Menschen und domestizierten Tieren wird als unheilbar asym-

metrisch aufgefasst, weil der Mensch immer überlegen ist und letztlich alles be-

stimmt, während das Tier sich dem fügen muss. Entsprechend gilt hier jede Nut-

zung von Tieren durch den Menschen als eine Ausnutzung, die nicht zu rechtfer-

tigen ist.

Das Ziel der Tierbefreiungsposition ist die Abschaffung aller Formen der Nut-

zung von Tieren durch den Menschen und letztlich auch der Domestikation. Da-

her findet hier häufig der Begriff des Abolitionismus (Abschaffung) Verwendung –

in Anlehnung an die Bewegung zur Abschaffung der Sklaverei. Stattdessen sollen

Tiere ein selbstbestimmtes, autonomes Leben in Freiheit und ohne Eingriffe durch

den Menschen führen können.48 Oftmals wird die Tierbefreiungsposition als Teil

einer umfassenderen emanzipatorischen Befreiungsposition verstanden. Als sol-

che wendet sie sich gegen alle Formen von Unterdrückung, Diskriminierung und

Ausbeutung und fordert tiefgreifende soziale, politische und wirtschaftliche Ver-

48 Beispielhaft G.L. Francione: Animal Rights [Online-Dok.].

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013 - am 15.02.2026, 02:13:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


340 Jens Tuider/Konstantinos Tsilimekis

änderungen. Gerade das Konzept der »Rechte« wird hierbei auch als Teil des eta-

blierten Systems gesehen und bisweilen abgelehnt.49

Kritik

Eine teilweise oder sogar überwiegende instrumentelle Behandlung ist auch im

zwischenmenschlichen Bereich unvermeidlich und – sofern sie nicht mit Ein-

schränkungen des Wohlbefindens des Betroffenen einhergeht – moralisch auch

unproblematisch.Hierauf weist bspw. Kant in der Selbstzweckformel des kategori-

schen Imperativs hin, wonach Personen nie »bloß« als Mittel zu betrachten sind.50

Daher scheint die Befreiungsposition durch die Ablehnung jeglicher Tiernutzung

damit über das im zwischenmenschlichen Bereich Geforderte hinauszugehen –

was nur schwer zu vermitteln sein dürfte.Dasselbe gilt für die Vorstellung, dassmit

der Befreiung der Tiere auch gleich eine umfassende Befreiung und Veränderung

der gesellschaftlichen, wirtschaftlichen und politischen Strukturen einhergehen

müsse bzw. durch diese bedingt sei. Das dafür notwendige Engagement dürfte

den einzelnen moralischen Akteur schnell überfordern.

4.3.5.3 Tierrechte vs. Tierbefreiung

Die Tierrechtsposition und die Tierbefreiungsposition sind beide anti-speziesis-

tisch, das heißt, sie lehnen die willkürliche Diskriminierung und moralische Ab-

wertung von Tieren ab. Dennoch ist das Verhältnis zwischen beiden weitgehend

strittig. Manche behaupten,man könne nur dann überhaupt von Tierrechten spre-

chen, wenn man auch das Recht auf Freiheit von menschlicher Herrschaft dazu-

zählt – kurz: wenn man Abolitionist ist. Andere wiederum bestreiten das und be-

harren auf der Vereinbarkeit von Tierrechten mit einem Zusammenleben mit Tie-

ren zum beiderseitigen Nutzen, das allerdings höchste Ansprüche an Tierhalter

stellt.51 Wieder andere sehen, dass eine vollkommene Trennung der Sphären des

Menschen und der Natur nicht immer möglich ist, weil es auch Tiere gibt, die frei-

willig dieNähe desMenschen suchen –wie etwa Tauben, Füchse undWildschweine

in Städten – und bemühen sich daher um die Regelungen einer gerechten Koexis-

tenz.52

Didaktik

Was definiert und unterscheidet die Positionen der Tierrechte und der Tierbefrei-

ung?

49 Beispielhaft B. Torres: Making a Killing.

50 I. Kant: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten.

51 A. Cochrane: Animal Rights without Liberation; U. Wolf: Ethik der Mensch-Tier-Beziehung.

52 S. Donaldson/W. Kymlicka: Zoopolis.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013 - am 15.02.2026, 02:13:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Anderen Tieren gerecht werden 341

4.3.5.4 Interventionistischer Anti-Speziesismus: Wild-Animal Suffering

Seit einiger Zeit gibt es noch eineweitere Formdes Anti-Speziesismus, die auch das

Leiden und Sterben wildlebender Tiere (Wild Animal Suffering) berücksichtigt.53

Diese teilt die abolitionistische Auffassung, dass Tiere von menschlicher Nutzung

zu befreien sind. Sie unterscheidet sich aber insofern, als dass sie in Bezug auf das

Leiden wildlebender Tiere kein Raushalten des Menschen fordert, sondern dessen

Intervention zur Verminderung von Tierleid in der Natur. Ein Untätigbleiben stellt

aus dieser Perspektive erneut eine Form des Speziesismus dar, da man Tiere an-

ders behandelt als Menschen. Die Idee dahinter ist einfach: Es ist letztlich egal, ob

für das Leiden und Sterben von Tieren Menschen verantwortlich sind oder natür-

liche Ursachen vorliegen. Vielmehr sollte man, wann immer möglich, eingreifen,

um Leiden und Sterben zu verhindern bzw. zu reduzieren. Es gibt also einen in-

terventionistischen (in die Natur eingreifen) und einen nicht-interventionistischen

(nicht in die Natur eingreifen) Anti-Speziesismus: der eine stellt auf die Verhinde-

rung von Leiden scharf, der andere auf die Sicherung von Freiheit und Autonomie.

Zahlenmäßig leiden und sterben in der Natur deutlich mehr Tiere als sogenannte

Nutztiere durch Menschenhand.

Kritik

Zugleich ist es aber ungemein komplizierter und aufwändiger, das Leiden der frei-

lebenden Tiere zu reduzieren als das derjenigen in menschlicher Gemeinschaft.

Denn es würde nicht nur ein Eingreifen bei Naturkatastrophen erfordern, sondern

letztlich bei jedem natürlichen Vorgang, der Leiden und Sterben erzeugt, wie auch

dem Beutemachen. So müssten Beutetiere vor Beutegreifern geschützt und auf

andere Weise in ihrem Bestand reguliert werden, während die Beutegreifer alter-

nativ beschäftigt und versorgt oder zum Aussterben gebracht werden müssten.54

Die erheblichen Eingriffe in natürliche Prozesse sindmit demRisiko behaftet, neue

Probleme zu erzeugen – wie so oft bei menschlichem Handeln. Und letztlich stellt

sich die Frage der Adressaten solcher Forderungen. Da es analytisch keinemensch-

lichen Individuen sind, die das Leiden verursachen, wäre dessen Behebung und

Vermeidung eher eine kollektive, gesellschaftliche Aufgabe. Daher wird diese rela-

tiv neue Debatte aktuell auch noch äußerst kontrovers geführt.

Didaktik

Was verstehtman unterWild Animal Suffering?

53 Für eine Übersicht über die Literatur zur Debatte siehe: o.A.: Publications in English on wild

animal suffering and intervention in nature [Online-Dok.]

54 U. Wolf: Ethik der Mensch-Tier-Beziehung, S. 11.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013 - am 15.02.2026, 02:13:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


342 Jens Tuider/Konstantinos Tsilimekis

4.4 Zusammenfassung der Implikationen

Zusammenfassend lässt sich sagen: Der indirekte Tierschutz bedeutet eine Her-

ausforderung für die weit verbreitete Intuition, dass Tiere um ihrer selbst willen

moralisch zählen.Der ungleiche Tierschutz bedeutet eineHerausforderung für un-

ser Moralverständnis. Der gleiche Tierschutz bedeutet eine Herausforderung für

die verbreitete Intuition der Sonderstellung des Menschen und natürlich für unser

Handeln mit Auswirkungen auf Tiere.

5. Anwendungsbereiche diskutieren lernen

5.1 Tierversuche

Tierversuche (in der Grundlagen- und angewandten Forschung) könnte man noch

am ehesten für gerechtfertigt halten, weil sie einem wichtigen Zweck dienen: der

Gesundheit des Menschen bzw. der Leidensvermeidung und Lebensverlängerung.

Tierversuchsbefürworter machen in der Regel zwei Annahmen – eine empirische

und eine ethische.

5.1.1 Das empirische Argument

Die empirische Annahme lautet: Tierversuche seien ein unverzichtbares Mittel zur

Erreichung des Zwecks Gesundheitssicherung, wissenschaftlicher Fortschritt usw.

(Tierversuchsgegner werden daher oft auch als Wissenschaftsgegner gezeichnet.)

Sie ist insofern problematisch, dass es keine einfache Übertragbarkeit von Tieren

auf Menschen gibt aufgrund der Unterschiede in Anatomie, Physiologie und Stoff-

wechsel. Und es könnte sogar sein, dass die Forschung schon weiter sein könnte,

hätte sie früher auf Alternativverfahren vertraut.Würde die Übertragbarkeit dage-

gen zutreffen, ergibt sich die Frage, warum bei empirischer Ähnlichkeit zwischen

Mensch und Tier dann in ethischer Hinsicht ein fundamentaler Unterschied vor-

liegen sollte und man mit Tieren machen kann, was bei Menschen unzulässig wäre

(siehe auch Verrohungsargument).

5.1.2 Das ethische Argument

Zur ethischen Rechtfertigung von Tierversuchen nehmen die Befürworter einen

moralischen Konflikt, ein ethisches Dilemma an – und zwar zwischen dem Leiden

der Tiere und demNutzen für denMenschen. Diese Darstellung ist jedoch irrefüh-

rend. Denn ein direkter Konflikt (wie die Wahl zwischen zwei Personen, von denen

man nur eine aus dem brennenden Haus retten kann) liegt hier nicht vor, weil (i)

Tiere in Tierversuchen erst vom Menschen in diese Lage gebracht werden (der an-

gebliche Konflikt wird erst erzeugt) und weil (ii) nicht ein bestimmtes Leiden eines

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013 - am 15.02.2026, 02:13:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Anderen Tieren gerecht werden 343

Tieres einem konkreten Menschen hilft, sondern Tierversuche Teil einer langfristi-

gen Strategie sind, die nurmitmehr oder weniger großerWahrscheinlichkeitMög-

lichkeiten zur Bekämpfung von Krankheiten liefern wird. Das entspricht also eher

einer Güterabwägung (also zwischen der Aussicht auf Gesundheit beim Menschen

und dem Leiden der Versuchstiere) und nicht einemmoralischen Konflikt.5556 Dies

entspricht der Anwendung der doppelten Moral gemäß der Idee »Rechte für Men-

schen, Verrechnungen bei Tieren«.

Didaktik

Welche Argumentewerden für und gegen Tierversuche angeführt?

5.2 Tiere als Nahrungsmittel

Zahlenmäßig am stärksten ins Gewicht fällt der Bereich Tiere als Nahrungsmittel.

Da heute die meisten Menschen für ihr bloßes Überleben nicht mehr auf den Kon-

sum tierlicher Nahrungsmittel angewiesen sind, wird die Nutzung von Tieren zu

Nahrungszwecken vor allem mit zwei Argumenten begründet: dem ernährungs-

physiologischen Argument und dem kulturellen Argument.

5.2.1 Das ernährungsphysiologische Argument

Das ernährungsphysiologische Argument lautet: Tierprodukte sind notwendiger

Bestandteil einer gesunden Ernährung. Dies könnte ein wirklich gewichtiges Ar-

gument sein und ein echtes Dilemma bedeuten, da es hier um die Gesundheit von

Menschen – also um ein ganz fundamentales Gut – geht. Es gilt heute jedoch so-

wohl für die vegetarische als auch für die vegane – also rein pflanzliche – Ernäh-

rungsweise als weitgehend widerlegt. So spricht bspw. für die ADA, eine der größ-

ten amerikanischen Ernährungsinstitutionen, in einem Positionspapier von 2009

nichts gegen eine gut geplante vegane Ernährungsweise.

Und in einem Positionspapier des Umweltprogramms der Vereinten Nationen

von 2010 wird diese Ansicht ebenfalls vorausgesetzt, wenn es dort heißt, dass zu-

künftig eine flächendeckende und zugleich nachhaltige Versorgung allerMenschen

auf dieser Erde mit ausreichender Nahrung überhaupt nur durch den Wechsel zu

einer pflanzlichen Ernährungsweise möglich ist.57

55 J. Tuider/U. Wolf: Tierethische Positionen [Online-Dok.].

56 U. Wolf: Ethik der Mensch-Tier-Beziehung.

57 J. Tuider: Dürfen wir Tiere essen?

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013 - am 15.02.2026, 02:13:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


344 Jens Tuider/Konstantinos Tsilimekis

5.2.2 Das kulturelle Argument

Das kulturelle Argument lautet: Der Konsum von Tierprodukten hat große kultu-

relle, traditionelle oder religiöse Bedeutung und macht damit einen wichtigen Teil

der Identität und des Selbstverständnisses von Personen oder Gemeinschaften aus.

Doch dies stellt sichmeistens als bloße Rhetorik heraus und wird benutzt, um lieb-

gewonnene Gewohnheiten und Genussinteressen zu rationalisieren. Denn weder

eine Kultur, Tradition oder Religion als Ganze, noch die eigene Identität, die dar-

auf gründet, würde sofort zusammenbrechen, wenn man an einem Teilaspekt wie

der Essenspraxis eine Veränderung vornehmen würde.

Zudem bedeutet der Verzicht auf Tierprodukte nicht notwendigerweise eine

Leerstelle in einer Kultur, Tradition oder Religion, sondern kann gerade Raum für

neue Formen des Genusses und darüber hinaus für ein neues Selbstverständnis er-

öffnen – denn damit begründet man selbst eine neue Tradition, deren Inhalt man

auch moralisch und vernünftig nachvollziehen kann, statt einfach Überliefertes

unkritisch und ohne tieferes Verständnis zu übernehmen und fortzusetzen. Und

letztlich betreiben die meisten Menschen ohnehin einen sehr selektiven Umgang

mit Kultur- und Traditionspflege, wodurch die Sorge um die Kultur oder Tradition

als ganze noch weniger glaubhaft erscheint.

Was bleibt, ist das Genussinteresse. Zwar spricht nichts dagegen, Genuss zu ei-

nem – oder gar dem – zentralen Lebensinhalt zu machen, doch setzt Genuss nicht

notwendigerweise den Konsum von Tierprodukten voraus. Und ein Genussinteres-

se allein scheint kein guter bzw. vernünftiger Grund zu sein, für den man anderen

fühlenden Wesen erhebliches Leiden zufügen und das Leben nehmen darf.58

Didaktik

Welche Argumente werden für und gegen die Nutzung von Tieren zu Nahrungs-

zwecken angeführt?

6. Ausblick

Aufgrund der eingangs genannten Gründe ist zu erwarten, dass die Bedeutung

tierethischer Reflexion in Zukunft zunehmen wird. Dabei tut die Tierethik gut

daran, der Komplexität dieser Reflexion Rechnung zu tragen und verstärkt auch

Erweiterungen über die Standardtheorien und -ansätze hinaus in den Blick zu

nehmen. Um einen gesellschaftlichen Wandel zu unterstützen, tut die Tierethik

zudem gut daran, die komplexe Verwobenheit unserer Tiernutzung mit anderen

58 J. Tuider/U. Wolf: Tierethische Positionen [Online-Dok.].

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013 - am 15.02.2026, 02:13:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Anderen Tieren gerecht werden 345

drängenden Herausforderungen unserer Zeit zu beachten – wie etwa mit dem Kli-

maschutz, der Ernährungsgerechtigkeit oder demPandemieschutz. Tiernutzungs-

praktiken tragen zur Verschärfung dieser Herausforderungen bei, und diese Prak-

tiken wiederum liegen letztlich auch in unserer Einstellung zu Tieren als Instru-

mente zur Befriedigung unserer zahlreichen Interessen begründet.

Schließlich ist für echte Einstellungs- und Verhaltensänderungen wichtig

anzuerkennen, dass ethisch-moralischer Wandel oft anders funktioniert als tra-

ditionell angenommen. Denn statt einer rational begründeten Einstellungs- und

Bewusstseinsänderung, die dann in entsprechendem Handeln resultiert, ist ein

umgekehrter Prozess bisweilen wahrscheinlicher:59 Oft kann eine durch Alterna-

tiven ermöglichte Verhaltensänderung sowie Durchbrechung von Gewohnheiten

und Abhängigkeiten überhaupt erst eine genuine ethisch-moralische Überlegung,

Beurteilung und einen entsprechenden Einstellungswandel ermöglichen. Das än-

dert nichts an der Bedeutung der Tierethik. Es zeigt nur eine andere Möglichkeit

ihrer Wirkungsentfaltung auf.

7. Empfehlungen zum Weiterlesen

• J. Tuider/U. Wolf: Tierethische Positionen [Online-Dok.]

• U. Wolf (Hg.): Texte zur Tierethik.

• E. Diehl/J. Tuider (Hg.): Haben Tiere Rechte?

• U. Wolf: Ethik der Mensch-Tier-Beziehung.

• F. Schmitz (Hg.): Tierethik: Grundlagentexte.

• P. Singer: Animal Liberation.

• T. Regan: The Case for Animal Rights.

• A. Cochrane: Animal Rights Without Liberation.

• S. Donaldson/W. Kymlicka: Zoopolis

• S. J. Armstrong/R.G. Botzler (Hg.): The Animal Ethics Reader.

• J. S. Ach/D. Borchers (Hg.): Handbuch Tierethik.

• A. Ferrari/K. Petrus (Hg.): Lexikon der Mensch-Tier-Beziehung (Human-

Animal-Studies).

Literaturverzeichnis

Aristoteles: Politik – Schriften zur Staatstheorie, Stuttgart: Reclam 2013.

Balcombe, Jonathan: Pleasurable Kingdom: Animals and the Nature of Feeling

Good, London/New York/Melbourne: Macmillan 2006.

59 T. Leenaert: How to Create a Vegan World.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013 - am 15.02.2026, 02:13:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


346 Jens Tuider/Konstantinos Tsilimekis

Balcombe, Jonathan: Second Nature: The Inner Lives of Animals. New York:

Macmillan 2010.

Bekoff, Marc: The Emotional Lives of Animals, Novato (CA): New World Library

2007.

Bekoff, Marc/Pierce, Jessica: Wild Justice: The Moral Lives of Animals, Chicago: The

University of Chicago Press 2009.

Bentham, Jeremy: An introduction to the principles of morals and legislation, Ox-

ford: Clarendon Press 1996.

Birnbacher, Dieter: »Lässt sich die Tötung von Tieren rechtfertigen?«, in: Ursula

Wolf (Hg.), Texte zur Tierethik, Stuttgart: Reclam 2008, 212-231.

Bräuer, Juliane: Klüger als wir denken: Wozu Tiere fähig sind, Berlin/Heidelberg:

Springer-Verlag 2014.

Braithwaite, Victoria: Do Fish Feel Pain?, Oxford/New York: Oxford Univ. Press

2010.

Brown, Culum: »Fish Intelligence, Sentience and Ethics«, in: Animal Cognition 18

(2015), S. 1-17.

Cochrane, Alasdair: Animal Rights without Liberation: Applied Ethics and Human

Obligations, New York: Columbia Univ. Press 2012.

Descartes, René: Discours de la méthode, Hamburg: Felix Meiner Verlag 1990.

Diehl, Elke/Tuider, Jens (Hg.): Haben Tiere Rechte? Aspekte der Mensch-Tier-

Beziehung, Bonn: Bundeszentrale Für politische Bildung 2019.

Donaldson, Sue/Kymlicka, Will: Zoopolis: A Political Theory of Animal Rights, Ox-

ford: Oxford Univ. Press 2011.

Dworkin, Richard: Taking Rights Seriously, Cambridge: Harvard Univ. Press 1977.

Kant, Immanuel: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Stuttgart: Reclam 2008.

Kant, Immanuel: Die Metaphysik der Sitten, Stuttgart: Reclam 1990.

Leenaert, Tobias: How to Create a Vegan World: A Pragmatic Approach, New York:

Lantern Books 2017.

MacIntyre, Alasdair: Dependent Rational Animals. Why Human Beings Need the

Vir-tues, Chicago/La Salle: Open Court 1999 [2010].

Midgley,Mary: Animals andWhyTheyMatter, Athens (GA):The University of Geor-

gia Press 1983.

Nozick, Robert: Anarchy, State, and Utopia, New York: Basic Books 1974.

Pluhar, Evelyn B.: »Marginal Cases. Categorical and Biconditional Versions«, in:

Marc Bekoff/Carron A. Meaney (Hg.), Encyclopedia of Animal Rights and Ani-

mal Welfare, Westport: Greenwood Press 1998, S. 239-241.

Regan, Tom: The Case for Animal Rights, Berkeley/Los Angeles: University of Cali-

fornia Press 1983 [2004].

Ryder, Richard D.: »Experiments on Animals«, in: Stanley Godlovitch/Roslind

Godlovitch/John Harris (Hg.), Animals, Men and Morals, Grove Press Inc. 1971.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013 - am 15.02.2026, 02:13:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Anderen Tieren gerecht werden 347

Sapontzis, Steve F.: Death of Animals, in: Marc Bekoff/Carron A. Meaney (Hg), En-

cyclopedia of Animal Rights and Animal Welfare, Westport (CT): Greenwood

Press 1998, S. 126-128.

Schopenhauer, Arthur: »Preisschrift über die Grundlage der Moral«, in: Ludger

Lüdgehaus (Hg.), Arthur Schopenhauers Werke in fünf Bänden nach den Aus-

gaben letzter Hand, 3. Band, Frankfurt a.M.: Zweitausendeins 2006, S. 459-631.

Segner, Helmut: Fish: Nociception and Pain. A biological Perspective. Contribu-

tions to Ethics and Biotechnology 9, Bern: Federal Office for Buildings and Lo-

gistics 2012.

Singer, Peter: Animal Liberation, New York: HarperCollins 1975 [2002].

Torres, Bob: Making A Killing: The Political Economy of Animal Rights, Edinburgh:

AK Press 2007.

Tuider, Jens: »Dürfenwir Tiere essen?«, in: Grazer Philosophische Studien 88 (2013),

S. 279-290.

Tuider, Jens: »Putting Nonhuman Animals First: A Call for a Pragmatic and Non-

ideal Turn in Normative Theorising«, in: Gabriel Garmendia da Trindade/An-

drew Woodhall (Hg.), Intervention or Protest: Acting for Nonhuman Animals,

Wilmington: Vernon Press 2016, S. 57-95.

Tuider, Jens: »Gedanken zur Tierwürde«, in: Lebendige Erde 2 (2017), S. 18-19.

Tuider, Jens: »Jagd«, in: Johann S. Ach/Dagmar Borchers (Hg.), Handbuch Tier-

ethik – Grundlagen, Kontexte Perspektiven, Stuttgart: Metzler 2018, S. 247-251.

Tuider, Jens/Weiss, Katharina: »Respect for Animals – Meaningful Concept or Hol-

low Phrase?«, in: Zeitschrift für kritische Tierstudien (2018), Uchte: Animot,

S. 119-142.

Tuider, Jens: »Die ethische Relevanz tierlichen Wohlbefindens – moralphilosophi-

sche Überlegungen«, in: Mechthild Baumann (Hg.), War mein Schnitzel glück-

lich? Unsere Haltung zum Tierwohl, Twentysix 2020, S. 128-135.

Warren,Mary Anne: Moral Status. Obligations to Persons and Other LivingThings,

Oxford: Oxford Univ. Press 1997.

Wolf, Ursula: Ethik der Mensch-Tier-Beziehung, Frankfurt a.M.: Klostermann

2012.

Online-Quellen

Francione, Gary L.: Animal Rights: The Abolitionist Approach…and abolitionism

means veganism, o.A., zuletzt abgerufen unter: https://www.abolitionistappro

ach.com/about/

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013 - am 15.02.2026, 02:13:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://doi.org/10.14361/9783839455227-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/
https://www.abolitionistapproach.com/about/


348 Jens Tuider/Konstantinos Tsilimekis

Tuider, Jens/Wolf, Ursula (2014): Tierethische Positionen, 14.01.2014, zuletzt abge-

rufen unter: https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethi

sche-positionen

https://doi.org/10.14361/9783839455227-013 - am 15.02.2026, 02:13:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://doi.org/10.14361/9783839455227-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen
https://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen

