
5. Fazit

Die Interviews mit den zehn Musikschaffenden haben mir ermöglicht, eine

Reihe an Antworten auf meine drei Forschungsfragen zu finden. Je nach in-

dividuellem Lebenslauf und Zugehörigkeit zu kulturellen Netzwerken berich-

teten mir die Interviewpartner/-innen von ganz unterschiedlichen Erfahrun-

gen. Die Beobachtungen, die ich selber auf ihren Konzerten anstellte, lassen

ebenfalls vielfältige Schlüsse zu. Dennoch gibt es klare Tendenzen.

5.1 Antworten zur Frage nach Musik und politischem Kommentar

Im Rahmen dieser Studie stellte ich zehn sehr verschiedenen Menschen die

Frage, ob sie mit ihrem musikalischen Schaffen politisch agieren wollen. Die

Befragten sind und waren als Hobbymusiker, semi-professioneller Musiker,

Profi-Musiker/-in, als Musikproduzent und/oder als Organisator von Musik-

veranstaltungen aktiv. Sie zählen zu verschiedenen Teil-Communitys der gro-

ßen Gruppe an Menschen aus der Türkei in Deutschland, sind teilweise alevi-

tisch, teilweise kurdisch, teilweise in der linken politischen Szene aktiv (gewe-

sen) oder verkörpern mehrere dieser Identitätsmerkmale auf einmal. Einige

der Interviewten sind in Deutschland geboren oder als Jugendliche mit ihren

Eltern, welche die politische Situation in der Türkei fürchteten, immigriert.

Andere trafen die Entscheidung, nach Deutschland zu kommen, selber als Er-

wachsene nach eigenen negativen beruflichen und politischen Erfahrungen in

der Türkei. Manche entschieden sich dabei bewusst für Deutschland als neu-

es Heimatland, andere flüchteten aus einer akuten Not heraus spontan aus

der Türkei und wären in jedes europäische Land gegangen, das ihnen hätte

Sicherheit bieten können. Die Assoziationen, die den einzelnen Musikschaf-

fenden zu politischem Engagement kommen, sind daher sehr verschieden

und die Antworten unterschiedlich einzuordnen.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

Hier möchte ich nun zunächst die Antworten, die die Interviewpartner/

-innen bezüglich der Frage, ob sie selber politisch mit Musik kommentieren

wollen, geben, gegenüberstellen. Anschließend werde ich die Beobachtungen

der Interviewpartner/-innen zu einer Nachfrage an explizit kurdischen bzw.

explizit alevitischen bzw. explizit linken Musikveranstaltungen in Deutsch-

land wiedergeben. Hierbei interessiert mich, inwiefern der Besuch der Kon-

zerte von Gruppierungen, die im Laufe der letzten Jahrzehnte starken Ein-

schränkungen in der Türkei ausgesetzt waren, in Deutschland politisch mo-

tiviert ist. Sind bereits die Organisation und die Teilnahme an einem solchen

Konzert als politisches Statement zu verstehen?

Im Rahmen meiner Studie beantworteten ausschließlich professionelle

Musiker/-innen die Frage, ob das eigene musikalische Schaffen als politischer

Kommentar zu verstehen sei, positiv. Interviewpartner, die als Hobbymusi-

ker aktiv sind und hinter den Kulissen wirken (Sercan Günduğ und Kadir Şa-

hinkaya), hegen keine musikalisch-politischen Absichten. Dies führe ich u.a.

darauf zurück, dass sie ihr musikalisches Schaffen wohlmöglich als gesell-

schaftlich weniger relevant einstufen als Profi-Musiker/-innen. Sie sind poli-

tisch durchaus interessiert, wählen aber nicht die Musik als Ausdrucksmittel

hierfür. Der semi-professionelle Musiker Nurettin Kanoğlu verfolgt mit sei-

nem aktuellen Album ebenfalls keinen politischen Anspruch, möchte dies je-

doch für die Zukunft nicht ausschließen. Möglicherweise spielt die Tatsache,

dass er semi-professionell musiziert, hierbei eine Rolle: Er wurde zu genü-

gend größeren, politisch relevanten Veranstaltungen als Künstler eingeladen,

um sich das Umfeld mit seinen Möglichkeiten vorstellen zu können, jedoch

ist das Musizieren nicht sein Hauptberuf. Neben einer anderen herausfor-

dernden Haupttätigkeit betrachtet er somit Musik möglicherweise als eine

Art Hobby, bei dessen Ausübung Genuss und Freude gegenüber ernsten ge-

sellschaftlichen Intentionen im Vordergrund stehen dürfen.

Die hohe Bedeutung, die Berufsmusiker/-innen dem Musizieren zukom-

men lassen, begünstigt sicherlich die Entscheidung, auch mit Musik für die

politischen Überzeugungen einzutreten. Dies soll jedoch keinesfalls heißen,

dass alle interviewten Berufsmusiker/-innen mit Musik politisch kommen-

tieren möchten – in dieser Gruppe der Interviewten finden sich lediglich ein

paar Repräsentanten und eine Repräsentantin hierfür wieder.

 

Ausschließlich kurdische Interviewpartner/-innen trafen ohne Einschrän-

kung die Aussage,mit Musik einen politischen Anspruch zu verfolgen. Sakîna

Teyna, Mehmet Akbaş und Adir J. Tekîn sagen, als kurdische Musiker/-innen

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Fazit 179

seien sie automatisch politisch aktiv. Die Kontexte, in denen ich die drei

Sänger/-innen auftreten sah, waren sehr unterschiedlich: Diese reichten

vom Auftritt bei einer Veranstaltungsreihe der Komischen Oper in Berlin

zum Thema Türkei über das Anti-Rassismus-Fest »Birlikte« in Köln bis hin

zu einer Club-Konzertnacht im Kreuzberger »Südblock«. So unterschiedlich

sich die Veranstaltungskontexte auch gestalteten, so ließen sich dennoch

einige Gemeinsamkeiten finden.

Alle drei Sänger/-innen gaben im Interview an, viel auf kurdischen Spra-

chen zu singen und kurdisches Liedrepertoire darzubieten, dieses jedoch

durch das anderer Kulturen zu ergänzen. Mehmets Konzert »Sharq-î Project:

Songs of Middle East« bspw. beinhaltete zusätzlich zu kurdischen Liedern

auch Lieder aus armenischer, persischer, assyrischer und arabischer Traditi-

on. Sakîna singt nicht nur auf allen drei mit den Kurden in Zusammenhang

stehenden Sprachen, sondern zusätzlich auf Türkisch, Armenisch, Aserbai-

dschanisch und Griechisch. Auch Adir J. Tekîn verwendet mehrere Sprachen.

Die Musiker/-innen treten also als Botschafter/-innen von kultureller Vielfalt

auf. Sie richten sich dabei zudem an ein kulturell vielfältiges Publikum.

Die Botschaft hinter ihren Auftritten ist somit nicht nur als kurdisch zu

verstehen, sondern auch als generelle Friedens-Mitteilung.

Alle drei inszenieren die eigenen Auftritte zudem als spezifisch anatolisch

bis nahöstlich. Dies tun sie jedoch nicht unbedingt durch ihre musikalische

Ausgestaltung. Zwar verwenden sie viel traditionelles bzw. von traditionel-

len Kompositionsschemata inspiriertes Repertoire, doch arrangieren sie die-

ses häufig mit einem westlichen Touch. Sakîna bspw. tritt in zwei ihrer drei

Musikkollektive mit klassisch-westlichen Instrumenten auf: Sowohl das Trio

Mara als auch das Anadolu Quartet beinhalten keine spezifisch kurdischen

Instrumente.Mehmet ist zudem in klassisch-europäischemGesang ausgebil-

det und wendet diese Gesangstechniken auf seinen Konzerten an. Und Adir J.

bezeichnet das Genre seiner Band als »Cosmopolitan Kurdesque«, singt auch

auf Deutsch und Englisch und musiziert in Adirjam gemeinsam mit Musi-

kern unterschiedlicher kultureller Herkunft; auch ein Herkunftsdeutscher ist

hier fest mit dabei. Die Konzerte der drei Musiker/-innen wirken dennoch

gewissermaßen traditionsbewusst.

Alle drei Sänger/-innen kleiden sich für gewöhnlich bei Auftritten ana-

tolisch bis orientalisch. Sakîna trug auf allen Konzerten, die ich von ihr be-

suchte, lange Kleider mit ethnospezifischen Mustern – ein Stil, der ihrer All-

tagskleidung nicht entspricht, sondern den sie bewusst für Konzerte wählt.

Mehmet spitzte diesen Gedanken mit seinem gezielt orientalisierten Auftre-

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

ten zu (siehe das »Sharq-î Project«-Plakat). Und auch Adir J. ist live und auf

Adirjam-Bildern meist in einer orientalischen Pluderhose zu sehen. Das ori-

entalisierte Outfit wirkt bei ihm zwar eher ironisch – mit seiner Mimik und

Gestik setzt er sich stark von einem klischeehaften anatolischen Männerbild

ab –, dennoch ist auch in seinem Fall die Kleidung ein Blickfang, der den für

Herkunftsdeutsche exotischen Charakter der kurdischen Musik unterstützt.

Optisch werden (vermeintlich) traditionelle Elemente also von allen dreien bei

der Gestaltung der Konzerte genutzt.

Alle drei Sänger/-innen machen zudem zahlreiche Ansagen zwischen ih-

ren Songs, in denen sie wieder als Kulturbotschafter/-innen auftreten: Die

Lieder werden erklärt. Wer sich mit der Musik der repräsentierten Regionen

noch nicht auskennt, kann hier etwas dazulernen.

Die Musiker/-innen verwendeten zudem auch im Interview eine bewusst

politische Sprache. Bei anderen kurdischen Interviewpartnern vermischten

sich die Begriffe »Türkei« und »Kurdistan« bzw. existierten parallel zuein-

ander, sodass ein und der gleiche Interviewte sich sowohl mit der Aussage,

aus Kurdistan zu stammen, als auch mit der Formulierung, aus der Türkei

zu kommen, identifizierte – nicht so jedoch bei den hier präsentierten In-

terviewten! Sakîna formulierte, ihr Bruder sei zum Studium in die Türkei

gegangen – so, als ob er sich vorher nicht in dieser aufgehalten hätte, son-

dern in einem anderen Land, namentlich Kurdistan. Adir J. antwortete auf

meine Frage, ob er gerne auch einmal in der Türkei spielen wolle: »Ich wür-

de sehr gerne in der Türkei spielen. Ich würde auch sehr gerne in Kurdi-

stan spielen.« Hier wird eindeutig differenziert. Des Weiteren achten Sakîna

und Adir J. beide auch grundsätzlich auf feminine Wortendungen, sprechen

z.B. von »Musikern und Musikerinnen« – selbst, wenn sie schnell sprechen,

selbst in Nebensätzen. Adir J. sagte mir des Weiteren, er identifiziere sich

mit den »people of colour«. Und Sakîna machte deutlich, dass sie den Begriff

»Minderheit« strikt ablehnt, da hier das Wort »minder« beinhaltet ist, was

ihrer Erfahrung nach eine Abwertung der jeweils betroffenen Gruppierung

mit sich zieht. Die Selbstdarstellung der drei Musiker/-innen – insbesonde-

re von Sakîna und Adir J., aber etwas weniger ausgeprägt auch von Mehmet

– wirkt somit sehr durchdacht und zielgerichtet politisch. In Rückbezug auf

Hall möchte ich formulieren: Alles, was von ihnen gesagt, gesungen oder an

Kleidung getragen wird, ist ein Code, der vom Publikum bzw. von dem Ge-

sprächspartner oder der Gesprächspartnerin entsprechend dekodiert werden

soll.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Fazit 181

Sakîna Teyna,Mehmet Akbaş und Adir J. Tekîn bestätigen zudem alle drei

die hohe Nachfrage an explizit kurdischen Konzerten in Deutschland und so-

mit die Notwendigkeit von Rahmenbedingungen für kurdische kulturpoliti-

sche Events. Mitglieder der kurdischen Community in Deutschland besuchen

ihnen nach gezielt die Veranstaltungen, auf denen kurdische Musik – bei de-

ren Darbietung immer eine politische Note mitschwingt – gespielt wird.

McDonald, welcher zu palästinensischen Konzerten in der Diaspora

forschte, beschreibt die Wirkungen eines gemeinschaftlich erlebten Konzerts

von Menschen, denen es unmöglich gemacht wird, in einem gemeinsamen

Heimatland zu leben, und die sich zudem über die schlechten Lebensbedin-

gungen der nach wie vor in den Herkunftsregionen Lebenden bewusst sind,

folgendermaßen:

»Confronted with signs of national intimacy across various aesthetic fields,

participants are brought together into a shared communal arena for collec-

tive catharsis and release, creating a felt synchrony in movement, thought,

and action. This social synchrony allows for participants to experience the

nation, if only temporarily, and transcend the political realities within which

they live. In this way these concerts become an embodied sign of the nation,

a powerful means of supporting those living the occupation, respecting the

families who have suffered, and constructing a public forum for the social-

ization of national political debate.«1

Sakîna sagt aus, der politische Zusammenhalt sei häufig das Hauptmerkmal

kurdischer Festivals und Konzerte: Das Publikum komme, egal, wer singe,

solange der Musiker bzw. die Musikerin kurdisch sei.

Bei der Herausbildung persönlicher musikalischer Präferenzen gehen

Musikpädagogen und Musikpsychologen von einem Phasenmodell aus

(nach Behne). Dieses unterteilt den Prozess, in dem Menschen einen ei-

genen Musikgeschmack finden, in sechs Stufen: Klang, Körper, Gefühl,

Glaubwürdigkeit, Stimmigkeit, Persönlichkeit/Moral.2 Menschen beurteilen

hiernach Musik zunächst nach rein ästhetischen Kriterien (wie sie sie in

ihrem Umfeld kennen gelernt haben) und später zunehmend danach, ob

sie mit ihren Werten und ihrer persönlichen Wahrnehmung von Identität

in Einklang zu bringen ist. In den späteren Stufen des Phasenmodells wird

sukzessiv miteinbezogen, was ein Individuum bereits erlebt hat. Musik

1 McDonald 2009: 68.

2 Vgl. Gembris 1998: 350.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

kommt also immer mehr die Funktion zu, zu repräsentieren, wie ein Mensch

sich selbst und seine Umgebung sieht – und kurdisch zu sein, ist für viele

Community-Mitglieder das allentscheidende Identitätsmerkmal.

In Bezug auf die Community-Mitgliedermöchte ich erneut auf die verbin-

dende Kraft von gemeinschaftlich erlebten Livekonzerten aufgrund der hier-

mit einhergehenden physischen Reaktionen eingehen (wie im Zitat von Rice

in Kapitel 1.1.1 beschrieben und wie auch im vorangegangenen Zitat von Mc-

Donald angeklungen). Turino bringt in seiner Beschreibung des Phänomens

explizit das Element Tanz mit ein:

»[…]music anddance help people get into sync:moving together, and sound-

ing together, they discover and rediscover an explicit way of being together.

When things are right, the depth of suchmomentsmoveswithin and beyond

the beauty andpower of the sound andmovement. Suchmoments cannot be

rehearsed or prepared in specialized musical or choreographic terms alone,

but rather – like musical practice itself – they are part of a much broader

preparation for life.«3

Wie ich bei eigenen Konzertbesuchen im kurdischen Kontext beobachten

konnte (siehe Kapitel 3.2), verfügt die kurdische Community über Tanztradi-

tionen, die bei fast jedem Konzert zum Vorschein kommen. Der Reihentanz,

bei dem sich einander fremde Konzertbesucher/-innen an den Händen

fassen, hat eine stark verbindende Funktion und muss in der Tat nicht

geprobt werden. Spontan wird hier ein Ort zum Tanzen gefunden. Ich gehe

z.B. davon aus, dass auf dem Konzert von Sakîna und dem Anadolu Quartet

der Tanz auf der Bühne, um die Musiker/-innen drum herum, so von nie-

mandem geplant gewesen war. Es hätte auch zu einem Reihentanz vor der

Bühne kommen können, aber stattdessen ergab er sich spontan auf dieser –

vermutlich schlichtweg, da jene Konzertbesucherinnen, die mit dem Tanzen

begannen, hier mehr Platz vermuteten.

Durch diese Spontanität wirken kurdische Konzerte sehr lebendig. Hier

wird nicht nur Kultur präsentiert, hier wird Kultur gelebt: Aufgrund des tra-

ditionellen Tanzes ist das Publikum nicht nur Rezipient der Musik, sondern

selbst Teil der expressiven Komponente von Kultur.

Zwei weitere kurdische Interviewpartner, welche nicht oder weniger po-

litisch mit Musik kommentieren möchten, äußerten sich ebenfalls zur Nach-

frage an explizit kurdischen Konzerten: Bülent Emir bestätigte diese unein-

3 Turino 1993: 93.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Fazit 183

geschränkt, wohingegen Nurettin Kanoğlu jedoch meint, einen Rückgang an

Interesse hierfür zu beobachten. Er weist darauf hin, dass kurdische Kinder

in Deutschland häufig die kurdische Sprache bzw. die kurdischen Sprachen

nicht mehr erlernen. Sehr zum Missfallen einiger kulturpolitisch engagier-

ter Kurden sprechen kurdische Familien aus der Türkei zu Hause häufig tür-

kisch. Da sich das PublikumNurettins Einschätzung nach jedoch in der Regel

wünscht, das Gesungene zu verstehen, ist ihm nach zu beobachten, wie die

Bedeutsamkeit von auf Kurdisch gesungenerMusik inDeutschland nachlässt.

Interessant sind auch die Aussagen jener Interviewpartner, die sich nicht

mit der kurdischen Kultur identifizieren, zur Bedeutung kurdischer Konzert-

organisation innerhalb der Gesamtheit der Menschen mit biographischem

Bezug zur Türkei in Deutschland. Sercan Günduğ sieht das Interesse für kur-

dische Musik insgesamt als steigend an, berichtet, mit der ethnischen Zuge-

hörigkeit werde immer offener umgegangen. Kemal Sahir Gürel und Kemal

Dinç zeigen sich beide interessiert an kurdischerMusik: Kemal Dinç sagt aus,

diese Musik besonders gerne zu hören, Kemal Sahir Gürel fungiert selber als

Produzent kurdischer CD-Aufnahmen. Kadir Şahinkaya hingegen meint, kei-

ne Leute zu kennen, die Interesse an explizit kurdischen Veranstaltungen hät-

ten, und Adil Arslan berichtet gar von negativen Erfahrungen mit kurdischen

Konzerten: Meist würden ihm nach radikale kurdische Nationalisten hinter

der Konzertorganisation stehen, was er ablehne.

Die Aussagen meiner Interviewpartner/-innen zeigen auf, wie kontro-

vers das kurdische Kulturleben innerhalb der Communitys aus der Türkei in

Deutschland betrachtet und diskutiert wird.

 

Bei den (nicht-kurdischen) alevitischen Interviewpartnern findet sich der

Wunsch, die Gesellschaft zu verbessern, wieder. Kemal Dinç möchte diese

philosophisch, Adil Arslan humanistisch beeinflussen. Beide Musiker begrei-

fen sich nicht als unmittelbar politisch, wobei sie durchaus gesellschaftlich

engagiert und an Schaffensprozessen des kulturellen Lebens in Deutschlands

beteiligt sind.

Adil sagt, seine Musik richte sich gegen Hass, Armut und wilden Kapita-

lismus. Er habe die Hoffnung, mit Musik eine Synthese zu schaffen, die ver-

schiedene Menschengruppen vereinen und langfristig friedensstiftende Wir-

kungen erzielen könne. Dies ist auch seine Leitlinie, wenn er Konzerte für

größeres Publikum organisiert, u.a. zu alevitischer Musik und Sufi-Musik in

der Philharmonie in Berlin.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

Kemal half, das Instrument Bağlama an Universitäten und im Klassik-

Musikwettbewerb »Jugend musiziert« zu verankern, und ermöglichte somit

eine seriösemusikwissenschaftliche und kulturpolitische Betrachtung des In-

struments – zuzüglich einer Anerkennung der Musiker/-innen, die es spie-

len. Ich möchte sogar argumentieren, dass die Anerkennung der Menschen

aus der Türkei hierbei generell vorangetrieben wurde, da Teile ihrer Traditio-

nen als fester Bestandteil des Kulturlebens in Deutschland Akzeptanz fanden.

Aktivitäten dieser Art nehme ich durchaus als politisch relevant war, jedoch

stellen sie keinen politischen Kommentar dar, eher ein Mitwirken an gesamt-

gesellschaftlichen Entwicklungen.

Die Aktivitäten der hier präsentierten alevitischenMusikschaffenden die-

nen zudemnicht immer speziell demAlevitum, sondern den Communitys aus

der Türkei in Deutschland im Allgemeinen.

Explizit alevitische Konzerte organisiert in einem bewusst politischen

Rahmen lassen sich in Deutschland generell deutlich weniger finden als

kurdische. Zwar bestätigten mehrere Interviewpartner/-innen die hohe

Bedeutung von Musik für das Selbstverständnis der Aleviten (Kemal Dinç

bspw. erläuterte die Wichtigkeit von Bağlama- und Semah-Unterricht in

alevitischen Kulturvereinen), doch scheint der musikalische Ausdruck der

Aleviten weniger kontrovers betrachtet zu werden als der der Kurden und

daher weniger politisiert zu sein. Nurettin Kanoğlu sagt aus, heute möge

jeder aus der Türkei alevitischeMusik, selbst rechte Leute, die sich in anderen

Bereichen gesellschaftlichen Lebens gegen die religiöse Minderheit richten

würden.

Mehmet Akbaş berichtet, unter den kurdischstämmigen Aleviten sei die

Nachfrage an alevitischen Konzerten am größten. Hiermit möchte ich erneut

darauf hinweisen, dass eine gewisse Schnittmenge an kurdischer und aleviti-

scher Kulturorganisation vorhanden ist. Sobald auf kurdischer Sprache bzw.

kurdischen Sprachen gesungenwird,wirkt das alevitische Kulturleben jedoch

anders: Die Sprache an sich wird hierbei wieder zum Politikum.

In der türkischsprachigen alevitischen Konzertorganisation kam es über

die Jahre in Deutschland zu einigen wenigen Prestige-Veranstaltungen. Adil

Arslan lobt explizit die Veranstaltung »Epos des Jahrtausends – Bin Yılın Tür-

küsü« aus dem Jahr 2000 unter der Leitung von Necati Şahin. Hier traten

1246 Bağlama-Spieler/-innen, 674 Semah-Tänzer/-innen (vermittelt über re-

gionale alevitische Vereine aus ganz Deutschland) und zahlreiche Solisten

und Solistinnen aus der Türkei sowie aus der Diaspora gemeinsam in Köln

auf, ergänzt durch das Kölner Sinfonieorchester (unter der Leitung von Be-

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Fazit 185

tin Güneş), einen Gospelchor aus Mannheim, eine westafrikanische Musik-

und Tanzgruppe aus Köln und griechische Musiker/-innen. Bearbeitungen

traditioneller Stücke für Bağlama und Orchester wurden zum Besten gege-

ben; die alevitische Kultur wurde einem großen Publikum präsentiert.4 Diese

Veranstaltung gilt als das größte alevitische Kultur-Event in Deutschland und

wird in zahlreichenQuellen hervorgehoben. Bemerkenswert ist auch, dass die

Aufführung im Jahr 2003 in Istanbul wiederholt werden konnte.5 Einige Mu-

siker/-innen reisten ausDeutschland an, ergänzt wurden sie durch ortsansäs-

sige Musiker/-innen. Den Schaffenden des Diaspora-Kulturlebens gelang es

hierbei, direkt auf das Kulturleben in der Türkei einzuwirken. Adil bedauert

jedoch sehr, dass es keine neueren vergleichbar großen und qualitativ hoch-

wertigen Konzerte gibt, und beschreibt einen allgemeinen Rückgang alevi-

tischer Kulturorganisation. Auch Kemal Sahir Gürel beobachtet eine leichte

Abnahme – jedoch eher auf inhaltlicher als auf quantitativer Ebene: Politi-

sche Aspekte würden ihm nach im alevitischen Musikleben mehr und mehr

vernachlässigt werden; man sei nur noch rein kulturell interessiert.

Es ist somit eher davon auszugehen, dass die meisten alevitischenMusik-

veranstaltungen in Deutschland nicht als politischer Kommentar zu verste-

hen sind. Das neueste von den Interviewten benannte Event, welches sich an

multiple Adressaten richtete und Aufmerksamkeit erregte, ist aus dem Jahr

2000. Auch wenn die Musik im alevitischen Selbstverständnis nicht wegzu-

denken ist, scheint derWunsch, in Deutschland hiermit politische Interessen

zu verfolgen, stark in den Hintergrund geraten zu sein. Keiner der Interview-

ten fühlte sich in der Lage, mir ein aktuelles explizit alevitisches Konzert zu

empfehlen, das für meine Studie von Relevanz sein könnte. Dies steht in gro-

ßem Kontrast zu den vielen Veranstaltungsempfehlungen, die ich zu kurdi-

scher Musik erhielt.

 

Das politische Interesse der in Deutschland lebenden Menschen mit biogra-

phischem Bezug zur Türkei gilt als allgemeinhin sehr hoch – als ebenso groß

gelten die Konflikte. Während der Interviews wiesen u.a. Kemal Dinç und

Bülent Emir hierauf hin. Die Suche nach gezielt politischer Musik aus der

Türkei in Deutschland gestaltet sich dennoch schwierig.

Kemal Sahir Gürel und Kadir Şahinkaya sagen beide, linke Musik (Aussa-

ge Kemal) bzw. Musiker/-innen, die von sich selbst sagen würden, dass sie

4 Vgl. Greve 2003: 298.

5 Vgl. Sökefeld 2008: 29.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

linke Musik machen (Aussage Kadir), gebe es heute nicht mehr. Beide haben

sich in ihrer Jugendmit linker Protestmusik stark identifiziert und verbinden

hiermit nicht das, was heute noch davon übrig ist. Auch Kemal Dinç und Adil

Arslan beobachten einen starken Rückgang an Aktivitäten der früher sehr ak-

tiven linken Protestmusikszene. Letztere zwei Interviewpartner sagen jedoch,

dass noch ein kleiner Kreis von Leuten übrig sei – da diese zwei Interview-

partner im Gegensatz zu Kemal Sahir Gürel und Kadir Şahinkaya beide alevi-

tisch sind, könnte man daraus schließen, dass alevitische Kreise noch etwas

aktiver linke Musik machen als nicht-alevitische. Weil die Stichprobe jedoch

sehr klein ist, stellt diese Interpretation lediglich eine vage Vermutung dar.

Zu den Aussagen dieser vier Interviewpartner passt auch die Aussage Adir J.

Tekîns: Eine Nachfrage an explizit linker Musik innerhalb der Communitys

aus der Türkei in Deutschland gibt es ihm nach hauptsächlich in Kreisen von

Leuten, die in der Türkei sozialisiert wurden und dort auch einen Putsch er-

lebt haben. Er weist explizit darauf hin, hiermit nicht die Putschaktivitäten

von 2016 zu meinen, sondern die großen Putsche des 20. Jahrhunderts. Da

der letzte hiervon 1980, also vor knapp vierzig Jahren, stattfand, ist es nicht

verwunderlich, dass man – wenn das Erleben von Putschen tatsächlich ein

Kriterium ist, was das Interesse an Protestmusik erhöht – durch das Altern

der Zeitzeugen einen Rückgang an Aktivität verzeichnen kann.

Sercan Günduğ jedoch – wohl gemerkt mein jüngster Interviewpartner –

sagt aus, die Verbundenheit zu linker Musik sei nach wie vor vorhanden, da

sie von Generation zu Generation weitergegeben werde. Als Mit-Organisator

von »Gezi Soul« erlebte er zudem, wie plötzliche – in einem bestimm-

ten Moment hochaktuelle – politische Geschehnisse in der Türkei auch

in Deutschland den Wunsch nach Veranstaltungsrahmen für als poli-

tisch konnotierte Musik wieder erwecken können. Die Organisatoren von

Gezi-Solidaritätsevents wie »Gezi Soul« kommentierten durch ihre Kul-

turveranstaltungen von Deutschland aus die Geschehnisse in der Türkei,

ließen als Musiker/-innen aber (hautsächlich) Bands aus der Türkei wie Baba

Zula einfliegen. Dies zeigt einerseits, dass es links-politisch interessierte

Musikfans mit Bezug zur Türkei in Deutschland gibt – auch unter jüngeren

Generationen –, andererseits aber auch, dass die musikalische Nachfrage

nicht durch in Deutschland lebende Musiker/-innen bedient werden kann,

bzw. dass die Organisatoren zumindest in diesem Fall die Bands aus der

Türkei als bessere Alternative erachteten.

Somit möchte ich konstatieren, dass in einigen wenigen Kreisen – zu-

mindest anlässlich spezieller politischer Geschehnisse – linke Musik aus der

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Fazit 187

Türkei in Deutschland noch bedeutsam ist. Diese wird jedoch vor allem aus

der Rezipienten-Perspektive wahrgenommen.

Völlig unabhängig von diesen Aussagen (von denen ich vermute, dass sie

sich auf die türkischsprachige Protestmusik beziehen) scheinen mir die Be-

obachtungen von Nurettin Kanoğlu,Mehmet Akbaş, Sakîna Teyna und Bülent

Emir (vier kurdische Musiker/-innen) zu stehen: Alle vier bestätigen das In-

teresse der Communitys aus der Türkei in Deutschland an linker Musik, ohne

zu zögern. Mehmet beschreibt die Nachfrage sogar als groß. Ich gehe davon

aus, dass diese vier Musiker/-innen sich hierbei (hauptsächlich) auf kurdi-

sche Kreise beziehen. Nurettin wies im Interview allerdings explizit darauf

hin, dass Kurden aus der Türkei in Deutschland nicht nur großes Interes-

se an kurdischsprachiger linker Musik, sondern auch an türkischsprachiger

linker Musik hätten.

Es lässt sich festhalten, dass die Bedeutung der linken Musik in kurdi-

schen Kreisen mit Abstand am größten ist. Entscheidend für diese Signifi-

kanz scheinen jedoch keine explizit kurdischen künstlerischen Elemente zu

sein (kurdische musikalische Gestaltung oder kurdische Sprachen), sondern

die Aussagen hinter den Liedern bzw. die Veranstaltungs-gebundene Grund-

stimmung, da die Leute auch türkische linke Konzerte besuchen. In Anleh-

nung an die weiter oben aufgeführte Aussage Sakînas, das kurdische Publi-

kum komme zu kurdischen Konzerten, egal, wer singe, möchte ich hier abs-

trahiert formulieren: Das kurdische Publikum kommt zu Konzerten, die seine

Weltansichten widerspiegeln, egal, wer singt.

Diani beschreibt, wie Events an sich bereits ein Netzwerk darstellen kön-

nen. Er geht hierbei von politischen Aktionen aus; ich übertrage seine Aussage

auf politisch relevante musikalische Veranstaltungen:

»Events are linked to each other through innumerable mechanisms. […]

events may be linked through symbolic means, that is, by representations

that underline continuity between what could otherwise be largely inde-

pendent and disconnected events. […] Continuity does not equate with

perfect coherence, as there may be breaks and changes in strategies, but

more broadly with a sense of compatibility between different instances of

the movement experience.«6

Mehmet Akbaş sagt, er beobachte, dass ungefähr die gleiche Szene zu den

kurdischen, alevitischen und linken Konzerten komme. Ich gehe davon aus,

6 Diani 2003: 12.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

dass in dieser erwähnten Szene der Anteil an kurdischstämmigen Menschen

gegenüber dem Anteil an türkischstämmigen überwiegt.

Noch einmal möchte ich auf das musikpädagogische/musikpsycholo-

gische Modell hinweisen, nach dem »Persönlichkeit/Moral« die höchste

von sechs Entwicklungsstufen bei der Etablierung eines eigenen Musik-

geschmacks darstellt, und als Fazit für diesen Abschnitt formulieren: Die

bewusste Entscheidung für den Besuch eines solchen Konzerts ist als politi-

sches/gesellschaftliches/menschliches Statement zu verstehen.

Abschließend möchte ich hinzufügen, dass eine gewisse Verdrossenheit

über dasmusikalisch-politische Leben in der Türkei undmit Bezug zur Türkei

bei jenen Interviewpartnern beobachtet werden kann, die besonders lange,

erfolgreich und intensiv gewirkt haben: Kemal Sahir Gürel und Bülent Emir,

welche über viele Jahre im großen Rahmen auftraten (Kemalmit Grup Yorum,

Bülent u.a. als Begleitmusiker für Şivan Perwer), lehnen es heute strikt ab,

Musik für politische Zwecke zu produzieren.

5.2 Antworten zur Frage nach der Anerkennung der Vielfalt
von Musikkulturen aus der Türkei in Deutschland

Die Möglichkeit, mit Musikveranstaltungen nachhaltig auf die Heterogenität

der Communitys aus der Türkei hinzuweisen, schätzen interessanter Weise

alle Interviewten, die selber diskriminierten Minderheiten angehören, posi-

tiv ein: So glauben an die Möglichkeit dieser Wirkung der Musikveranstal-

tungen Kemal Sahir Gürel (war in politisch sehr links-systemkritischen Krei-

sen aktiv und hierfür mehrfach inhaftiert), Nurettin Kanoğlu (Kurde), Meh-

met Akbaş (Kurde, aktuell aktiver Linker), Kemal Dinç (Alevit), Sakîna Teyna

(Kurdin, Alevitin, aktuell aktive Linke), Adil Arslan (Alevit) und Adir J. Tekîn

(Kurde, aktuell aktiver Linker). Sercan Günduğ und Kadir Şahinkaya, welche

beide keiner direkten Minderheit innerhalb der Communitys aus der Türkei

angehören, glauben hieran nur sehr eingeschränkt. Es lässt sich also festhal-

ten, dass die persönliche Betroffenheit einen Einfluss auf die Einschätzung

der Lage hat. Die mehr oder weniger drängenden Hoffnungen, die bei der

Beantwortung der Frage mitschwingen, scheinen sich in den Aussagen der

Interviewten widerzuspiegeln. Ich interpretiere dies dahingehend, dass die

Betroffenen sich einen weiteren Kampf für die Darstellung ihrer kulturellen

Identitäten in der deutschen Gesellschaft wünschen und hiermit Hoffnun-

gen auf Besserung ihrer Lage verbinden. Der Glaube an eine Wirksamkeit

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Fazit 189

von Darstellung der Heterogenität kann somit als relevanter Appell an die

Kulturveranstaltungen verstanden werden.

Auch bezüglich einer derzeit bereits gelungenen Umsetzung der Darstel-

lung vonHeterogenität unterscheiden sich die Einschätzungen der Interview-

partner/-innen. Betrachte ich wieder all jene, die die gleiche Antwort geben,

und versuche Gemeinsamkeiten in ihren Biographien zu finden, so entsteht

bei mir der Eindruck, all jene, die sich aktiv an der Umsetzung beteiligen,

würden die Lage positiver einschätzen als die Unbeteiligten. So zeigen sich

folgende Musiker/-innen zufriedener mit der Darstellung von Heterogenität:

Mehmet Akbaş (tritt viel auf, organisiert die Konzerte zudem meist selbst),

Kemal Dinç (tritt viel auf, ist zudem Beteiligter an kulturpolitischen Debat-

ten, u.a. als Lehrender an Universitäten und Jury-Mitglied bei »Jugend musi-

ziert«), Sercan Günduğ (arbeitete vor nicht langer Zeit für relevante Projekte

des WDRs und für ein Gezi-Solidaritätsfestival), Sakîna Teyna (tritt viel auf,

kooperiert viel mit herkunftsdeutschen Veranstaltern und Förderern), Adil

Arslan (leitet die deutsch-türkischeMusikakademie, organisiert viele Konzer-

te an herkunftsdeutschen Veranstaltungsorten wie der Berliner Philharmo-

nie) und Adir J. Tekîn (tritt viel auf, auch in herkunftsdeutschen Kontexten

verschiedenster Natur, u.a. auf Jahrmärkten, bei Rathaus-Festen, beim Festi-

val »Fusion«, …).

Nurettin Kanoğlu als semi-professioneller Musiker, der vor allem von kur-

dischen Vereinen gebucht wird (also für eine in sich weitestgehend geschlos-

sene Community spielt), schätzt die Situation nur als teilweise umgesetzt ein;

zu einer negativen Einschätzung gelangen Kemal Sahir Gürel und Kadir Şa-

hinkaya. Kemal Sahir Gürel ist musikalisch ausgesprochen aktiv, allerdings

nicht im deutschsprachigen Rahmen. Er ist mein einziger Interviewpartner,

bei dem das Interview nicht auf Deutsch stattfand, sondern mit einem Über-

setzer auf Türkisch-Deutsch. Möglicherweise sind ihm aufgrund der Sprach-

barriere Gelegenheiten im deutschsprachig organisierten Kulturleben bisher

verborgen geblieben. Kadir spricht hingegen gut Deutsch, ist jedoch von den

Interviewten derjenige, der zum jetzigen Zeitpunkt am wenigsten an der Or-

ganisation des Musiklebens beteiligt ist.

Wieder lässt sich also festhalten, dass aktiv Beteiligte die aktuelle Lage

mehr zu schätzen wissen, als Leute mit Abstand zur Situation vermuten wür-

den. Es zeigt sich, dass »wo ein Wille ist, auch ein Weg ist« bzw. sich bei

bestehender Notwendigkeit Wege auftun. Der semi-professionelle Musiker

Nurettin, der nicht finanziell von Aufführungsmöglichkeiten abhängig ist,

scheint weniger vielfältige Gelegenheiten gefunden zu haben als jene Musi-

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

ker/-innen, die versuchen, (soweit es eben möglich ist) von Musik zu leben.

Die Entscheidung, vonMusik (im Kontext von Deutschland und seinen direk-

ten Nachbarländern) leben zu wollen, sagt hierbei zudem gewiss etwas über

den Grad der Identifikation und die positiven Erfahrungenmit demmitteleu-

ropäischen Kulturleben aus. (Anmerkung: Ich weise hier auch auf die Nach-

barländer Deutschlands hin, da Sakîna in Österreich lebt und auch wirkt und

viele der Kölner Musiker/-innen regelmäßig in den nahgelegenen Nachbar-

ländern Belgien und den Niederlanden auftreten. Auftrittsmöglichkeiten in

Österreich, Belgien oder den Niederlanden können im Kontext dieser Arbeit

jedoch betrachtet werden wie jene in Deutschland selbst – in Abgrenzung zu

denen in der Türkei.)

Es scheint sehr unterschiedlich stark mit der herkunftsdeutschen Gesell-

schaft interagierende Aktive im Musikleben zu geben. Sercan Günduğ und

Adir J. Tekîn sind in Deutschland geboren und haben hier studiert. Auch

Kemal Dinç beendete bereits seine Schullaufbahn in Deutschland und ist –

ebenso wie Adil Arslan, der mit 17 Jahren direkt nach seinem Schulabschluss

immigrierte – sehr aktiv im Rahmen von und in Kooperation mit herkunfts-

deutschen Institutionen. Diese Musikschaffenden sehen keinen Mangel an

deutschsprachiger Werbung für Kultur aus Anatolien, vermutlich, da sie die

Plattformen undNetzwerke kennen, über die deutschsprachigeWerbung ver-

breitet wird. Das gleiche gilt für Sakîna Teyna, die zwar verglichen mit den

meisten anderen Interviewpartnern noch nicht so lange in einem deutsch-

sprachigen Land wohnt, jedoch auffallend gut Deutsch spricht und bereits

von Institutionen wie dem Kultursekretariat Nordrhein-Westfalens gefördert

wurde, und für Kadir Şahinkaya, der u.a. für den herkunftsdeutschen Rock-

club »Luxor« arbeitete. Dass von Konzertorganisatoren zu wenig auf Deutsch

geworben werde, beklagen jedoch Kemal Sahir Gürel, Nurettin Kanoğlu und

Mehmet Akbaş. Ich führe diese Kommentare darauf zurück, dass diese drei

Musiker die besagten deutschsprachigen Netzwerke möglicherweise weniger

kennen bzw. nutzen. Kemal arbeitet nicht auf Deutsch, Nurettin war haupt-

sächlich im Rahmen kurdischer Vereine aktiv und Mehmet ist im Zuge einer

spontanen Flucht nach Deutschland gekommen – ohne Kontakte zur her-

kunftsdeutschen Gesellschaft und ohne Deutschkenntnisse. Zwar arbeitet er

heute viel auf Deutsch, doch benötigt man für ein komplettes Erfassen der

bzw. eine befriedigende Anbindung an den deutschsprachigen Teil der Gesell-

schaft möglicherweise einfach mehr Zeit. Ich gehe davon aus, dass diese drei

Musiker türkisch-, kurmanci- oder zazasprachige Netzwerke nutzen, die mit

Sicherheit für die Betrachtung des Kulturlebens aus der Türkei in Deutsch-

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Fazit 191

land allgemein sehr bedeutsam sind, jedoch für die Beantwortung meiner

zweiten Forschungsfrage, nach demdurchMusik erzielten Ansehen derMusi-

ker/-innen und der von ihnen repräsentierten Communitys in der deutschen

Gesellschaft, nicht von Relevanz sind. So möchte ich hierzu abschließend nur

sagen, dass alle drei Musiker offensichtlich zahlreiche in Deutschland täti-

ge Kunstschaffende mit biographischem Bezug zur Türkei kennen, welche

nicht auf Deutsch werben, aber, würden sie dies tun, das Bild vervollständi-

gen könnten.

 

Die Aussage, die Musik aus Anatolien werde als sehr traurig wahrgenommen

und das herkunftsdeutsche Publikum fühle sich hierdurch weniger zu freu-

digen Reaktionen animiert, findet sich bei verschiedenen Musikschaffenden

wieder. Auch häufig genannt wurde ein zu beobachtender dynamischer Pro-

zess: Der Sound werde mit der Zeit als gewöhnlicher wahrgenommen; das

Publikum erhalte immer mehr Informationen und lerne dazu. Erfreulich ist,

dass keine gegenläufigen Entwicklungen beobachtet wurden. Zwar erzählte

Sakîna Teyna, die Flüchtlingswelle habe zu einer Politisierung und Polarisie-

rung geführt, im Zuge derer manche Leute auch ihre Abneigung deutlicher

äußern würden, jedoch gehe ich davon aus, dass diese Teile der deutschen

Gesellschaft auch vorher nicht begeistert von türkischer oder kurdischer Kul-

tur waren, sich lediglich nicht offiziell positionierten. Ich halte es für unwahr-

scheinlich, dass dieMusikveranstaltungen aufgrund der aktuellen politischen

Lage in der Türkei und in arabischen Ländern an interessierten Zuhörern und

Zuhörerinnen verloren haben – eher haben sie welche hinzugewonnen, da

manche Menschen erst jetzt, wo es so viele aktuelle Nachrichten u.a. über

Kurden gibt, es als relevant betrachten, Kulturveranstaltungen der Art zu be-

suchen.

Insgesamt lässt sich also ein reges Musikleben beobachten mit Einfluss

auf dieWahrnehmung der deutschenÖffentlichkeit von Pluralität der Lebens-

wirklichkeiten innerhalb der Communitys aus der Türkei in Deutschland. Im

Einzelnen gestaltet es sich für die jeweiligen Minderheitengruppen bzw. für

die einzelnen Akteure innerhalb der Gruppierungen jedoch unterschiedlich.

In den Interviews wurden verschiedene beeinflussende Elemente von den In-

terviewten genannt.

Einen mehrfach genannten Aspekt stellt die Nähe von Kultur allgemein

und/oder einzelnen kulturellen Elementen mit der westlichen Tradition und

den hiermit verbundenen Gewohnheiten dar. Adil Arslan benennt die ähn-

lichen Werte der westlichen und der alevitischen Kultur als Aspekt, welcher

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

das Interesse der Leuteweckt.Herkunftsdeutsche interessieren sich ihmnach

für Gemeinsamkeiten mit ihnen fremden Kulturen. Das Alevitum biete ihnen

hierbei mehr Andockungspunkte als der sunnitische Islam, wodurch aleviti-

sche Kulturveranstaltungen ihnen sympathischer seien.

Sakîna Teyna berichtet zudem von positiven Erfahrungen mit der Ver-

wendung klassisch-europäischer Instrumente. Menschen des europäischen

Kulturraumes finden ihr nach schneller Zugang zu den anatolischen Liedern,

wenn ihnen vertraute Klänge eingearbeitet sind.

Ebenfalls klanglich vertraut und dadurch ansprechender sind laut Kemal

Dinç die kurdischen Sprachen gegenüber der türkischen. Als ich ihn um Bei-

spiele für Konzerte, die die deutsche Öffentlichkeit erreichen, bat, nannte er

von sich aus meinen anderen Interviewpartner Mehmet Akbaş als bedeutsam

und verwies hierbei u.a. auf den sprachlichen Aspekt. In der Tat gehören so-

wohl die von Linguisten nicht als kurdisch anerkannte, aber soziokulturell

als kurdisch bedeutsame, Sprache Zaza (Mehmets Muttersprache) als auch

die weitere im Rahmen dieser Arbeit häufig erwähnte Sprache Kurmanci der

indogermanischen Sprachfamilie an. Als weiteres – ebenfalls klangliches –

Merkmal, das zu Mehmets Erfolg mit beigetragen haben könnte, benennt Ke-

mal die Verwendung klassisch-europäischer Gesangstechniken. Mehmet ist

in diesen Techniken ausgebildet und wendet sie auf seinen Konzerten an.

Auf ästhetischer Ebene werden ergänzend visuelle Elemente als förderlich

erwähnt. Mehmet Akbaş beschreibt die Vorteile, die ihm ein orientalisiertes

Bühnenoutfit sowie dem optisch entsprechende Konzertankündigungen ge-

bracht haben. Adil Arslan konstatiert, Aufführungen des visuell eingängigen

Tanzes Semah hätten einen entscheidenden Beitrag zur Kenntnis der deut-

schen Gesellschaft des Alevitums geleistet.

Es lässt sich festhalten, dass die kreative Gestaltung der Konzerte einen

entscheidenden Beitrag dazu leistet, wie diese in der deutschen Gesellschaft

aufgenommen werden. Die Musiker/-innen haben hierbei über die Jahre un-

terschiedliche Strategien entwickelt. Teilweise verwenden sie musikalische

Elemente, die der europäische Kulturraum traditionell sein Eigen nennt, die

jedoch auch in der Türkei bedeutsam sind. Ich möchte explizit darauf hin-

weisen, dass Mehmet Akbaş seinen klassischen Gesangsunterricht in Istanbul

nahm, lange bevor er nach Deutschland kam. Der Gesangsstil gefällt ihm und

liegt ihm also, unabhängig davon,wo er seine Konzerte gibt. Es wäre ein Fehl-

schluss, davon auszugehen,Musiker/-innen aus der Türkei würden klassisch-

europäische Musik erlernen, um beim europäischen Publikummehr Anklang

zu finden. Für Sakîna Teynas Auftritte mit dem Anadolu Quartet fliegt sogar

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Fazit 193

regelmäßig ein Streichquartett aus der Türkei nach Europa – denn selbstver-

ständlich gibt es viele Streichmusiker/-innen in der Türkei.

Das gleiche Phänomen lässt sich in Bezug auf die Verwendung westlicher

Instrumente populärer Musik beobachten. Stokes geht bis ins Osmanische

Reich zurück, um die hohe Präsenz von als westlich definierter Musik in der

heutigen Türkei zu belegen:

»Turkish popular musical cosmopolitanism has usually looked west. Op-

eretta was enormously popular in Turkey during the later Ottoman, consti-

tutional, and early republican periods. Kanto [Herv.i.O.] adapted operetta

and Western music hall for the ›old‹ [Herv.i.O.] city’s theaters. Tango took

root in Turkey in the 1920s; jazz shortly after. Erol Büyükburç (›the Turkish

Elvis‹ [Herv.i.O.]) recorded ›Little Lucy‹ in 1961, but rock and roll cover bands

had been in existence for at least a decade.«7

Karahasanoğlu und Skoog veröffentlichten 2009 den Artikel »Synthesizing

Identity« über ihre Untersuchung von Elementen der Filiation (biologische

und intellektuelle Abstammung, natürliche Weiterentwicklung) und Affiliati-

on (Bruch mit der natürlichen Abstammung, Kreation neuer Verbindungen)

in der populärenMusik der Türkei.8 Die Autoren kamen zu demSchluss, es sei

mittlerweile unmöglich, zwischen inneren und äußeren Einflüssen imMusik-

leben der Türkei zu unterscheiden.

»By now, we believe that it has become abundantly clear that Turkish pop-

ular music, with its myriad roots and various channels of development, is a

complex amalgam of internal and external influences. Artists, in the past,

have broken from geographically delineated lines of filiation to freely and

actively affiliate themselves with international music, particularly that pro-

duced in Europe and the United States. […] As the performance of foreign

instruments and styles shifts from spanning months and years to decades

and generations, it becomes increasingly difficult tomake a clear distinction

between acts of filiation and affiliation. […] For example, when Cem Karaca

and his contemporaries performed Anadolu Rock in the 1960s, they were en-

acting a gesture of affiliation in linking their performance to American and

European styles. Yet contemporary performers of Anadolu Rock such as Kıraç

are not so gesturing toward their peers outside of Turkey, but instead toward

7 Stokes 2010: 18.

8 Vgl. Karahasanoğlu/Skoog 2009: 54.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

their predecessors such as Karaca, shifting from an act of affiliation toward

an act of filiation.«9

Die Musiker/-innen aus der Türkei erlernen den Umgang mit – historisch

betrachtet – westlichen Musikelementen also nicht, um dem herkunftsdeut-

schen Publikum zu gefallen. Dennoch können jene Musiker/-innen, die in

klassisch-europäischer Musik versiert sind, für ihre Konzerte in Deutschland

(und den Nachbarländern) einen Vorteil hieraus ziehen.

Im Fall der orientalisierenden Kleidung jedoch verlässtMehmet Akbaş (so,

wie in Ansätzen auch andere Sänger/-innen [siehe Kapitel 5.1]) den Bereich

dessen, was für ihn natürlich ist, und richtet sich gezielt nach den Erwartun-

gen der herkunftsdeutschen Konzertbesucher/-innen. Er kreiert also einen

Code speziell für das Publikum, das dieses in der Lage ist, zu dekodieren –

mit gewissem Erfolg.

Die Methode der Stereotypisierung im Musikleben beschreibt auch Spi-

netti als nicht zwangsläufig negativ:

»Identity formation in popular music, it can be argued, relies strongly on in-

dexical semiotic processes which are activated by regionalmusical icons and

encode internalized associations with the places, the experiences of com-

munal social life and the idiosyncratic aesthetics which are constitutive of

perceived regional cultural authenticities. This often results in the formula-

tion of stereotypical metaphors to define other groups՚ popular musics, es-

pecially those hybridized formswhich bear apparent continuities with tradi-

tion. Such stereotypes usually refer to what is perceived as the emblematic

trait of someone else’s music and, although often inaccurate, reveal impor-

tant categories of differentiation. […] But the assertion of regional authentic-

ities in popularmusic does not rule out the possibility of exchange and trans-

fer: the recognition of otherness does not necessarily imply rejection.«10

Im Fall von Mehmet führt der gepflegte Orientalismus sogar zu Anerken-

nung. Er sagt, sein Publikum verstehe nach den Konzerten, dass er sich als

Kurde, nicht als Türke, sehe. Ich bezeichne Mehmets Vorgehensweise hier

bewusst als »gepflegten Orientalismus«, da er nur einige Elemente wohldo-

siert in einem anerkannten Konzert-Rahmen einsetzt. Turino beschreibt Ex-

otismus wie folgt:

9 Karahasanoğlu/Skoog 2009: 68f.

10 Spinetti 2005: 202.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Fazit 195

»Exoticism is simply one source of distinction and novelty […]. […] differences

of all types are incorporatedwithin frameworks of similarity: of forms, ethics,

aesthetics, practices and contexts that comprise the given cultural forma-

tion.«11

Beim »Sharq-î Project« lockte Mehmet sein Publikum mit einer orientalisier-

ten Aufmachung an, jedoch fand das Konzert in einer evangelischen Kirche

statt, also an einem im herkunftsdeutschen Kontext nicht exotischen Ort –

ganz im Gegenteil: an einem (für viele) vertrauenserweckenden Ort der eige-

nen kulturellen Geschichte. Er sang hier zudem die angekündigten »Songs of

Middle East« wieder mit klassisch-europäischen Gesangstechniken. Es han-

delt sich also um eine geschickte Vermischung verschiedener kultureller Ele-

mente, die nicht nur auf das den Herkunftsdeutschen Fremde, sondern auch

auf ihnen Wohlbekanntes eingeht.

Interessant ist auch das von Adil Arslan genannte Beispiel des Tanzes Se-

mah: Dieser wird von alevitischen Communitys in Anatolien und in der Dia-

spora geschätzt.Der Semah ist denHerkunftsdeutschen fremd,wird als »exo-

tisch« wahrgenommen, dabei aber – wenn auch stark folklorisiert – nicht im

Sinne des Orientalismus fern jeder natürlichen Relevanz extra für sie konstru-

iert. Die Folklorisierung des gottesdienstlichen Rituals Semah fand zudem

bereits ab den 1970er Jahren in der Türkei statt, nicht erst im Kontext des

Diaspora-Kulturlebens.12 Insofern ist es erfreulich, dass Adil derart positive

Erfahrungen machte mit den Semah-Vorführungen vor herkunftsdeutschem

Publikum samt Verweis auf das Alevitum: Der Tanz trägt hier tatsächlich zur

Anerkennung der Heterogenität von Communitys aus der Türkei in Deutsch-

land bei.

 

Des Weiteren benennen mehrere Musiker/-innen die unterschiedlichen Rah-

menbedingungen der Auftritte als bedeutsam für die Wirkung von Konzer-

ten. Kadir Şahinkaya verweist auf die Musikgenre-spezifischen Räumlichkei-

ten, bspw. auf seine Erfahrungen im Kölner Rockclub »Luxor«, samt dem da-

zugehörigen Publikum.Ein Rockkonzertpublikum reagiertmit Sicherheit an-

11 Turino 2003: 73.

12 Tambar formuliert: »In the 1970s, a full decade before Alevi religious practices became

part of overt public debate, selected aspects of the cem [Herv.i.O.] had already found

a public audience. Specifically, the semah was established and performed as a genre

of folk dance, autonomous from its embedding in the act of worship.« (Tambar 2010:

663.)

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

ders auf die heterogenen musikalischen Elemente aus Anatolien als ein Pu-

blikum, welches im Rahmen des »Türk Müzik Festivali« zu einem Auftritt von

Sakîna Teynas Trio Mara an die Komische Oper Berlin kommt oder zum von

Adil Arslan organisierten Konzert alevitischer Musik in die Berliner Philhar-

monie geht. Ich möchte die Vermutung anstellen, dass ein Rockkonzertbesu-

cher bzw. eine Rockkonzertbesucherin spontaner reagiert, die Musik danach

bewertet, ob er/sie sie instinktiv schön findet und hierzu gut tanzen kann,

wohingegen Besucher/-innen einer bewusst kulturell hochwertigen bis hin

zu kulturpolitisch bedeutsamen Veranstaltung eher danach bewerten, ob es

interessant oder bereichernd ist.

Zu kleineren Konzerten, wie etwa dem von mir besuchten Konzert Meh-

met Akbaşs im Kulturbunker in Köln-Mühlheim, kommen hauptsächlich In-

sider des (in diesem Fall kurdischen) Konzertlebens, in die Philharmonie oder

ins Luxor vielleicht auch einmal nicht spezifisch an dieser einen Kultur, aber

an vielfältiger Musik im Allgemeinen, interessierte Zuhörer/-innen.

Da meine Interviewpartner/-innen jedoch über die Zeit alle an mehreren

durchaus unterschiedlichen Orten auftraten, konnten die Individuen bereits

an verschiedenen Orten ihre Wirkung testen. Die Location an sich sagt somit

erst einmal nichts Definitives über die generellenMöglichkeiten der verschie-

denen kulturellen Gruppierungen und ihrer Akteure aus; der Ort kann immer

wieder gewechselt werden. Adir J. Tekîn beschreibt seine Band Adirjam ex-

plizit als passend für verschiedene Orte und Gelegenheiten. Er nennt die drei

Großbereiche Kultur, Party und Politik als offizielle Rahmen, die ihnen Auf-

trittsmöglichkeiten bieten, und sieht in dieser Flexibilität seiner Band einen

Vorteil.

Auch die finanzielle Situation kann eine entscheidende Rahmenbedin-

gung dafür darstellen, wie bzw. welche Form der Heterogenität abgebildet

wird. Als Sakîna Teynas TrioMara in den Katalog des NRW-Kultursekretariats

aufgenommen wurde, was eine finanzielle Entlastung für Veranstaltungsorte

mit sich zog, wurde das Trio plötzlich zu Konzerten eingeladen, von denen

Sakîna noch nie gehört hatte und für die sie sich daher nicht von alleine be-

worben hätte. Daher war die kurdische Frauenband eine Zeit lang präsenter

auf Veranstaltungen als zuvor. Herkunftsdeutsche Institutionen leisten somit

einen entscheidenden Beitrag dazu, welche Musiker/-innen sich einem in-

teressierten herkunftsdeutschen Publikum in einem größeren Rahmen über-

haupt vorstellen können.

 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Fazit 197

Punkte: Sercan Günduğ erwähnte die Haltung des Community-eigenen Pu-

blikums, Adir J. Tekîn die der Musiker/-innen selbst.

Sercan sagt, das Bild der Herkunftsdeutschen von ihren Mitbürgern und

Mitbürgerinnen mit biographischem Bezug zur Türkei könne verbessert wer-

den, wenn diese sähen: »Die feiern ja wie wir!« Auch in dieser Hinsicht den-

ke ich, dass Konzerte, die die Heterogenität der Communitys aus der Türkei

abbilden, besonders vielversprechend sind: Musikveranstaltungen, die Plura-

lität darstellen, ziehen ein besonders offenes Publikum mit biographischem

Bezug zur Türkei an. Dessen toleranter Umgang mit verschiedenen anato-

lischen Kulturen könnte einem toleranten herkunftsdeutschen Konzertbesu-

cher bzw. einer toleranten herkunftsdeutschen Konzertbesucherin gefallen –

schließlich stören sich kulturell offene Herkunftsdeutsche in Bezug auf Men-

schen aus der Türkei an wenigen Dingen so sehr wie an dem Klischee, diese

seien anderen Kulturen der Türkei (und/oder Frauen) gegenüber selber nicht

offen. Insofern möchte ich Sercan zustimmen: Das Publikum mit biographi-

schem Bezug zur Türkei ist sehr wichtig für die Wirkung eines Konzerts auf

deutsches Publikum.

Wenn ich als Herkunftsdeutsche selber auf türkische und/oder kurdische

Konzerte gehe, ist es für mich immer wieder auch interessant, das Publi-

kum kennenzulernen. Wie ich zuvor bei meinen Beobachtungen zu kurdi-

schen Reihentänzen dargelegt habe, wird nicht nur auf der Bühne Kultur

übermittelt. Sogar bei Konzerten, die ich selber mit dem »Köln Türk Müziği

Korusu« spielte, beobachtete ich noch interessiert das Publikum – von der

Bühne aus. Ich denke nicht, dass dies nur daran liegt, dass ich Musikethno-

login bin, sondern auch schlichtweg daran, dass kulturell Unbekanntes au-

tomatisch im menschlichen Bewusstsein Aufmerksamkeit erregt. Genau das

gleiche kann sicherlich passieren, wenn ein herkunftsdeutscher Konzertgän-

ger bzw. eine herkunftsdeutsche Konzertgängerinmit Unbekanntem rechnet,

aber Bekanntes geboten bekommt. Insofern ist es – wie von Sercan vermu-

tet – sicherlich ein Schlüsselerlebnis, wenn Herkunftsdeutsche sehen: »Die

feiern ja wie wir!«

Und auch Adir J. möchte ich zustimmen: Die Einstellung der Musiker/

-innen selber ist sehr wichtig. Denken diese bspw., auf dem Jahrmarkt einer

ostdeutschen Kleinstadt kämen sie sowieso nicht gut an, und treten darauf-

hin dort nicht auf, können die Herkunftsdeutschen hier ihreMusik nicht ken-

nen lernen. Adir J. tritt bei Gelegenheiten dieser Art auf, zweifelte laut eige-

ner Aussage mehrfach im Voraus daran, ein positives Konzertfeedback zu be-

Sehr interessant finde ich noch zwei weitere von den Interviewten genannte

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

kommen, machte aber ausschließlich erfreuliche Erfahrungen. Er sagt, seine

eigenen negativen Vorurteile seien nie bestätigt worden.

 

Die (z.T. weit auseinandergehenden) Lebenswirklichkeiten vonMenschen aus

der Türkei in Deutschland werden somit auf vielfältige Art und Weise auf

Musikveranstaltungen dargestellt. Die interviewten Musiker/-innen berich-

ten fast ausschließlich von positiven Erfahrungen auf den eigenen Konzerten.

Kemal Dinç erwähnt als für ihn ärgerlich lediglich, dass Herkunftsdeutsche

bei Konzerten niedriger Qualität z.T. auch begeistert klatschen und somit of-

fenbaren würden,wie wenig sie bisher von denMusiktraditionen verstünden.

Es sei vielen von ihnen aufgrund fehlender Vorerfahrungen nicht möglich,

das gehörte Konzert in einen größeren Referenzrahmen einzuordnen. Adir J.

Tekîn erlebte den größeren Referenzrahmen ebenfalls als fehlend, wenn her-

kunftsdeutsche Konzertgänger/-innen sich die Information über seine kurdi-

sche Identität nicht merken konnten und daher dachten, sie hätten von ihm

ein türkisches Konzert gehört. Beide Musiker machten aber auch zahlreiche

positive Erfahrungen mit dem herkunftsdeutschen Publikum.

Die einzige wirklich negative Entwicklung, die beschrieben wurde, stellt

die Furcht mancher Herkunftsdeutscher vor der politischen Instabilität in

der Türkei und in arabischen Ländern und vor hiermit verbundenen gro-

ßen Flüchtlingswellen nach Deutschland dar. Dies führte aber nicht zu Ne-

gativäußerungen auf Konzerten meiner Interviewpartner/-innen. Es handelt

sich hierbei um eine unterschwellige Tendenz in Teilen der deutschen Ge-

sellschaft, die für Menschen mit biographischem Bezug zur Türkei sicherlich

belastend ist, von der sich das Musikleben jedoch unberührt zeigt. Zu den

Musikveranstaltungen kommen Zuhörer/-innen unterschiedlicher Nationa-

litäten, die sich für Kulturen aus der Türkei interessieren.

5.3 Antworten zur Frage nach Hoffnungen bezüglich der Musik
im transnationalen Kontext

Die starke Verbundenheit zwischen den Diaspora-Communitys aus der

Türkei in Deutschland und den Menschen in der Türkei wurde von allen

zehn Interviewten bestätigt. Das große Interesse der Diaspora-Community-

Angehörigen für das Kulturleben in der Türkei ist unumstritten. Interessant

ist jedoch auch die Frage, inwiefern Menschen in der Türkei dieses erwidern,

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Fazit 199

und welchen Einfluss die Hoffnung hierauf auf das Wirken der Menschen in

Deutschland hat.

Alle zehn Interviewten sagen über kurdische Musik aus Deutschland, sie

habe Einfluss auf das Kulturleben in der Türkei. Ausschließlich Sercan Gün-

duğ ist sich nicht sicher, wie viel Interesse die Leute aktiv hierfür aufbringen.

Er betrachtet die Einflüsse eher als unterschwellig wichtig.

Nurettin Kanoğlu, selber Kurde, sagt sogar, alle Musiker/-innen, die er

in seiner Kindheit in der Türkei gehört habe, hätten in Europa gelebt. An-

dere Interviewpartner/-innen haben ähnliche Erfahrungen gemacht. Als be-

sonders bedeutsam im deutsch-kurdischen transkulturellen Kontext benannt

werden die Musiker Şivan Perwer, Nizamettin Ariç und Ciwan Haco (Anmer-

kung: Letzterer wurde allerdings in einem kurdischen Dorf in Syrien geboren

und lebt heute in Schweden). Die Bedeutung einer dieser oder aller drei Mu-

siker für die kurdischen Communitys in der Türkei erwähnten unabhängig

voneinander Nurettin Kanoğlu, Adil Arslan, Bülent Emir und Adir J. Tekîn.

Des Weiteren sagt Kemal Sahir Gürel aus, der in Deutschland lebende kurdi-

sche Sänger Şivan Perwer sei auch für die türkische Linke von großer Bedeu-

tung gewesen. Er selbst sei in türkischen Kreisen groß geworden, woman die

Texte nicht verstanden und dennoch viel gehört habe. Des Weiteren werden

Mikail Aslan und Ahmet Aslan als für Kurden in der Türkei bedeutsamund aus

Deutschland heraus berühmt geworden benannt. Adir J. Tekîn weist jedoch

darauf hin, dass jene Musiker/-innen, die so erfolgreich seien, mittlerweile in

die Türkei einreisen dürften, und dass das Diaspora-Leben daher nicht mehr

isoliert zu betrachten sei. In der Tat beziehen sich die meisten Aussagen über

die Bedeutung der genanntenMusiker für die Türkei auf Zeiten, in denen kur-

dische Musik noch mehr Restriktionen ausgesetzt war als heute – vor allem

auf Zeiten, in denen der gesamte Gebrauch der kurdischen Sprache(n) un-

tersagt war. In dieser Periode war das Einschmuggeln kurdischer Kassetten

von außerhalb eine von wenigen Möglichkeiten für Menschen in der Türkei,

Musik der Art bereitstellen bzw. konsumieren zu können.

Im Jahr 2018, selbstverständlich, gestaltet sich dies anders. Ein Grund

hierfür stellt die veränderte politische Lage dar: Offiziell gibt es kein Verbot in

der Türkei mehr, kurdische Musik zu produzieren (auch wenn z.T. andere Be-

obachtungen hierzu gemacht wurden, wie in Kapitel 1.2.3 dargelegt). Zusätz-

lich haben sich die technischen Möglichkeiten zur transnationalen Musikver-

breitung erweitert: Sakîna Teyna beschreibt, wie die Distribution kurdischer

Musik aus Deutschland heute hauptsächlich über das Internet realisiert wer-

de. Dieses sei der »beste Schwarzmarkt« für die »Musik in Kurdistan«. Es ge-

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

be im Internet gar Listen, auf denen in Europa lebende Musiker/-innen dem

Alphabet nach sortiert stünden, welche die Leute dann auf YouTube suchen

würden.

Die Möglichkeit der Verbreitung von Kultur über das Internet ist in Sakî-

nas Fall besonders bedeutsam. Erstens wurde eines ihrer in Europa produ-

zierten Alben zensiert: In der Türkei durfte ein hierfür aufgenommenes Lied

aus, wie sie sagt, nur vorgeschobenen Copyright-Gründen nicht erscheinen.

Und zweitens kann sie nicht mehr in die Türkei einreisen. Meine anderen

Interviewpartner können alle in die Türkei reisen – wie leicht sich dies und

das Organisieren von Konzerten dort für sie gestalten, variiert jedoch sehr.

Mehmet Akbaş wies im Interview darauf hin, dass Musiker/-innen, die einen

deutschen Pass besäßen, leichter eine Konzertreise in die Türkei veranstalten

könnten als jene ohne. Die unterschiedlichen rechtlichen Voraussetzungen

der Diaspora-Musiker/-innen stellen also einen entscheidenden Aspekt dar,

welche kurdische Musik aus Deutschland sich wie in der Türkei verbreitet. So

kann Sakîna z.B. keine Konzerte in der Türkei spielen – möglicherweise wä-

ren ihr Einfluss und/oder die Hoffnung auf Einfluss auf das Kulturleben dort

ansonsten noch größer und die Prozesse ihrerMusikproduktion komplett an-

ders aufgebaut. Sie berichtet, wie Kurden sie im Internet suchen und ihr (und

demTrioMara) viel Zuspruch für die Klavier-Arrangements von traditionellen

anatolischen Liedern zukommen lassen würden. Dies, sagt sie, sei für diese

komplett neu. Es bleibt offen, welche Wirkung ihre Musik bei Livekonzerten

in kurdischen Provinzen erzielen könnte und was dies in derWechselwirkung

für ihre kreativen Schaffensprozesse ausmachen würde.

Adir J. Tekîn wurde jedoch auch unabhängig von rechtlichen Bedingungen

von Bookern seines Vertrauens dringend davon abgeraten, seine Musik in der

Türkei darzubieten. Sozio-kulturelle Hürden stellen sich folglich ebenfalls.

Für die meisten meiner kurdischen Interviewpartner/-innen scheint die

Hoffnung, ihre Musik werde in der Türkei gehört, dennoch essentiell bei der

Musikproduktion zu sein. Mehrere von ihnen verließen die Türkei nur un-

ter hohem politischem Druck und haben z.T. noch Verwandte dort, die wei-

terhin unter den gesellschaftlichen Umständen leiden. Ihnen und weiteren

kurdischen Menschen in der Türkei gegenüber haben die Musiker/-innen ein

Gefühl der moralischen Verpflichtung: Sie kämpfen in mehreren Fällen – laut

eigener Aussage – von Deutschland aus für den kulturellen Status der Kurden

und möchten den Menschen aus der Diaspora heraus etwas Schönes bieten:

Musik, die in der Türkei nicht immer problemlos produziert werden kann.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Fazit 201

Konzerte in der Türkei organisiert aus meiner Gruppe der kurdischen

Interviewten jedoch ausschließlich Mehmet, welcher dort sogar regelmäßig

auftritt. Sakîna aber darf nicht einreisen, Adir J. wurde davon abgeraten, hier

Konzerte zu spielen, und Bülent hat die Türkei erst im Zuge der aktuellen

politischen Lage verlassen und zeigt sich desillusioniert in Bezug auf das

Musikleben dort; er plant vorerst nur in Mitteleuropa angesiedelte Projek-

te. Nurettin konzentriert sich als semi-professioneller Musiker mit weniger

verfügbarer Zeit ebenfalls auf das Konzertleben in Deutschland. Auf meine

Interviewfragen zu einem möglichen Einfluss der Musik auf das Leben der

Menschen in der Türkei antworteten die meisten kurdischen Interviewpart-

ner/-innen aber sichtlich gerne und ausführlich. Mehrere von ihnen scheinen

durch die Partizipation von Menschen in der Türkei an ihren Produktionen

stark motiviert zu werden. Nurettin ist stolz auf die Mitwirkung von Musik-

schaffenden aus der Türkei an seinem Debütalbum, Sakîna nutzt die Verbrei-

tungsmöglichkeiten über das Internet und auch über den offiziellen Weg der

Vermarktung von Tonträgern sehr aktiv, Mehmet tritt nicht nur in der Türkei

auf, sondern verkauft ebenfalls seine Alben dort. Die Türkei stellt für mehre-

re kurdische Interviewpartner/-innen einen nicht wegzudenkendenWunsch-

Rezeptionsbereich dar.

Kemal Dinç, selbst kein Kurde, weist zudem darauf hin, wie groß die fi-

nanzielle Unterstützung sei, die die kurdischen Communitys in Deutschland

den Kurden in der Türkei zukommen ließen. Das Geld werde dort bspw. für

die Ausrichtung von Nevroz-Feiern verwendet. Es ist bemerkenswert, dass

Kurden in Deutschland ihr Geld lieber den Kurden in der Türkei zukommen

lassen als es selbst für Kulturorganisation in Deutschland zu verwenden, und

weist auf, wie groß nicht nur die Hoffnung auf Kenntnisnahme der eigenen

Aktivitäten in der Türkei ist, sondern wie groß auch ein Gefühl der Fürsorge

für die Menschen dort ist. Dies erklärt auch, warum kurdische Musiker/-in-

nen in Zeiten der Trauer (z.B. nach Anschlägen in kurdischen Gebieten) z.T.

selbst in Deutschland auf Werbung für ihre Konzerte verzichten: Dies wür-

de dann als egoistisch, dem Schmerz der Gemeinschaft nicht angemessen,

wahrgenommen werden.

Interessant ist auch die Frage, inwiefern die Menschen in der Türkei noch

heute von dem Wirken einzelner Musiker/-innen aus Deutschland wie Şivan

Perwer und Nizamettin Ariç in längst vergangenen Jahrzehnten profitieren.

Kadir Şahinkaya bezweifelt, dass die vorübergehend in der Türkei erfolgreiche

kurdische Musik aus Deutschland dort langfristig Spuren hinterlasse. Dies

steht jedoch imWiderspruch zu einer Aussage Adil Arslans: Heute in der Tür-

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

kei erfolgreiche Bands, wie bspw. Kardeş Türküler, sind ihm nach gerade von

Musikern wie Şivan Perwer, Nizamettin Ariç und Ciwan Haco musikalisch

beeinflusst worden, was einen langfristigeren Effekt dieser Musiker auf das

Kulturleben in der Türkei implizieren würde. Bülent Emir, welcher noch bis

vor Kurzem in der Türkei lebte, sagt, es handele sich bei den Beobachtungen

zu kurdischen Musikschaffenden aus Deutschland aber immer nur um eini-

ge wenige berühmte Fälle, wohingegen der Großteil des Diaspora-Lebens aus

Deutschland für die Kurden in der Türkei nicht von Bedeutung sei.

 

Der Einfluss von Aleviten in Deutschland auf das Kulturleben der Türkei ist

vielfach belegt: Die selbstbewusste Kulturorganisation der Angehörigen der

Religionsgemeinschaft in Deutschland gilt als große Inspiration, welche ei-

nen Beitrag zum offeneren Umgang mit der alevitischen Kultur in der Türkei

leisten konnte. Dies betonen auch mehrere meiner Interviewpartner/-innen

unabhängig voneinander. Kemal Dinç sagt zudem, dass die CHP mit der Fö-

deration der Aleviten in Deutschland kommuniziere, und dass – ähnlich wie

bei den Kurden – Communitys aus Deutschland das alevitische Kulturleben

in der Türkei unterstützen würden. Jedoch gibt es kaum Beispiele für be-

deutsame musikalische Akteure oder Produktionen. Kemal Sahir Gürel sagt

sogar explizit, er glaube nicht an eine Inspiration durch Musik der aleviti-

schen Communitys in Deutschland, schließlich kopierten diese doch nur das

Musikleben aus der Türkei.

Adil Arslan benennt ein Beispiel von Beeinflussung des Kulturlebens der

Türkei von Deutschland aus: Er beschreibt in diesem Kontext die bereits dar-

gestellte Veranstaltung »Epos des Jahrtausends – Bin Yılın Türküsü«, welche

zunächst in Köln und später in Istanbul zur Aufführung kam, wobei eini-

ge Musiker/-innen der Originalbesetzung aus Deutschland eingeflogen und

durch ortsansässige Musiker/-innen ergänzt wurden. Dieses Event, in dem

mit Musik die Geschichte des Alevitums dargestellt wurde, kann zwar als aus-

gesprochen bemerkenswert angesehen werden, jedoch konnte mir selbst Adil

– ein versiertere Organisator und Insider des alevitischen Kulturlebens – kei-

ne neuere Veranstaltung von vergleichbarer Größe, Berühmtheit oder politi-

scher Relevanz nennen.

Da das große Interesse der Aleviten an Musik im Allgemeinen unumstrit-

ten ist, lässt der Mangel an bekannten Produktionen aus der Diaspora den

Schluss zu, die alevitische Gemeinschaft sei weniger unzufrieden mit ihren

Möglichkeiten, in der Türkei Musik zu produzieren, als die kurdische. Das

Importieren vonMusik aus der Diaspora – auf dem regulärenWeg derMusik-

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Fazit 203

vermarktung in Form von Tonträgern und offiziellen Musik-Downloads oder

auch illegal über das Internet – scheint nicht nötig zu sein. Hierzu passt die

bereits aufgeführte AussageNurettin Kanoğlus, selbst rechteMenschen in der

Türkei würden inzwischen alevitische Musik mögen. Der Grund hierfür liegt

in der Geschichte der alevitischen Musik in der Republik Türkei begründet

(siehe hierzu die Kapitel 1.3.2 und 4.1). Des Weiteren ziehe ich den Schluss,

dass türkische Aleviten in Deutschland im Allgemeinen weniger als Kurden

das Gefühl haben, zurückgelassene Angehörige der eigenen Gemeinschaft in

der Türkei unterstützen zu müssen.

Mehmet Akbaş sagt über alevitische Konzerte in Deutschland, die Nach-

frage sei unter den kurdischstämmigen Aleviten am größten. Sakîna Teyna

beobachtet zudem, wenn Aleviten auf Türkisch sängen, sei dies nicht proble-

matisch, nur, wenn dies auf Kurdisch geschehe. Hier wird erneut deutlich,

dass die sprachliche und ethnische Diskriminierung der Kurden erheblich

größer ist als die der Aleviten. Kurdische Aleviten erleben Einschränkungen,

jedoch hauptsächlich aufgrund des im vorigen Abschnitt behandelten Aspekts

der mit Musik zum Ausdruck gebrachten kurdischen Identität.

Die Aleviten in der Türkei mit Musik von Deutschland aus zu erreichen,

ist für meine Interviewpartner/-innen (zumindest wenn es rein um den ale-

vitischen Aspekt geht) nicht bedeutsam. Adil Arslan konzentriert sich auf das

Musikleben in Deutschland. Kemal Dinç tritt viel in der Türkei auf, kooperiert

darüber hinaus mit einem Bağlama-Bauer in Istanbul und ist im Gespräch

mit Einrichtungen der Lehre wie dem erwähnten Institut in Tunceli/Dersim;

er ist zudemmein einziger Interviewpartner, der angab, später wieder in der

Türkei leben zu wollen. Jedoch scheint er sich schlichtweg gerne in der Türkei

aufzuhalten und nicht einen expliziten – mit den Kurden vergleichbaren –

Kulturkampf dort zu führen.

Türkischstämmige alevitische Musiker/-innen verfolgen also nicht den

Gedanken, alevitische Musik aufgrund eines Mangels an dieser in der Tür-

kei ersatzweise von Deutschland aus zur Verfügung zu stellen. Die Türkei

hat zudem für sie deutlich weniger bis kaum die Rolle einer aus Not (end-

gültig) zurückgelassenen, schwer zu erreichenden und zudem mitunter in

Bezug auf das zwischenmenschliche Leben idealisierten ehemaligen Heimat.

Kemal Dinç wirkt noch uneingeschränkt in der Türkei und Adil Arslan hat

in Frieden (weitestgehend) mit dem Gedanken, dort aufzutreten, abgeschlos-

sen. Dies steht in großem Kontrast zur Sicht der Kurden auf ihre in vielen

Fällen unter starkem gesellschaftlichem Druck verlassenen Heimatregionen.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

 

Zur Frage nach explizit linken Impulsen aus der Diaspora, welche mit Musik

zum Ausdruck gebracht werden, erhielt ich von den Interviewten sehr un-

terschiedliche Antworten. Hatte ich es bei der Untersuchung der Musik der

Aleviten bereitsmit zwei »Gruppen an Aleviten« (den kurdischstämmigen und

den türkischstämmigen) zu tun –wodurch ich keinen allgemeingültigen »ale-

vitischen Code« identifizieren konnte –, so gewann ich bei der Analyse der

Aussagen zum Kulturleben der Linken erst recht den Eindruck, meine Inter-

viewpartner/-innen sprächen von zwei unterschiedlichen Teil-Communitys.

Adir J. Tekîn beobachtet ähnlich wie bei den Aleviten eine Art generelle

Empowerment-Wirkung des Kulturlebens aus der Diaspora, kann aber keine

spezifisch bedeutsame Rolle der Musik hierbei feststellen. Auch Bülent Emir

hält das Musikleben aus der Diaspora für unbedeutsam für linke Gruppie-

rungen in der Türkei. Und Kemal Dinç sagt aus, dass zwar ca. drei Viertel der

Finanzierung von linken Kulturevents in der Türkei aus Europa kämen, aber

keine musikalisch-kreativen Einflüsse zu verzeichnen seien. Erneut möch-

te ich festhalten, dass die finanzielle Zuwendung ein nicht wegzudenkender

Einfluss ist: Mehr Geld zur Verfügung zu haben, ermöglicht, die Vorausset-

zungen für mehr Konzerte zu schaffen. Dennoch gehört Kemals Aussage in

die Reihe von Interviewaussagen, denen zufolge die Musik explizit links-sys-

temkritischer Menschen aus der Türkei in Deutschland nicht von Bedeutung

ist. Es wurde von keinem der hier erwähnten Interviewpartner die Hoffnung

geäußert, dies möge sich ändern. Der Wunsch, das Leben der Linken in der

Türkei von Deutschland aus mit Musik zu verbessern, ist hier nicht vorhan-

den.

Mehmet Akbaş hingegen trifft die Aussage, in kurdischen Provinzen in-

teressierten sich die Leute sehr für linke Musik aus der Diaspora. Er weist

zudemdarauf hin, dass viele linkeMusiker/-innen nicht freiwillig in Deutsch-

land leben, sondern sich im Exil fühlen würden, weshalb in ihren Schaffens-

prozessen immer auch die Intention mitschwinge, die Musik in der Türkei

(der eigentlichen Heimat) zu verbreiten. Nurettin Kanoğlu schätzt die Lage

ebenso ein: In Freiheit geschaffene Musik sei auf jeden Fall eine Inspiration

für Menschen in der Türkei. Er sagt, viele linke Musiker/-innen würden in

der Diaspora leben, da es ihre einzige Möglichkeit sei, ihre Musik auszule-

ben, und bestätigt, dass die hier produzierten Alben in die Türkei gelangen.

Laut Sakîna Teyna ermutigen die Menschen in der Türkei zudem linke Musi-

ker/-innen in Deutschland mit Kommentaren wie »Ihr seid unsere Stimme!«

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Fazit 205

dazu, weiter zu musizieren. Mehmet, Nurettin und Sakîna ähneln bzw. er-

gänzen sich somit in ihren Aussagen. Alle drei sind kurdischer Abstammung.

 

Grundsätzlich lässt sich also festhalten, dass nichts die Aussagen zur Bedeu-

tung ethnisch, religiös und politisch ausgerichteter Diaspora-Musik so sehr

beeinflusst wie die Zugehörigkeit zu Gruppierungen der Türken bzw. Kur-

den. Mehrere meiner türkischen Interviewpartner sagten zudem, sie wür-

den die Fragen nach Zugehörigkeit zu ethnischen, religiösen und/oder poli-

tischen Minderheiten als nicht so wichtig erachten. Sie glauben des Weiteren

nicht unbedingt, ihresgleichen in der Türkei erreichen oder in ihrem musi-

kalischen Ausdruck beeinflussen zu können. Da sie dafür jedoch in mehreren

Fällen sehr erfolgreich in großen Institutionen des Kulturlebens in Deutsch-

land tätig sind, stellt sich die Frage, inwiefern der von mir gewählte Begriff

»Diaspora« ihnen überhaupt gerecht wird. Gemäß der Definition von Turino

wäre die Betrachtung der Musiker/-innen als Zugehörige einer Communi-

ty der »Immigrierten« in manchen Fällen passender. Diese beschreibt er wie

folgt:

»If an immigrant group is to emerge as a new cultural formation in the

›host‹ [Herv.i.O.] country, it will involve a relatively stable settlement and

recognition and relations among the immigrants that are typically based

around common origin. Distinct from diasporas and cosmopolitans, im-

migrant communities are defined by bilateral relations and movement

between the new and the original home environments and, prominently,

by a combination of practices, ideas and objects from the two locations.«13

Communitys von Immigrierten entstehen laut Turino meist an Orten, wo es

bereits andere Immigranten und Immigrantinnen gibt,wo Strukturen für das

Wohnen und Arbeiten schon bestehen.Wenn nicht Rassismus in der Aufnah-

megesellschaft blockierend wirkt, assimilieren sich die Mitglieder der Com-

munity mit der Zeit.14

In Kontrast hierzu definiert Turino »Diaspora« (den Term, für den ich

mich im Forschungskonzept dieser Arbeit entschieden hatte) wie folgt:

»Diasporic formations [Herv.i.O.] are distinct in that they combine habits from

the original home and their new home and are influenced by the cultural

13 Turino 2003: 59.

14 Vgl. Turino 2003: 59.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

models from other places in the diaspora. The diasporic sites are unified as

a formation by at least symbolically emphasizing their allegiance to their

original homeland and by social network across the sites.«15

Neben der Solidarität für andere Diaspora-Angehörige – in welchem Land sie

auch leben mögen – kann also auch die Inspiration von überall her wahrge-

nommen werden. Dies scheint mir bei den kurdischen Interviewten der Fall

zu sein, wenn sie bspw. Ciwan Haco, der in Schweden lebt, ebenso als bedeut-

sam angeben wie Musiker/-innen, die in der Türkei oder in Deutschland wir-

ken. Turino schreibt gar, für Diaspora-Communitys könne ein kreativer In-

put aus einem dritten Land wichtiger sein als einer aus dem Herkunfts- oder

Aufnahmeland.16 Begünstigt wird diese Haltung sicherlich dadurch, dass die

Kurden – selbst, wenn sie nicht aus ihren Herkunftsprovinzen emigrieren

– über mehrere Länder verstreut leben (Ciwan Haco bspw. wurde in Syrien

geboren). Geht man davon aus, dass das Selbstverständnis der Kurden im

Allgemeinen nicht an Ländergrenzen gebunden ist, so bietet dies auch ei-

ne zusätzliche Erklärung dafür, wieso der Gedanke, aus Deutschland könne

man Einfluss auf das Kulturleben in der Türkei nehmen, in kurdischen Com-

munitys verbreiteter ist als in türkischen, wo man Ländergrenzen nicht oder

weniger infrage stellen. Unter Umständen erklärt es auch, wieso Kurden in

der Türkei verstärkt das Interesse und die Zeit aufwenden, im Internet alpha-

betische Auflistungen der in Europa lebenden Musiker/-innen zu lesen und

diese dann auf YouTube zu suchen.

Die Frage danach, ob jemand türkisch- oder kurdischstämmig ist, ist so-

mit nicht nur für die Frage, welche Chancen er oder sie in der Türkei gehabt

hätte – und ob eine Emigration aus dem Heimatland zwingend notwendig

erschien –, von Bedeutung, sondern auch dafür, wie er oder sie kulturelle

Identität im Allgemeinen samt den hiermit verbundenen Möglichkeiten als

Musiker/-in sieht.

Einige meiner türkischstämmigen Interviewpartner – insbesondere Ke-

mal Sahir Gürel und Kemal Dinç – agieren viel im Musikleben der Türkei.

Jedoch scheinen sie trotz des Wunsches nach transnationalem Wirken – ver-

glichen mit den kurdischen Interviewten – eher nicht als Mitglieder einer

Diaspora zu handeln. Pries formuliert in seinem Artikel »Warum pendeln

manche Migranten häufig zwischen Herkunfts- und Ankunftsregion?«, dass

15 Turino 2008: 118.

16 Vgl. Turino 2003: 60.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Fazit 207

»neben den klassischen Idealtypen (1) des Auswanderers bzw. Einwanderers

(der im Idealfall nur einmal die Grenze überschreitet und sich dann dauer-

haft im Ankunftsland niederlässt), (2) des Rückkehrmigranten bzw. ›Gast-

arbeiters‹ [Herv.i.O.] (der im Idealfall die Grenze einmal zur Auswanderung

und einmal zur Rückwanderung überschreitet und sich dann dauerhaft wie-

der im Herkunftsland niederlässt) und (3) des saisonalen Pendlers (der […]

sehr häufig für kurze jahreszeitbedingte Arbeitsaufenthalte hin- und her-

wandert) ein vierter Idealtyp internationaler Arbeitswanderung von Bedeu-

tung ist, den man Transmigrant [Herv.i.O.] nennen kann. Dieser Typus des

Transmigranten unterscheidet sich von den drei anderen, klassischen Typen

durch seinen Wanderungsverlauf und seine Lebensorientierungen.«17

Es handelt sich hierbei also um einen bewusst gewählten Livestyle, in dem

ein Musiker bzw. eine Musikerin Chancen in beiden Ländern nachgeht. Pries

beschreibt präziser:

»Häufige (und nicht nur saisonale) Landeswechsel in der Erwerbskarriere

sinddemnachnicht unbedingtAusdruck vongescheitertenAuswanderungs-

bzw. Rückkehrwanderungsstrategien, sondern von transnationalen Arbeits-

und Lebensstrategien.«18

Diese Beschreibung trifft auf einige meiner türkischstämmigen kommerziell

erfolgreicheren Interviewpartner zu.

 

Abschließend sollen jedoch noch einige Punkte, für die ich die Aussagen

meiner gesamten Interviewgruppe (türkisch- und kurdischstämmige Musik-

schaffende) betrachte, Erwähnung finden. Bezüglich einer zu erwartenden

Entwicklung der Auswirkung des Musiklebens der Communitys in Deutsch-

land auf das Musikleben in der Türkei sind einige Interviewpartner/-innen

optimistischer als andere. Keine Hoffnung auf eine positive Entwicklung im

Sinne des Wohls der Menschen in der Türkei durch Musikschaffende hat

Kemal Dinç. Und Kadir Şahinkaya sagt, wie bereits im Abschnitt über Kurden

erwähnt, aus, dass vorübergehende Effekte durch Musik aus Deutschland

keine bleibenden Spuren hinterließen.

Sercan Günduğ hingegen glaubt daran, dass Netzwerke wachsen und

gemeinsame Plattformen entstehen und an Bedeutung gewinnen könnten.

17 Pries 2010: 75.

18 Pries 2010: 71.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

Er sagt zum einen, das Interesse an Kooperationen aus der Türkei könne

wachsen, und des Weiteren, dass Musiker/-innen, die Interesse an Zu-

sammenarbeit mit in Deutschland lebenden Musikschaffenden hätten, sich

sicher eher aktiv mit deren Produktionen beschäftigen würden als Men-

schen in der Türkei ohne transnationale Karrierebestrebungen. Folglich sind

auch die transnationalen Hoffnungen der Musiker/-innen im kulturellen

Herkunftsland selbst von Bedeutung, nicht nur die derer außerhalb.

Sugarman formuliert über Diaspora-Dialog im albanischen Kontext:

»On the one hand, those based in the homeland need to gear their perfor-

mances in great part to the tastes and sensibilities of diaspora producers

and audiences. On the other, for those living abroad, active participation

in the music industry has often required that they return to homeland ar-

eas to collaborate with the most highly regarded composers, arrangers, and

video directors. It is out of such dynamics that the conditions have emerged

through which mediated musics may facilitate forms of homeland-diaspora

dialogue.«19

Insofern können transnationale Praktiken nicht nur für diskriminierte Grup-

pierungen bedeutungsvoll sein, sondern ganz generell dieMusikindustriemit

formen. Adil Arslan merkt zudem an, dass gerade die jüngeren Generationen

in der Türkei viel aus der Diaspora mitbekämen – eine Tendenz, die ich eben-

falls als zukunftsträchtig erachte.

Die einzige Komponente, die von mehreren der Interviewten unabhängig

voneinander als hoffnungsvoll in Gegenwart und Zukunft genannt wird, ist

das Internet. Mehmet Akbaş lobt ganz generell die Möglichkeiten, die das In-

ternet bietet, wenn sich Menschen in der Türkei über Musik in der Diaspora

informieren möchten. Sercan Günduğ und Sakîna Teyna benennen explizit

YouTube als geeignete Plattform. Sercan weist auch auf die Möglichkeit, Da-

teien in anderen Netzwerken zu posten, hin; Sakîna beschreibt alphabetisch

sortierte Listen im Internet, die über die Existenz von in der Diaspora leben-

den Musikschaffenden informieren, sowie den »Schwarzmarkt« im Internet.

Hiermit sind sicherlich nicht nur zu streamende YouTube-Videos gemeint,

sondern auch die Möglichkeit des Musik-Downloads.

Gezen beschreibt in ihrem 2011 erschienenen Artikel zu »Copyleft«-

Strategien in der Türkei amBeispiel der Band Bandista das Prinzip »Copyleft«

als direktes Gegenstück zu »Copyright«. Copyright, so wird argumentiert,

19 Sugarman 2004: 28.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Fazit 209

ist häufig gegen das Individuum gewendet. Dem Copyleft liegt ein mar-

xistisches Verständnis zugrunde: Alles, was produziert wird, materiell und

intellektuell, soll der Gemeinschaft zugutekommen; es ist kein Privatbe-

sitz. Künstler/-innen können so zwar keinen finanziellen Gewinn durch

ihre Musikverbreitung erzielen – dies gestaltet sich bei meinem Beispiel

der Kurden in der Türkei jedoch sowieso als sehr schwierig. Das Ziel der

Musikdistribution ist nun ein verändertes: Wissen soll verbreitet werden.20

»The music industry has undoubtedly changed through the advent of the

Internet. But while the Internet has been associated with pirating and file

sharing, with Bandista we encounter a subversive use of the Internet as a

means of collaboration, exchange, as well as of distribution on their own

terms. Their practice of copyleft and invitation to download, copy, and dis-

tribute their music stand in direct opposition to common practices in the

music industry. […] Bandista see copyleft as instrumental to fighting the in-

dustry’s common practices and the commodification of culture.«21

Copyleft-Prinzipien sind im Kontext der Türkei keinesfalls nur für kurdische

Musiker/-innen von Bedeutung. Bandista bspw. sind ein links-systemkriti-

sches Musikkollektiv ohne ethnische Ausrichtung. Im Kontext meiner Arbeit

jedoch wurde ausschließlich im kurdischen Kontext auf die Möglichkeit ver-

wiesen, den rechtlich weniger strukturierten Raum des Internets zu nutzen,

um das Copyright zu umgehen.

Kissau und Hunger weisen zudem darauf hin, dass das Internet nicht

nur den Vorteil bietet, jene Teile der Gesellschaft, die in den Medien und im

Kulturleben häufig übergangen werden, überhaupt zu Wort kommen zu las-

sen, sondern dass sich die Selbstpräsentation der Community dadurch nun

auch vielfältiger gestalten kann.Die Autoren führen aus, die kurdische Selbst-

organisation sei zuvor von wenigen Akteuren geprägt und hochgradig poli-

tisiert gewesen, durch das Internet aber würden nun sehr unterschiedliche

Community-Mitglieder die Möglichkeit erhalten, sich zu äußern und die Be-

wegung mitzugestalten. Die kurdische Selbstdarstellung sei hierdurch heute

demokratischer organisiert und heterogener als zuvor.22

Zusätzlich bietet die Literatur jedoch leider auch Anlass zur Annahme,

das Internetzeitalter könne die Situation diskriminierter Gruppierungen in

20 Vgl. Gezen 2011: 444f.

21 Gezen 2011: 444f.

22 Vgl. Kissau/Hunger 2010: 261.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

der Türkei verschlechtern. Costa, die 2016 eine Studie zu sozialen Medien im

Südosten der Türkei veröffentlichte, schreibt, die Selbstzensur habe durch das

Internet ein ganz neues Maß erreicht.

»On the one hand, opponents of the government felt themselves to be even

more under the threat of State surveillance when expressing themselves on-

line than theywere offline, and evidence suggests that they are entirely right

to be fearful in that regard.«23

Des Weiteren schreibt sie über systemtreue Internetnutzer/-innen:

»On the other hand, the Turkish government and its supporters took advan-

tage of the new increased opportunities of visibility created by social me-

dia and started actively to produce and share online content. […] we can ar-

gue that Facebook has strengthened the political inequality between those

who adhere to the ideological model of the Turkish nation and those who do

not.«24

Laut Egin bezeichnete Präsident Erdoğan jedoch denOnline-Nachrichtendienst

Twitter als größtmögliche Bedrohung für die Gesellschaft25. Diese Aussage

wiederum ist für Systemkritiker/-innen positiv zu deuten: Die Politik fürchtet

ihre Internet-Aktivitäten, weil hier eben doch (gelegentlich) gesellschaftliches

Potential liegt. Das Internetzeitalter bietet somit sowohl neue Chancen als

auch neue Gefahren.

 

Ein weiterer bisher nicht diskutierter Punkt im Rahmen dieser Arbeit ist die

Frage, ob das Diaspora-/Immigranten-Musikleben in Deutschland repräsen-

tativ ist für das Musikleben von Menschen aus der Türkei außerhalb dieser

im Allgemeinen. Kemal Sahir Gürel sagt, den in Deutschland lebenden Men-

schen aus der Türkei mangele es an Kreativität. Da in Deutschland nichts

Neues entstehe, könne die Türkei davon auch nicht inspiriert werden. Auch

Kemal Dinç meint, die Diaspora-Kultur in Deutschland sei nur eine Kopie

der Türkei. In anderen Ländern, z.B. den USA, gebe es innovative Diaspora-

Communitys aus der Türkei, nicht so in Deutschland. Ich möchte hier auch

an seine Aussage erinnern, seine experimentelle Musik auf der Bağlama ge-

falle den in Deutschland lebenden Aleviten und Kurden nicht. Intellektuelles

23 Costa 2016: 161.

24 Costa 2016: 161.

25 Vgl. Egin 2013: 55.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Fazit 211

herkunftsdeutsches Publikum sei hieran interessiert, nicht jedochMenschen,

die sich bestimmten anatolischen Traditionen verbunden fühlten. Er wies im

Interview zudem darauf hin, dass in Deutschland lebende Türken (Almancılar)

in der Türkei häufig als besonders traditionsbewusst verspottet werden wür-

den.

Rice schreibt über Tradition:

»In modern societies tradition becomes a text for interpretation, and

its ›readers‹ [Herv.i.O.] act as if it made claims on them, as if the ›truth‹

[Herv.i.O.] of tradition were being served by the precise manner in which

they appropriate it – thus the claim to authenticity. The conscious encounter

with tradition creates a tension between the world it once referenced and

the modern world it must be made to reference.«26

»Tradition« ist für manche Communitys also auch ein Code. Wird der Code

jedoch verändert, so kann er nicht mehr wie bisher als »Tradition« dekodiert

werden. Diese Veränderung, dieser Bruch mit der Tradition, stellt in der Tür-

kei vermutlich »nur« eine Anpassung an moderne Zeiten dar, im Diaspora-

Kontext jedoch möglichweise (für manche) außerdem an die deutsche Gesell-

schaft. Deswegen, so vermute ich, ist in konservativen Kreisen aus der Türkei

in Deutschland die Angst vor Veränderung des Codes größer als in der Türkei

selbst. Dass sichmanch einer hiervon wenig Inspiration für die seit Jahrzehn-

ten auf Diskriminierung basierende Ordnung des Kulturlebens verspricht, ist

verständlich.

Andere Interviewpartner/-innen machten allerdings – auch außerhalb

des besonders speziellen kurdischen Kontexts – die Beobachtung, Diaspora-/

Immigranten-Kultur aus Deutschland werde in der Türkei aufgegriffen: Adil

Arslan sagt, wer in Deutschland erfolgreich sei, habe es verhältnismäßig

leicht, auch in der Türkei anerkannt zu werden. Er führt aus, früher sei

diese Tendenz noch stärker ausgeprägt gewesen, da habe quasi alles aus

Deutschland als moderner oder besser gegolten, doch auch heute ließe sich

diese Haltung durchaus noch bemerken. Ähnliches berichtet Kadir Şahinka-

ya, dem bereits angeboten wurde, als DJ für eine Sendung eines türkischen

Privatsenders zu arbeiten. Er sagt, es sei nicht schwer, aus Deutschland für

Musikveranstaltungen in die Türkei eingeladen zu werden. Auch Mehmet

Akbaş machte sehr positive Erfahrungen damit, seine CDs als deutsche Pro-

26 Rice 1994: 15.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

duktionen in der Türkei vorzustellen – laut eigener Aussage, da das Interesse

an europäischen Produktionen in der Gesellschaft groß sei.

Ich möchte festhalten, dass zwar in Deutschland lebende Menschen aus

der Türkei allgemeinhin als besonders traditionsbewusst gelten und ihnen

daher insgesamt nicht viel Innovation zugetraut wird, dass aber einzelne

kreative Köpfe selbstverständlich in der Türkei hohe Anerkennung genießen

und hier im Alleingang mitunter etwas bewirken können.

Als weiteren Aspekt, der auf eine hohe Bedeutung von Teilen des Kul-

turlebens aus der Diaspora hindeutet, möchte ich die Besorgnis von Behör-

den oder Organisationen aus der Türkei über selbiges anführen. Sakîna Tey-

na erzählte mir, wie die Vorführung eines kurdischen Films in Deutschland

von der türkischen Botschaft verhindert worden sei. Die Repräsentanten und

Repräsentantinnen der türkischen Politik scheinen also davon ausgegangen

zu sein, die Filmvorstellung könne sich nachteilig für sie auswirken. Bülent

Emir berichtete auch in Bezug auf die geschlossenen alevitischen und kur-

dischen Community-Veranstaltungen von einer Zentralisierung der Organi-

sationsstrukturen in der Türkei. So bekam er z.B. die Angabe kurdischer, in

der Türkei ansässiger, Organisatoren mit, die Diaspora-Communitys mögen

Şivan Perwer vorübergehend nicht mehr im Rahmen ihrer Veranstaltung auf-

treten lassen, da ihnen seine politischen Aussagen missfielen – und das, ob-

wohl Şivan Perwer in Deutschland lebt und die Konzerte ebenfalls in Deutsch-

land stattfinden sollten. Des Weiteren, sagt er, hätten sie auch vorgegeben,

welche Musiker/-innen aus der Türkei für Konzerte eingeflogen werden dürf-

ten und welche nicht. Auch die kurdischen und alevitischen Communitys

in der Türkei scheinen also das Konzertleben in Deutschland aufmerksam

zu verfolgen. Dies unterstreicht, dass auch sie das Diaspora-/Immigranten-

Musikleben nicht als irrelevant einstufen.

 

In manchen Fällen lässt sich also eine Relevanz der Musik und der musika-

lischen Veranstaltungen von Menschen mit biographischem Bezug zur Tür-

kei für das Leben diskriminierter Gruppierungen in der Türkei feststellen,

in anderen nicht. Lediglich für die Gruppe der Kurden konnte ein Einfluss

eindeutig festgehalten werden. Das kreative Schaffen der kurdischen Musi-

ker/-innen in Deutschland ist durch dieses Bewusstsein – und die Hoffnung

auf eine Erweiterung der Beeinflussungsmöglichkeiten – angetrieben. Den

Musikschaffenden in der Diaspora gelingt es nicht vollständig, Verbote und

Gebote aus der Türkei zu umgehen – nicht in Deutschland, wie die Beispie-

le von Eingriffen der Vereine und der Botschaft zeigen, und erst recht nicht

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Fazit 213

beim transnationalenWirken, wie die Zensur von Sakîna Teynas Album in der

Türkei verdeutlicht. Es ist für die kurdischen Musiker/-innen jedoch bedeut-

sam, das gewaltsam beschränkte Kulturleben der Kurden in der Türkei durch

ihr musikalisches Schaffen zumindest ein wenig zu bereichern.

5.4 Musik und Community-Netzwerke

Abschließend möchte ich auf die kulturellen Netzwerke, in denen ich die Mu-

siker/-innen agieren sah, eingehen. Im Konzept dieser Studie hatte ich mich

für drei zu untersuchende Community-Netzwerke (links-systemkritisch, kur-

disch, alevitisch) entschieden. Im Verlauf der Studie erlebte ich diese drei

Netzwerke als unterschiedlich aktiv und meine Voreinteilung der verschiede-

nen Interviewpartner/-innen in diese als unterschiedlich sinnvoll. Des Wei-

teren war ich von zwei lokalen Netzwerken (Köln – zuzüglich benachbarter

Städte – und Berlin) ausgegangen. Beide Vorannahmen werde ich in diesem

Kapitel reflektieren.

Passy beschreibt die Bedeutung von Netzwerken wie folgt:

»Social networks matter […]. First, they intervene in the specialization and

construction of identities. In this function, networks yield structures of

meaning that enable individuals to create (or to solidify) identities and

to establish cultural proximity with a specific political contention, usually

in the long run. Here networks create an initial disposition to participate

by developing specific meaning structures. […] Second, networks inter-

vene before prospective members join a social movement organization

by providing those culturally sensitive to the issue with an opportunity to

participate. Here networks structurally connect potential participants to a

social movement organization. […] Finally, networks intervene when people

decide to join a movement organization. They influence the definition of

individual perceptions which enable potential participants to decide on

their involvement and its intensity.«27

Dies möchte ich noch einmal kurz zusammenfassen: Soziale Netzwerke hel-

fen bei der Identitätsentwicklung, indem sie einen Bedeutungsrahmen be-

reitstellen, mit dem sich ein Individuum identifizieren und in dem es sich

verständigen kann – im Fall kultureller Netzwerke u.a. durch die erwähnten

27 Passy 2003: 41.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

(De-)Kodierungs-Schemata –, sie bieten konkrete Organisationsstrukturen,

in die die Teilhabe eines Individuums eingebettet wird, und sie beeinflussen

auch, wie ein Individuum, wenn es Teil des Netzwerks geworden ist, sich in

Zukunft (in die Gesellschaft) einbringen möchte.

Jedoch fiel es mir schwerer, als ich gedacht hätte, eindeutige soziale Netz-

werke innerhalb der Communitys aus der Türkei in Deutschland in Abgren-

zung zu anderen zu finden. Dies liegt allerdings nicht daran, dass es kei-

ne starken Verbindungen zwischen den Akteuren gäbe – ganz im Gegenteil:

Beziehungen zwischen den Musikschaffenden aus der Türkei in Deutsch-

land untereinander, sowie zwischen den Organisatoren, dem Publikum, den

Freunden, sind allgemein ausgeprägt. Alleine die hier vorgestellten Musik-

schaffenden kennen sich untereinander fast alle, wie ich nach und nach er-

fuhr. Dies möchte ich kurz graphisch darstellen.

Folgende Musiker/-innen sah ich miteinander agieren: Die durchgehend

miteinander verbundenen Akteure erlebte ich dabei, wie sie gemeinsam mu-

sizierten. Kemal Sahir Gürel arrangierte und produzierte Nurettin Kanoğlus

Debütalbum, Sercan Günduğ und Kadir Şahinkaya spielten und sangen beide

miteinander im Köln Türk Müziği Korusu, Kemal Sahir Gürel veranstaltete

einen privaten Musikabend, wo Sercan zu den geladenen Gästen gehörte und

die beiden miteinander musizierten, Mehmet Akbaş trat als Gastmusiker ge-

meinsammit Adir J. Tekîn und seiner Band auf. Die Pfeile symbolisieren, wen

ich auf den Konzerten von wem antraf: Sercan und Nurettin sah ich beide auf

Konzerten von Mehmet (Sercan sogar zwei Mal), Adir J. traf ich im Publikum

von Sakîna Teyna an.

Bereits bei dieser ersten Betrachtung bestätigt sich nicht, dass das Kon-

zertleben in Köln und Berlin getrennt voneinander zu betrachten wären, da

Adir J. Tekîn, der in Berlin lebt, sowohl mit Sakîna Teyna (Wien und Köln) als

auch mit Mehmet Akbaş (Köln) verbunden ist.

Noch deutlicher wurde für mich die gute Vernetzung meiner Interview-

partner/-innen untereinander, als ich mir ansah, wer mit wem auf Facebook

befreundet ist. Alle zehn Interviewpartner/-innen sind auf Facebook aktiv.

Natürlich gibt es keine Garantie, dass sie alle gleich intensiv Freunde »ad-

den«, dennoch ist eine Grundtendenz von guter Vernetzung sichtbar. Wenn

Mehmet beispielsweise ein Konzert über Facebook ankündigt, bekommen es

sechs weitere meiner Interviewpartner/-innen automatisch mit: Fünf von ih-

nen sind mit ihm über seine private Seite befreundet, ein weiterer (Kemal

Dinç, eckige Pfeillinie) folgt ihm auf seinem Künstler-Profil, welches er zu-

sätzlich zu einem privaten Profil pflegt.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Fazit 215

Abbildung 6: Beobachtete Vernetzung der Musiker/-innen

Abbildung 7: Vernetzung der Musiker/-innen über Facebook

Die in den Klammern angegebenen Zahlen zeigen an, wie viele andere

Interviewpartner/-innen einen Facebook-Post desjenigen bzw. derjenigen se-

hen könnten.

Regionale Entfernung (Interviewpartner/-innen aus meiner Interview-

phase in Köln und jene aus der in Berlin) spielen im Endeffekt keine Rolle. So

kennen sich z.B. die drei politisch engagiertesten kurdischen Musiker/-innen

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

meiner Studie trotz drei verschiedener Wohnstädte (Mehmet Akbaş wohnt in

Köln, Sakîna Teyna inWien, Adir J. Tekîn in Berlin). Auch die beiden türkisch-

alevitischen Interviewpartner, die an der Organisation des Kulturlebens von

Menschen aus der Türkei in Deutschland maßgeblich beteiligt sind, kennen

sich selbstverständlich trotz Entfernung der Wohnorte (Kemal Dinç wohnt in

Köln, Adil Arslan in Berlin). Mein einziger Interviewter, der auf Facebook mit

keinem der anderen neun befreundet ist, ist Bülent Emir. Dafür ist er mit

einem Musiker aus Adir J. Tekîns Band Adirjam namens Hogir hier in Ver-

bindung. Insofern wird er über Auftritte Adir J.s (bzw. Adirjams) vermutlich

ebenfalls automatisch informiert (geschwungene Pfeillinie).

ImGesprächmit Bülent erfuhr ich zudem, nachdem ich die Skizze bereits

fertiggestellt hatte, dass er doch auch andere Interviewpartner/-innen min-

destens dem Namen nach kennt. Als im Januar 2018 Mikail Aslan in Berlin

auftrat, kam Bülent zum Aufführungsort hin, obwohl er nicht vorhatte, das

Konzert zu besuchen – einfach, um verschiedene Leute vor dem Saal stehend

wiederzusehen. Dies zeigt, wie wichtig die kurdischen Konzerte als Treff-

punkte für die kurdische Community sind. Ich unterhielt mich mit Bülent,

der viele Bekannte wiedersah und mich fragte, wen ich sonst interviewt hat-

te. Sowohl Mehmet Akbaş als auch Kemal Dinç (beide wohnhaft in Köln, wo

er nie gelebt hatte) kannte er – womöglich auch noch mehr. Zeitweise hielt

ich dennoch noch leicht an der Idee fest, dass es eine Bedeutung für das Net-

working hätte, in welcher Stadt die Musiker/-innen leben würden, bis ich per

Zufall erfuhr, dass sich die Bands Adirjam (von Adir J. Tekîn) und Trio Mara

(von Sakîna Teyna) während eines Musikfestivals in Hamburg, auf dem bei-

de aufgetreten waren, kennen gelernt hatten. Durch diese Information löste

ich mich endgültig von dem Gedanken, ich könne das Kölner und Berliner

Konzertleben mit Bezug zur Türkei als auch nur ansatzweise eigenständige

Einheiten analysieren – nicht nur gibt es eine Schnittmenge zwischen Kölner

und Berliner Konzertorganisation, auch dritte Städte können beeinflussend

wirken. Bei den Netzwerken, die ich betrachte, handelt es sich also keinesfalls

um lokale Netzwerke, sondern um überregionale kulturelle bzw. ideologische

Netzwerke.

In Bezug auf den kulturellen/ideologischen Charakter bestätigt die Ab-

bildung eher meine am Anfang der Studie getroffenen Vermutungen: Sakîna

Teyna ist z.B. mit einer Ausnahme (Kemal Dinç) nur mit anderen kurdi-

schen Interviewten befreundet (und zwar mit allen außer mit Bülent Emir),

Kadir Şahinkaya nur mit den anderen nicht-kurdischen, nicht-alevitischen

Protestmusik-Interessierten meiner Studie (und zwar mit allen), Adil nur

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Fazit 217

mit dem einzigen anderen türkischstämmigen alevitischen Interviewpart-

ner. Dennoch gibt es selbstverständlich auch vielfältige Überschneidungen

meiner drei Gruppen.

Zusätzlich möchte ich auf einen Unterschied, den ich zwischen dem Mu-

sikleben in Köln und in Berlin letztendlich doch fand, hinweisen: Zwar schei-

nen regionale Besonderheiten keine Bedeutung für das Networking generell

zu haben, jedoch für die Konzertorganisation. So organisieren Kölner Musi-

ker/-innen z.T. ganze Nordrhein-Westfalen-Tourneen, während derer sie (z.T.

an direkt aufeinander folgenden Abenden) nacheinander in unterschiedlichen

Städten rund um Köln auftreten. Selbstverständlich treten auch die Berli-

ner Musiker/-innen gelegentlich außerhalb Berlins auf, jedoch scheinen sie

eher für einzelne Konzerte zu speziellen Anlässen (Friedensfestival einer Stadt

u.Ä.) in andere Städte zu fahren. Rund um Berlin gibt es weniger Auftritts-

möglichkeiten und weniger potentielles Publikummit biographischem Bezug

zur Türkei als rund um Köln. Auch scheinen die in Berlin wohnhaften Musi-

ker/-innen hauptsächlichmitMusikschaffenden zu kooperieren, die ebenfalls

in Berlin leben. Zwar werden gelegentlich Gastmusiker/-innen aus anderen

Städten – oder sogar gleich aus anderen Ländern wie in Adil Arslans Beispie-

len von Kooperationen mit einem Dubliner Chor und einem Gastdirigenten

aus Izmir – eingeladen bzw. es wirdmit ihnen zusammen außerhalb von Ber-

lin aufgetreten, aber ich lernte keine Berliner Band und kein festes Ensem-

ble kennen, deren/dessen Mitglieder regelmäßig in Berlin proben, aber nicht

in Berlin leben. Kölner Musiker/-innen erzählten verglichen hiermit häufi-

ger von langfristigen und regelmäßigen Kooperationen mit außerhalb Köln

wohnhafter Musiker/-innen. Wie ich eingangs vermutet hatte, fungiert Ber-

lin in Bezug auf die Konzertorganisation als in sich geschlossene Einheit, Köln

hingegen nicht. In Bezug auf die Organisation sozialer Netzwerke allgemein

lässt sich dieser Unterschied aber, wie zuvor dargelegt, nicht feststellen.

Für die kurdische Community konnte ich den besagten Netzwerk-

Charakter von allen interviewten (potentiellen) Gruppierungen am stärksten

nachweisen. Den hohen Informationsaustausch unter den verschiedenen

kurdischen Akteuren und die insbesondere im Fall der Konzertbesuche von

anderen Musikschaffenden zum Ausdruck gebrachte Solidarität finde ich

bemerkenswert. Die kurdische Community ist zudem von den untersuchten

Communitys jene, für die ich am meisten kulturinterne Konzertpraktiken

bzw. eigene Codes beobachten konnte: Liedrepertoire aus mehr als einer Re-

gion und/oder Lieder auf mehr als einer Sprache darzubieten, ist üblich (und

steht für Offenheit und Solidarität); Ansagen, die helfen, Lieder zu verstehen

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

und gesellschaftlich einzuordnen, gehören dazu (und garantieren, dass die

politische Grundaussage, dass es eine eigenständige kurdische Kultur gibt,

von allen Anwesenden verstanden wird). Die kurdischen Musiker/-innen

achten zudem darauf, optische Elemente den musikalischen hinzuzufügen

(z.B. durch ihre Kleidung), und kontrollieren ihre Wortwahl mit Abstand

am meisten. Letzteres führe ich darauf zurück, dass sie sich als politische

Akteure wahrnehmen und ihre Aussagen somit nicht nur als persönliche,

sondern auch als politische Statements betrachten. Das Publikum auf kur-

dischen Konzerten tanzt fast immer Reihentänze, verfügt also auch über

Community-eigene Zuhörerpraktiken. Für herkunftsdeutsches Publikum

kann dies sicherlich die kulturvermittelnde Wirkung der Konzerte erhöhen:

Der spezifische Kulturausdruck wird hier nicht nur auf der Bühne sichtbar.

Es gibt auch im Publikum einen innerkulturellen Code zu beobachten.

Ichmöchte an die Aussage von Sercan Günduğ erinnern, er hoffe, das her-

kunftsdeutsche Publikum sehe auf Konzerten der Communitys aus der Tür-

kei: »Die feiern ja wie wir!« Für die türkischen Communitys, deren Konzerte

ich besuchte, würde ich dies so bestätigen, auf kurdischen aber wird tatsäch-

lich ein bisschen anders gefeiert, wobei dies (im Idealfall) keine Barriere für

herkunftsdeutsche Konzertgänger/-innen darstellen dürfte. Auf den kurdi-

schen Konzerten, die ich mir ansah und anhörte, wurden die Lieder immer

auch auf Deutsch erklärt, obwohl meist nur ganz vereinzelt herkunftsdeut-

sche Zuhörer/-innen anwesend waren, und fast immer wurde mir eine Hand

entgegengestreckt, die ich ergreifen konnte, um mich in den Tanz einzurei-

hen.

Die öffentlich organisierten kurdischen Konzerte fungieren zudem als

Community-Treffpunkte und heben sich auch hierdurch stark ab von al-

len türkischen Konzerten, die ich besuchte. Möglicherweise gibt es einige

türkisch-alevitische Konzerte innerhalb von hemşeri-Organisationen oder

türkisch-linke Konzerte innerhalb von Parteiveranstaltungen, die ebenfalls

als Insider-Treffpunkte fungieren. Jedoch befasste ich mich im Rahmen

meiner Studie nicht mit geschlossenen Veranstaltungen, sondern aus-

schließlich mit öffentlichen Konzerten, und fand in diesem Rahmen keine

türkisch-links-systemkritischen oder türkisch-alevitischen Konzerte, die ich

als Insider-Veranstaltungen mit eigenen Konzertpraktiken werten würde.

Auch meine Interviewpartner/-innen konnten mir keine nennen.

Bei den kurdischen Konzerten schließen Außen- und Innenrepräsentati-

on einander nicht aus. Die Menschen leben hier ihre Insider-Kultur aus und

vergessen dennoch nicht, dass auch Herkunftsdeutsche ohne Vorkenntnisse

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Fazit 219

anwesend sein könnten, für die einige Erklärungen hinzugefügt sein sollten,

um das Verständnis zu erleichtern. So wird Kultur zeitgleich ausgelebt und

vermittelt.

Zusätzlich gewann ich den Eindruck, aufgrund eines Mangels an ei-

genständiger türkisch-links-systemkritischer und/oder türkisch-alevitischer

Konzertorganisation mit politischem Mobilisierungsanspruch schlössen sich

sowohl türkische systemkritisch-Linke als auch türkische Aleviten – welche

sich nach wie vor eines gewissen eigenen Minderheitenstatus bewusst sind –

einfach den kurdischen Konzerten und Musikproduktionen an. Ich traf häu-

fig auch türkische Freunde und Interviewpartner, wie bspw. Sercan Günduğ,

auf kurdischen Konzerten an. Kemal Sahir Gürel produziert zudem in seinem

Tonstudio in Köln-Ehrenfeld die Alben vieler kurdischer Musiker/-innen, und

Kemal Dinç tourt regelmäßig gemeinsam mit dem zazasprachigen Sänger

Ahmet Aslan.

Bennett und Peterson schreiben über die Eingrenzung einer an Musik ge-

bundenen Gemeinschaft als Szene:

»Since some people are more involved in a scene than others, and because

scenes ebb and flow with time, there is no hard line between what is and

what is not a scene. Consequently it is not useful to try to draw a hard line

between scenes andnonscenes andbetweenmembers andnonmembers.«28

Es gestaltete sich im Rahmen dieser Arbeit als schwieriger, als ich erwartet

hätte, von »linken Communitys« zu sprechen, da es im Kontext der Türkei

sehr unterschiedliche Auffassungen davon gibt, was als links anzusehen ist.

Wie in Kapitel 3 und 4 dargelegt, umfassen auch die Begriffe »kurdisch« und

»alevitisch« verschiedene Teil-Communitys (verschiedene kurdische Spra-

chen, kurdische Sunniten, kurdische Aleviten, religiös ausgelebtes Alevitum,

das Alevitum verstanden als philosophische/gesellschaftliche Einstellung,

…), jedoch organisieren sich die Gruppen der Kurden und/oder Aleviten

gelegentlich durchaus als übergeordnete Interessensgemeinschaften, die für

ihre Anerkennung kämpfen und in diesem Rahmen Kulturveranstaltungen

organisieren. Eine gewisse Solidarität gegenüber anderen Sub-Communitys

ist bei ihnen spürbar – so überschneiden sich z.B. die zaza- und die kur-

mancisprachige Community. Die Linken als eine gemeinsame Gruppierung

zu verstehen, gestaltet sich deutlich schwieriger.

28 Bennett/Peterson 2004: 12.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

Währendmeiner Vorbereitung auf diese Studie, im Jahr 2014, befasste ich

mich viel mit Protestmusik und besuchte zudem die letzten nachklingenden

Gezi-Solidaritätsevents. Als ersten Interviewpartner lernte ich dann Kemal

Sahir Gürel kennen, der meine Fragen nach linker Musik gleich so auffasste,

wie ich es intendiert hatte. Daher stellte ich mein Konzept nicht schnell in-

frage. Nun, im Jahr 2018, möchte ich formulieren: Zwar gibt es immer noch

Kreise an linken Systemkritikern und Systemkritikerinnen, die in der Pro-

testmusikszene sozialisiert wurden und als Interviewpartner/-innen viel zu

meiner Studie beitragen konnten, jedoch ist es zu hinterfragen, inwiefern ihr

Wirken als repräsentativ für linke Communitys aus der Türkei in Deutschland

im Allgemeinen gelten kann, da hier keine Gruppe mit eindeutigen, gemein-

sam verfolgten Zielen existiert. Im Jahr 2014 konnte man im Zuge von Gezi-

Solidaritätsevents die These wagen, linke Musik aus der Türkei in Deutsch-

land würde wieder an Bedeutung gewinnen. Rückblickend lässt sich jedoch

feststellen, dass dies nicht der Fall war.

Umfassend und kontinuierlich politisch im Rahmen von Musikveranstal-

tungen und Musikproduktionen engagiert ist aber die kurdische Communi-

ty. Dieser schließen sich einige türkisch-links-systemkritische und/oder tür-

kisch-alevitischeMusiker/-innen in Deutschland an, indem sie an denMusik-

veranstaltungen und Musikproduktionen mitwirken und durch den Besuch

der Konzerte ihre Solidarität – und damit auch ihre politische Gesinnung

– zum Ausdruck bringen. Sich offiziell zur kurdischen Kultur zu bekennen,

ist nicht nur für die Kurden selbst ein Politikum, sondern auch für jene von

außen. Somit existiert gewissermaßen ein Code: »Ich stehe zu den Kurden«

heißt dann »Ich bin politisch links-systemkritisch« und/oder »Ich interessiere

mich für Minderheitenrechte im Allgemeinen«.

In türkisch-alevitischen Kreisen gibt es einige Musiker/-innen und Ver-

anstalter, welche auch fern der kurdischen Communitys den Anspruch ver-

folgen, auf Missstände in der Türkei hinzuweisen und – insbesondere – die

Anerkennung der alevitischen Kultur in Deutschland voranzutreiben. Hier

existieren durchaus einzelne eigenständige Veranstaltungenmit gesellschaft-

lichem Anspruch, z.B. die von Adil Arslan organisierten Konzerte. Diese Kon-

zerte scheinen jedoch weniger aus der Community selbst heraus organisiert

zu sein, sondern eher von einigen versierten Organisatoren mit einem Fokus

auf der Außenrepräsentation vorbereitet zu werden. Das Ausleben von Kul-

tur – samt den Community-eigenen Codes – steht hier nicht imVordergrund.

Dennoch existieren somit spezifisch alevitische Konzerte in Deutschland.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Fazit 221

Systemkritisch-links zu sein, stellt jedoch (nach 2014) in Deutschland

keine Kategorie mehr dar, die zu einer eigenständigen Konzertorganisa-

tion führt. Dies muss allerdings nicht als endgültige Aussage aufgefasst

werden. Seit Mitte 2016 führt die politische Lage der Türkei erneut dazu,

dass systemkritisch-linke Menschen das Land in größerer Zahl in Richtung

Europa verlassen. Möglicherweise wird diese Tendenz auch Einfluss auf das

Musikleben in Deutschland nehmen.

Hall formuliert für Veränderungen in der Betrachtung eigener und Com-

munity-gebundener Identität im Laufe der Zeit:

»[…] identities are never unified and, in latemodern times, increasingly frag-

mented and fractured; never singular butmultiply constructed across differ-

ent, often intersecting and antagonistic, discourses, practices and positions.

They are subject to a radical historicization, and are constantly in the process

of change and transformation. […] identities are about questions of using the

resources of history, language and culture in the process of becoming rather

than being: not ›whowe are‹ [Herv.i.O.] or ›where we came from‹, somuch as

what we might become, how we have been represented and how that bears

on howwemight represent ourselves. […] Moreover, they emerge within the

play of specific modalities of power, and thus are more the product of the

marking of difference and exclusion, than they are the sign of an identical,

naturally-constituted unity […].«29

Weder individuelle noch kulturelle Identität kann ihm nach als stabil aufge-

fasst werden.30 Insofern möchte ich formulieren, dass Aussagen, die im Rah-

men einer Studie zu kulturellen Communitys getroffen werden, nur für einen

bestimmten – den untersuchten – Zeitraum Gültigkeit besitzen.

Des Weiteren lässt sich nicht nur die Bedeutung der hauptsächlich in den

Jahren 2015-2017 (zuzüglich einer Vor- und Nachbereitungsphase) erfassten

Aussagen und Beobachtungen für die Betrachtung des Kulturlebens allge-

mein (über die Jahrzehnte) relativieren, sondern selbstverständlich auch die

der Musik für die gesamtgesellschaftliche Situation der Menschen. So for-

muliert Rice:

»Musicmay only be effective in ameliorating severe cases of disruptionwhen

it is combined with other forms of social and cultural action.«31

29 Hall, Stuart. 2015 [1996]: 4.

30 Vgl. Hall, Stuart. 2015 [1996]: 3f.

31 Rice 2014 b: 205.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

Die Betrachtung des Musiklebens alleine kann also nur bedingt Aufschluss

über den Kampf um kulturelle Anerkennung von Minderheitengruppierun-

gen aus der Türkei in Deutschland liefern.

Insbesondere im Fall von Kurden und/oder Aleviten nimmt dieMusik aber

wie dargelegt tatsächlich einen besonderen Stellenwert ein. Daher ist eine

musikethnologische Betrachtung der Situation bedeutsam und kann Studi-

en aus anderen Jahren und zu anderen Bereichen kulturellen und sozialen

Lebens ergänzen. Ich hoffe, dass meine Studie des Weiteren in der Zukunft

durch neuere Studien sinnvoll ergänzt werden wird. Zudem hoffe ich, hiermit

einen Beitrag für die Betrachtung der Heterogenität der Communitys aus der

Türkei in Deutschland generell zu leisten.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005 - am 14.02.2026, 16:15:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

