b. Fazit

Die Interviews mit den zehn Musikschaffenden haben mir ermoglicht, eine
Reihe an Antworten auf meine drei Forschungsfragen zu finden. Je nach in-
dividuellem Lebenslauf und Zugehorigkeit zu kulturellen Netzwerken berich-
teten mir die Interviewpartner/-innen von ganz unterschiedlichen Erfahrun-
gen. Die Beobachtungen, die ich selber auf ihren Konzerten anstellte, lassen
ebenfalls vielfiltige Schliisse zu. Dennoch gibt es klare Tendenzen.

5.1 Antworten zur Frage nach Musik und politischem Kommentar

Im Rahmen dieser Studie stellte ich zehn sehr verschiedenen Menschen die
Frage, ob sie mit ihrem musikalischen Schaffen politisch agieren wollen. Die
Befragten sind und waren als Hobbymusiker, semi-professioneller Musiker,
Profi-Musiker/-in, als Musikproduzent und/oder als Organisator von Musik-
veranstaltungen aktiv. Sie zihlen zu verschiedenen Teil-Communitys der gro-
Ren Gruppe an Menschen aus der Tiirkei in Deutschland, sind teilweise alevi-
tisch, teilweise kurdisch, teilweise in der linken politischen Szene aktiv (gewe-
sen) oder verkorpern mehrere dieser Identititsmerkmale auf einmal. Einige
der Interviewten sind in Deutschland geboren oder als Jugendliche mit ihren
Eltern, welche die politische Situation in der Tiirkei fiirchteten, immigriert.
Andere trafen die Entscheidung, nach Deutschland zu kommen, selber als Er-
wachsene nach eigenen negativen beruflichen und politischen Erfahrungen in
der Tiirkei. Manche entschieden sich dabei bewusst fiir Deutschland als neu-
es Heimatland, andere fliichteten aus einer akuten Not heraus spontan aus
der Tirkei und wiren in jedes europiische Land gegangen, das ihnen hitte
Sicherheit bieten kénnen. Die Assoziationen, die den einzelnen Musikschaf-
fenden zu politischem Engagement kommen, sind daher sehr verschieden
und die Antworten unterschiedlich einzuordnen.

2 14,02.2028, 16:15:27.


https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

Hier mdchte ich nun zunichst die Antworten, die die Interviewpartner/
-innen beziiglich der Frage, ob sie selber politisch mit Musik kommentieren
wollen, geben, gegeniiberstellen. Anschliefiend werde ich die Beobachtungen
der Interviewpartner/-innen zu einer Nachfrage an explizit kurdischen bzw.
explizit alevitischen bzw. explizit linken Musikveranstaltungen in Deutsch-
land wiedergeben. Hierbei interessiert mich, inwiefern der Besuch der Kon-
zerte von Gruppierungen, die im Laufe der letzten Jahrzehnte starken Ein-
schrankungen in der Tirkei ausgesetzt waren, in Deutschland politisch mo-
tiviert ist. Sind bereits die Organisation und die Teilnahme an einem solchen
Konzert als politisches Statement zu verstehen?

Im Rahmen meiner Studie beantworteten ausschliefllich professionelle
Musiker/-innen die Frage, ob das eigene musikalische Schaffen als politischer
Kommentar zu verstehen sei, positiv. Interviewpartner, die als Hobbymusi-
ker aktiv sind und hinter den Kulissen wirken (Sercan Giindug und Kadir Sa-
hinkaya), hegen keine musikalisch-politischen Absichten. Dies fithre ich u.a.
darauf zuriick, dass sie ihr musikalisches Schaffen wohlméglich als gesell-
schaftlich weniger relevant einstufen als Profi-Musiker/-innen. Sie sind poli-
tisch durchaus interessiert, wihlen aber nicht die Musik als Ausdrucksmittel
hierfiir. Der semi-professionelle Musiker Nurettin Kanoglu verfolgt mit sei-
nem aktuellen Album ebenfalls keinen politischen Anspruch, méchte dies je-
doch fiir die Zukunft nicht ausschliefen. Méglicherweise spielt die Tatsache,
dass er semi-professionell musiziert, hierbei eine Rolle: Er wurde zu genii-
gend grofieren, politisch relevanten Veranstaltungen als Kiinstler eingeladen,
um sich das Umfeld mit seinen Moglichkeiten vorstellen zu kénnen, jedoch
ist das Musizieren nicht sein Hauptberuf. Neben einer anderen herausfor-
dernden Haupttitigkeit betrachtet er somit Musik moglicherweise als eine
Art Hobby, bei dessen Ausiibung Genuss und Freude gegeniiber ernsten ge-
sellschaftlichen Intentionen im Vordergrund stehen diirfen.

Die hohe Bedeutung, die Berufsmusiker/-innen dem Musizieren zukom-
men lassen, begiinstigt sicherlich die Entscheidung, auch mit Musik fur die
politischen Uberzeugungen einzutreten. Dies soll jedoch keinesfalls heiflen,
dass alle interviewten Berufsmusiker/-innen mit Musik politisch kommen-
tieren mochten — in dieser Gruppe der Interviewten finden sich lediglich ein
paar Reprisentanten und eine Reprisentantin hierfiir wieder.

Ausschlielich kurdische Interviewpartner/-innen trafen ohne Einschrin-
kung die Aussage, mit Musik einen politischen Anspruch zu verfolgen. Sakina
Teyna, Mehmet Akbags und Adir J. Tekin sagen, als kurdische Musiker/-innen

2 14,02.2028, 16:15:27.


https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Fazit

seien sie automatisch politisch aktiv. Die Kontexte, in denen ich die drei
Singer/-innen auftreten sah, waren sehr unterschiedlich: Diese reichten
vom Auftritt bei einer Veranstaltungsreihe der Komischen Oper in Berlin
zum Thema Tirkei iiber das Anti-Rassismus-Fest »Birlikte« in Kéln bis hin
zu einer Club-Konzertnacht im Kreuzberger »Siidblock«. So unterschiedlich
sich die Veranstaltungskontexte auch gestalteten, so lieffen sich dennoch
einige Gemeinsamkeiten finden.

Alle drei Singer/-innen gaben im Interview an, viel auf kurdischen Spra-
chen zu singen und kurdisches Liedrepertoire darzubieten, dieses jedoch
durch das anderer Kulturen zu erginzen. Mehmets Konzert »Sharq-i Project:
Songs of Middle East« bspw. beinhaltete zusitzlich zu kurdischen Liedern
auch Lieder aus armenischer, persischer, assyrischer und arabischer Traditi-
on. Sakina singt nicht nur auf allen drei mit den Kurden in Zusammenhang
stehenden Sprachen, sondern zusitzlich auf Tirkisch, Armenisch, Aserbai-
dschanisch und Griechisch. Auch Adir J. Tekin verwendet mehrere Sprachen.
Die Musiker/-innen treten also als Botschafter/-innen von kultureller Vielfalt
auf. Sie richten sich dabei zudem an ein kulturell vielfiltiges Publikum.
Die Botschaft hinter ihren Auftritten ist somit nicht nur als kurdisch zu
verstehen, sondern auch als generelle Friedens-Mitteilung.

Alle drei inszenieren die eigenen Auftritte zudem als spezifisch anatolisch
bis nahégstlich. Dies tun sie jedoch nicht unbedingt durch ihre musikalische
Ausgestaltung. Zwar verwenden sie viel traditionelles bzw. von traditionel-
len Kompositionsschemata inspiriertes Repertoire, doch arrangieren sie die-
ses hiufig mit einem westlichen Touch. Sakina bspw. tritt in zwei ihrer drei
Musikkollektive mit klassisch-westlichen Instrumenten auf: Sowohl das Trio
Mara als auch das Anadolu Quartet beinhalten keine spezifisch kurdischen
Instrumente. Mehmet ist zudem in klassisch-europiischem Gesang ausgebil-
det und wendet diese Gesangstechniken auf seinen Konzerten an. Und Adir J.
bezeichnet das Genre seiner Band als »Cosmopolitan Kurdesque, singt auch
auf Deutsch und Englisch und musiziert in Adirjam gemeinsam mit Musi-
kern unterschiedlicher kultureller Herkunft; auch ein Herkunftsdeutscher ist
hier fest mit dabei. Die Konzerte der drei Musiker/-innen wirken dennoch
gewissermafien traditionsbewusst.

Alle drei Singer/-innen kleiden sich fiir gewohnlich bei Auftritten ana-
tolisch bis orientalisch. Sakina trug auf allen Konzerten, die ich von ihr be-
suchte, lange Kleider mit ethnospezifischen Mustern — ein Stil, der ihrer All-
tagskleidung nicht entspricht, sondern den sie bewusst fiir Konzerte wihlt.
Mehmet spitzte diesen Gedanken mit seinem gezielt orientalisierten Auftre-

2 14,02.2028, 16:15:27.


https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

ten zu (siehe das »Sharq-1 Project«-Plakat). Und auch Adir J. ist live und auf
Adirjam-Bildern meist in einer orientalischen Pluderhose zu sehen. Das ori-
entalisierte Outfit wirkt bei ihm zwar eher ironisch — mit seiner Mimik und
Gestik setzt er sich stark von einem klischeehaften anatolischen Minnerbild
ab —, dennoch ist auch in seinem Fall die Kleidung ein Blickfang, der den fiir
Herkunftsdeutsche exotischen Charakter der kurdischen Musik unterstiitzt.
Optisch werden (vermeintlich) traditionelle Elemente also von allen dreien bei
der Gestaltung der Konzerte genutzt.

Alle drei Singer/-innen machen zudem zahlreiche Ansagen zwischen ih-
ren Songs, in denen sie wieder als Kulturbotschafter/-innen auftreten: Die
Lieder werden erklirt. Wer sich mit der Musik der reprisentierten Regionen
noch nicht auskennt, kann hier etwas dazulernen.

Die Musiker/-innen verwendeten zudem auch im Interview eine bewusst
politische Sprache. Bei anderen kurdischen Interviewpartnern vermischten
sich die Begriffe »Tiirkei« und »Kurdistan« bzw. existierten parallel zuein-
ander, sodass ein und der gleiche Interviewte sich sowohl mit der Aussage,
aus Kurdistan zu stammen, als auch mit der Formulierung, aus der Tiirkei
zu kommen, identifizierte — nicht so jedoch bei den hier prisentierten In-
terviewten! Sakina formulierte, ihr Bruder sei zum Studium in die Tiirkei
gegangen — so, als ob er sich vorher nicht in dieser aufgehalten hitte, son-
dern in einem anderen Land, namentlich Kurdistan. Adir J. antwortete auf
meine Frage, ob er gerne auch einmal in der Tiirkei spielen wolle: »Ich wiir-
de sehr gerne in der Tiirkei spielen. Ich wiirde auch sehr gerne in Kurdi-
stan spielen.« Hier wird eindeutig differenziert. Des Weiteren achten Sakina
und Adir J. beide auch grundsitzlich auf feminine Wortendungen, sprechen
z.B. von »Musikern und Musikerinnen« — selbst, wenn sie schnell sprechen,
selbst in Nebensitzen. Adir J. sagte mir des Weiteren, er identifiziere sich
mit den »people of colour«. Und Sakina machte deutlich, dass sie den Begriff
»Minderheit« strikt ablehnt, da hier das Wort »minder« beinhaltet ist, was
ihrer Erfahrung nach eine Abwertung der jeweils betroffenen Gruppierung
mit sich zieht. Die Selbstdarstellung der drei Musiker/-innen — insbesonde-
re von Sakina und Adir J., aber etwas weniger ausgepragt auch von Mehmet
— wirkt somit sehr durchdacht und zielgerichtet politisch. In Riickbezug auf
Hall méchte ich formulieren: Alles, was von ihnen gesagt, gesungen oder an
Kleidung getragen wird, ist ein Code, der vom Publikum bzw. von dem Ge-
spriachspartner oder der Gesprichspartnerin entsprechend dekodiert werden
soll.

2 14,02.2028, 16:15:27.


https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Fazit

Sakina Teyna, Mehmet Akbas und Adir J. Tekin bestitigen zudem alle drei
die hohe Nachfrage an explizit kurdischen Konzerten in Deutschland und so-
mit die Notwendigkeit von Rahmenbedingungen fiir kurdische kulturpoliti-
sche Events. Mitglieder der kurdischen Community in Deutschland besuchen
ihnen nach gezielt die Veranstaltungen, auf denen kurdische Musik — bei de-
ren Darbietung immer eine politische Note mitschwingt — gespielt wird.

McDonald, welcher zu paldstinensischen Konzerten in der Diaspora
forschte, beschreibt die Wirkungen eines gemeinschaftlich erlebten Konzerts
von Menschen, denen es unméglich gemacht wird, in einem gemeinsamen
Heimatland zu leben, und die sich zudem iiber die schlechten Lebensbedin-
gungen der nach wie vor in den Herkunftsregionen Lebenden bewusst sind,
folgendermafen:

»Confronted with signs of national intimacy across various aesthetic fields,
participants are brought together into a shared communal arena for collec-
tive catharsis and release, creating a felt synchrony in movement, thought,
and action. This social synchrony allows for participants to experience the
nation, if only temporarily, and transcend the political realities within which
they live. In this way these concerts become an embodied sign of the nation,
a powerful means of supporting those living the occupation, respecting the
families who have suffered, and constructing a public forum for the social-
ization of national political debate.«'

Sakina sagt aus, der politische Zusammenbhalt sei hiufig das Hauptmerkmal
kurdischer Festivals und Konzerte: Das Publikum komme, egal, wer singe,
solange der Musiker bzw. die Musikerin kurdisch sei.

Bei der Herausbildung personlicher musikalischer Priferenzen gehen
Musikpidagogen und Musikpsychologen von einem Phasenmodell aus
(nach Behne). Dieses unterteilt den Prozess, in dem Menschen einen ei-
genen Musikgeschmack finden, in sechs Stufen: Klang, Korper, Gefithl,
Glaubwiirdigkeit, Stimmigkeit, Persdnlichkeit/Moral.> Menschen beurteilen
hiernach Musik zunichst nach rein dsthetischen Kriterien (wie sie sie in
ihrem Umfeld kennen gelernt haben) und spiter zunehmend danach, ob
sie mit ihren Werten und ihrer personlichen Wahrnehmung von Identitit
in Einklang zu bringen ist. In den spiteren Stufen des Phasenmodells wird
sukzessiv miteinbezogen, was ein Individuum bereits erlebt hat. Musik

1 McDonald 2009: 68.
2 Vgl. Cembris 1998: 350.

2 14,02.2028, 16:15:27.


https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

kommt also immer mehr die Funktion zu, zu reprisentieren, wie ein Mensch
sich selbst und seine Umgebung sieht — und kurdisch zu sein, ist fir viele
Community-Mitglieder das allentscheidende Identititsmerkmal.

In Bezug auf die Community-Mitglieder mochte ich erneut auf die verbin-
dende Kraft von gemeinschaftlich erlebten Livekonzerten aufgrund der hier-
mit einhergehenden physischen Reaktionen eingehen (wie im Zitat von Rice
in Kapitel 1.1.1 beschrieben und wie auch im vorangegangenen Zitat von Mc-
Donald angeklungen). Turino bringt in seiner Beschreibung des Phinomens
explizit das Element Tanz mit ein:

»[..] musicand dance help people getinto sync: moving together, and sound-
ing together, they discover and rediscover an explicit way of being together.
When things are right, the depth of such moments moves within and beyond
the beauty and power of the sound and movement. Such moments cannot be
rehearsed or prepared in specialized musical or choreographic terms alone,
but rather — like musical practice itself — they are part of a much broader
preparation for life.<

Wie ich bei eigenen Konzertbesuchen im kurdischen Kontext beobachten
konnte (siehe Kapitel 3.2), verfiigt die kurdische Community iiber Tanztradi-
tionen, die bei fast jedem Konzert zum Vorschein kommen. Der Reihentanz,
bei dem sich einander fremde Konzertbesucher/-innen an den Hinden
fassen, hat eine stark verbindende Funktion und muss in der Tat nicht
geprobt werden. Spontan wird hier ein Ort zum Tanzen gefunden. Ich gehe
z.B. davon aus, dass auf dem Konzert von Sakina und dem Anadolu Quartet
der Tanz auf der Bithne, um die Musiker/-innen drum herum, so von nie-
mandem geplant gewesen war. Es hitte auch zu einem Reihentanz vor der
Bithne kommen konnen, aber stattdessen ergab er sich spontan auf dieser —
vermutlich schlichtweg, da jene Konzertbesucherinnen, die mit dem Tanzen
begannen, hier mehr Platz vermuteten.

Durch diese Spontanitit wirken kurdische Konzerte sehr lebendig. Hier
wird nicht nur Kultur prisentiert, hier wird Kultur gelebt: Aufgrund des tra-
ditionellen Tanzes ist das Publikum nicht nur Rezipient der Musik, sondern
selbst Teil der expressiven Komponente von Kultur.

Zwei weitere kurdische Interviewpartner, welche nicht oder weniger po-
litisch mit Musik kommentieren méchten, duflerten sich ebenfalls zur Nach-
frage an explizit kurdischen Konzerten: Biilent Emir bestitigte diese unein-

3 Turino 1993: 93.

2 14,02.2028, 16:15:27.


https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Fazit

geschrinkt, wohingegen Nurettin Kanoglu jedoch meint, einen Riickgang an
Interesse hierfiir zu beobachten. Er weist darauf hin, dass kurdische Kinder
in Deutschland hiufig die kurdische Sprache bzw. die kurdischen Sprachen
nicht mehr erlernen. Sehr zum Missfallen einiger kulturpolitisch engagier-
ter Kurden sprechen kurdische Familien aus der Tiirkei zu Hause hiufig tiir-
kisch. Da sich das Publikum Nurettins Einschitzung nach jedoch in der Regel
wiinscht, das Gesungene zu verstehen, ist ihm nach zu beobachten, wie die
Bedeutsamkeit von auf Kurdisch gesungener Musik in Deutschland nachlasst.

Interessant sind auch die Aussagen jener Interviewpartner, die sich nicht
mit der kurdischen Kultur identifizieren, zur Bedeutung kurdischer Konzert-
organisation innerhalb der Gesamtheit der Menschen mit biographischem
Bezug zur Tiirkei in Deutschland. Sercan Giindug sieht das Interesse fir kur-
dische Musik insgesamt als steigend an, berichtet, mit der ethnischen Zuge-
horigkeit werde immer offener umgegangen. Kemal Sahir Giirel und Kemal
Ding zeigen sich beide interessiert an kurdischer Musik: Kemal Ding sagt aus,
diese Musik besonders gerne zu horen, Kemal Sahir Girel fungiert selber als
Produzent kurdischer CD-Aufnahmen. Kadir $ahinkaya hingegen meint, kei-
ne Leute zu kennen, die Interesse an explizit kurdischen Veranstaltungen hit-
ten, und Adil Arslan berichtet gar von negativen Erfahrungen mit kurdischen
Konzerten: Meist wiirden ihm nach radikale kurdische Nationalisten hinter
der Konzertorganisation stehen, was er ablehne.

Die Aussagen meiner Interviewpartner/-innen zeigen auf, wie kontro-
vers das kurdische Kulturleben innerhalb der Communitys aus der Tiirkei in
Deutschland betrachtet und diskutiert wird.

Bei den (nicht-kurdischen) alevitischen Interviewpartnern findet sich der
Whunsch, die Gesellschaft zu verbessern, wieder. Kemal Din¢ mochte diese
philosophisch, Adil Arslan humanistisch beeinflussen. Beide Musiker begrei-
fen sich nicht als unmittelbar politisch, wobei sie durchaus gesellschaftlich
engagiert und an Schaffensprozessen des kulturellen Lebens in Deutschlands
beteiligt sind.

Adil sagt, seine Musik richte sich gegen Hass, Armut und wilden Kapita-
lismus. Er habe die Hoffnung, mit Musik eine Synthese zu schaffen, die ver-
schiedene Menschengruppen vereinen und langfristig friedensstiftende Wir-
kungen erzielen kénne. Dies ist auch seine Leitlinie, wenn er Konzerte fiir
grofieres Publikum organisiert, u.a. zu alevitischer Musik und Sufi-Musik in
der Philharmonie in Berlin.

2 14,02.2028, 16:15:27.

183


https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

Kemal half, das Instrument Baglama an Universititen und im Klassik-
Musikwettbewerb »Jugend musiziert« zu verankern, und ermdéglichte somit
eine serigse musikwissenschaftliche und kulturpolitische Betrachtung des In-
struments — zuziiglich einer Anerkennung der Musiker/-innen, die es spie-
len. Ich mochte sogar argumentieren, dass die Anerkennung der Menschen
aus der Tiirkei hierbei generell vorangetrieben wurde, da Teile ihrer Traditio-
nen als fester Bestandteil des Kulturlebens in Deutschland Akzeptanz fanden.
Aktivititen dieser Art nehme ich durchaus als politisch relevant war, jedoch
stellen sie keinen politischen Kommentar dar, eher ein Mitwirken an gesamt-
gesellschaftlichen Entwicklungen.

Die Aktivititen der hier prisentierten alevitischen Musikschaffenden die-
nen zudem nicht immer speziell dem Alevitum, sondern den Communitys aus
der Tiirkei in Deutschland im Allgemeinen.

Explizit alevitische Konzerte organisiert in einem bewusst politischen
Rahmen lassen sich in Deutschland generell deutlich weniger finden als
kurdische. Zwar bestitigten mehrere Interviewpartner/-innen die hohe
Bedeutung von Musik fiir das Selbstverstindnis der Aleviten (Kemal Ding
bspw. erliuterte die Wichtigkeit von Baglama- und Semah-Unterricht in
alevitischen Kulturvereinen), doch scheint der musikalische Ausdruck der
Aleviten weniger kontrovers betrachtet zu werden als der der Kurden und
daher weniger politisiert zu sein. Nurettin Kanoglu sagt aus, heute moge
jeder aus der Tiirkei alevitische Musik, selbst rechte Leute, die sich in anderen
Bereichen gesellschaftlichen Lebens gegen die religiose Minderheit richten
witrden.

Mehmet Akbag berichtet, unter den kurdischstimmigen Aleviten sei die
Nachfrage an alevitischen Konzerten am grofdten. Hiermit méchte ich erneut
darauf hinweisen, dass eine gewisse Schnittmenge an kurdischer und aleviti-
scher Kulturorganisation vorhanden ist. Sobald auf kurdischer Sprache bzw.
kurdischen Sprachen gesungen wird, wirkt das alevitische Kulturleben jedoch
anders: Die Sprache an sich wird hierbei wieder zum Politikum.

In der tiirkischsprachigen alevitischen Konzertorganisation kam es iiber
die Jahre in Deutschland zu einigen wenigen Prestige-Veranstaltungen. Adil
Arslan lobt explizit die Veranstaltung »Epos des Jahrtausends — Bin Yilin Tiir-
kitsti« aus dem Jahr 2000 unter der Leitung von Necati Sahin. Hier traten
1246 Baglama-Spieler/-innen, 674 Semah-Tinzer/-innen (vermittelt iber re-
gionale alevitische Vereine aus ganz Deutschland) und zahlreiche Solisten
und Solistinnen aus der Tiirkei sowie aus der Diaspora gemeinsam in Kdln
auf, erganzt durch das Kolner Sinfonieorchester (unter der Leitung von Be-

2 14,02.2028, 16:15:27.


https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Fazit

tin Giineg), einen Gospelchor aus Mannheim, eine westafrikanische Musik-
und Tanzgruppe aus Koln und griechische Musiker/-innen. Bearbeitungen
traditioneller Stiicke fiir Baglama und Orchester wurden zum Besten gege-
ben; die alevitische Kultur wurde einem grofien Publikum prisentiert.* Diese
Veranstaltung gilt als das grofite alevitische Kultur-Event in Deutschland und
wird in zahlreichen Quellen hervorgehoben. Bemerkenswert ist auch, dass die
Auffithrung im Jahr 2003 in Istanbul wiederholt werden konnte.® Einige Mu-
siker/-innen reisten aus Deutschland an, ergidnzt wurden sie durch ortsansis-
sige Musiker/-innen. Den Schaffenden des Diaspora-Kulturlebens gelang es
hierbei, direkt auf das Kulturleben in der Tiirkei einzuwirken. Adil bedauert
jedoch sehr, dass es keine neueren vergleichbar grofien und qualitativ hoch-
wertigen Konzerte gibt, und beschreibt einen allgemeinen Riickgang alevi-
tischer Kulturorganisation. Auch Kemal Sahir Giirel beobachtet eine leichte
Abnahme - jedoch eher auf inhaltlicher als auf quantitativer Ebene: Politi-
sche Aspekte wiirden ihm nach im alevitischen Musikleben mehr und mehr
vernachlissigt werden; man sei nur noch rein kulturell interessiert.

Es ist somit eher davon auszugehen, dass die meisten alevitischen Musik-
veranstaltungen in Deutschland nicht als politischer Kommentar zu verste-
hen sind. Das neueste von den Interviewten benannte Event, welches sich an
multiple Adressaten richtete und Aufmerksamkeit erregte, ist aus dem Jahr
2000. Auch wenn die Musik im alevitischen Selbstverstindnis nicht wegzu-
denken ist, scheint der Wunsch, in Deutschland hiermit politische Interessen
zu verfolgen, stark in den Hintergrund geraten zu sein. Keiner der Interview-
ten fithlte sich in der Lage, mir ein aktuelles explizit alevitisches Konzert zu
empfehlen, das fiir meine Studie von Relevanz sein konnte. Dies steht in gro-
Rem Kontrast zu den vielen Veranstaltungsempfehlungen, die ich zu kurdi-
scher Musik erhielt.

Das politische Interesse der in Deutschland lebenden Menschen mit biogra-
phischem Bezug zur Tiirkei gilt als allgemeinhin sehr hoch — als ebenso grof3
gelten die Konflikte. Wihrend der Interviews wiesen u.a. Kemal Ding und
Biilent Emir hierauf hin. Die Suche nach gezielt politischer Musik aus der
Tiirkei in Deutschland gestaltet sich dennoch schwierig.

Kemal Sahir Giirel und Kadir $ahinkaya sagen beide, linke Musik (Aussa-
ge Kemal) bzw. Musiker/-innen, die von sich selbst sagen wiirden, dass sie

4 Vgl. Greve 2003: 298.
5 Vgl. Sokefeld 2008: 29.

2 14,02.2028, 16:15:27.

185


https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

linke Musik machen (Aussage Kadir), gebe es heute nicht mehr. Beide haben
sich in ihrer Jugend mit linker Protestmusik stark identifiziert und verbinden
hiermit nicht das, was heute noch davon iibrig ist. Auch Kemal Ding und Adil
Arslan beobachten einen starken Riickgang an Aktivititen der frither sehr ak-
tiven linken Protestmusikszene. Letztere zwei Interviewpartner sagen jedoch,
dass noch ein kleiner Kreis von Leuten iibrig sei — da diese zwei Interview-
partner im Gegensatz zu Kemal Sahir Giirel und Kadir $ahinkaya beide alevi-
tisch sind, kénnte man daraus schliefSen, dass alevitische Kreise noch etwas
aktiver linke Musik machen als nicht-alevitische. Weil die Stichprobe jedoch
sehr Kklein ist, stellt diese Interpretation lediglich eine vage Vermutung dar.
Zu den Aussagen dieser vier Interviewpartner passt auch die Aussage Adir J.
Tekins: Eine Nachfrage an explizit linker Musik innerhalb der Communitys
aus der Tiirkei in Deutschland gibt es ihm nach hauptsichlich in Kreisen von
Leuten, die in der Tiirkei sozialisiert wurden und dort auch einen Putsch er-
lebt haben. Er weist explizit darauf hin, hiermit nicht die Putschaktivititen
von 2016 zu meinen, sondern die grofien Putsche des 20. Jahrhunderts. Da
der letzte hiervon 1980, also vor knapp vierzig Jahren, stattfand, ist es nicht
verwunderlich, dass man — wenn das Erleben von Putschen tatsichlich ein
Kriterium ist, was das Interesse an Protestmusik erhéht — durch das Altern
der Zeitzeugen einen Riickgang an Aktivitat verzeichnen kann.

Sercan Giindug jedoch — wohl gemerkt mein jiingster Interviewpartner —
sagt aus, die Verbundenheit zu linker Musik sei nach wie vor vorhanden, da
sie von Generation zu Generation weitergegeben werde. Als Mit-Organisator
von »Gezi Soul« erlebte er zudem, wie plotzliche — in einem bestimm-
ten Moment hochaktuelle — politische Geschehnisse in der Tiirkei auch
in Deutschland den Wunsch nach Veranstaltungsrahmen fir als poli-
tisch konnotierte Musik wieder erwecken konnen. Die Organisatoren von
Gezi-Solidarititsevents wie »Gezi Soul« kommentierten durch ihre Kul-
turveranstaltungen von Deutschland aus die Geschehnisse in der Tiirkei,
lieRen als Musiker/-innen aber (hautsichlich) Bands aus der Tiirkei wie Baba
Zula einfliegen. Dies zeigt einerseits, dass es links-politisch interessierte
Musikfans mit Bezug zur Tiirkei in Deutschland gibt — auch unter jiingeren
Generationen -, andererseits aber auch, dass die musikalische Nachfrage
nicht durch in Deutschland lebende Musiker/-innen bedient werden kann,
bzw. dass die Organisatoren zumindest in diesem Fall die Bands aus der
Tiirkei als bessere Alternative erachteten.

Somit mochte ich konstatieren, dass in einigen wenigen Kreisen - zu-
mindest anlisslich spezieller politischer Geschehnisse — linke Musik aus der

2 14,02.2028, 16:15:27.


https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Fazit

Tiirkei in Deutschland noch bedeutsam ist. Diese wird jedoch vor allem aus
der Rezipienten-Perspektive wahrgenommen.

Vollig unabhingig von diesen Aussagen (von denen ich vermute, dass sie
sich auf die tirkischsprachige Protestmusik beziehen) scheinen mir die Be-
obachtungen von Nurettin Kanoglu, Mehmet Akbag, Sakina Teyna und Biilent
Emir (vier kurdische Musiker/-innen) zu stehen: Alle vier bestitigen das In-
teresse der Communitys aus der Tiirkei in Deutschland an linker Musik, ohne
zu zdgern. Mehmet beschreibt die Nachfrage sogar als grof3. Ich gehe davon
aus, dass diese vier Musiker/-innen sich hierbei (hauptsichlich) auf kurdi-
sche Kreise beziehen. Nurettin wies im Interview allerdings explizit darauf
hin, dass Kurden aus der Tiirkei in Deutschland nicht nur grofies Interes-
se an kurdischsprachiger linker Musik, sondern auch an tiirkischsprachiger
linker Musik hétten.

Es lasst sich festhalten, dass die Bedeutung der linken Musik in kurdi-
schen Kreisen mit Abstand am gréf3ten ist. Entscheidend fiir diese Signifi-
kanz scheinen jedoch keine explizit kurdischen kiinstlerischen Elemente zu
sein (kurdische musikalische Gestaltung oder kurdische Sprachen), sondern
die Aussagen hinter den Liedern bzw. die Veranstaltungs-gebundene Grund-
stimmung, da die Leute auch titrkische linke Konzerte besuchen. In Anleh-
nung an die weiter oben aufgefiithrte Aussage Sakinas, das kurdische Publi-
kum komme zu kurdischen Konzerten, egal, wer singe, mochte ich hier abs-
trahiert formulieren: Das kurdische Publikum kommt zu Konzerten, die seine
Weltansichten widerspiegeln, egal, wer singt.

Diani beschreibt, wie Events an sich bereits ein Netzwerk darstellen kén-
nen. Er geht hierbei von politischen Aktionen aus; ich iibertrage seine Aussage
auf politisch relevante musikalische Veranstaltungen:

»Events are linked to each other through innumerable mechanisms. [..]
events may be linked through symbolic means, that is, by representations
that underline continuity between what could otherwise be largely inde-
pendent and disconnected events. [..] Continuity does not equate with
perfect coherence, as there may be breaks and changes in strategies, but
more broadly with a sense of compatibility between different instances of
the movement experience.«®

Mehmet Akbag sagt, er beobachte, dass ungefihr die gleiche Szene zu den
kurdischen, alevitischen und linken Konzerten komme. Ich gehe davon aus,

6 Diani 2003: 12.

2 14,02.2028, 16:15:27.

187


https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

dass in dieser erwihnten Szene der Anteil an kurdischstimmigen Menschen
gegeniiber dem Anteil an tiirkischstimmigen tiberwiegt.

Noch einmal moéchte ich auf das musikpadagogische/musikpsycholo-
gische Modell hinweisen, nach dem »Personlichkeit/Moral« die hochste
von sechs Entwicklungsstufen bei der Etablierung eines eigenen Musik-
geschmacks darstellt, und als Fazit fir diesen Abschnitt formulieren: Die
bewusste Entscheidung fiir den Besuch eines solchen Konzerts ist als politi-
sches/gesellschaftliches/menschliches Statement zu verstehen.

AbschliefRend méochte ich hinzufiigen, dass eine gewisse Verdrossenheit
itber das musikalisch-politische Leben in der Tiirkei und mit Bezug zur Tiirkei
bei jenen Interviewpartnern beobachtet werden kann, die besonders lange,
erfolgreich und intensiv gewirkt haben: Kemal Sahir Giirel und Billent Emir,
welche iiber viele Jahre im groflen Rahmen auftraten (Kemal mit Grup Yorum,
Biilent u.a. als Begleitmusiker fiir Sivan Perwer), lehnen es heute strikt ab,
Musik fiir politische Zwecke zu produzieren.

5.2 Antworten zur Frage nach der Anerkennung der Vielfalt
von Musikkulturen aus der Tiirkei in Deutschland

Die Moglichkeit, mit Musikveranstaltungen nachhaltig auf die Heterogenitit
der Communitys aus der Tiirkei hinzuweisen, schitzen interessanter Weise
alle Interviewten, die selber diskriminierten Minderheiten angehéren, posi-
tiv ein: So glauben an die Méglichkeit dieser Wirkung der Musikveranstal-
tungen Kemal Sahir Giirel (war in politisch sehr links-systemkritischen Krei-
sen aktiv und hierfur mehrfach inhaftiert), Nurettin Kanoglu (Kurde), Meh-
met Akbag (Kurde, aktuell aktiver Linker), Kemal Ding (Alevit), Sakina Teyna
(Kurdin, Alevitin, aktuell aktive Linke), Adil Arslan (Alevit) und Adir J. Tekin
(Kurde, aktuell aktiver Linker). Sercan Giindug und Kadir Sahinkaya, welche
beide keiner direkten Minderheit innerhalb der Communitys aus der Tiirkei
angehoren, glauben hieran nur sehr eingeschrinkt. Es ldsst sich also festhal-
ten, dass die personliche Betroffenheit einen Einfluss auf die Einschitzung
der Lage hat. Die mehr oder weniger dringenden Hoffnungen, die bei der
Beantwortung der Frage mitschwingen, scheinen sich in den Aussagen der
Interviewten widerzuspiegeln. Ich interpretiere dies dahingehend, dass die
Betroffenen sich einen weiteren Kampf fiir die Darstellung ihrer kulturellen
Identititen in der deutschen Gesellschaft wiinschen und hiermit Hoffnun-
gen auf Besserung ihrer Lage verbinden. Der Glaube an eine Wirksamkeit

2 14,02.2028, 16:15:27.


https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Fazit

von Darstellung der Heterogenitit kann somit als relevanter Appell an die
Kulturveranstaltungen verstanden werden.

Auch beziiglich einer derzeit bereits gelungenen Umsetzung der Darstel-
lung von Heterogenitat unterscheiden sich die Einschitzungen der Interview-
partner/-innen. Betrachte ich wieder all jene, die die gleiche Antwort geben,
und versuche Gemeinsamkeiten in ihren Biographien zu finden, so entsteht
bei mir der Eindruck, all jene, die sich aktiv an der Umsetzung beteiligen,
wiirden die Lage positiver einschitzen als die Unbeteiligten. So zeigen sich
folgende Musiker/-innen zufriedener mit der Darstellung von Heterogenitit:
Mehmet Akbag (tritt viel auf, organisiert die Konzerte zudem meist selbst),
Kemal Ding (tritt viel auf, ist zudem Beteiligter an kulturpolitischen Debat-
ten, u.a. als Lehrender an Universititen und Jury-Mitglied bei »Jugend musi-
ziert«), Sercan Giindug (arbeitete vor nicht langer Zeit fir relevante Projekte
des WDRs und fiir ein Gezi-Solidarititsfestival), Sakina Teyna (tritt viel auf,
kooperiert viel mit herkunftsdeutschen Veranstaltern und Forderern), Adil
Arslan (leitet die deutsch-tiirkische Musikakademie, organisiert viele Konzer-
te an herkunftsdeutschen Veranstaltungsorten wie der Berliner Philharmo-
nie) und Adir J. Tekin (tritt viel auf, auch in herkunftsdeutschen Kontexten
verschiedenster Natur, u.a. auf Jahrmirkten, bei Rathaus-Festen, beim Festi-
val »Fusiong, ...).

Nurettin Kanoglu als semi-professioneller Musiker, der vor allem von kut-
dischen Vereinen gebucht wird (also fiir eine in sich weitestgehend geschlos-
sene Community spielt), schitzt die Situation nur als teilweise umgesetzt ein;
zu einer negativen Einschitzung gelangen Kemal Sahir Giirel und Kadir Sa-
hinkaya. Kemal Sahir Giirel ist musikalisch ausgesprochen aktiv, allerdings
nicht im deutschsprachigen Rahmen. Er ist mein einziger Interviewpartner,
bei dem das Interview nicht auf Deutsch stattfand, sondern mit einem Uber-
setzer auf Tirkisch-Deutsch. Méglicherweise sind ihm aufgrund der Sprach-
barriere Gelegenheiten im deutschsprachig organisierten Kulturleben bisher
verborgen geblieben. Kadir spricht hingegen gut Deutsch, ist jedoch von den
Interviewten derjenige, der zum jetzigen Zeitpunkt am wenigsten an der Or-
ganisation des Musiklebens beteiligt ist.

Wieder lasst sich also festhalten, dass aktiv Beteiligte die aktuelle Lage
mehr zu schitzen wissen, als Leute mit Abstand zur Situation vermuten wiir-
den. Es zeigt sich, dass »wo ein Wille ist, auch ein Weg ist« bzw. sich bei
bestehender Notwendigkeit Wege auftun. Der semi-professionelle Musiker
Nurettin, der nicht finanziell von Auffithrungsmoglichkeiten abhingig ist,
scheint weniger vielfiltige Gelegenheiten gefunden zu haben als jene Musi-

2 14,02.2028, 16:15:27.

189


https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

ker/-innen, die versuchen, (soweit es eben moglich ist) von Musik zu leben.
Die Entscheidung, von Musik (im Kontext von Deutschland und seinen direk-
ten Nachbarlindern) leben zu wollen, sagt hierbei zudem gewiss etwas iiber
den Grad der Identifikation und die positiven Erfahrungen mit dem mitteleu-
ropdischen Kulturleben aus. (Anmerkung: Ich weise hier auch auf die Nach-
barlinder Deutschlands hin, da Sakina in Osterreich lebt und auch wirkt und
viele der Kélner Musiker/-innen regelmifiig in den nahgelegenen Nachbar-
lindern Belgien und den Niederlanden auftreten. Auftrittsmoglichkeiten in
Osterreich, Belgien oder den Niederlanden kénnen im Kontext dieser Arbeit
jedoch betrachtet werden wie jene in Deutschland selbst — in Abgrenzung zu
denen in der Tiirkei.)

Es scheint sehr unterschiedlich stark mit der herkunftsdeutschen Gesell-
schaft interagierende Aktive im Musikleben zu geben. Sercan Giindug und
Adir J. Tekin sind in Deutschland geboren und haben hier studiert. Auch
Kemal Ding beendete bereits seine Schullaufbahn in Deutschland und ist —
ebenso wie Adil Arslan, der mit 17 Jahren direkt nach seinem Schulabschluss
immigrierte — sehr aktivim Rahmen von und in Kooperation mit herkunfts-
deutschen Institutionen. Diese Musikschaffenden sehen keinen Mangel an
deutschsprachiger Werbung fur Kultur aus Anatolien, vermutlich, da sie die
Plattformen und Netzwerke kennen, itber die deutschsprachige Werbung ver-
breitet wird. Das gleiche gilt fiir Sakina Teyna, die zwar verglichen mit den
meisten anderen Interviewpartnern noch nicht so lange in einem deutsch-
sprachigen Land wohnt, jedoch auffallend gut Deutsch spricht und bereits
von Institutionen wie dem Kultursekretariat Nordrhein-Westfalens gefordert
wurde, und fiir Kadir Sahinkaya, der u.a. fir den herkunftsdeutschen Rock-
club »Luxor« arbeitete. Dass von Konzertorganisatoren zu wenig auf Deutsch
geworben werde, beklagen jedoch Kemal Sahir Giirel, Nurettin Kanoglu und
Mehmet Akbag. Ich fithre diese Kommentare darauf zuriick, dass diese drei
Musiker die besagten deutschsprachigen Netzwerke maéglicherweise weniger
kennen bzw. nutzen. Kemal arbeitet nicht auf Deutsch, Nurettin war haupt-
sachlich im Rahmen kurdischer Vereine aktiv und Mehmet ist im Zuge einer
spontanen Flucht nach Deutschland gekommen - ohne Kontakte zur her-
kunftsdeutschen Gesellschaft und ohne Deutschkenntnisse. Zwar arbeitet er
heute viel auf Deutsch, doch benétigt man fiir ein komplettes Erfassen der
bzw. eine befriedigende Anbindung an den deutschsprachigen Teil der Gesell-
schaft moglicherweise einfach mehr Zeit. Ich gehe davon aus, dass diese drei
Musiker tiirkisch-, kurmanci- oder zazasprachige Netzwerke nutzen, die mit
Sicherheit fir die Betrachtung des Kulturlebens aus der Tirkei in Deutsch-

2 14,02.2028, 16:15:27.


https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Fazit

land allgemein sehr bedeutsam sind, jedoch fiir die Beantwortung meiner
zweiten Forschungsfrage, nach dem durch Musik erzielten Ansehen der Musi-
ker/-innen und der von ihnen reprisentierten Communitys in der deutschen
Gesellschaft, nicht von Relevanz sind. So méchte ich hierzu abschliefSend nur
sagen, dass alle drei Musiker offensichtlich zahlreiche in Deutschland titi-
ge Kunstschaffende mit biographischem Bezug zur Tiirkei kennen, welche
nicht auf Deutsch werben, aber, wiirden sie dies tun, das Bild vervollstindi-
gen konnten.

Die Aussage, die Musik aus Anatolien werde als sehr traurig wahrgenommen
und das herkunftsdeutsche Publikum fithle sich hierdurch weniger zu freu-
digen Reaktionen animiert, findet sich bei verschiedenen Musikschaffenden
wieder. Auch hiufig genannt wurde ein zu beobachtender dynamischer Pro-
zess: Der Sound werde mit der Zeit als gewohnlicher wahrgenommen; das
Publikum erhalte immer mehr Informationen und lerne dazu. Erfreulich ist,
dass keine gegenliufigen Entwicklungen beobachtet wurden. Zwar erzihlte
Sakina Teyna, die Fliichtlingswelle habe zu einer Politisierung und Polarisie-
rung gefiithrt, im Zuge derer manche Leute auch ihre Abneigung deutlicher
auflern witrden, jedoch gehe ich davon aus, dass diese Teile der deutschen
Gesellschaft auch vorher nicht begeistert von tiirkischer oder kurdischer Kul-
tur waren, sich lediglich nicht offiziell positionierten. Ich halte es fiir unwahr-
scheinlich, dass die Musikveranstaltungen aufgrund der aktuellen politischen
Lage in der Tiirkei und in arabischen Lindern an interessierten Zuhérern und
Zuhorerinnen verloren haben — eher haben sie welche hinzugewonnen, da
manche Menschen erst jetzt, wo es so viele aktuelle Nachrichten u.a. iiber
Kurden gibt, es als relevant betrachten, Kulturveranstaltungen der Art zu be-
suchen.

Insgesamt lasst sich also ein reges Musikleben beobachten mit Einfluss
auf die Wahrnehmung der deutschen Offentlichkeit von Pluralitit der Lebens-
wirklichkeiten innerhalb der Communitys aus der Tiirkei in Deutschland. Im
Einzelnen gestaltet es sich fiir die jeweiligen Minderheitengruppen bzw. fiir
die einzelnen Akteure innerhalb der Gruppierungen jedoch unterschiedlich.
In den Interviews wurden verschiedene beeinflussende Elemente von den In-
terviewten genannt.

Einen mehrfach genannten Aspekt stellt die Nahe von Kultur allgemein
und/oder einzelnen kulturellen Elementen mit der westlichen Tradition und
den hiermit verbundenen Gewohnheiten dar. Adil Arslan benennt die ihn-
lichen Werte der westlichen und der alevitischen Kultur als Aspekt, welcher

2 14,02.2028, 16:15:27.

191


https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

das Interesse der Leute weckt. Herkunftsdeutsche interessieren sich ihm nach
fiur Gemeinsamkeiten mit ihnen fremden Kulturen. Das Alevitum biete ihnen
hierbei mehr Andockungspunkte als der sunnitische Islam, wodurch aleviti-
sche Kulturveranstaltungen ihnen sympathischer seien.

Sakina Teyna berichtet zudem von positiven Erfahrungen mit der Ver-
wendung klassisch-europiischer Instrumente. Menschen des europiischen
Kulturraumes finden ihr nach schneller Zugang zu den anatolischen Liedern,
wenn ihnen vertraute Klinge eingearbeitet sind.

Ebenfalls klanglich vertraut und dadurch ansprechender sind laut Kemal
Ding die kurdischen Sprachen gegeniiber der tiirkischen. Als ich ihn um Bei-
spiele fiir Konzerte, die die deutsche Offentlichkeit erreichen, bat, nannte er
von sich aus meinen anderen Interviewpartner Mehmet Akbas als bedeutsam
und verwies hierbei u.a. auf den sprachlichen Aspekt. In der Tat gehdren so-
wohl die von Linguisten nicht als kurdisch anerkannte, aber soziokulturell
als kurdisch bedeutsame, Sprache Zaza (Mehmets Muttersprache) als auch
die weitere im Rahmen dieser Arbeit hiufig erwihnte Sprache Kurmanci der
indogermanischen Sprachfamilie an. Als weiteres — ebenfalls klangliches —
Merkmal, das zu Mehmets Erfolg mit beigetragen haben konnte, benennt Ke-
mal die Verwendung klassisch-europiischer Gesangstechniken. Mehmet ist
in diesen Techniken ausgebildet und wendet sie auf seinen Konzerten an.

Auf dsthetischer Ebene werden erginzend visuelle Elemente als forderlich
erwihnt. Mehmet Akbag beschreibt die Vorteile, die ihm ein orientalisiertes
Bithnenoutfit sowie dem optisch entsprechende Konzertankiindigungen ge-
bracht haben. Adil Arslan konstatiert, Auffithrungen des visuell eingingigen
Tanzes Semah hitten einen entscheidenden Beitrag zur Kenntnis der deut-
schen Gesellschaft des Alevitums geleistet.

Es lasst sich festhalten, dass die kreative Gestaltung der Konzerte einen
entscheidenden Beitrag dazu leistet, wie diese in der deutschen Gesellschaft
aufgenommen werden. Die Musiker/-innen haben hierbei iiber die Jahre un-
terschiedliche Strategien entwickelt. Teilweise verwenden sie musikalische
Elemente, die der europdische Kulturraum traditionell sein Eigen nennt, die
jedoch auch in der Tiirkei bedeutsam sind. Ich mochte explizit darauf hin-
weisen, dass Mehmet Akbag seinen klassischen Gesangsunterricht in Istanbul
nahm, lange bevor er nach Deutschland kam. Der Gesangsstil gefillt ihm und
liegt ihm also, unabhingig davon, wo er seine Konzerte gibt. Es wire ein Fehl-
schluss, davon auszugehen, Musiker/-innen aus der Tiirkei wiirden klassisch-
europdische Musik erlernen, um beim europiischen Publikum mehr Anklang
zu finden. Fiir Sakina Teynas Auftritte mit dem Anadolu Quartet fliegt sogar

2 14,02.2028, 16:15:27.


https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Fazit

regelmiflig ein Streichquartett aus der Tiirkei nach Europa - denn selbstver-
stindlich gibt es viele Streichmusiker/-innen in der Tiirkei.

Das gleiche Phinomen lisst sich in Bezug auf die Verwendung westlicher
Instrumente populdrer Musik beobachten. Stokes geht bis ins Osmanische
Reich zuriick, um die hohe Prisenz von als westlich definierter Musik in der
heutigen Tirkei zu belegen:

»Turkish popular musical cosmopolitanism has usually looked west. Op-
eretta was enormously popular in Turkey during the later Ottoman, consti-
tutional, and early republican periods. Kanto [Herv.i.0.] adapted operetta
and Western music hall for the >old« [Herv.i.0.] city’s theaters. Tango took
root in Turkey in the 1920s; jazz shortly after. Erol Biylkburg (-the Turkish
Elvis< [Herv.i.0.]) recorded Little Lucy<in 1961, but rock and roll cover bands
had been in existence for at least a decade.«’

Karahasanoglu und Skoog veréffentlichten 2009 den Artikel »Synthesizing
Identity« iiber ihre Untersuchung von Elementen der Filiation (biologische
und intellektuelle Abstammung, natiirliche Weiterentwicklung) und Affiliati-
on (Bruch mit der natiirlichen Abstammung, Kreation neuer Verbindungen)
in der populiren Musik der Tiirkei.® Die Autoren kamen zu dem Schluss, es sei
mittlerweile unmoglich, zwischen inneren und duferen Einfliissen im Musik-
leben der Tirkei zu unterscheiden.

»By now, we believe that it has become abundantly clear that Turkish pop-
ular music, with its myriad roots and various channels of development, is a
complex amalgam of internal and external influences. Artists, in the past,
have broken from geographically delineated lines of filiation to freely and
actively affiliate themselves with international music, particularly that pro-
duced in Europe and the United States. [..] As the performance of foreign
instruments and styles shifts from spanning months and years to decades
and generations, it becomes increasingly difficult to make a clear distinction
between acts of filiation and affiliation. [..] For example, when Cem Karaca
and his contemporaries performed Anadolu Rock in the 1960s, they were en-
acting a gesture of affiliation in linking their performance to American and
European styles. Yet contemporary performers of Anadolu Rock such as Kirag
are not so gesturing toward their peers outside of Turkey, but instead toward

7 Stokes 2010: 18.
8 Vgl. Karahasanoglu/Skoog 2009: 54.

2 14,02.2028, 16:15:27.

193


https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

their predecessors such as Karaca, shifting from an act of affiliation toward
an act of filiation.<’

Die Musiker/-innen aus der Tirkei erlernen den Umgang mit - historisch
betrachtet — westlichen Musikelementen also nicht, um dem herkunftsdeut-
schen Publikum zu gefallen. Dennoch kénnen jene Musiker/-innen, die in
klassisch-europdischer Musik versiert sind, fiir ihre Konzerte in Deutschland
(und den Nachbarlindern) einen Vorteil hieraus ziehen.

Im Fall der orientalisierenden Kleidung jedoch verldsst Mehmet Akbas (so,
wie in Ansitzen auch andere Singer/-innen [siehe Kapitel 5.1]) den Bereich
dessen, was fir ihn natiirlich ist, und richtet sich gezielt nach den Erwartun-
gen der herkunftsdeutschen Konzertbesucher/-innen. Er kreiert also einen
Code speziell fir das Publikum, das dieses in der Lage ist, zu dekodieren —
mit gewissem Erfolg.

Die Methode der Stereotypisierung im Musikleben beschreibt auch Spi-
netti als nicht zwangslaufig negativ:

»ldentity formation in popular music, it can be argued, relies strongly on in-
dexical semiotic processes which are activated by regional musical icons and
encode internalized associations with the places, the experiences of com-
munal social life and the idiosyncratic aesthetics which are constitutive of
perceived regional cultural authenticities. This often results in the formula-
tion of stereotypical metaphors to define other groups’ popular musics, es-
pecially those hybridized forms which bear apparent continuities with tradi-
tion. Such stereotypes usually refer to what is perceived as the emblematic
trait of someone else’s music and, although often inaccurate, reveal impor-
tant categories of differentiation. [..] But the assertion of regional authentic-
itiesin popular music does not rule out the possibility of exchange and trans-
fer: the recognition of otherness does not necessarily imply rejection.«™°

Im Fall von Mehmet fithrt der gepflegte Orientalismus sogar zu Anerken-
nung. Er sagt, sein Publikum verstehe nach den Konzerten, dass er sich als
Kurde, nicht als Tirke, sehe. Ich bezeichne Mehmets Vorgehensweise hier
bewusst als »gepflegten Orientalismus, da er nur einige Elemente wohldo-
siert in einem anerkannten Konzert-Rahmen einsetzt. Turino beschreibt Ex-
otismus wie folgt:

9 Karahasanoglu/Skoog 2009: 68f.
10  Spinetti 2005: 202.

2 14,02.2028, 16:15:27.


https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Fazit

»Exoticism is simply one source of distinction and novelty [...]. [..] differences
of all types are incorporated within frameworks of similarity: of forms, ethics,
aesthetics, practices and contexts that comprise the given cultural forma-
tion.«"

Beim »Sharq-1 Project« lockte Mehmet sein Publikum mit einer orientalisier-
ten Aufmachung an, jedoch fand das Konzert in einer evangelischen Kirche
statt, also an einem im herkunftsdeutschen Kontext nicht exotischen Ort —
ganz im Gegenteil: an einem (fir viele) vertrauenserweckenden Ort der eige-
nen kulturellen Geschichte. Er sang hier zudem die angekiindigten »Songs of
Middle East« wieder mit klassisch-europiischen Gesangstechniken. Es han-
delt sich also um eine geschickte Vermischung verschiedener kultureller Ele-
mente, die nicht nur auf das den Herkunftsdeutschen Fremde, sondern auch
auf ihnen Wohlbekanntes eingeht.

Interessant ist auch das von Adil Arslan genannte Beispiel des Tanzes Se-
mah: Dieser wird von alevitischen Communitys in Anatolien und in der Dia-
spora geschitzt. Der Semah ist den Herkunftsdeutschen fremd, wird als »exo-
tisch« wahrgenommen, dabei aber — wenn auch stark folklorisiert — nicht im
Sinne des Orientalismus fern jeder natiirlichen Relevanz extra fiir sie konstru-
iert. Die Folklorisierung des gottesdienstlichen Rituals Semah fand zudem
bereits ab den 1970er Jahren in der Tiirkei statt, nicht erst im Kontext des
Diaspora-Kulturlebens." Insofern ist es erfreulich, dass Adil derart positive
Erfahrungen machte mit den Semah-Vorfithrungen vor herkunftsdeutschem
Publikum samt Verweis auf das Alevitum: Der Tanz trigt hier tatsichlich zur

Anerkennung der Heterogenitit von Communitys aus der Tiirkei in Deutsch-
land bei.

Des Weiteren benennen mehrere Musiker/-innen die unterschiedlichen Rah-
menbedingungen der Auftritte als bedeutsam fir die Wirkung von Konzer-
ten. Kadir Sahinkaya verweist auf die Musikgenre-spezifischen Riumlichkei-
ten, bspw. auf seine Erfahrungen im Kélner Rockclub »Luxor«, samt dem da-
zugehorigen Publikum. Ein Rockkonzertpublikum reagiert mit Sicherheit an-

1 Turino 2003: 73.

12 Tambar formuliert: »In the 1970s, a full decade before Alevi religious practices became
part of overt public debate, selected aspects of the cem [Herv.i.0.] had already found
a public audience. Specifically, the semah was established and performed as a genre
of folk dance, autonomous from its embedding in the act of worship.« (Tambar 2010:
663.)

2 14,02.2028, 16:15:27.

195


https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

ders auf die heterogenen musikalischen Elemente aus Anatolien als ein Pu-
blikum, welches im Rahmen des »Tiirk Miizik Festivali« zu einem Auftritt von
Sakina Teynas Trio Mara an die Komische Oper Berlin kommt oder zum von
Adil Arslan organisierten Konzert alevitischer Musik in die Berliner Philhar-
monie geht. Ich méchte die Vermutung anstellen, dass ein Rockkonzertbesu-
cher bzw. eine Rockkonzertbesucherin spontaner reagiert, die Musik danach
bewertet, ob er/sie sie instinktiv schén findet und hierzu gut tanzen kann,
wohingegen Besucher/-innen einer bewusst kulturell hochwertigen bis hin
zu kulturpolitisch bedeutsamen Veranstaltung eher danach bewerten, ob es
interessant oder bereichernd ist.

Zu kleineren Konzerten, wie etwa dem von mir besuchten Konzert Meh-
met Akbags im Kulturbunker in Kéln-Mithlheim, kommen hauptsichlich In-
sider des (in diesem Fall kurdischen) Konzertlebens, in die Philharmonie oder
ins Luxor vielleicht auch einmal nicht spezifisch an dieser einen Kultur, aber
an vielfiltiger Musik im Allgemeinen, interessierte Zuhorer/-innen.

Da meine Interviewpartner/-innen jedoch tiber die Zeit alle an mehreren
durchaus unterschiedlichen Orten auftraten, konnten die Individuen bereits
an verschiedenen Orten ihre Wirkung testen. Die Location an sich sagt somit
erst einmal nichts Definitives tiber die generellen Moglichkeiten der verschie-
denen kulturellen Gruppierungen und ihrer Akteure aus; der Ort kann immer
wieder gewechselt werden. Adir J. Tekin beschreibt seine Band Adirjam ex-
plizit als passend fiir verschiedene Orte und Gelegenheiten. Er nennt die drei
GrofRbereiche Kultur, Party und Politik als offizielle Rahmen, die ihnen Auf-
trittsmoglichkeiten bieten, und sieht in dieser Flexibilitit seiner Band einen
Vorteil.

Auch die finanzielle Situation kann eine entscheidende Rahmenbedin-
gung dafiir darstellen, wie bzw. welche Form der Heterogenitit abgebildet
wird. Als Sakina Teynas Trio Mara in den Katalog des NRW-Kultursekretariats
aufgenommen wurde, was eine finanzielle Entlastung fiir Veranstaltungsorte
mit sich zog, wurde das Trio plétzlich zu Konzerten eingeladen, von denen
Sakina noch nie gehort hatte und fiir die sie sich daher nicht von alleine be-
worben hitte. Daher war die kurdische Frauenband eine Zeit lang prisenter
auf Veranstaltungen als zuvor. Herkunftsdeutsche Institutionen leisten somit
einen entscheidenden Beitrag dazu, welche Musiker/-innen sich einem in-
teressierten herkunftsdeutschen Publikum in einem gréferen Rahmen iiber-
haupt vorstellen kénnen.

2 14,02.2028, 16:15:27.


https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Fazit

Sehr interessant finde ich noch zwei weitere von den Interviewten genannte
Punkte: Sercan Gitndug erwihnte die Haltung des Community-eigenen Pu-
blikums, Adir J. Tekin die der Musiker/-innen selbst.

Sercan sagt, das Bild der Herkunftsdeutschen von ihren Mitbiirgern und
Mitbiirgerinnen mit biographischem Bezug zur Tiirkei konne verbessert wer-
den, wenn diese sihen: »Die feiern ja wie wirl« Auch in dieser Hinsicht den-
ke ich, dass Konzerte, die die Heterogenitit der Communitys aus der Tiirkei
abbilden, besonders vielversprechend sind: Musikveranstaltungen, die Plura-
litit darstellen, ziehen ein besonders offenes Publikum mit biographischem
Bezug zur Tiirkei an. Dessen toleranter Umgang mit verschiedenen anato-
lischen Kulturen konnte einem toleranten herkunftsdeutschen Konzertbesu-
cher bzw. einer toleranten herkunftsdeutschen Konzertbesucherin gefallen —
schliefilich stéren sich kulturell offene Herkunftsdeutsche in Bezug auf Men-
schen aus der Tiirkei an wenigen Dingen so sehr wie an dem Klischee, diese
seien anderen Kulturen der Tirkei (und/oder Frauen) gegeniiber selber nicht
offen. Insofern mochte ich Sercan zustimmen: Das Publikum mit biographi-
schem Bezug zur Tiirkei ist sehr wichtig fir die Wirkung eines Konzerts auf
deutsches Publikum.

Wenn ich als Herkunftsdeutsche selber auf tiirkische und/oder kurdische
Konzerte gehe, ist es fiir mich immer wieder auch interessant, das Publi-
kum kennenzulernen. Wie ich zuvor bei meinen Beobachtungen zu kurdi-
schen Reihentinzen dargelegt habe, wird nicht nur auf der Bithne Kultur
ibermittelt. Sogar bei Konzerten, die ich selber mit dem »Kéln Tirk Muzigi
Korusuc spielte, beobachtete ich noch interessiert das Publikum — von der
Bithne aus. Ich denke nicht, dass dies nur daran liegt, dass ich Musikethno-
login bin, sondern auch schlichtweg daran, dass kulturell Unbekanntes au-
tomatisch im menschlichen Bewusstsein Aufmerksambkeit erregt. Genau das
gleiche kann sicherlich passieren, wenn ein herkunftsdeutscher Konzertgin-
ger bzw. eine herkunftsdeutsche Konzertgingerin mit Unbekanntem rechnet,
aber Bekanntes geboten bekommt. Insofern ist es — wie von Sercan vermu-
tet — sicherlich ein Schliisselerlebnis, wenn Herkunftsdeutsche sehen: »Die
feiern ja wie wirl«

Und auch Adir J. mochte ich zustimmen: Die Einstellung der Musiker/
-innen selber ist sehr wichtig. Denken diese bspw., auf dem Jahrmarkt einer
ostdeutschen Kleinstadt kimen sie sowieso nicht gut an, und treten darauf-
hin dort nicht auf, kénnen die Herkunftsdeutschen hier ihre Musik nicht ken-
nen lernen. Adir J. tritt bei Gelegenheiten dieser Art auf, zweifelte laut eige-
ner Aussage mehrfach im Voraus daran, ein positives Konzertfeedback zu be-

2 14,02.2028, 16:15:27.


https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

kommen, machte aber ausschlieflich erfreuliche Erfahrungen. Er sagt, seine
eigenen negativen Vorurteile seien nie bestitigt worden.

Die (z.T. weit auseinandergehenden) Lebenswirklichkeiten von Menschen aus
der Tirkei in Deutschland werden somit auf vielfiltige Art und Weise auf
Musikveranstaltungen dargestellt. Die interviewten Musiker/-innen berich-
ten fast ausschlieflich von positiven Erfahrungen auf den eigenen Konzerten.
Kemal Ding erwihnt als fir ihn drgerlich lediglich, dass Herkunftsdeutsche
bei Konzerten niedriger Qualitit z.T. auch begeistert klatschen und somit of-
fenbaren wiirden, wie wenig sie bisher von den Musiktraditionen verstiinden.
Es sei vielen von ihnen aufgrund fehlender Vorerfahrungen nicht méglich,
das gehorte Konzert in einen grofReren Referenzrahmen einzuordnen. Adir J.
Tekin erlebte den grofReren Referenzrahmen ebenfalls als fehlend, wenn her-
kunftsdeutsche Konzertginger/-innen sich die Information iiber seine kurdi-
sche Identitit nicht merken konnten und daher dachten, sie hitten von ihm
ein tiirkisches Konzert gehort. Beide Musiker machten aber auch zahlreiche
positive Erfahrungen mit dem herkunftsdeutschen Publikum.

Die einzige wirklich negative Entwicklung, die beschrieben wurde, stellt
die Furcht mancher Herkunftsdeutscher vor der politischen Instabilitit in
der Tirkei und in arabischen Lindern und vor hiermit verbundenen gro-
f3en Flichtlingswellen nach Deutschland dar. Dies fithrte aber nicht zu Ne-
gativiuflerungen auf Konzerten meiner Interviewpartner/-innen. Es handelt
sich hierbei um eine unterschwellige Tendenz in Teilen der deutschen Ge-
sellschaft, die fiir Menschen mit biographischem Bezug zur Tiirkei sicherlich
belastend ist, von der sich das Musikleben jedoch unberiihrt zeigt. Zu den
Musikveranstaltungen kommen Zuhorer/-innen unterschiedlicher Nationa-
litaten, die sich fiir Kulturen aus der Tiirkei interessieren.

5.3 Antworten zur Frage nach Hoffnungen beziiglich der Musik
im transnationalen Kontext

Die starke Verbundenheit zwischen den Diaspora-Communitys aus der
Tiirkei in Deutschland und den Menschen in der Tiirkei wurde von allen
zehn Interviewten bestitigt. Das grofRe Interesse der Diaspora-Community-
Angehérigen fiir das Kulturleben in der Tiirkei ist unumstritten. Interessant
ist jedoch auch die Frage, inwiefern Menschen in der Tiirkei dieses erwidern,

2 14,02.2028, 16:15:27.


https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Fazit

und welchen Einfluss die Hoffnung hierauf auf das Wirken der Menschen in
Deutschland hat.

Alle zehn Interviewten sagen iiber kurdische Musik aus Deutschland, sie
habe Einfluss auf das Kulturleben in der Tiirkei. Ausschliefilich Sercan Giin-
dug ist sich nicht sicher, wie viel Interesse die Leute aktiv hierfiir aufbringen.
Er betrachtet die Einflisse eher als unterschwellig wichtig.

Nurettin Kanoglu, selber Kurde, sagt sogar, alle Musiker/-innen, die er
in seiner Kindheit in der Tiirkei gehort habe, hitten in Europa gelebt. An-
dere Interviewpartner/-innen haben dhnliche Erfahrungen gemacht. Als be-
sonders bedeutsam im deutsch-kurdischen transkulturellen Kontext benannt
werden die Musiker Sivan Perwer, Nizamettin Ari¢ und Ciwan Haco (Anmer-
kung: Letzterer wurde allerdings in einem kurdischen Dorfin Syrien geboren
und lebt heute in Schweden). Die Bedeutung einer dieser oder aller drei Mu-
siker fiir die kurdischen Communitys in der Tiirkei erwihnten unabhingig
voneinander Nurettin Kanoglu, Adil Arslan, Billent Emir und Adir J. Tekin.
Des Weiteren sagt Kemal Sahir Giirel aus, der in Deutschland lebende kurdi-
sche Singer Sivan Perwer sei auch fiir die tiirkische Linke von grofRer Bedeu-
tung gewesen. Er selbst sei in tirkischen Kreisen grof} geworden, wo man die
Texte nicht verstanden und dennoch viel gehért habe. Des Weiteren werden
Mikail Aslan und Ahmet Aslan als fiir Kurden in der Tiirkei bedeutsam und aus
Deutschland heraus berithmt geworden benannt. Adir J. Tekin weist jedoch
daraufhin, dass jene Musiker/-innen, die so erfolgreich seien, mittlerweile in
die Tiirkei einreisen diirften, und dass das Diaspora-Leben daher nicht mehr
isoliert zu betrachten sei. In der Tat beziehen sich die meisten Aussagen iiber
die Bedeutung der genannten Musiker fiir die Tiirkei auf Zeiten, in denen kur-
dische Musik noch mehr Restriktionen ausgesetzt war als heute — vor allem
auf Zeiten, in denen der gesamte Gebrauch der kurdischen Sprache(n) un-
tersagt war. In dieser Periode war das Einschmuggeln kurdischer Kassetten
von auflerhalb eine von wenigen Moglichkeiten fiir Menschen in der Tiirkei,
Musik der Art bereitstellen bzw. konsumieren zu kénnen.

Im Jahr 2018, selbstverstindlich, gestaltet sich dies anders. Ein Grund
hierfiir stellt die veranderte politische Lage dar: Offiziell gibt es kein Verbot in
der Tirkei mehr, kurdische Musik zu produzieren (auch wenn z.T. andere Be-
obachtungen hierzu gemacht wurden, wie in Kapitel 1.2.3 dargelegt). Zusitz-
lich haben sich die technischen Méglichkeiten zur transnationalen Musikver-
breitung erweitert: Sakina Teyna beschreibt, wie die Distribution kurdischer
Musik aus Deutschland heute hauptsichlich iiber das Internet realisiert wer-
de. Dieses sei der »beste Schwarzmarkt« fiir die »Musik in Kurdistan«. Es ge-

2 14,02.2028, 16:15:27.

199


https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200

Musik & politischer Konflikt aus der Tiirkei

be im Internet gar Listen, auf denen in Europa lebende Musiker/-innen dem
Alphabet nach sortiert stiinden, welche die Leute dann auf YouTube suchen
wiirden.

Die Moglichkeit der Verbreitung von Kultur itber das Internet ist in Saki-
nas Fall besonders bedeutsam. Erstens wurde eines ihrer in Europa produ-
zierten Alben zensiert: In der Tiirkei durfte ein hierfiir aufgenommenes Lied
aus, wie sie sagt, nur vorgeschobenen Copyright-Griinden nicht erscheinen.
Und zweitens kann sie nicht mehr in die Tiirkei einreisen. Meine anderen
Interviewpartner konnen alle in die Tiirkei reisen — wie leicht sich dies und
das Organisieren von Konzerten dort fir sie gestalten, variiert jedoch sehr.
Mehmet Akbag wies im Interview darauf hin, dass Musiker/-innen, die einen
deutschen Pass besifSen, leichter eine Konzertreise in die Tiirkei veranstalten
konnten als jene ohne. Die unterschiedlichen rechtlichen Voraussetzungen
der Diaspora-Musiker/-innen stellen also einen entscheidenden Aspekt dar,
welche kurdische Musik aus Deutschland sich wie in der Tiirkei verbreitet. So
kann Sakina z.B. keine Konzerte in der Tiirkei spielen — moglicherweise wi-
ren ihr Einfluss und/oder die Hoffnung auf Einfluss auf das Kulturleben dort
ansonsten noch gréfler und die Prozesse ihrer Musikproduktion komplett an-
ders aufgebaut. Sie berichtet, wie Kurden sie im Internet suchen und ihr (und
dem Trio Mara) viel Zuspruch fiir die Klavier-Arrangements von traditionellen
anatolischen Liedern zukommen lassen wiirden. Dies, sagt sie, sei fiir diese
komplett neu. Es bleibt offen, welche Wirkung ihre Musik bei Livekonzerten
in kurdischen Provinzen erzielen kénnte und was dies in der Wechselwirkung
fiir ihre kreativen Schaffensprozesse ausmachen wiirde.

Adir]. Tekin wurde jedoch auch unabhingig von rechtlichen Bedingungen
von Bookern seines Vertrauens dringend davon abgeraten, seine Musik in der
Tiirkei darzubieten. Sozio-kulturelle Hiirden stellen sich folglich ebenfalls.

Fir die meisten meiner kurdischen Interviewpartner/-innen scheint die
Hoffnung, ihre Musik werde in der Tiirkei gehort, dennoch essentiell bei der
Musikproduktion zu sein. Mehrere von ihnen verlieRen die Tiirkei nur un-
ter hohem politischem Druck und haben z.T. noch Verwandte dort, die wei-
terhin unter den gesellschaftlichen Umstinden leiden. Ihnen und weiteren
kurdischen Menschen in der Tiirkei gegentiber haben die Musiker/-innen ein
Gefiihl der moralischen Verpflichtung: Sie kimpfen in mehreren Fillen — laut
eigener Aussage — von Deutschland aus fiir den kulturellen Status der Kurden
und mochten den Menschen aus der Diaspora heraus etwas Schones bieten:
Musik, die in der Tiirkei nicht immer problemlos produziert werden kann.

2 14,02.2028, 16:15:27.


https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Fazit

Konzerte in der Tiirkei organisiert aus meiner Gruppe der kurdischen
Interviewten jedoch ausschliefilich Mehmet, welcher dort sogar regelmifig
auftritt. Sakina aber darf nicht einreisen, Adir J. wurde davon abgeraten, hier
Konzerte zu spielen, und Biilent hat die Tiirkei erst im Zuge der aktuellen
politischen Lage verlassen und zeigt sich desillusioniert in Bezug auf das
Musikleben dort; er plant vorerst nur in Mitteleuropa angesiedelte Projek-
te. Nurettin konzentriert sich als semi-professioneller Musiker mit weniger
verfiigbarer Zeit ebenfalls auf das Konzertleben in Deutschland. Auf meine
Interviewfragen zu einem mdoglichen Einfluss der Musik auf das Leben der
Menschen in der Tiirkei antworteten die meisten kurdischen Interviewpart-
ner/-innen aber sichtlich gerne und ausfithrlich. Mehrere von ihnen scheinen
durch die Partizipation von Menschen in der Tiirkei an ihren Produktionen
stark motiviert zu werden. Nurettin ist stolz auf die Mitwirkung von Musik-
schaffenden aus der Tiirkei an seinem Debiitalbum, Sakina nutzt die Verbrei-
tungsmoglichkeiten iiber das Internet und auch tiber den offiziellen Weg der
Vermarktung von Tontridgern sehr aktiv, Mehmet tritt nicht nur in der Tiirkei
auf, sondern verkauft ebenfalls seine Alben dort. Die Tiirkei stellt fiir mehre-
re kurdische Interviewpartner/-innen einen nicht wegzudenkenden Wunsch-
Rezeptionsbereich dar.

Kemal Ding, selbst kein Kurde, weist zudem darauf hin, wie grof3 die fi-
nanzielle Unterstiitzung sei, die die kurdischen Communitys in Deutschland
den Kurden in der Tiirkei zukommen liefen. Das Geld werde dort bspw. fiir
die Ausrichtung von Nevroz-Feiern verwendet. Es ist bemerkenswert, dass
Kurden in Deutschland ihr Geld lieber den Kurden in der Tiirkei zukommen
lassen als es selbst fiir Kulturorganisation in Deutschland zu verwenden, und
weist auf, wie grofd nicht nur die Hoffnung auf Kenntnisnahme der eigenen
Aktivititen in der Tiirkei ist, sondern wie gro auch ein Gefiihl der Fiirsorge
fiir die Menschen dort ist. Dies erklirt auch, warum kurdische Musiker/-in-
nen in Zeiten der Trauer (z.B. nach Anschligen in kurdischen Gebieten) z.T.
selbst in Deutschland auf Werbung fir ihre Konzerte verzichten: Dies wiir-
de dann als egoistisch, dem Schmerz der Gemeinschaft nicht angemessen,
wahrgenommen werden.

Interessant ist auch die Frage, inwiefern die Menschen in der Tiirkei noch
heute von dem Wirken einzelner Musiker/-innen aus Deutschland wie Sivan
Perwer und Nizamettin Ari¢ in lingst vergangenen Jahrzehnten profitieren.
Kadir Sahinkaya bezweifelt, dass die voriibergehend in der Tiirkei erfolgreiche
kurdische Musik aus Deutschland dort langfristig Spuren hinterlasse. Dies
steht jedoch im Widerspruch zu einer Aussage Adil Arslans: Heute in der Tiir-

2 14,02.2028, 16:15:27.

201


https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

kei erfolgreiche Bands, wie bspw. Kardes Tiirkiiler, sind ihm nach gerade von
Musikern wie Sivan Perwer, Nizamettin Ari¢ und Ciwan Haco musikalisch
beeinflusst worden, was einen langfristigeren Effekt dieser Musiker auf das
Kulturleben in der Tiirkei implizieren wiirde. Biilent Emir, welcher noch bis
vor Kurzem in der Tiirkei lebte, sagt, es handele sich bei den Beobachtungen
zu kurdischen Musikschaffenden aus Deutschland aber immer nur um eini-
ge wenige berithmte Fille, wohingegen der Grof3teil des Diaspora-Lebens aus
Deutschland fiir die Kurden in der Tiirkei nicht von Bedeutung sei.

Der Einfluss von Aleviten in Deutschland auf das Kulturleben der Tiirkei ist
vielfach belegt: Die selbstbewusste Kulturorganisation der Angehérigen der
Religionsgemeinschaft in Deutschland gilt als grofie Inspiration, welche ei-
nen Beitrag zum offeneren Umgang mit der alevitischen Kultur in der Tiirkei
leisten konnte. Dies betonen auch mehrere meiner Interviewpartner/-innen
unabhingig voneinander. Kemal Ding sagt zudem, dass die CHP mit der F§-
deration der Aleviten in Deutschland kommuniziere, und dass — dhnlich wie
bei den Kurden — Communitys aus Deutschland das alevitische Kulturleben
in der Tiirkei unterstiitzen witrden. Jedoch gibt es kaum Beispiele fiir be-
deutsame musikalische Akteure oder Produktionen. Kemal Sahir Giirel sagt
sogar explizit, er glaube nicht an eine Inspiration durch Musik der aleviti-
schen Communitys in Deutschland, schlieRlich kopierten diese doch nur das
Musikleben aus der Tiirkei.

Adil Arslan benennt ein Beispiel von Beeinflussung des Kulturlebens der
Tiirkei von Deutschland aus: Er beschreibt in diesem Kontext die bereits dar-
gestellte Veranstaltung »Epos des Jahrtausends — Bin Yilin Tiirkiisii«, welche
zunichst in Koln und spiter in Istanbul zur Auffihrung kam, wobei eini-
ge Musiker/-innen der Originalbesetzung aus Deutschland eingeflogen und
durch ortsansissige Musiker/-innen erginzt wurden. Dieses Event, in dem
mit Musik die Geschichte des Alevitums dargestellt wurde, kann zwar als aus-
gesprochen bemerkenswert angesehen werden, jedoch konnte mir selbst Adil
- ein versiertere Organisator und Insider des alevitischen Kulturlebens — kei-
ne neuere Veranstaltung von vergleichbarer Grofe, Berithmtheit oder politi-
scher Relevanz nennen.

Da das grofie Interesse der Aleviten an Musik im Allgemeinen unumstrit-
ten ist, lisst der Mangel an bekannten Produktionen aus der Diaspora den
Schluss zu, die alevitische Gemeinschaft sei weniger unzufrieden mit ihren
Moglichkeiten, in der Tiirkei Musik zu produzieren, als die kurdische. Das
Importieren von Musik aus der Diaspora — auf dem reguldren Weg der Musik-

2 14,02.2028, 16:15:27.


https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Fazit

vermarktung in Form von Tontrigern und offiziellen Musik-Downloads oder
auch illegal iiber das Internet — scheint nicht nétig zu sein. Hierzu passt die
bereits aufgefiihrte Aussage Nurettin Kanoglus, selbst rechte Menschen in der
Tiirkei wiirden inzwischen alevitische Musik mégen. Der Grund hierfir liegt
in der Geschichte der alevitischen Musik in der Republik Tiirkei begriindet
(siehe hierzu die Kapitel 1.3.2 und 4.1). Des Weiteren ziehe ich den Schluss,
dass tiirkische Aleviten in Deutschland im Allgemeinen weniger als Kurden
das Gefiihl haben, zuriickgelassene Angehorige der eigenen Gemeinschaft in
der Tiirkei unterstiitzen zu miissen.

Mehmet Akbag sagt iiber alevitische Konzerte in Deutschland, die Nach-
frage sei unter den kurdischstimmigen Aleviten am gréfiten. Sakina Teyna
beobachtet zudem, wenn Aleviten auf Tiirkisch singen, sei dies nicht proble-
matisch, nur, wenn dies auf Kurdisch geschehe. Hier wird erneut deutlich,
dass die sprachliche und ethnische Diskriminierung der Kurden erheblich
grofier ist als die der Aleviten. Kurdische Aleviten erleben Einschrinkungen,
jedoch hauptsichlich aufgrund des im vorigen Abschnitt behandelten Aspekts
der mit Musik zum Ausdruck gebrachten kurdischen Identitit.

Die Aleviten in der Tiirkei mit Musik von Deutschland aus zu erreichen,
ist fiir meine Interviewpartner/-innen (zumindest wenn es rein um den ale-
vitischen Aspekt geht) nicht bedeutsam. Adil Arslan konzentriert sich auf das
Musikleben in Deutschland. Kemal Ding tritt viel in der Tiirkei auf, kooperiert
dariiber hinaus mit einem Baglama-Bauer in Istanbul und ist im Gesprich
mit Einrichtungen der Lehre wie dem erwihnten Institut in Tunceli/Dersim;
er ist zudem mein einziger Interviewpartner, der angab, spiter wieder in der
Tiirkei leben zu wollen. Jedoch scheint er sich schlichtweg gerne in der Tiirkei
aufzuhalten und nicht einen expliziten — mit den Kurden vergleichbaren —
Kulturkampf dort zu fithren.

Tirkischstimmige alevitische Musiker/-innen verfolgen also nicht den
Gedanken, alevitische Musik aufgrund eines Mangels an dieser in der Tiir-
kei ersatzweise von Deutschland aus zur Verfiigung zu stellen. Die Tiirkei
hat zudem fiir sie deutlich weniger bis kaum die Rolle einer aus Not (end-
gilltig) zuriickgelassenen, schwer zu erreichenden und zudem mitunter in
Bezug auf das zwischenmenschliche Leben idealisierten ehemaligen Heimat.
Kemal Ding wirkt noch uneingeschrinkt in der Tiirkei und Adil Arslan hat
in Frieden (weitestgehend) mit dem Gedanken, dort aufzutreten, abgeschlos-
sen. Dies steht in groRem Kontrast zur Sicht der Kurden auf ihre in vielen
Fillen unter starkem gesellschaftlichem Druck verlassenen Heimatregionen.

2 14,02.2028, 16:15:27.

203


https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

Zur Frage nach explizit linken Impulsen aus der Diaspora, welche mit Musik
zum Ausdruck gebracht werden, erhielt ich von den Interviewten sehr un-
terschiedliche Antworten. Hatte ich es bei der Untersuchung der Musik der
Aleviten bereits mit zwei »Gruppen an Aleviten« (den kurdischstimmigen und
den tiirkischstimmigen) zu tun — wodurch ich keinen allgemeingiiltigen »ale-
vitischen Code« identifizieren konnte —, so gewann ich bei der Analyse der
Aussagen zum Kulturleben der Linken erst recht den Eindruck, meine Inter-
viewpartner/-innen sprichen von zwei unterschiedlichen Teil-Communitys.

Adir J. Tekin beobachtet dhnlich wie bei den Aleviten eine Art generelle
Empowerment-Wirkung des Kulturlebens aus der Diaspora, kann aber keine
spezifisch bedeutsame Rolle der Musik hierbei feststellen. Auch Billent Emir
hilt das Musikleben aus der Diaspora fiir unbedeutsam fiir linke Gruppie-
rungen in der Tirkei. Und Kemal Ding sagt aus, dass zwar ca. drei Viertel der
Finanzierung von linken Kulturevents in der Tiirkei aus Europa kimen, aber
keine musikalisch-kreativen Einfliisse zu verzeichnen seien. Erneut méch-
te ich festhalten, dass die finanzielle Zuwendung ein nicht wegzudenkender
Einfluss ist: Mehr Geld zur Verfiigung zu haben, ermaglicht, die Vorausset-
zungen fir mehr Konzerte zu schaffen. Dennoch gehért Kemals Aussage in
die Reihe von Interviewaussagen, denen zufolge die Musik explizit links-sys-
tembkritischer Menschen aus der Tiirkei in Deutschland nicht von Bedeutung
ist. Es wurde von keinem der hier erwihnten Interviewpartner die Hoffnung
geduflert, dies moge sich dndern. Der Wunsch, das Leben der Linken in der
Tiirkei von Deutschland aus mit Musik zu verbessern, ist hier nicht vorhan-
den.

Mehmet Akbag hingegen trifft die Aussage, in kurdischen Provinzen in-
teressierten sich die Leute sehr fir linke Musik aus der Diaspora. Er weist
zudem daraufhin, dass viele linke Musiker/-innen nicht freiwillig in Deutsch-
land leben, sondern sich im Exil fithlen wiirden, weshalb in ihren Schaffens-
prozessen immer auch die Intention mitschwinge, die Musik in der Tiirkei
(der eigentlichen Heimat) zu verbreiten. Nurettin Kanoglu schitzt die Lage
ebenso ein: In Freiheit geschaffene Musik sei auf jeden Fall eine Inspiration
fiir Menschen in der Tirkei. Er sagt, viele linke Musiker/-innen wiirden in
der Diaspora leben, da es ihre einzige Moglichkeit sei, ihre Musik auszule-
ben, und bestitigt, dass die hier produzierten Alben in die Tirkei gelangen.
Laut Sakina Teyna ermutigen die Menschen in der Tiirkei zudem linke Musi-
ker/-innen in Deutschland mit Kommentaren wie »Ihr seid unsere Stimme!«

2 14,02.2028, 16:15:27.


https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Fazit

dazu, weiter zu musizieren. Mehmet, Nurettin und Sakina ihneln bzw. er-
ginzen sich somit in ihren Aussagen. Alle drei sind kurdischer Abstammung.

Grundsitzlich lasst sich also festhalten, dass nichts die Aussagen zur Bedeu-
tung ethnisch, religiés und politisch ausgerichteter Diaspora-Musik so sehr
beeinflusst wie die Zugehorigkeit zu Gruppierungen der Tirken bzw. Kur-
den. Mehrere meiner tiirkischen Interviewpartner sagten zudem, sie wiir-
den die Fragen nach Zugehorigkeit zu ethnischen, religiésen und/oder poli-
tischen Minderheiten als nicht so wichtig erachten. Sie glauben des Weiteren
nicht unbedingt, ihresgleichen in der Tiirkei erreichen oder in ihrem musi-
kalischen Ausdruck beeinflussen zu kénnen. Da sie dafiir jedoch in mehreren
Fillen sehr erfolgreich in grofen Institutionen des Kulturlebens in Deutsch-
land titig sind, stellt sich die Frage, inwiefern der von mir gewihlte Begriff
»Diaspora« ihnen tiberhaupt gerecht wird. Gemif der Definition von Turino
wire die Betrachtung der Musiker/-innen als Zugehoérige einer Communi-
ty der »Immigrierten« in manchen Fillen passender. Diese beschreibt er wie
folgt:

»If an immigrant group is to emerge as a new cultural formation in the
>host« [Herv.i.0.] country, it will involve a relatively stable settlement and
recognition and relations among the immigrants that are typically based
around common origin. Distinct from diasporas and cosmopolitans, im-
migrant communities are defined by bilateral relations and movement
between the new and the original home environments and, prominently,
by a combination of practices, ideas and objects from the two locations.«

Communitys von Immigrierten entstehen laut Turino meist an Orten, wo es
bereits andere Immigranten und Immigrantinnen gibt, wo Strukturen fiir das
Wohnen und Arbeiten schon bestehen. Wenn nicht Rassismus in der Aufnah-
megesellschaft blockierend wirke, assimilieren sich die Mitglieder der Com-
munity mit der Zeit.**

In Kontrast hierzu definiert Turino »Diaspora« (den Term, fiir den ich
mich im Forschungskonzept dieser Arbeit entschieden hatte) wie folgt:

»Diasporic formations [Herv.i.O.] are distinct in that they combine habits from
the original home and their new home and are influenced by the cultural

13 Turino 2003: 59.
14 Vgl. Turino 2003: 59.

2 14,02.2028, 16:15:27.

205


https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

models from other places in the diaspora. The diasporic sites are unified as
a formation by at least symbolically emphasizing their allegiance to their
original homeland and by social network across the sites.«”

Neben der Solidaritit fiir andere Diaspora-Angehérige — in welchem Land sie
auch leben mogen — kann also auch die Inspiration von iiberall her wahrge-
nommen werden. Dies scheint mir bei den kurdischen Interviewten der Fall
zu sein, wenn sie bspw. Ciwan Haco, der in Schweden lebt, ebenso als bedeut-
sam angeben wie Musiker/-innen, die in der Tiirkei oder in Deutschland wir-
ken. Turino schreibt gar, fir Diaspora-Communitys konne ein kreativer In-
put aus einem dritten Land wichtiger sein als einer aus dem Herkunfts- oder
Aufnahmeland.’ Begiinstigt wird diese Haltung sicherlich dadurch, dass die
Kurden - selbst, wenn sie nicht aus ihren Herkunftsprovinzen emigrieren
— iiber mehrere Linder verstreut leben (Ciwan Haco bspw. wurde in Syrien
geboren). Geht man davon aus, dass das Selbstverstindnis der Kurden im
Allgemeinen nicht an Lindergrenzen gebunden ist, so bietet dies auch ei-
ne zusitzliche Erklirung dafiir, wieso der Gedanke, aus Deutschland kénne
man Einfluss auf das Kulturleben in der Tiirkei nehmen, in kurdischen Com-
munitys verbreiteter ist als in tiirkischen, wo man Lindergrenzen nicht oder
weniger infrage stellen. Unter Umstinden erklirt es auch, wieso Kurden in
der Tiirkei verstirkt das Interesse und die Zeit aufwenden, im Internet alpha-
betische Auflistungen der in Europa lebenden Musiker/-innen zu lesen und
diese dann auf YouTube zu suchen.

Die Frage danach, ob jemand tiirkisch- oder kurdischstimmig ist, ist so-
mit nicht nur fiir die Frage, welche Chancen er oder sie in der Tiirkei gehabt
hitte — und ob eine Emigration aus dem Heimatland zwingend notwendig
erschien —, von Bedeutung, sondern auch dafiir, wie er oder sie kulturelle
Identitit im Allgemeinen samt den hiermit verbundenen Mdglichkeiten als
Musiker/-in sieht.

Einige meiner tiirkischstimmigen Interviewpartner — insbesondere Ke-
mal Sahir Giirel und Kemal Ding - agieren viel im Musikleben der Tiirkei.
Jedoch scheinen sie trotz des Wunsches nach transnationalem Wirken — ver-
glichen mit den kurdischen Interviewten — eher nicht als Mitglieder einer
Diaspora zu handeln. Pries formuliert in seinem Artikel »Warum pendeln
manche Migranten hiufig zwischen Herkunfts- und Ankunftsregion?«, dass

15 Turino 2008:118.
16 Vgl. Turino 2003: 60.

2 14,02.2028, 16:15:27.


https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Fazit

»neben den klassischen Idealtypen (1) des Auswanderers bzw. Einwanderers
(der im Idealfall nur einmal die Grenze (iberschreitet und sich dann dauer-
haft im Ankunftsland niederlésst), (2) des Riickkehrmigranten bzw. »Gast-
arbeiters< [Herv.i.0.] (der im Idealfall die Grenze einmal zur Auswanderung
und einmal zur Ricckwanderung tGiberschreitet und sich dann dauerhaft wie-
der im Herkunftsland niederlasst) und (3) des saisonalen Pendlers (der [...]
sehr haufig fiir kurze jahreszeitbedingte Arbeitsaufenthalte hin- und her-
wandert) ein vierter Idealtyp internationaler Arbeitswanderung von Bedeu-
tung ist, den man Transmigrant [Herv.i.0.] nennen kann. Dieser Typus des
Transmigranten unterscheidet sich von den drei anderen, klassischen Typen
durch seinen Wanderungsverlauf und seine Lebensorientierungen.«'’

Es handelt sich hierbei also um einen bewusst gewihlten Livestyle, in dem
ein Musiker bzw. eine Musikerin Chancen in beiden Lindern nachgeht. Pries
beschreibt priziser:

»Haufige (und nicht nur saisonale) Landeswechsel in der Erwerbskarriere
sind demnach nichtunbedingt Ausdruck von gescheiterten Auswanderungs-
bzw. Riickkehrwanderungsstrategien, sondern von transnationalen Arbeits-
und Lebensstrategien.«'®

Diese Beschreibung trifft auf einige meiner tiirkischstimmigen kommerziell
erfolgreicheren Interviewpartner zu.

Abschliefiend sollen jedoch noch einige Punkte, fiir die ich die Aussagen
meiner gesamten Interviewgruppe (tirkisch- und kurdischstimmige Musik-
schaffende) betrachte, Erwihnung finden. Beziiglich einer zu erwartenden
Entwicklung der Auswirkung des Musiklebens der Communitys in Deutsch-
land auf das Musikleben in der Tiirkei sind einige Interviewpartner/-innen
optimistischer als andere. Keine Hoffnung auf eine positive Entwicklung im
Sinne des Wohls der Menschen in der Tiirkei durch Musikschaffende hat
Kemal Ding. Und Kadir Sahinkaya sagt, wie bereits im Abschnitt itber Kurden
erwihnt, aus, dass voritbergehende Effekte durch Musik aus Deutschland
keine bleibenden Spuren hinterliefRen.

Sercan Giindug hingegen glaubt daran, dass Netzwerke wachsen und
gemeinsame Plattformen entstehen und an Bedeutung gewinnen konnten.

17 Pries 2010: 75.
18 Pries 2010: 71.

2 14,02.2028, 16:15:27.

207


https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

Er sagt zum einen, das Interesse an Kooperationen aus der Tiirkei konne
wachsen, und des Weiteren, dass Musiker/-innen, die Interesse an Zu-
sammenarbeit mit in Deutschland lebenden Musikschaffenden hitten, sich
sicher eher aktiv mit deren Produktionen beschiftigen wiirden als Men-
schen in der Tiirkei ohne transnationale Karrierebestrebungen. Folglich sind
auch die transnationalen Hoffnungen der Musiker/-innen im kulturellen
Herkunftsland selbst von Bedeutung, nicht nur die derer auflerhalb.
Sugarman formuliert iiber Diaspora-Dialog im albanischen Kontext:

»0n the one hand, those based in the homeland need to gear their perfor-
mances in great part to the tastes and sensibilities of diaspora producers
and audiences. On the other, for those living abroad, active participation
in the music industry has often required that they return to homeland ar-
eas to collaborate with the most highly regarded composers, arrangers, and
video directors. It is out of such dynamics that the conditions have emerged
through which mediated musics may facilitate forms of homeland-diaspora
dialogue.«

Insofern kénnen transnationale Praktiken nicht nur fiir diskriminierte Grup-
pierungen bedeutungsvoll sein, sondern ganz generell die Musikindustrie mit
formen. Adil Arslan merkt zudem an, dass gerade die jiingeren Generationen
in der Tiirkei viel aus der Diaspora mitbekdmen - eine Tendenz, die ich eben-
falls als zukunftstrachtig erachte.

Die einzige Komponente, die von mehreren der Interviewten unabhingig
voneinander als hoffnungsvoll in Gegenwart und Zukunft genannt wird, ist
das Internet. Mehmet Akbasg lobt ganz generell die Moglichkeiten, die das In-
ternet bietet, wenn sich Menschen in der Tiirkei itber Musik in der Diaspora
informieren méchten. Sercan Giindug und Sakina Teyna benennen explizit
YouTube als geeignete Plattform. Sercan weist auch auf die Moglichkeit, Da-
teien in anderen Netzwerken zu posten, hin; Sakina beschreibt alphabetisch
sortierte Listen im Internet, die tiber die Existenz von in der Diaspora leben-
den Musikschaffenden informieren, sowie den »Schwarzmarkt« im Internet.
Hiermit sind sicherlich nicht nur zu streamende YouTube-Videos gemeint,
sondern auch die Méglichkeit des Musik-Downloads.

Gezen beschreibt in ihrem 2011 erschienenen Artikel zu »Copyleft«-
Strategien in der Tiirkei am Beispiel der Band Bandista das Prinzip »Copyleft«
als direktes Gegenstiick zu »Copyright«. Copyright, so wird argumentiert,

19 Sugarman 2004: 28.

2 14,02.2028, 16:15:27.


https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Fazit

ist hiufig gegen das Individuum gewendet. Dem Copyleft liegt ein mar-
xistisches Verstindnis zugrunde: Alles, was produziert wird, materiell und
intellektuell, soll der Gemeinschaft zugutekommen; es ist kein Privatbe-
sitz. Kiinstler/-innen kénnen so zwar keinen finanziellen Gewinn durch
ihre Musikverbreitung erzielen - dies gestaltet sich bei meinem Beispiel
der Kurden in der Tirkei jedoch sowieso als sehr schwierig. Das Ziel der
Musikdistribution ist nun ein verindertes: Wissen soll verbreitet werden.>®

»The music industry has undoubtedly changed through the advent of the
Internet. But while the Internet has been associated with pirating and file
sharing, with Bandista we encounter a subversive use of the Internet as a
means of collaboration, exchange, as well as of distribution on their own
terms. Their practice of copyleft and invitation to download, copy, and dis-
tribute their music stand in direct opposition to common practices in the
music industry. [...] Bandista see copyleft as instrumental to fighting the in-
dustry’s common practices and the commodification of culture.<”'

Copyleft-Prinzipien sind im Kontext der Tiirkei keinesfalls nur fiir kurdische
Musiker/-innen von Bedeutung. Bandista bspw. sind ein links-systemkriti-
sches Musikkollektiv ohne ethnische Ausrichtung. Im Kontext meiner Arbeit
jedoch wurde ausschliefilich im kurdischen Kontext auf die Moglichkeit ver-
wiesen, den rechtlich weniger strukturierten Raum des Internets zu nutzen,
um das Copyright zu umgehen.

Kissau und Hunger weisen zudem darauf hin, dass das Internet nicht
nur den Vorteil bietet, jene Teile der Gesellschaft, die in den Medien und im
Kulturleben hiufig tibergangen werden, iiberhaupt zu Wort kommen zu las-
sen, sondern dass sich die Selbstprisentation der Community dadurch nun
auch vielfiltiger gestalten kann. Die Autoren fithren aus, die kurdische Selbst-
organisation sei zuvor von wenigen Akteuren gepragt und hochgradig poli-
tisiert gewesen, durch das Internet aber wiirden nun sehr unterschiedliche
Community-Mitglieder die Méglichkeit erhalten, sich zu dufern und die Be-
wegung mitzugestalten. Die kurdische Selbstdarstellung sei hierdurch heute
demokratischer organisiert und heterogener als zuvor.*

Zusitzlich bietet die Literatur jedoch leider auch Anlass zur Annahme,
das Internetzeitalter konne die Situation diskriminierter Gruppierungen in

20  Vgl. Cezen 2011: 444f.
21 Gezen 2011: 444f.
22 Vgl. Kissau/Hunger 2010: 261.

2 14,02.2028, 16:15:27.

209


https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

der Tiirkei verschlechtern. Costa, die 2016 eine Studie zu sozialen Medien im
Stidosten der Tiirkei verdffentlichte, schreibt, die Selbstzensur habe durch das
Internet ein ganz neues Maf} erreicht.

»0n the one hand, opponents of the government felt themselves to be even
more under the threat of State surveillance when expressing themselves on-
line than they were offline, and evidence suggests that they are entirely right
to be fearful in that regard.«*

Des Weiteren schreibt sie iiber systemtreue Internetnutzer/-innen:

»0n the other hand, the Turkish government and its supporters took advan-
tage of the new increased opportunities of visibility created by social me-
dia and started actively to produce and share online content. [..] we can ar-
gue that Facebook has strengthened the political inequality between those
who adhere to the ideological model of the Turkish nation and those who do

not.«**

Laut Egin bezeichnete Prisident Erdogan jedoch den Online-Nachrichtendienst
Twitter als gréfRtmégliche Bedrohung fiir die Gesellschaft®. Diese Aussage
wiederum ist fiir Systemkritiker/-innen positiv zu deuten: Die Politik fiirchtet
ihre Internet-Aktivititen, weil hier eben doch (gelegentlich) gesellschaftliches
Potential liegt. Das Internetzeitalter bietet somit sowohl neue Chancen als
auch neue Gefahren.

Ein weiterer bisher nicht diskutierter Punkt im Rahmen dieser Arbeit ist die
Frage, ob das Diaspora-/Immigranten-Musikleben in Deutschland reprisen-
tativ ist fiir das Musikleben von Menschen aus der Tiirkei auerhalb dieser
im Allgemeinen. Kemal Sahir Giirel sagt, den in Deutschland lebenden Men-
schen aus der Tiirkei mangele es an Kreativitit. Da in Deutschland nichts
Neues entstehe, konne die Tirkei davon auch nicht inspiriert werden. Auch
Kemal Ding¢ meint, die Diaspora-Kultur in Deutschland sei nur eine Kopie
der Tiirkei. In anderen Lindern, z.B. den USA, gebe es innovative Diaspora-
Communitys aus der Tirkei, nicht so in Deutschland. Ich méchte hier auch
an seine Aussage erinnern, seine experimentelle Musik auf der Baglama ge-
falle den in Deutschland lebenden Aleviten und Kurden nicht. Intellektuelles

23 Costa 2016:161.
24  Costa 2016:161.
25  Vgl. Egin 2013: 55.

2 14,02.2028, 16:15:27.


https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Fazit

herkunftsdeutsches Publikum sei hieran interessiert, nicht jedoch Menschen,
die sich bestimmten anatolischen Traditionen verbunden fithlten. Er wies im
Interview zudem darauf hin, dass in Deutschland lebende Tiirken (Almancilar)
in der Tiirkei hiufig als besonders traditionsbewusst verspottet werden wiir-
den.

Rice schreibt iiber Tradition:

»In modern societies tradition becomes a text for interpretation, and
its >readers< [Herv.i.0.] act as if it made claims on them, as if the >truthc¢
[Herv.i.0.] of tradition were being served by the precise manner in which
they appropriate it—thus the claim to authenticity. The conscious encounter
with tradition creates a tension between the world it once referenced and
the modern world it must be made to reference.«*®

»Tradition« ist fitr manche Communitys also auch ein Code. Wird der Code
jedoch verandert, so kann er nicht mehr wie bisher als »Tradition« dekodiert
werden. Diese Veranderung, dieser Bruch mit der Tradition, stellt in der Tir-
kei vermutlich »nur« eine Anpassung an moderne Zeiten dar, im Diaspora-
Kontext jedoch moglichweise (fir manche) auflerdem an die deutsche Gesell-
schaft. Deswegen, so vermute ich, ist in konservativen Kreisen aus der Tiirkei
in Deutschland die Angst vor Verinderung des Codes grofier als in der Tiirkei
selbst. Dass sich manch einer hiervon wenig Inspiration fir die seit Jahrzehn-
ten auf Diskriminierung basierende Ordnung des Kulturlebens verspricht, ist
verstandlich.

Andere Interviewpartner/-innen machten allerdings — auch auflerhalb
des besonders speziellen kurdischen Kontexts - die Beobachtung, Diaspora-/
Immigranten-Kultur aus Deutschland werde in der Tiirkei aufgegriffen: Adil
Arslan sagt, wer in Deutschland erfolgreich sei, habe es verhiltnismiRig
leicht, auch in der Tiirkei anerkannt zu werden. Er fithrt aus, frither sei
diese Tendenz noch stirker ausgeprigt gewesen, da habe quasi alles aus
Deutschland als moderner oder besser gegolten, doch auch heute lieRe sich
diese Haltung durchaus noch bemerken. Ahnliches berichtet Kadir Sahinka-
ya, dem bereits angeboten wurde, als DJ fiir eine Sendung eines tiirkischen
Privatsenders zu arbeiten. Er sagt, es sei nicht schwer, aus Deutschland fur
Musikveranstaltungen in die Tiirkei eingeladen zu werden. Auch Mehmet
Akbag machte sehr positive Erfahrungen damit, seine CDs als deutsche Pro-

26  Rice1994:15.

2 14,02.2028, 16:15:27.


https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

duktionen in der Tiirkei vorzustellen - laut eigener Aussage, da das Interesse
an europdischen Produktionen in der Gesellschaft groR sei.

Ich mochte festhalten, dass zwar in Deutschland lebende Menschen aus
der Tiirkei allgemeinhin als besonders traditionsbewusst gelten und ihnen
daher insgesamt nicht viel Innovation zugetraut wird, dass aber einzelne
kreative Kopfe selbstverstindlich in der Tiirkei hohe Anerkennung geniefien
und hier im Alleingang mitunter etwas bewirken konnen.

Als weiteren Aspekt, der auf eine hohe Bedeutung von Teilen des Kul-
turlebens aus der Diaspora hindeutet, méchte ich die Besorgnis von Behor-
den oder Organisationen aus der Tiirkei iiber selbiges anfithren. Sakina Tey-
na erzahlte mir, wie die Vorfithrung eines kurdischen Films in Deutschland
von der tiirkischen Botschaft verhindert worden sei. Die Repriasentanten und
Reprasentantinnen der tiirkischen Politik scheinen also davon ausgegangen
zu sein, die Filmvorstellung kénne sich nachteilig fir sie auswirken. Biilent
Emir berichtete auch in Bezug auf die geschlossenen alevitischen und kur-
dischen Community-Veranstaltungen von einer Zentralisierung der Organi-
sationsstrukturen in der Tiirkei. So bekam er z.B. die Angabe kurdischer, in
der Tiirkei ansissiger, Organisatoren mit, die Diaspora-Communitys mégen
Sivan Perwer voritbergehend nicht mehr im Rahmen ihrer Veranstaltung auf-
treten lassen, da ihnen seine politischen Aussagen missfielen — und das, ob-
wohl Sivan Perwer in Deutschland lebt und die Konzerte ebenfalls in Deutsch-
land stattfinden sollten. Des Weiteren, sagt er, hitten sie auch vorgegeben,
welche Musiker/-innen aus der Tiirkei fiir Konzerte eingeflogen werden diirf-
ten und welche nicht. Auch die kurdischen und alevitischen Communitys
in der Tiirkei scheinen also das Konzertleben in Deutschland aufmerksam
zu verfolgen. Dies unterstreicht, dass auch sie das Diaspora-/Immigranten-
Musikleben nicht als irrelevant einstufen.

In manchen Fillen ldsst sich also eine Relevanz der Musik und der musika-
lischen Veranstaltungen von Menschen mit biographischem Bezug zur Tiir-
kei fur das Leben diskriminierter Gruppierungen in der Tiirkei feststellen,
in anderen nicht. Lediglich fir die Gruppe der Kurden konnte ein Einfluss
eindeutig festgehalten werden. Das kreative Schaffen der kurdischen Musi-
ker/-innen in Deutschland ist durch dieses Bewusstsein — und die Hoffnung
auf eine Erweiterung der Beeinflussungsmoglichkeiten — angetrieben. Den
Musikschaffenden in der Diaspora gelingt es nicht vollstindig, Verbote und
Gebote aus der Tiirkei zu umgehen — nicht in Deutschland, wie die Beispie-
le von Eingriffen der Vereine und der Botschaft zeigen, und erst recht nicht

2 14,02.2028, 16:15:27.


https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Fazit

beim transnationalen Wirken, wie die Zensur von Sakina Teynas Album in der
Tirkei verdeutlicht. Es ist fiir die kurdischen Musiker/-innen jedoch bedeut-
sam, das gewaltsam beschrinkte Kulturleben der Kurden in der Tiirkei durch
ihr musikalisches Schaffen zumindest ein wenig zu bereichern.

5.4 Musik und Community-Netzwerke

AbschlieRend méchte ich auf die kulturellen Netzwerke, in denen ich die Mu-
siker/-innen agieren sah, eingehen. Im Konzept dieser Studie hatte ich mich
fiir drei zu untersuchende Community-Netzwerke (links-systemkritisch, kur-
disch, alevitisch) entschieden. Im Verlauf der Studie erlebte ich diese drei
Netzwerke als unterschiedlich aktiv und meine Voreinteilung der verschiede-
nen Interviewpartner/-innen in diese als unterschiedlich sinnvoll. Des Wei-
teren war ich von zwei lokalen Netzwerken (Koéln — zuziiglich benachbarter
Stidte — und Berlin) ausgegangen. Beide Vorannahmen werde ich in diesem
Kapitel reflektieren.
Passy beschreibt die Bedeutung von Netzwerken wie folgt:

»Social networks matter [..]. First, they intervene in the specialization and
construction of identities. In this function, networks yield structures of
meaning that enable individuals to create (or to solidify) identities and
to establish cultural proximity with a specific political contention, usually
in the long run. Here networks create an initial disposition to participate
by developing specific meaning structures. [..] Second, networks inter-
vene before prospective members join a social movement organization
by providing those culturally sensitive to the issue with an opportunity to
participate. Here networks structurally connect potential participants to a
social movement organization. [...] Finally, networks intervene when people
decide to join a movement organization. They influence the definition of
individual perceptions which enable potential participants to decide on
their involvement and its intensity.«*’

Dies méchte ich noch einmal kurz zusammenfassen: Soziale Netzwerke hel-
fen bei der Identititsentwicklung, indem sie einen Bedeutungsrahmen be-
reitstellen, mit dem sich ein Individuum identifizieren und in dem es sich
verstindigen kann — im Fall kultureller Netzwerke u.a. durch die erwihnten

27  Passy 2003: 41.

2 14,02.2028, 16:15:27.

23


https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

(De-)Kodierungs-Schemata -, sie bieten konkrete Organisationsstrukturen,
in die die Teilhabe eines Individuums eingebettet wird, und sie beeinflussen
auch, wie ein Individuum, wenn es Teil des Netzwerks geworden ist, sich in
Zukunft (in die Gesellschaft) einbringen méchte.

Jedoch fiel es mir schwerer, als ich gedacht hitte, eindeutige soziale Netz-
werke innerhalb der Communitys aus der Tiirkei in Deutschland in Abgren-
zung zu anderen zu finden. Dies liegt allerdings nicht daran, dass es kei-
ne starken Verbindungen zwischen den Akteuren gibe — ganz im Gegenteil:
Beziehungen zwischen den Musikschaffenden aus der Tiirkei in Deutsch-
land untereinander, sowie zwischen den Organisatoren, dem Publikum, den
Freunden, sind allgemein ausgeprigt. Alleine die hier vorgestellten Musik-
schaffenden kennen sich untereinander fast alle, wie ich nach und nach er-
fuhr. Dies mochte ich kurz graphisch darstellen.

Folgende Musiker/-innen sah ich miteinander agieren: Die durchgehend
miteinander verbundenen Akteure erlebte ich dabei, wie sie gemeinsam mu-
sizierten. Kemal Sahir Giirel arrangierte und produzierte Nurettin Kanoglus
Debiitalbum, Sercan Gitndug und Kadir $ahinkaya spielten und sangen beide
miteinander im Koln Tiirk Miizigi Korusu, Kemal Sahir Giirel veranstaltete
einen privaten Musikabend, wo Sercan zu den geladenen Gisten gehérte und
die beiden miteinander musizierten, Mehmet Akbas trat als Gastmusiker ge-
meinsam mit Adir J. Tekin und seiner Band auf. Die Pfeile symbolisieren, wen
ich auf den Konzerten von wem antraf: Sercan und Nurettin sah ich beide auf
Konzerten von Mehmet (Sercan sogar zwei Mal), Adir J. traf ich im Publikum
von Sakina Teyna an.

Bereits bei dieser ersten Betrachtung bestitigt sich nicht, dass das Kon-
zertleben in K6ln und Berlin getrennt voneinander zu betrachten wiren, da
Adir J. Tekin, der in Berlin lebt, sowohl mit Sakina Teyna (Wien und Kéln) als
auch mit Mehmet Akbag (Kéln) verbunden ist.

Noch deutlicher wurde fiir mich die gute Vernetzung meiner Interview-
partner/-innen untereinander, als ich mir ansah, wer mit wem auf Facebook
befreundet ist. Alle zehn Interviewpartner/-innen sind auf Facebook aktiv.
Natiirlich gibt es keine Garantie, dass sie alle gleich intensiv Freunde »ad-
denc, dennoch ist eine Grundtendenz von guter Vernetzung sichtbar. Wenn
Mehmet beispielsweise ein Konzert tiber Facebook ankiindigt, bekommen es
sechs weitere meiner Interviewpartner/-innen automatisch mit: Finf von ih-
nen sind mit ihm tber seine private Seite befreundet, ein weiterer (Kemal
Ding, eckige Pfeillinie) folgt ihm auf seinem Kinstler-Profil, welches er zu-
satzlich zu einem privaten Profil pflegt.

2 14,02.2028, 16:15:27.


https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Fazit

Abbildung 6: Beobachtete Vernetzung der Musiker/-innen

Kadir Kemal S. G.
/ ;
Sakina <.
Adir J.

Adil

Kemal D.
Biilent
beobachtete Verr zwischen meinen Interviewpartner/innen im Rahmen dieser Studie
= Kooperation ___~—7 =Konzertbesuch

Abbildung 7: Vernetzung der Musiker/-innen iiber Facebook

Kadir (2)——— KemalS.G.(5)
|\ e Sakina (4)
Nu;ettl/n 5)/’ ////
( Jj[\ﬂe}‘\met(G 3 Adir:. (2)
Sercan (4) /L y ,,/j
; / Adil (1) 7
Kemal D. (4] \
“ > Biilent (0)

Abbildung: Vernetzung meiner Interviewpartner/innen miteinander Uber Facebook (Stand: 24.10.2017)

—— = befreundet > = folgt demjenigen i /7 = haben gemeinsame Facebook-Freunde

Die in den Klammern angegebenen Zahlen zeigen an, wie viele andere
Interviewpartner/-innen einen Facebook-Post desjenigen bzw. derjenigen se-
hen kénnten.

Regionale Entfernung (Interviewpartner/-innen aus meiner Interview-
phase in K8In und jene aus der in Berlin) spielen im Endeffekt keine Rolle. So
kennen sich z.B. die drei politisch engagiertesten kurdischen Musiker/-innen

2 14,02.2028, 16:15:27.

215


https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

meiner Studie trotz drei verschiedener Wohnstidte (Mehmet Akbag wohnt in
Kéln, Sakina Teyna in Wien, Adir J. Tekin in Berlin). Auch die beiden tiirkisch-
alevitischen Interviewpartner, die an der Organisation des Kulturlebens von
Menschen aus der Tiirkei in Deutschland mafigeblich beteiligt sind, kennen
sich selbstverstindlich trotz Entfernung der Wohnorte (Kemal Ding wohnt in
Kéln, Adil Arslan in Berlin). Mein einziger Interviewter, der auf Facebook mit
keinem der anderen neun befreundet ist, ist Biilent Emir. Dafiir ist er mit
einem Musiker aus Adir J. Tekins Band Adirjam namens Hogir hier in Ver-
bindung. Insofern wird er iiber Auftritte Adir J.s (bzw. Adirjams) vermutlich
ebenfalls automatisch informiert (geschwungene Pfeillinie).

Im Gesprich mit Biilent erfuhr ich zudem, nachdem ich die Skizze bereits
fertiggestellt hatte, dass er doch auch andere Interviewpartner/-innen min-
destens dem Namen nach kennt. Als im Januar 2018 Mikail Aslan in Berlin
auftrat, kam Biilent zum Auffithrungsort hin, obwohl er nicht vorhatte, das
Konzert zu besuchen — einfach, um verschiedene Leute vor dem Saal stehend
wiederzusehen. Dies zeigt, wie wichtig die kurdischen Konzerte als Treff-
punkte fiir die kurdische Community sind. Ich unterhielt mich mit Biilent,
der viele Bekannte wiedersah und mich fragte, wen ich sonst interviewt hat-
te. Sowohl Mehmet Akbasg als auch Kemal Ding (beide wohnhaft in Kéln, wo
er nie gelebt hatte) kannte er - womdglich auch noch mehr. Zeitweise hielt
ich dennoch noch leicht an der Idee fest, dass es eine Bedeutung fiir das Net-
working hitte, in welcher Stadt die Musiker/-innen leben wiirden, bis ich per
Zufall erfuhr, dass sich die Bands Adirjam (von Adir J. Tekin) und Trio Mara
(von Sakina Teyna) wihrend eines Musikfestivals in Hamburg, auf dem bei-
de aufgetreten waren, kennen gelernt hatten. Durch diese Information 16ste
ich mich endgiiltig von dem Gedanken, ich konne das Kolner und Berliner
Konzertleben mit Bezug zur Tiirkei als auch nur ansatzweise eigenstindige
Einheiten analysieren — nicht nur gibt es eine Schnittmenge zwischen Kélner
und Berliner Konzertorganisation, auch dritte Stidte konnen beeinflussend
wirken. Bei den Netzwerken, die ich betrachte, handelt es sich also keinesfalls
um lokale Netzwerke, sondern um iiberregionale kulturelle bzw. ideologische
Netzwerke.

In Bezug auf den kulturellen/ideologischen Charakter bestitigt die Ab-
bildung eher meine am Anfang der Studie getroffenen Vermutungen: Sakina
Teyna ist z.B. mit einer Ausnahme (Kemal Ding) nur mit anderen kurdi-
schen Interviewten befreundet (und zwar mit allen aufier mit Biilent Emir),
Kadir Sahinkaya nur mit den anderen nicht-kurdischen, nicht-alevitischen
Protestmusik-Interessierten meiner Studie (und zwar mit allen), Adil nur

2 14,02.2028, 16:15:27.


https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Fazit

mit dem einzigen anderen tiirkischstimmigen alevitischen Interviewpart-
ner. Dennoch gibt es selbstverstindlich auch vielfiltige Uberschneidungen
meiner drei Gruppen.

Zusitzlich méchte ich auf einen Unterschied, den ich zwischen dem Mu-
sikleben in Kéln und in Berlin letztendlich doch fand, hinweisen: Zwar schei-
nen regionale Besonderheiten keine Bedeutung fiir das Networking generell
zu haben, jedoch fiir die Konzertorganisation. So organisieren Kélner Musi-
ker/-innen z.T. ganze Nordrhein-Westfalen-Tourneen, wihrend derer sie (z.T.
an direkt aufeinander folgenden Abenden) nacheinander in unterschiedlichen
Stidten rund um Kéln auftreten. Selbstverstindlich treten auch die Berli-
ner Musiker/-innen gelegentlich auferhalb Berlins auf, jedoch scheinen sie
eher fiir einzelne Konzerte zu speziellen Anlissen (Friedensfestival einer Stadt
u.A.) in andere Stidte zu fahren. Rund um Berlin gibt es weniger Auftritts-
moglichkeiten und weniger potentielles Publikum mit biographischem Bezug
zur Tirkei als rund um Koéln. Auch scheinen die in Berlin wohnhaften Musi-
ker/-innen hauptsichlich mit Musikschaffenden zu kooperieren, die ebenfalls
in Berlin leben. Zwar werden gelegentlich Gastmusiker/-innen aus anderen
Stadten — oder sogar gleich aus anderen Lindern wie in Adil Arslans Beispie-
len von Kooperationen mit einem Dubliner Chor und einem Gastdirigenten
aus Izmir - eingeladen bzw. es wird mit ihnen zusammen auflerhalb von Ber-
lin aufgetreten, aber ich lernte keine Berliner Band und kein festes Ensem-
ble kennen, deren/dessen Mitglieder regelmiRig in Berlin proben, aber nicht
in Berlin leben. Kélner Musiker/-innen erzihlten verglichen hiermit hiufi-
ger von langfristigen und regelmifRigen Kooperationen mit auflerhalb Kéln
wohnhafter Musiker/-innen. Wie ich eingangs vermutet hatte, fungiert Ber-
lin in Bezug auf die Konzertorganisation als in sich geschlossene Einheit, Kdln
hingegen nicht. In Bezug auf die Organisation sozialer Netzwerke allgemein
lisst sich dieser Unterschied aber, wie zuvor dargelegt, nicht feststellen.

Fir die kurdische Community konnte ich den besagten Netzwerk-
Charakter von allen interviewten (potentiellen) Gruppierungen am stirksten
nachweisen. Den hohen Informationsaustausch unter den verschiedenen
kurdischen Akteuren und die insbesondere im Fall der Konzertbesuche von
anderen Musikschaffenden zum Ausdruck gebrachte Solidaritit finde ich
bemerkenswert. Die kurdische Community ist zudem von den untersuchten
Communitys jene, fiir die ich am meisten kulturinterne Konzertpraktiken
bzw. eigene Codes beobachten konnte: Liedrepertoire aus mehr als einer Re-
gion und/oder Lieder auf mehr als einer Sprache darzubieten, ist iiblich (und
steht fitr Offenheit und Solidaritit); Ansagen, die helfen, Lieder zu verstehen

2 14,02.2028, 16:15:27.

27


https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

und gesellschaftlich einzuordnen, gehoren dazu (und garantieren, dass die
politische Grundaussage, dass es eine eigenstindige kurdische Kultur gibt,
von allen Anwesenden verstanden wird). Die kurdischen Musiker/-innen
achten zudem darauf, optische Elemente den musikalischen hinzuzuftigen
(z.B. durch ihre Kleidung), und kontrollieren ihre Wortwahl mit Abstand
am meisten. Letzteres fithre ich darauf zuriick, dass sie sich als politische
Akteure wahrnehmen und ihre Aussagen somit nicht nur als personliche,
sondern auch als politische Statements betrachten. Das Publikum auf kur-
dischen Konzerten tanzt fast immer Reihentinze, verfiigt also auch iiber
Community-eigene Zuhorerpraktiken. Fiur herkunftsdeutsches Publikum
kann dies sicherlich die kulturvermittelnde Wirkung der Konzerte erhdhen:
Der spezifische Kulturausdruck wird hier nicht nur auf der Bithne sichtbar.
Es gibt auch im Publikum einen innerkulturellen Code zu beobachten.

Ich méchte an die Aussage von Sercan Giindug erinnern, er hoffe, das her-
kunftsdeutsche Publikum sehe auf Konzerten der Communitys aus der Tiir-
kei: »Die feiern ja wie wirl« Fiir die tiirkischen Communitys, deren Konzerte
ich besuchte, wiirde ich dies so bestitigen, auf kurdischen aber wird tatsich-
lich ein bisschen anders gefeiert, wobei dies (im Idealfall) keine Barriere fiir
herkunftsdeutsche Konzertginger/-innen darstellen diirfte. Auf den kurdi-
schen Konzerten, die ich mir ansah und anhérte, wurden die Lieder immer
auch auf Deutsch erklirt, obwohl meist nur ganz vereinzelt herkunftsdeut-
sche Zuhérer/-innen anwesend waren, und fast immer wurde mir eine Hand
entgegengestreckt, die ich ergreifen konnte, um mich in den Tanz einzurei-
hen.

Die offentlich organisierten kurdischen Konzerte fungieren zudem als
Community-Treffpunkte und heben sich auch hierdurch stark ab von al-
len tiirkischen Konzerten, die ich besuchte. Moglicherweise gibt es einige
tiirkisch-alevitische Konzerte innerhalb von hemseri-Organisationen oder
tiirkisch-linke Konzerte innerhalb von Parteiveranstaltungen, die ebenfalls
als Insider-Treffpunkte fungieren. Jedoch befasste ich mich im Rahmen
meiner Studie nicht mit geschlossenen Veranstaltungen, sondern aus-
schliefSlich mit 6ffentlichen Konzerten, und fand in diesem Rahmen keine
tiirkisch-links-systemkritischen oder tiirkisch-alevitischen Konzerte, die ich
als Insider-Veranstaltungen mit eigenen Konzertpraktiken werten wiirde.
Auch meine Interviewpartner/-innen konnten mir keine nennen.

Bei den kurdischen Konzerten schliefRen Aufien- und Innenreprisentati-
on einander nicht aus. Die Menschen leben hier ihre Insider-Kultur aus und
vergessen dennoch nicht, dass auch Herkunftsdeutsche ohne Vorkenntnisse

2 14,02.2028, 16:15:27.


https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Fazit

anwesend sein konnten, fiir die einige Erklirungen hinzugefiigt sein sollten,
um das Verstandnis zu erleichtern. So wird Kultur zeitgleich ausgelebt und
vermittelt.

Zusitzlich gewann ich den Eindruck, aufgrund eines Mangels an ei-
genstandiger tirkisch-links-systemkritischer und/oder tiirkisch-alevitischer
Konzertorganisation mit politischem Mobilisierungsanspruch schléssen sich
sowohl tiirkische systemkritisch-Linke als auch tiirkische Aleviten — welche
sich nach wie vor eines gewissen eigenen Minderheitenstatus bewusst sind —
einfach den kurdischen Konzerten und Musikproduktionen an. Ich traf hiu-
fig auch tiirkische Freunde und Interviewpartner, wie bspw. Sercan Giindug,
auf kurdischen Konzerten an. Kemal Sahir Giirel produziert zudem in seinem
Tonstudio in Kéln-Ehrenfeld die Alben vieler kurdischer Musiker/-innen, und
Kemal Ding tourt regelmiflig gemeinsam mit dem zazasprachigen Singer
Ahmet Aslan.

Bennett und Peterson schreiben tiber die Eingrenzung einer an Musik ge-
bundenen Gemeinschaft als Szene:

»Since some people are more involved in a scene than others, and because
scenes ebb and flow with time, there is no hard line between what is and
what is not a scene. Consequently it is not useful to try to draw a hard line
between scenes and nonscenes and between members and nonmembers.«*®

Es gestaltete sich im Rahmen dieser Arbeit als schwieriger, als ich erwartet
hitte, von »linken Communitys« zu sprechen, da es im Kontext der Tiirkei
sehr unterschiedliche Auffassungen davon gibt, was als links anzusehen ist.
Wie in Kapitel 3 und 4 dargelegt, umfassen auch die Begriffe »kurdisch« und
»alevitisch« verschiedene Teil-Communitys (verschiedene kurdische Spra-
chen, kurdische Sunniten, kurdische Aleviten, religiés ausgelebtes Alevitum,
das Alevitum verstanden als philosophische/gesellschaftliche Einstellung,
..), jedoch organisieren sich die Gruppen der Kurden und/oder Aleviten
gelegentlich durchaus als iibergeordnete Interessensgemeinschaften, die fir
ihre Anerkennung kimpfen und in diesem Rahmen Kulturveranstaltungen
organisieren. Eine gewisse Solidaritit gegeniiber anderen Sub-Communitys
ist bei ihnen spiirbar — so iiberschneiden sich z.B. die zaza- und die kur-
mancisprachige Community. Die Linken als eine gemeinsame Gruppierung
zu verstehen, gestaltet sich deutlich schwieriger.

28  Bennett/Peterson 2004:12.

2 14,02.2028, 16:15:27.

29


https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

Wihrend meiner Vorbereitung auf diese Studie, im Jahr 2014, befasste ich
mich viel mit Protestmusik und besuchte zudem die letzten nachklingenden
Gezi-Solidarititsevents. Als ersten Interviewpartner lernte ich dann Kemal
Sahir Giirel kennen, der meine Fragen nach linker Musik gleich so auffasste,
wie ich es intendiert hatte. Daher stellte ich mein Konzept nicht schnell in-
frage. Nun, im Jahr 2018, méchte ich formulieren: Zwar gibt es immer noch
Kreise an linken Systembkritikern und Systembkritikerinnen, die in der Pro-
testmusikszene sozialisiert wurden und als Interviewpartner/-innen viel zu
meiner Studie beitragen konnten, jedoch ist es zu hinterfragen, inwiefern ihr
Wirken als représentativ fiir linke Communitys aus der Tiirkei in Deutschland
im Allgemeinen gelten kann, da hier keine Gruppe mit eindeutigen, gemein-
sam verfolgten Zielen existiert. Im Jahr 2014 konnte man im Zuge von Gezi-
Solidarititsevents die These wagen, linke Musik aus der Tiirkei in Deutsch-
land wiirde wieder an Bedeutung gewinnen. Riickblickend lasst sich jedoch
feststellen, dass dies nicht der Fall war.

Umfassend und kontinuierlich politisch im Rahmen von Musikveranstal-
tungen und Musikproduktionen engagiert ist aber die kurdische Communi-
ty. Dieser schliefien sich einige tiirkisch-links-systemkritische und/oder tiir-
kisch-alevitische Musiker/-innen in Deutschland an, indem sie an den Musik-
veranstaltungen und Musikproduktionen mitwirken und durch den Besuch
der Konzerte ihre Solidaritit — und damit auch ihre politische Gesinnung
- zum Ausdruck bringen. Sich offiziell zur kurdischen Kultur zu bekennen,
ist nicht nur fir die Kurden selbst ein Politikum, sondern auch fiir jene von
auflen. Somit existiert gewissermaflen ein Code: »Ich stehe zu den Kurden«
heifdt dann »Ich bin politisch links-systemkritisch« und/oder »Ich interessiere
mich fir Minderheitenrechte im Allgemeinenx.

In tiirkisch-alevitischen Kreisen gibt es einige Musiker/-innen und Ver-
anstalter, welche auch fern der kurdischen Communitys den Anspruch ver-
folgen, auf Missstinde in der Tiirkei hinzuweisen und - insbesondere - die
Anerkennung der alevitischen Kultur in Deutschland voranzutreiben. Hier
existieren durchaus einzelne eigenstindige Veranstaltungen mit gesellschaft-
lichem Anspruch, z.B. die von Adil Arslan organisierten Konzerte. Diese Kon-
zerte scheinen jedoch weniger aus der Community selbst heraus organisiert
zu sein, sondern eher von einigen versierten Organisatoren mit einem Fokus
auf der Auenreprisentation vorbereitet zu werden. Das Ausleben von Kul-
tur — samt den Community-eigenen Codes — steht hier nicht im Vordergrund.
Dennoch existieren somit spezifisch alevitische Konzerte in Deutschland.

2 14,02.2028, 16:15:27.


https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Fazit

Systemkritisch-links zu sein, stellt jedoch (nach 2014) in Deutschland
keine Kategorie mehr dar, die zu einer eigenstindigen Konzertorganisa-
tion fihrt. Dies muss allerdings nicht als endgiiltige Aussage aufgefasst
werden. Seit Mitte 2016 fithrt die politische Lage der Tiirkei erneut dazu,
dass systemkritisch-linke Menschen das Land in grofierer Zahl in Richtung
Europa verlassen. Moglicherweise wird diese Tendenz auch Einfluss auf das
Musikleben in Deutschland nehmen.

Hall formuliert fiir Veranderungen in der Betrachtung eigener und Com-
munity-gebundener Identitit im Laufe der Zeit:

»[...]identities are never unified and, in late modern times, increasingly frag-
mented and fractured; never singular but multiply constructed across differ-
ent, often intersecting and antagonistic, discourses, practices and positions.
They are subject to a radical historicization, and are constantly in the process
of change and transformation. [..] identities are about questions of using the
resources of history, language and culture in the process of becoming rather
than being: not>who we are<[Herv.i.0.] or>where we came froms, so much as
what we might become, how we have been represented and how that bears
on how we might represent ourselves. [...] Moreover, they emerge within the
play of specific modalities of power, and thus are more the product of the
marking of difference and exclusion, than they are the sign of an identical,

naturally-constituted unity [..].<*°

Weder individuelle noch kulturelle Identitat kann ihm nach als stabil aufge-
fasst werden.*® Insofern maochte ich formulieren, dass Aussagen, die im Rah-
men einer Studie zu kulturellen Communitys getroffen werden, nur fiir einen
bestimmten — den untersuchten — Zeitraum Giiltigkeit besitzen.

Des Weiteren lisst sich nicht nur die Bedeutung der hauptsichlich in den
Jahren 2015-2017 (zuziiglich einer Vor- und Nachbereitungsphase) erfassten
Aussagen und Beobachtungen fir die Betrachtung des Kulturlebens allge-
mein (iiber die Jahrzehnte) relativieren, sondern selbstverstindlich auch die
der Musik fiir die gesamtgesellschaftliche Situation der Menschen. So for-
muliert Rice:

»Music may only be effective in ameliorating severe cases of disruption when
itis combined with other forms of social and cultural action.<'

29  Hall, Stuart. 2015 [1996]: 4.
30 Vgl Hall, Stuart. 2015 [1996]: 3.
31 Rice 2014 b: 205.

2 14,02.2028, 16:15:27.

221


https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

Die Betrachtung des Musiklebens alleine kann also nur bedingt Aufschluss
iiber den Kampf um kulturelle Anerkennung von Minderheitengruppierun-
gen aus der Tiirkei in Deutschland liefern.

Insbesondere im Fall von Kurden und/oder Aleviten nimmt die Musik aber
wie dargelegt tatsichlich einen besonderen Stellenwert ein. Daher ist eine
musikethnologische Betrachtung der Situation bedeutsam und kann Studi-
en aus anderen Jahren und zu anderen Bereichen kulturellen und sozialen
Lebens erginzen. Ich hoffe, dass meine Studie des Weiteren in der Zukunft
durch neuere Studien sinnvoll erginzt werden wird. Zudem hoffe ich, hiermit
einen Beitrag fiir die Betrachtung der Heterogenitit der Communitys aus der
Tiirkei in Deutschland generell zu leisten.

2 14,02.2028, 16:15:27.


https://doi.org/10.14361/9783839454763-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

