
 

151 

I I I .  DIE GLOBALE VERSTÄDTERUNG UND                         

DER DIFFERENTIELLE RAUM 

1.  Von der  „révolut ion urbaine“  zur   
 „Produkt ion des Raumes“ 
 
Der Urbanismus im Zeichen des „spatial turn“ 
 
Im Laufe der geistesgeschichtlichen und gesellschaftlichen Entwicklung an 
Autonomie gewonnen, durchlebt der Raum in den achtziger Jahren des zwan-
zigsten Jahrhunderts einen Paradigmenwechsel. Den Raum betreffende Fra-
gen treten, indem die sozialen und gesellschaftlichen Probleme zu Raumprob-
lemen stilisiert werden, in den Vordergrund. Der Versuch, den städtischen 
Raum im Rahmen eines gesellschaftspolitischen Konzeptes zu planen, heißt, 
den „spatial turn“ zu vollziehen, die Probleme der Gesellschaft als Fragen des 
Raumes zu stellen und zu beantworten.1 Der Raum wird nicht als Teil der so-
zialen Problematik erkannt, sondern in „gesund und krank“ unterteilt, wobei 
der „Urbanist als Arzt des Raumes“ fungieren soll.2 Vor allem Urbanisten und 
Architekten sehen sich als „‚homme de synthèse‘, penseur et practicien“ und 
Philosoph in der Pflicht, den Raum nach tradierten Mustern einer idealen 
Stadt – „ils pensent [...] la ville moderne selon le modèle de la cité antique, 
identifiée à la ville idéale et traditionnelle à la fois“ – zu gestalten.3 Der Urba-

                                              
1  David Harvey regte mit Texten wie „Between Space and Time: Reflections on 

the Geographical Imagination“ (1990) eine räumlich konzipierte Gesellschafts-
analyse über Fachgrenzen hinweg an und prägte die Diskussion nachhaltig. Zum 
„spatial turn“ siehe: Christian Schmid (2006), Stadt, Raum und Gesellschaft, S. 
62f.  

2  Vgl.: Henri Lefèbvre, Le droit à la ville, p. 51. 
3  Vgl.: Henri Lefèbvre, Le droit à la ville, p. 50s. Lefèbvre betont die doppelte 

Rolle des „Bauhaus“ in diesem Prozess. „Le Bauhaus n’a pas seulement apporté 
une ‚position d’objet‘ dans l’espace, ni des perspectives sur l’espace, mais une 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

152 

nismus mit der Aufgabe, das städtische Zusammenleben zu ordnen, entspricht 
nach Lefèbvre nicht den Kategorien einer neutralen, dem Wohle der Men-
schen zugedachten Wissenschaft. Die „Illusion Urbanismus“ zeichnet sich 
durch Ansprüche aus, die denen der klassischen Philosophie und denen des 
Staates ähnlich sind. Glaubt die Philosophie an die Illusion, die ganze Welt in 
ein System bannen zu können, stellt der Staat den Anspruch, die Vielfalt der 
menschlichen Existenz beherrschen und leiten zu können, geht der Urbanis-
mus vom Gedanken einer (neuen) Totalität aus: 

 
„Er nennt sich die moderne Philosophie des Stadtstaates, glaubt sich durch einen 
(liberalen) Humanismus gerechtfertigt, weil er eine (technokratische) Utopie recht-
fertigt.“4 
 
Dem Urbanismus fehlt auf Grund diverser Interessenskonflikte die Fähigkeit, 
den Prozess der Verstädterung zum Wohle der Allgemeinheit zu steuern. Die 
„urbane Praxis“, das komplexe soziale Zusammenleben verschiedener Gesell-
schaftsschichten auf engem Raum, die historisch gewachsenen Herrschafts-
strukturen, insbesondere die Unfähigkeit, den dialektischen Prozess zu erken-
nen, lassen die Urbanisten im „Blindfeld“ agieren. Als Techniker und Tech-
nokraten schwanken sie zwischen der Darstellung eines leeren, geometrisch 
konzipierten Raumes, gefüllt mit Begriffen, Logiken und Strategien auf ratio-
nalem Niveau und der Darstellung eines, als Resultat dieser Strategien und 
Denkweisen, gefüllten Raumes. Der Urbanismus muss von der urbanen Pra-
xis, dem „Städtischen“, den sozialen Beziehungen und dem Phänomen der 
Verstädterung unterschieden werden, da er als Überbau, nur scheinbar frei, 
über den bewohnten Raum verfügen kann. Als Handlanger der herrschenden 
Ideologie verdeckt der Urbanist Missstände und verhindert den Blick auf „ei-
nen Horizont, einen Weg, jenen der zur Erkenntnis und zur Praxis der Ver-
städterung führt.“ An Stelle der Praxis setzt er mit bestem Gewissen „seine 
Vorstellungen vom Raum, vom sozialen Leben, von den Gruppen und deren 
Beziehungen untereinander.“5 Die Verstädterung hingegen steht für Perspek-
tiven, für ein Fortschreiten im dialektischen Prozess. Der Urbanismus im 
Dienste der staatstragenden Ideologie verhindert die U-Topie als Grenzerfah-
rung, setzt ihr eine „staatliche Utopie“ entgegen: „eine Wolke am Berg, die 
den Weg versperrt.“6  

                                                                                                                               
conception de l’espace, un concept global. […] Le paradoxal, c’est que cette 
‚programmatique’ passera à la fois pour rationnelle et pour révolutionnaire, alors 
qu’elle convient parfaitement à l’État.“ (Henri Lefèbvre, La Production de 
l’espace, p. 146s.)  

4  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 163; orig., p. 202s. 
5  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 163; orig., p. 203. 
6  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 174; orig., p. 217. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE GLOBALE VERSTÄDTERUNG UND DER DIFFERENTIELLE RAUM 

153 

Der Raum als soziales Produkt und als strategische Hypothese  
 

Sind nach der aristotelischen Tradition Raum und Zeit Kategorien, die sinnli-
che Fakten benennen und klassieren können, setzt Descartes eine radikale 
Trennung zwischen Körper und Geist, die Trennung von körperlichen Dingen 
und menschlicher Erkenntnis. Die erschaffende, denkende Substanz („res 
cogitans“) ist an das Geistige gebunden, die körperliche Substanz („res 
extensa“) an eine Ausdehnung im Raum: Länge, Breite, Tiefe. Diese Tren-
nung von Körper und Geist, von Objekt und Subjekt, mündet nach Lefèbvre 
in der absoluten Vorstellung eines Raumes, der nicht intellektuelle Konstruk-
tion, sondern durch die Vermittlung Gottes erfassbares Objekt ist. 

 
„Objet devant le sujet, ‚res extensa‘ devant la ‚res cogitans‘, présent à celle-ci, il 
[l’espace] domine, parce qu’il les contient, les sens et les corps. Attribut divin? Ord-
re immanent à la totalité des existants?“7 
 
Von Spinoza über Leibniz bis Newton ist es nicht gelungen, die von   Descar-
tes proklamierte Trennung zusammenzufügen.8 Nachdem Kant den Begriff 
der Kategorie erneut aufgreift und modifiziert, werden die Voraussetzungen 
der sinnlichen Erfahrungen philosophisch prinzipiell zu klären versucht: Der 
Raum wird den Individuen erneut zugänglich. Die Raumerfahrungen – Ne-

                                              
7  Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 7s.  
8  Markus Schroer greift, um in die „wild wuchernde Theorienvielfalt“ in Bezug 

auf den Raum Ordnung zu schaffen, auf Einsteins Unterscheidung zwischen ei-
nem relativistischen und einem absolutistischen Raumbegriff zurück. Zwei be-
griffliche Raum-Auffassungen stehen sich gegenüber: Der Raum als Lagerungs-
qualität der Körperwelt und der Raum als „Container“ (Behälter) aller körperli-
chen Objekte. Im ersten Fall ist der Raum ohne körperliche Objekte undenkbar. 
Im zweiten kann ein körperliches Objekt nicht anders als im Raum gedacht wer-
den; der Raum erscheint dann als eine gewissermaßen der Körperwelt überge-
ordnete Realität. (Vgl.: Albert Einstein [1960], Vorwort, in: Max Jammer, Das 
Problem des Raumes.) Zur detaillierten Darstellung der Raumvorstellungen in 
der Sozialwissenschaft, Physik und Philosophiegeschichte: Markus Schroer 
(2006), Räume, Orte, Grenzen, Auf dem Weg zu einer Soziologie des Raums. 
Schroer zitiert Lefèbvre nur am Rande und ignoriert die „Produktion des Rau-
mes“, die insbesondere den „spatial turn“ in der kritischen Stadtforschung we-
sentlich beeinflusst hat. In den späten achtziger Jahren wird der „wiederentdeck-
te Raum“ zu einer zentralen Kategorie der sozialwissenschaftlichen Analyse. 
(Vgl.: Edward W. Soja [1989], Postmodern Geographies.) Vor allem der briti-
sche Geograph David Harvey beruft sich bei seiner These, die Ausweitung der 
Macht basiere wesentlich auf der Fähigkeit, die Produktion des Raumes zu be-
einflussen auf Lefèbvre. (Vgl.: David Harvey [1989], The Condition of Postmo-
dernity und David Harvey, Afterword, in: Henri Lefèbvre, The Production of 
Space.) Zur Position Lefèbvres in der modernen Stadtforschung: Christian 
Schmid, Stadt, Raum und Gesellschaft, S. 62ff. und Martina Löw, Silke Stees, 
Sergej Stoetzer (2007), Einführung in die Stadt- und Raumsoziologie, S. 52ff. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

154 

beneinander, Nacheinander, Übereinander usw. – sind durch die Vor-
Stellungen (Prä-Positionen) von Ordnungen vorstrukturiert. Alle vernunftbe-
gabten Individuen verfügen über diese apriorischen Präpositionen, denen sie 
nicht ausweichen können. Der Raum bleibt für Lefèbvre auch hier: „transcen-
dantale, donc insaisissable en soi“9, idealistisch, da er dem Denken und nicht 
der Praxis entspringt. 

Die Erkenntnistheorie des zwanzigsten Jahrhunderts fasst den Raum als 
„mentales Ding“, „mentalen Ort“ oder „mentalen Raum“. Theoretische 
Denkmodelle – Strukturalismus, Phänomenologie, Linguistik, Semiotik, Psy-
choanalyse – räumen dem „cogito“ der cartesianischen Philosophie Priorität 
ein, sind nach Lefèbvre verantwortlich für den tiefen Graben zwischen menta-
ler und sozialer Praxis.  

 
„La plupart des auteurs, sinon tous, s’installent assez confortablement dans l’espace 
mental (donc néo-kantien ou néo-cartésien) prouvant ainsi que la ‚pratique 
théorique‘ se rétrécit à la réflexion égo-centrique de l’intellectuel occidental spécia-
lisé, et par la suite à la conscience entièrement séparée (schizoïde).“10 
 
Nach Lefèbvre hat Gott in den Vorstellungen der Philosophen – „Le dieu des 
cartésiens (Descartes, Malebranche, Spinoza, Leibniz) ou l’Absolu des post-
kantiens (Schelling, Fichte, Hegel)“11 – als ersten Akt den Raum geschaffen. 
Den Raum aus diesen theoretischen ‚Fängen‘ zu befreien, bedeutet nicht, der 
eingeengten Sicht eines naiven Materialismus, dem zufolge die trügerische 
Überzeugung zugrunde liegt: „les ‚choses‘ ont plus d’existence que le ‚sujet‘, 
sa pensée, son désir“12 zu verfallen. Beiden Vorstellungen entsprechen die 
Illusionen von Transparenz („espace lumineux“) und von Undurchsichtigkeit 
(„espace ténébreux/opaque“), die sich gegenseitig nähren und enthalten.13 In 
der Illusion von Transparenz ist der Raum ein logisches Milieu, ein rein geis-
tiger, mentaler Raum, dem in seiner gedachten Transparenz jegliche Materia-
lität fehlt. In der materialistisch geprägten, naturalistischen und mechanisti-
schen Interpretation hingegen herrscht das Bild der Undurchsichtigkeit. 
 
„Ainsi pour les philosophes, l’espace se scinde; il est pour eux soit l’intelligible (la 
dégradation de l’esprit, la naturalité absolue, hors de l’esprit). Ils se prononcent tan-
tôt pour l’espace-forme tantôt pour l’espace-substance. Tantôt pour le cosmos, 
l’espace lumineux, tantôt pour le monde, l’espace ténébreux.“14 

                                              
9  Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 8. 
10  Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 33. 
11  Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 89. 
12  Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 39. 
13  Vgl.: Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 36ss. 
14  Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 466. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE GLOBALE VERSTÄDTERUNG UND DER DIFFERENTIELLE RAUM 

155 

Die idealistische Auffassung Hegels macht den Raum zum Produkt der histo-
rischen Zeit („Le Temps historique engendre l’espace“15). Marx erkennt die 
historische Zeit als Zeit der Revolution, die durch die Produktivkräfte  voran-
getrieben wird. Lefèbvre folgt der Argumentation der „Thesen über Feuer-
bach“: Der Idealismus verliert sich im Bewusstsein ohne materielle Basis, 
ohne Berücksichtigung der praktisch-sinnlichen Welt, wohingegen der naive 
Materialismus, indem er die ‚Dinge‘, die ‚Substanz‘ als solche zu erfassen 
sucht, die produktive Tätigkeit, den Menschen als handelndes Wesen, der den 
Dingen erst eine Bedeutung und eine Gestalt verleiht, übersieht.16  

Der Raum ist Produkt, das nicht aus begrifflichem Denken entstanden und 
selbst keine direkt produktive Macht ist. Er ist das Ergebnis der Produktions-
verhältnisse, die die jeweiligen Herrschaftsverhältnisse widerspiegeln. Der 
Raum ist „ein globales Projekt“, das „allerhöchste Produkt, das letzte Aus-
tauschobjekt.“ Er ist den Gesetzen des Marktes ausgesetzt, wird mit Waren 
gefüllt, wird als sozialer Raum, als Ort, an dem die Produktionsmechanismen 
ablaufen, gekauft und verkauft. Als Produkt der sozialen Arbeit ist er das 
„Objekt der Produktion und infolgedessen der Bildung des Mehrwertes.“17 
Die lebendigen, von den sozialen Gegebenheiten bestimmten Charakteristika, 
die dem Raum zugeschrieben werden, stehen der Vorstellung, der Raum sei 
ein indifferentes Milieu, das sich durch die Summe der Produktionsstätte aus-
zeichnet, entgegen: Der Raum wird produziert. In der „Revolution der Städte“ 
bleibt diese These eingeschränkt, bewegt sich auf dem Terrain der Gesell-
schaftsanalyse der achtundsechziger Jahre, in denen, nach Lefèbvre „Der Ka-
pitalismus aus dem letzten Loch pfeift“ („Le capitalisme semble à bout de 
souffle“)18: 

 
„Heute gehört der ganze Raum in den Bereich der Produktion, ist Produkt durch 
Kauf, Verkauf, Austausch der Teile des Raums.“19 

 

                                              
15  Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 29. 
16  Vgl.: „Der Hauptmangel alles bisherigen Materialismus – den Feuerbachschen 

mit eingerechnet – ist, dass der Gegenstand, die Wirklichkeit, Sinnlichkeit, nur 
unter der Form des Objekts oder der Anschauung gefasst wird; nicht aber als 
menschliche sinnliche Tätigkeit, Praxis, nicht subjektiv. Daher geschah es, dass 
die tätige Seite, im Gegensatz zum Materialismus, vom Idealismus entwickelt 
wurde – aber nur abstrakt, da der Idealismus natürlich die wirkliche, sinnliche 
Tätigkeit als solche nicht kennt. Feuerbach will sinnliche, von den Gedankenob-
jekten wirklich unterschiedene Objekte; aber er fasst die menschliche Tätigkeit 
selbst nicht als gegenständliche Tätigkeit.“ (Karl Marx [1956ff], Thesen über 
Feuerbach, S. 533.)  

17  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 164; orig., p. 205. 
18  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 165; orig., p. 206. 
19  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 165; orig., p. 205. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

156 

Obwohl auf einer konkreten Materialität basierend, lässt der Raum sich weder 
als Objekt noch als Subjekt fassen. Er ist gesellschaftliche Wirklichkeit, die 
das Ergebnis eines konkreten (materiellen) Produktionsprozesses und im Kon-
text der Produktionsverhältnisse und der „Praxis“ zu analysieren ist. Die The-
orie von Lefèbvre beruht auf einer Analyse der Aktionen und Situationen ei-
ner von Subjekten und ihren sozialen Beziehungen ausgehenden Produktion 
des Raumes: „Der soziale Raum ist ein soziales Produkt.“20 Dieses Produkt 
verlangt nicht nach einer kritischen Betrachtung an sich, sondern nach einer 
Analyse der Umstände, die diese Produktion ausmachen. Da der Raum sich 
aus den Produktionsverhältnissen der jeweiligen Gesellschaftsstrukturen ent-
schlüsseln lässt, gibt die Analyse Aufschluss über den Prozess, der dieser 
Entwicklung zugrunde liegt.  

Der Begriff der „strategischen Hypothese“, der sich in der Urbanisie-
rungsthese vorrangig auf die Methode der Analyse bezieht, gewinnt, indem er 
das konkrete Handeln („action“) in Aussicht stellt, an praktischer Dimension: 
„La voie ici indiquée se lie donc à une hypothèse stratégique, c’est-à-dire à un 
projet théorique et pratique à long terme.“21 Das Projekt basiert auf der kriti-
schen Analyse der Politik des Raumes, die Einblick in die Politik und die ge-
sellschaftlichen Strukturen vermitteln soll. Die Perspektive der Möglichkeit, 
einen ‚anderen Raum‘ („celui d’une vie [sociale] autre, et d’un autre mode de 
production“) schaffen zu können, den Weg, der dies ermöglicht, vorzugeben, 
bewegt sich jenseits der Grenzen („intervalles“), die Wissenschaft und Uto-
pie, Realität und Idealität, Vorstellung („conçu“) und Gelebtes („vécu“) tren-
nen. Das Trennende zwischen Möglichem und Unmöglichen wird durch das 
Erkennen und Erkunden des, der Dialektik immanenten Prozesses überwun-
den.22 Die strategische Hypothese, die in „La révolution urbaine“ theoreti-
schen und epistemologischen Charakter23 aufweist, wird in „La production de 
l’espace“ pragmatischer gefasst und auf das praktische Handeln bezogen, was 
eine Ausweitung des Begriffes der Strategie mit sich bringt. Ist die Strategie, 
die die Hypothese konzeptuell verfolgt, relativ stabil, so ist sie inhaltlich dem 
dynamischen Prozess angepasst, variabel.24 

 
„Elle engage, mais ne vise aucune vérité éternelle. Le jeu stratégique, tôt ou tard, se 
voit déjoué. Alors, le décentrement ébranle ce qui a été construit autour d’un 
centre.“25  

 

                                              
20  Vgl.: Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 39. 
21  Vgl.: Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 73.   
22  Vgl.: Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 73.   
23  Hierzu: Teil II, Kapitel 1: Strategische Hypothese und Transduktion. 
24  Vgl.: Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 73.   
25  Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 73.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE GLOBALE VERSTÄDTERUNG UND DER DIFFERENTIELLE RAUM 

157 

Gegen den Versuch einer Homogenisierung, die ihren Ausdruck in der Globa-
lisierung erfährt, versammelt die strategische Hypothese jede Form von Diffe-
renzen, „y compris celles venues de la nature et qu’accentue isolément 
l’écologie (régimes, pays, sites, ethnies, ressources, etc.)“26, um theoretisch 
und praktisch handeln zu können.27 Die Vorgehensweise in „La révolution 
urbaine“ – die regressiv-progressive Methode28 und das Setzen einer strategi-
schen Hypothese – bleibt wegweisend. Der perspektivische Wechsel von der 
Stadt zum Prozess der Urbanisierung wird um die bestimmende Dimension 
des Konzepts der Produktion des Raumes erweitert.29 

                                              
26  Vgl.: Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 77. 
27  Lefèbvre schlägt einen „‚code‘ de l’espace“ vor, „un langage commun à la pra-

tique et à la théorie, aux habitants, aux architectes, aux scientifiques“, der es 
erlauben soll, die verstreuten und gegensätzlichen Elemente zusammenzubrin-
gen. „Le code se composerait […] d’oppositions pertinentes (paradigmatiques) 
reprises des termes dissociées – et de liaisons (syntagmatiques) reprises des 
termes confondus dans l’homogénité de l’espace politiquement contrôlé.“ (Henri 
Lefèbvre, La production de l’espace, p. 77.) Der Vorschlag soll die Praxisorien-
tiertheit der Gedanken zum Ausdruck bringen, weist jedoch auf einen ‚naiven‘ 
politischen Aktionismus der Jahre hin, der auf eine neue Form von Homogeni-
sierung ausgerichtet ist. Lefèbvre erkennt dieses Risiko und versucht zu relati-
vieren: „Un tel code a une relation avec un savoir. […] il se situe sans l’exclure 
par rapport au non-savoir (ignorance ou méconnaissance) […] Une telle 
connaissance se sait approximative, à la fois certaine et incertaine. Elle se 
relativise à chaque pas, procédant […] à son autocritique, sans pour autant se 
dissoudre dans l’apologie du non-savoir, de la spontanéité absolue ou de la 
violence pure. Elle passe entre le dogmatisme et la méconnaissance.“ (Henri 
Lefèbvre, La production de l’espace, p. 78s.) 

28  Wie in „La révolution urbaine“ greift Lefèbvre auf die regressiv-progressive 
Methode zurück und erweitert sie um die Charakteristika der Produktion des 
Raumes: „La théorie reproduit, avec un enchaînement des concepts, mais dans 
un sens très fort, le processus générateur: du dedans et pas seulement du dehors 
(descriptivement) – comme globalité, en passant donc sans cesse du passé à 
l’actuel (et inversement). En effet, l’historique et ses conséquences, le ‚diachro-
nique’, l’étymologie des lieux, c'est-à-dire ce qui s’y passa en modifiant les en-
droits et places, tout cela vient s’inscrire dans l’espace. Le passé a laissé ses 
traces, ses inscriptions, écriture du temps. Mais cet espace est toujours, au-
jourd’hui comme jadis, un espace présent, donné comme un tout actuel, avec ses 
liaisons et connexions en acte. De sorte que la production et le produit se présen-
tent comme deux côtés inséparables et non comme deux représentations sépa-
rables.“ (Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 47.) Und: „La démarche 
poursuivie ici peut se dire ‚régressive-progressive‘. Elle prend comme départ ce 
qui advient aujourd’hui: le bond en avant des forces productives, la capacité 
technique et scientifique de transformer si radicalement l’espace naturel …]. La 
production d’espace, élevée au concept et au langage, réagit sur le passé, y dé-
cèle des aspects et moments méconnus. Le passé s’éclaire d’une manière diffé-
rente; et par conséquent le processus qui va de ce passé à l’actuel s’expose aussi 
différemment.“ (Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 79.) 

29  Vgl.: Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 77. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

158 

Zum Konzept der Produktion des Raumes 
 

Um die Dualitäten Subjekt-Objekt, mentaler und physischer Raum, geistig 
und materiell zu überwinden, entwickelt Lefèbvre eine Triade in Form von 
Feldern („champs“) und den ihnen entsprechenden Räumen: Dem „physi-
schen Feld“ (die Natur, der Kosmos, die Materialität) entspricht der physische 
Raum, definiert durch die praktisch-sinnliche Wahrnehmung der Natur („le 
pratico-sensible“). Das „mentale Feld“ (die Logik, die formale Abstraktion) 
und der ihm zugeordnete mentale Raum wird durch Philosophie und Mathe-
matik definiert. Das „soziale Feld“ (Projekte, Projektionen, Symbole und 
Utopien) als das geistig metaphysische Feld beinhaltet, neben den sensiblen 
Bereichen Symbole, Projektionen, Utopien, das Imaginäre und das Verlangen 
(„désir“).30 

Dem „physischen Raum“, der sich durch seine Materialität auszeichnet, 
dennoch kein materielles Objekt ‚an sich‘ ist – dies entspräche einem naiven 
Materialismus – und dem mentalen Raum, der nur ideell existiert, getrennt 
betrachtet dazu tendiert, in einen reinen Idealismus zu verfallen, setzt 
Lefèbvre den „sozialen Raum“, der ersteren überwinden soll, entgegen. 
Wahrnehmen (materiell), Konzipieren (mental) und Erleben (sozial) können 
auf die Modalitäten der Produktion bezogen werden, was einer synthetisie-
renden Rolle des sozialen Raumes gerecht wird. Sollen seine Eigenarten 
sichtbar werden, darf er nicht mit dem mentalen und dem physischen Raum 
vermischt werden. Der „soziale Raum“ entwickelt und „erweitert“ sich im 
Rahmen des gesellschaftlichen Entwicklungsprozesses,  

 
„[…] il s’introduit au sein du concept de production et même l’envahit; il en devient 
le contenu, peut-être essentiel. Il engendre alors un mouvement dialectique très spé-
cifique, […]. Une unité s’entrevoit entre les niveaux souvent séparés de l’analyse: 
les forces productives et leurs composantes (nature, travail, technique, connais-
sance), les structures (rapports de propriété), les superstructures (les institutions et 
l’État lui-même).“31 

 
Dies impliziert die Existenz nicht nur eines einzigen, klar zu bestimmenden 
„sozialen Raumes“, sondern einer Unzahl, in denen sich die jeweiligen 
„Codes“ (hier: Zeichenerklärung, Konventionen der Schrift und der Lesart) 
sowie die Objekte, Ziele, Maßstäbe verändern. Keiner dieser Räume ist abge-
grenzt, noch kann er gänzlich verschwinden. Sie interagieren, überlagern und 
implizieren sich.32 Insbesondere der soziale urbane Raum gestaltet sich in sei-

                                              
30  Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 19. 
31  Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 102s. 
32  Der „soziale Raum“ bei Lefèbvre ist in seiner Komplexität schwer zu begreifen 

und zu interpretieren. Lefèbvre scheint sich dieser Problematik bewusst und 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE GLOBALE VERSTÄDTERUNG UND DER DIFFERENTIELLE RAUM 

159 

ner Vielfalt als „mille-feuille“, den räumlich homogenen und isotropen Welt-
modellen der klassischen Raumtheorien entgegengesetzt.33 

Als Ausgangspunkt einer möglichen Reflexion über die Produktion des 
Raumes setzt Lefèbvre eine zweite, konzeptuelle Triade: Die „räumliche Pra-
xis“ („pratique spatiale“) als Produktion und Reproduktion von Raum basiert 
auf dem nicht reflexiven Alltag. Spezielle Orte und Gesamträume, die jeder 
sozialen Formation eigen sind, werden produziert und reproduziert. Kontinui-
tät und ein relativer Zusammenhalt sind so gesichert, wobei der Zusammen-
halt „Kompetenz“ und „Performanz“ voraussetzt.34 

 
„Der Raum einer Gesellschaft wird durch ihre „räumliche Praxis“ hervorgebracht. In 
einer dialektischen Wechselbeziehung setzt diese Gesellschaft ihn und sie setzt ihn 
voraus. Indem sie ihn beherrscht und ihn sich aneignet, produziert sie ihn langsam 

                                                                                                                               
überträgt die sich teilweise überschneidenden und sich widersprechenden Annä-
herungen auf die Ebene des Sowohl-als-auch, des „oui et non“, der er eine na-
turwissenschaftliche Note – hier die der Hydrodynamik – verleiht: „Les espaces 
sociaux se compénètrent et/ou se superposent. Ce ne sont pas des choses, limi-
tées les unes et les autres, se heurtant par leur contour ou par le résultat des iner-
ties. Certains termes comme ‚nappe‘ ou ‚couche‘, ne sont pas dépourvus 
d’inconvénients. Métaphores plus que concepts, ils rapprochent l’espace des 
choses et par contre-effet renvoient le concept à l’abstraction. […] Ne serait-ce 
pas à la dynamique des fluides qu’il faille recourir? Le principe de la superposi-
tion des petits mouvements apprend que l’échelle, la dimension, le rythme 
jouent un grand rôle. Les grand mouvements, les vastes rythmes, les grosses 
vagues se heurtent, interfèrent. Les petits mouvements se compénètrent; chaque 
lieu social ne peut donc se comprendre que selon une double détermination: en-
trainé, emporté, parfois brisé par les grands mouvements – ceux qui produiront 
des interférences – mais par contre traversé, pénétré par les petits mouvements, 
ceux des réseaux et filières.“ (Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 
104s.)  Christian Schmid weist ebenfalls auf Schwierigkeiten beim Verständnis 
hin: „Einerseits definiert ihn [den „sozialen Raum“] Lefèbvre in einem weiten 
Sinne umfassend als gesellschaftlich produzierten Raum, als Raum der sozialen 
Praxis. Andererseits verwendet er den Begriff sozialer Raum in einem engen 
oder „eigentlichen“ Sinne, wobei er ihn dann dem psychisch-materiellen und 
dem mentalen Raum gegenüberstellt. Was hier die Verwirrung noch erhöht, ist 
der Umstand, dass Lefèbvre die Begriffe „mentaler Raum“ und „physisch-
materieller Raum“ […] üblicherweise kritisch verwendet: Nach seinem Ver-
ständnis sind diese „Räume“ für sich genommen reine Abstraktionen. Konse-
quenterweise müsste dann auch der soziale Raum im engen Sinne eine Abstrak-
tion sein. Damit schafft Lefèbvre eine Ambivalenz, die ein Verständnis seiner 
Texte erheblich erschwert.“ (Christian Schmid [2006], Stadt, Raum und Gesell-
schaft, S. 210.) 

33  Vgl.: Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 103s.  
34  Obwohl die Begriffe Performanz und Kompetenz der Linguistik von Noam 

Chomsky entlehnt sind, ist die Raumproduktion in keiner Hinsicht der Linguis-
tik unterzuordnen.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

160 

und sicher. Analytisch kann man den Raum einer Gesellschaft durch ihre räumliche 
Praxis entziffern.“35  
 
Der so ‚produzierte‘ Raum ist ein in der praktisch-sinnlichen Welt wahr-
nehmbarer Raum und Wahrnehmungsraum: „Erfahrener/erlittener Raum“ 
(„espace perçu“). 

Die „Repräsentation des Raumes“ („représentation de l’espace“) als 
„espace conçu“  ist der konzipierte Raum der Wissenschaftler, der Planer, 
Urbanisten, Technokraten und einzelner Kunstrichtungen, die ihn kognitiv 
erarbeiten, ihn zerlegen und neu gestalten. Die Repräsentationen stehen in 
Verbindung mit den jeweiligen Produktionsverhältnissen. Die zu Grunde lie-
genden Konzeptionen werden intellektuell entwickelt, tendieren zu einem 
System verbal, intellektuell erarbeiteter Zeichen.36 Der konzeptualisierte 
Raum kann in mathematisch-physikalischen Modellen und Plänen lesbar ge-
macht werden. Die „Repräsentation des Raumes“ als mentaler Akt erlaubt, 
den Raum nicht nur zu sehen, sondern das Zerstreute, Zusammenhanglose 
zusammenzubringen: „atteindre l’ensemble de la ‚réalité‘ à partir des dé-
tails.“37 Dieser Weg zum ‚Realen‘ (der sozialen und räumlichen Praxis) 
zeichnet, da er auch die Möglichkeiten bietet, in die Produktion einzugreifen, 
strategisch zu handeln, den Weg vom Abstrakten zum Konkreten.38   

Die Bestimmung des Raumes durch die symbolische Ebene wird zur Ebe-
ne des „gelebten Raumes“ („espace vécu“), konzeptualisiert durch die „Räu-
me der Repräsentation“ („espaces de représentation“). 

 
„Die Räume der Repräsentation, das heißt der durch die sie begleitenden Bilder und 
Symbole „erlebte Raum“, also Raum ‚der Bewohner‘, der ‚Benutzer‘, aber auch 
Raum bestimmter Künstler und vielleicht derjenigen, die beschreiben oder glauben 

                                              
35  Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 48; eigene Übersetzung. 
36  Vgl.: Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 48s. 
37  Vgl.: Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 112. 
38  In „Metaphilosophie“ geht Lefèbvre auf die Repräsentationen der Philosophie 

und des Staates ein, um zu zeigen, wie abhängig sie von den Ideologien und 
Machtstrukturen sind, die sie in Anspruch nehmen. „Einerseits offenbaren die 
philosophischen Repräsentationen ihre Abstraktheit, ihre Einseitigkeit, anderer-
seits manifestieren die politischen Repräsentationen, d.h. die politisch ‚repräsen-
tierten‘ Wirklichkeiten (deren ‚Repräsentation‘ spezialisierten Gruppen überlas-
sen wird), ihren gleichfalls abstrakten und einseitig fixierten und im Staat ver-
ankerten Charakter. Der Staat begnügt sich nicht damit, die Einseitigkeit und die 
Verstümmelung jener menschlichen Wesen zu sanktionieren, die ihn konstituie-
ren und die er in ihren engen und begrenzten Bedingungen fixiert. Er erweitert 
diese Entfremdung in der bürgerlichen Gesellschaft um die spezifische politi-
sche Entfremdung: die Verdoppelung des Wirklichen durch seine ‚Repräsentati-
on‘ der konkreten Tätigkeiten durch jene trügerischen Horizonte, die diese ‚Re-
präsentationen‘ über der praktischen, parzellierten, engen und erstickenden 
Wirklichkeit entfalten.“ (Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 25f; orig., p. 37.) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE GLOBALE VERSTÄDTERUNG UND DER DIFFERENTIELLE RAUM 

161 

nur zu beschreiben: Die Schriftsteller, die Philosophen. Es ist der beherrschte Raum, 
der somit erlitten wird, der Raum, den die Imagination umzugestalten und sich an-
zueignen versucht.“39 
 
Die Räume der Repräsentation sind Räume des über Bilder und Symbole 
vermittelten Ausdrucks, der sich oft in der künstlerischen Darstellung wieder-
findet, sein Fundament in der Geschichte, in jedem Volk und jedem seiner 
Mitglieder hat. Die Symbolisierungen haben, da sie mit der verborgenen und 
unterirdischen Seite des Lebens zu tun haben, oft komplexen Charakter.40 

 
„L’espace de représentation se vit, se parle; il a un nouveau centre affectif, l’Ego, le 
lit, la chambre, le logement ou la maison; – la place, l‘église, le cimetière. Il contient 
les lieux de la passion et de l’action, ceux des situations vécues, donc implique im-
médiatement le temps. De sorte qu’il peut recevoir diverses qualifications: le direc-
tionnel, le situationnel, le relationnel, parce qu’il est essentiellement qualitatif, 
fluide, dynamisé.“41 
 
„Repräsentation des Raumes“ und „Räume der Repräsentation“ verweisen auf 
das Konzipierte bzw. auf das Gelebte. Das Konzipierte beruht auf prakti-
schen, wissenschaftlichen Elementen (verbal), das Erlebte führt zu Repräsen-
tationen, die vom Körper ausgehen (non verbal) – Lefèbvre zählt hierzu die 
Musik, die bildenden Künste, das Theater, die Architektur – und durch ihn 
symbolisiert werden. Beide bestimmen in einem dialektischen Wechselspiel 
soziales Zusammenleben, Erfahrung und Erkenntnis.42 Während das Primat 
                                              
39  Eigene Übersetzung; Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 49.  
40  Der homogenisierte, zerstückelte Raum des Kapitalismus’ steht diesen durch 

körperliches Empfinden und sinnliche Wahrnehmung geprägten Räumen entge-
gen. In „La révolution urbaine“ weist Lefèbvre auf das revolutionäre Potential 
hin, das in dieser Ursprünglichkeit des Lebens residiert, vermag es sich dem 
Diktat der herrschenden und ihrem Versuch, zu homogenisieren zu widersetzen. 
(Vgl.: Teil II, Kapitel 5: Urbane Ebenen in den kritischen Zonen; Wohnen und 
„unitärer Urbanismus“.)  

41  Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 52. 
42  In „Metaphilosophie“ wird das Erlebte („vécu“) mit der Alltäglichkeit in Ver-

bindung gesetzt. „Das ‚Erlebte‘ (oder Gelebte: le vécu) lässt sich auf Weniges 
reduzieren: es ist ein philosophischer Name für die Alltäglichkeit.“ (Henri 
Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 80; orig., p. 79.) Lefèbvre bezieht sich vor allem 
auf die Wahrnehmungsphilosophie von Maurice Merleau-Ponty und auf seine 
Unterscheidung zwischen „erlebter“ und „wahrgenommener Welt“. Bei Maurice 
Merleau-Ponty kann der Leib weder als reines Bewusstsein noch als pures Ob-
jekt in der Welt gedeutet werden. Der Leib hat ein erlebbares Äußeres und erle-
bendes Inneres, weist so eine Ambiguität zwischen dinglichem Objekt und rei-
nem Bewusstsein auf. Er ermöglicht eine Sicht von Außen als auch ein Innener-
leben. Merleau-Ponty prägte in diesem Zusammenhang zwei unterschiedliche 
Begriffe: Einerseits der „corps propre“, d.h. der subjektiv erlebende, wahrneh-
mende Leib; andererseits der „corps physical“ als wahrgenommener, materieller 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

162 

des Konzipierten sich von der Praxis, vom Leben zu distanzieren droht, vege-
tiert das Erlebte konzeptlos dahin, unfähig, strategisch und effektiv zu han-
deln. Die durch den historischen Abstraktionsprozess bedingte Trennung soll 
aufgehoben werden.43 

Die „räumliche Praxis“, die „Repräsentation des Raumes“ und die „Räu-
me der Repräsentation“ sind, abhängig von ihren Eigenschaften und Möglich-
keiten, den jeweiligen Epochen, Produktionsbedingungen und Gesellschafts-
formen, unterschiedlich an der Produktion des Raumes beteiligt. Da der Raum 
gleichzeitig konzipiert, wahrgenommen und gelebt wird, darf keine dieser 
Komponenten getrennt betrachtet werden. Ihr Verhältnis untereinander ist 
niemals stabil und kann nur in seltensten Fällen als kohärent bezeichnet wer-
den. Eine Fixierung dieser drei dialektisch verschränkten Dimensionen, die 
zudem ein Pendant in den räumlichen Begriffen („räumliche Praxis“, „Reprä-
sentation des Raumes“, „Räume der Repräsentation“) finden, ist diffizil.44  

                                                                                                                               
Leib. (Maurice Merleau-Ponty [1966], Phänomenologie der Wahrnehmung.) 
Beides sind Strukturen einer Entität: der menschlichen Existenz. Zur ‚Geschich-
te‘ des „espace vécu“ in den Wissenschaften: Alexander Gosztonyi (1976), Der 
Raum, Geschichte seiner Probleme in Philosophie und Wissenschaft, S. 943ff.  

43  Die Unterscheidung kann auch kulturell bedingt sein: „[…] il n’est pas certain à 
l’avance qu’elle [la distinction entre les „espaces de représentation“ et les „re-
présentations de l’espace“] puisse se généraliser. L’Orient (la Chine) a-t-il con-
nu la différence entre les représentations de l’espace et les espaces de représen-
tation? […] Par contre, en Occident et pour ce qui concerne la pratique occiden-
tale, á partir de la Grèce et de Rome, on tentera de montrer la genèse de cette 
distinction, sa portée et son sens.“ (Henri Lefèbvre, La production de l’espace, 
p. 43.) 

44  Das Venedig des sechzehnten Jahrhunderts, an dessen Beispiel Lefèbvre glaubt, 
eine gemeinsame Sprache der drei Momente erkennen und darstellen zu können, 
zeigt zugleich die Brüchigkeit und Subjektivität der Argumentation. „[…] Ve-
nise plus que toute autre ville témoigne de l’existence à partir du XVIe siècle 
d’un code unitaire, d’un langage commun concernant la ville. […] Elle ras-
semble la réalité de la ville et son idéalité: la pratique, le symbolique, 
l’imaginaire. La représentation de l’espace (la mer à la fois dominée et évoquée) 
et l’espace de représentation (les courbes exquises, la jouissance affinée, la dé-
pense somptuaire et cruelle de la richesse accumulée par tous les moyens) se 
renforcent mutuellement. De même que l’espace des canaux et celui des rues, 
l’eau et la pierre, dans une double texture, dans un reflet réciproque.“ (Henri 
Lefèbvre, La production de l’espace, p. 89s.) Christian Schmid weist auf die 
Schwierigkeiten, die postulierte Dreidimensionalität wissenschaftlich zu fassen, 
hin: Die Grundkategorien sind nicht eindeutig geklärt, was einen Paradigmen-
wechsel je nach Betrachtungsweise mit sich bringt. „Will man Lefèbvres Theo-
rie verstehen, muss man gewissermaßen in die neue ‚Gestalt‘ seiner Begrifflich-
keit und Epistemologie schlüpfen […].“ (Christian Schmid [2006], Stadt, Raum 
und Gesellschaft, S. 231.) Diese „neue ‚Gestalt‘“ ist allerdings selbst bei 
Lefèbvre nicht fertig entwickelt, sondern eher „lautes Denken“. Sie erlaubt 
nicht, verlässliche Grundlagen zur Analyse herauszuarbeiten. Schmidt geht beim 
Versuch der Klärung auf „mögliche Verwandtschaften zu Lefèbvres drei-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE GLOBALE VERSTÄDTERUNG UND DER DIFFERENTIELLE RAUM 

163 

Die Raumproduktion als Prozess 
 
Der Raum als historisches Produkt steht mit allen Eigenheiten und Konse-
quenzen für die Ganzheit der Geschichte, die Diachronie („le ‚diachro-
nique‘“)45, die den Raum geprägt hat und in dem gegenwärtigen, im Prozess 
der Produktion befindlichen Raum weiterlebt. Produkt und Produktion sind, 
da in ständiger Wechselwirkung befindlich, miteinander verschränkt. 

 
„Le passé a laissé ses traces, ses inscriptions, écriture du temps. Mais cet espace est 
toujours, aujourd’hui comme jadis, un espace présent, donné comme un tout actuel, 
avec ses liaisons et connexions en acte.“46  
 
Der Raum ist abhängig vom Prozess der Entwicklung in der Zeit und nicht 
von dieser trennbar.47 Die Geschichte des Raumes wird zur Geschichte der 
Stadt, die zur These der globalen Urbanisierung führt, diese wiederum als Ge-
schichte der Menschheit lesen lässt. Obwohl auf dem historischen Materia-
lismus basierend, sind die Merkmale eines Raumes nicht ausschließlich auf 
die Produktionsweise der jeweiligen Gesellschaft reduzierbar. Der dialekti-
sche Prozess allein vermag die Entwicklung nicht zu klären. Die Geschichte 
der jeweiligen Raumproduktionen und der Räume entsprechen nur annähernd 

                                                                                                                               
dimensionaler Raumtheorie“ ein: „Die Vorstellung von drei getrennten ontolo-
gischen Welten bei Popper und Werlen, Lefèbvres eigene dreidimensionale 
Sprachtheorie, die Raumkonzepte der französischen Phänomenologie sowie 
dreidimensionale Konzepte aus der Psychoanalyse.“ (Vgl.: Christian Schmid 
[2006], Stadt, Raum und Gesellschaft, S. 232ff.)   

45  Vgl.: Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 47. Lefèbvre greift auf den 
Begriff von de Saussure aus der historischen Linguistik zurück, der Sprach-
aspekte innerhalb möglichst vieler Zeitebenen untersucht und so verschiedene 
Sprachentwicklungsstufen miteinander vergleicht: „Or, dans l’histoire de l’espa-
ce comme tel, lʼhistorique, le diachronique, le passé généralement s’inscrivent 
incessamment sur le spatial, comme sur un tableau.“ (Henri Lefèbvre, La pro-
duction de l’espace, p. 131.) 

46  Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 47. 
47  Der Zusammenhang wird bereits in „Die Revolution der Städte“ hervor-

gestrichen: „Aber der Raum ist nur ein Medium, Umgebung und Mittel, Werk-
zeug und Zwischenstufe. […] Er existiert niemals ‚an sich‘, sondern verweist 
auf ein Anderes. Auf was? Auf die Zeit, die existentiell und gleichzeitig essenti-
ell ist, den Rahmen dieser philosophischen Determinationen sprengt, subjektiv 
und objektiv, Faktum und Wert zugleich ist.“ Henri Lefèbvre, Die Revolution 
der Städte, S. 81; orig., p. 101. Bernd Belina bemerkt treffend zu dieser Aussa-
ge: „Dies mutet m. E. mehr als seltsam an, wird hier doch lediglich ein Abstrak-
tum („Raum“) durch ein anderes („Zeit“) ersetzt. Da das Zitat im Kontext mar-
xistischer Diskussionen zu verstehen und zu interpretieren ist, steht die „Zeit“ 
darin allerdings vermutlich für die gesellschaftliche Entwicklung in der Zeit.“ 
(Bernd Belina [2006], Raum, Überwachung, Kontrolle, Vom staatlichen Zugriff 
auf städtische Bevölkerung, S. 28.)  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

164 

der Abfolge von Produktionsweisen wie Marx sie sieht. Weder Abfolge noch 
Charakteristika der Produktionsweisen, die bei Lefebvre auch die Produkti-
onsweise des Raumes einschließt, können, da der Prozess langwierig ist und 
nicht spontan entsteht, als gesichert betrachtet werden. Der Prozess der Ver-
städterung ist im erweiterten Rahmen der Produktion des Raumes zu analysie-
ren.48 Die Stadt als Teil der Urbanisierung ist produzierter Raum und überdi-
mensionales soziales Laboratorium, grenzenloses Terrain für theoretische 
Überlegungen, praktisches Handeln, Imagination und Spekulation. Die Ge-
schichte der Produktion des Raumes läuft parallel zur Geschichte der Stadt 
und der Gesellschaft. Die Raum-Zeit-Achse erstreckt sich, wie der Prozess 
der Verstädterung, über die politische Stadt, die Handelsstadt und die Indust-
riestadt vom Punkt Null bis zur globalen Urbanisierung. Jedem Stadium des 
Urbanisierungsprozesses entspricht ein Raum: Der absolute Raum der Antike 
und des Mittelalters, der abstrakte Raum der kapitalistischen Ära und der dif-
ferentielle Raum als Projektion und strategische Hypothese einer urbanisier-
ten Gesellschaft. Die Übergänge der Räume sind fließend, eine kausale Ver-
kettung nicht immer möglich zu erarbeiten. Die Geschichte des Raumes geht 
weder konform mit der Kausalität sogenannter historischer Fakten und Daten 
noch mit der Abfolge von Gesetzen, Bräuchen, Ideen und Ideologien, Institu-
tionen und sozio-ökonomischen Strukturen.49  

 
Vom absoluten zum abstrakten Raum  
 
Lefèbvre skizziert die Spuren des absoluten Raumes, beginnend bei ursprüng-
lichen Gesellschaften, dem Raum der Antike, dem symbolischen Raum des 
europäischen Mittelalters bis hin zum perspektivischen Raum der Renaissance 
und liest in ihnen einen Abstraktionsprozess.  

Der absolute Raum ist in seinem religiös-politisch geprägten Ursprung der 
Raum archaischer Gemeinschaften.50 Er wird erlebt, ist weniger an den Intel-
lekt als an den Körper gebunden. „Au commencement fut le topos. […] Avant 
l’intellect analytique qui sépare, bien avant le savoir, il y a une intelligence du 
corps.“51 Markierungen und Ortsbestimmungen, angelehnt an Eigenarten des 
natürlichen Umfelds (Flüsse, Vegetation, Topographie usw.), dienen dazu, 

                                              
48  Als ursprünglicher Titel für „La production de l’espace“ war „Théorie de l’espa-

ce urbain“ vorgesehen. 
49  In dem 1985 neu verfassten Vorwort zu „La production de l’espace“ gesteht        

Lefèbvre: „Mais ce qui c’est effectivement passé n’a pas la simplicité d’un en-
chaînement causal. L’espace nouveau a-t-il été conçu, engendré, produit par et 
pour des princes? Pour des riches marchands? Par un compromis? Ou par la 
ville en tant que telle? Plus d’un point reste obscur.“ (Henri Lefèbvre, La pro-
duction de l’espace, p. XXIII.) 

50  Vgl.: Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 60. 
51  Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 203. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE GLOBALE VERSTÄDTERUNG UND DER DIFFERENTIELLE RAUM 

165 

den Naturraum zu kennzeichnen. Diese ersten Orientierungsmaßnahmen wer-
den ‚gespeichert‘ und symbolisch interpretiert. Über das empfundene Chaos 
wirft die geistige und soziale Aktivität erste Netze; „elle établit un ordre dont 
on verra qu’il coïncide, jusqu’à un certain point, avec celui des mots.“52 Nicht 
lesbarer Text, eher Textur, wird der Naturraum ‚zaghaft‘ zum repräsentierten 
Raum („espace concu“), bietet erste Möglichkeiten der Darstellung. Maßein-
heiten (Elle, Fuß u. v. a.) spiegeln die Unmittelbarkeit, die Analogie zwischen 
menschlichem Körper und Raum („analoger Raum“). Dieses enge Verhältnis 
wird sich schrittweise verändern, wobei eine Tendenz zum Quantitativen und 
zur Homogenität – u.a. steht das Dezimalsystem für die abstrakte Verallge-
meinerung – festzustellen ist. Der eigene Körper als Maßstab wird in der 
Kunst einen adäquaten Ausdruck finden.53 

Der Weg vom Topos der archaischen Gesellschaften zum „kosmologi-
schen Raum“ der Antike ist der Versuch, eine chaotisch empfundene Welt zu 
harmonisieren. Die geistigen Kategorien, aufbauend auf der symbolischen 
Bedeutung der frühen Anstrengungen, den Raum zu fassen, ihm Sinn zu ver-
leihen – z. B. „l’espace horizontal symbolise la soumission – l’espace vertical, 
la puissance – l’espace souterrain, la mort“54 – berufen sich auf die griechi-
sche Raumproduktion, die Einheit von Logos und Kosmos: die „Polis“ als 
Nachahmung der Kosmischen Ordnung. Die Römer erkannten in dieser Ge-
radlinigkeit Dekoration, veränderbare und austauschbare Elemente. „Urbs et 
Orbs“, die Stadt als Spiegelbild der Welt, verweist nicht auf die Vorstellung 
eines engen, überblickbaren Raumes, sondern auf etwas Größeres, Umfassen-
deres: die Darstellung des ganzen Raumes, der Erde, der Welt. 

Der Welt des frühen Mittelalters entsprechen eine bescheiden produktive, 
rurale Gemeinschaft und eine Landwirtschaft, die, außer im Umkreis der 
Klöster, dahinvegetiert. Hungersnöte bedrohen ganze Landstriche, Aberglau-
be und okkulte Riten bestimmen das Alltagsleben. Der religiös geprägte 
Raum der mittelalterlichen Stadt hat symbolischen Charakter. In den unterir-
dischen Räumen, den Krypten, lebt verborgen die Vorstellung vom Raum als 
Bild der Welt, die düstere Welt einer finsteren Religion: „[…] l’espace absolu 
identique à l’espace souterrain.“ Der Synkretismus, eine Mischung aus Natur-
religion und Christentum, ist Ausdruck für die magischen Bilder, „condensant 
les vertus sous-terraines, signes de mort, traces de lutte contre la mort, pour 

                                              
52  Vgl.: Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 139s. Und: „Parcouru de 

cheminements et réseaux, l’espace-nature change; on peut dire que l’activité 
pratique s’y inscrit, que l’espace social s’écrit sur la nature […] impliquant une 
représentation de l’espace.“ (Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 
139s.)  

53  Vgl.: Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 131f. 
54  Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 273. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

166 

retourner contre elle ses puissances“.55 Im zwölften Jahrhundert bricht durch 
die Entwicklung der Städte der politisch-religiöse Raum zusammen. Der 
durch die Religion tabuisierte Körper rebelliert. Er revanchiert sich und steigt 
symbolisch, den gotischen Kathedralen gleich, aus den dunklen Tiefen ans 
Licht.56  
 
„Que tout apparaisse au jour, tel est l’ordre de la ‚logique visuelle‘. Tout? Oui, ce 
qui se cachait, les secrets du monde. […] C’est la nouvelle alliance du ‚monde, qui 
s’ouvre au jour, avec le Logos et le Cosmos.“57 

 
Die „visuelle Logik“ und die mit ihr verbundene Säkularisierung des Raumes 
stehen am Eingang des Akkumulationsprozesses als Wiege des Kapitalismus’. 
Der „symbolische Raum“ ermöglicht diesen Prozess, der, trotz günstiger Vo-
raussetzungen – Waren- und Geldwirtschaft, Existenz von Städten und Han-
del – in der Antike der westlichen Welt nicht eingesetzt hat. Erst im zwölften 
Jahrhundert findet die Metamorphose, die Signifikante noch teilweise über-
nimmt, sie jedoch nicht länger mit dem ursprünglichen magischen und ge-
fühlsbeladenen Signifikat in Verbindung sieht, statt. Obwohl die meisten Be-
zeichnungen für Orte bleiben, nur wenige ‚enttauft‘ („dépaptisés“) werden, 
werden sie immer häufiger von neuen, nicht religiös konnotierten Begriffen 
ersetzt. Der entstehende offene, ‚entheiligte‘ Raum („espace ouvert“/„espace 
désacralisé“ à la fois spirituel et matériel, intellectuel et sensoriel“) erfährt 
eine Akkumulation des Wissens, gefolgt von einer Akkumulation der Reich-
tümer.58 Die Stadt baut als Umschlagplatz des zunehmenden Handels, der 
nicht länger, wie in der Antike, an die Peripherie bzw. außerhalb der Grenzen 
der Stadt verbannt ist, seine Machtposition gegenüber dem umliegenden Land 
aus. Im sechzehnten Jahrhundert bestimmt die Stadt das Land: Das Geld be-

                                              
55  Vgl.: Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 293s. 
56  In kritischer Anlehnung an den Kunsthistoriker Erwin Panofsky interpretiert 

Lefèbvre die gotische Kathedrale als Emanzipation vom kryptischen Raum.   
Panofsky glaubt nicht an die rein funktionale Bedeutung der Spitzbögen und 
Strebebögen der Gotik. Sie sind Ausdruck einer visuellen Logik, Manifestation, 
Selbsterklärung und Selbstanalyse der Architektur: Die klassische Kathedrale 
sucht die Gesamtheit des christlichen, theologischen, naturwissenschaftlichen 
und historischen Wissens zu verkörpern. „[…] on peut donc à propos du go-
thique classique, parler d’un plan ou d’un système avec plus d’assurance qu’à 
propos de n’importe quelle autre période. Dans son imagerie, la cathédrale clas-
sique cherche à incarner la totalité du savoir chrétien, théologique naturel et his-
torique, en mettant chaque chose à sa place.“ (Erwin Panofsky [1967], Architec-
ture gothique et pensée scolastique, p. 103.) Lefèbvre erkennt bei Panofsky eine 
Homologie zwischen Philosophie und Architektur. (Vgl.: Henri Lefèbvre, La 
production de l’espace, p. 298.) 

57  Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 300. 
58  Vgl.: Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 305. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE GLOBALE VERSTÄDTERUNG UND DER DIFFERENTIELLE RAUM 

167 

herrscht das Landleben, überlieferte soziale Strukturen und Hierarchien bre-
chen zusammen.59  

 
„Du haut de leurs tours, les ‚urbains‘ aperçoivent leurs champs, leurs forêts, leurs 
villages. Ce que ‚sont‘ les paysans, ces païens à peine convertis, les gens de la ville 
les perçoivent comme des fantasmes ou comme des objections, avec hantise ou dé-
dain: contes de fées ou d’horreur.“60 

 
Der Logos der Händler und Geschäftemacher als urbane Vernunft triumphiert 
über die tradierten Strukturen der Feudalherrschaft. Der urbane Raum bietet 
sich als Kompromiss zwischen dem untergehenden Feudalsystem, der handel-
treibenden bürgerlichen Mittelschicht, den Oligarchen und den Zünften. Nach 
und nach übernehmen die Städte und ihre Bürger die Kontrolle über die Pro-
duktivkräfte und den Raum. Die Wirtschaft breitet sich unkontrollierbar aus, 
sprengt die Grenzen der Stadt, die dennoch Zentrum und Ausgangspunkt des 
Handels bleibt und ihrer vermittelnden Rolle gerecht wird. Nachdem sich ein 
relatives Gleichgewicht zwischen dem schrumpfenden ländlichen Umfeld und 
der zunehmenden Wichtigkeit des Stadtlebens eingependelt hat, nimmt letzte-
res sich selbst wahr, begreift sich als solches („se conçoit“). Eine Sprache ent-
steht, die das Phänomen Stadt und Land einzukreisen weiß, ein spezifischer 
Code:61  
 
„Alors se constitue un langage pour parler à la fois de la campagne et de la ville (de 
la ville et de son contexte agraire), de la maison et de la cité: le code l’espace.“62  
 

                                              
59  Vgl.: Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 309. 
60  Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 310. 
61  Lefèbvre verweist auf die Arbeiten des römischen Architekten Vitruve (Marcus 

Vitruvius Pollio), der bereits im ersten Jahrhundert vor Christus einen Katalog 
von Begriffen den Raum betreffend (Wasser, Luft, Licht, Sand, Ziegel, Steine 
usw.), deren Disposition (Häuser, Theater, Tempel usw.) und stilistische An-
wendungen zur Verfügung gestellt hat. Es fehlte, um als Code gebraucht zu 
werden, das Erkennen der Position der Stadt im Prozess der Verstädterung. 
Christian Schmid verweist auf den Begriff der Perspektive als „räumliche Pra-
xis“. In der Toskana entwickelte eine urbane Oligarchie von Händlern und Bür-
gern ab dem dreizehnten Jahrhundert Modelle, die Stadt und Land gleicherma-
ßen mit einbezogen. Das Beispiel zeigt, dass neue soziale Formen entstehen, die 
nicht nur den bereits existierenden Raum verwalten, sondern einen neuen Raum 
produzieren, der weder ländlich noch städtisch ist. „Am Ende dieses Prozesses 
entstand eine neue Repräsentation des Raumes: die visuelle Perspektive, die in 
den Werken der Künstler erschien und der Architekten und später Geometer Ge-
stalt gaben.“ (Christian Schmid [2006], Stadt, Raum und Gesellschaft, S. 258.) 
Hierzu: Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 51s/58s/94s/141s. 

62  Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 310. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

168 

Dieser Code, indem er verbale Zeichen (Wörter, Sätze in ihrem Bedeutungs-
zusammenhang) und nicht verbale Zeichen (Musik, Töne, architektonische 
Bauten) sammelt, geht über eine einfache Lektüre des entsprechenden Rau-
mes hinaus. Er erlaubt nicht nur, im zugehörigen Raum zu leben, sondern ihn 
zu ‚verstehen‘, zu produzieren und zu reproduzieren.63 Die Stadt stellt sich 
vom sechzehnten Jahrhundert an als emanzipierte Einheit dar: „comme sujet“. 
Sie wird in Konfliktsituationen zum Vermittler, begreift sich selbst als Basis 
sinnvoller und zielgerichteter Geschichte: „la ville de la Renaissance se 
perçoit comme un tout harmonieux, un organisme médiateur entre la terre et 
le ciel.“64 
 
Der Akkumulationsprozess als Entwicklungsprinzip  
 
Die Darstellung der Stadtentwicklung als komplexes Geflecht von Struktur-
veränderungen in „La révolution urbaine“ und „La production de l’espace“ 
basiert im Wesentlichen auf der Unterscheidung zwischen einfacher und er-
weiterter Reproduktion. Der Vorstellung, den Menschen und seine Entwick-
lung anhand seiner Kultur darzustellen, setzt Lefèbvre eine „eher dialektische 
und elastische These“ entgegen, die in „Critique de la vie quotidienne II“ in 
den frühen sechziger Jahren formuliert wird.65  

Da dem steten Anspruch der Gesellschaft zu konsumieren eine andauern-
de Produktion entspricht, sieht Marx im gesellschaftlichen Produktionspro-
zess einen Reproduktionsprozess. Entspricht die „einfache Reproduktion“ 
einem zyklischen Prozess – die Mitglieder einer Gesellschaft wechseln, die 
gesellschaftlichen Verhältnisse aber bleiben relativ stabil – verweist die er-
weiterte Produktion – der erwirtschaftete Mehrwert führt als vergrößertes 
produktives Kapital im nächsten Kreislauf zu einem vergrößerten Produkt – 

                                              
63  Vgl.: Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 14/59. 
64  Vgl.: Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 313. 
65  Lefèbvre wendet sich gegen die Anthropologie, die unter Lévi-Strauss in Frank-

reich populär wurde und nach Lefèbvre „Strukturalistische und ‚kulturalistische 
Elemente‘ beinhaltet“. Die relative Unabhängigkeit der gesellschaftlichen Struk-
tur (Kommunikations- und Tauschakte) von der Natur kann in ihrer exklusiven 
Form „möglicherweise für jene archaischen Gesellschaften [gelten] die, ohne 
eine Geschichtlichkeit im weiten Sinne zu haben, sich gleichwohl durch 
Herausbildung von Lebensstilen und Weisheiten veränderten. Die scheint uns 
die Evolutionsweise solcher Gesellschaften zu sein, die sich nicht im Sinne von 
Akkumulation entwickeln und die sich als ‚Basis‘ die primitive Gemeinschaft 
bewahren.“ (Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 324f; orig., p. 268s.) Hierzu 
auch: „Marx zufolge erhellt die Untersuchung des Kapitalismus die früheren Pe-
rioden – und nicht umgekehrt, wie es der Evolutionismus und die simplifizierte 
Forschungstheorie meinten.“ (Henri Lefèbvre, Kritik des Alltagslebens, S. 574; 
orig., p. 317s.)  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE GLOBALE VERSTÄDTERUNG UND DER DIFFERENTIELLE RAUM 

169 

als Folge auf die wirtschaftlichen Strukturen des Kapitalismus’.66 Die einfa-
che Reproduktion entspricht den in sich geschlossenen, sich in einem relativ 
statischen Gleichgewicht befindlichen, zumeist archaischen Gesellschaften. 
Obwohl sie komplexe Strukturen aufweisen, entsprechen diese nicht den 
Strukturen einer global „vernetzten“, urbanisieren Welt. Vergleichbar dem 
Leben in der ländlichen Epoche67 bleiben diese Gesellschaften geprägt von 
einer ‚überblickbaren‘, „blinden, spontanen (quasi automatischen) politischen 
Ökonomie“. Das durch Mehrarbeit entstandene Mehrprodukt, das auch hier 
anzutreffen ist, wird von den herrschenden Gruppen, „die noch keine Klassen 
im genauen und heutigen Sinne waren“, zur Kreation von Werken bereitge-
stellt: „Werke im weitesten Sinne: Monumente, Feste, vergängliche oder dau-
erhafte Kunstwerke“, Rituale und Feste, die nur symbolischen Charakter ha-
ben. Diese frühen Gesellschaftsformen, gekennzeichnet von „Gewalt und 
Gleichgewicht, Vitalität und Stabilität, Elend und Glanz, Armut und Schön-
heit“, zeichnen für kulturelle Werke, deren bleibenden Wert Lefèbvre darauf 
zurückführt, dass in den archaischen und antiken Gesellschaftsformen „das 
Alltagsleben noch nicht von dem ‚Höchsten‘ und ‚Größten‘ in Kultur und 
Ideen getrennt“ ist. Das tägliche Benutzen von Alltagsobjekten kann nicht 
verhindern, dass den Objekten „aufgrund der spezifischen Natur der Symbol-
ismen und Symbole, die ganz ins ‚Erlebte‘ eingehen und die Realität verdop-
peln oder verstärken“, eine übernatürliche Dimension innewohnt.68 Ge-
brauchsobjekte sind zugleich Kunstobjekte, die den Alltag in seiner Diversität 
beeinflussen und bestimmen. Eine tiefe Symbolik verbindet Umwelt, Orte, 
Gegenstände, Werke mit einer noch religiösen, magischen, von Riten gepräg-
ten Gefühlswelt.  

 

                                              
66  Vgl.: „Durch die Versilberung des Warenkapitals wird auch das Mehrprodukt 

versilbert, in dem sich der Mehrwert darstellt. Diesen so in Geld verwandelten 
Mehrwert rückverwandelt der Kapitalist in zuschüssige Naturalelemente seines 
produktiven Kapitals. Im nächsten Kreislauf der Produktion liefert das vergrö-
ßerte Kapital ein vergrößertes Produkt.“ (Karl Marx [1956ff], Das Kapital, S. 
485.) 

67  In „Kritik des Alltagslebens“ stellt Lefèbvre die Verbindung zu abgeschiedenen 
ländlichen Gebieten von heute her: „Wir haben diese [die archaischen Gesell-
schaften auszeichnenden] gesellschaftlichen Rhythmen mit den ältesten Sym-
bolismen verbunden, und es fiel uns nicht schwer, ihre Verlängerungen (wir sa-
gen nicht ‚Überbleibsel‘ oder ‚survivals‘) als gebrochene, verscharrte oder ver-
kümmerte Kerne in unseren heutigen Dörfern aufzuzeigen.“ Henri Lefèbvre, 
Kritik des Alltagslebens, S. 575; orig., p. 319. Lefèbvre spricht hier vor allem 
seine Heimat in den Pyrenäen an, mit der er sich intensiv auseinandergesetzt hat. 
Hierzu: Henri Lefèbvre, La vallée de Campan, étude de sociologie rurale. Und: 
Henri Lefèbvre, Pyrénées. 

68  Vgl.: Henri Lefèbvre, Kritik des Alltagslebens, S. 576f; orig., p. 320s.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

170 

„Er [der Mensch] spielt mit ‚seiner‘ Natur, nicht gegen sie. Er stellt sich Fragen, 
ohne die ursprünglichen und vitalen Gewissheiten dabei zu verlieren. Die Kosmolo-
gien, Mythologien, Symbolismen wie die entstehende Philosophie beantworten diese 
Fragen. Doch der Mensch war damals noch nicht von ‚der‘ Natur getrennt.“69 

 
Die ‚idyllische‘ Vorstellung des Lebens in Einheit mit der Natur mystifiziert 
diese Epoche, die über ihre Defizite hinaus (Aberglaube, Grausamkeiten, Na-
turkatastrophen) die Vorstellung des ‚verlorenen Paradieses‘ beinhaltet.  

 
„Was also bliebe uns anderes, als nach den Werken der Vergangenheit zu greifen? 
Sie interessieren uns nicht nur, sie faszinieren uns, und wir wenden uns an sie mit 
der verzweifelten Bitte um Sinn und Stil.“70 
 
Jeder Versuch einer Interpretation droht am Unvermögen, das dazugehörende 
Alltagsleben als eigenen, von uns unabhängigen „Lebensstil“ zu erkennen, zu 
scheitern.  

Mit dem Einsetzen der erweiterten Produktion (Akkumulation) verändern 
sich die Bedingungen des Alltags drastisch. „Die gesamte Gesellschaft mit 
allen Mitgliedern“ gerät „in eine Geschichtlichkeit“, die sich gründlich von 
jener der archaischen Gesellschaften unterscheidet, in dem der Alltag von den 
Gesetzmäßigkeiten des kumulativen Prozesses geprägt ist. Die Abkehr von 
den bekannten, einfachen Re-Produktionsmechanismen geschieht nicht radi-
kal, sondern in Relation zur Entwicklung der erweiterten Akkumulation.71  

 
„Würde die Gesellschaft nicht weiterhin ihre gesellschaftlichen Verhältnisse repro-
duzieren, so bräche sie bald in Stücke. Eine solche Zerstückelung geschieht aber nur 
langsam und auf begrenzter Ebene: […] Die ökonomischen Selbstregulierungsme-
chanismen […] wirken auch nur auf einer Ebene; der Zusammenhalt des Ganzen 
wirkt anderswo, auf der Ebene eines bestimmten Bewusstseins gesichert: durch Re-
präsentationen, Ideologien, Modelle, Werte, auch durch neue Werke und schließlich 
eben durch den Ge- und Missbrauch der alten Symbolismen.“72 
 
Die Ökonomie als neue determinierende Kraft entfremdet Individuum und 
Gruppe von der eigenen Geschichte, macht sie, da ihr Handeln vom ökonomi-
schen Prozess bestimmt wird, „blind“.73 Das Wachstum durch Akkumulation 
wird zur zentralen Achse, an der sich die Entwicklung der modernen Ge-

                                              
69  Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 325; orig., p. 269. 
70  Vgl.: Henri Lefèbvre, Kritik des Alltagslebens, S. 577f; orig., p. 321s.  
71  Vgl.: Henri Lefèbvre, Kritik des Alltagslebens, S. 579f; orig., p. 323.  
72  Henri Lefèbvre, Kritik des Alltagslebens, S. 579; orig., p. 323.  
73  Vgl.: Henri Lefèbvre, Kritik des Alltagslebens, S. 580; orig., p. 325. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE GLOBALE VERSTÄDTERUNG UND DER DIFFERENTIELLE RAUM 

171 

schichte orientiert.74 Die Akkumulation wird begleitet von Entdeckungen und 
technischen Fortschritten, die in Westeuropa seit dem Mittelalter vor allem 
das städtische Leben unter neuen Voraussetzungen wieder aufleben lassen. 
Begleitet von einem regen Handelsaufschwung ist es der technische Fort-
schritt, der nach Lefèbvre für ein begriffliches und abstraktionsfähiges Den-
ken75  steht und  als Teil des kumulativen Prozesses betrachtet werden muss. 
Ein Bündel von miteinander verbundenen Teilprozessen – unter ihnen „was 
wir allgemein ‚das Rationale‘ nennen (Erkenntnis, Technik, Kultur, politi-
sches Handeln usw.) – zeichnen für einen komplexen Prozess, der eine Sche-
matisierung der Sozial- und Geistesgeschichte der letzten fünfhundert Jahre 
erlaubt.“76  

Laufen in den nicht-kumulativen Gesellschaften der Agrarperiode die ge-
sellschaftlichen Prozesse zyklisch ab, wird mit dem zögernden Einsetzen der 
kumulativen Prozesse die zyklische Zeit durch die lineare ersetzt. Die indust-
rielle Produktion gewinnt Überhand über die Agrarkultur. Sitten und Gebräu-
che, Bindeglieder der ruralen Gemeinschaft, werden durch Gesetze ersetzt. 
Trotz der Richtung, die der kumulative Prozess in der Modernität als Folge 
eines langen und komplexen Übergangs vorgibt, gelingt es nicht, die frühen 
gesellschaftlichen Strukturen auszulöschen. Die Diskrepanz zwischen dem 
Versuch, „durch die Politik und die Effizienz des Staates durch die Kultur, 
durch die Ideologie […] ihre Mitglieder den Erfordernissen der Akkumula-
tion“ zu unterwerfen und dem Individuum, das, „von der Gesellschaft im 
Stich gelassen“, eine „gewisse praktische und theoretische Autonomie“ er-
langt, reift zum „fundamentale[n] Konflikt zwischen der konkreten Realität 
und den (juristischen und politischen) Fiktionen, zwischen der Praxis und der 
Theorie, zwischen dem Leben und dem Gesetz, zwischen der verborgenen 
Wahrheit und dem ausgestellten […] gesellschaftlichen Schein.“77 Der kumu-

                                              
74  Lefèbvre unterscheidet im Anschluss an und in Erweiterung zu Marx verschie-

dene Typen von kumulativen Prozessen kennzeichnend für unterschiedliche Ge-
sellschaftstypen: Der Prozess geht der Staatenbildung voraus (England, die USA 
und teilweise Frankreich), der Staat begleitet und stimuliert den Prozess (teil-
weise Frankreich, Deutschland, Italien, zaristisches Russland), der Staat als Be-
schleuniger (sozialistische Staaten), die Staaten gehen dem Akkumulationspro-
zess voraus (unterentwickelte Länder und frühere Kolonialstaaten). (Vgl.: Henri 
Lefèbvre, Kritik des Alltagslebens, S. 581; orig., p. 325.) 

75  „Allein die Logik definiert eine Kohärenz auf einer ‚Ebene‘ außerhalb und 
oberhalb der Natur sowie des Empirismus und der spontanen Sozialität. Ausge-
hend von der neu entdeckten griechischen Kultur und fußend auf einer analogen 
ökonomischen Basis (Warenproduktion, städtisches Leben, Aufblühen der 
Kommunikation und des Handels) […] vermochte das Mittelalter die Form des 
kumulativen Prozesses neu zu definieren.“ (Henri Lefèbvre, Kritik des Alltags-
lebens, S. 582; orig., p. 326.)  

76  Henri Lefèbvre, Kritik des Alltagslebens, S. 582; orig., p. 326. 
77  Henri Lefèbvre, Kritik des Alltagslebens, S. 585; orig., p. 329.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

172 

lativen Gesellschaft gelingt es nicht, ihre Bestandteile zu integrieren. Die 
„Absonderung [geht] Hand in Hand mit der Vereinheitlichung und der Indivi-
dualisierung“. Die moderne Gesellschaft schafft sich ihre inneren Widersprü-
che selbst.78 

Die Sinne, in den, auf der einfachen Reproduktion (nicht-kumulativ) 
gründenden Agrargesellschaften Basis der Wahrnehmung, werden im Laufe 
der Entwicklung durch eine zunehmende Abstraktion durch Signale und Zei-
chen in den kumulativen Reproduktionsprozessen überdeckt. Es entsteht nach 
und nach eine „zugleich äußerliche und abstrakte ‚Welt‘: Die Modernität, die 
das Individuum in all seinen Gesten konditioniert.“ Dem stehen die unverän-
derten Symbole einer archaischen Welt entgegen, die nach wie vor „auf den 
Inseln des unmittelbaren und ‚privaten‘ Lebens, die sich im steigenden Strom 
der durch Waren, Geld und Technik vermittelten Verhältnisse zu halten ver-
mögen.“79 Das Alltagsleben wird zum Grenzland, das sich zwischen Kumula-
tivem und Nicht-Kumulativem befindet. 

 
„Auf der einen Seite muss es sich den Anforderungen der Akkumulation unterwer-
fen; es erleidet ihre Auswirkungen und Konsequenzen; es gerät auf die Ebene der 
präzisesten Bedingungen und Auswirkungen des kumulativen Prozesses: der Kohä-
sion, der Logik, der Sprache und zuletzt der Signale. Und doch sieht es sich in 
wachsender Distanz zu diesem Prozess, der sich in schwindelerregenden Höhen der 
Spezialisierungen und Techniken entfernt. Sich selbst überlassen, bleibt es den 
Rhythmen, den zyklischen Zeiten und den Symbolen verhaftet.“80 
 
Die zyklischen Zeiten, eingetaucht in die Rhythmen der Natur und der kosmi-
schen Zeit, können der linearen Zeit, die zugleich kontinuierlich – sie beginnt 
bei einem Nullpunkt und wächst ins Unermessliche – und zugleich diskonti-
nuierlich – sie zerfällt in einzelne, von abstrakten Vorgaben bestimmte Ein-
flüsse (Vorgabe durch Technik, Arbeitszeiten usw.) – widerstehen.81 Es ist die 
Illusion einer „prästabilisierten Harmonie“, die sich den gegebenen Zuständen 
entgegenstellt, zehrend von den „Überbleibseln“ zyklischer Zeiten, „zerbro-
chen von der linearen Zeit des kumulativen Prozesses“.82 Diese Differenzen 

                                              
78  Lefèbvres Analyse geht auch an dieser Stelle über die von Marx hervorgehobene 

Arbeitsteilung und die Entfremdung als Grund der gesellschaftlichen Segrega-
tion hinaus und verliert sich in Spekulationen über eine dem biologischen und 
physiologischen Leben immanente Bestimmung, die einerseits zum kumulativen 
Prozess drängt, andererseits jedoch „sofort durch entgegengesetzte Faktoren 
(Sättigung, Hindernisse) gebremst und gehemmt wird.“ (Vgl.: Henri Lefèbvre, 
Kritik des Alltagslebens, S. 586ff; orig. p. 330ss.)  

79  Vgl.: Henri Lefèbvre, Kritik des Alltagslebens, S. 590; orig., p. 334. 
80  Henri Lefèbvre, Kritik des Alltagslebens, S. 591; orig., p. 336. 
81  Vgl.: Henri Lefèbvre, Kritik des Alltagslebens, S. 301ff; orig., p. 52ss.  
82  Vgl.: Henri Lefèbvre, Kritik des Alltagslebens, S. 592; orig., p. 336.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE GLOBALE VERSTÄDTERUNG UND DER DIFFERENTIELLE RAUM 

173 

werden den zukünftigen Raum prägen und der Tendenz der Reduktion und 
Homologisierung entgegentreten. 
 
Der abstrakte Raum 
 
Die Homogenität 
 
Die bis dato so sicheren und allgemeingültigen, dem Wissen und der sozialen 
Praxis inhärent erscheinenden Codes, dazu dienlich, den Raum den in ihnen 
lebenden Subjekten zugänglich zu machen, sind in einem unauffälligen Ver-
fallsprozess begriffen. Bruchstücke aus Wörtern, Bildern, Metaphern vermö-
gen nur zusammenhanglos die Welt wiederzugeben.83 

 
„[…] vers 1910, l’espace commun au bon sens, au savoir, à la pratique sociale, au 
pouvoir politique, contenu du discours quotidien comme de la pensée abstraite, mi-
lieu et canal des messages, celui de la perspective classique et de la géométrie, éla-
boré de puis la renaissance, à partir de l’héritage grec (Euclide et la logique), à tra-
vers l’art et la philosophie de l’Occident, incorporé dans la ville, cet espace 
s’ébranle.“84 
 
Die überlieferten Codes zum Erfassen des Raumes haben in einer konservati-
ven Erfassung des Raumes einzig und allein eine pädagogische Funktion. Der 
euklidische und der perspektivische Raum werden wie andere allgemein gül-
tige Referenzen („la ville, l’histoire, la paternité, le systéme tonal en musique, 
la morale traditionelle etc.“) in Frage gestellt. Die Malerei – Pablo Picasso, 
Paul Klee, Wassily Kandinsky – zeichnet den Weg vom absoluten zum abs-
trakten Raum, der sich vom Subjekt, vom Emotionalen und Expressiven löst, 
sich emanzipiert.85  

                                              
83  Vgl.: Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 34. 
84  Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 34. 
85  Lefèbvre verweist auf das im politisch bewegten Jahr 1907 entstandene Gemäl-

de von Picasso „Les Demoiselles d’Avignon“. In ihm erkennt er eine neue Epo-
che, die Ankündigung des abstrakten Raumes, des Raumes der Modernität, ge-
prägt durch die Absage an bis dahin geltende Darstellungsrichtlinien (Euklidi-
scher Raum, Perspektive, horizontale Linie usw.): „Picasso découvre une 
nouvelle façon de peindre, en occupant la surface entière du tableau, sans hori-
zon, sans arrière-plan, mais en rompant cette surface, l’espace des figures 
peintes et celui qui les entoure. […] C’est donc, à la fois: la fin d’objectivité des 
référentiels […] – l’espace simultanément homogène et brisé – l’espace fasci-
nant par sa structure – la dialectisation qui s’ébauche à partir des oppositions 
(paradigmes) sans aller jusqu’à briser le tableau – une visualisation absolue des 
choses qui se substitue à la dialectisation esquissée.“ (Henri Lefèbvre, La pro-
duction de l’espace, p. 347.)  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

174 

Der „abstrakte Raum“ besteht aus Widersprüchen („espace contradictoire“), 
die erst durch die Analyse hervortreten. Um sich den Zugriff auf den Raum zu 
sichern, ihn einteilen und verplanen zu können, übt sich die kapitalistische 
Gesellschaft in einer „Kolonialisierung“ von Raum und Zeit. Die These aus 
„La révolution urbaine“ von der Zentralisierung der Macht als Konsequenz 
der globalen Verstädterung wird auf der Ebene der Analyse des produzierten 
Raumes erweitert. Zugleich homogen und fragmentiert („fracturé“) ist der 
„abstrakte Raum“ Resultat einer Praxis, die sich durch Abstraktionen wie 
Handelswert, Ware, Geld, Kapital und Eigentum auszeichnet, die ihrerseits 
jedoch, sollen sie sozial relevant sein, mit Inhalt gefüllt werden müssen. Die 
abstrahierenden Begriffe wie Kapital und Eigentum etwa sind aufzugliedern 
in Einzelkapitale (Bank-, Industrie-, Eigenkapital) bzw. Grundbesitz und 
Geldbesitz. Sie verweisen auf Fragmentierung und Konflikte. Die formale 
Einheit Kapital bzw. Eigentum wird nicht in Frage gestellt, die Heterogenität, 
Konflikte und Widersprüche werden als solche nicht wahrgenommen. Der 
„abstrakte Raum“ als Raum der Akkumulation, der Planung und der Bürokra-
tie zeichnet sich durch ein abstrahierendes, reduzierendes und homogenisie-
rendes Denken aus: 

 
„[…] une pensée qui sépare (qui disjoint la logique et la dialectique), qui réduit (les 
contradictions à la cohérence), qui mélange les résidus de la réduction (la logique et 
la pratique sociale, par exemple.) […] En cet espace se déploie le monde de la mar-
chandise, avec ses implications: accumulation et croissance, calcul, prévision, pro-
grammation.“86 

 
Die Homogenisierung als Nivellierung von Differenzen steht für Unterdrü-
ckung, staatliche Willkür, Entfremdung und den Versuch, die Vielfalt der 
Welt, die Komplexität des Handelns und der Codes in ein Schema zu pressen, 
das Instrument zur Gleichschaltung der Bürger und Beherrschung des Raumes 
ist und uneingeschränkte Herrschaft ermöglicht.87 

Auf den ersten Blick homogen, zeigt sich diese Homogenität als Resultat 
einer radikalen Vorgehensweise gegenüber allem, was die Institutionen in 
Gefahr bringen kann. Der „abstrakte Raum“ als institutionalisierter, politisch 
gelenkter Raum produziert Krieg und Gewalt. „L’espace homogène leur sert à 
la manière d’un rabot, d’un bulldozer, d’un char de combat.“ Die „instrumen-
telle Homogenität“ spiegelt sich in einer empirischen Darstellung des Rau-

                                              
86  Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 354. 
87  „Transportés hors de soi, transférés, les corps vivants se vident par les yeux: 

appels, interpellations, sollicitations multiples proposent au corps vivants des 
doubles d’eux-mêmes, enjolivés, souriants, heureux: et les évacuent dans la me-
sure exacte où la proposition correspond à un ‚besoin‘que d’ailleurs elle contri-
bue à façonner.“ (Henri Lefèbvre, La Production de l’espace, p. 418.) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE GLOBALE VERSTÄDTERUNG UND DER DIFFERENTIELLE RAUM 

175 

mes, die kritiklos die herrschende reduzierende und homologisierende Ideolo-
gie übernimmt.88  

 
Formanten  
 
Die kritische Analyse vermag bei der Produktion des Raumes drei Elemente, 
„Formanten“89 zu extrahieren. Sie beziehen sich auf die „Dreiheit“ („tri- 
plicité“) des Raumes als das Wahrgenommene („perçu“), das Konzipierte 
(„conçu“) und das Gelebte, Erfahrene („vécu“). Die materielle Produktion 
garantiert die räumliche Praxis („pratique spatiale“), den wahrnehmbaren As-
pekt des Raumes („perçu“). Die Wissensproduktion ermöglicht die Repräsen-
tation des Raumes („représentation de l’espace“), den konzipierten Raum 
(„conçu“), wohingegen die Bedeutungsproduktion sich auf der Ebene des er-
lebten oder gelebten Raumes („vécu“) bewegt, die Räume der Repräsentation 
(„espaces de représentation“) begreift. Diese drei Formanten reflektieren sich 
nicht gegenseitig, stellen sich nicht in Frage, sondern implizieren und überla-
gern sich. In ihrer jeweiligen Konstellation verkörpern sie die verschiedenen 
Raumproduktionen. Ihre Analyse ermöglicht Einblick in Strukturen und 
Funktionsmechanismen der Epochen und der korrespondierenden Raumpro-
duktion. 

Die Repräsentation des „abstrakten Raumes“ wird durch den „geometri-
schen Formanten“ garantiert, der Mathematik und Logik, die die Darstellung 
und Propagierung eines instrumentellen, homogenen und homogenisierenden 
Raumes einschließt.90 Als Mittel der Repräsentation dient der euklidische 
Raum, der lange Zeit als absolut galt und als Referenzraum diente. Er zeich-
net sich durch Isotopie und Homogenität aus. Der dreidimensionale Raum 
wird auf zwei Dimensionen reduziert, eine Reduktion, die vor allem auch im 
Urbanismus, Instrument zur Homogenisierung des sozialen Raumes ist.91 Ma-
thematik und Logik werden instrumentalisiert, fungieren als strategische Mit-
tel, den Raum als homogen zu vermitteln: das Primat der „abstrakten Einheit“ 
(„primat de l’unité abstrait“) als Ideologie. Selbst die Fragmentierung in Ein-
zelteile, Parzellen hat operationellen Charakter. Dem Raum werden die 

                                              
88  Vgl.: Henri Lefèbvre, La Production de l’espace, p. 328. 
89  Den Begriff „Formant“ übernimmt Lefèbvre aus der Musikwissenschaft als die 

typischen, im Frequenzspektrum (Formantbereich) bei einem Instrument oder 
der menschlichen Stimme liegenden Resonanzen. 

90  Vgl.: Henri Lefèbvre, La Production de l’espace, p. 410.  
91  „La réduction à l’espace euclidien homogène de l’espace-nature d’abord, puis de 

tout espace social, lui confère une puissance redoutable. D’autant plus que cette 
première réduction en entraîne facilement une autre: la réduction du tri-
dimensionnel à deux dimensions: le ‚plan’, la feuille de papier blanc, le dessin 
sur cette feuille, les cartes, les graphismes et projections.“ (Henri Lefèbvre, La 
Production de l’espace, p. 329.) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

176 

Merkmale einer Ware zugeschrieben, die den Gesetzen des Marktes entspre-
chend angeboten und verkauft werden kann.92 Durch seine einnehmende und 
zwingende Art sammelt und vereint der „abstrakte Raum“ nur an der Oberflä-
che die gegensätzlichen Elemente. Der Widerspruch von homogen und zer-
stückelt („émietté“) drückt sich nicht in zwei sich ausschließenden, gegensätz-
lichen Räumen aus, sondern findet sich vereint in einem Raum, „à la fois total 
et cassé, global et fracturé.“93  

 
„Homogène, cet espace abolit les distinctions et différences, entre autres celles du 
dedans et du dehors qu’il tend à réduire dans l’indifférencité du visible-lisible. Si-
multanément, ce même espace est émietté, fracturé selon les exigences de la division 
du travail, des besoins et fonctions, jusqu’á un seuil de tolérabilité souvent dépassé 
[…].“94 
 
Im Gegensatz zum absoluten Raum, in dem eine Verschiebung vom erlittenen 
über den erdachten zum gelebten und codierten Raum zu beobachten ist, 
zeichnet sich der abstrakte Raum durch die Gleichzeitigkeit all dieser Raum-
Ebenen aus. Die Unterscheidung zwischen erfahrenem, kognitiv entwickeltem 
und fragmentiertem, gelebtem Raum ist hinfällig.95 Der „abstrakte Raum“ als 
Instrument zur Unterdrückung versucht, die ihm immanenten Widersprüche 
und mit ihnen ein latent vorhandenes kritisches Potential zu ersticken.  

 
„Espace mortel, il tue ses conditions (historiques), ses propres différences (internes), 
les différences (éventuelles), pour imposer l’homogénité abstraite.“96 
 
Die Optik, bezogen auf die Wahrnehmbarkeit, wird im „abstrakten Raum“ 
von einer von Warencharakter und Phantasmagorie geprägten „visuellen Lo-
gik“ bestimmt.97 Strategien der Visualisierung sind eine doppelte Logik der 

                                              
92  Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 410. 
93  Vgl.: Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 411. 
94  Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 411. 
95  In „La révolution urbaine“  bleibt diese These, obwohl bereits in räumlichen 

Kategorien formuliert, auf die Vorstellung von der Entwicklung von der ruralen 
über die industrielle hin zur urbanen Gesellschaft beschränkt. Die späteren Deu-
tungsmuster aus „La production de l’espace“ werden vorgedacht: „Der Raum 
(und das Raum-Zeit-Gebilde) verändert sich mit den Zeitabschnitten, den Berei-
chen, dem Feld und der Haupttätigkeit. Im Raum gibt es somit drei Schichten: 
den landwirtschaftlichen Raum, den industriellen Raum, den städtischen Raum, 
die sich überlagern, ineinandergeschachtelt sind, einer vom anderen aufgesogen 
oder nicht aufgesogen werden.“ (Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 
135; orig., p. 168.) 

96  Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 427. 
97  Dem liegt die These zu Grunde, dass im Laufe des Entwicklungsprozesses das 

Visuelle die Vorherrschaft über die anderen Sinne erlangt hat. „Par assimilation, 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE GLOBALE VERSTÄDTERUNG UND DER DIFFERENTIELLE RAUM 

177 

Metonymisierung und Metaphorisierung.98 Die Metonymie schafft eine sich 
fortsetzende Kontiguität, die eine Homogenität setzt, voraussetzt, aufzwingt 

                                                                                                                               
par simulation, tout dans la vie sociale devient déchiffrage d’un message par les 
yeux, lecture d’un texte; une impression autre qu’optique, tactile par exemple ou 
musculaire (rythmes) n’est plus que symbolique et transitoire vers le visuel; 
l’objet palpé, éprouvé par les mains, ne sert que d’analogon à l’objet perçu par 
la vue. L’Harmonie, née par et pour l’écoute, se transfère dans le visuel avec la 
priorité presque absolue des arts de l’image: cinéma, peinture.“ (Henri Lefèbvre, 
La Production de l’espace, p. 329.) Lefèbvre verweist auf die Wahrnehmungs-
theorie Marshall McLuhans: Die Erfindung des Buchdrucks steht am Eingang 
einer grundsätzlichen Veränderung der menschlichen Existenz. Mit der „Me-
chanisierung der Schreibkunst“ gelingt es erstmals, eine Bewegung in eine 
chronologische Abfolge „statischer Momentaufnahmen“ zu übersetzen („visuell 
arretiert und aufgespalten“), was Ausgangspunkt der industriellen Mechanisie-
rung ist. Das gedruckte Buch als „Fließband beweglicher Typen“ unterscheidet 
sich als Massenprodukt, als reproduzierbares Konsumgut vom Manuskript. Die 
Optik tritt – das Medium des Drucks bezieht sich vorrangig auf das Auge – im 
Gegensatz zur Akustik, der Statik, Kontinuität, Homogenität in den Vorder-
grund, wohingegen die Vielfalt der Sinnesempfindungen in den Hintergrund tre-
ten. Die Wahrnehmung wird visuell homogenisiert. (Vgl.: Marshall McLuhan 
[1962], The Gutenberg Galaxy, The making of typographic Man. Und: Marshall 
McLuhan [1967], The Medium is the Message [mit Quentin Fiore]). Eine wei-
tere Parallele findet sich in Guy Debords Analyse „La société du Spectacle“ 
(1967): „1 Toute la vie des sociétés dans lesquelles règnent les conditions mo-
dernes de production s'annonce comme une immense accumulation de spec-
tacles. Tout ce qui était directement vécu s'est éloigné dans une représentation. 2 
Les images qui se sont détachées de chaque aspect de la vie fusionnent dans un 
cours commun, où l'unité de cette vie ne peut plus être rétablie. La réalité consi-
dérée partiellement se déploie dans sa propre unité générale en tant que pseudo-
monde à part, objet de la seule contemplation. La spécialisation des images du 
monde se retrouve, accomplie, dans le monde de l'image autonomisé, où le men-
songer s'est menti à lui même. Le spectacle en général, comme inversion con-
crète de la vie, est le mouvement autonome du non-vivant.“ (Guy Debord 
[2006], Œuvres, p. 766.) Ein zusätzlicher Orientierungspunkt ist der „Verblen-
dungszusammenhang“ bei Theodor W. Adorno. Die Bevorzugung des Auges 
gegenüber den anderen Sinnesorganen, angeregt durch ein Zeitalter optischer 
Verblendungen durch die Kulturindustrie in der Moderne, bewirkt eine ‚Überbe-
lichtung‘, Verblendung der Wirklichkeit. Hierzu: Theodor W. Adorno [1970], 
Dialektik der Aufklärung: Kulturindustrie. Aufklärung als Massenbetrug, S. 
141ff. 

98  Die Sprache als Codierungssystem für die Repräsentation bei Lefèbvre orientiert 
sich maßgeblich an Nietzsches Sprachtheorie, u.a. an „Über Wahrheit und Lüge 
im außermoralischen Sinn“ (1873). Bereits in „Le langage et la société“ (1966) 
wird die Sprache nach der Methode von  „La production de l’espace“ zerlegt. 
Ihre Dreidimensionalität zeigt sich in: 1) Der syntaktischen (syntagmatischen) 
Dimension, die die formalen Verbindungsregeln, die Beziehungen zwischen den 
Zeichen und ihre Kombinationsmöglichkeiten festlegt. 2) Der paradigmatischen 
Dimension, die einem metaphorischen Prozess entspricht, sich auf ein System 
von Bedeutungen, den Paradigmen, bezieht. 3) Der symbolischen Dimension, 
die in Bildern, Emotionen lebt und am Anfang einer Assoziationskette steht. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

178 

(„pose, suppose, impose“), die bis zur Tautologie führen kann: „l’espace 
contient l’espace, le visible contient le visible et la boîte s’emboîte dans la 
boîte.“99 In der unaufhörlichen Metaphorisierung wird der Körper durch Bil-
der, Zeichen und Symbole erfasst, bis er selbst keine Präsenz mehr hat, nur 
mehr repräsentiert ist. Durch die Vormachtstellung des Geometrischen und 
des Visuellen verliert der „gelebte Raum“ an Vielfalt. Die Vereinnahmung 
des Raumes durch die Politik provoziert einen „formalen und quantifizierten 
Raum“ („formel et quantifié“), der alle natürlichen Unterschiede wie Alter, 
Aussehen, Sex, Ethnien begradigen soll. Der beherrschte Raum in den großen 
Machtzentren reduziert nach der Vorstellung und den strategischen Zielen 
ihrer Führung. Kompensiert wird die Absage an die Vielfalt der sinnlichen 
Wahrnehmung durch eine abstrakte Symbolik, die im phallischen Gebaren 
ihren Ausdruck erfährt.100 

 
„En fait, le symbolique dérivé de la méconnaissance du sensible, du sensuel, du 
sexuel, méconnaissance inhérente aux choses-signes de l’espace abstrait, s’objective 
de façon dérivée: allure phallique des monuments-bâtiments, arrogance des tours, 
autotarisme (bureaucratico-politique) immanent à l’espace répressif.“101 
 
Der „phallische Formant“ unterstreicht unmissverständlich den Herrschafts-
anspruch, er füllt einen an sich ‚leeren‘ Raum, der längst an der eigentlichen 
Vielfalt der Menschen vorbei, im Sinne der reduzierenden geometrischen und 
visuellen Formanten („la réduction du ‚réel‘ d’un côté au ‚plan‘, dans le vide, 
sans autre qualité, de l’autre à l’aplatissement du miroir, de l’image et du pur 

                                                                                                                               
Dieses Schema ist auf die traditionelle Stadt übertragbar. (Hierzu: Christian 
Schmid [2006], Stadt, Raum und Gesellschaft, S. 236f.) In „La production de 
l’espace“ leitet sich hieraus eine Definition der Sprache ab, die Nietzsches Cha-
rakterisierung von Wahrheit zitiert: „Was ist also Wahrheit? Ein bewegliches 
Heer von Metaphern, Metonymien, Anthropomorphismen, kurz eine Summe 
von menschlichen Relationen, die, poetisch und rhetorisch gesteigert, übertra-
gen, geschmückt wurden und die nach langem Gebrauch einem Volke fest, ka-
nonisch und verbindlich dünken: die Wahrheiten sind Illusionen, von denen man 
vergessen hat, dass sie welche sind, Metaphern, die abgenutzt und sinnlich kraft-
los geworden sind, Münzen, die ihr Bild verloren haben und nun als Metall, 
nicht mehr als Münzen, in Betracht kommen.“ (Friedrich Nietzsche [1954], 
Über Wahrheit und Lüge im außermoralischen Sinn, S. 314.) Metapher und Me-
tonymie werden über die Möglichkeiten einer konkret verweisenden Ebene der 
Sprache, d.h. zu entschlüsseln (dekryptieren) hinaus, zu rhetorischen Elementen, 
die eine abstrakte Wahrheit gegenüber der ursprünglichen Wirklichkeit der Sin-
ne und des Körpers setzen. (Vgl.: Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 
163 ss.) 

99  Vgl.: Henri Lefèbvre, La Production de l’espace, p. 452. 
100 Vgl.: Henri Lefèbvre, La Production de l’espace, p. 61. 
101 Henri Lefèbvre, La Production de l’espace, p. 61. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE GLOBALE VERSTÄDTERUNG UND DER DIFFERENTIELLE RAUM 

179 

spectacle sous le pur regard glacé“) den Eindruck von Fülle und Macht ver-
mitteln will.102 

Die Abstraktion als Resultat einer gesellschaftlichen Praxis, die sich im 
Urbanisierungsprozess widerspiegelt, ist, geschickt eingesetzt, nicht nur Mit-
tel zur Gleichschaltung verschiedener sozialer Schichten, Ethnien, sondern 
versagt auch dem Innovativen Zugang zu einem Entwicklungsprozess, der in 
der Reproduktion des bereits produzierten Raumes zu stagnieren droht. Die 
„Vorherrschaft der Wiederholung („répétition“)“ bestimmt die „Konsumge-
sellschaft, (die in Wahrheit eine bürokratische Gesellschaft des gelenkten 
Konsums ist)“ und in der „schließlich das Authentische und das Nachgemach-
te, das Original und die Kopien nicht mehr unterscheidbar sind.“ 103 

                                              
102 Vgl.: Henri Lefèbvre, La Production de l’espace, p. 330s. „Métaphoriquement il 

[le phallique] symbolise la force, la fécondité mâle, la violence masculine. La 
partie se prend ici encore pour le tout; la brutalité phallique ne reste pas ab-
straite, puisque c’est celle du pouvoir politique, des moyens de contrainte: po-
lice, armée, bureaucratie. Le phallique s’érige, privilégiant la verticalité. Il pro-
clame la phallocratie, sens de l’espace, terme du processus (double: métapho-
rique et métonymique) qui engendra cette pratique spatiale.“ 

103 Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Zukunft des Kapitalismus, S. 38f; orig., p. 26s. „La 
survie du capitalisme“ erscheint 1973, die deutsche Ausgabe – unglücklich 
übersetzt mit „Die Zukunft des Kapitalismus“ – erscheint 1974.  

 Walter Benjamin fasst in seinem Passagenwerk plastisch dieses Szenario der 
Moderne, die sich in einer entfremdeten, abstrakten, kafkaesken (Un-)Wirk-
lichkeit, in einem traumähnlichen Zustand durch den reproduzierten Raum – 
Wirklichkeit und Kopie sind nicht mehr trennbar – der Pariser Passagen bewegt. 
Der Gang durch die Passagen gestaltet sich für Benjamin wie der Besuch einer 
vergangenen Welt, die, im Verfall begriffen, dennoch präsent die Möglichkeit 
der Konfrontation mit der vergangenen Epoche bietet. Die Passagen der Mitte 
des neunzehnten Jahrhunderts, ein Einkaufsparadies inmitten einer chaotischen 
Stadt, eine vor Regen geschützte Stadt im Kleinen, sind als Idylle konzipiert, mit 
allen Vorzügen der Großstadt, alle Nachteile ausblendend. Als Vorbote der Mo-
derne, als „Hohlform, aus der das Bild der Stadt gegossen wurde“ (Walter    
Benjamin [1980], Passagen, S. 1045.), treffen sich in den Passagen die über-
dachten Straßenzüge als Verklärung der Hektik und des Chaos’ der Stadt. Die 
Passagen der Großstadt werden zum Ort, an dem sich eine Moderne offenbart, 
die in einem bedenkenlosen Fortschritt die „Handschrift Gottes“ zu erkennen 
glaubt. So wie es mit Hilfe der neuesten Techniken gelingt, den Gegensatz von 
Innen und Außen aufzuheben, entsteht eine Eigendynamik, die Wirklichkeit und 
Schein nicht mehr von einander trennbar macht. Glas und Stahl als neue Bau-
stoffe werden nutzbar gemacht. In den Passagen größtenteils nicht sichtbar, ver-
steckt seine Funktion sich hinter antikisierenden Fassaden. Die neue Technik 
bietet eine „Erneuerung der Baukunst im altgriechischen Sinne“, unterwirft sich 
den Gesetzen des Umsatzes und der Mode. „Das waren Räume für ein Ge-
schlecht, das vom Wetter zu wenig wusste und sonntags, wenn es schneite, statt 
auf Skiern in den Wintergärten sich wärmte. Zu früh gekommenes Glas, zu frü-
hes Eisen: das war ein und dieselbe Sippe, Passagen, Wintergärten mit der herr-
schaftlichen Palme und Bahnhofshallen, wo die falsche Orchidee ‚Abschied‘ mit 
ihren winkenden Blütenblättern gezüchtet wurde. Längst hat der Hangar sie ein-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

180 

Die „Reproduktion der Produktionsverhältnisse“  
 
In „La survie du capitalisme“ untersucht Lefèbvre den  Kapitalismus „als ge-
sellschaftliche Substanz, die von politischen Instanzen genährt wird“.104 Die 
Analyse weist, indem sie von der eingehenden Betrachtung der „Reprodukti-
on gesellschaftlicher Verhältnisse“ ausgeht, über Marx und Engels, die Pro-
duktion und Reproduktion auf Gegenstände und äußere Strukturen beziehen, 
hinaus.105 Die reduzierende ökonomistische Sichtweise erweitert Lefèbvre um 

                                                                                                                               
gelöst. Und heute steht es mit dem Menschenmaterial im Innern wie mit dem 
Baumaterial der Passagen. Zuhälter sind die eisernen Naturen dieser Straße und 
ihre gläsernen Spröden sind Huren.“ (Walter Benjamin [1980], Passagen, S. 
1044.) Der Alltag passt sich der Warenförmigkeit des Lebens an und wird zur 
Phantasmagorie. Ausgehend von Marx’ Theorie vom Fetischcharakter der Ware, 
reißt die Phantasmagorie als verdinglichtes Denken das Produkt aus seinem his-
torischen Zusammenhang und somit auch von seiner eigentlichen Bestimmung. 
Das Neue, das die Moderne verspricht, ist einzig die Wiederholung des Immer-
Gleichen. „Es handelt sich nicht darum, dass ‚immer wieder dasselbe‘ geschieht, 
sondern darum, dass das Gesicht der Welt, das übergroße Haupt, gerade in dem, 
was das Neueste ist, sich nie verändert, dass dies ‚Neueste‘ in allen Stücken 
immer das nämliche bleibt. Das konstituiert die Ewigkeit der Hölle und die 
Neuerungslust der Sadisten.“ (Walter Benjamin [1980], Passagen, S. 1011.) 
Dem Mythos als das Unreflektierte fehlt der historische Zusammenhang. Es 
wird nicht mehr erkennbar, dass das Uralte als das Neue und das Aktuelle als 
das Alte erscheint. Jeder wahre Fortschritt verliert sich in sich selbst. Benjamin 
spricht polemisch vom „Fortschritt der Naturbeherrschung“ und dem „Rück-
schritt der Gesellschaft.“ (Hierzu: Walter Benjamin [1980], Über den Begriff 
der Geschichte, S. 699.) Der Kapitalismus hat sich diese Verblendung zu Eigen 
gemacht. Jeder Versuch der Veränderung scheitert in der Katastrophe, dass es so 
weiter geht, wie es ist. 

104 Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Zukunft des Kapitalismus, S. 69; orig., p. 54. 
105 Bei Marx wird die Reproduktion auf die Arbeit als Lohnarbeit und der Produk-

tionsmittel als Kapital bezogen. „Der Wertteil des Produkts also, der bei der Re-
produktion bestimmt ist, sich in Arbeitslohn, in Revenue für die Arbeiter zu 
verwandeln, fließt zunächst zurück in die Hand des Kapitalisten in der Form von 
Kapital, näher von variablem Kapital. Dass er in dieser Form zurückfließt, ist 
eine wesentliche Bedingung dafür, dass die Arbeit als Lohnarbeit, die Produkti-
onsmittel als Kapital und der Produktionsprozess selbst als kapitalistischer sich 
stets neu reproduziert.“ (Karl Marx [1956ff], Das Kapital, S. 847.) Engels for-
muliert im Vorwort zur ersten Auflage  „Der Ursprung der Familie“: „Nach der 
materialistischen Auffassung ist das in letzter Instanz bestimmende Moment in 
der Geschichte: die Produktion und Reproduktion des unmittelbaren Lebens. 
Diese ist aber selbst wieder doppelter Art. Einerseits die Erzeugung von Le-
bensmitteln, von Gegenständen der Nahrung, Kleidung, Wohnung und den dazu 
erforderlichen Werkzeugen; andrerseits die Erzeugung von Menschen selbst, die 
Fortpflanzung der Gattung. Die gesellschaftlichen Einrichtungen, unter denen 
die Menschen einer bestimmten Geschichtsepoche und eines bestimmten Landes 
leben, werden bedingt durch beide Arten der Produktion; durch die Entwick-
lungsstufe einerseits der Arbeit, andrerseits der Familie.“ (Friedrich Engels 
[1956ff], Der Ursprung der Familie, S. 27-28.)  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE GLOBALE VERSTÄDTERUNG UND DER DIFFERENTIELLE RAUM 

181 

die Reproduktion der gesellschaftlichen Beziehungen innerhalb einer Gesell-
schaft. Die Definition des Alltags, die im ersten Teil der Kritik des Alltagsle-
bens (1947) als „Region, in welcher der Mensch sich die Natur aneignet, we-
niger die äußere als vielmehr die eigene Natur“ betrachtet wird, muss erwei-
tert werden.106 Für die Lage der Individuen und der gesellschaftlichen Grup-
pen wird das Alltagsleben zur Bezugsebene der gesellschaftlichen Realität.107 
Der „Kritik des Alltagslebens“ obliegt es, das Fortbestehen der rhythmischen 
(zyklischen) Zeiten in den linearen Abläufen der modernen Industriegesell-
schaft zu untersuchen.108 

Die These, „Die Gesellschaft muss auch die gesellschaftlichen Verhältnis-
se unter ihren Mitgliedern reproduzieren“109, gewinnt in „La survie du 
capitalisme“ die Dimension des Vergleichs „zwischen der kritischen Analyse 
des Alltags, der der Stadtkultur und der des wirtschaftlichen Wachstums und 
des Ökonomismus als untereinander verbundenen Bereichen“.110 Dem Akku-
mulationsprozess des Kapitals, der über die Marxsche, an die Zeitgeschichte 
gebundene Ebene hinausgeht, wird der erweiterte Begriff der „Reproduktion 
der Produktionsverhältnisse“ zur Seite gestellt. Er umfasst bei Lefèbvre über 
die „Reproduktion der Produktionsmittel“ hinaus die Totalität der Gesell-
schaft: „[E]inen komplexen Prozess, der Widersprüche mit sich bringt und 
diese Widersprüche nicht nur wiederholt und verdoppelt, sondern auch ver-
schiebt, modifiziert und erweitert.“111 Nicht Teilprozesse werden beobachtet 
(biologische Reproduktion, materielle Produktion, Konsum und seine Modali-
täten), sondern eine detaillierte Analyse der Produktionsverhältnisse, die die 
Gesellschaftsverhältnisse spiegeln, wird durchgeführt. Die Produktionsver-
hältnisse im Kapitalismus stehen als „Beziehungen zwischen den drei Begrif-
fen ‚Erde-Arbeit-Kapital‘112 für einen Staat, der als Subjekt (als „höheres Be-

                                              
106 Vgl.: Henri Lefèbvre, Kritik des Alltagslebens, S. 300; orig., p. 50. Der erste 

Teil der „Kritik des Alltagslebens“ (Critique de la vie quotidienne I) – ursprüng-
lich im Zusammenhang mit den beiden Bänden „La conscience mystifié“ (1936) 
mit Norbert Gutermann und „La conscience privée“ (nicht erschienen) geplant – 
war geprägt von dem Versuch, Marxismus und Existenzialismus zusammenzu-
bringen. 

107 Vgl.: Henri Lefèbvre, Kritik des Alltagslebens, S. 305; orig., p. 56. 
108 Vgl.: Henri Lefèbvre, Kritik des Alltagslebens, S. 303; orig., p. 54. 
109 Henri Lefèbvre, Kritik des Alltagslebens, S. 573; orig., p. 317.  
110 Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Zukunft des Kapitalismus, S. 69; orig., p. 54.  
111 Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Zukunft des Kapitalismus, S. 8; orig., p. 2.  
112 Lefèbvre übernimmt hier Karl Marx’ Bestimmung der Agenten der Produktion 

im Kapitalismus: Erde, Arbeit, Kapital. Das Kapital als Produktionsagent und 
als Einnahmequelle, die Arbeit als Lohnarbeit und die Erde als Grundeigentum. 
(Vgl.: Karl Marx [1956], Einleitung zur Kritik der politischen Ökonomie, S. 
626f.) „Die drei Aspekte oder Elemente der bestehenden Gesellschaft sind. in 
der Produktion und in den gesellschaftlichen Verhältnissen unauflöslich mitein-
ander verknüpft; die ‚Ideologie‘ jedoch lässt sie getrennt erscheinen, bewirkt zu 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

182 

wusstsein“) „die Bedingungen seiner selbst aufrechtzuerhalten und zu be-
haupten“ fähig ist, an der Reproduktion der bestehenden Gesellschaftsver-
hältnisse festhält, obwohl die Produktionsweise, die reproduziert wird, voller 
Widersprüche, „eine merkwürdige Erscheinungsform“ ist: „deutlich unter-
scheidbare Teilbereiche und doch Ausbildung eines Gesamtgefüges; Subsys-
teme aber Brüche im Ganzen“.113  

 
Die Mimesis und die Reproduktion der Produktionsverhältnisse  
 
Der Naturraum („espace-nature“) steht am Ausgangspunkt der menschlichen 
Produktion des Raumes. Aus dem Rohmaterial Natur wird eine neue, zweite 
Natur, die urbane Wirklichkeit geschaffen. Stetig und unaufhaltsam ent-
schwindet die Basis als (Einnahme-) Quelle, ersetzt von der Stadt als „Anti-
Natur oder Nichtnatur“, die die künftige Welt, „die Welt einer allgemeinen 
Stadtkultur“ ankündigt.114 Die „matière première“115 wird durch den Prozess 
der Produktion transformiert, aufgebraucht und zerstört. Marx’ Verständnis 
der Natur als Aneignung, sie entsprechend den Wünschen und Bedürfnissen 
des Menschen zu formen und zu verändern, bedarf der Neubetrachtung, ent-
springt sie doch dem industriellen Rationalismus des neunzehnten Jahrhun-
derts. Ab der zweiten Hälfte des zwanzigsten Jahrhundert wird diese optimis-
tische Hypothese unhaltbar.116  

In der Überschreitung der konstitutiven Grenzziehungen der Moderne, 
wie die der zwischen Mensch und Maschine, liegt nach Lefèbvre „anthropo-
logischer Sprengstoff“. Die Technik in ihrem Versuch, die Praxis zu steuern, 
das „ganze Leben des Menschen zu automatisieren“, zeichnet sich als gefähr-
liche Totalisierung aus. Früh erkennt Lefèbvre die Risiken der ‚neuen Tech-
niken‘ und eine damit einhergehende Verwissenschaftlichung der Welt.117 

                                                                                                                               
einem gewissen Grade sogar ihre tatsächliche (scheinbare) Trennung.“ (Henri 
Lefèbvre, Die Zukunft des Kapitalismus, S. 13f; orig., p. 6.)  

113 Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Zukunft des Kapitalismus, S. 9f; orig., p. 3s. 
114 Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Zukunft des Kapitalismus, S. 17; orig., p. 10. 
115 Vgl.: Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 102/146/151/385. 
116 Die These von der „Nicht-Arbeit“ als Ergebnis der proletarischen Revolution, 

wie Marx sie noch dachte, weicht der Vorstellung einer durchgängig automati-
sierten und technisierten Welt, in der Lefèbvre trotz der „katastrophalen Zerstö-
rung der ursprünglichen Natürlichkeit“ die Möglichkeiten der Urbanisierung zu 
erkennen glaubt. „Die Stadt ist eine Maschine der Möglichkeiten. Das Werk 
gewinnt wieder einen Sinn als Werk der Nicht-Arbeit, als Genuss, der größer ist 
als die Mühe, als Verwirklichung des Wunsches.“ (Henri Lefèbvre, Die Zukunft 
des Kapitalismus, S. 18; orig., p. 10.) 

117 In der „Metaphilosophie“ wird im Kontext zu Heidegger die „Frage der Tech-
nik“ erörtert. Heidegger habe in seiner Auseinandersetzung mit der Technik er-
kannt, dass „dieses Wesentliche […] alle anderen Probleme verschiebt.“ Sah 
Heidegger in der Technik vorwiegend „die Verwüstung der Erde, das Ver-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE GLOBALE VERSTÄDTERUNG UND DER DIFFERENTIELLE RAUM 

183 

Vor allem die Kybernetik, die sich als neue Universalwissenschaft auch den 
Fragen der Information und der Steuerung der sozialen Systeme annimmt, 
illustriert nach Lefèbvre die Planungs- und Kontrolleuphorie, die die sich 
ständig weiterentwickelnde Vielfalt der sozialen Strukturen zu steuern beab-
sichtigt.118 Die Entfremdung von der Natur durchläuft verschiedene Stadien, 
ist geprägt durch ein komplexes System von Reproduktion und Reduktion.  

Lefèbvre gewinnt den Begriff der Mimesis als Kernbegriff des französi-
schen Strukturalismus’. Das Ziel jeder strukturalistischen Tätigkeit, sei sie 
nun reflexiv oder poetisch, besteht nach Roland Barthes darin, ein „Objekt” 
derart zu rekonstituieren, dass in dieser Rekonstitution zutage tritt, nach wel-
chen Regeln es funktioniert.119 Mimesis geht für Lefèbvre über das Psychi-

                                                                                                                               
schwinden der alten Götter, das Sterben Gottes, das Reich der Mittelmäßigkeit 
(Techniker und Massen)“, so habe er „ihren beunruhigendsten Aspekt“ noch 
nicht erkennen können: „dass sie mit ihren Mitteln, den Maschinen, das Leben 
und Denken simuliert,“ und „wie nahe diese Simulierung dem ‚Wirklichen‘ 
kommt: das lebende, denkende, handelnde Wesen, dargestellt als Modell.“ 
(Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 147f; orig., p. 132s.) Lefèbvre geht 
auf die Risiken der „neuen Wissenschaften (die Informationstheorie, die Kyber-
netik, die Methodologie der Modelle und Simulacren)“ und der gesellschaftli-
chen Gruppen, „die sich bemühen, durch totalisierende Aktivität an die Macht 
zu kommen“, ein. Auch die Risiken der neuen Informations-Technologie („les 
machines à traiter l’information“) können darauf ausgerichtet werden, sich der 
Eigenständigkeit der sozialen Praxis zu bemächtigen, das soziale Leben zu kon-
trollieren. „Les machines à traiter l’information peuvent tenter la capture des 
énergies les plus fines dans la pratique sociale.“ (Henri Lefèbvre, Le manifeste 
différentialiste, p. 99.) Als Beispiel dient die Erfassung der Bevölkerung auf 
Lochkarten (Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 245; orig., p. 207.), eine 
für heutige Verhältnisse relativ harmlose Kontrolle auf dem Weg zum ‚gläser-
nen Menschen‘. 

118 Jean-François Lyotard verfolgt diesen Gedanken in der Mitte der siebziger Jah-
re: „Der große Einkreiser will stabile Kreisläufe, gleichmäßige Zyklen, vorher-
sehbare Wiederholungen und eine ungestörte Buchführung. Er will jeden Parti-
altrieb eliminieren, er will den Körper immobilisieren. Wie die Unrast jenes 
Kaisers, von dem Borges erzählt: Er wollte eine so genaue Landkarte seines 
Reiches haben, dass sie das Territorium an allen Punkten bedecken konnte und 
es somit maßstabsgerecht verdoppelte, auch wenn die Untertanen des Monar-
chen für ihre Aufzeichnungen so viel Zeit und Energie aufwenden mussten, dass 
das Reich ‚selbst‘ in dem Maße zerstört wurde, wie sich sein kartographisches 
Abbild vervollständigte – eben darin besteht der Wahn des großen zentralen Ze-
ro, sein Wunsch nach der Erstarrung eines Körpers, der nur in der Vorstellung 
‚existieren‘ kann.“ (Jean-François Lyotard [2007], Libidinöse Ökonomie, S. 
256f.) Zur Bedeutung der Kybernetik in der Mitte des zwanzigsten Jahrhunderts: 
Michael Hagner (2008), Vom Aufstieg und Fall der Kybernetik als Universal-
wissenschaft. Die Transformation des Humanen, Beiträge zur Kulturgeschichte 
der Kybernetik, S. 37-71. Zur politischen Dimension der Kybernetik als „ein-
heitliches System der Totalität“: Tiqqun (2007), Kybernetik und Revolte.  

119 Die Struktur ist ein „interessiertes Simulacrum“, da es als neues Objekt etwas 
sichtbar macht, was im natürlichen Objekt nicht zu erkennen war. Der Struktura-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

184 

sche hinaus und wird zur soziologischen Angelegenheit, was sie als eine Ebe-
ne der Praxis („modalité de la praxis“) definiert, die erst „begründet und er-
schaffen werden muss“. Sie steht zwischen der repetitiven Wiederholung und 
der umstürzenden, der revolutionären Erfindung und hat von daher eine Ver-
bindung zur Poiesis und zur Praxis. Der Sprache vergleichbar, ist sie ein 
Mischbegriff, ein Begriff im wahrsten Sinne des Gemischten, Mittleren, Ver-
mittelnden. Jede Aktivität, die sich nach einer Form, die logisch, juristisch, 
zeremoniell, gestisch, rituell sein kann, vollzieht, diese erweitert, gehört in 
den Bereich der Mimesis. Sie muss demnach erfasst, intuitiv wahrgenommen 
werden, da sie erst durch das sinnliche oder intellektuelle Antizipieren nach-
gebildet werden kann.120 Der Strukturalismus verkürzt nach Lefèbvre den 
Mimesisbegriff, indem er dieses Moment des Kreativen größtenteils ausblen-
det, es zum vernachlässigenden Rückstand degradiert. Die Betrachtung der 
Mimesis in der Geschichte der Philosophie gibt die Entwicklung und die da-
mit verbundene Bedeutungsverschiebung zu erkennen.121  

                                                                                                                               
list fungiert sowohl als Analytiker wie als Schöpfer. „Man kann also sagen, der 
Strukturalismus sei im wesentlichen eine Tätigkeit der Nachahmung, und inso-
fern gibt es streng genommen keinerlei technischen Unterschied zwischen wis-
senschaftlichem Strukturalismus einerseits und der Kunst andererseits, im be-
sonderen der Literatur: beide unterstehen einer Mimesis, die nicht auf der Ana-
logie der Substanzen gründet (wie in der sogenannten realistischen Kunst), son-
dern auf der der Funktionen (was Lévi-Strauss Homologie nennt).“ (Roland  
Barthes [1965], Die strukturalistische Tätigkeit, S. 192.) Richtig angewendet, 
kann das strukturalistische Verfahren nicht nur Erkenntnis vermitteln, sondern 
beansprucht ebenfalls ein bedeutungsstiftendes, schöpferisches Moment: Der 
Mensch als homosignificans. „Das derart errichtete Simulacrum gibt die 
Welt nicht so wieder, wie es sie aufgegriffen hat, und darin gründet die Bedeu-
tung des Strukturalismus. Zunächst offenbart er eine neue Kategorie des Ob-
jekts, die weder das Reale noch das Rationelle ist, sondern das Funktionelle; er 
trifft hierin mit einem ganzen Wissenschaftskomplex zusammen, der sich im 
Augenblick im Umkreis der Informationstheorie entwickelt. Außerdem und vor 
allem beleuchtet er den spezifisch menschlichen Prozess, durch den die Men-
schen den Dingen Bedeutung geben.“ (Roland Barthes [1965], Die strukturalis-
tische Tätigkeit, S. 192.) 

120 Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 16f; orig., p. 29s. 
121 In der Metaphilosophie versucht Lefèbvre einen Überblick über die Gründung 

und Entwicklung der Stadt in der Antike zu geben, wobei die Begriffe der   
Poiesis und Mimesis im Blickpunkt stehen. „Als die griechische Stadt mit der 
Agora entstand, wer wusste, wer konnte da wissen, was aus ihr werden würde – 
und was aus der römischen Stadt, ihrem pomerium und ihrem forum? […] Ganz 
ohne jeden magisch-mystischen Beiklang konnten und können wir hier von ei-
ner Poiesis sprechen, von einer halb blinden und halb bewussten Kreation. […] 
Sakralisierung und Verfluchung hatten […] bei der Entstehung der Stadt eine 
‚Funktion‘. Sagen wir: Durch Umsetzung in eine gesellschaftliche Sprache (in 
Worte, Gesten, rituelle Formen) bezeichnen sie die Poiesis und brachten sie zum 
Ausdruck. Später erlaubte diese gesellschaftliche Sprache die Imitation, die 
Mimesis. […] Die Mimesis folgt zwar der Poiesis, aber hat sich nur langsam 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE GLOBALE VERSTÄDTERUNG UND DER DIFFERENTIELLE RAUM 

185 

„Sie [die Mimesis] war fruchtbar, solange große symbolische Bilder sich ihr zur 
‚Nachahmung‘ anboten. Erst in der modernen Alltäglichkeit wird Mimesis zur plat-
ten Imitation von ‚Modellen‘, die ihr als abstrakte Objekte gesetzt sind – die ‚pat-
terns‘, die Stereotypen und Bilder, die spektakulären Repräsentationen der Großen 
dieser Welt. Unter Verlust ihrer Tiefe, reduziert zu bloß ein- oder zweidimensiona-
len ‚Fakten‘ wird Mimesis zum lächerlichen Füllsel der Alltäglichkeit und Moderni-
tät.“122 

 
Die Mimesis stellt sich als eine unter vielen sich nicht ausschließenden Pra-
xis-Analysen dar, die sich aus der Poiesis heraus als eigene Praxismodalität 
konstituiert hat, ohne sich endgültig von der Poiesis trennen zu können. Sie 
kann nicht als Grundbegriff für ein in sich geschlossenes System gelten.123 
Drückt die Poiesis den Handlungsbezug des Menschen zur Natur aus, wirkt 
sie als „Schöpferin von Werken“124 und hat in ihrer „primitiven“ Form als 
Unterhaltung, soziales Spiel, Rätsel und Lösung des Rätsels eine ludische 
Funktion, so reproduziert die Mimesis diesen schöpferischen Akt. Sie hat 
auch die Möglichkeit, vor allem in der Kunst, selbst schöpferisch zu wir-
ken.125 Als „Pseudomimesis“ allerdings bleibt sie reine und simple Imitation, 

                                                                                                                               
von ihr gelöst. Die Poiesis charakterisiert sich durch ursprüngliche Einheit der 
Elemente, die im Folgenden auseinander treten: Technizität, Weltbild, Handeln 
an Dingen und an der Gruppe, Präsenz des Volkes, Entscheidungen der Führer, 
festliche Begehung. […] Sie zeigen uns eine geschaffene und gleichwohl schaf-
fende Mimesis als Ausfluss und Derivat einer Poiesis.“ (Henri Lefèbvre, Meta-
philosophie, S. 231ff; orig., p. 196s.) Ulrich Müller-Schöll ergänzt: […] zur pla-
tonischen Konzeption der Mimesis (d.h. Metexis) [gehörte] die entsprechende 
Welt […], d.h. eine Welt, in der die Götter und die Sonne als Muster zur Nach-
ahmung dienten: Die Welt organisierte sich über Mythen, die die praktischen 
Beziehungen regulierte. Heute dagegen sind die für die Nachahmung bereitste-
henden Grundmuster das Binäre […] und die Maschine […], d.h. sie sind durch 
Technik und ihre Implikationen bestimmt.“ (Ulrich Müller-Schöll [1999], Das 
System und der Rest, S. 230f.) 

122 Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 268; orig., p. 224. 
123 Müller-Schöll bemerkt diesbezüglich: „Es ist eine nicht geringe Schwierigkeit 

in der Darstellung der Kategorien der Mimesis und der Poiesis und ihres Zu-
sammenhangs, dass Lefèbvre mit diesen Begriffen sowohl spezifisch historische 
Phänomene als auch strukturelle Unterschiede im Praxisbegriff bezeichnet und 
sich über die jeweilige Verwendung selbst zu wenig Rechenschaft gibt. So ist 
Mimesis als Praxismodell einerseits das formbildende Strukturelement, anderer-
seits der heute herrschende reale Zug der Praxis, der sie faktisch und ideologisch 
dominiert.“ (Ulrich Müller-Schöll [1999], Das System und der Rest, S. 231f.) 

124 Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 14; orig., p. 28.  
125 Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 254f; orig., p. 214. Als schöpferi-

sches Moment sieht Lefèbvre bspw. die Erfindung des Rades. Seine spekulative 
These soll diese Dimension der Mimesis illustrieren. „Zweifellos haben die Er-
finder des Rades die Sonne und ihre vermutete Bewegung imitiert. [...] Anschei-
nend war das Rad – das des Wagens und das des Weltalls, dargestellt und ange-
eignet in der Stadt – der praktische Ursprung des in der Reflexion gedachten 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

186 

Pseudoimitation und kann ihrer ambivalenten Rolle, dem Modell zu folgen 
und dieses Ziel zumindest teilweise zu erreichen und gleichzeitig einen krea-
tiven Part zu spielen, nicht gerecht werden. Arbeitsteilung und Akkumulation 
haben Mimesis und Poiesis endgültig getrennt. Im automatisierten Arbeits-
prozess fungiert die Mimesis nur noch als reine Wiederholung ohne sichtba-
ren kreativen Part.126 Als funktionale Größe homogenisiert sie. Durch die Re-
produktion der immergleichen Produktions- und Gesellschaftsverhältnisse 
wird versucht, jede Unebenheit, jede Differenz, jede Eigenständigkeit einzu-
ebnen. Da die Materialien jeder Epoche aus der vorausgegangenen stammen, 
lässt sich nach einigen Simulacra die Natur im Originalzustand nicht mehr 
fassen. 

 
„On imite la nature en ne la reproduisant qu’apparemment: en produisant des signes 
de la nature et du naturel, un arbre par exemple, ou un arbuste, ou l’image d’un 
arbre, ou la photo d’un arbre. Ainsi l’on substitue à la nature une abstraction puis-
sante et destructrice [...].“127 

 
Nicht länger dient der Naturraum als Modell, sondern als Kopie, die stets aufs 
Neue reproduziert wird. Die „zweite Natur“ entwickelt sich losgelöst vom 
Original: „La Mimèsis s’établit dans le factice: le visuel, l’optique privilégié 
absolument, en y simulant la nature primaire, l’immédiat, la corporéité.“128 
Eine eigentliche Produktion des Raumes findet nicht statt, nur noch die Re-
produktion der bereits vorhandenen Objekte und Verhältnisse im Raum. 

 
„La Mimèsis (simulation, imitation) se change en reproductibilité appuyée sur le 
savoir, la technique, le pouvoir, parce que la reproductibilité garantit la reconduction 
(reproduction) des rapports sociaux.“129 
 

                                                                                                                               
Kreises [...]. Mithin steht das Rad, nicht ohne vielfältige Vermittlungen, an der 
Wiege zahlreicher materieller Maschinen sowie auch an der Kreisförmigkeit 
abstrakter Systeme: das Rad der Transportkarren, der Kriegswagen und Invasi-
onsgefährte, das Folterrad, das Rad der Zeit und der ewigen Wiederkehr [...] Das 
Rad eröffnet und determiniert eine lange Periode. [...] Es definiert eine Mimesis, 
deren Konsequenzen noch gar nicht alle erfasst worden sind [...].“ (Henri 
Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 229; orig., p. 194s.) Die antike Mythologie, die 
als „spontane Poiesis“ (ursprüngliche, erste und ‚unbewusste‘ Kreation) von   
einer Mimesis mit „lebendigem, kreativem“ Charakter gefolgt wird, illustriert 
nach Lefèbvre ebenfalls das frühe Verhältnis Poiesis-Mimesis. (Vgl.: Henri    
Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 237; orig., p. 201.) 

126 Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 223f; orig., p. 191. 
127 Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 434. 
128 Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 434. 
129 Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 435. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE GLOBALE VERSTÄDTERUNG UND DER DIFFERENTIELLE RAUM 

187 

Im Dienst der herrschenden Ideologie wird die „neue Entfremdung der Form 
und durch die Form (durch die ‚Modelle‘), durch Simulierung und Simulacra, 
durch Mimesis und Imitation der ‚patterns‘ etc.)“130 zur strategischen Waffe. 

                                              
130 Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 346; orig., p. 284.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

188 

2.  Zum different ie l len Raum 
 
Reproduktion und Produktion von Differenzen  
 
In einer erweiterten Analyse des Alltagslebens geht Lefèbvre über die These 
der Wiederholung als Verarmung des Alltagslebens hinaus. In „La vie 
quotidienne dans le monde moderne“ (1968) entsteht in der Absicht, das „Re-
petitive zu erforschen“ eine differenzierte Sicht auf das „Rätsel der Wiederho-
lung“. „Der unheimliche Fluss der heraklitischen Zeit“ birgt mehr als die Mo-
notonie des Immergleichen, situiert „sich das Wesen des Imaginären [doch] 
vielleicht in der Beschwörung, in der Auferweckung der Vergangenheit, das 
heißt in einer Wiederholung.“1 

Die Mimesis als „Modalität der Praxis“ soll in ihrem Bedeutungsinhalt 
erweitert werden. Lefèbvre verlangt eine „vollständige Restitution und Kon-
stitution ihres Begriffs“. Die Imitation als psychologischer Begriff setzt größ-
te Passivität des Subjektes gegenüber dem Objekt voraus: Der Imitationsakt 
bewegt sich auf der Ebene der Sinne und Wahrnehmungen, ist nicht komplex 
und nicht mehr als eine „‚psychische‘ oder ‚psychosoziale‘ Repetition“. Über 
die Passivität des Subjektes hinaus zerlegt und rekonstruiert die Mimesis das 
Wirkliche, wobei die Struktur lediglich als Protokoll einer Operation zu fun-
gieren hat, „die durch Analyse und anschließende Rekonstruktion des Objek-
tes ein Simulacrum [...] desselben erstellt.“2 „Simulacrum“ und „Simulierung“ 
sind durch ein äußeres ‚Modell‘ modifizierte Kreation: die mehr oder weniger 
vollständige Rekonstruktion eines anderen Objektes.3 Auf das Feld der Simu-

                                              
1  Vgl.: Henri Lefèbvre, Das Alltagsleben in der modernen Welt, S. 31f.  
2  Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 253; orig., p. 213.  
3  Lefèbvre ordnet „Simulacrum“ in der Metaphilosophie unter den Begriff der 

„Mimesis“. Simulation und Simulacrum werden als Methoden des Denkens cha-
rakterisiert, die – thesenartig formuliert – einer „neuen Art in der menschlichen 
Gattung“ entsprechen, „antagonistischer Gegensatz zum totalen Menschen, „des 
Kyberanthropen (Karikatur, Simulacrum, Parodie, Vexierbild des totalen Men-
schen)“ sind. (Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 18; orig., p. 31.) Der 
Begriff des Simulacrum, da „zugleich eine Kritik und eine Veränderung der 
klassischen Begriffe“ der Philosophie und der Erkenntnistheorie, ist weder 
‚wahr‘ noch ‚falsch‘, weder ‚exakt‘ noch ‚inexakt‘. „Das scheinbare und das 
Wirkliche stehen zueinander in anderen Beziehungen als in der klassischen Phi-
losophie und in der Erkenntnistheorie. Sie konvergieren. Wesen und Erschei-
nung vermischen sich nicht. Sie stehen sich auch nicht gegenüber. Das Erschei-
nen wird Erscheinung des Bestehenden (Wirklichen), ohne im klassischen Sinn 
Schein zu sein, Trugbild eines vom Objekt abtrennbaren illusorischen Phäno-
mens. Die Erscheinung ist effektiv vollzogene Simulierung, und sie kommt dem 
‚Objekt‘, dem substantiell Existierenden, immer näher. Das Wahre und das Fal-
sche werden durch das Mögliche und das Unmögliche (das Wahrscheinliche und 
das Unwahrscheinliche) ersetzt.“ (Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 216f; 
orig., p. 185.) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE GLOBALE VERSTÄDTERUNG UND DER DIFFERENTIELLE RAUM 

189 

lierung als gezielte Reproduktion „eines Ensembles von Phänomenen durch 
technische Mittel“ übertragen, bleibt jede so zu Stande gebrachte Rekonstitu-
tion immer unvollständig. Die Einheit des Reproduzierten zerbricht: „Sie 
[Reproduktion] lässt es [das Wirkliche] willkürlich variieren, modifiziert sei-
ne Form („Gestalt“) und deformiert es.“4 Die sich selbst reproduzierende Re-
produktion erlaubt, auftauchende Fehler zu korrigieren, das Simulacrum 
durch Iteration (sukzessive Annäherung) zu verfeinern, sich stetig dem Mo-
dell als das anfängliche Objekt zu nähern. Simulacrum und Simulierung be-
stimmen eine durch ein äußeres Modell determinierte Kreation, die sich dem 
Objekt unbegrenzt annähern kann; es aber unmöglich ist, sich in das Objekt 
hineinzubegeben.5 Die Differenzen, die durch die Repetition zustande kom-
men, fungieren als ‚Begleiterscheinung‘ des Versuchs, durch die Reprodukti-
on zu homologisieren und beinhalten ein Doppeltes: Sie geben die Mängel zu 
erkennen und bieten die Möglichkeit, das Simulacrum in immer neuen Pro-
zessen der Reproduktion zu verfeinern, kreativ zu wirken: „[D]ie Repetition 
verifiziert, und die Differenz enthüllt“.6  
 
La „lutte titanique“  
 
Zentrum und Peripherie 

 
Innerhalb des Prozesses der Akkumulation selbst akkumulieren auch die Dif-
ferenzen und können ein Auseinanderbrechen der Gesellschaft und der ihr 
eigenen Produktionsweisen provozieren. In der klassischen Theorie der dia-
lektischen Bewegung kann sich ein durch die quantitativen, d.h. stufenweisen 
Veränderungen, die die Differenzen provozieren, ein qualitativer Sprung voll-
ziehen.7  

                                              
4  Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 215; orig., p. 184. 
5  Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 215f; orig., p. 184s.  
6  Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 216; orig., p. 185. 
7  Ausgangspunkt der Darstellung von Lefèbvre sind die dialektischen Grundge-

setze wie sie von Friedrich Engels im „Anti-Dühring“ und in der „Dialektik der 
Natur“ in Anlehnung an Hegel formuliert werden. „Sprung heißt hier soviel als 
qualitativer Unterschied und qualitative Veränderung, welche als unvermittelt 
erscheinen, während dagegen das (quantitative) Allmähliche sich als ein Vermit-
teltes darstellt.“ (Georg Wilhelm Friedrich Hegel [1970ff], Enzyklopädie der 
philosophischen Wissenschaften, S. 102.) Qualität und Quantität sind im Ent-
wicklungsprozess verschränkt. Die quantitativen Veränderungen finden anfangs 
im Rahmen der gegebenen Qualität statt, bis die Summierung dieser minimalen 
Veränderungen die ‚Harmonie‘ zwischen Quantität und Qualität eine sprunghaf-
te Veränderung in eine neue Qualität bewirkt. Die „evolutionäre Phase“ der 
Entwicklung (die quantitativen Veränderungen) bereitet die „revolutionäre Pha-
se“ (den qualitativen Sprung) vor. In „Logique formelle, logique dialectique“ 
zählt Lefèbvre die Umänderung von Quantität in Qualität als eines der Gesetze 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

190 

Dem urbanen Raum immanente Differenzen dienen im Rahmen der These der 
globalen Verstädterung der Analyse aller geistiger und gesellschaftlicher Pro-
zesse. Die Moderne, bestimmt durch die Reproduktion der Produktionsver-
hältnisse, illustriert dies am Beispiel des Zentrums und der Peripherie. Der 
Gedanke wird in „La révolution urbaine“ formuliert: Der Konflikt zwischen 
Stadt und Land hat sich in das Zentrum des Urbanen verlagert. Dem „Reich-
tum-Macht-Zentrum“ stehen die Peripherien zwischen Integration und Segre-
gation gegenüber. Die Stadt als Zentrum der Entscheidungen, des Reichtums, 
der Information, der Organisation produziert Peripherien, „bidonvilles“ als 
Ausdruck von Ausgrenzung und Fragmentierung. Die Zentralität, die in „La 
révolution urbaine“ unterschiedliche Dinge in Beziehung zueinander bringt 
und in der Akkumulation die Voraussetzung für Differenzen und Verschie-
bungen schafft, wird in „La production de l’espace“ unter der Perspektive der 
Raumproduktion aufgegriffen und weitergedacht. Die Zentralität wird zum 
Gemeinplatz für Erkenntnis, Bewusstsein und soziale Praxis. Die Konzentra-
tion steht für Zusammenprall und Freisetzen produktiver Energien: „‚centre-
périphérie‘, ‚focalisation-déperdition‘, ‚condensation-rayonnement‘, ‚implo-
sion-explosion‘.“ Die resultierende dialektische Bewegung ersetzt, indem sie 
relativiert, den Begriff der Totalität und Endgültigkeit: „Toute centralité se 
constitue, puis se disperse, se dissout, éclate: saturation, déperdition, agres-
sions, etc.“8 Der Konflikt zwischen den Räumen der Herrschenden und den 
Räumen der „jeux interdits, ceux de la guerilla et des guerres“9 wird von de-
nen, „die im Zentrum sitzen und die Macht in Händen haben“ aus „wirksamen 
Prinzipien und Kenntnissen“ folglich logisch produziert.10 Der konfliktbela-
dene Raum ist paradoxerweise Resultat eines strategischen, auf formallogi-
schen Erkenntnissen basierenden, auf Homogenisierung bedachten Vorge-
hens. Die Zentrumsqualität zerbricht am Raum, der durch die Reproduktion 
ihrer Produktionsverhältnisse geschaffen werden soll. Die ‚Stadt‘ als Zentrum 
ermöglicht durch die Reproduktion der bestehenden Produktionsverhältnisse 
eine gesteuerte Organisation des Raumes, bedingt jedoch zugleich seine Zer-
sprengung.  

Die konkrete Logik muss sich auf eine nachvollziehbare Geschichte beru-
fen können, da sie ansonsten formal („logique formelle“), eine Logik der Abs-

                                                                                                                               
der Dialektik („loi des bonds“): „Les changements quantitatifs lents, insigni-
fiants, aboutissent à une subite accélération du devenir. Le changement qualitatif 
n’est pas lent et continu (ensemble et graduel comme les changements quantita-
tifs); il a, au contraire, des caractères brusques, tumultueux; il exprime une crise 
interne de la chose, une métamorphose en profondeur, mais brusque, à travers 
une intensification de toutes les contradictions.“ (Henri Lefèbvre, Logique for-
melle, logique dialectique, p. 222.) 

8  Vgl.: Henri Lefèbvre, La Production de l’espace, p. 460. 
9  Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 430. 
10  Henri Lefèbvre, Die Zukunft des Kapitalismus, S. 20; orig., p. 12. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE GLOBALE VERSTÄDTERUNG UND DER DIFFERENTIELLE RAUM 

191 

traktion („reine Form“) ohne konkreten Inhalt bleibt.11 Entblößt sich die Ge-
schichte als chaotisch, als Sammelsurium nicht zusammenhängender Theorien 
und Doktrinen, ist es wenig sinnvoll, nach einer konkreten Logik zu suchen. 
Erst wenn in der Gesellschaft und im Denken die Interaktionen sich gegen-
überstehender Elemente in einer dialektischen Struktur der Geschichte er-
kannt werden, wird Vernunft historisch und Geschichte rational. Die dialekti-
sche Sicht konkretisiert und validiert Vernunft, Logik und Geschichte.12 Im 
Glauben an die Allmacht der Abstraktion – „de la pensée et de la technique, 
du pouvoir politique et de l’espace qu’il sécrète-décrète“13 – ist der natürliche 
Raum als Ausgangspunkt einer Analyse größtenteils verschwunden: „Les 
‚éléments‘ perdent leurs déterminations naturelles, y compris le site et la si-
tuation, au sein des ‚espaces enveloppes‘.“14 Der abstrakte Raum als fragmen-
tierter Raum ist nicht an die zeitliche Dynamik der Geschichte geknüpft, was 
eine Erweiterung der These von Marx und Hegel verlangt. Die Bewegung 
„Zentralität-Peripherie“ gestaltet sich, da Logik und Dialektik gleichermaßen 
beansprucht sind, äußerst komplex. Von der Logik ausgehend, wird die Dia-
lektik eliminiert, von der Dialektik ausgehend, kann die Logik unterschätzt 
werden. Dies lässt Lefèbvre die Theorie der Differenz „an der Nahtstelle zwi-
schen Logik und Dialektik“ lokalisieren.15 Im sozialen Raum gehen Logik 
und Dialektik eine ähnliche Verbindung ein wie Theorie und Praxis, Wissen 
und Ideologie.16 In den Zentralitäten versammeln und treffen sich verschie-
denste Elemente, die im Raum existieren, „objets, êtres naturels ou factices, 
choses, produits et œuvres, signes et symboles, gens, actes, situations, rap-
ports pratiques“17. Die Gleichzeitigkeit dieser Elemente, die, je nach Epoche, 
in einem bestimmten dialektischen, konfliktreichen Verhältnis zueinander 
stehen, füllt eine vorab leere Form. Die entstandene Konzentration soll ratio-
nal – vernünftig und logisch – begründet werden und den Totalitätsanspruch 
im abstrakten Raum legitimieren: „A ce titre elle [la centralité] prétend 
(implicitement ou non) définir une rationalité supérieure politique – étatique, 
‚urbaine‘.“18  

 

                                              
11  Vgl.: Teil II, 7. Zu einer konkreten Logik. 
12  Vgl.: Henri Lefèbvre, Logique formelle, logique dialectique, p. 58. 
13  Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 380. 
14  Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 380. 
15  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Zukunft des Kapitalismus, S. 19; orig., p. 11. 
16  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Zukunft des Kapitalismus, S. 19; orig., p. 11. Und: 

„Elle [La théorie de la différence] va enfin de la logique à la dialectique et les 
joint, se situant à leur articulation.“ (Henri Lefèbvre, La production de l’espace, 
p. 428.)  

17  Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 382. 
18  Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 383. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

192 

„Eine solche Beziehung wie die zwischen Zentrum und Peripherie entsteht nicht 
‚dialektisch‘ im Verlauf einer historischen Zeitspanne, sondern logisch und strate-
gisch. Das Zentrum organisiert um sich die Peripherie und ordnet sie hierarchisch. 
[...] Das heißt, dass die Beziehung zwischen Zentrum und Peripherie nur sehr indi-
rekt das Ergebnis vorangegangener Kämpfe zwischen Klassen und Völkern ist. Sie 
entsteht aus Dispositionen, die vernünftig und in sich kohärent erscheinen und es 
ursprünglich auch sind. Eine solche räumliche Beziehung wird dialektisch (konflikt-
beladen).“19 

 
Der Versuch zu homogenisieren und die Missachtung des dialektischen Prin-
zips implizieren, dass die entstehende Zentralität mit einer dem Raum imma-
nenten Wucht Grenzelemente und Differenzen ausstößt.20  

 
Logos und Eros 

 
Die ‚Schlacht der Giganten‘ („lutte titanique“), in „La révolution urbaine“ 
und „Le manifeste différentialiste“21 angekündigt, findet in „La production de 
l’espace“ innerhalb des abstrakten Raumes selbst statt. Die Konflikte, genährt 
von den Differenzen, die trotz und wegen des Versuchs der Reduzierung und 
der Homogenisierung durch die Reproduktion der Produktionsverhältnisse 
erzeugt werden, zielen auf die Zerstörung des bestehenden Raumes, künden 
von der Perspektive der Produktion eines neuen Raumes, der weder den tra-
dierten ökonomischen noch sozialen Gesetzen gehorcht. Jenseits der Vorstel-
lungen eines gleichgeschalteten, geordneten Raumes beschreitet der differen-
tielle Raum neue Wege. Die Vielfalt des sozialen Zusammenspiels, das Prak-
tisch-Sinnliche („le pratico-sensible“)22 stellt sich gegen jeden Versuch der 
Reduktion: 

                                              
19  Henri Lefèbvre, Die Zukunft des Kapitalismus, S. 20; orig., p. 12. 
20  Vgl.: Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 383. Lefèbvres Position geht 

über Marcuses Fragestellung in „Der eindimensionale Mensch“ hinaus: „Der 
Eindimensionale Mensch wird durchweg zwischen zwei einander widerspre-
chenden Hypothesen schwanken: 1. dass die fortgeschrittene Industriegesell-
schaft imstande ist, eine qualitative Änderung für die absehbare Zukunft zu un-
terbinden; 2. dass Kräfte und Tendenzen vorhanden sind, die diese Eindämmung 
durchbrechen und die Gesellschaft sprengen können. Ich glaube nicht, dass eine 
klare Antort gegeben werden kann.“ (Herbert Marcuse [1994], Der eindimen-
sionale Mensch, S. 17.) 

21  Die kämpferischen Töne finden sich in „Le manifeste différentialiste“ (1970), 
das im Zeichen der Studentenbewegung von 1968 verfasst wurde. Vgl.: Henri 
Lefèbvre, Le manifeste différentialiste, p. 129s.  

22  Vgl.: Henri Lefèbvre, Le manifeste différentialiste, p. 92. Das Praktisch-Sinn-
liche ist hier zu verstehen als die Alltagswelt der sozialen Zusammenhänge. In 
„La production de l’espace“ wird die Bedeutung erweitert auf das physische, mit 
der Wahrnehmung erfassbare Feld: Natur und Kosmos, Materialität. Es ist ne-
ben der mentalen, die Logik und die formale Abstraktion begreifenden Ebene 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE GLOBALE VERSTÄDTERUNG UND DER DIFFERENTIELLE RAUM 

193 

„Les rapports sociaux apparaissent maintenant dans leur complexité et leur richesse: 
pas seulement abstractions et formes, systèmes de contrats et/ou de ‚valeurs‘, institu-
tions et/ou idéologies, mais ensemble de champs ‚sensibles‘ différentiels et articu-
lés.“23 

 
Der Konflikt zwischen Reduzierung und Differenz ist ein sozialer Konflikt 
zwischen homogenisierenden Kräften24, ihrem Anliegen, herrschende Macht-
verhältnisse zu zementieren und dem revolutionären, der Differenz innewoh-
nendem Potential. 

 
„La notion de classe dominante prend toute sa force. Il s’agit bien de domination et 
non seulement d’exploitation. […] La réduction apparaît ainsi comme l’instrument 
théorique et pratique, idéologique et stratégique, de la recherche du pouvoir.“25 

 

                                                                                                                               
und dem Feld der Projekte und Projektionen, des „imaginaire“ eine der drei 
Ebenen der Produktion des Raumes und wird in der Folge an Bedeutung gewin-
nen.  

23  Henri Lefèbvre, Le manifeste différentialiste, p. 92. 
24  Im dritten Band der „Critique de la vie quotidienne“ setzt sich Lefèbvre detail-

liert mit den „reduzierenden Ideologien“ im Modernismus („formalisme, fonc-
tionnalisme, structuralisme“) auseinander. Ausgehend vom Begriff der Moderne 
(„modernité“) – „son règne date des débuts du XXe siècle et cesse vers 1980“ 
(Henri Lefèbvre, Critique de la vie quotidienne III, p. 47.) – sieht Lefèbvre im 
Modernismus („modernisme“) eine Reaktion auf den zwanghaften Versuch, das 
Neue zu propagieren: „Il reste de cette période [modernité] le glissement général 
d’un concret dérivé de la nature vers l’abstrait-concret comme mode d’existence 
sociale, y compris pour l’œuvre d’art. La prédominance de l’abstrait dans l’art 
moderne accompagne l’extension du monde de la marchandise et de la mar-
chandise comme onde, ainsi que le pouvoir sans limites de l’argent et du capital, 
tout à la fois très abstrait et terriblement concret. L’œuvre abandonne ainsi son 
statut antérieur: proximité et même imitation de la nature, elle se dégage du na-
turalisme. Ce qui va également avec la victoire momentanée des signes les plus 
abstraits – par exemple les jeux d’écriture bancaires et monétaires – sur les dé-
bris des référentiels concrets. La crise a entraîné la séparation de la modernité et 
du modernisme. Si la modernité comme idéologie termine sa carrière, le moder-
nisme comme pratique technologique continue de plus belle. C’est lui qui pour 
l’instant prend la relève de la modernité dans une éventuelle transformation ef-
fective du quotidien. En bref la modernité comme idéologie apparaît maintenant 
comme un épisode dans le développement et la réalisation du mode de produc-
tion capitaliste. De façon contradictoire cette idéologie a suscité sa contestation 
spécifique; la promesse inconsidérée du nouveau – immédiatement et à tout prix 
– a engendré le retour vers l’archéo et le rétro, l’optimisme de la modernité se 
teintant de nihilisme. De cette grande confusion émerge le modernisme: champ 
libre devant le déploiement technologique, – proclamation de la fin des idéolo-
gies (idéologie de la fin des) mais avènement de mythes nouveaux […]; tel le 
mythe de la transparence dans la société, dans l’Etat et l’action politique.“  
(Henri Lefèbvre, Critique de la vie quotidienne III, p. 52.)   

25  Henri Lefèbvre, Le manifeste différentialiste, p. 95. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

194 

Der Gegensatz Logos und Anti-Logos (Eros), der Versuch, die herrschenden 
Verhältnisse zu stabilisieren und das Verlangen, sie zu verändern, führen zur 
eigentlichen Auseinandersetzung: „le combat du principe de plaisir et du 
principe de réalité.“26 Das Vergnügen, die Freude, der Spaß („plaisir“) – als 
ursprünglich und authentisch – fungieren als bestimmende Kategorien in der 
Auseinandersetzung mit der abstrakten und entfremdeten Welt.  

 
„[L]’espace se théâtralise, se dramatise, grâce aux énergies potentielles des groupes 
divers qui détournent à leur usage l’espace homogène. Il s’érotise, rendu à 
l’ambiguïté, à la naissance commune des besoins et désirs, grâce à la musique, grâce 
aux symboles et valorisations différentielles qui débordent les localisations des be-
soins et désirs dans des espaces spécialisés, physiologiques (le sexe) ou sociaux (les 
lieux dits de plaisirs).“27 

 
Die Konfrontation dokumentiert den überragenden dialektischen Prozess 
„Logos-Eros“ zwischen Technik und technischer Beschaffenheit („tech-
nicité“) einerseits und Poesie und Musik andererseits. Durch die kompromiss-
lose Darstellung der Technik als autonom und bestimmend, ist eine fruchtbare 
Konfrontation nicht gegeben. Der abstrakte Raum verzerrt, „les possibilités se 
bloquent; le mouvement se dégrade en fixité“. Die Folgen zeigen sich in der 
entstellten Wahrnehmung der Außenwelt. Verzerrungen und Verschiebungen 
fördern ein falsches Bewusstsein im Dienst der führenden Ideologie im abs-
trakten Raum.28 „Der Mord an der Natur“ provoziert paradoxerweise eben-
falls die Möglichkeiten von Erkenntnis. Als schöpferisches Element, das 
„‚Wesen‘ aus reifenden Keimen“ schafft, „Leben und Tod, Lust und 
Schmerz“ und mit ihnen „Altern und Tod“ als natürliche Elemente des Le-
bens vermittelt, hat die Natur durch die sie verändernde Arbeit an Bedeutung 
verloren. An Konturen eingebüßt und entfremdet, entzieht die Natur sich als 
„residuales Element“29 auf mysteriöse Weise der Domination und Aneignung 
durch den Menschen: Sie ist das, was flüchtet, erahnbar nur durch die Kraft 
der Vorstellung. Jeder Versuch, sie zu fassen, lässt sie ins All oder die Unter-
welt entschwinden. Allein als Symbol „verfolgt sie wie die Kindheit und die 
Spontaneität, durch den Filter der Erinnerung“ Denken und Handeln.30 Diese 

                                              
26  Henri Lefèbvre, La Production de l’espace, p. 451. 
27  Henri Lefèbvre, La Production de l’espace, p. 450. 
28  Vgl.: Henri Lefèbvre, La Production de l’espace, p. 452. 
29  Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 18; orig., p. 31. 
30  Vgl.: Henri Lefèbvre, Le droit à la ville, p. 74. Und: „Toutefois rien ne disparaît 

complètement: ce qui subsiste ne saurait se définir seulement par la trace ou le 
souvenir ou la survivance. L’antérieur, dans l’espace, reste le support de ce qui 
suit.“ (Henri Lefèbvre, Le droit à la ville, p. 265.) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE GLOBALE VERSTÄDTERUNG UND DER DIFFERENTIELLE RAUM 

195 

literarische Bestimmung beansprucht mythischen Charakter.31 Lefèbvre ver-
lässt die Ebene der Physis, um die Unzulänglichkeit des Intellekts, die Natur 
als Residuum, „der am Sinnlichen und am Werden vollzogenen intellektuellen 
Analyse“ oder als „Residuum der vom Verstand konstruierten Formen“ zu 
begreifen, zu betonen.32 
 
Residuum, Poiesis und Mimesis 

 
Dem Repetitiven, Austauschbaren, Wiederholbaren, Homogenen, das zur Re-
duzierung von Differenzen auf ein kontrollierbares Niveau dient, steht das 
Nicht-Reduzierbare, das Residuale gegenüber. Das Konzept der Differenz, 
hier als Resultat des Versuchs, die jeweiligen Eigenheiten ökonomisch, poli-
tisch und kulturell zu zerstören, entfaltet sich aufgrund der Überbleibsel („Re-
siduen“), die in ihrer Verschiedenheit nebeneinander existieren. Der totale, 
sich aus der „Entfremdung befreite und durch den Kampf gegen die Entfrem-
dung sich realisierende Mensch“33 ist nur durch die Residuen denkbar. Als 
„nichtreduzierbare Elemente“ erlauben diese, da nicht von der Abstraktion 
(Entfremdung) betroffen, „ein realeres und wahreres (universaleres) Univer-
sum zu schaffen“.34  

 
„Was besitzt der heutige Mensch? Spuren, die zugleich Keime sind und die wir – in 
dieser Hoffnung – als Residuen bezeichnen konnten. Wär’s auch nur, um jene Fe-
tischismen (der Ware und des Geldes, der Sprache und der Kommunikation) zu 
überwinden, die mit beunruhigenden Zersetzungen und Zerstörungen Hand in Hand 
gehen.“35  

 
Die Residuen als „Spuren“, losgelöst vom entfremdeten Denken und Handeln, 
sind Restbestand und Basis einer ‚ursprünglichen, besseren Welt‘.36 Die „re-

                                              
31  „L’espace-nature s’éloigne: horizon en arrière, pour ceux qui se retournent. Il 

fuit la pensée. Qu’est-ce que la Nature? Comment la ressaisir avant l’in-
tervention, avant la présence des hommes et de leurs outils ravageurs? La na-
ture, ce mythe puissant, se change en fiction, en utopie négative: elle n’est plus 
que la matière première sur laquelle ont opéré les forces productives des sociétés 
diverses pour produire leur espace. Résistante, certes, et infinie en profondeur, 
mais vaincue, en cours d’évacuation, de destruction…“ (Henri Lefèbvre, La 
production de l’espace, p. 40.) 

32  Vgl.: Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 39s.  
33  Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 347; orig., p. 285. 
34  Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 18; orig., p. 31. 
35  Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 348f; orig., p. 286. 
36  Ulrich Müller-Schöll charakterisiert die Residuen eher pragmatisch: „Es gibt 

Systeme – philosophische, theoretische, wissenschaftliche, technische, prakti-
sche, politische – und es gibt darüber hinaus einen Rest. Dieser Rest ist ein Re-
siduum, der jeweils nicht von den Systemen erfasst wird, von ihnen vernachläs-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

196 

volutionäre Romantik“, die diesen Überbleibseln Perspektive und Hoffnung 
verdankt, das „Imaginäre und Utopische gelten“ lässt, greift trotz des spekula-
tiven Charakters auf einen Katalog von Residuen zurück.37  

 
„Die Religion ließ und lässt noch, trotz all ihrer Mühen, einen Rest: das fleischliche 
Leben, die spontane Vitalität. Die Philosophie stellt das Spielerische heraus, das sie 
nicht zu absorbieren vermag, desgleichen den Alltag (den nichtphilosophischen 
Menschen), den sie durch ihre Verfolgung sichtbar macht. […] Technik und Ma-
schine zeigen gleichsam mit dem Finger auf das, was sich ihnen widersetzt: die Se-
xualität, das Verlangen, überhaupt das Abweichende, das Ungewöhnliche. Die Mi-
mesis zeigt auf die Poiesis.“38 

 
Die Residuen avancieren zu den Charakteristika, die, über die simple Ver-
schiedenheit hinaus, das Recht auf und die Wichtigkeit der Differenz plastisch 
machen. Jeder Versuch, Differenzen zu begradigen, entspricht einer Reduzie-
rung von Vielfalt, eine ideologische Homogenisierung, die das eigene Gesetz 
als das allgemein gültige zu legitimieren trachtet.39 Dem steht entgegen, dass 
die „Organisation außerstande“ ist, das spontane Leben und den Wunsch 
[beide sind von Residuen bestimmt zu sehen] auszulöschen“ 40. Die Poiesis als 
„menschliche Aktivität“41 steht für die Praxis, die Sorge trägt, dass die „Idee 
der Versöhnung“, die Mensch und Natur erneut in Einheit sieht, zum Handeln 
bewegt.42 Deshalb sammelt sie all diese Nichtreduzierbarkeiten, die „die Sys-
teme, die es aufsaugen wollen, von innen zerstört“, denn: 

 

                                                                                                                               
sigt und unbeachtet bleibt, der sich aber aus einer daran kritisch orientierten Per-
spektive als etwas Aufschlussreiches, Wertvolles, letztlich – wie Lefèbvre sagt – 
als das Kostbarste erweist [Vgl.: Metaphilosophie, S. 335 und S. 350]; ein 
Rückstand, der in der Rationalität der Systeme nicht aufgeht und der die Syste-
me zu sprengen droht, sobald sie dieses Residuum aufzusaugen versuchen.“  
(Ulrich Müller-Schöll [1999], Das System und der Rest, S. 8.)  

37  Hierzu: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 8ff; orig., p. 24ss. 
38  Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 334; orig., p. 275. 
39  Eine legitime Reduktion kann nach Lefèbvre vorgenommen werden, wenn aus 

analytischen Gründen der Inhalt vorübergehend ausgeblendet wird, um an-
schließend in seiner Ganzheit wieder in die gewonnene Erkenntnis aufgenom-
men zu werden.  

40  Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 335; orig., p. 275. 
41  Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 14; orig., p. 28. 
42  „Den Übergang vom Möglichen zum Wirklichen, vom Keim zum Akt und vom 

Residuum zur Essenz kann man nicht durch das Denken vollziehen – schon gar 
nicht durch ein reflexives (philosophisches) Denken. Er bedarf einer Praxis.“ 
(Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 349; orig., p. 286.) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE GLOBALE VERSTÄDTERUNG UND DER DIFFERENTIELLE RAUM 

197 

„Ein Residuum hervortreiben, seine Essenz (und seinen essentiellen Charakter) auf-
zeigen, im Gegenzug zu der Macht oder Kraft, die es niederdrückt und dabei unge-
wollt herausstellt – das ist eine Revolte.“43 

 
Nicht länger zweckrational, nach den Mustern des Verstandes handelnd, son-
dern der Widersprüchlichkeit zwischen aktuellem Dasein und Natur verpflich-
tet, versammelt die Poiesis strategisch alle Nichtreduzierbarkeiten, um im 
Gegenzug der herrschenden Macht und deren Versuch zu homogenisieren, 
Vielfalt und Heterogenität, ‚Nicht-Konvergenz‘, Diskrepanzen, Disharmonien 
und Dysfunktionen der Welt entgegenzusetzen. Die „Residuen versammeln 
und zusammenbündeln – das ist ein revolutionärer Gedanke, ein handelndes 
Denken“.44 Durch die „Methode der Residuen“ wird die Brüchigkeit des aktu-
ell Vorhandenen betont: Die Residuen setzen durch ihre Verschiedenheit den 
jeweiligen „Systemen“, die sie „aufsaugen“ und von „innen zerstören“ wol-
len, ein „schöpferisches Vermögen“ entgegen, das in permanentem Wider-
stand verändernd wirkt. Der poietische Akt soll auf die Residuen setzen, sie 
bündeln und den Formen und Systemen der aktuellen Praxis entgegenstellen. 
Im Zuge einer Neuorientierung und Neugestaltung der Welt sollen so neue 
Formen des Handelns und Zusammenlebens entstehen: „Es ist der Hand-
schuh, den wir den Mächten des Etablierten (des Bestehenden) 
entgegenschleudern.“ Dieser Handschuh ist ein „Sprechen jenseits von Dis-
kurs und logisch-philosophischem Verstand.“45 In diesem zentralen Teil des 
metaphilosophischen Programms verlässt Lefèbvre den Boden logisch nach-
vollziehbarer Reflexionen. Seine Sprache passt sich der Aussage an, lyrische 
Bilder bestimmen den „revolutionären“ Ausgangspunkt: 

 
„Die Technik erweitert den vom Menschen beherrschten und befestigten Bereich 
wie einen Landgewinn im Sumpf oder Watt.“46   
 
Die Metapher ist mit Heideggers Vision der industriellen Technik verknüpft: 
„[D]ie Verwüstung der Erde, das Verschwinden der alten Götter, das Sterben 
Gottes, das Reich der Mittelmäßigkeit“ die Vorahnung, mit „Maschinen“ Le-
ben und Denken so zu simulieren und zu manipulieren, dass die Simulation 
selbst die Wirklichkeit ersetzt. 47  

 
„Ist nicht dies der aktuellste Aspekt des Verhältnisses zwischen dem Menschen und 
seinen Werken, seinem Anderssein, dass diese Imitation sich gegen ihren Schöpfer 

                                              
43  Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 335; orig., p. 276. 
44  Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 335; orig., p. 276. 
45  Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 336f; orig., p. 276. 
46  Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 336; orig., p. 276. 
47  Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 147; orig., p. 132. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

198 

kehrt und ihn tendenziell sich einverleibt. Lässt der Mensch nicht – wie der Gott der 
Genesis – aus der Natur sein eigenes Abbild entstehen, das sich nun vor ihm aufrich-
tet?“48 
 
Der Dimension dieser aktuellen Konstellation Rechnung tragend, setzt 
Lefèbvre die Überzeugung entgegen, dass selbst der Mimesis ein Residuum 
innewohnt, das kreativ wirken kann. Der ‚Kampf gegen die Natur‘, „geführt 
mit technischen Mitteln und Instrumenten“, ist „Einheit, Aneignung. Es ist 
Poiesis.“ Es bleibt jeweils der „Schuss Ungewissheit, Unvorhersehbarkeit und 
Unvorhergegebenes“.49 Die Poiesis als Modalität der Praxis bedingt, dass der 
grundlegende Widerspruch von Mensch und Natur sich in der Praxis nieder-
schlägt und das Moment des Mimetischen als pure Imitation zurückdrängt.50 
Spontanes Vorgehen – Lefèbvre spricht von „wiedergewonnener Spontanei-
tät“51 – zeichnet sich durch ein ursprüngliches, nicht entfremdetes Vorgehen, 
nicht „reduzierbar auf Modelle, Verhaltensweisen und Handlungen“ aus, das 
im Zeichen des Wunsches nach einer allgemeinen Veränderung handelt. Die-
ses „wilde Verlangen“ („désir sauvage“)52 kann nicht mit den Kategorien der 
traditionellen Philosophie eingefangen werden, wird es doch geleitet von We-
senszügen des Menschen, die über die Entfremdung hinaus als basales Ver-
langen nach Kreation, nach Poiesis, „Residuum unter den Residuen“ ist.53 
 
„Hinter den Poldern und den Sandbänken liegt das offene Meer. Die Poiesis fährt 
hinaus. Sie ermöglicht die Eroberung und Beherrschung des Fernen, zu dem man 
noch nicht vorgedrungen war. Sie dringt vor bis zur menschlichen Aneignung der 
menschlichen Natur.“54 

 

                                              
48  Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 147; orig., p. 132. 
49  Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 270; orig., p. 225. 
50  Müller-Schöll erarbeitet die Parallelen und Unterschiede zum Begriff der Poiesis 

bei Lefèbvre und Heidegger: „Erst im vollständigen Durchlaufen dieses Prozes-
ses und an dessen Ende wäre das Ziel des jungen Marx, das für Lefèbvre der 
ideelle Horizont bleibt, erreicht: der totale Mensch. Bis dahin ist der Mensch 
dem Widersprüchlichen dieser Konstellation ausgesetzt, und dies bedeutet: vom 
Sein bzw. der Natur geht etwas Dunkles aus, das bedrohlich aber zugleich etwas 
Reiches ist – eben eine Art Geschick. […] Bei Heidegger bleibt es offen, ob das 
zunächst für sich stehende Geschick (das Ge-stell) eine reduzierte Form des 
Handelns ist, die letztlich wieder auf die Poiesis zurückverweisen soll; für 
Lefèbvre ist das in dieser Zeit vorherrschende Verhältnis von Mensch und Natur 
(die Mimesis) in jedem Fall eine verkümmerte Form des weiteren Verhältnisses 
der Poiesis.“ (Ulrich Müller-Schöll [1999], Das System und der Rest, S. 237.) 

51  Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 337; orig., p. 277. 
52  Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 338; orig., p. 278. 
53  Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 338; orig., p. 278. 
54  Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 337; orig., p. 277.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE GLOBALE VERSTÄDTERUNG UND DER DIFFERENTIELLE RAUM 

199 

Lefèbvre verlangt, dass die Mimesis als herrschende Form der Praxis erneut 
von der Poiesis  als „[…] die menschliche Aktivität, insoweit sie auf Aneig-
nung der ‚Natur‘ (Physis) abzielt, Aneignung sowohl der Natur im Umkreis 
des menschlichen Wesens als auch der Natur in ihm (seiner inneren Natur: 
Sinne, Empfindungsvermögen, Sinnlichkeit, Bedürfnisse und Wünsche 
etc.)“55 abgelöst wird. Die Poiesis ist „Schöpferin von Werken“, wobei „die 
Technik und die technische Erfindung für außerhalb des Feldes der Poiesis 
bleiben“.56 Die Poesie als Residuum der Mimesis57 wird zur zentralen ‚Kate-
gorie‘, die dem Menschen erlauben soll, nach dem langen Prozess der Ent-
fremdung, wieder zurückzufinden. 

 
„Und doch gilt nur dies: Der Mensch ist poetisch. Er entsteht aus und mit der Poie-
sis. Er stirbt fern von ihr, seiner Heimat. Er muss sie wiederfinden.“58 
 
Die Poiesis als Fundament des Menschen erlaubt, den „Gegensatz zwischen 
Vernunft und Unvernunft“ zu überwinden, sich der ‚Natur‘ oder dem ‚Sein‘ 
und „dem entferntest Möglichen, dem Horizont der Horizonte“ zu nähern.59 
Dieses Mögliche ist diesseitig, nicht vollständig zu erfassen und mit der Phi-
losophie nicht zu durchdringen. Lefèbvre bezieht sich auf Nietzsches kogniti-
ve Funktion der Kunst. Nur indem die Welt durch eine künstlerische Operati-
on erschlossen wurde, kann sich das Denken über die Welt äußern. „Bevor 
‚gedacht‘ wird, muss schon ‚gedichtet‘ worden sein […].“60 Vernünftiges 
Denken ist angewiesen auf den kreativen Akt der Kunst, das ästhetisch kreati-
ve Moment geht dem Logischen voraus: „Man muss beim Denken schon ha-

                                              
55  Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 14f; orig., p. 28. 
56  Lefèbvre orientiert sich bei der Bestimmung der Praxis zur Technik weitgehend 

an Heidegger. Hierzu die detaillierte Analyse der Begriffe Technik, Physis und 
Poiesis bei Lefèbvre und Heidegger: Ulrich Müller-Schöll (1999), Das System 
und der Rest, S. 233ff. 

57  Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 270; orig., p. 225. 
58  Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 269; orig., p. 225. 
59  Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 269; orig., p. 225. Müller-Schöll de-

finiert diesen Aspekt der Poisesis: „Die Poiesis ist eine Modalität der Praxis, die 
dafür sorgt, dass der grundlegende lebendige Widerspruch von Mensch und Na-
tur im praktischen Handeln der Menschen aktualisiert wird und sich in der Le-
bens-Praxis niederschlägt, und somit das nach Modellen Konformität erzeugen-
de Moment des Mimetischen sich zurückbildet. Sie sorgt dafür, dass die Le-
benswelt sich nicht nur nach Modellen mimetisch, also zweckrational oder nach 
Mustern des Verstandes, organisiert (bzw. systematisiert), sondern dass in ihr 
das widersprüchliche Verhältnis zur Natur gelebt und schöpferisch mit dem 
Mimetischen vermittelt wird […].“ (Ulrich Müller-Schöll [1999], Das System 
und der Rest, S. 239.) 

60  Friedrich Nietzsche (1954), Werke und Briefe, S. 477. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

200 

ben, was man sucht, durch Phantasie – dann erst kann die Reflexion es beur-
teilen.“61 
 
Leiblichkeit und Raumproduktion  
 
Die Begriffe der „nahen Ordnung“ („ordre proche“) und der „fernen Ord-
nung“ („ordre lointain“) werden in „La révolution urbaine“ verschiedenen 
Ebenen zugeteilt, die in der projizierten U-Topie vereint sind. Der Ebene des 
Privaten als Ebene der praktisch-sinnlichen Realität („réalité pratico-
sensible“) steht die Ebene des gesamtgesellschaftlichen Komplexes entgegen. 
Die Ebene der Stadt fungiert als die mittlere, vermittelnde Ebene. In „Zukunft 
des Kapitalismus“ gewinnt diese Position der ‚Stadt‘ (das Phänomen der Ver-
städterung), die an Stelle der „zerstörten Natur“ tritt, an Dimension, kündigt 
sie als „Anti-Natur oder Nicht-Natur und zugleich doch auch zweite Natur“ 
die künftige Gesellschaft an. An die Stelle der Natur tritt der produzierte 
Raum.62 Dieser Prozess der Abstraktion und Entfremdung muss, soll er in ei-
ner Raum-Analyse („spatio-analyse“) nachvollziehbar sein, die „ferne Ord-
nung“ von der „nahen Ordnung“ ausgehend betrachten. Das Urbane wird in 
„La révolution urbaine“ als „Ort der Begierde [des Verlangens]“ („lieu du 
désir“) definiert, „wo die Begierde [das Verlangen] aus dem Bedürfnis er-
wächst, wo Eros und Logos sich vielleicht (möglicherweise) erneut zusam-
menfinden.“63 Die Bezugnahme auf den menschlichen Körper, seine Bedürf-
nisse und die Notwendigkeit, diese Bedürfnisse ausleben zu können, bleiben 
angedeutet und auf die Ebene eines Wertes reduziert, der in der Zeit und dem 
Raum des Urbanen zu einer höheren Einheit findet.64 In „La Production de 
l’espace“ wird die Ebene des Privaten um die Dimension des Leibes65, der 

                                              
61  Zitiert nach: Curt Paul Janz [1978], Friedrich Nietzsche Biographie, S. 505. 

Günther Abel bemerkt: „Während die Wissenschaft im wesentlichen auf die 
Ebene buchstäblich zu verstehender und mathematisch formulierbarer Aussagen 
über eine bereits als vorhanden vorausgesetzte, eine vorfabrizierte Welt begrenzt 
ist, ist die Kunst im Sinne ursprünglich-produktiven künstlerischen Tätigseins 
an eben dieser Fabrikation der Welt, an der Form der Welt- und Selbst-
Interpretation in einem Maße beteiligt, das über die Möglichkeiten der Wissen-
schaften prinzipiell hinausgeht.“ (Günter Abel [1986], Wissenschaft und Kunst, 
S. 13.) 

62  Henri Lefèbvre, Die Zukunft des Kapitalismus, S. 17; orig., p. 10. 
63  Henri Lefèbvre, La révolution urbaine, S. 186; orig., p. 232. 
64  Vgl.: Henri Lefèbvre, La révolution urbaine, S. 189; orig., p. 236. 
65  Das französische „corps vivant“ kann Körper und Leib bedeuten. Hier wird er 

im Kontext der Phänomenologie, insbesondere der Darstellung bei Merleau-
Ponty, mit Leib bzw. Leiblichkeit übersetzt. „Der Leib vereinigt  uns durch sei-
ne Ontogenese direkt mit den Dingen, indem er beide Skizzen, aus denen er be-
steht, seine beiden Lippen verschweißt: die sinnliche Masse des Empfindbaren, 
aus der er durch Ausgliederung hervorgeht und für die er als Sehender offen 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE GLOBALE VERSTÄDTERUNG UND DER DIFFERENTIELLE RAUM 

201 

sich durch die verschiedenen Wahrnehmungssinne auszeichnet, erweitert. Erst 
über den Leib ist eine Verbindung zum Raum herstellbar, gilt er doch als Ba-
sis seiner Produktion.  

Der Leib produziert mit all seinen Energien sich und seinen Raum. Ent-
sprechend sind die Gesetze des Raumes die des Leibs und der Entfaltung sei-
ner Energien. Scheinen die Symmetrien des Raumes von einem mathematisch 
versierten Gott entwickelt und der materiellen Welt auferlegt, sind sie nach 
Lefèbvre der organischen wie der anorganischen Natur immanente Eigen-
schaften.66 Die Merkmale des Raumes werden vom Leib bestimmt, der die 
Qualitäten (Richtung, Länge, Breite, Zentralität usw.) an ihn heranträgt. An-
getan von der Schönheit der Blume, die sich weder ihrer Attraktivität noch 
ihrer Symmetrie bewusst ist, zeigt sich der Beobachter ratlos, obwohl es sich 
nur um die Entfaltung bestimmter Modalitäten in einer bestimmten Konstella-
tion und unter bestimmten Bedingungen handelt:67 „Alors qu’il ne s’agit 
(peut-être) que de modalités matérielles d’une ‚occupation‘ [„Besetzung“] 
active, celle de l’espace.“ Diese Besetzung des Raumes, illustriert am Beispiel 
der Spinne, beantwortet zugleich Marx’ Frage, inwieweit die Spinne bewusst 
arbeitet und produziert oder lediglich Impulsen folgt.68 

 
„Elle produit, elle secrète, elle occupe un espace et l’engendre à sa manière, celui de 
sa toile, celui de ses stratégies et de ses besoins. [...] Peut-on dire que l’araignée tisse 
sa toile comme un prolongement de son corps? La toile présente des symétries et 

                                                                                                                               
bleibt. Er ist es, und er allein, [...], der uns zu den Dingen selbst zu führen ver-
mag.“ (Maurice Merleau-Ponty [1994], Das Sichtbare und das Unsichtbare, S. 
179.) Hierzu auch: Bernard Waldenfels (2000), Das leibliche Selbst. 

66  Vgl.: Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 199s. 
67  „La forme d’une coquille ne résulte ni d’une finalité ni d’une pensée ‚in-

consciente‘, ni d’une décision supérieure. La poésie de la coquille et des coquil-
lages, leur rôle métaphorique ne se rattachent pas à une puissance créatrice mys-
térieuse mais à la manière dont se répartissent immédiatement des énergies as-
treintes à certaines conditions.“ (Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 
201.) Die Untersuchungen von Elisabeth Ströker orientieren sich an Edmund 
Husserl, Oskar Becker und Martin Heidegger. Jedes Raumerlebnis wird auf den 
Leib zurückgeführt, der durch Eigenbewegung den Raum nicht nur „erobert“ 
oder erfährt, sondern auch „konstituiert“, denn „erst im Bewusstsein dieser Be-
wegungstätigkeit“ kann der Mensch „Raum überhaupt vorstellig, gegenständlich 
haben.“ (Elisabeth Ströker [1965], Philosophische Untersuchungen zum Raum, 
S. 181.) 

68  „Wir unterstellen die Arbeit in einer Form, worin sie dem Menschen ausschließ-
lich angehört. Eine Spinne verrichtet Operationen, die denen des Webers ähneln, 
und eine Biene beschämt durch den Bau ihrer Wachszellen manchen menschli-
chen Baumeister. Was aber von vornherein den schlechtesten Baumeister vor 
der besten Biene auszeichnet, ist, dass er die Zelle in seinem Kopf gebaut hat, 
bevor er sie in Wachs baut.“ (Karl Marx [1956ff], Das Kapital, S. 193.) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

202 

dissymétries, des structures spatiales (points d’attache, réseau, centre et périphérie). 
Ces structures, l’araignée les sait-elle comme telles, d’un savoir comme le nôtre?“69 
 
Die Spinne ‚denkt‘ in einer uns fremden Art. Als höher entwickeltes, diffe-
renziertes Lebewesen orientiert sie sich an Fixpunkten, an links und rechts, 
oben und unten. Ohne sich der möglichen Dimensionen dieser Einteilung be-
wusst zu sein, markiert sie den Raum. 

 
„Déjà l’araignée (comme les groupes humains) jalonne (les directions) et oriente 
selon des angles. Déjà elle entend au delà de son corps les propriétés duales consti-
tutives de son propre corps, du rapport de son corps avec soi et ses actes productifs 
et reproductifs.“70 
 
Der lebende, nicht statisch verharrende Körper (Leib) qualifiziert die elemen-
taren Orte und Richtungen im Raum.  

Lefèbvre überträgt diese Überlegungen auf den sozialen Raum: Aus der 
räumlichen Praxis entsteht ein sozialer Raum als Abfolge von produktiven 
Handlungen. Jede Aktivität bringt einen Raum hervor, der sich erklären lässt, 
der Raum selbst Voraussetzung für eine derartige Aktivität ist. Auch hier ist 
es der Leib, der mit all seinen verfügbaren Energien den Raum produziert, die 
Gesetzmäßigkeiten des Raumes hingegen die des Leibs und seiner Entfal-
tungsmöglichkeiten71 sind.72 Lefèbvres Analyse des Raumes, die Darstellung 

                                              
69  Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 202.  
70  Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 202. 
71  Richard Sennett versucht in seiner 1994 erschienenen Stadtgeschichte „Flesh 

and Stone (deutsche Übersetzung: Richard Sennett, Fleisch und Stein) das Ver-
hältnis des eigenen Körpers zur Umwelt in Bezug auf die Entwicklung der Stadt 
zu übertragen. In seiner Darstellung versucht er einzufangen, wie Frauen und 
Männer sich im Laufe der Geschichte durch die Stadt bewegen, was ihre Sinne 
empfangen und empfinden, wie sie gekleidet sind, wie sie baden und sich lieben. 
Seine Geschichte ist die des menschlichen Körpers und der Stadt vom alten 
Athen bis zur modernen Metropole New York. Aus Wort und Text der jeweili-
gen Zeit rekonstruiert Sennett die physischen und psychischen Erfahrungen und 
Vorstellungen und leitet von ihnen über auf die sichtbar geformte Materie. Die 
urbanen, aber auch politischen Landschaften werden zu vitalen Gebilden, die 
sich in Begriffen der Humanbiologie (Herz, Blutkreislauf, Atem, Nervensystem 
usw.) spiegeln. Die Stadt und ihre Anordnung werden zu einem gigantischen 
Körper, der sich, je nach Epoche, der jeweiligen Funktion der Organe anpas-
send, gestaltet. So stehen Stimme und Auge für die zentralistische Kontrolle 
durch die Herrscher in der Antike; das Herz für die Stadt des Mittelalters, die 
mit ihren wirtschaftlichen Räumen und Interessensgemeinschaften ihr Eigenle-
ben entwickelt; Arterien und Venen für die pulsierende, atmende, mobile Stadt-
gesellschaft der Moderne. Sennett betont seine geistige Verwandtschaft zum 
Spätwerk Michel Foucaults. Er begann in den siebziger Jahren seine Stadtfor-
schung gemeinsam mit Foucault, dessen Auseinandersetzung mit historischen 
Körpervorstellungen und Körpererfahrungen ihn im Laufe der Jahre vom unter-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE GLOBALE VERSTÄDTERUNG UND DER DIFFERENTIELLE RAUM 

203 

der Entwicklung basieren im Wesentlichen auf diesen Voraussetzungen. Der 
Prozess der Abstraktion, der die dargestellten Epochen und die relativen 
Räume auszeichnet, stellt sich bezüglich der körperlichen Wahrnehmung als 
Entfremdungsprozess dar.  

Die Leiblichkeit, Ausgangspunkt für die Produktion des (sozialen) Rau-
mes als „cadre de vie“, ist durch eine Schichtung der unterschiedlichen Sinne 
bestimmt, deren jeweilige Bedeutung sich im Laufe der gesellschaftlichen 
Entwicklung verschiebt. Lefèbvre geht von einer ‚Hierarchie‘ der Sinne aus: 
Die Welt wird anhand des Riechens erschlossen. Der Geruchssinn als primä-
res Wahrnehmungsorgan spielt bei der ersten Kontaktaufnahme mit der Um-
welt wie bei der Sexualität eine bestimmende Rolle. Der Geschmackssinn 
steht in direkter Verbindung zum Geruchssinn, mit dem er das eigentliche 
Zentrum der sinnlichen Wahrnehmung bildet. Das Gehör fungiert in dieser 
Einteilung vor dem Visuellen, dessen Vorreiterstellung im abstrakten Raum 
die Verschiebung der Wahrnehmung und somit der Entfremdung von der na-
türlichen Umwelt dokumentiert.73 Der abstrakte Raum bemächtigt sich des 
Leibes, der durch den Prozess der Abstraktion, die Verschiebung der sinnli-
chen Wahrnehmungen, die Zerstörung der natürlichen Rhythmen „bis zur 
Unkenntlichkeit metamorphorisiert“ ist.74 Die okzidentale Philosophie trägt 
wesentlich zu dieser, die Leiblichkeit leugnenden „großen Metaphorisierung“ 
und den daraus resultierenden Konsequenzen bei: „Avec le Logos-Roi, avec 
l’espace vrai, le mental et le social se séparèrent, comme le vécu et le conçu, 
comme le sujet et l’objet.“75  

Der sensorielle Raum als den Sinnen zugänglich, findet im abstrakten 
Raum ein Gegenüber. Formal konzipiert, den Gesetzen des Marktes unterwor-
fen, besteht seine Abstraktheit in einer progressiven Loslösung von der sinn-
lich erfahrbaren Welt. Reduktion und Homogenisierung treffen auf eine der 
Hauptcharakteristika der praktisch-sinnlichen Wahrnehmung: Die Differen-
zen, Merkmal der Vielfalt der sensoriellen Erfahrung, widerstehen dem Ver-
such der Verabsolutierung und Vereinheitlichung.  

 
„La bourgeoisie et le capitalisme ont d’ores et déjà beaucoup de peine à dominer 
leur produit et leur moyen de domination: l’espace. Ils ne peuvent réduire la pratique 
(le pratico-sensible, le corps, et la pratique sociale-spatiale) à leur espace abstrait. 
Des contradictions nouvelles, celles de l’espace apparaissent et se manifestent.“76  

                                                                                                                               
drückten Machtobjekt „Körper“ hin zum Medium und Katalysator für Lebens- 
und damit Welterfahrung brachte. Auf Lefèbvre wird nicht verwiesen. 

72  Vgl.: Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 299. 
73  Hierzu: Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 227ff. 
74  Vgl.: Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 465.  
75  Vgl.: Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 467. 
76  Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 77. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

204 

Und: 
 

„L’espace physique, le pratico-sensible, se restitue et se reconstitue ainsi, contre les 
projections des acquis intellectuels tardifs, contre les réductions par le savoir. Contre 
l’Absolument Vrai, Espaces des Clartés souveraines, se réhabilitent le souterrain, le 
latéral, le labyrinthique, peut-être l’uterin, le féminin. Contre les signes du non-
corps, les signes du corps se redressent.“77/78 
 
Das Geheimnis des Leibes besteht in der – jenseits der philosophischen Un-
terscheidung zwischen Objekt und Subjekt – unbewussten Herstellung von 
Differenzen anhand von linearen wie zyklischen Wiederholungen.79 Der Leib 
vereint das Zyklische mit dem Linearen: „les cycles du temps, des besoins et 
désirs – les linéarités des gestes, de la marche, de la préhension, de la manipu-
lation des choses, des instruments matériels et abstraits.“80 Wo der analytische 
Geist die Differenzen zu glätten versucht, gelingt es ihm nicht, in der Wieder-
holung das aufkeimende Neue zu erkennen. So wie der leibliche Körper eines 
lebenden Wesens („corps charnel de l’être vivant“) sich von einem „abstrak-
ten Corpus“ oder einem „Text- und Zeichencorpus“ unterscheidet, so sind der 
im Raum existierende Körper („corps spatial“) und die Bedürfnisse der Ge-
sellschaft als „sozialer Körper“ („corps social“) von Differenzen bestimmt:  

                                              
77  Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 232. 
78  Lefèbvre zitiert Octavio Paz „L’histoire des corps dans la phase finale de 

l’Occident est celle de ses révoltes.“ (Octavio Paz [1972], Conjonctions et 
disjonctions, p. 132.) U.a. Kurt Meyer verweist auf den Einfluss von Octavio 
Paz auf Henri Lefèbvre: „Henri Lefèbvre, der von einem Verrat der abendländi-
schen Philosophie am Körper spricht, registriert sehr wohl das Aufkommen ei-
nes neuen Körpergefühls in seiner Zeit. Sein wichtigster Gesprächspartner in 
diesen Dingen ist Octavio Paz. [...] der Körper rebelliert, aber nicht im Zeichen 
der Sehnsucht nach dem Ursprung, nach dem vergangenen und Untergegange-
nen. [...] Lefèbvre geht es um die Verbindung oder das Zusammendenken von 
Raum und Körper. Gemäß seiner Theorie entspringt der gesamte soziale Raum – 
auch wenn er sich so verändert hat, dass er den Körper vergessen zu haben 
scheint – eben doch aus dem Körper.“ (Kurt Meyer [2007], Von der Stadt zur 
urbanen Gesellschaft, S. 335f.)  

79  In der Mathematik und den Naturwissenschaften zeigt sich die Differenz durch 
die sich ständig wiederholenden Schritte, wobei die jeweils neue Erkenntnis 
Ausgangspunkt einer erneuten Analyse bietet. In den Experimentalwissenschaf-
ten werden durch die ständige Wiederholung einer gleichen Ausgangsposition 
Varianten und Variablen, die Residuen herausgearbeitet und untersucht. Dieser 
Prozess wurde bereits in ähnlicher Form bei der mimetischen Reproduktion be-
schrieben. Die Kunst geht einen umgekehrten Weg, indem die Sensibilität des 
Künstlers die Differenz als virtuellen Ausgangspunkt und als Inspirationsquelle 
nimmt. Erst danach sollen die ‚Produktionsmöglichkeiten‘, sie bestehen aus sich 
wiederholenden ‚Handlungen‘ („actes répétitifs“), die Realisierung des Projek-
tes erlauben. (Vgl.: Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 455.) 

80  Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 235. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE GLOBALE VERSTÄDTERUNG UND DER DIFFERENTIELLE RAUM 

205 

„Ils ne peuvent vivre sans engendrer, sans produire, sans créer des différences. Le 
leur interdire, c’est les tuer.“81 
 
In „La Revolution urbaine“ bleibt der Gedanke der zyklischen Zeit mit den 
archaischen Gesellschaftsstrukturen, in dem das immer Wiederkehrende den 
zeitlosen Charakter eines Daseins ohne Anfang und Ende bestimmt, verbun-
den. Die mit der Industrialisierung aufkommende lineare Zeitvorstellung ori-
entiert sich am Rhythmus und dem Zeitbegriff, den die wirtschaftliche Kalku-
lation vorgibt. Der Prozess der Reproduktion der Produktionsverhältnisse 
schafft zyklusähnliche Bedingungen, die sich nicht an einem von der Natur 
vorgegebenen Ablauf orientieren, sondern an den Gesetzmäßigkeiten des 
Marktes. Die Chance, sich aus diesem infernalischen Zirkel des Stillstandes, 
dieser „höllischen Zeit“82 zu befreien, bietet die Stadt als Zentralität. Obwohl 
den Produktionsverhältnissen unterworfen, entstehen auf Grund der Zentrali-
sierung unterschiedlichster Elemente Differenzen als ideale Voraussetzungen, 
durch Auseinandersetzung und Konfrontation den Stillstand der Entwicklung 
zu durchbrechen.  

In der Natur wird die Zeit im Raum empfunden: Die Tageszeit, die Jah-
reszeit, der Stand der Sonne, des Mondes, der Sterne, die Kälte, die Wärme 
und das Alter eines jeden Lebewesens. Raum und Zeit sind untrennbar ver-
bunden, verweisen aufeinander wie die Jahresringe eines Baumes oder die 
Windungen einer Muschel auf ihr zeitliches Dasein im Raum. 

 
„Le temps s’inscrit dans l’espace et l’espace-nature n’est que l’écriture lyrique et 
tragique du temps-nature.“83  

 
Im sozialen Raum der Moderne verschwindet die eng an die Natur und ihren 
Ablauf gebundene, gelebte Zeit. Sie wird ersetzt von der ‚künstlichen‘, kon-
struierten Zeit der Uhren und Messapparate, die im Dienste und im Interesse 
der Wirtschaft und der Politik auch die Arbeitszeit vorgeben: „L’espace 
économique se subordonne le temps.“84 Die Zeit wird nicht im Einklang mit 
dem Rhythmus, den die Natur vorlebt, erfahren, sondern von den Gesetzen 
der Marktwirtschaft, die insbesondere den ‚abstrakten Raum‘ bestimmen, dik-
tiert. Die Degradierung der Zeit zur Ware – „le temps c’est de l’argent“ – 
läuft parallel zur Entfremdung des Menschen von der sinnlich erfahrbaren 
Außenwelt und der Natur. Die Dreiheit der Moderne  „lisibilité-visibilité-
intelligibilité“, in Anlehnung an die Formanten des „abstrakten Raumes“, 

                                              
81  Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 456. 
82  Walter Benjamin (1980), Über einige Motive bei Baudelaire, S. 635. 
83  Henri Lefèbvre, La Production de l’espace, p. 114. 
84  Henri Lefèbvre, La Production de l’espace, p. 114. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

206 

steht für die Entfremdung von der Zeit, nach Marx dem „Unerschöpflichen“ 
und dem in der Praxis unbegrenzten schöpferischen Vermögen.85 

Eine Rhythmusanalyse, in „La production de l’espace“ angedeutet86, wird 
von Lefèbvre als „science nouvelle“ verstanden: „Elle étudierait donc tous les 
rythmes cycliques, à partir de leur origine ou fondement, la nature, mais en 
tenant compte de leurs modifications par les interférences avec les processus 
linéaires.“ Zeit und Raum im sozialen Zusammenleben werden in der Moder-
ne – Lefèbvre setzt sie nach der französischen Revolution an87 – von der so-
zio-ökonomischen Organisation bestimmt. Als Ausgangspunkt für das Stu-
dium des Rhythmus’ können die Rhythmen des lebendigen (aber auch toten) 
Körpers wie Atmung, Blutkreislauf, Puls dienen. Die immer wiederkehren-
den, zyklischen Rhythmen der Natur und des Kosmos’ prägen in einem frü-
hen Stadium der Entwicklung das menschliche Verhältnis zum Rhythmus. 
Die gesellschaftliche Entwicklung zeichnet sich durch eine fortschreitende 
Zerstörung („écrasement progressif“) der Rhythmen und Zyklen durch sich 
wiederholende lineare Abläufe aus.88 Der Rhythmus der „société urbano-
ético-marchande“89 wird zum linearen Taktgeber im Alltagsleben. Der 
Rhythmus vereinigt quantitative Elemente, die die Zeit bestimmen und daraus 
die Augenblicke ableiten und verbindende qualitative Elemente, die Einheiten 
bilden und aus ihnen entstehen. Einerseits nach rationalen Gesichtspunkten 
geregelt, andererseits von den Sinnen, dem Leib („corps vivant“) empfunden, 
ist der Rhythmus ein Zusammenwirken beider Momente, wobei die natürli-
chen, dem Körper immanenten Rhythmen durch die rationalen, quantitativen 

                                              
85  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Metaphilosophie, S. 43; orig., p. 50. 
86  „[...] une rythmanalyse qui complète l’exposé de la production de l’espa-

ce.“ (Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 465.) Die Idee der Rhyth-
musanalyse geht auf den brasilianischen Philosophen Lucio Alberto Pinheiros 
Dos Santos zurück, der in den dreißiger Jahren des vorigen Jahrhunderts in sei-
ner „phénoménologie rythmique“ vorschlägt, die Gegenstände als „Konkretisie-
rung der Rhythmen“ und alle Elemente der Wirklichkeit (biologischer, sozialer, 
kosmischer Art) in Bezug auf eine harmonische Ajustierung zu sehen. Hierzu: 
Joaquim Domingues (2000), Lúcio Pinheiro dos Santos et la rythmanalyse.  

87  Vgl.: Henri Lefèbvre, Eléments de rythmanalyse, p. 15.  
88  Zyklische und lineare Wiederholung gehen in der Analyse auseinander, in der 

Realität allerdings interferieren sie. Das Zyklische kommt aus der Natur, dem 
Kosmischen: Tag, Nacht, Jahreszeiten, Gezeiten. Das Lineare stammt vorrangig 
aus der sozialen Praxis, der menschlichen Aktivität. Die Verbindung steht für 
den Takt der Zeit, d.h. Rhythmen. Als Beispiel dient die traditionelle mit Ziffer-
blatt versehene Uhr. Die Zeiger drehen auf dem Zifferblatt einen zirkulären Um-
lauf, wohingegen das Ticken linearen Charakter hat. In den posthum erschiene-
nen „Eléments de rythmanalyse“ setzt sich Lefèbvre detailliert mit den zykli-
schen und linearen Rhythmen auseinander. Vgl.: Henri Lefèbvre, Eléments de 
rythmanalyse, p. 16ss. 

89  Henri Lefèbvre, Eléments de rythmanalyse, p. 15. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE GLOBALE VERSTÄDTERUNG UND DER DIFFERENTIELLE RAUM 

207 

(und qualitativen) Rhythmen beeinflussbar und manipulierbar sind.90 Da 
quantifizierbar, sind insbesondere die linearen Abläufe probates Mittel, die 
herrschenden Verhältnisse zu homogenisieren und zu stabilisieren. Der kon-
trollierte Arbeitsablauf – „divisé et composé, mesuré et quantifié“ – steht für 
die Übernahme der Gesellschaft durch eine Quantifizierung, die droht, den 
Alltag zu bestimmen und das Qualitative in Raum und Zeit zu verdrängen.91 
Die Zeit aber, die sich nicht den Reduktions- und Homogenisierungsversu-
chen unterwirft, reagiert im Namen der Subjektivität, der Innerlichkeit, dem 
Wunsch kreativ zu wirken und vor allem als nach wie vor den zyklischen Ab-
läufen, den die Natur vorgibt, verbunden: „En lui [temps], s’oppose 
l’investissement de l’affectivité, de l’énergie, de la ‚créativité‘ à la simple 
saisie passive des signes et signifiants.“92 
 
Lefèbvre und Nietzsche 

 
Den Wiederkunftsgedanken erörtert Lefèbvre bereits 1939 in seinem Nietz-
sche-Band, wobei die gesetzten Akzente dieser frühen Darstellung in der Fol-
ge zum Teil verschoben, zum Teil ergänzt werden. Ohne sich auf Spekulatio-
nen um den (wissenschaftlichen) Wahrheitsgehalt der Wiederkunftslehre93 
einzulassen, analysiert Lefèbvre die Aussage vorrangig in ihrem gesellschaft-
lichen Zusammenhang und ihren psychologischen Implikationen.  

Als erste Prämisse94 für die Wiederkunftslehre gilt, da die Annahme einer 
begrenzten Zeit nur durch die Annahme eines Schöpfungsaktes zu begründen 
ist, die unbegrenzte Zeit. Ohne Schöpfer kann es keine Schöpfung, folglich 
auch keinen Anfang der Welt geben. Der zusätzliche Gedanke einer endlichen 
Kraft, die in einem endlichen Raum unendlich fortwirkt, impliziert für   
Nietzsche, dass diese Kraft nur eine endliche Menge von verschiedenen 
Kombinationen bilden kann: sie muss sich wiederholen.95 Die Vorstellung der 

                                              
90  Henri Lefèbvre, Eléments de rythmanalyse, p. 17s. 
91  Quantitativ und qualitativ beziehen sich hier auf die Unterscheidung zwischen 

Wachstum (quantitativ) und Entwicklung (qualitativ). Hierzu: Henri Lefèbvre, 
Die Revolution der Städte, S. 178; orig., p. 222. 

92  Henri Lefèbvre, La Production de l’espace, p. 452.  
93  Günter Abel unterscheidet zwischen Wiederkunftsgedanken und Wiederkunfts-

lehre, wobei die Lehre sich einer naturwissenschaftlichen Argumentation be-
dient, die für das Plausibilisieren der Gedanken sinnvoll ist. Günter Abel (1984), 
Nietzsche, S. 377ff. 

94  Nietzsche fand bei dem Physiker und Astronomen Johann Karl Friedrich Zöllner 
die physikalische Basis der Wiederkunftslehre. Hierzu: Gerd Harders (2007), 
Der gerade Kreis – Nietzsche und die Geschichte der ewigen Wiederkehr, S. 
338ff. 

95  Zu der naturwissenschaftlichen Basis dieser These: Gerd Harders (2007), Der 
gerade Kreis, S. 348ff. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

208 

„Ewigen Wiederkehr des Gleichen“96 hebt die Grundlage einer linearen Zeit-
vorstellung auf. Ausgangspunkt ist nicht die Annahme, dass die Wirkungen 
einer Ursache folgen, sondern, dass das einzelne Ereignis und jeder einzelne 
Augenblick im gesamten Geschehenszusammenhang stehen und diesen mit-
bestimmen.97 Jedes Ereignis wird, da es in der Verkettung in den immer wie-
derkehrenden Geschehenszusammenhang nicht nur die Ursache aller nachfol-
genden Ereignisse, sondern auch aller bisherigen Ereignisse ist, zu seiner ei-
genen Ursache. Die für den Menschen ablaufende Zeit ist für Nietzsche nicht 
das wahre Wissen um die Zeit. Die Ursache-Wirkung-Verknüpfung, die der 
Mensch vornimmt, unterliegt, da zum völligen Verständnis des Kausalzu-
sammenhangs alles Geschehen gleichzeitig und im zeitlichen Verlauf sichtbar 
sein müsste, seiner begrenzten Sicht. Die Kausalität und das Nacheinander 
von Ereignissen ist eine Konstruktion des Verstandes, der nicht fähig ist, das 
Werden unmittelbar zu beobachten. Geschichte stellt sich als Zusammenstel-
lung gesellschaftlich erinnerbarer Vergangenheit dar. Zeit als der zeitliche 
Vollzug der Welt selbst ist ein „ewiges Werden“, eine „Welt des Werdens in 
der alles bedingt ist“. Dieses Werden hat weder Anfang noch Ende, ist selbst 
nichts Gewordenes.  

                                              
96  „Das größte Schwergewicht. – Wie, wenn dir eines Tages oder Nachts ein Dä-

mon in deine einsamste Einsamkeit nachschliche und dir sagte: ‚Dieses Leben, 
wie du es jetzt lebst und gelebt hast, wirst du noch einmal und noch unzählige 
Male leben müssen; und es wird nichts Neues daran sein, sondern jeder Schmerz 
und jede Lust und jeder Gedanke und Seufzer und alles unsäglich Kleine und 
Große deines Lebens muss dir wiederkommen, und alles in derselben Reihe und 
Folge – und ebenso diese Spinne und dieses Mondlicht zwischen den Bäumen, 
und ebenso dieser Augenblick und ich selber. Die ewige Sanduhr des Daseins 
wird immer wieder umgedreht – und du mit ihr, Stäubchen vom Staube!‘“ 
(Friedrich Nietzsche [1954], Die fröhliche Wissenschaft, S. 202.) 

97  „Siehe diesen Torweg! Zwerg!“ sprach ich weiter: „der hat zwei Gesichter. 
Zwei Wege kommen hier zusammen: die ging noch niemand zu Ende. Diese 
lange Gasse zurück: die währt eine Ewigkeit. Und jene lange Gasse hinaus – das 
ist eine andre Ewigkeit. Sie widersprechen sich, diese Wege; sie stoßen sich ge-
rade vor den Kopf – und hier, an diesem Torwege, ist es, wo sie zusammen-
kommen. Der Name des Torwegs steht oben geschrieben: ‚Augenblick‘. Aber 
wer einen von ihnen weiter ginge – und immer weiter und immer ferner: glaubst 
du, Zwerg, dass diese Wege sich ewig widersprechen?“ [...] „Siehe, sprach ich 
weiter, diesen Augenblick! Von diesem Torwege Augenblick läuft eine lange 
ewige Gasse rückwärts: hinter uns liegt eine Ewigkeit. Muss nicht, was laufen 
kann von allen Dingen, schon einmal diese Gasse gelaufen sein? Muss nicht, 
was geschehn kann von allen Dingen, schon einmal geschehn, getan, vorüberge-
laufen sein? Und wenn alles schon dagewesen ist: was hältst du Zwerg von die-
sem Augenblick? Muss auch dieser Torweg nicht schon – dagewesen sein? Und 
sind nicht solchermaßen fest alle Dinge verknotet, dass dieser Augenblick alle 
kommenden Dinge nach sich zieht?“ (Friedrich Nietzsche [1954], Also sprach 
Zarathustra, S. 408f.)  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE GLOBALE VERSTÄDTERUNG UND DER DIFFERENTIELLE RAUM 

209 

Ohne auf die Tragweite dieser Gedanken, ihre Widersprüchlichkeit einzuge-
hen, ‚beschränkt‘ Lefèbvre sich auf den „Nietzeschen Imperativ“ („l’impératif 
nietzschéen“): „Meine Lehre sagt: so leben, dass du wünschen musst, wie-
der zu leben ist die Aufgabe.“98 Lefèbvre fügt hinzu: „Il n’existe pas 
d’éternité et de vérité préexistantes nous déterminant fatalement. Au 
contraire: nous créons l’éternité, notre éternité!“99 Diese pragmatische 
Schlussfolgerung aus der Lehre der ewigen Wiederkehr scheint in Nichts der 
marxschen Konzeption des Menschen zu widersprechen: 

 
„Qu’est-ce qu’une culture? Nietzsche a répondu à cette question fondamentale de 
notre époque. Une véritable culture est à la fois une façon de vivre, de penser et 
d’agir. Elle est un sentiment de la vie incorporé dans une communauté humaine. Elle 
comporte un rapport de l’homme avec lui-même et avec le monde.“100 

 
Den historischen Zusammenhang, die Vorkriegsjahre – Nietzsche wird vom 
Nationalsozialismus vereinnahmt, Lefèbvre sieht sich aufgrund seiner Affini-
tät zu Nietzsche der Kritik der eigenen kommunistischen Partei ausgesetzt – 
berücksichtigend, birgt dieses Plädoyer wichtige Hinweise auf die spätere 
Auseinandersetzung mit beiden Denkrichtungen, die bei Lefèbvre den Schul-
terschluss wagen: Einerseits der dialektische Materialismus als nüchterne 
Analyse der gesellschaftlichen Verhältnisse und die Prognose ihrer Entwick-
lung, andererseits das „biologische und kosmische Potential“ des Menschen:  

 
„Il ne faut donc pas complètement rejeter les catégories de la pensée primitive, 
l’évocation magique, par exemple. N’ont-elles pas encore un sens, par exemple, 
lorsqu’elles sont conçues comme une maîtrise croissante sur le contenue humain de 
la vie individuelle et de la culture?“101  

 
Die Dualität zeigt sich im ständigen Austausch von Rationalismus und Irrati-
onalismus, Subjektivität und Objektivität, Literatur und Wissenschaft, vor 
allem aber Prosa und Poesie.102 Lefèbvres „esoterisches Denken“103 bestimmt 

                                              
98  Friedrich Nietzsche (1988), Nachgelassene Fragmente, Frühjahr-Herbst 1881, S. 

505. (zitiert nach: Gerd Harders [2007], Der gerade Kreis, S. 357.)  
99  Henri Lefèbvre, Nietzsche, p. 70. 
100 Henri Lefèbvre, Nietzsche, p. 117. 
101 Henri Lefèbvre, Nietzsche, p. 114. 
102 Hierzu die Anmerkung von Pierre Lantz: „Le débat entre Marx et Nietzsche est 

l’expression d’un conflit entre deux manières de penser et d’agir – l’une et 
l’autre étant indissociables pour H. Lefèbvre, toutes deux indispensables mais en 
même temps différentes dans le rapport au monde qu’elles supposent, dans les 
facultés psychologiques auxquelles elles font appel, dans le type d’attention 
qu’elles portent à la vie, dans les disciplines intellectuelles qu’elles privilé-
gient.“ (Pierre Lantz [2003], La fin et l’histoire, Nietzsche et Lefèbvre. Der Vor-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

210 

große Teile der Metaphilosophie, gewinnt an Brillanz und Plastizität in Bezug 
auf die strategische Hypothese der globalen Verstädterung und des differen-
tiellen Raumes.  

Bei Nietzsche lebt im Menschen die Ahnung vom Unendlichen, die „Gro-
ße Sehnsucht“104, die ihn im Zeichen der Erkenntnis der „Ewigen Wieder-
kunft“ zum „Übermenschen“ macht; „Gott“ als erloschene Fata Morgana, 
dem der Mensch sich nicht länger beugen muss, dessen Gesetze sein Handeln 
nicht länger bestimmen; das Dasein, das sehnsüchtig im Ganzen der Zeit und 
der Welt wohnt. Obwohl an der Praxis orientiert, ist diese Sehnsucht, das un-
bestimmte Verlangen105 bei Lefèbvre nicht weniger komplex, an vielen Stel-
len seiner eigenen Darstellung nur als literarischer Text fass- und interpretier-
bar.106 „Désir“ verkörpert „die energetischen Verfügbarkeiten des lebendigen 

                                                                                                                               
trag wurde erstmals in Futur antérieur, Nr. 8, Éditions L’Harmattan Paris 1993 
veröffentlicht.)  

103 Pierre Lantz (2003), La fin et l’histoire, Nietzsche et Lefèbvre. 
104 Friedrich Nietzsche (1954), Also sprach Zarathustra, S. 467ff.  
105 „Le nom ‚désir’ désigne le rassemblement des énergies encore disponibles vers 

une fin, vers un but. Lequel? Non plus la destruction et l’auto-destruction dans 
un instant paroxystique, mais la création: un amour, un être, une œuvre. La 
sphère du Grand désir (l’Eros) s’ouvre au désir, selon cette interprétation (qui 
porte sans dissimulation la marque nietzschéenne).“ (Henri Lefèbvre, La pro-
duction de l’espace, p. 454.) Der Versuch von Eugen Fink in seiner Nietzsche-
Studie, die „große Sehnsucht“ zu umrahmen, ist trotz oder wegen ihres unbe-
stimmten literarischen Charakters auf Lefèbvres Begriff „désir“ übertragbar: 
„Sehnsucht kennen wir alle; jeder kennt die Empfindung des menschlichen Her-
zens. Sie ist offenbar ein Verlangen; Verlangen nach Abwesendem. Nach dem, 
was uns vor Augen und Händen liegt, was wir sehen und greifen können, haben 
wir offenbar keine Sehnsucht. Das Anwesende mögen wir Begehren, vielleicht 
auch heftig und leidenschaftlich begehren, aber wir sehnen uns nicht danach; zur 
Sehnsucht gehört das verlangende Auslangen in die Ferne; wir sehnen uns nach 
der fernen Geliebten, nach den Tagen der Kindheit, nach dem Tode. Die Sehn-
sucht enthebt uns der gegenwärtigen Situation und ihrer beschränkten Ziele und 
Zwecke, – wir sind weit weg von allem aufdringlichem Nahen, sind in gewisser 
Weise entrückt, wie Iphigenie an Tauris’ Strand sehnsüchtig übers Meer bli-
ckend und mit der Seele das Land der Griechen suchend; zur Sehnsucht gehört 
das Hinauswarten in Raumferne und Zeitferne. Wir kennen alle auch die Sehn-
sucht nach Unbestimmtem und die ziellose Sehnsucht, das ‚Fernweh‘ der Seele, 
den Blick übers offene Meer […].“ (Eugen Fink [1979], Nietzsches Philosophie, 
S. 103.)  

106 Lefèbvre stellt die Verbindung zwischen „désir“ (Verlangen) und „Grand Désir“ 
(Große Sehnsucht) her: „La sphère du Grand désir (l’Éros) s’ouvre au désir, se-
lon cette interprétation (qui porte sans dissimulation la marque nietzschéenne).“ 
(Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 454.) Rémi Hess zieht die weiten 
Grenzen, in dessen Rahmen sich Lefèbvre bei der Ausarbeitung seines Begriffes 
vom Verlangen („désir“) bewegt. Er geht vor allem auf die Verbindung zu 
Schellings „Philosophische Untersuchungen  über das Wesen der menschlichen 
Freiheit“ ein. Lefèbvre schrieb das Vorwort zur Übersetzung von Georges      
Politzer (1926), zu dem Rémi Hess anmerkt: „On peut trouver dans ce texte 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE GLOBALE VERSTÄDTERUNG UND DER DIFFERENTIELLE RAUM 

211 

Menschen, die sich nicht zielorientiert, explosionsartig in der Gewalt, der 
Zerstörung oder Selbstzerstörung zu verausgaben versuchen.“107 Das Verlan-
gen als Wunsch, Trennungen zu überwinden – „celles de l’œuvre et du 
produit, du répétitif et du différentiel, des besoins et des désirs“108 – ist in sei-
nem Ursprung ‚indifferent‘, ohne bestimmtes Objekt, sich sein ‚Ziel‘ erst su-
chend. Die ursprüngliche „Indifferenz“ (Nicht-Zweckorientiertheit, Zweck-
freiheit) – „sans objet, cherchant son objet, l’atteignant dans l’espace voisin, 
par incitation souvent“109 – des Verlangens hat den Charakter einer verfügba-
ren Energie, die sich auch im Streben nach der Erfüllung von Bedürfnissen110 
objektivieren kann.111 Diese Bedürfnisse können durch die Unzulänglichkei-

                                                                                                                               
étrange et confus des nuées et des trouées qui annoncent à la fois la phénoméno-
logie, l’existentialisme, l’ontologie fondamentale de Heidegger, la pensée de 
Nietzsche, l’aliénation… […].“ (Rémi Hess [1988], Henri Lefèbvre et 
l’aventure du siècle, p. 64.) Zur Verbindung zu Schelling: „Il trouve dans  
Schelling cette intuition qui ne discours pas sur soi à la manière de Bergson, 
mais qui se met à l’œuvre, imprudente, vivante, aventureuse. L’intuition de 
Schelling s’enracine dans l’être, dans et par la nature. C’est un désir, un vouloir 
libérateur et révolutionnaire. […] L’identité chez Schelling désigne une puis-
sance créatrice qui comporte et comprend une cohésion; il annonce l’inconscient 
du XXe siècle.“ (Rémi Hess, [1988], Henri Lefèbvre et l’aventure du siècle, p. 
65.) Jens Peter Schwab versucht in der Diskussion über den „totalen Menschen“ 
auf eine Verbindung zu Spinoza hinzuweisen, die Lefèbvre in „La conscience 
mystifiée“ andeutet, (Vgl.: Henri Lefèbvre, La Conscience mystifiée, p. 120.) 
ohne jedoch auf die mögliche Tragweite dieser Allusion einzugehen. (Jens Peter 
Schwab [1983], L’homme total, Die Entfremdungsproblematik im Werk von 
Henri Lefèbvre, S. 49f.) Rob Shields sieht in der Unterscheidung von Wille und 
Intellekt eine Verbindung zu Schopenhauer, mit dem Lefèbvre sich bereits in 
frühen Jahren auseinandergesetzt hat. (Rob Shields [1999], Lefèbvre, Love and 
Struggle, Spatial Dialectics, s. 9.) 

107 Henri Lefèbvre, La Production de l’espace, p. 453; Eigene Übersetzung.  
108 Henri Lefèbvre, La Production de l’espace, p. 451. 
109 Henri Lefèbvre, La Production de l’espace, p. 453. 
110 Lefèbvre weist explizit auf das dialektische Verhältnis zwischen Bedürfnis 

(„besoin“) und Verlangen („désir“) hin. Bedürfnisse sowie das von Hegel postu-
lierte „System der Bedürfnisse“ (Vgl.: Georg Wilhelm Friedrich Hegel [1970ff], 
Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 346ff.) haben nur eine vorüberge-
hende Bedeutung, da im Sinne Schopenhauers jede Erfüllung von Bedürfnissen 
diese potenziert. „[…] chaque besoin se satisfait, mais la satisfaction ne le dé-
truit que provisoirement; le besoin a un caractère répétitif; il renaît de sa satis-
faction, plus fort, plus plein jusqu’á saturation ou extinction.“  (Henri Lefèbvre, 
La Production de l’espace, p. 453.) Jean-Isidore Goldstein (alias „Isou“) formu-
liert 1947 in „Introduction à une nouvelle poésie et une nouvelle musique“ als 
Manifest der lettristischen Bewegung, die wahre Revolution werde jenseits der 
Bedürfnisse stattfinden, wo das Verlangen („le désir“) einsetzt. (Isidore Isou 
[1947], Introduction à une nouvelle poésie et une nouvelle musique.) 

111 Parallelen zu Nietzsche auch hier: „In Hinsicht auf alle ästhetischen Werte be-
diene ich mich jetzt dieser Hauptunterscheidung: ich frage in jedem einzelnen 
Falle‚ ist hier der Hunger oder der Überfluss schöpferisch geworden? Von vorn-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

212 

ten der gegebenen sozialen Verhältnisse hervorgerufen werden und zum Han-
deln bereites Potential aktivieren. Über diese, an ein konkretes Objekt gebun-
dene Ebene hinaus, sind die vorhandenen vorrätigen Energien gemeint, die 
zur Kreation von Werken bereit stehen und die eine über die Produkte des 
Alltags hinausweisende Tragweite beanspruchen: „un amour, un être, un 
œuvre“.112 Jede Interpretation der Natur birgt das Risiko, das Elementare ei-
ner jeden Entwicklung zu verkennen. In der wissenschaftlichen Auseinander-
setzung wird die Natur zum Abstraktum und zur Fiktion. Ihre Interpretation 
ist Reduktion und Verkennung eines elementaren Paradoxons der (westlichen) 
Philosophie.  

 
„Der Mensch schafft auf zweierlei Weise: einmal eher spontan, das andere Mal eher 
nüchtern-intellektuell (analytisch). […] Zwischen den beiden Kreationsweisen gibt 
es keinerlei prästabilisierte Harmonie. Eins der ‚Probleme‘ des modernen Menschen 
besteht gerade darin, ausgehend von der analytischen Intelligenz die spontane Krea-
tionsfähigkeit wiedereinzuholen und, wenn möglich, zu überholen. Sehr deutlich 
zeigt sich dieses ‚Problem‘ in den Fragen der Kunst und des Urbanismus.“ 113 

 
Zur Illustration einer „spontanen Kreationsfähigkeit“ dienen Lefèbvre die 
Verse des mystischen Dichters Johannes Scheffler, alias Angelus Silesius 
(1624-1677): 

 
„Die Ros ist ohn warumb 
sie blühet, weil sie blühet 
Sie achtt nicht jhrer selbst 
fragt nicht ob man sie sihet.“114 

                                                                                                                               
herein möchte sich eine andre Unterscheidung mehr zu empfehlen scheinen – sie 
ist bei weitem augenscheinlicher – nämlich das Augenmerk darauf, ob das Ver-
langen nach Starrmachen, Verewigen, nach Sein die Ursache des Schaffens ist 
oder aber das Verlangen nach Zerstörung, nach Wechsel, nach Neuem, nach 
Zukunft, nach Werden. […] Das Verlangen nach Zerstörung, Wechsel, Werden 
kann der Ausdruck der übervollen, zukunftsschwangeren Kraft sein (mein Ter-
minus ist dafür, wie man weiß, das Wort ‚dionysisch‘), aber es kann auch der 
Hass des Missratenen, Entbehrenden, Schlechtweggekommenen sein, der zer-
stört, zerstören muss, weil ihn das Bestehende, ja alles Bestehn, alles Sein selbst 
empört und aufreizt […].“ (Friedrich Nietzsche [1954], Die fröhliche Wissen-
schaft, S. 245f.)  

112 Vgl.: Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 454. 
113 Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 352f; orig., p. 289. Das Bild der Blume 

wird auch in „La production de l’espace“ zum Symbol von Spontaneität: „La 
fleur ne sait pas qu’elle est fleur. […] Qui dit nature affirme spontanéité. Or la 
nature s’éloigne […] Sans doute faut-il aller jusqu’à l’idée d’un meurtre de la 
nature par l’anti-nature: l’abstraction, les signes et images, le discours, mais aus-
si le travail et ses produits.“ (Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 86.)  

114 Angelus Silesius (1952), Sämtliche Poetische Werke, S. 289.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE GLOBALE VERSTÄDTERUNG UND DER DIFFERENTIELLE RAUM 

213 

Ungeachtet der Gründe, die der Mensch für die Schönheit und das Blühen der 
Rose sucht, gedeiht diese, ohne sich auch nur ansatzweise um das eigene Blü-
hen und den Einfluss auf das menschliche Empfinden zu scheren. Von Natur 
aus ignoriert die Blume, dass sie schön ist, weiß nicht um die eigene Existenz: 
Sie ist ohne Fragen, ohne Antworten, ohne Bewusstsein, einfach da, ihr Par-
fum und ihre Schönheit preisgebend.115 Das ‚grundlose‘ Blühen der Rose 
dient als Allegorie für mögliches zweckfreies Handeln des Menschen, seine 
Entwicklung losgelöst von jeglichem Zwang, von Produktionsauflagen und 
Denkstrukturen. Motivation scheint einzig und allein das Verlangen als eine 
‚göttliche Gunst‘. 

 
„Pourtant, en deçà ou au-delà des séries de causes et effets, n’y a-t-il pas aussi ce qui 
se donne, grâce et gratuité? La fécondité s’annonce par la beauté et par le plaisir. 
Cette fleur symbolise le désir. Le désir ne serait-il pas un don, une grâce, venus on 
ne sait d’où et pourquoi le savoir.“116 

 

                                              
115 Vgl.: Henri Lefèbvre, Le manifeste différentialiste, p. 130. Lefèbvre orientiert 

sich an Martin Heideggers Vorlesung „Der Satz vom Grund“ aus dem Jahre 
1956. („Der Satz vom Grund“ ist als Einzelausgabe erstmals 1957 in Stuttgart 
[Neske] erschienen und in der Heidegger-Gesamtausgabe, Hrsg. Petra Jaeger in 
Bd. 10 veröffentlicht.) Als Zeitgenosse von Angelus Silesius formulierte Leibniz 
den Satz „Nihil est sine ratione“. Dieser „Satz vom zureichenden Grund“ 
(„principium rationis sufficientis“) – unser Verstand sucht immer und überall 
nach einem Grund – wird von Heidegger eingehend als Grundprinzip der Meta-
physik untersucht. Der Satz vom Grund („Nichts ist ohne Grund“) besagt, dass 
der Verstand stets und überall nach dem Grund Ausschau hält bzw. dass das 
menschliche Vorstellen notwendigerweise immer nach einer Begründung sucht. 
Der Satz drückt etwas Notwendiges aus. Zu diesem Grundsatz aller Grundsätze 
gehört der Satz der Identität, der des Unterschiedes, der des Widerspruchs sowie 
der Satz vom ausgeschlossenen Dritten. Heidegger entfaltet die verschiedenen 
Auffassungen eines Grundes vom griechischen ‚Axiom‘ bzw. von der ‚Hypo-
these‘, über seine metaphysisch-theologische Auffassung bei Leibniz bis hin zu 
seiner ‚Herrschaftsform‘ im gegenwärtigen Atom- und Informationszeitalter. In 
seiner „Ausdrucksform“ „Nichts ist ohne Warum“ stellt Heidegger den Satz 
vom Grund der dichterischen Erfahrung des Angelus Silesius mit seinem Wort: 
„Die Ros ist ohne Warum“ gegenüber. Die Rose wird hier nicht auf ein Objekt 
unserer Vorstellung reduziert. Jenseits des Einflusses des Prinzips vom zuzustel-
lenden, zureichenden Grund erstreckt die Rose sich über die Ebene des vorstel-
lenden Denkens hinaus, d.h. dort, wo die Dinge nicht humaner Begründung un-
terliegen, ruhen sie in sich selbst, in ihrem eigenen Grund. Mensch und Rose, 
präzisiert Heidegger, sind zwar nicht „ohne Grund“, aber so wie die Rose, kann 
auch der Mensch „ohne das suchende, um sich blickende Zustellen der Gründe“ 
sein. An dieser Stelle setzt Lefèbvre mit der Interpretation des Textes von 
Silesius an. 

116 Henri Lefèbvre, Le manifeste différentialiste, p. 131. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

214 

Die Blume ist keine Eigenart der Natur, sie ist Ausdruck der Natur und in ih-
rem Anderssein besitzt sie die göttliche Gabe („don souverain“), über greifba-
re Strukturen und Funktionen hinaus zu verweisen.117  

Der durch die „Ewige Wiederkunft“ formulierte Imperativ „Verewige je-
de Minute! Lebe jeden Augenblick so, dass du ihn ewig haben willst!“ sieht 
Lefèbvre als Aufforderung, kreativ zu wirken, die Kunst auch als Zentrum 
‚der anderen Art‘ von Erkenntnis zu sehen: Tragödie und Musik haben nichts 
gemein mit historischer und philosophischer Erkenntnis. „Ils en diffèrent, sauf 
en ceci qu’ils les comprennent sans être compris.“118 Die Wahrheit, die für 
Nietzsche poetisch ist, entspricht einem Denkakt, der „sie erzeugt, indem er 
sie sagt, der die Wahrheit sagt, indem er sie enthüllt.“ Der poetische Ausdruck 
vermag die Oberflächlichkeit des einseitigen Diskurses zu durchbrechen und 
aktiv zu wirken: „seule la parole, qui traverse le discours, peut dire.“119 Poesie 
ist dem Denken immanent, verhilft den Tiefen, den Sehnsüchten, den Träu-
men zum Ausdruck.120 Die Poiesis, dem Nachen, „dem güldenen Wunder“ 

                                              
117 Vgl.: Le manifeste différentialiste, p. 131.  
118 Henri Lefèbvre, Nietzsche, p. 66. 
119 Henri Lefèbvre, Métaphilosophie, p. 124. Die deutsche Übersetzung: „allein das 

Wort, das den Diskurs durchzieht, kann sprechen.“ (Henri Lefèbvre, Metaphilo-
sophie, S. 137.) trägt dem Bedeutungsrahmen des Verbs „traverser“ nicht Rech-
nung, dem hier ebenfalls die Bedeutung von „se mettre en travers“, „s’opposer 
à“ („sich entgegenstellen“) zukommt. 

120 Auf diese Problematik, die auf die Position der Sprache verweist, geht Lefèbvre 
1966 in „Le Langage et société“ ein: „‚Das Problem der Sprache ist dem Prob-
lem des Körpers genau parallel‘, versichert Jean-Paul. Sartre. Was bedeutet die-
se Aussage? Die Sprache verkörpert ein Bewusstsein, das vor der Sprache und 
ohne die Sprache begreifbar und definierbar ist, oder drückt es aus. Ist das nicht 
unmöglich? Eine philosophische Absurdität? Die Untersuchung der Beziehung 
zwischen Denken und Sprechen wird uns auf das Problem der Beziehung zwi-
schen Seele und Körper verweisen. [...] Die geringste konkrete Kenntnis 
menschlicher Handlungen verbietet, die Aktivität selbst von dem zu trennen, 
dessen sie sich bedient, um zu erschaffen, die Wörter und ihre gegenseitige Zu-
ordnung. [...] Er [Merleau-Ponty] warf J. P. Sartre vor  [...] an der Philosophie 
des Bewusstseins, an der cartesianischen Tradition festzuhalten: ‚In dieser Be-
trachtungsweise gehört die Sprache in den Bereich der Dinge, nicht der Subjek-
te. Diese Betrachtungsweise führt dazu, die Sprache abzuwerten, indem man sie 
nur als Umkleidung des Denkens auffasst. [...] Das Denken verdankt dem Wort 
nichts.‘ Eine unhaltbare Position, die von der Psychologie, der Linguistik, der li-
terarischen Erfahrung verworfen wird, [...].“ (Henri Lefèbvre, Sprache und Ge-
sellschaft, S. 23f; orig., p. 19s.) Lefèbvres Position auf die spezifische Situation 
der Literatur, ist nicht allein durch seine oft zitierte Affinität zur Poesie zu erklä-
ren. In „La révolution urbaine“ zitiert Lefèbvre Maurice Blanchot (Vgl.: Teil II, 
Kapitel 6.2. Die poetische Ebene.), was eine Parallele auf dieser Ebene zwischen 
beiden Autoren zulässt. Für Blanchot ist die Literatur als Reden zu verstehen, 
das einzuholen versucht, was ihm vorausgeht, ein Sprachjenseitiges und einen 
vorsprachlichen Zustand. (Vgl.: Maurice Blanchot [1949], La part du feu, p. 
326.) Das Vorsprachliche ist das, was ist, wenn keine Welt ist, wenn die Welt 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE GLOBALE VERSTÄDTERUNG UND DER DIFFERENTIELLE RAUM 

215 

des Dionysos, „dem Winzer, der mit diamantenem Winzermesser wartet“121 
gleich, erlaubt mittels der Poesie eine Annäherung an die ‚Natur‘, an das 
‚Sein‘ und „dem entferntest Möglichen, dem Horizont der Horizonte“122. Ist 
der Mensch nach den Worten Marx’ von sich und seinem Leben getrennt123, 
so hat die Poesie als das Residuum der Mimesis“124 Zugang zu diesem Leben. 
Die Natur als Bild eines verlorenen Paradieses, das Verlangen als Rückbesin-
nung, als „Quelle“, an der sich Kreation und Rekreation orientieren und Kraft 
schöpfen: „[A]ls die Heimstatt der neuen Totalität eben das, was man die Ro-
se der Welt nannte. Jene Blume, die Hegel fälschlich in der Erkenntnis zu fin-
den glaubte und die Marx – nach Goethe – im totalen Leben entdeckte?“125 
Das Geheimnis der Poesie liegt in der Verwandlung von Empfindung und 
sinnlicher Wahrnehmung, die wiederum über den irrealen Zustand hinaus 
Möglichkeiten für das praktische Handeln zu erkennen gibt. In dieser Funkti-

                                                                                                                               
noch nicht oder nicht mehr ist. Es entzieht sich der Welt und geht nicht in deren 
Ordnung auf: „Elle n’est pas au delà du monde, mais elle n’est pas non plus le 
monde: elle est la présence des choses avant que le monde ne soit, leur persévé-
rance après que le monde a disparu, l’entêtement de ce qui subsiste quand tout 
s’efface et l’hébétude de ce qui apparaît quand il n’y a rien.“ (Maurice Blanchot 
[1949], La part du feu, p. 330.) (Hierzu: Hans-Jost Frey [2007], Maurice 
Blanchot, Das Ende der Sprache schreiben, S. 9ff.) Lefèbvre entdeckt im ‚Vor-
sprachlichen‘ eine pragmatische Ebene, die, losgelöst von gesellschaftlichen 
Zwängen, das Residuale als Motivation zur Veränderung herrschender Zustände 
zu erkennen gibt, ohne jedoch in der Aussage präziser zu sein: „Der Augenblick 
wird Moment und Ewigkeit. Das Wort wird Akt. Der Akt dieses Denkens ent-
hüllt die Tiefen und entdeckt im gleichen Zuge die Möglichkeiten. Das poeti-
sche Wort entreißt dem Vollendeten sein Geheimnis, das Geheimnis des Mögli-
chen.“ (Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 137; orig., p. 124.) In der „Theorie 
der Momente“ wird dieser Gedanke 1980 weitergeführt, wobei insbesondere in 
„La présence et l’absence (1980)“ die Verbindung von „oeuvre“ und Kreativität 
mit den Begriffen von Zentralität, Alltag, Utopie ausgebaut wird. Hierzu: Henri 
Lefèbvre, La présence et l’absence, contribution à la théorie des représentations, 
p. 185ss. Und: Rémi Hess, Henri Lefèbvre, Une pensée du possible, Théorie des 
moments et construction de la personne, 132ss. 

121 Vgl.: „O meine Seele, ich verstehe das Lächeln deiner Schwermut: dein Über-
Reichtum selber streckt nun sehnende Hände aus! Deine Fülle blickt über brau-
sende Meere hin und sucht und wartet; die Sehnsucht der Über-Fülle blickt aus 
deinem lächelnden Augen-Himmel! [...] – singen, mit brausendem Gesange, bis 
alle Meere still werden, dass sie deiner Sehnsucht zuhorchen, –  [...]  – bis über 
stille sehnsüchtige Meere der Nachen schwebt, das güldene Wunder, um dessen 
Gold alle guten schlimmen wunderlichen Dinge hüpfen: – [...] – hin zu dem 
güldenen Wunder, dem freiwilligen Nachen und zu seinem Herrn: das aber ist 
der Winzer, der mit diamantenem Winzermesser wartet, – [...].“ (Friedrich 
Nietzsche [1954], Also sprach Zarathustra, S. 468f.)  

122 Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 269; orig., p. 225. 
123 Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 138; orig., p. 125. 
124 Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 270; orig., p. 225. 
125 Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 357; orig., p. 292. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

216 

on als ‚Medium‘ liegt das Fundament eines Aufrufs zum Handeln; zur Tat 
(„action“): 

 
„In Caldérons Das Leben ein Traum ruft Segismundo aus: „Da nun das derart kurze 
Leben ohne Unterschied aus Wahrheit und Illusion geflochten ist, lass uns träumen, 
meine Seele, lass uns noch einmal träumen!“ Und mit diesen Worten bricht er auf in 
den Kampf.“126 

 
Bereits in seinem Nietzsche-Band kritisiert Lefèbvre die Haltung des „amor 
fati“, die die Möglichkeiten des Handelns („action“) nicht als ein revolutionä-
res Potential erkennt, das über die vom Fatalismus geprägte Anschauung hin-
ausgeht. Indem Nietzsche sich der reinen Kontemplation hingibt, schränkt er 
die Möglichkeiten des Denkens und der Kreativität ein: „En ce sens encore, il 
a limité l’esprit et s’est condamné à ne contempler que l’impuissance de 
l’esprit.“ Die reine Kontemplation, die den „ewigen Augenblick“ festhalten 
will, übersieht die Einzigartigkeit eines jeden Augenblicks sowie die mensch-
lichen Fähigkeiten, aktiv in den Prozess des sozialen und historischen Ge-
schehens einzugreifen: „Au retour éternel, on peut opposer l’unité et la vie, 
parce qu’elle est inépuisablement créatrice.“127 In der Metaphilosophie wird 
diese Kritik an Nietzsches „heroischer Kreation“ des Übermenschen „als dem, 
der die Wahrheit der ewigen Wiederkehr zur Geltung bringt“ zur Aufforde-
rung, jede Art der Erkenntnis im Sinne einer Metaphilosophie auf dem Ter-
rain der Praxis fruchtbar zu machen.128  
 
„Was wir von Nietzsche festhalten wollen, ist die Idee eines neuen Bundes zwischen 
Poesie und Philosophie, jener Einheit, die radikale Kritik dieser beiden geistigen 
Tätigkeiten und ihrer entfremdenden Getrenntheit voraussetzt. Durch dieses Projekt 
einer neuen Einheit hat Nietzsche mehr ‚Größe‘ [...] als die größten modernen Dich-
ter und als alle Philosophen in der Periode des Absterbens der Philosophie, die 
Phänomenologen, die Existenzialisten und die Historiker der ‚Weltanschauun-
gen‘.“129 

                                              
126 Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 137; orig., p. 125. 
127 Vgl.: Henri Lefèbvre, Nietzsche, p. 98s. 
128 „Aber das poetischste aller Worte genügt nicht, die Praxis zu ändern, selbst 

wenn es mehr sagt als der vernünftige Diskurs, [...]. Es wird Diskurs in einer 
Welt des Diskurses. Und die philosophischen Diskurse imitieren nur (schlecht) 
das Wort des Meisters. Dieses Wort vermag keinen Stil, jenes höchste Werk zu 
begründen; es verirrt sich in Gedichte, Erzählungen und Anekdoten. Ist nicht 
sogar das Bild von der ewigen Wiederkehr ein philosophisches Reden?“ (Henri 
Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 138; orig., p. 125.) 

129 Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 138; orig., p. 125s. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151 - am 14.02.2026, 18:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

