
2	 Die Krise der Tradition 
Gottfried Semper

https://doi.org/10.14361/9783839475317-004 - am 14.02.2026, 20:05:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Die Krise der Tradition – Gottfried Semper 45

Unter dem Einf luss der Industrialisierung bewegten sich im 19. Jahrhundert 
die Architektur und das kulturelle Kräftefeld auseinander. Auf der einen Sei-
te standen die neuen Maschinen, die wachsenden Metropolen und die sich 
formierende Massengesellschaft, die in die existierende gesellschaftliche 
Ordnung eingriffen und diese veränderten; auf der anderen Seite stand die 
Architektur, die mittels historisierender Stile an den heroischen Vergangen-
heiten – Antike, Gotik oder Renaissance – als Vorbilder für die Zukunft fest-
hielt. Der daraus erwachsende Konf likt zwischen den verändernden und ver-
harrenden Kräften wurde zum Auslöser für die Notwendigkeit zur Ref lexion 
über die Architektur und ihre theoretischen Grundlagen. Es bildete sich he-
raus, was als Traditionelle Theorie der Architektur bezeichnet werden kann. 

Gottfried Semper (1803 – 1879) nahm dabei eine zentrale Stellung ein. 
Einerseits war er der Architekt bedeutender monumentaler Gebäude im Stil 
der Neorenaissance; er schuf etwa das Kunsthistorische Museum in Wien 
oder das Opernhaus und die Gemäldegalerie in Dresden. Andererseits be-
steht die Bedeutung Sempers darin, dass das »deutsche Architekturschaffen 
wie auch das deutsche Denken der letzten drei Jahrzehnte des 19.  Jahrhun-
derts«, wie Harry Mallgrave (* 1947) festgestellt hat, »sich fast vollständig in-
nerhalb des intellektuellen Rahmens, den Semper aufgespannt hatte«1, voll-
zogen hat. In den Büchern Der Stil in den technischen und tektonischen Künsten, 
oder Praktische Ästhetik (1860 u. 1863) und Die vier Elemente der Baukunst (1851) 
und in dem Aufsatz Wissenschaf t, Industrie, Kunst (1852) widmete sich Sem-
per, auf ethnologischer, anthropologischer und historischer Grundlage sowie 
mit enzyklopädischem Anspruch, der Systematisierung des Wissens über die 
Architektur. 

Sempers dreibändig konzipiertes Werk Der Stil in den technischen und tek-
tonischen Künsten, oder Praktische Ästhetik, von dem er nur zwei Bände fertig-
gestellt hat, entstand als Reaktion auf den Einf luss von Maschine und Ma-
schinenproduktion auf die Architektur. Dies stärkte Sempers Sensibilität für 
die Prägung der Architektur durch das Material, durch dessen Eigenschaf-
ten und die Möglichkeiten seiner Bearbeitung. Es bestärkte ihn auch in sei-
ner Meinung, dass die damals neuen Materialien Stahl und Glas nur wenig 
architektonisches Potenzial besäßen. So entstand Der Stil in den technischen 
und tektonischen Künsten, oder Praktische Ästhetik aus dem Bewusstsein der Kri-
se der Tradition. Sein Ziel war aber nicht die Adaption der Architektur an 
das veränderte kulturelle Kräftefeld, sondern die Rettung der Architektur in 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-004 - am 14.02.2026, 20:05:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Jörg H. Gleiter: Grundlagen der Architekturtheorie I 46

ihren überlieferten Werten. Dennoch muss man in Der Stil die erste moder-
ne Architekturtheorie erkennen, insofern Semper darin, als Reaktion auf das 
Vordringen der Maschine und der Maschinenproduktion, in erkenntnistheo-
retischer Absicht den Fokus vom Objekt hin zu den Prozessen des Gemacht-
werdens der Architektur verschob. 

1	 Material und Maschine

In seiner Schrift Wissenschaf t, Industrie und Kunst (1852) äußerte Semper, dass 
mit Maschinenproduktion und Spekulation die Ordnung der Dinge sich um-
gekehrt habe.2 Bisher hätten die Erfindungen dazu beigetragen, menschli-
che Bedürfnisse zu befriedigen und Notstände zu beseitigen. Dass sich die 
Verhältnisse und die Grundvoraussetzungen für die Architektur verändert 
hätten, das sehe man daran, dass heute die neuen Erfindungen nicht mehr 
Mittel seien »zur Abwehr der Not und zum Genusse; vielmehr sind die Not 
und der Genuß Absatzmittel für die Erfindungen«3. Die Erfindungen würden 
also nicht mehr zur Linderung von Missständen und zur Verbesserung des 
Lebens beitragen, sondern dienten im Gegenteil allein dem Ziel, den Status 
quo von existenzieller Not und sozialer Ungerechtigkeit aufrechtzuerhal-
ten. Die Industrieproduktion sei nicht mehr, wie zuvor die Produktion der 
Manufakturen in feudalen Gesellschaften, organisch mit den Prozessen des 
Lebens verbunden. Sie mache sich dagegen autonom, mit der Gefahr, dass 
sie, losgelöst von den historischen und anthropologischen Grundlagen, sich 
gegen den Menschen wende.

Semper schilderte, wie die technischen Neuerungen oft an den Menschen 
vorbei und losgelöst von deren Bedürfnissen entwickelt würden. Die Waren-
produktion schaffe erst die Bedürfnisse, für deren Befriedigung produziert 
werde, so Sempers frühe Kapitalismuskritik. Die Maschine produziere nicht 
mehr, wie das Handwerk, für einen lokalen, überschaubaren Markt, sondern 
auf Vorrat. Damit hatte Semper das Paradox der kapitalistischen Warenpro-
duktion beschrieben. Wie das Kapital würden auch die Maschinen einer 
Eigendynamik und Eigenlogik unterliegen und die Gesellschaft nach ihrem 
Maß verändern. Mit der Feststellung, dass sich die Ordnung der Dinge um-
gekehrt habe, nahm Semper seine Zeit als eine Zeit des Epochenbruchs wahr.

https://doi.org/10.14361/9783839475317-004 - am 14.02.2026, 20:05:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Die Krise der Tradition – Gottfried Semper 47

Nachdem er wegen seiner Beteiligung an der 
Mairevolution von 1849 aus Dresden f liehen musste, 
verbrachte Semper die Jahre zwischen 1849 und 1855 
im Exil in England. Was Semper nachhaltig prägte, 
waren aber weniger Flucht und Exil als die Mitarbeit 
an der ersten Weltausstellung, die 1851 in London im 
damals modernsten Gebäude der Welt aus Eisen und 
Glas, dem Crystal Palace (Abb. 2a) von Sir Joseph Pax-
ton (1803 – 1865), eröffnet wurde. Durch den Einsatz 
von vorgefertigten und standardisierten Bauteilen 
(Abb. 2b) verbindet sich mit dem Crystal Palace der 
Beginn des industriellen Bauens. Im Crystal Palace 
wurden unter einem Glasdach und mit enzyklopädi-
schem Anspruch  – im Sinne einer monde en miniatu-
re – die Erzeugnisse der zeitgenössischen modernen 
Maschinenproduktion unterschiedslos neben 
Produkten aus den Kolonien und des heimischen 
Kunsthandwerks sowie Kunstwerken präsentiert. Die 
Absicht war, das Industriezeitalter als ein weiteres 
Zeitalter der Renaissance zu feiern, das heißt als 

Oben: Abb. 2a, unten: Abb. 2b

eine Epoche der Erneuerung der Kultur, vergleichbar mit der Renaissance 
des 15. Jahrhunderts, nun aber in der wissenschaftlich-technologischen Ent-
wicklung und der Maschinenproduktion gründend. Man war der Überzeu-
gung, dass die maschinell gefertigten Objekte nicht weniger Kunst seien, als 
es die Kunstwerke der Renaissance sind. 

Hier setzte Sempers Kritik an. Die Maschine forderte die Baukunst in ihrem 
überlieferten Verständnis heraus. Kritisch schilderte Semper einige der Ver-
änderungen, die der Übergang von der handwerklichen zur maschinellen Pro-
duktion ausgelöst hat. Die Maschine greife tief in das Gebiet der Kunst und des 
Kunsthandwerks ein und beschäme den Menschen in seiner Geschicklichkeit. 
Die Maschine könne viel besser nähen, stricken, sticken, schnitzen und malen 
als der Mensch. Mit der Maschinentechnologie sei alles so leicht geworden, 

»der härteste Porphyr und Granit schneidet sich wie Kreide, poliert sich wie 
Wachs, das Elfenbein wird weich gemacht und in Formen gedrückt, Kautschuk
und Guttapercha [Gummi, Anm. d. A.] wird vulkanisiert und zu täuschenden 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-004 - am 14.02.2026, 20:05:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Jörg H. Gleiter: Grundlagen der Architekturtheorie I 48

Nachahmungen der Schnitzwerke in Holz, Metall und Stein benutzt, bei 
denen der natürliche Bereich der fingierten Stoffe weit überschritten wird«4.

Semper kritisierte hier aber nur einerseits den Verlust der Handarbeit durch 
die Maschine. Es erschreckte ihn, dass die Materie quasi vor der Maschine 
kapitulierte, die Maschine auf das künstlerische Gebiet übergriff und die 
künstlerische Tätigkeit zerstörte. Durch die Leistungsfähigkeit der Maschi-
ne würde die Materie ihre spezifischen Eigenschaften verlieren und könnte 
der Maschinenproduktion nichts Eigenes mehr entgegensetzen. Wenn Gra-
nit wie Kreide geschnitten werden könne, höre er auf Granit zu sein. Darüber 
hinaus könne das Material sich mit seinen Eigenschaften nicht mehr in den 
Prozess der Architektur einbringen. Die Maschine vernichte die Eigenschaf-
ten der Materie, diese höre damit auf, sie selbst zu sein. 

Semper schilderte hier die Symptome einer tiefgreifenden Krise. Es 
seien dies, wie er in der Einleitung zu Der Stil schrieb, »Erscheinungen des 
Verfalls der Künste«5. Das alte Kunstleben sei zerstört. Er hoffe aber, dass 
irgendwann einmal in einer »geheimnisvollen Phönixgeburt«6 die Künste 
wieder zu neuem Glanz erwachen würden. Für die eigene Zeit gestand er ein, 
dass eine Beurteilung der Lage nicht möglich sei, da »wir des Standpunktes 
und der Uebersicht über dieselbe entbehren«7. Wer in der Mitte einer Sache 
stehe und Teil von ihr sei, könne diese nicht bewerten. Semper beschrieb die 
tief verunsichernde Erfahrung, in einer Zeit schneller und großer Verände-
rungen zu leben, die kaum mehr einen objektiven Standpunkt und somit 
ein analytisch objektives Urteil erlaubten. Wo die Dinge nicht mehr in einer 
Traditionslinie stehen, zeigt sich die für die Moderne charakteristische Er-
fahrung des Transitorischen und Flüchtigen der kulturellen Erscheinungen. 

Semper stellte sich dann die Frage, ob der Verfall der Künste »Anzeichen 
eines auf tieferliegenden socialen [sic!] Ursachen begründeten allgemeinen 
Verfalls« der Kultur sei. Das Beobachtete könnte aber auch ein Zeichen sein, 
das auf ansonsten gesunde Zustände hinweise, also das Zeichen nur »zeit-
weilige[r] Verwirrung«, das die Künstler, deren Aufgabe es sei, sich »in dem 
Erkennen und Darstellen des Schönen« zu betätigen, dazu veranlasse, die 
Dinge wieder ins Lot zu bringen, so dass später alles doch noch »zum Heile 
und zur Ehre der Menschheit« ein glückliches Ende nehmen könne.8 Semper 
gab sich keinem Kulturpessimismus hin, er war zuversichtlich, dass sich die 
alte Ordnung wiederherstellen ließe. Es ist bezeichnend für ihn, dass er in 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-004 - am 14.02.2026, 20:05:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Die Krise der Tradition – Gottfried Semper 49

seinen Schriften mit analytischer Schärfe die Symptome der Moderne be-
schrieb, dass aber daraus für seine Architektur keine Konsequenzen resul-
tierten. Sempers Erkenntnisse über die Moderne wurden in der Architektur 
nicht produktiv. Seine theoretische Beschäftigung mit den Grundlagen der 
Architektur zielte auf die Wiederherstellung der durch die Maschine infrage 
gestellten tradierten Ordnung. 

2	 Monumentalbaukunst

Semper hat die Veränderungen in der Architektur, die so sichtbar im Crystal 
Palace zutage getreten waren, wohl wahrgenommen. Sie widersprachen aber 
seinem Verständnis der Architektur als Monumentalbaukunst. Semper hielt 
am Konzept fest, dass allein durch Monumentalbaukunst die Erweiterung 
der Architektur vom bloßen Bauen zur Baukunst gelingen könne. Mit künst-
lerischen Mitteln verfolge die Monumentalbaukunst die Lösung der Archi-
tektur aus ihrer Bindung an Materie und Ort und ziele auf die Überhöhung 
der Architektur zu einem erweiterten Denk- und Erfahrungsraum. Die 
Monumentalbaukunst wolle die Transzendierung der Präsenz, des Hier und 
Jetzt, von Raum und Zeit. 

Nach Semper lassen sich für die Monumentalbaukunst zwei Verfahrens-
weisen unterscheiden, denen jeweils zwei architektonische Phänomene zu-
geordnet werden können: 

1.	 Transzendierung des Raums, die Grundlagen dafür sind 
	 a. große Masse und 
	 b. Festigkeit des Materials. 
2.	 Transzendierung der Zeit, die Grundlagen dafür sind 
	 a. Geschichtsbezug und 
	 b. Feierlichkeit oder mystische Stimmung. 

In Bezug auf die feierlich-mystische Stimmung forderte Semper: 

»Jedes Kunstschaffen einerseits, jeder Kunstgenuss andrerseits, setzt eine 
gewisse Faschingslaune voraus, um mich modern auszudrücken, – der Karne-
valskerzendunst ist die wahre Atmosphäre der Kunst. Vernichtung der Reali-

https://doi.org/10.14361/9783839475317-004 - am 14.02.2026, 20:05:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Jörg H. Gleiter: Grundlagen der Architekturtheorie I 50

tät, des Stofflichen, ist nothwendig, wo die Form als bedeutungsvolles Sym-
bol als selbständige Schöpfung des Menschen hervortreten soll.«9

Hinter dem Konzept der Transzendierung von Raum und Zeit steht die De-
finition des Erhabenen, wie sie der Philosoph Immanuel Kant (1724 – 1804) in 
Kritik der ästhetischen Urteilskraf t (1790) expliziert hatte. Nach Kant geht das Er-
habene von jenen sinnlichen Ereignissen aus, die »über alle Vergleichung«10 so 
groß sind, dass sie von der menschlichen Einbildungskraft nicht erfasst wer-
den können. Dazu gehören auf der einen Seite Ereignisse wie Gewitter, Sturm 
oder die tosende See, die Kant der Kategorie des dynamisch Erhabenen zu-
ordnete. Auf der anderen Seite können auch Dinge wie der unendliche Ozean 
oder der nächtliche Sternenhimmel eine Erfahrung des Erhabenen auslösen. 
Weil ein objektives Maß für das über alle Erfahrung Große nicht angegeben 
werden kann, sprach Kant in diesem Fall vom mathematisch Erhabenen. 
Aber beide Arten des Erhabenen – das dynamisch Erhabene und das mathe-
matisch Erhabene – werden grundsätzlich von Naturereignissen ausgelöst, 
die so unermesslich groß sind, dass sie, in den Begriffen Kants, das mensch-
liche Begehrungs- und Erkenntnisvermögen überschreiten. 

Weil sie größer sind als die menschliche Vorstellungskraft, lösen beide 
Arten von Naturereignissen zunächst Furcht und Unsicherheit aus. Aber aus 
sicherer Distanz erfahren, versucht der Mensch die Naturereignisse ratio-
nal zu erklären, indem er sich eine Idee – sei sie auch noch so fiktiv – von 
den dahinter wirkenden Kräften macht. Mittels des Gebrauchs der Vernunft 
versucht der Mensch die unverstandenen Dinge zu erklären und sich so über 
sie zu erheben. So kommt der Begrif f des Erhabenen zustande. In diesem 
Moment schlägt dann, als Voraussetzung für das ästhetische Erlebnis, Un-
lust, die der Mensch angesichts des dynamisch oder mathematisch Über-
großen empfindet, in Bestätigung seiner selbst und damit in Lust um. Kant 
sprach auch von der Technik der Subreption, das heißt vom Verfahren, den 
unverstandenen Dingen eine Logik unterzuschieben. Ein Beispiel hierfür ist 
die griechische Mythologie mit ihrer Götterwelt, in der die unerklärbaren 
Naturphänomene auf Verhaltensweisen der Götter zurückgeführt werden, 
die wiederum den Verhaltensweisen der Menschen nachgebildet und da-
her für diese nachvollziehbar sind. So wird das Unverstandene der Natur 
mittels der nach menschlichen Maßstäben handelnden Götter erklärbar ge-
macht. Es verliert die Natur ihre Bedrohlichkeit und Irrationalität, wie zum 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-004 - am 14.02.2026, 20:05:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Die Krise der Tradition – Gottfried Semper 51

Beispiel im Falle Poseidons, des Meeresgottes: Sturm wird damit erklärt, 
dass der Gott wütend und aufgebracht ist. 

Kant machte aber auch deutlich, dass nur Erscheinungen der Natur 
Ursache der Erfahrung des Erhabenen sein können, nicht aber Gebäude. 
Denn Gebäude, mögen sie noch so groß sein, sind immer von Menschen kon-
zipiert und damit innerhalb des von Menschen Denk- und Vorstellbaren. Ge-
bäude können nach Kant lediglich groß oder übergroß sein, er sprach auch 
von kolossalischer Wirkung. Da sie für das menschliche Auffassungsvermö-
gen beinahe zu groß sind, bezeichnete Kant Bauten – wie die Pyramiden von 
Gizeh oder die Basilika Sankt Peter in Rom – als kolossalisch. Aufgrund der 
übergroßen Masse kann die Monumentalität eines Gebäudes wohl Erstau-
nen auslösen, nicht aber ein Gefühl des Erhabenen. 

Erhabene Wirkung kann dagegen von der Zeit ausgehen, von der histori-
schen Zeit. Denn die historischen, weit zurückliegenden Ereignisse können 
wir kaum wirklich erfassen und umso weniger, je mehr sie sich im Dunkel 
der Geschichte verlieren. Die historische Dimension ist daher von größerer 
Bedeutung für den Begrif f der Monumentalität als die schiere Masse des Ge-
bäudevolumens. Nicht durch die Größe des Gebäudes, sondern allein durch 
den Rückbezug auf die Geschichte, auf das Älteste und Vorvergangene, 
kommt der Architektur eine transzendentale, eine die Realität überschrei-
tende und damit erhabene Wirkung zu.

Hier setzt das Erhabene in der Architektur an. Es ist die Zeitdimension, 
die nach Kant das Erkenntnis- und Begehrungsvermögen überschreiten 
kann. Es ist die longue durée der historischen Zeit, die sich im Dunkel der Ur-
geschichte verliert, die der menschliche Geist nicht fassen kann, ihn schwin-
deln lässt und in ihm ein Gefühl des Erhabenen auslöst. Es zeichnet gerade 
den Historismus des 19. Jahrhunderts aus, dass er im Zitat der ältesten Stile 
Geschichte als »monumentalische Geschichte« zur sinnlichen Anschauung 
bringen wollte. Nach dem Philosophen Friedrich Nietzsche (1844 – 1900) ist 
gerade die monumentalische Geschichte nicht idealisierend, sie zeigt nicht 
die Ursachen und die Kausalitäten an, die zu den historischen Fakten führ-
ten. Monumentalische Geschichte begründet nichts, sie zeigt die Dinge so, 
wie sie sind. Daher ist sie nach Nietzsche »eine Sammlung der ›Effecte an 
sich‹«11. Es löst die monumentalische Zeitdimension des Historismus die 
Ef fekte des Erhabenen aus, durch die die Architektur zu einem erweiterten 
Denk- und Erfahrungsraum wird. 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-004 - am 14.02.2026, 20:05:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Jörg H. Gleiter: Grundlagen der Architekturtheorie I 52

Die Möglichkeit des stilistischen Bezugs auf das 
Älteste und lange Vergangene machte in der zweiten 
Hälfte des 19.  Jahrhunderts natur- und kunsthistori-
sche Museen zur idealen Aufgabe der Monumental-
baukunst. Exemplarisch dafür kann Sempers Kunst-
historisches Museum in Wien, aber auch dessen 
Gemäldegalerie in Dresden stehen. Sie sind im Stil 
der Neorenaissance ausgeführt und bedienen sich 
einer Rhetorik aus Massenwirkung und Historizität. 
Ein Höhepunkt in dieser Hinsicht war der Wettbe-
werb für die Berliner Museumsinsel (1883/84), beson-
ders der Beitrag der Architekten Schmidt und Neckel-
mann (Abb. 2c).12 Ihr Entwurf war von einer auf vier 
Triumphbogen auf lagernden Kuppel beherrscht, 
möglicherweise in Anlehnung an Karl Friedrich 
Schinkels (1781-1841) Nikolaikirche (1850) in Potsdam, 
nur dass die Dimensionen jeglichen Maßstab spreng-

ten. Er war atemberaubend durch seine Größe und schwindelerregend durch 
den Effekt der Suspension der Zeit, die sich durch die Gleichzeitigkeit der 
zitierten historischen Epochen einstellte. Selbst die Staffagefiguren, die die 
perspektivische Darstellung beleben, erscheinen atemlos und ehrfürchtig vor 
der erhabenen Wirkung der stillgestellten Zeit. 

Die transzendierende Wirkung, die die Architektur zu einem erweiterten 
Denk- und Erfahrungsraum und damit zur Monumentalbaukunst macht, geht 
wesentlich von der Zeitdimension aus. Damit wird das Problem der Archi-
tektur als Baukunst im Übergang zur Moderne sichtbar: Die Überwindung 
des Historismus, die Abschaffung des Ornaments, das heißt der Verzicht auf 
die Stile, entzogen der modernen Architektur die Dimension der historischen 
Zeit und mit den Effekten des Erhabenen auch den Status als Baukunst oder 
Monumentalbaukunst. Das erklärt, warum die Architekten bis über die Wende 
zum 20. Jahrhundert hinaus am Historismus und am klassischen Ornament 
festhielten. Es war keine Laune oder gar Unfähigkeit, im Gegenteil: Mit Stil 
und Ornament und der in ihnen enthaltenen Zeitlichkeit verband sich ganz 
elementar der Status als Baukunst und im Sinne des Erhabenen der Status als 
Monumentalbaukunst. Die Architekten waren sich bewusst, dass das Ende des 
Ornaments und damit der Verzicht auf Bezugnahme auf die Vergangenheit 

Abb. 2c

https://doi.org/10.14361/9783839475317-004 - am 14.02.2026, 20:05:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Die Krise der Tradition – Gottfried Semper 53

gleichbedeutend waren mit dem Ende der Architektur als Monumentalbau-
kunst im überlieferten Sinne. Es konnte nicht genügen, einfach die Stile und 
Ornamente abzuschaffen. Für die Moderne bedurfte es der Rekonzeptualisie-
rung der Zeit und damit der Rekonzeptualisierung der Baukunst.

3	 Provisorien in Eisen

Besonders die neuen Materialien Eisen und Glas bedrohten den Status der 
Architektur als Baukunst. Da sie den oben genannten Prinzipien der Archi-
tektur als Monumentalbaukunst widersprachen, lehnte Semper auch das 
Bauen in Eisen und Glas ab. Eisen werde nie primäres Material für die Archi-
tektur werden können, so Semper, weil es nie monumental werden könne. Es 
sprach gegen das Eisen als Material der Baukunst, dass es 

1.	 nur kleine Massen ausbilden könne, 
2.	 kein dauerhaftes Material sei, 
3.	 kein Träger von Geschichte sei und 
4.	 keine feierliche oder mythische Atmosphäre erzeugen könne.

Die Eigenschaften des Eisens fordere, wie Semper schrieb, dass es mit dün-
nen Profilen eingesetzt werde. Womit die Konstruktion tendenziell unsicht-
bar werde und sich der monumentalen Wirkung entziehe. Daher dürfe die 
Baukunst, die ihre »Wirkungen auf das Gemüt durch das Organ des Gesich-
tes [das Auge, Anm. d. A.] bewerkstelligt, mit diesem gleichsam unsichtbaren 
Stoffe sich nicht einlassen«13. Im Gegensatz zu Stein würden die schlanken 
Profile der Eisenkonstruktionen wenig für die Augen bieten, denn 

»das Eisen, und überhaupt jedes harte und zähe Metall, als konstruktiver 
Stoff seiner Natur entsprechend in schwachen Stäben und zum Teil in Dräh-
ten angewendet, [entzieht] sich wegen der geringen Oberfläche, welche es 
in diesen Formen darbietet, dem Auge um so mehr […], je vollkommener die 
Konstruktion ist«14. 

In Sempers Augen war das Material Eisen nur für temporäre Bauten geeig-
net, zum Beispiel für Wintergärten und Gewächshäuser oder für Bauten der 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-004 - am 14.02.2026, 20:05:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Jörg H. Gleiter: Grundlagen der Architekturtheorie I 54

Eisenbahn wie »Einsteighallen und sonstige Schuppen als Wahrzeichen ihres 
Provisoriums«15. Es wird hier sichtbar, dass Semper die Eisenkonstruktion in 
Bezug auf die Bestimmung der Architektur als Baukunst ablehnte, was aber 
nicht heißt, dass er sie gänzlich ablehnte. Anwendungsmöglichkeiten sah er 
für all jene Bauaufgaben, die für ihn außerhalb der Baukunst lagen: 

»Nur an Bauwerken entschieden praktischer Bestimmung, wie an Schutz-
dächern von weiter Spannung, besonders an den Garen der Eisenbahnhöfe, 
machte sie einen befriedigenden Eindruck. Wo immer sie sonst in Anwen-
dung kommt, erinnert sie, oft sehr störend, an jene kalten und den Zugwin-
den bloßgestellten Eisenbahnräume und macht jede gemütliche oder feier-
liche Stimmung unmöglich.«16

Eisen sei eben nicht »als Träger großer Massen, als Stütze des Baues, als 
Grundton des Motivs«17 geeignet, dagegen sei das Material bei Zäunen will-
kommen, denn das »Gitterwerk in Einhegungen« sei der richtige Einsatzort, 
weil das Material dort entsprechend sparsam, dünn, aber doch widerstands-
fähig zu sein habe. 

Doch stand Semper den neuen Materialien Eisen und Glas nicht so kate-
gorisch ablehnend gegenüber, wie es manche seiner Äußerungen nahezule-
gen scheinen. Semper hatte die Möglichkeitspotenziale der neuen Materia-
lien für die Architektur zumindest erahnt. Das zeigt sich in der folgenden 
Bemerkung: 

»Es wird noch lange dauern, bis das Eisen, und überhaupt das Metall auf eine 
so vollkommene Weise technisch beherrscht sein wird, daß es als künstleri-
sches Element in der schönen Baukunst neben dem Steine, den Ziegeln und 
dem Holze Geltung und Würdigung zu finden beanspruchen darf.«18

Dennoch, bis zur Wende zum 20.  Jahrhundert blieb Sempers Architektur-
theorie einf lussreich und bestimmend. Erst danach ließ die Wirkung nach. 
Noch 1907 konstatierte Karl Scheff ler (1869 – 1951), dass die schlanke Stahl-
stütze »in der Baukunst gar nichts, die Masse alles«19 bedeute und dass es nie 
eine Monumentalarchitektur gegeben habe, die »sich nicht des Steins bedient 
hätte«20. Einige Jahre später, 1913, gestand dagegen Hermann Muthesius 
(1861 – 1927) ein, dass es keineswegs zutreffe, »daß bisher nur die Massigkeit 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-004 - am 14.02.2026, 20:05:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Die Krise der Tradition – Gottfried Semper 55

ästhetisch gute Wirkungen hervorgebracht habe«21. Es liege, wie Peter Beh-
rens (1868 – 1940) schrieb, »das Monumentale auf keinen Fall in der räumli-
chen Größe. Die wahren Ausmessungen sind hierbei belanglos«22, es komme 
für die Architektur als Baukunst nicht darauf an. »Im Gegenteil, alle Einzel-
heiten, alle Besonderheiten eines Stimmungsausdruckes sind nachteilig«23, 
so seine Kritik an Semper. Monumentalität in der Architektur gehe von einer 
»Gesetzmäßigkeit [aus], die vom Geiste der Zeit diktiert wird«24. Behrens 
führte dafür den Rhythmus an, der sich für ihn nicht mit Masse und Größe 
verbindet, sondern mit einer durch die rhythmische Reihung von Strukturen 
der Architektur eigenen Zeitdimension, die nicht historisch rückbezüglich, 
sondern phänomenal-präsent ist. 

Besonders mit Behrens kündigte sich eine Neukonzeption architektoni-
scher Zeit und damit die Rekonzeptualisierung von Monumentalbaukunst in 
der Moderne an. In der Säulenreihe der Deutschen Botschaft (1912) in Sankt 
Petersburg drängte Behrens die historisierenden Bezüge zurück und erwei-
terte den Neoklassizismus um das Thema der Rhythmisierung. In Walter 
Gropius’ (1883 – 1969) Entwurf für das Bauhausgebäude (1926) und besonders 
in den Meisterhäusern in Dessau fand die Moderne dann zu einem eigenen 
Konzept von Baukunst. Nicht die historische, sondern die architekturimma-
nente Zeit und damit Rhythmisierung und Dynamisierung der einzelnen 
Baukörper prägen, im Sinne der modernen Rekonzeptualisierung der Bau-
kunst, diese Gebäude in ihrer Monumentalität. 

4	 Exkurs  Metaphysik des Schönen

Trotz großartiger Ingenieurbauwerke wie des Eiffelturms (1889) und der Ga-
lerie des Machines (1889) in Paris oder der Firth-of-Forth-Brücke in Schottland 
(1890) blieb bis in die 1920er-Jahre des 20. Jahrhunderts hinein die Frage nach 
dem architektonischen Potenzial von Stahl und Glas weitgehend ungeklärt. 
Sigfried Giedion (1888 – 1968) griff das Thema 1928 in seinem Buch Bauen in 
Frankreich, Bauen in Eisen, Bauen in Eisenbeton auf und fragte, ob angesichts 
der Entwicklungen im Eisen- und Eisenbetonbau der bisherige »beschränkte 
Begriff ›Architektur‘«25 nicht zu eng geworden sei. Wo klassischerweise die 
Architektur mit dem Begriff »Schwere und Monumentalität«26 verbunden sei, 
schienen die neuen Materialien diese Definition der Architektur zu untergra-

https://doi.org/10.14361/9783839475317-004 - am 14.02.2026, 20:05:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Jörg H. Gleiter: Grundlagen der Architekturtheorie I 56

ben, wenn nicht gänzlich infrage zu stellen. »Was gehört zur Architektur? Wo 
beginnt sie, wo endet sie?«27, schrieb Giedion, um dann eine Neudefinition 
der Architektur zu fordern.

Dahinter stand sein Zweifel, ob die Architekturtheorie, so wie sie sich 
unter anderem auf Semper berief, nicht eher eine Materialästhetik des Steins 
war als eine allgemeine Theorie der Architektur. Unter den Bedingungen des 
Bauens mit Stahl und Glas schien es zunehmend fraglich, ob die bisher mit 
Architektur assoziierten Eigenschaften wie Dauer, Festigkeit und Monumen-
talität tatsächlich ursprünglich der Architektur immanent waren. Aufgrund 
des jahrhundertelangen Bauens in Stein schien dies so sehr verinnerlicht, dass 
man glauben könne, der Stein gehöre wesenhaft zur Architektur. So seien die 
großen Abmessungen von Säulen, Wänden und Deckenbalken, die das Mate-
rial Stein erforderte, »für uns heute noch blutmäßig mit jedem Bau verbun-
den«28. Durch den langen Umgang mit dem Material Stein sei das statische 
Gefühl für Schwere und Monumentalität quasi ins Blut übergegangen. Dies 
war für Giedion der Grund, warum die Architekten unfähig waren, die Kon-
sequenzen aus den neuen Materialien Eisen und Glas zu ziehen. 

Nach Giedion besaß das Bauen in Eisen und Glas ein kritisches Moment. 
Durch die transparenten Konstruktionen wurden die ideologischen Verkür-
zungen der bisher gültigen Architekturtheorie sichtbar. Die Kritik galt der 
vorherrschenden klassizistischen Ästhetik, deren Protagonisten neben ande-
ren Étienne-Louis Boullée (1728 – 1799), Claude-Nicolas Ledoux (1736 – 1806), 
John Soane (1753 – 1837), Alois Hirt (1759 – 1837), Leo von Klenze (1784 – 1864) 
und Karl Bötticher (1806 – 1889) waren. 1764 hatte Johann Joachim Winckel-
mann (1717 – 1768) mit seinem Buch Geschichte der Kunst des Altertums29 das 
klassizistische Geschichtsbild geprägt. Treffend sprach Kenneth Frampton 
(* 1930) für die erste Hälfte des 19. Jahrhunderts von einer allgemeinen »Vor-
eingenommenheit für die Klassik«30.

1820 hatte Arthur Schopenhauer (1788 – 1860) mit seiner Metaphysik des 
Schönen die Prinzipien der klassizistischen Ästhetik ausformuliert. Nach 
Schopenhauer ist die Architektur als schöne Kunst  – wenn man von ihrer 
Funktion absieht – charakterisiert durch die Eigenschaften des Steins. Wie 
Schopenhauer feststellte, ist »der eigentliche ästhetische Stoff der schönen 
Architektur der Kampf zwischen Schwere und Starrheit«31. Es sei die Aufga-
be der Architektur als schöne Kunst, die im Stein enthaltenen Eigenschaften 
der Schwere und Starrheit auf vielfältige Art und Weise zur Sichtbarkeit zu 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-004 - am 14.02.2026, 20:05:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Die Krise der Tradition – Gottfried Semper 57

bringen. Schopenhauer sprach auch von der Objektivation der Eigenschaften 
des Materials mittels der Architektur. So würden durch Säule, Basis, Säu-
lenschaft und Kapitell, durch Architrav, Tympanon und Ädikula in vorbild-
licher Art und Weise die Eigenschaften des Tragens und Lastens des Steins 
anschaulich gemacht. Tragen und Lasten sind nach Schopenhauer jene 
Eigenschaften, die normalerweise im Stein, wie er zum Beispiel im Stein-
bruch vorkommt, im Verborgenen bleiben und erst durch die Architektur zur 
Sichtbarkeit und Erkennbarkeit gebracht werden. Erst die Säule veranschau-
liche die Fähigkeit des Steins, große Lasten zu tragen und der Schwerkraft 
eine Gegenkraft entgegenzusetzen. Diese Eigenschaften seien dem Stein im 
Steinbruch oder im Gebirge nicht anzusehen. Erst Gebälk und Säulen zeigen, 
was der Stein tatsächlich kann, Schwere und Starrheit kommen erst in ihnen 
zur Sichtbarkeit und werden zum Thema der Architektur.

Durch Architektur, so Schopenhauer, findet der Wille oder finden die 
Eigenschaften des Steins zur Objektivation. Dieses zu ermöglichen sei die 
Aufgabe der Architektur als schöne Kunst. Dabei gilt die Forderung nach Ob-
jektivation nicht nur für den Stein, sondern auch für andere Materialien wie 
Holz, Stahl oder Glas. Jedem Material sprach Schopenhauer einen eigenen 
Willen – also Eigenschaften – zu. Entsprechend der »Tenacität des Eisens«, 
also entsprechend den Eigenschaften des Eisens, müssten daher andere Re-
geln für das Bauen in Eisen gelten als für das Bauen in Stein oder in Holz. Um 
die besonderen Eigenschaften des Eisens zur Sichtbarkeit zu bringen, müss-
ten zum Beispiel andere Proportionen gefunden werden als die, »welche für 
steinerne Gebäude und ihre Theile als die besten befunden«32 werden. Man 
müsse für die »schöne Baukunst aus Eisen andre Säulenordnungen und and-
re Regeln überhaupt erfinden«33. 

Wie Semper lehnte auch Schopenhauer das Material Eisen für die Archi-
tektur ab. Im Gegensatz zu Semper lagen für ihn die Gründe dafür aber we-
niger auf der materiellen als auf der immateriellen Seite. Denn das Material 
sei das eine, das Licht das andere Prinzip, dem sich die Architektur als schöne 
Kunst verdanke. Das Licht zeichnet nach Schopenhauer eine komplementäre 
Beziehung zum Material, besonders aber zum Stein aus. Von Stein und Licht 
sprach Schopenhauer als der »doppelten Schönheit«34 der Baukunst. »Ich bin 
der Meinung, daß die Baukunst«, so Schopenhauer, »das Wesen des Lichtes, 
welches ganz entgegengesetzter Natur [als der Stein] ist, in seiner Wirksam-
keit«35 zur Entfaltung bringen soll. Einerseits bedürfe es des Lichts, damit 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-004 - am 14.02.2026, 20:05:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Jörg H. Gleiter: Grundlagen der Architekturtheorie I 58

ein Gebäude überhaupt sichtbar werden könne, andererseits bedürfe es auch 
einer materiellen, ref lektierenden Oberf läche, damit Licht sinnlich erfahren 
werden könne. So komme auch das Licht erst durch die Oberf läche zu sei-
ner Objektivation, erst durch Material und Oberf läche werde es sichtbar und 
könne seine Eigenschaften zeigen. Gemeinsam sei beiden, Stein wie Licht, 
dass die Architektur das Medium von deren Objektivation sei. 

Umgekehrt aber werde die Architektur erst durch Licht wahrnehmbar, 
andernfalls bliebe sie im Dunkeln und unerkannt. Daher bezeichnete Scho-
penhauer das Licht als das »erfreulichste der Dinge; – weil es die Bedingung 
und das objektive Korrelat der vollkommensten anschaulichen Erkenntnis-
weise ist«36. Für Schopenhauers Ästhetik kann daher von einer doppelten 
Ontologie des Schönen in der Architektur gesprochen werden, durch die 
die Architektur gleichsam zum Medium doppelter Erkenntnis wird. Die 
Architektur ist auf der einen Seite charakterisiert durch die Objektität des 
Steins, wie dies in der konkreten Form der Architektur erkennbar wird. Auf 
der anderen Seite ist sie charakterisiert durch die Objektität des Lichts in 
seiner immateriellen, transzendentalen Erscheinung. 

Schopenhauer lehnte die Architektur aus Eisen wegen ihrer fehlen-
den transzendentalen Eigenschaften ab. Die schwarze Farbe des Eisens 
hebe die Wirkung des Lichts auf, sie verschlucke das Licht, überhaupt sei 
»die schwarze Farbe, dem deutlichen Hervortreten der Theile hinderlich«37. 
Während die eisernen Gebäude durchaus dem »ersten ästhetischen Zweck
der Baukunst [entsprächen], Schwere, Starrheit, Kohäsion zur Anschauung 
zu bringen«, seien sie in Bezug auf das Licht defizitär. Mittels Licht- und 
Schattenwirkungen besitze der Stein die Fähigkeit zur Transzendierung
der Materialität, die das Eisen aufgrund mangelnder Ref lexionsfähigkeit 
nicht habe; es fehle ihm die doppelte Ontologie des Schönen. Dem Licht kön-
ne, wie Schopenhauer aufgrund konkreter Erfahrungen feststellte, »der in
unsern Tagen und hier in Berlin zuerst gemachte Versuch architektonischer 
Werke von Eisen, kein Genüge thun«38.

Hier setzte Giedion mit seiner Kritik am vorherrschenden Verständnis 
von Architektur an. »Der Begrif f Architektur ist zu eng geworden«39, schrieb 
er in Bauen in Frankreich, Bauen in Eisen, Bauen in Eisenbeton, das Bauen mit 
Eisen sei ein Bauen weniger von Licht und Schatten als ein Bauen mit Licht 
und Luf t. Wo ein Ef fekt der Durchsichtigkeit und Of fenheit das Bauen mit 
Eisen bestimme, werde Luft »in bisher unbekannter Weise als formendes 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-004 - am 14.02.2026, 20:05:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Die Krise der Tradition – Gottfried Semper 59

Material ins Innere der Pfeiler gezogen«40, das Licht werde zum Thema, wo 
Öf fnungen aus »dickem, einfachem oder doppeltem, mattem oder durch-
sichtigem Glas […] nachts nach Außen einen magischen Glanz ausströmen«41. 
Für Giedion wurde in den neuen Konstruktionen aus Eisen nicht einfach der 
klassizistische Idealismus der Form durch den modernen Rationalismus der 
Konstruktion ersetzt. Im Gegenteil, in Konstruktionen wie dem Pont Trans-
bordeur (1905) in Marseille zeige sich eine Qualität, die immer schon Teil der 
Architektur gewesen, bisher aber durch den Glauben an den Stein und die 
Oberf läche unterdrückt worden sei. 

In der Architektur, so Giedion, komme im Allgemeinen so sehr der in-
nere, psychologische Zustand einer Epoche zur Sichtbarkeit wie auch deren 
Rationalität. Besonders im ausgehenden 19.  Jahrhundert habe die Archi-
tektur die »Rolle des Unterbewusstseins«42 übernommen, die Stahlskelett-
bauten mit vorgeblendeter historisierender Steinfassade seien »ein innerer 
Ausdruck des Lebensprozesses«43 gewesen. In ihnen zeigten sich die Verhär-
tungen der Gesellschaft, die sich, wie die Konstruktionsverfahren in Stahl 
und Glas, der konsequenten Rationalisierung und damit Weiterentwicklung 
entziehe. Konstruktionen seien ja sowieso nie »bloß Ratio«, sondern immer 
so sehr Resultat eines »instinktmäßigen Getriebenseins wie auch künstle-
rischer Ausdruck einer Epoche«44. Während die Ingenieure das Potenzial 
für großartige Konstruktionen in Stahl und Glas erkannt hätten, hätten da-
gegen die Architekten in ideologischer Verblendung diese durch vorgesetzte 
Steinfassaden in »historisierende Masken« verwandelt. Man schuf »neue 
Konstruktionsmöglichkeiten, aber man hatte gleichsam Angst vor ihnen 
[und] erdrückte sie haltlos in Steinkulissen«45. Im Historismus zeigte sich 
die »Angst vor der eigenen Größe«46, nach außen führte der Historismus 
»das alte Pathos weiter; unterirdisch, hinter Fassaden verborgen, bildete 
sich [jedoch] die Basis unseres ganzen heutigen Seins«47.

5	 Theorie der Oberfläche

Aber auch Semper sah durchaus eine Möglichkeit für den Einsatz von Eisen 
in der Architektur als »schöne Baukunst«, jedoch lediglich in beschränktem 
Umfang, nämlich in der Form von Blechverkleidungen. Eisen, so Semper, »ist 
bloß in Blechform für die schöne Baukunst anwendbar. In dieser Form tritt 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-004 - am 14.02.2026, 20:05:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Jörg H. Gleiter: Grundlagen der Architekturtheorie I 60

es auch bei den Alten als kostbarste Bekleidung der Wände und als Stoff für 
solche Türen in Anwendung, bei denen die größten Ansprüche auf Sicherheit, 
Pracht, Würde und Schönheit gemacht wurden.«48

Semper sah im Blech ein Potenzial für die Gestaltung von Oberf lächen. 
Dahinter steht Sempers Bekleidungstheorie. Sie ist Sempers meistdisku-
tierter Beitrag zur Theorie der Architektur, die, wie Semper in Die vier Ele-
mente der Baukunst dargelegt hat, eine Theorie der Oberf läche und weniger 
eine Theorie der Konstruktion ist. Für die Begründung der Bekleidungs-
theorie ging Semper zum Ursprungsmythos der Architektur zurück. 

»Das erste Zeichen menschlicher Niederlassung und Ruhe nach Jagd, Kampf 
und Wanderung in der Wüste ist heute wie damals, als für die ersten Men-
schen das Paradies verloren ging, die Errichtung der Feuerstätte, […] um den 
Herd versammelten sich die ersten Gruppen, an ihm knüpften sich die ers-
ten Bündnisse […]. Er ist das erste und wichtigste, das moralische Element der 
Baukunst. Um ihn gruppieren sich drei andere Elemente, gleichsam die schüt-
zenden Negationen, die Abwehrer der dem Feuer des Herdes feindlichen drei 
Naturelemente; nämlich das Dach, die Umfriedung und der Erdaufwurf.«49

Damit stellte sich Semper in die Tradition von Vitruv und seiner Erzählung 
von der Entstehung der Architektur. Auch bei Vitruv50 versammelten sich die 
ersten Menschen um das Feuer, also um den Herd, begannen eine Gemein-
schaft zu bilden, lernten die Sprache und fingen erst danach an, in einem 
vierten Schritt, gegen die Unbill der Natur Häuser zu bauen. 

Semper ging jedoch über Vitruv hinaus, indem er nicht nur das syste-
matisierte und hierarchisierte, was bei Vitruv lose verknüpft ist, sondern in-
dem er zugleich auch die theoretischen Konsequenzen daraus für die Archi-
tektur zog. Semper benannte vier Elemente der Baukunst:

1. Feuerstätte (Herd), 
2. Erdaufwurf (Fundament oder Sockel), 
3. Umfriedung (Wand) und 
4. Dach.

https://doi.org/10.14361/9783839475317-004 - am 14.02.2026, 20:05:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Die Krise der Tradition – Gottfried Semper 61

Obwohl Semper die Feuerstelle oder den Herd an erster Stelle nannte, so war für 
ihn doch das wichtigste Element die Wand. Denn mit ihr verbindet sich die 
grundlegende Eigenschaft von Architektur: die Trennung eines Innen von einem 
Außen. Im engeren Sinne der Definition von Architektur sind die Wände das 
Grundelement, das die Architektur als Kulturpraxis von anderen unterscheidet. 
Semper zufolge bestanden die Wände ursprünglich aus zwei Teilen: dem Trag-
gerüst und seiner Ausfachung. Die ersten Wände waren Holzgerüste, die durch 
Flechtwerk ausgefacht und so zu opaken, einen Innen- von einem Außenraum 
trennenden architektonischen Elementen wurden. Später wurden dazu Teppi-
che verwendet, die auf Holzgerüste gehängt wurden, weshalb Semper auch den 
Begriff »Teppichwand«51 prägte. Architektonisch ist so, nach Semper, die Wand-
oberf läche wichtiger, die Konstruktion dagegen zweitrangig. Sie bleibt für Sem-
per im Hintergrund und architektonisch weitgehend unthematisiert.

Abb. 2d

Berühmtes Beispiel dafür ist die gef lochtene 
Wandkonstruktion der ›karaibischen Hütte‹ (Abb. 2d). 
Semper hatte sie 1851 auf der Weltausstellung in Lon-
don gesehen. Er war überzeugt, in ihr das Urprinzip 
der Architektur vor Augen zu haben. Die karaibische 
Hütte schien Sempers Idee von Bekleidung und Maske 
als primäre Formen menschlicher Kultur zu bestätigen. 
Bekleidung und Maske seien das Sichtbare der Archi-
tektur, daher Medium der Kommunikation und Träger 
symbolischer Bedeutung. Das Bekleiden und Maskie-
ren sei, so Semper, so alt wie die menschliche Zivilisa-
tion, und die Freude an beidem stelle die Grundlage für 
das Tun der Architekten, Maler, Dichter, Musiker oder 
Dramatiker dar. Wie Semper dann feststellte: »Das 
Prinzip der Bekleidung hat auf den Stil der Baukunst 
und der anderen Künste zu allen Zeiten und bei allen 
Völkern grossen Einf luss geübt.«52

Das Prinzip der Bekleidung arbeitete Semper zu 
seiner bis heute nachwirkenden Bekleidungstheo-
rie aus. Diese bestimme konzeptuell die Gesetze der 
Architektur: 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-004 - am 14.02.2026, 20:05:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Jörg H. Gleiter: Grundlagen der Architekturtheorie I 62

»Wie das Flechtwerk das Ursprüngliche war, so behielt es auch später, als die 
leichten Mattenwände in feste Erdziegel-, Backstein- oder Steinquadermau-
ern sich umgestalteten, der Wirklichkeit oder bloß der Idee nach, die ganze 
Wichtigkeit ihrer früheren Bedeutung, das eigentliche Wesen der Wand.«53

Da die Ornamente und Muster der »Mattenwände« aus dem Prozess des We-
bens hervorgehen und daher f lächig sind, leitete Semper daraus die Regel ab, 
dass die Ornamente generell den Prinzipien der Bekleidung, also des Stoff-
lichen und damit des Gewebten, folgen sollen, auch dann, wenn lange schon 
die Wände aus festem, monolithischem Material wie Stein, Ziegelstein oder 
Klinker gefertigt werden. Die Ornamente der Wände sind Flächenverzierun-
gen. Diese »Eigenschaft geht schon aus unserer Definition hervor, daß alles 
Textile Umhüllung, Decke bildet«54. Daraus folgt, dass die textile Kunst sich 

»niemals mit der getreuen Naturnachahmung und der naturalistischen Auf-
fassung des Ornamentes abgeben darf. Wir brauchen keine Perspektive, kei-
ne Licht- und Schattenfärbung, dagegen regelmäßige Anordnung. Kommen 
Figuren in der Zeichnung vor, so müssen dieselben soviel wie möglich im Pro-
fil gegeben werden, weil das Profil viel mehr das Gefühl des Flachen gibt, als 
die Vorderansicht.«55

Architektur ist, wie man jetzt mit Semper präzisieren kann, immer das Re-
sultat eines doppelten Prozesses des Gemachtwerdens: in baukonstruktiver 
Hinsicht wie auch in historischer Hinsicht. Das Erste betrif ft die Frage des 
konkreten Bauprozesses, das Zweite zielt auf die bis in die aktuelle Zeit hin-
ein nachlebende Geschichte der Architektur. Das heißt, dass die Architektur 
immer auch von sich selbst erzählt, wie sie konzipiert und gemacht ist, so 
dass jedes Gebäude ein doppeltes Erinnerungsmoment enthält. Im Rück-
blick auf die Antike stellte Semper fest, dass die Architekten bei der Bearbei-
tung von Marmor- und Granitblöcken sich nicht enthalten konnten, ihnen 

»eine Art plastischen Lebens zu verleihen. Man ließ sie ihre Geschichte, die 
Gründe ihres Daseins, die Richtung und Gewalt ihrer Thätigkeit, die Rolle, 
welche sie im ganzen Werke zu spielen hatten, und ihre gegenseitigen Bezie-
hungen erzählen.«56

https://doi.org/10.14361/9783839475317-004 - am 14.02.2026, 20:05:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Die Krise der Tradition – Gottfried Semper 63

Daher konnte Semper auch feststellen, dass der Stil, wodurch das Gebäude 
in die Sichtbarkeit trete, die »Übereinstimmung einer Kunsterscheinung mit 
ihrer Entstehungsgeschichte [sei], mit allen Vorbedingungen und Umständen 
ihres Werdens«57. Vom stilistischen Standpunkt aus betrachtet trete uns die 
Architektur »nicht als etwas Absolutes, sondern als ein Resultat entgegen«58. 
Nach Semper ist das architektonische Werk immer eine »Resultierende«59, ein 
Gewordenes, in konstruktiver wie auch in historischer Hinsicht. Daher ver-
lange der Architekt, dass das Gebäude Stil habe, was nichts anderes bedeute 
als das In-die-Sichtbarkeit-Treten oder das »Hervortreten des Grundthemas 
und aller inneren und äußeren Koeffizienten, die bei der Verkörperung des-
selben in einem Kunstwerke modifizierend einwirkten«60.

Nach Semper bildet die Konstruktion der Wand die Grundstruktur, sie 
tritt aber als eine solche hinter der Oberf läche und ihren Motiven zurück. 
Das Traggerüst und die gewebten Stoffe sind eines, ein anderes sind die 
Muster und Motive, die aus dem Prozess des Webens entstehen. Hier findet 
die eigentliche kulturelle Konnotierung oder Auf ladung der Architektur mit 
einer über ihre eigentliche materielle Substanz hinaus verweisenden Bedeu-
tung statt. Die Konstruktion steht bei Semper für die Präsenz der Architek-
tur, die Oberf läche für die Möglichkeit eines über die reine Präsenz des Ge-
bäudes hinausgehenden Verweises auf anderes. Semper sprach hier von den 
»äußeren Koeffizienten«. Sempers Bekleidungstheorie ist damit in erster Li-
nie eine Theorie der Oberf läche und nicht der Konstruktion. Daher begrüßte 
Semper den Einsatz von Eisen nur in Form von Blech als Oberf lächenmate-
rial. Ein sichtbares Stahlskelett, so wie es sich aus der konsequenten Anwen-
dung des Materials ergibt, war für Semper nicht akzeptierbar. Dafür stand 
Semper seine Bekleidungstheorie im Weg. 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-004 - am 14.02.2026, 20:05:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Jörg H. Gleiter: Grundlagen der Architekturtheorie I 64

Basisliteratur

Semper, Gottfried: Die vier Elemente der Baukunst, Braunschweig: Fried-
rich Vieweg und Sohn 1851

Semper, Gottfried: Der Stil in den technischen und tektonischen Künsten, oder 
Praktische Ästhetik. Ein Handbuch für Techniker, Künstler und Kunstfreun-
de, Bd. 1: Die Textile Kunst, München: Friedr. Bruckmann’s Verlag 1878

Semper, Gottfried: Wissenschaf t, Industrie und Kunst und andere Schrif ten 
über Architektur, Kunsthandwerk und Kunstunterricht, hg. v. Hans Wing-
ler, Mainz und Berlin: Kupferberg 1966

Anmerkungen

1	 Harry F. Mallgrave (2001), Gottfried Sem-
per. Ein Architekt des 19. Jahrhunderts, 
S. 13.

2	 Gottfried Semper (1966.a), »Wissenschaft, 
Industrie und Kunst« [1852], S. 31.

3	 Ebd.
4	 Ebd., S. 32.
5	 Gottfried Semper (1878), Der Stil in den 

technischen und tektonischen Künsten, oder 
Praktische Ästhetik, Bd. 1, S. VII.

6	 Ebd.
7	 Ebd.
8	 Ebd.
9	 Ebd., S. 216 f.
10	 Immanuel Kant (1996), Kritik der Urteils-

kraft, § 25, A 80.
11	 Friedrich Nietzsche (1988), »Vom Nutzen 

und Nachtheil der Historie für das Leben« 
[1874], S. 261. 

12	 Vgl. dazu Museumsvisionen. Der Wettbewerb 
zur Erweiterung der Berliner Museumsinsel 
1883 / 84, Bd. V. der Schriften des Architek-
turmuseums der Technischen Universität 
Berlin, hg. v. Nikolaus Bernau u. a., Kiel: 
Verlag Ludwig, 2015.

13	 Gottfried Semper (1966.b), »Eisenkonst-
ruktion« [1841], S. 22.

14	 Ebd.
15	 Gottfried Semper (1879), Der Stil in den 

technischen und tektonischen Künsten, oder 
Praktische Ästhetik, S. 527.

16	 Gottfried Semper (1966.b), »Eisenkonst-
ruktion« [1841], S. 22.

17	 Ebd., S. 23.
18	 Ebd., S. 22.
19	 Karl Scheffler (1907), Moderne Baukunst, 

S. 19.
20	 Ebd., S. 9.
21	 Hermann Muthesius (1913), »Das Form-

problem im Ingenieurbau«, S. 26.
22	 Peter Behrens (2015.a), »Was ist monu-

mentale Kunst?« [1909], S. 291.
23	 Ebd., S. 293.
24	 Peter Behrens (2015.b), »Über modernen 

Kirchenbau«, S. 287.
25	 Sigfried Giedion (2000), Bauen in Frank-

reich, Bauen in Eisen, Bauen in Eisenbeton 
[1928], S. 6.

26	 Ebd.
27	 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839475317-004 - am 14.02.2026, 20:05:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Die Krise der Tradition – Gottfried Semper 65

28	 Ebd.
29	 Vgl. dazu Johann Joachim Winckelmann 

(2006), Geschichte der Kunst des Altertums 
[1764].

30	 Kenneth Frampton (1993), Grundlagen der 
Architektur, S. 87.

31	 Arthur Schopenhauer (1985), Metaphysik 
des Schönen, S. 125.

32	 Ebd., S. 139.
33	 Ebd.
34	 Arthur Schopenhauer (1998), Die Welt als 

Wille und Vorstellung, Bd. 1, S. 306.
35	 Ebd.
36	 Ebd.
37	 Arthur Schopenhauer (1985), Metaphysik 

des Schönen, S. 139.
38	 Ebd., S. 138.
39	 Sigfried Giedion (2000), Bauen in Frank-

reich, Bauen in Eisen, Bauen in Eisenbeton 
[1928], S. 9.

40	 Ebd., S. 59.
41	 Ebd., S. 18.
42	 Ebd., S. 3.
43	 Ebd., S. 4.
44	 Ebd., S. 3.
45	 Ebd., S. 1.

46	 Ebd., S. 43.
47	 Ebd., S. 3.
48	 Gottfried Semper (1966.b), »Eisenkonst-

ruktion« [1841], S. 24.
49	 Gottfried Semper (1851), Die vier Elemente 

der Baukunst, S. 54 f.
50	 Marcus Vitruvius Pollio (2004), De architec-

tura libri decem, 2. Buch, 1. Kapitel.
51	 Gottfried Semper (1851), Die vier Elemente 

der Baukunst, S. 56.
52	 Gottfried Semper (1878), Der Stil in den 

technischen und tektonischen Künsten, oder 
Praktische Ästhetik, S. 217.

53	 Gottfried Semper (1851), Die vier Elemente 
der Baukunst, S. 57.

54	 Gottfried Semper (1979.a), »Textile Kunst«, 
S. 9.

55	 Ebd.
56	 Gottfried Semper (1979.b), »Ueber archi-

tektonische Symbole«, S. 295.
57	 Gottfried Semper (1966.c), »Über Baustile«, 

S. 107.
58	 Ebd.
59	 Gottfried Semper (1987), Über die formelle 

Gesetzmäßigkeit des Schmuckes und dessen 
Bedeutung als Kunstsymbol [1856], S. 42f.

60	 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839475317-004 - am 14.02.2026, 20:05:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

