
III. Zur Metaphorik und Praktizität 
reiner Vernunftbegriffe

Fassen wir zusammen. In Kapitel I wurde in einem 
ersten Angang zu klären versucht, was Kant unter der 
Würde des Menschen versteht und welchen Status das 
Würdekonzept im Rahmen seiner praktischen Philo­
sophie bekleidet.
Mit dem Gedanken menschlicher Würde nimmt 
Kants praktische Philosophie an der Gerechtigkeit 
und Verläßlichkeit menschlicher Praxis ein Interesse, 
das sich auch als ein dreifaches Vernunftinteresse inter­
pretieren läßt: 1) als ein formales, moralisch genann­
tes Interesse an der Einstimmigkeit der Vernunft mit 
sich selbst, an ihrer eigenen Verläßlichkeit, 2) als ein 
systematisches an der Theorie einer durchgängig nach 
Kausalgesetzen bestimmten und bestimmbaren einen 
Welt und 3) als ein architektonisches an der Einheit 
von theoretischer und praktischer Vernunft. Drei Re­
duktionen arbeiten der Einlösung des ersten dieser 
Desiderate direkt, den übrigen indirekt zu: eine Ent- 
anthropologisierung1 und Verwesentlichung2 des 

1 Cf. GMS 389, 410. Zum Ausdruck Entanthropologisierung cf. 
Marten, Die Bedeutung der Etymologie im Denken Martin Heideg­
gers (1991) 228.
2 Cf. das von Habermas, Heidegger - Werk und Weltanschauung 
(1989) 32 auf Heidegger gemünzte Wort von der „Abstraktion 
durch Verwesentlichung“. Cf. auch Paul Klees Charakterisierung 

197

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Menschen zum „vernünftige\ri\ Wesen“ (GMS 4473,), 
eine Desozialisierung praktischer Konflikte zu Ein­
personenkonflikten und eine Vertheoretisierung ihrer 
Lösung.
Was es möglich macht, den Menschen so zu deuten, 
daß ein moralisches Beurteilungsverfahren, wie Kant 
es ins Spiel gebracht hat, anwendbar wird, präpariert 
auch den Menschen heraus, dem er eine Würde zu­
spricht. Umgekehrt ist am Menschen das zu achten, 
was ihn moral- und der Zurechnung fähig macht. Bei­
de Konzepte, Moralität und Menschenwürde, dienen 
der Etablierung des Menschen in einer ausschließlich 
durch Zweckkausalität nach Gesetzen bestimmten 
Sphäre, die Reich der Freiheit heißt, und der Schei­
dung dieser Sphäre von der der Natur, in der Kausali­
tät vom mechanischen Typ bestimmend ist.
Über die objektive Existenz einer Würde des Men­
schen ist jedoch mit Hinweisen auf das formale, syste­
matische und architektonische Interesse einer Philoso­
phie solange noch nichts ausgemacht, wie die Baustei­
ne dieser Philosophie sich nicht als unabdingbar für 
eine Theorie der Praxis überhaupt und das von ihr ver­
tretene Ordnungsinteresse für menschliche Praxis 
selbst als unhintergehbar ausweisen läßt.
Ob der Versuch, praktische Philosophie als Wissen­
schaft zu etablieren, erfolgreich gewesen ist oder über­
haupt erfolgreich sein kann, ist im Rahmen dieser Phi­

seiner Kunst als eine „Verwesentlichung des Zufälligen“ (zit. nach 
Werner Haftmann, Paul Klee. Wege bildnerischen Denkens, Mün­
chen 1950, 71). Das Wort ist bislang nicht in den Bestand deutscher 
Wörterbücher eingegangen.

198

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


losophie selbst nicht mehr zu entscheiden. Sie muß, 
damit darüber befunden werden kann und ihre Begrif­
fe die Geltung haben, die zu haben sie beanspruchen, 
Gegenstand eines Diskurses über ihre Grenzen, ihren 
Status und ihre Legitimität werden können.
Eine philosophische Begründung der Menschenwür­
de hat sich, wie wir in Kapitel II gezeigt haben, noch 
bevor sie zu ihrem eigentlichen Geschäft der Deduk­
tion ihres Gegenstandes schreitet, dreier Infragestel­
lungen zu erwehren:
1) dem Vorwurf der Unwissenschaftlichkeit, weil sie 
einen Wert nicht bloß als ihren Gegenstand traktiere, 
sondern selber werte und damit die Wissenschaftlich­
keit garantierende Webersche Demarkationslinie zwi­
schen konsensfähiger Faktenerforschung und Wer­
tung, über die niemals Einhelligkeit zu erzielen sei, un­
zulässigerweise überschreite. Kants praktische Philo­
sophie aber will, auch dann, wenn sie über Menschen­
würde spricht, Wissenschaft sein. (Auf dieses Pro­
blem werde ich mich hier nicht mehr einlassen.)
2) dem Vorwurf der Unsinnigkeit, wie Schopenhauer 
ihn erhoben hat. Demnach sei der absolute Wert, der 
nach Kant dem Menschen als Zweck an sich selbst zu­
kommt, zwar ein imponierender rhetorischer Fund, 
der raffiniert darauf spekuliere, daß auch der „Leser 
sich gern mit einer solchen Würde angethan sehen 
und demnach damit zufrieden gestellt seyn würde“,  
doch näher betrachtet entdeckten sich sowohl das 
Würdekonzept als auch das des Zwecks an sich selbst 
als Ungedanken. Vom Wert, der seinem Begriff nach 

3

3 Schopenhauer, Grundlage der Moral (1988 a) 523.

199

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine „Vergleichungsgröße“4 sei, Absolutheit zu prädi- 
zieren, und vom Zweck, der stets nur relational als „di­
rektes Motiv“ eines Willens verständlich gemacht wer­
den könne, zu sagen, er sei etwas an sich selbst 
Seiendes, sei beidemal unbarmherzig als eine contra- 
dictio in adjecto zu demaskieren; und diesen Fehler be­
gehe Kant.
3) der These Wittgensteins von der Unsagbarkeit des 
Ethischen und des absolut Werthaften, weil es zusam­
men mit der Logik die Grenze sowohl der Welt als 
auch der Sprache sei, die, auf immanenten, deskripti­
ven Gebrauch verpflichtet, sich unmöglich über ihre 
eigene Grenze äußern könne.
Ich werde im folgenden Kapitel zunächst 1) den drit­
ten Einwand noch einmal erläutern (den zweiten wer­
de ich nur einmal kurz streifen), um ihn dann 2) so 
übersetzen, daß er in das Szenario, das Kant von der 
Bedrohung der Philosophie zeichnet, eingeht, 3) die 
Aufgaben skizzieren, die sich aus dieser Herausforde­
rung ergeben und 4) schließlich Kants Lösungsver­
such nachzeichnen.
Das vierte Kapitel entfaltet die Bedeutung des Aus­
drucks Zweck an sich selbst, das fünfte beschäftigt 
sich mit seiner Rechtfertigung und dem Status tran­
szendentaler Überlegungen.

4 Ebd. 518.

200

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Grenzdiskurs und deskriptivistischer Fehlschluß

Meine These nenne ich vorweg:
Menschenwürde und Zweck an sich selbst sind Grenz­
begriffe im Umfeld der transzendentalen Idee der Frei­
heit. Sie entgehen dem Unsinnsvorwurf und dem Un­
sagbarkeitsverdikt, weil sie erstens als metaphorische 
Ausdrücke und zweitens nicht als konstitutive, son­
dern als regulative Begriffe zu nehmen sind. Grenzbe­
griffe werden nicht immanent deskriptiv, sondern ex­
tern präskriptiv verwandt. Sie regeln, grundlegende 
Fragen menschlicher Welt-und Selbstverständigung 
beantwortend, was möglicher Inhalt einer Welt sein 
kann und nach welcher Regel diese Welt eine Welt ist. 
Externe Fragen aber sind, wie nicht erst Carnaps, son­
dern nach meiner Lesart bereits Kants grundlegende 
Einsicht ist, praktische Fragen.5 Der Umgang mit ih­
nen entscheidet, wie ich zeigen möchte, im wesent­
lichen darüber, welcher Philosophietyp vorliegt.

Kein ,natürliches4 deskriptives Prädikat, so hatte 
Moore, über den von ihm so genannten naturalisti­
schen Fehlschluß aufklärend, ausgeführt, vermag das 
wertende Prädikat ,gut‘ zu definieren oder zu er­

5 Carnap, Empirismus, Semantik und Ontologie (1972) 260, 263, 
267. Cf. Ferber, Das normative ,ist‘ (1988 b) 392. - Im Hinblick auf 
praktische Fragen dieses Typs kommt den Grenzbegriffen in einem 
Grenzdiskurs mehr als ein bloß negativer, ungehörige Ansprüche 
menschlichen Wissenwollens zurückweisender Gebrauch zu. An­
ders der Grenzbegriff im theoretischen Gebrauch. Cf. KrV B 310 f.: 
„Der Begriff eines Noumenon ist also bloß ein Grenzbegriff, um 
die Anmaßung der Sinnlichkeit einzuschränken, und also nur von 
negativem Gebrauche.“ Cf. auch R 4033, XVII 42319.

201

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


setzen. Die dann immer noch mögliche Frage, ob ein 
solcherart Beschriebenes auch wirklich gut sei, müsse 
stets offen bleiben. Gleichwohl hatte Moore darauf be­
standen, daß die Wertung auf irgendeine Eigenschaft 
referieren müsse, die er der Unterscheidung halber 
eine nicht-natürliche nennt.6 Damit macht er das Wert­
prädikat ,gut‘ zu einem beschreibenden Prädikat und 
Wertung zu einem Akt ,nicht-natürlicher* Deskrip­
tion.
Der Wittgenstein der Ethikvorlesung (1929/30) hat da­
gegen, ganz auf der Linie des Tractatus und seiner Be­
stimmung der Welt als eines Ganzen aller Tatsachen,7 
statt neue Deskriptionstypen einzusetzen alles vom 
Anspruch auf Wirklichkeit ausgeschlossen, was sich 
einem am naturwissenschaftlichen Paradigma orien­
tierten deskriptiven Zugriff entzieht. Wertungen in 
einem absoluten, in Deskriptionen unübersetzbaren 
Sinne, Zwecke, die nicht in neuer Hinsicht als Mittel 
verständlich gemacht werden können, sind kein Teil 
der Welt, sondern müssen als deren, ihr selbst nicht zu­
gehörige, Grenze betrachtet werden, wie sie sich 
einem spekulativen Blick „sub specie aeternitatis“8 zei­
gen würde. Die Unterscheidung von Grenze und 
Welt ist ein zu epistemologischen Zwecken eingeführ­
ter Dualismus. Grenzen, wie dieser Dualismus sie 
denkt, sind etwas Prinzipielles, nicht lediglich fakti- 

6 Cf. French, Kants Constitutive-Regulative Distinction (1969) 
385.
7 Cf. Wittgenstein, Tractatus 1 u. 1.11.
8 Wittgenstein, Tagebücher 1914-1916 (1984 a) 178, 7. 10. 1916; 
ders., Tractatus 6.45: „Die Anschauung der Welt sub specie aeterni 
ist ihre Anschauung als - begrenztes - Ganzes.“

202

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sehe Schranken, die sich durch die Erweiterung von 
Kenntnissen aufheben, verschieben oder verändern 
ließen.9 Es handelt sich um einen spekulativen Gedan­
ken, der nichts über die Welt sagt, sondern eine Mög­
lichkeit des Menschen umreißt, sich über sich und die 
von ihm als solche auszulegende Wirklichkeit zu ver­
ständigen. Er kann darum auch nur spekulativ richtig 
oder falsch sein, tauglich oder untauglich für seinen 
spekulativen Gebrauch.10 Doch einmal eingeführt, er­
zwingt er alle Konsequenzen, auf die wir in diesem Ka­
pitel aufmerksam machen wollen, bis hin zu der, daß 
Philosophie auf diesem Wege, sofern er sich in einem 
absoluten Sinne rechtfertigen ließe, nicht allein ihre 

9 Zur Kantschen Unterscheidung von Schranke und Grenze cf. 
Prol § 57,352 f., 354 u. KrV B 787, 789. Anders Hegel, der mehrfach 
zu verstehen gibt, daß er zwischen Schranke und Grenze nicht diffe­
renziert. Cf. Hegel, Enzyklopädie §60, VIII 144; §92, VIII 197; 
§ 95, VIII 201 et passim (cf. im Unterschied dazu ders., Wissen­
schaft der Logik, V 142 f.). Damit entfällt zugleich der transzenden­
tale als ein Grenzdiskurs. Hegel, Enzyklopädie § 60, VIII 144: „Als 
Schranke, Mangel wird etwas nur gewußt, ja empfunden, indem 
man zugleich darüber hinaus ist (...) Es ist daher nur Bewußtlosig­
keit, nicht einzusehen, daß eben die Bezeichnung von etwas als 
einem Endlichen oder Beschränkten den Beweis von der wirklichen 
Gegenwart des Unendlichen, Unbeschränkten enthält, daß das Wis­
sen von Grenze nur sein kann, insofern das Unbegrenzte diesseits 
im Bewußtsein ist.“ Ders., Vorlesungen über Geschichte der Philo­
sophie, XX 403: „Schranke der menschlichen Vernunft usf. ist eine 
unnütze Redensart. Daß die Vernunft des Subjekts beschränkt ist, 
versteht sich von selbst; aber wenn wir vom Denken sprechen, so ist 
Unendlichkeit nichts anderes als Sich-zu-sich-selbst-Verhalten, 
nicht zu seiner Grenze“.
10 Davidson, On the Very Idea of a Conceptual Scheme (1984 a) 
198/(1986 a) 282 bezweifelt die Erklärungsmächtigkeit dieser Un­
terscheidung und spricht vom „dogma of a dualism of scheme and 
reality“.

203

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wissenschaftlichkeit unter Beweis stellte, sondern dar­
über hinaus zur alle übrige Wissenschaft fundieren­
den Grundlagen- oder Uberwissenschaft avancierte.11 
Erhaltung und Verstehbarkeit von Systemen sind mit 
der ihrer Grenzen verknüpft.12 Grenze ist dabei der 
Name eines Ordnungsprinzips für einen Bereich, der 
sich als Ordnung erfahren lassen soll. Da eine die Tat­
sachenwelt organisierende Grenze selbst kein Ele­
ment dieser Welt, das Prinzipiierende nicht zu dem 
von ihm Prinzipiierten gehören kann und daher nicht 
wirklich13 und nicht verifizierbar ist, vermag eine Tat­
sachensprache die Grenze nicht adäquat auszudrük- 
ken. Wir können, wenn Deskription unser einziges 
sprachliches Vermögen und aller zulässige Sprachge­
brauch in sie übersetzbar ist, über sie nichts wissen. 
Doch läßt sie sich supponieren, zeigt Wittgenstein in 
einer Art transzendentalphilosophischer Lösung sei­
nes Problems an, damit eben jene Tatsachenwelt als be­
grenzte und organisierte verständlich wird, worauf zu 

11 KrV B 491: Indem sie sich zu den Ideen als den Grenzen der Welt 
„hinaufschwingt, zeigt die Philosophie eine Würde, welche, wenn 
sie ihre Anmaßungen nur behaupten könnte, den Wert aller ande­
ren menschlichen Wissenschaft weit unter sich lassen würde, indem 
sie die Grundlagen zu unseren größesten Erwartungen und Aussich­
ten auf die letzten Zwecke, in welchen alle Vernunftbemühungen 
sich endlich vereinigen müssen, verheißt.“ (Herv. von mir) Cf. 
Rorty, Wittgenstein, Heidegger und die Hypostasierung der Spra­
che (1991) 73, 75.
12 Cf. Bolz, Chaos und Simulation (1992) 9. Cf. auch Hegel, Enzy­
klopädie § 92, VIII 197.
13 Cf. Carnap, Empirismus, Semantik und Ontologie (1972) 260: 
„Wirklich sein im wissenschaftlichen Sinne bedeutet, ein Element 
des Systems zu sein; daher kann dieser Begriff nicht sinnvoll auf das 
System selbst angewendet werden.“

204

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verzichten schon die Rede von der Welt als einer Tota­
lität14 verunmöglichte.

„Die Grenzen meiner Sprache bedeuten die Grenzen der 
Welt.“15

Die Aufgabe der Grenzziehung fällt nach Wittgen­
stein neben der Logik der Ethik zu.

„Die Ethik handelt nicht von der Welt. Die Ethik muß eine 
Bedingung der Welt sein, wie die Logik.“16 „Die Ethik ist, 
sofern sie überhaupt etwas ist, übernatürlich“.17 „Die Ethik 
ist transcendental.“18

Und ebenso heißt es:

„Das Subjekt gehört nicht zur Welt, sondern ist eine Grenze 
der Welt.“19 „Das vorstehende Subjekt ist wohl leerer 
Wahn. Das wollende Subjekt aber gibt es.“20

Handelt Ethik von den Bedingungen der Welt, dann 
sind ,Menschenwürde4 und ,Zweck an sich selbst4, so­

14 Cf. Wittgenstein, Tractatus 1.11 u. 1.12.
15 Ebd. 6.5.
16 Wittgenstein, Tagebücher 1914-1916 (1984 a) 172, 24. 7. 1916; 
ebd. 177,2. 9.1916: „Das philosophische Ich ist (...) das metaphysi­
sche Subjekt, die Grenze (nicht ein Teil) der Welt.“ Ebd. 174, 2. 8. 
1916: „Wie das Subjekt kein Teil der Welt ist, sondern eine Voraus­
setzung ihrer Existenz, so sind gut und böse Prädikate des Subjekts, 
nicht Eigenschaften in der Welt.“
17 Wittgenstein, Lecture on Ethics (1965) 7/(1989) 13.
18 Wittgenstein, Tractatus 6.421.
19 Ebd. 5.632. Cf. KrV B 543: Das, „was begrenzt, [muß] von dem, 
was dadurch begrenzt wird, unterschieden sein“.
20 Wittgenstein, Tagebücher 1914-1916 (1984 a) 172, 4. 8. 1916. Cf. 
Tractatus 5.631; dort ist nur der erste Satz aufgenommen.

205

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fern sie die Subjektivität des Subjekts in praktischer 
Hinsicht markieren, Begriffe der Entscheidung exter­
ner Fragen oder Grenzbegriffe. Sie dienen der Verstän­
digung über menschliche Praxis als solche. Sie erlau­
ben es, diese als eine Ordnung und unter einer Ord­
nung zu betrachten, und wären, wenn konkurrieren­
de Ordnungsmodelle ausgeschlossen werden könn­
ten, unabdingbare Voraussetzung sowohl für das Ver­
stehen als auch für diese Praxis selbst.
Doch das gilt allemal nur unter der Voraussetzung, 
daß „es eine derartige Wissenschaft überhaupt“ gibt.21 
Und das zuzugestehen ist Wittgenstein letztlich nicht 
bereit. Philosophie hat nach ihrer richtigen Methode 
nichts als deskriptive „Sätze der Naturwissenschaft“ 
zu enthalten und jede Hoffnung auf genuin philoso­
phische Sätze zu enttäuschen.22 Darum ist zu sagen: 
Die Aufgabe der Grenzziehung fiele der Ethik zu, 
stünde nicht alles, was nicht zur Tatsachenwelt ge­
hört, aus sprachkritischen Gründen unter einem Un­
sagbarkeitsverdikt, auch wenn das Sagbare, was es ist, 
nur dank jenes eigentlich zu Sagenden, doch unmög­
lich Sagbaren zu sein vermag. Eine Einengung der 
Sprache ohne Not, wie ich denke; ein Skeptizismus, 
der einem deskriptivistischen Fehlschluß aufsitzt; 
eine Mesalliance von Objektivität und Zweifel. „Der 
Scepticism“ urteilt Kant, „ist uranfänglich aus der Me­
taphysik und ihrer polizeilosen Dialektik entsprun­
gen“ (Prol § 57, 35112f_). Diesem entgegenzusteuern ist 
nach Kant ein kritischer Diskurs gefragt, der die Auf­

21 Wittgenstein, Lecture on Ethics (1965) 7/(1989) 13.
22 Wittgenstein, Tractatus 6.53.

206

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gäbe übernimmt, für die Foucault das Wort von der 
„,police‘ discursive“23 geprägt hat.

2. Kritizismus zwischen Dogmatismus
und Skeptizismus

Kants Philosophie der sogenannten kritischen Zeit 
stellt sich selbst immer wieder als ein Unternehmen 
dar, das einen Standort zwischen Skeptizismus und 
einem durch transzendenten Begriffsgebrauch charak­
terisierten Dogmatismus sucht.24’25
So glaubt der Dogmatismus, wie er sich dem Kritizis­
mus zeigt, Menschenwürde und etwas, das an sich 
selbst Zweck ist, verifizieren zu können. Dagegen 
macht der Skeptizismus auf überzeugende Weise klar, 
daß ein derartiger Nachweis unmöglich ist, daß sich 

23 Foucault, L’ordre du discours (1971) 37/(1991) 25.
24 Cf. Prol § 4, 274 u. KrV B 789. - Über eine Entdeckung, VIII 
22624-29: „Unter dem Dogmatism der Metaphysik versteht diese [die 
Kantsche Vernunftkritik] nämlich: das allgemeine Zutrauen zu 
ihren Principien ohne vorhergehende Kritik des Vernunftvermö­
gens selbst blos um ihres Gelingens willen: unter dem Scepticism 
aber das ohne vorhergegangene Kritik gegen die reine Vernunft ge­
faßte allgemeine Mißtrauen blos um des Mißlingens ihrer Behaup­
tungen willen.“
25 Zwei rivalisierende Positionen, die in der pointierten Form, in 
der Kant sie angreift, von ihm erst selber rekonstruierend erschaf­
fen wurden. Und wenn Rorty, Transcendental Arguments, Self-Re- 
ference, and Pragmatism (1979) 90 der Ansicht ist, daß Kant dabei 
in etwa mit denselben Formen von Skeptizismus (u. Dogmatis­
mus), wie sie auch heute anzutreffen seien, konfrontiert war, so 
möchte ich ihm dasselbe nachsagen wie zuvor Kant: eine Rekon­
struktion zum Zweck der Profilierung seiner eigenen Position.

207

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Menschenwürde nicht verifizieren läßt, ihr Begriff 
zur Erkenntnis einer beschreibbaren Welt nichts bei­
trägt und - so verwandt - sinnlos ist. Und er hält sein 
philosophisches Geschäft damit in diesem Punkt für 
beendet, verwechselt folgenreich diesen Nachweis 
mit einer Widerlegung des Menschenwürdekonzepts 
überhaupt.26
Jenseits dieser beiden Positionen sei ein Kritizismus 
zu Hause, der nicht im Hinblick auf Objekte, sondern 
auf das Erkenntnisvermögen der menschlichen Ver­
nunft sowohl dem Bedürfnis nach einem verläßlichen 
Wissen Rechnung trage als auch einem überschweng­
lichen Begriffsgebrauch seine Schranken weise.27 Mit 
dem Dogmatismus teilt er die Weigerung, die Aus­
drücke ,Menschenwürde*, ,absoluter Wert*, ,Zweck 
an sich selbst* für sinnlos zu halten, mit dem Skeptizis­
mus das Verdikt ihrer prinzipiellen Nichtverifizierbar­
keit. Mit dem Dogmatismus besteht Dissens darüber, 
wie diesen Ausdrücken Sinn zu verleihen ist, mit dem 

26 Cf. Über eine Entdeckung, VIII 2273i_39 Fußnote zu 226: Die Be­
weise des Skeptizismus „gehen auf Gegenstände (...) durch Ideen, 
die nie in der Erfahrung gegeben werden können. Weil sich nun die 
Beweise, dazu die Principien lediglich für Erfahrungsgegenstände 
gedacht worden, in solchem Falle nothwendig widersprechen müs­
sen: so muß, wenn man die Kritik vorbeigeht, welche die Grenz­
scheidung allein bestimmen kann, nicht allein ein Scepticism in An­
sehung alles dessen, was durch bloße Ideen der Vernunft gedacht 
wird, sondern endlich ein Verdacht gegen alle Erkenntniß a, priori 
entspringen, welcher denn zuletzt die allgemeine metaphysische 
Zweifelslehre herbeiführt.“
27 Cf. KU § 74, 39530_32: Wir verfahren mit einem Begriff „kritisch, 
wenn wir ihn nur in Beziehung auf unser Erkenntnißvermögen, mit­
hin auf die subjectiven Bedingungen ihn zu denken betrachten, 
ohne es zu unternehmen über sein Object etwas zu entscheiden.“

208

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Skeptizismus darüber, ob es einen anderen als deskrip­
tiven, immamenten und somit Verifizierbarkeit bean­
spruchenden Gebrauch von Begriffen oder Prädika­
ten gibt oder ob jeglicher davon abweichender Ge­
brauch ein Mißbrauch der Sprache,28 eine Unzulässig­
keit ist.
Folgen wir Wittgenstein, so tendiert aller nichtmiß­
bräuchliche Sprachgebrauch wie von selbst auf eine 
Beschreibung der Tatsachen der Welt.

„Unsere Wörter werden nur Fakten ausdrücken“, weil gene­
rell gilt, daß Wörter, wie die Wissenschaft sie verwendet, 
„Gefäße“ sind, „die nichts weiter zu enthalten und mitzutei­
len vermögen als Bedeutung und Sinn, natürliche Bedeu­
tung und natürlichen Sinn (...); so, wie in eine Teetasse eben 
nur eine Teetasse voll Wasser hineingeht, auch wenn ich’s 
literweise darübergösse.“29

Kritische Philosophie im Sinne Kants will jedoch 
nicht über die Tatsachen der Welt, sondern über die 
Bedingungen der Möglichkeit dieser Welt reden. Sie 
will Grenzdiskurs sein.30

„Wenn wir mit dem Verbot, alle transscendente Urtheile der 
reinen Vernunft zu vermeiden, das damit dem Anschein 
nach streitende Gebot, bis zu Begriffen, die außerhalb dem 
Felde des immanenten (empirischen) Gebrauchs liegen, hin­

28 Cf. Wittgenstein, Lecture on Ethics (1965) 9/(1989) 16.
29 Wittgenstein, Lecture on Ethics (1965) 7/cf. (1989) 13 (in meiner 
von Schulte leicht abweichenden Übersetzung). Bemerkenswert ist 
dabei, daß Wittgenstein den Vergleichscharakter von Metaphern 
mit einer Eigenschaft der Wörter begründet, die er selber nicht an­
ders als mit einer Metapher beschreibt.
30 Cf. z. B. KrV B 754 u. 786-790.

209

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auszugehen, verknüpfen: so werden wir inne, daß beide 
zusammen bestehen können, aber nur gerade auf der Gren­
ze alles erlaubten Vernunftgebrauchs“ (Prol § 57, 35632-37).

Wie aber hält sich das Denken auf der Grenze?

3. Bedingungen für eine Sprache
der Transzendentalphilosophie

Kant hat in den Paralogismen der reinen Vernunft^ 
ein Beispiel davon gegeben, wie das Unterfangen, 
Grenzen mit „Verstandesbegriffen“ als der Begriff-

31 KrV B 430 f.: „Gesetzt aber, es fände sich (...), nicht in der Erfah­
rung, sondern in gewissen (nicht bloß logischen Regeln, sondern) a 
priori feststehenden, unsere Existenz betreffenden Gesetzen des rei­
nen Vernunftgebrauchs, Veranlassung, uns völlig a priori in Anse­
hung unseres eigenen Daseins als gesetzgebend und diese Existenz 
auch selbst bestimmend vorauszusetzen, so würde sich dadurch 
eine Spontaneität entdecken, wodurch unsere Wirklichkeit be­
stimmbar wäre, ohne dazu der Bedingungen der empirischen An­
schauung zu bedürfen; und hier würden wir innewerden, daß im Be­
wußtsein unseres Daseins a priori etwas enthalten sei, was unsere 
nur sinnlich durchgängig bestimmbare Existenz, doch in Ansehung 
eines gewissen inneren Vermögens in Beziehung auf eine intelligible 
(freilich nur gedachte) Welt zu bestimmen, dienen kann. Aber die­
ses würde nichtsdestoweniger alle Versuche in der rationalen Psy­
chologie nicht im mindesten weiter bringen. Denn ich würde durch 
jenes bewundernswürdige Vermögen, welches mir das Bewußtsein 
des moralischen Gesetzes allererst offenbart, zwar ein Prinzip der 
Bestimmung meiner Existenz, welches rein intellektuell ist, haben, 
aber durch welche Prädikate? Durch keine anderen, als die mir in 
der sinnlichen Anschauung gegeben werden müssen, und so würde 
ich da wiederum hingeraten, wo ich in der rationalen Psychologie 
war, nämlich in das Bedürfnis sinnlicher Anschauungen, um mei­
nen Verstandesbegriffen (...), wodurch ich allein Erkenntnis von 

210

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lichkeit der Immanenz zu bestimmen, notwendig 
scheitern muß, und die Antinomie der reinen Ver­
nunft hat auch jedem Versuch, theoretische Aussagen 
über die Welt als Ganzes zu machen, einen methodi­
schen Riegel vorgeschoben.
Nun insistiert Kant aber darauf, daß es eine Klasse 
von Begriffen gibt, denen „kein kongruierender Ge­
genstand in den Sinnen gegeben werden kann", und 
die doch zugleich „nicht willkürlich erdichtet, son­
dern durch die Natur der Vernunft selbst aufgegeben" 
(KrV B 383 f.) sind.* 32 Solche Begriffe nennt er reine 
Vernunftbegriffe oder Ideen. Sie sind reine Bedeutun­
gen (notiones)33 und beziehen sich „auf den ganzen 
Verstandesgebrauch" (KrV B 384). Ideen sind Ein­
heitsvorstellungen für den Verstandesgebrauch in to- 
to, und sie liefern die Regel zu einer solchen Einheit.34 
Aber in welcher Sprache kann das möglich sein?
Soll der kritische Ansatz irgendwelche Aussicht auf 
Erfolg haben, so muß er zeigen, daß es Ausdrücke 

mir haben kann, Bedeutung zu verschaffen; jene Anschauungen 
können mich aber über das Feld der Erfahrung niemals hinaushel­
fen.“ - Kants Beispiel erinnert an Wittgensteins Widerlegung der 
Möglichkeit jeder Ethik aus dem Unvermögen der Sprache, einer 
Sprache, die unfähig, das Ethische unvermittelt zu sagen, in die Psy­
chologie ausweicht, um sogleich in die damit gestellte ,Tatsachenfal­
le* zu tappen.
32 Darauf verweist der erste Teil des Zitats in der vorigen Anmer­
kung. Cf. KrV B 490.
33 KrV B 377: Der „reine Begriff, sofern er lediglich im Verstände 
seinen Ursprung hat (...) heißt Notio. Ein Begriff aus Notionen, 
der die Möglichkeit der Erfahrung übersteigt, ist die Idee, oder der 
Vernunftbegriff.“
34 Cf. Prol §57, 36116 f. u. 21 f.: Grenzbegriff ist ein „Begriff auf der 
Grenze der menschlichen Vernunft“, der dazu dient, „ihren eigenen 

211

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gibt, von denen ein anderer als auf Wirkliches qua Ele­
mente eines Systems (Carnap) referierender zulässi­
ger Gebrauch möglich ist, Ausdrücke, die sich dem 
Vorwurf der Überschwenglichkeit und der Sinnlosig­
keit entziehen.
Soll es überhaupt möglich sein, externe Fragen noch 
wissenschaftlich zu behandeln, so verlangt dies, wenn 
externe Fragen praktische sind, von wissenschaftli­
cher Theorie als solcher eine Wendung zur ,Praktizi­
tät*.35 Genau das, denke ich, tut Kant unter dem Na­
men einer Transzendentalphilosophie. Dieser geht es, 
soweit sie die praktische Philosophie betrifft, unter 
den Titeln ,Menschenwürde* und ,Zweck an sich 
selbst* im Praktischen und auf eine selbst praktisch, 
nämlich regulativ zu nennende Weise um „transcen- 
dentale Einheit im Gebrauch der freyheit“ (R 7204, 
XIX 2847), d. h. um eine externe Einheitskonzeption 
oder -regel, unter der sich intern alles Praktische be­
trachten und als solches sichern läßt.36

Gebrauch innerhalb derselben [der Sinnenwelt] nach Principien der 
größtmöglichen (theoretischen sowohl als praktischen) Einheit zu 
leiten“; oder Prol § 56, 3504_6: „Die transscendentale Ideen drücken 
also die eigenthümliche Bestimmung der Vernunft aus, nämlich als 
eines Princips der systematischen Einheit des Verstandesgebrauchs.“
35 Zum Ausdruck ,Praktizität' cf. Prauss, Kant über Freiheit als Au­
tonomie (1983) 16-18,192-239. Mir geht es allerdings nicht nur um 
eine Praktizität der theoretischen und praktischen Vernunft, son­
dern auch um eine Praktizität der beide Vernunftpraxen traktieren­
den Wissenschaft. Die Praktizität der Kantschen Philosophie ist frei­
lich eine nach ihrem eigenen Begriff von Praxis, und das heißt: sie ist 
nicht kommunikative Praxis. Der Grenzdiskurs ist ein Soliloquium 
der Vernunft. Cf. KrV B 786: „Also kann die Grenzbestimmung un­
serer Vernunft nur nach Gründen a priori geschehen.“
36 Kant weist auf eine Analogie zur transzendentalen Apperzep-

212

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Daraus lassen sich zwei Aufgaben ableiten, eine 1) lo­
gisch-semantische und eine 2) pragmatische:
1) Bestimmte Ausdrücke müssen sich anders als auf 
dem Wege der Referenz auf,etwas in der Weit4 als sinn­
volle Gebilde ausweisen lassen können, was keines­
wegs heißt, daß jede nichtverifizierbare Behauptung 
sinnvoll ist.
2) Es muß einen anderen als den deskriptiven oder 
konstitutiven  Gebrauch von Begriffen geben.37
Bei der Lösung der ersten Aufgabe wird das Problem 
darin bestehen, wie von einer denotativen, etwas be­
zeichnenden Bedeutung loszukommen ist, damit es 
gelingen kann, sich sprachlich auf der Grenze zu hal­
ten, statt sie mit jedem Gebrauch von Sprache jeweils 
schon überschritten zu haben.
,Wollen4 Begriffe partout und zwar denotativ bedeu­
ten, so läßt sich das Ziel, das mit dem semantischen 

tion hin. R 7204, XIX 28333-28413: „Gleichwie die identität der ap- 
perception ein (principium der) synthesis a priori vor alle mögliche 
Erfahrung ist, so ist die identität meines wollens der form nach ein 
principium der glückseligkeit aus mich selbst (...) Ich kan nur, 
wenn ich nach principien a priori handle, immer eben derselbe in 
der Art meiner Zweke seyn, innerlich und äußerlich. Empirische Be­
dingungen machen Verschiedenheiten, (transcendentale Einheit im 
Gebrauch der freyheit.) (...) Die freyheit nach principien empiri­
scher Zweke hat keine durchgängige Einstimmung mit sich selbst; 
ich kan mir daraus nichts zuverläßiges in ansehung meiner selbst 
vorstellen. Es ist keine Einheit meines willens." - Henrich, Der Be­
griff der sittlichen Einsicht (1973) 245 f. gibt aus dem Fundus Kanti- 
scher Reflexionen weitere Belege für diese Analogie (R 4220, R 
4338), die in R 5441 „auf die Spitze getrieben“ sei. - Cf. Kap. IV, 3.2. 
37 Konstitutiv nennt Kant die Leistung eines Begriffs, der zusam­
men mit einer Anschauung einen Gegenstand der Erkenntnis er­
zeugt.

213

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Teil der Aufgabe gesetzt ist, nur auf dem Wege einer 
beabsichtigten Abweichung vom wörtlichen Sinn, nur 
auf dem Wege ihrer Metaphorisierung erreichen.38 
,Menschenwürde4, ,absoluter Wert4, ,Zweck an sich 
selbst4 müssen als Grenzbegriffe notwendig seman­
tisch abweichend oder eben metaphorisch formuliert 
sein. Ausdrücke, die metaphorisch gebraucht werden, 
knüpfen an die wörtliche Bedeutung an und müssen 
sie zugleich abwehren. Als semantisch korrekte oder 
normale Gebilde fielen sie sogleich wieder dem Pro­
gramm der Auslegung des Verifizierbaren zu.

4. Metaphorik und Praktizität
der Transzendentalphilosophie 
als Grenzdiskurs

4.1 Metapher

Hans Blumenberg hat die Metaphern, die in der philo­
sophischen Wissenschaftssprache vorkommen, in 
„Restbestände“ und „Grundbestände“ dieser Sprache 
unterschieden.39 Restbestände nennt er „Rudimente 

38 Prauss, Kant und das Problem der Dinge an sich (1977) 147 Fn. 
81 spricht von einer Metaphorik, die zwangsläufig entstehen müsse, 
„wenn man gezwungen ist, sich auch zu transzendental-philosophi­
scher Reflexion noch der Sprache zu bedienen, die ursprünglich 
und primär auf äußere Erfahrungen ausgerichtet ist. Wie Sprache 
sich zu solchen philosophischen Zwecken verwenden läßt, ohne 
daß die dabei unvermeidliche Metaphorik in Verdinglichung um­
schlägt, ist ein bis heute ungelöstes Problem.“
39 Blumenberg, Paradigmen zu einer Metaphorologie (1960) 9.

214

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf dem Wege ,vom Mythos zum Logos“4,40 übertrage­
ne Redeweisen, denen gegenüber ein aufklärerisches 
philosophisches Geschäft entweder darin besteht, sie 
in wörtliche Rede zu übertragen, oder, falls das nicht 
möglich ist, sie des Widersinns zu überführen (Scho­
penhauer). Beim ersten Typ hätten wir es mit Stellver­
tretern, Vergleichen oder Gleichnissen zu tun.41

„Doch ein Gleichnis muß ein Gleichnis für etwas sein“, sagt 
Wittgenstein. „Und wenn ich eine Tatsache mit Hilfe eines 
Gleichnisses beschreiben kann, muß ich ebenfalls imstande 
sein, das Gleichnis wegzulassen und die Fakten ohne es zu 
beschreiben.“42

Zeigen übertragene Redeweisen dieses Typs heuri­
stisch solche Sachverhalte an, vor denen eine Deskrip­
tion mit Hilfe wörtlich gebrauchter Termini bislang 
versagt hat, so ist solche Unübersetzbarkeit als eine 
bloß vorläufige zu verstehen. Das Provisorium der 
heuristischen Metapher wird einst einmal abgelöst 
und überflüssig werden.
Anders die Metaphern, die als Grundbestände philo­
sophischer Sprache (als der Sprache menschlicher 
Welt- und Selbstverständigung) fungieren. Hier geht 
es um „,Übertragungen*, die sich nicht ins Eigent- 

40 Ebd.
41 Dies ist die bis heute maßgebliche Metapherntheorie, wie sie von 
Aristoteles entwickelt wurde. Cf. Aristoteles, De arte poetica 1457 
b. Black, Metaphor [1954] (1981) 31, 35/(1983 a) 61, 66 spricht zu 
ihrer Charakterisierung von „Substitution view“ und „comparison 
view“. Cf. Black, More about Metaphor (1977) 441/(1983 b) 391.
42 Wittgenstein, Lecture on Ethics (1965) 10/(1989) 16.

215

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


liehe, in die Logizität zurückholen lassen",43 um sol­
che, die sich nicht nur kontingenterweise und vorläu­
fig, sondern prinzipiell weder von ihren Benutzern 
oder Produzenten noch von ihren Rezipienten durch 
nichtmetaphorische Rede substituieren lassen. Blu­
menberg tauft sie „absolute Metaphern“Metaphern, 
denen eine „begrifflich nicht ablösbare Aussagefunk­
tion"44 eigen sei.
Doch, maßgebliche Begriffe entscheidender systema­
tischer Stellen mit Metaphern zu besetzen: das scheint 
einer Philosophie, die sich als Aufklärung versteht, in 
den Rücken zu fallen.45 Auf der anderen Seite sollen 
die absoluten Metaphern eben gerade im Dienste 
eines kritischen Programms stehen, das sowohl den 
Dogmatismus als auch den Skeptizismus abzuwehren 
sucht. Und nach allem, was wir bislang gesehen ha­
ben, scheint ein bestimmter Metapherngebrauch über­

43 Blumenberg, Paradigmen zu einer Metaphorologie (1960) 9.
44 Ebd. Bei Black heißen Metaphern dieses Typs emphatisch. Ders., 
More about Metaphor (1977) 439 f./( 1983 b) 389 f.: „Eine metapho­
rische Äußerung ist in dem von mir intendierten Sinn emphatisch in 
dem Maße, wie ihr Produzent weder eine Variante noch einen Aus­
tausch der gebrauchten Wörter zuläßt (...) Überzeugende Gegen­
stücke zu »emphatisch* wären entbehrlich, beliebig, schmückend 
und ornamental (...) Emphatische Metaphern verlangen, daß man 
sich näher wegen ihrer unausgesprochenen Implikationen mit ih­
nen beschäftigt: ihre Produzenten brauchen die Mitarbeit des Rezi­
pienten zur Wahrnehmung dessen, was hinter den verwendeten 
Wörtern liegt.“
45 Blumenberg, Paradigmen zu einer Metaphorologie (1960) 7 f. 
nennt als paradigmatischen Vertreter einer Aufklärung, die allen me­
taphorischen Sprachgebrauch durch nichtmetaphorische Rede ablö­
sen will, Descartes und sein Programm der Erkenntnis durch klare 
und deutliche Begriffe. Cf. Descartes, Discours de la Methode II 7.

216

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


haupt die einzige Möglichkeit zu sein, diesem Pro­
gramm Aussicht auf Erfolg zu verschaffen.
Einige der Kantschen Begriffe sind absolute Meta­
phern. Die Ideen ,Menschenwürde4, ,absoluter Werf, 
,Zweck an sich selbst4, so behaupte ich, sind Grundbe­
stände seiner philosophischen Metaphorik, durch 
nichtmetaphorische unmöglich substituierbare Rede­
weisen.
Nun spricht Kant selber nicht von einer Metaphorisie- 
rung46 der Ideen, sondern beschreibt, was wir Meta- 
phorisierung nennen, in der Kritik der praktischen 
Vernunft als Typik, in der Kritik der Urteilskraft mit 
dem Verfahren einer symbolischen Vorstellungs- bzw. 
Darstellungsart oder „symbolischefn] Hypotypose44.47

4.1.1 Hypotypose

Will Kant seine fundamentale Einsicht nicht preisge­
ben, daß, die Realität der Begriffe aufzuweisen, stets 
Anschauungen vonnöten sind,48 die bei empirischen 
Begriffen durch Beispiele, bei reinen Verstandesbegrif­
fen durch ,Schemate4, bei reinen Vernunftbegriffen 

46 Das Wort Metapher taucht in dem von Kant selber veröffentlich­
ten Teil seines Oeuvres laut Kant-Index nur ein einziges mal auf: 
Recension von Herders Ideen, VIII 6033. Die Stelle ist systematisch 
völlig uninteressant.
47 KpV 6724; KU § 59, 35136, 35231. Der Ausdruck Symbol findet 
sich, synonym mit Typus gebraucht, auch in der KpV 7037. - Auf 
den Pragraphen 59 der KU weist Blumenberg, Paradigmen zu einer 
Metaphorologie (1960) 10 hin. Cf. Strub, Kalkulierte Absurditäten 
(1991)461-467.
48 Cf. KU § 59, 351i5f Cf. Brief Kants vom 12. 5.1789 an C.L. Rein­
hold, XI 3821_25.

217

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aber auf überhaupt keine angemessene Weise beige­
bracht werden können,49 so muß er, damit ein solcher 
Begriff sich überhaupt erst als Begriff erweisen kann, 
auf einen indirekten Weg sinnen, um ihm ein Medium 
seiner Darstellbarkeit zu verschaffen. Begriffe, die 
sich nicht exemplifizieren lassen, müssen trotzdem 
darstellbar sein. Solche Darstellung oder „Hypotypo- 
se“ (KU § 59, 35123) ist nach Paragraph 59 der Kritik 
der Urteilskraft Sache versinnlichender intuitiver Vor­
stellungen, die im Falle der Verstandesbegriffe - an 
die erste Kritik anknüpfend - schematisch, in dem der 
Vernunftbegriffe symbolisch heißen.
Darstellungen versinnlichen etwas Intelligibles, um es 
für das Denken allererst handhabbar zu machen. Hy- 
potyposen sind Versinnlichungen reiner Begriffsbe­
deutungen, die uns anders nicht zugänglich wären, 
und erheben, seien sie nun schematisch oder symbo­
lisch, jeweils den Anspruch, einen Begriff in seiner To­
talität auszudrücken, nicht nur Bilder für einige seiner 
Aspekte zu liefern.50 Es sind jedoch Verfahrensweisen 
zu unterscheiden. Schemata stellen Verstandesbegrif­
fe direkt und demonstrativ dar, Symbole Vernunftbe­
griffe indirekt durch Analogien.

49 Cf. KU § 59, 351 i6_22- Cf. Jäsche-Logik § 3, 927f,16f : „Die Idee ist 
ein Vernunftbegriff, deren Gegenstand gar nicht in der Erfahrung 
kann angetroffen werden (...) Die Vernunftbegriffe oder Ideen kön­
nen gar nicht auf wirkliche Gegenstände führen, weil diese alle in 
einer möglichen Erfahrung enthalten sein müssen.“
50 KU 352]_3: „Beide sind Hypotyposen, d. i. Darstellungen (exhibi- 
tiones)'. nicht bloße Charakterismen^ d. i. Bezeichnungen der Begrif­
fe durch begleitende sinnliche Zeichen“.

218

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4.1.1.1 Schematismus

Als Schema wird ein Bindeglied zwischen einer „Kate­
gorie“ und einer „Erscheinung“ gesucht, das, ob­
gleich diese untereinander völlig heterogen sind, mit 
beiden eine „Gleichartigkeit“ aufweist, die es ermögli­
chen soll, Kategorien, wenn auch nicht durch Beispie­
le exemplifizieren, so doch auf Erscheinungen anwen­
den zu können.51 Dem Begriff (nach Kants Beispiel 
dem eines Dreiecks überhaupt) wird dazu mittels Ein­
bildungskraft die Vorstellung der Einheit aller durch 
den Begriff abgedeckten möglichen sinnlichen Bestim­
mungen unterlegt; eine Vorstellung, die, statt ein Bild 
seines Gegenstands zu sein, den Begriff selbst versinn­
licht und deswegen Schema genannt wird.52 Auf diese 
Weise bezieht sich der Verstandesbegriff direkt auf 
eine ihm analoge Regel der Synthesis beliebiger Drei­
ecke und mit dieser indirekt auf die formale Struktur 
der Anschauung desjenigen Gegenstands, den die Re­
gel imaginieren hilft.53 Das Schema ist ein vermitteln­

51 Cf. KrV B 177. KrV A 245: Die Kategorien bedürfen, „noch über 
den reinen Verstandesbegriff, Bestimmungen ihrer Anwendung auf 
Sinnlichkeit überhaupt (Schema) und sind ohne diese keine Begrif­
fe, wodurch ein Gegenstand erkannt, und von anderen unterschie­
den würde, sondern nur so viel Arten, einen Gegenstand zu mög­
lichen Anschauungen zu denken, und ihm nach irgendeiner Funk­
tion des Verstandes seine Bedeutung (...) zu geben, d. i. ihn zu defi­
nieren'. selbst können sie also nicht definiert werden.“
52 KrV B 179 f.: „Diese Vorstellung nun von einem allgemeinen Ver­
fahren der Einbildungskraft, einem Begriff sein Bild zu verschaffen, 
nenne ich das Schema zu diesem Begriffe. In der Tat liegen unseren 
reinen sinnlichen Begriffen nicht Bilder der Gegenstände, sondern 
Schemate zum Grunde.“
53 Cf. auch KrV B 741 f.

219

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Drittes zwischen reinem Verstandesbegriff und 
reiner Anschauung.54

4.1.1.2 Symbolisierung

Dieser Weg bleibt mit Rücksicht auf Vernunftbegriffe 
versagt. Doch kann „einem Begriffe, den nur die Ver­
nunft denken und dem keine sinnliche Anschauung 
angemessen sein kann, eine solche untergelegt“ (KU 
35126-2s) werden. Daraus folgt erstens, daß die An­
schauung, die den Vernunftbegriff erfüllen soll, keine 
ihm korrespondierende sein kann. Zweitens wird 
klar, daß ein Verfahren, das sich genötigt sieht, einem 
Begriff eine nicht angemessene Anschauung zu unter­
legen, nicht mehr zur theoretisch-deskriptiven Be­
stimmung eines Gegenstands taugt, denn korrespon­
diert ihm die Anschauung nicht, wird er auch nicht 
auf sie referieren. Metaphorische Äußerungen sind 
wörtlich-deskriptiv genommen in der Mehrzahl der 
Fälle falsch oder unsinnig.55
Im Verfahren der Metaphorisierung oder „Symbolisi- 
rung“56 lassen sich, wie Kant es beschreibt, zwei 
Schritte unterscheiden:57

54 Cf. Beck, A Commentary on Kant’s Critique of Practical Reason 
(1960) 158/(1974) 154.
55 Cf. Davidson, What Metaphors Mean (1984 b) 257/(1986 b) 360.
56 Preisschrift über die Fortschritte der Metaphysik, XX 27933. In 
dieser von ihm nicht veröffentlichten Arbeit Kants aus dem Jahre 
1791 bereitet sich der Paragraph 59 der KU unter der Überschrift 
Von der Art, den reinen Verstandes- und Vernunftbegriffen objecti- 
ve Realität zu verschaffen vor.
57 Cf. KU 35212_I6.

220

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1) im ersten wendet die reflektierende Urteilskraft 
den zu metaphorisierenden Begriff auf den Gegen­
stand einer sinnlichen Anschauung an,
2) in einem zweiten metaphorisiert sie diesen Begriff, 
indem sie 2a) an ihm eine Regel der Reflexion über die 
Anschauung gewinnt und diese 2b) auf einen völlig an­
deren Gegenstand, den nämlich, über den sie etwas sa­
gen will, überträgt. So wird der Gegenstand des ersten 
Schritts zum Symbol für den des zweiten.

„Unsere Sprache ist voll von dergleichen indirecten Darstel­
lungen nach einer Analogie, wodurch der Ausdruck nicht 
das eigentliche Schema für den Begriff, sondern bloß ein 
Symbol für die Reflexion enthält. So sind die Wörter Grund 
(Stütze, Basis), Abhängen (von oben gehalten werden), wor­
aus Fließen (statt Folgen), Substanz (wie Locke sich aus­
drückt: der Träger der Accidenzen) und unzählige andere 
nicht schematische, sondern symbolische Hypotyposen 
und Ausdrücke für Begriffe nicht vermittelst einer directen 
Anschauung, sondern nur nach einer Analogie mit dersel­
ben“. Nach einer Analogie, das heißt: durch die „Übertra­
gung der Reflexion über einen Gegenstand der Anschauung 
auf einen ganz andern Begriff, dem vielleicht nie eine An­
schauung direct correspondiren kann.“ (KU 35225-3532)58

Kants Beispiel für notwendig metaphorisches Spre­
chen sind die Rede von Gott und die politische Meta­
pher59 des despotischen Staats als Handmühle. Wie ha­
ben wir die Übertragung zu verstehen?
Mit gutem Grund und mit Geschick, wie ich denke, 
hat Blumenberg, der Anfang der sechziger Jahre den 

58 Cf. Prol § 58, 357 Fn.
59 Cf. Meichsner, Die Logik von Gemeinplätzen (1983) 175-177.

221

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Paragraphen 59 der Kritik der Urteilskraft für eine Me- 
taphorologie erstmals fruchtbar gemacht hat, das Pro­
blem der Analogie für die Metaphern, die er Grundbe­
stände philosophischer Sprache nennt, ausgeblendet. 
Den Moment, an dem wir es ihm darin gleichtun 
konnten, haben wir verpaßt. Ich halte mich, um das 
Problem, wenn nicht einer Lösung zuzuführen, so es 
doch zu verdeutlichen, an die Metapherntheorie, die 
Max Black 1954 vorgelegt, 1977 noch einmal präzi­
siert und verteidigt und 1979 abermals vor Kritik in 
Schutz genommen hat.60 In deren Licht möchte ich 
Kants rudimentär61 gebliebene Theorie des Symbols 
erläutern.
Die Pointe der Theorie Blacks (auf deren Referat ich 
mich beschränke) besteht in einer sogenannten star­
ken Kreativitätsthese („Strong creativity thesis“62): 
(Emphatische rsp. absolute) Metaphern lesen nicht 
Analogien zwischen Dingen oder deren Begriffen auf, 
enthüllen nicht Ähnlichkeiten, die zwischen ihnen be­
reits bestehen und gleichsam auf einen Vergleich war­
ten, sondern produzieren, sofern sie gelingen, solche 
Analogien allererst.63

60 Black, Metaphor (1981/1983 a); ders., More about Metaphor 
(1977/1983 b); ders., How Metaphors Work: A Reply to Donald 
Davidson (1979).
61 Der locus classicus lautet hier: „Dies Geschäft ist bis jetzt noch 
wenig auseinander gesetzt worden, so sehr es auch eine tiefere Un­
tersuchung verdient; allein hier ist nicht der Ort, sich dabei aufzu­
halten.“ (KU § 59, 35222_25)
62 Black, More about Metaphor (1977) 451/(1983 b) 405; cf. ders., 
Metaphor (1981) 37/(1983 a) 68.
63 Black, More about Metaphor (1977) 451/(1983 b) 405: „Es wäre 
in einigen dieser Fälle (d. h. wo Metaphern Ähnlichkeiten unterstel­

222

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Produktivität der Mechanismus-Metapher be­
steht nun darin, daß auch der Begriff,Handmühle4 sei­
ne Bedeutung, die er in der übertragenen Redeweise 
besitzt, erst durch die Metaphorisierung erhält, und 
nicht eine Ähnlichkeit in ihm schlummmert, die zum 
Zweck des Vergleichs mit einem despotisch regierten 
Staat lediglich aufzutun wäre, was im Rahmen der 
Kantschen Theorie schon deswegen unmöglich ist, 
weil es für den Begriff der Despotie ja gerade keine an­
gemessene Anschauung gibt, mit der sich Vergleiche 
anstellen ließen, weswegen ein Begriff dieser Art auf 
eine symbolische Hypotypose angewiesen ist.
Die absolute Metapher ist kein Vergleich.64 Wir müs­
sen Kants ersten Schritt so verstehen, daß in ihm die 
„Prägung der Metapher“ der „symbolischen Refle­
xion“65 der Sache nach vorausgeht, und haben uns an 
einen Satz der Form ,Der despotische Staat ist eine 
Handmühle4 zu halten. In diesem Satz besteht ein ana­
loges Verhältnis nicht unmittelbar zwischen Staat und 
Mühle. Die Mühle ist keine sinnliche Realisierung des 

len, die anders schwer erkennbar wären) aufschlußreicher zu sagen, 
die Metapher schafft die Ähnlichkeit, statt zu sagen, sie formuliert 
eine bereits vorher existierende Ähnlichkeit.“ Cf. ders., Metaphor 
(1981)37/(1983 a) 68.
64 Darum spricht die Kritik der praktischen Vernunft von der „Frei­
heit eines Bratenwenders“ (KpV 97]9), nicht von einer Freiheit, die 
wie die sei, die gemeinhin mit einem Bratenwender zusammen ge­
dacht werde. Cf. dagegen die Vorlesung Metaphysik LI (Pölitz), in 
der Kant erklärt, welchen Freiheitstyp er für einen Bratenwender 
ansetzt: nämlich solche unter Bedingungen, „Spontaneitas secun- 
dum quid“ (ebd. 267J0), im Gegensatz zur transzendentalen Freiheit 
als „spontaneitas absolute vel simpliciter talis“ (ebd. 26729).
65 Meichsner, Die Logik von Gemeinplätzen (1983) 195.

223

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Begriffs Despotie.66 Bei der symbolischen Vorstel­
lungsart geht es nicht um eine Ähnlichkeit in der Sa­
che, denn es soll ja, wie Kant sagt, nicht ein „Schema 
für den Begriff“, sondern ein „Symbol für die Refle­
xion“ (KU 35227) gewonnen werden.67 Nicht Eigen­
schaften werden übertragen, sondern Betrachtungs­
weisen.68 Am Modell69 des Mahlwerks wird der Zu­
gang zu einem bestimmten Naturdingen unterstellten 
mechanistischen Kausalitätstyp gewonnen, der sich 
zur Bestimmung der Tyrannis gebrauchen läßt, und 
zwar so, daß der angemessene Begriff von einem des­
potischen Staat auf diese Weise auch erst gewonnen 
wird und auf andere Weise nicht zu gewinnen ist.70

66 Cf. Kaulbach, Schema, Bild und Modell (1971) 125.
67 Prol § 58,35726_29: „Eine solche Erkenntnis ist die nach derAnalo- 
gie, welche nicht etwa, wie man das Wort gemeiniglich nimmt, eine 
unvollkommene Ähnlichkeit zweier Dinge, sondern eine vollkom­
mene Ähnlichkeit zweier Verhältnisse zwischen ganz unähnlichen 
Dingen bedeutet.“ Cf. Paton, The Categorical Imperative (1971) 
159/(1962) 191.
68 Strub, Kalkulierte Absurditäten (1991) 443: „Die Metapher legt 
nicht einem Ding neue Eigenschaften zu oder beschreibt es als ähn­
lich mit einem anderen, sondern problematisiert die Sichtweise alter 
Eigenschaften auf neue Weise.“ (Herv. v. mir)
69 Von Modell statt Symbol sprechen Kaulbach, Schema, Bild und 
Modell (1973) 125 u. Schönrich, Kategorien und transzendentale 
Argumentation (1981) 318 f. Letzterer ebd. 319: „Das Modell ist 
dem, was es erklärt, nur analog. Was es als Modell bedeutet, zeigt 
sich nur im Nachvollzug der Regel, die die Modellelemente in ihrer 
Anordnung zum Ausdruck bringen. Kants Konzeption der symbo­
lischen Darstellung zeichenverwendender reflektierender Urteils­
kraft wird den Charakteristika des Modellbegriffs gerecht.“
70 Preisschrift über die Fortschritte der Metaphysik, XX 28010_l3: 
Denn das „Verhältniß der Kausalität überhaupt, als Kategorie, [ist] 
in beyden eben dasselbe, aber das Subject dieses Verhältnisses, nach 
seiner innern Beschaffenheit [bleibt] mir unbekannt“, weswegen 

224

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kant hat den Zweck der Symbolisierung als einen 
praktischen bestimmt. Wir möchten auf diesem Wege 
nichts über Gegenstände erfahren, sondern darüber, 
was eine Idee anzunehmen für uns bedeutet. Die Meta­
pher liefert „ein Princip nicht der theoretischen Be­
stimmung des Gegenstandes (...), was er an sich sei, 
sondern der praktischen, was die Idee von ihm für uns 
und den zweckmäßigen Gebrauch derselben werden 
soll" (KU 3534_6).
So ist nach Kant alle Gotteserkenntnis sowohl prak­
tisch als auch symbolisch. Philosophisch von Gott zu 
reden gehört zur Praxis menschlicher Selbst- und 
Weltverständigung mittels Ideen. Gottesprädikate, 
die zu diesem Zweck verwandt werden, sind symbo­
lisch. Wer aber metaphorische Gottesprädikate zum 
Nachweis ihrer Realität schematisch nimmt, verspielt 
praktisch wie theoretisch alle Erkenntnis.71
Der Grenzdiskurs bedient sich metaphorisierter in­
nerweltlicher Prädikate, deren nichtmetaphorischer 
innerweltlicher Gebrauch seinerseits erst durch die 
via Metapher festzulegende Grenze als sinnvoller er­
möglicht werden soll. Darum gilt hinsichtlich exter­
ner Fragen, wie sie mit Ideen zu bewältigen sind: nicht 
wer Metaphern in wörtliche Rede zurückübersetzt, 
verhält sich wissenschaftlich. Der Gedanke, der eine 

„jenes also allein, diese aber gar nicht dargestellt werden kann.“ 
Nach der Definition, die Kant in der KU § 90, 464 gibt, geht es bei 
einer Analogie sogar ausschließlich um die Übertragung von Kausa­
litätsverhältnissen.
71 Cf. KpV 137. Kants Vorschlag für ein zulässiges Verfahren - 
„Wir halten uns aber auf dieser Grenze, wenn wir ..." - findet sich 
in den Prol § 57, 3578_16.

225

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Idee zu denken sucht, taugt nur dann, wenn die 
sprachliche Härte, die in seiner Formulierung liegt, 
unaufhebbar ist. Was die Vernunft leistet, zeigt sich 
nur metaphorisch vermittelt.72 Ihre Vermitteltheit er­
möglicht ihre Verständlichkeit. Ohne Metaphorisie- 
rung wären ihre reinen Begriffe inkommunikabel.73 
Metaphern haben eine Funktionsbedeutung. Nur wer 
Vernunftbegriffe zwar interpretiert, nämlich ihre 
Funktion anzugeben weiß,74 doch die absolute Meta­
phorik der Ideen für irreduzibel anerkennt, hat eine 
Aussicht auf praktische Erkenntnis von den ,Grenzen 
der Welf. Die Interpretation der Metapher hebt sie in 
ihrem Recht nicht auf.75 Stets muß durch das Differen­
te hindurch die neue Sicht der Ähnlichkeit wiederge­
wonnen werden.76 Metapherninterpretationen sind 
prinzipiell unabschließbar.
Ist nun Metaphorisierung ein produktives Verfahren, 
das nicht auf den wörtlichen, internen Gebrauch der 
Termini verpflichtet ist, dann tut sich mit der nichtsub­
stituierbaren metaphorischen Rede in der Tat eine 

72 Cf. Schönrich, Kategorien und transzendentale Argumentation 
(1981)226, 320.
73 Cf. Nuyen, The Kantian Theory of Metaphor (1989) 99.
74 Das dient in eins der Rechtfertigung des Metapherngebrauchs.
75 Cf. Black, How Metaphors Work (1979) 191: „Irony remains iro- 
ny even when understood; and so does metaphor.“
76 Ricoeur, The Metaphorical Process (1978) 148: „The insight into 
likeness is the perception of the conflict between the previous in- 
compatibility and the new compatibility (...) To see the like is to see 
the same in spite of, and through, the different. This tension be­
tween sameness and difference characterizes the logical structure of 
likeness. Imagination, accordingly, is this ability to produce new 
kinds by assimilation and to produce them not above the differen- 
ces, as in the concept, but in spite of and through the differences.“

226

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Möglichkeit auf, mit Hilfe von Ideen, die semantisch 
betrachtet durch solche Metaphern ausgedrückt wer­
den, etwas über die Grenze der Welt zu sagen, sich auf 
ihr zu halten. „Die absolute Metapher (...) springt in 
eine Lücke ein, entwirft sich auf der tabula rasa des 
theoretisch Unerfüllbaren“,77 weil nicht theoretisch 
Begründ- und nicht Verifizierbaren.
Doch es gibt Schwierigkeiten mit der Vagheit meta­
phorischer Ausdrücke, denn wir sind, sofern wir es 
nicht mit lexikalisierten Metaphern zu tun haben, 
nicht auf eine bestimmte Regel der Reflexion restrin­
giert, die wir zu übertragen haben.78 Dann aber ist das, 
was eine Metapher ausdrücken kann, unbegrenzt, 
und die Einhelligkeit, die Kant für die Darstellung rei­
ner Vernunftbegriffe erwartet, daß sie „auf jedes an­
dern [als des Metaphernproduzenten] Beistimmung“ 
(KU 35316) einen Anspruch hat, uneinlösbar.

77 Blumenberg, Paradigmen zu einer Metaphorologie (1960) 142.
78 Beck, A Commentary on Kants Critique of Practical Reason 
(1960) 159 Fn. 68/(1974) 283 f. Fn. 67 hat darauf hingewiesen, wie 
weit die Analogien Kants bisweilen hergeholt sind und wie sie als 
Mehrzweckargumente eingesetzt werden. In der Schrift Träume 
eines Geistersehers, II 330, 335 vergleicht er den guten Willen bei 
Rousseau mit Newtons Gravitationsgesetz, „weil in beiden Fällen 
ein organisierendes Prinzip eine Weltordnung“ (Beck (1960) 159/ 
(1974) 283) hervorbringe. In der MS 449 (Tugendlehre § 24) dient 
ihm das Prinzip von wechselseitiger Anziehung und Abstoßung als 
Metapher für das Verhältnis von Wechselliebe und Achtung, in der 
KU § 90, 464 f. als eine für „die Gemeinschaft der Glieder eines ge­
meinen Wesens nach Regeln des Rechts“ (465] f).

227

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4.1.1.3 Die Darstellung ästhetischer Ideen

Das Problem der Vagheit erführe nur noch eine weite­
re Verschärfung, bedienten wir uns eines Pendants 
zur symbolischen Hypotypose reiner Vernunftbegrif­
fe, die Kant im Paragraphen 49 der Kritik der Urteils­
kraft als „Darstellung ästhetischer Ideen6 (KU § 49, 
314J beschrieben hat. Die Ausgangslage ist dort exakt 
die umgekehrte: Ist die Vernunftidee ein Begriff, zu 
dem es keine adäquate Anschauung gibt, so suchen 
wir bei der ästhetischen Idee zu einer ungemein rei­
chen Vorstellung vergeblich den sie umfassenden, ad­
äquaten Begriff. Ist der reine Vernunftbegriff inde- 
monstrabel, so läßt sich die ästhetische Idee nicht voll­
ständig „ausdrücken“ (KU 31 52i).

„Man kann dergleichen Vorstellungen der Einbildungskraft 
Ideen nennen: eines Theils darum, weil sie zu etwas über die 
Erfahrungsgränze hinaus Liegendem wenigstens streben 
und so einer Darstellung der Vernunftbegriffe (der intellec- 
tuellen Ideen) nahe zu kommen suchen, welches ihnen den 
Anschein einer objectiven Realität giebt; andrerseits und 
zwar hauptsächlich, weil ihnen als innern Anschauungen 
kein Begriff völlig adäquat sein kann.“ (KU § 49, 31420_26)

Von einem gegebenen Begriff ihren Ausgang neh­
mend, hat die schöpferische Einbildungskraft (cf. KU 
315) ein Feld von Vorstellungen produziert, das sich 
niemals unter eine Regel oder, was auf dasselbe heraus­
kommt, unter einen Begriff bringen läßt. Der Begriff, 
den die Einbildungskraft für ihre ästhetische Produk­
tion zum Anlaß nimmt, kann dabei durchaus auch ein 
intellektueller sein, doch nur so, daß allein „das Asthe- 

228

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tische, was dem Bewußtsein“ dieses Begriffs „subjec- 
tiv anhänglich ist, hiezu gebraucht wird.“ (KU § 49, 
31610f)

„Mit einem Worte, die ästhetische Idee ist eine einem gegebe­
nen Begriffe beigesellte Vorstellung der Einbildungskraft, 
welche mit einer solchen Mannigfaltigkeit der Theilvorstel- 
lungen in dem freien Gebrauche derselben verbunden ist, 
daß für sie kein Ausdruck, der einen bestimmten Begriff be­
zeichnet, gefunden werden kann, die also zu einem Begriffe 
viel Unnennbares hinzu denken läßt, dessen Gefühl die Er- 
kenntnißvermögen belebt und mit der Sprache, als bloßem 
Buchstaben, Geist verbindet.“ (KU § 49, 31619_25)

Der Mannigfaltigkeit möglicher Metaphernbildung 
wäre somit allenfalls durch den „gegebenen Begriff“ 
restringiert, sofern auch er, für den Fall, daß sich die­
ses Charakteristikum der symbolischen Hypotypose 
übertragen läßt, eine Übereinkunft hinsichtlich der 
Form der Reflexion einfordern könnte.79 Dies wäre 
eine formale objektive Regel der Darstellung ästhe­
tischer Ideen. Zur Einschränkung des Materials, aus 
dem Metaphern sich bilden lassen, taugt diese Regel 
indes nicht. Darum ist es unmöglich, bestimmte Meta­
phernbildungen von vornherein auszuschließen. Sie 
haben ihre Kreativität und ihre Berechtigung viel­
mehr erst im Gebrauch zu erweisen.80

79 Cf. KU § 50, 31922 27.
80 Gegen Nuyen, The Kantian Theory of Metaphor (1989) 101 f. u. 
105. Nuyens Beispiele für unzulässige Metaphern nennen darum in 
Wahrheit allesamt - zumindest der Möglichkeit nach - zulässige 
Metaphern, und seine Beispiele, wie ,My bicycle is my castle‘ (cf. 
ebd. 102) anstelle von ,My house is my castle‘, sind dabei noch völ­
lig harmlos.

229

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Für die Produktion ästhetischer Ideen aber gibt es kei­
ne objektiv verbindlichen Regeln,81 sondern, sofern 
die Metaphern gelingen, eine „ungesuchte, unabsicht­
liche subjective Zweckmäßigkeit in der freien Über­
einstimmung der Einbildungskraft zur Gesetzlichkeit 
des Verstandes" (KU § 49, 31734-3182), ein ,freies 
Spiel* von Regellosigkeit und Regelhaftigkeit. Kant 
ordnet sie darum auch der Kunst zu, nicht der Wissen­
schaft.82 Die Produktion interessanter Metaphern, das 
ist hier Sache des Genies (cf. KU 317 f.), dem das „Ta­
lent" (KU 31722) dazu als „Naturgabe" (KU 3187) ge­
schenkt ist.
Meine These lautet: Ästhetische Ideen sind geeignet, 
unsere immanenten Weltsichten zu entschränken und 
um bislang unerblickte Perspektiven zu bereichern. 
Sie können vertraute Sichtweisen in Frage stellen und 
Altbekanntes neu zu sehen geben; aber sie können un­
ter Kantschen Bedingungen niemals in den transzen­
dentalen Grenzdiskurs eingehen, wie er uns im Hin­
blick auf,Menschenwürde* und ,Zweck an sich selbst* 
interessiert.83 Dieser gibt und rechtfertigt die Regel 

81 Cf. KU §49, 317 f.
82 Cf. KU § 46, 30815 f.
83 Einen solchen Grenzdiskurs hat Nuyen weder in bezug auf Kant 
noch für sich selbst im Blick. So arbeitet er zwar die Fruchtbarkeit, 
nicht aber die Notwendigkeit des Kantschen Metapherngebrauchs 
heraus. Dies wird besonders an einer knappen Einlassung zu Witt­
genstein deutlich, in der er die Leistung der Metapher beschreibt. 
Nuyen, The Kantian Theory of Metaphor (1989) 108: ,,[I]f Wittgen­
stein is right in claiming that the limit of one’s world is the limit of 
one’s language, metaphors can certainly expand one’s world.“ Was 
Metaphern leisten, wäre, nach Kants Unterscheidung (cf. Prol § 57, 
354) ausschließlich die Erweiterung der Schranken („bloße Negatio­

230

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


für Regelhaftigkeit überhaupt, während die ästhe­
tische Idee, da begrifflos, unmöglich zu einer Regel 
taugen kann. Ihre Vagheit wird dadurch manifest.

Doch es gibt noch ein weiteres Kantsches Lehrstück 
zur Metaphorisierung reiner Vernunftbegriffe, die Ty­
pik der reinen praktischen Urteilskraft. Sie kommt 
ganz ohne den Terminus Analogie aus und stellt doch 
etwas Gleichartiges vor; mit dem bedeutsamen Unter­
schied, daß dort Metaphern für reine Vernunftbegrif­
fe mittels der Übertragung solcher Termini gewonnen 
werden, die selber bereits für formale Prinzipien ste­
hen - womit sich die Möglichkeit auftut, ihnen die ge­
wünschte Eindeutigkeit zu verleihen.

4.1.2 Typik

Auch in der Typik der reinen praktischen Urteilskraft 
geht es um ein vermittelndes Drittes:84 um die Vermitt­

nen“; Prol 35422 f) unserer internen Sichten, niemals aber das Vermö­
gen, etwas über die Grenze („etwas Positives“; Prol 35419) der Welt 
zu sagen.
84 Kants Lösung des Problems weist auf die Kritik der Urteilskraft 
voraus, sucht aber in noch stärkerem Maße als diese eine Parallele 
zum Schematismuskapitel der ersten Kritik zu eröffnen. Cf. Beck, 
A Commentary on Kants Critique of Practical Reason (1960) 158/ 
(1974) 154 u. Marquard, Kant und die Wende zur Ästhetik [1960] 
(1989) 31. Marquard versteht Kants Metaphorologie, „statt Rea­
lisierung Symbolisierung des guten Seins“ (ebd.) betreibe, als ein Zei­
chen der „ Ohnmacht der moralischen Vernunft“, die „Kant auf den 
Weg der Wende zur Ästhetik“ (ebd. 30) zwinge. Ich deute dagegen 
die absolute Metapher bei Kant als eine wissenschaftliche, die die 
Vernunft aus skeptizistischer Ohnmacht wie aus metaphysischer 
Anmaßung befreien soll, indem es durch sie möglich ist, den Schritt 

231

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lung der beiden Kausalitätstypen, Natur- und Zweck­
kausalität, die einander im Handeln berühren, wie die 
Kantsche Definition des Zwecks anzeigt. Zweck (cau­
sa finalis) ist die Vorstellung einer Wirkung (effectus), 
die selbst Ursache der Hervorbringung dieser Wir­
kung mit allen geeigneten Mitteln ist, so daß die intelli- 
gible causa finalis spontanes und schlechthinniges In­
itial einer Kette von causae efficientes wird (cf. KrV B 
477, 488). Es geht um die Frage, ob ein Gesetz der 
Zweckkausalität oder Freiheit auf eine Handlung an­
gewendet werden kann, die, soweit es die Mittel zur 
Verwirklichung des Zwecks betrifft, auch als solche 
der „Sinnenwelt“ (KpV 6830) und damit unter mecha­
nischen Gesetzen stehend angesehen werden muß. 
Dies scheint Kant, wie es zunächst aussieht, für un­
möglich zu halten.85 Da es reiner praktischer Urteils­
kraft aber gar nicht darum zu tun ist, besondere Hand­
lungen, sofern sie naturgesetzlich bestimmt sind, auch 
noch unter Freiheitsgesetze zu subsumieren,86 son­
dern grundsätzlicher darum geht, zwei Kausalitätsty­
pen überhaupt miteinander in ein Verhältnis zu set­
zen, bietet sich als ein Drittes, das zwei jeweils durch 
einen unterschiedlichen Kausalitätstyp definierte Rei­
che oder Totalitäten87 verbinden könnte, jene Eigen- 

- mit einem Titel Manfred Riedels gesagt - vom Seins- zum Grenz­
begriff zu tun. Cf. Riedel, Vom Seins- zum Grenzbegriff (1988).
85 Cf. Idee zu einer allgemeinen Geschichte, VIII 17t_4; KU 19513_16 
et passim.
86 Cf. KpV 6827_35.
87 Cf. GMS 43317 „Ich verstehe aber unter einem Reiche die syste­
matische Verbindung verschiedener vernünftiger Wesen durch ge­
meinschaftliche Gesetze.“

232

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schäft der Kausalität gleich welchen Typs an, die in 
ihrem Begriff bereits enthalten ist oder die dieser Be­
griff, wie Kant sich ausdrückt, „bei sich führt“ (GMS 
446i6): Gesetzlichkeit. Es gibt keinen dritten Kausali­
tätstyp,88 aber etwas, worin die beiden Übereinkom­
men.
Folglich geht es bei der gesuchten Vermittlung „um 
das Schema (wenn dieses Wort hier schicklich ist) 
eines Gesetzes selbst“ (KpV 6836f.). Natur ist der „In­
begriff“ dessen, „was nach Gesetzen bestimmt exi- 
stirt“.89 Darum taugt zum ,Schema4 der Kausalität 
eines Freiheitsgesetzes Kant zufolge einzig der Typ 
der Naturgesetzlichkeit seiner bloßen Form nach be­
trachtet: unwandelbar, ausnahmefrei, von universeller 
Geltung. Dieses ,Schema4 nennt Kant Typus.
Von allem, wofür ein Naturgesetz Gesetz ist, haben 
wir zu abstrahieren, sonst gelingt die Metapher nicht. 
Wird aber auf den richtigen Gebrauch des Typus ge­
achtet, macht es Sinn, wenn der kategorische Impera­
tiv in seiner zweiten Formulierung gebietet, so zu han­
deln, als ob die Maxime einer Handlung durch den 
Willen zum „allgemeinen Naturgesetze“ (GMS 42119) 
werden sollte,90 und sie für den Fall, daß sie „an der 
Form eines Naturgesetzes überhaupt die Probe“ 
(KpV 69 f.) nicht hält, zu verwerfen.

88 Cf. KU§ 65, 3732f.
89 Uber den Gebrauch teleologischer Prinzipien, VIII 15% f Cf. 
auch KrV B 280.
90 In der GMS 43125 l spricht Kant von einer „allgemein einer Natur­
ordnung ähnlichen Gesetzmäßigkeit der Handlungen“. Cf. R 6854, 
XIX 18017: „analogon der Natur“.

233

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Es ist also (...) erlaubt, die Natur der Sinnenwelt als Typus 
einer intelligibelen Natur zu gebrauchen, so lange ich nur 
nicht die Anschauungen (...) auf diese übertrage, sondern 
blos die Form der Gesetzmäßigkeit überhaupt (deren Be­
griff auch im gemeinsten Vernunftgebrauche stattfindet, 
aber in keiner anderen Absicht, als blos zum reinen prakti­
schen Gebrauche der Vernunft a priori bestimmt erkannt 
werden kann) darauf beziehe. Denn Gesetze als solche sind 
so fern einerlei, sie mögen ihre Bestimmungsgründe herneh­
men, woher sie wollen.“ (KpV 7010_i8)

Das Naturgesetz wird als Metapher für Gesetzlich­
keit schlechthin auch zur Metapher für das Freiheits­
gesetz. Die Metaphorisierung als das Geschäft einer 
Typik reiner praktischer Urteilskraft gelangt, da sie 
auf etwas rein Formales zielt, zu (wenigstens) einer 
eindeutigen Metapher. Sie metaphorisiert einen Be­
griff, der selber bereits ein formales Prinzip, wenn 
auch zum Zweck der Anwendung auf Sinnliches, ent­
hält. Damit liefert uns die Typik der reinen prakti­
schen Urteilskraft jene Fokussierung der Metaphern­
bedeutung, die uns bei der Symbolisierung fehlte.
Naturgesetzlichkeit, bei der theoretischen Philoso­
phie geborgt, ist nicht allein der Typus des das Reich 
der Freiheit regierenden Gesetzes, sondern erlaubt es 
darüber hinaus, beide Reiche als unterschiedliche 
Standpunkte einer einzigen durch Gesetzlichkeit be­
stimmten Welt zusammenzudenken. Ein Begriff der 
Theorie liefert die Metapher für die Praxis.91 Was aber 

91 Freilich hatte die naturwissenschaftliche Theorie den Gesetzes­
begriff vorher selber der rechtlichen Praxis entliehen. So, wie Kant 
ihn der Praxis zurückgibt, ist er jedoch ein durch und durch theore­
tisch gebrauchter Begriff, dessen formale Eigenschaften allein zäh­
len. Daß es inhaltlich betrachtet eine Mehrfalt unterschiedlicher Na­

234

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von dieser und den absoluten Metaphern Menschen­
würde* und ,Zweck an sich selbst* Gebrauch macht, 
ist ein Selbstverständigungsinteresse, bei Kant ein In­
teresse der Vernunft. Es geht ihm um die Klärung ex­
terner Fragen. Externe Fragen aber sind praktische.
So dient die Typik oder Metaphorisierung praktischer 
Ideen der Abwehr des Empirismus, der praktische Be­
griffe als empirische denken möchte, und der Meta­
physik, die Begriffe für Übersinnliches in einer An­
schauung zu exemplifizieren sucht. Der Skeptizismus 
leugnet die absolute Metaphorik, weil er sie deskripti- 
vistisch mißversteht. Der Dogmatismus mißbraucht 
die absolute Metaphorik, weil er sie deskriptivistisch 
mißversteht und zu Unrecht verifiziert sieht. Meta­
physik erweist „sich uns oft als beim Wort genomme­
ne Metaphorik“.92 Sie zählt, „was bloß zur Typik der 
Begriffe gehört, (...) zu den Begriffen selbst“ (KpV 
7028f). Der „Schwund der Metaphysik“, so Blumen­
berg, „ruft die Metaphorik wieder an ihren Platz“.93 
Wittgensteins Diktum, nach dem wir, sobald wir „ver­
suchen, das Gleichnis wegzulassen und schlicht die zu­
grundeliegenden Tatsachen wiederzugeben, merken 
(...), daß es gar keine derartigen Tatsachen gibt“94, be­
kommt - contre coeur - einen neuen Wahrheitsge­
halt: Es gibt keine Fakten hinter den absoluten Meta­
phern, weil es um eine Praxis geht.

turgesetze gibt, tangiert Kants Metapher darum überhaupt nicht, 
denn das trifft auf alle Naturgesetze, soweit sie Kant bekannt waren 
und bekannt sein konnten, zu: daß sie universell, widerspruchs- 
und ausnahmefrei, gelten.
92 Blumenberg, Paradigmen zu einer Metaphorologie (1960) 142.
93 Ebd.
94 Wittgenstein, Lecture on Ethics (1965) 10/(1989) 16 f.

235

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Darum ist auch von den Ideen der Freiheit und der 
Würde kein (ostensiver) Beweis zu führen, sondern 
eine Prüfung der Rechtmäßigkeit ihres Gebrauchs 
vorzunehmen, die Antwort auf die Frage ,quid juris‘ 
gibt und Deduktion heißt.95 „Die quaestio juris (...) 
steht der Ermittlung von Tatsachen entgegen“.96 Men­
schenwürde und Zweck an sich selbst, wie sie im 
Gefolge der transzendentalen Freiheitsidee auftreten, 
aber sind, anders als die postulierbaren Ideen von 
Gott und Unsterblichkeit, deduzierbar.

Wir können für die Kantsche Metaphorisierungslehre 
die folgende Tafel aufstellen:

Tafel

Begriffstyp Darstellungsform Darstellungsart

empirischer 
Begriff Beispiel exemplarisch

reiner Verstan­
desbegriff Schema

direkt, 
demonstrativ

reiner Vernunft­
begriff

Symbol
1

Typus

vage
f indirekt, 
l analogisch

eindeutig

95 Im Unterschied zur quaestio facti, die Auskunft über die Konsti­
tution von Erkenntnis erfragt. Was aber „eine quaestionem facti be­
trifft“, kann, wie Kant sagt, „eigentlich gar nicht Deduktion hei­
ßen“ (KrV B 119). Cf. Aschenberg, Sprachanalyse und Transzenden­
talphilosophie (1982) 21.
96 Cf. Henrich, Die Deduktion des Sittengesetzes (1975) 78.

236

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4.2 Zwischenbemerkung

Kant denkt einen Dualismus von Grenze und Welt, 
Prinzip und Prinzipiiertem, Regel und Geregeltem. 
Seine Metaphorologie, wenn wir sie mit allem Vorbe­
halt so nennen dürfen, geht von einer empirisch orien­
tierten Dingsprache als normaler Sprache aus. Was die 
Wörter empirisch bezeichnen, ist ihr Normalsinn, 
Schematisierung der Begriffe ihr wörtlicher Ge­
brauch. Darum muß jede Rede, die nicht von Dingen 
und von Nichtsinnlichem nicht unzulässig wie von 
Dingen handeln will, auf metaphorischen Sprachge­
brauch ausweichen.
Religiös, idealistisch oder seinsphilosophisch orien­
tierte Denker kehren dieses Verhältnis von Unmittel­
barkeit und Vermittlung um, klären neu und anders, 
was wörtliche und was übertragene Rede ist. Doch 
wer überhaupt zu spekulativen Selbst- und Weltver­
ständigungszwecken mit einem Dualismus von Gren­
ze und Begrenztem, Regel und Geregeltem, Urbild 
und Abbild arbeitet und einen Normalsinn der Spra­
che annimmt, den er eindeutig einer Seite dieses Ver­
hältnisses zuordnet, muß für den Fall, daß er über die 
andere noch reden will, dies in Metaphern tun. Wel­
che Seite wörtlicher und welche übertragener Rede be­
darf, ändert im Prinzip nichts.
Eine Alternative zum vorgestellten Modell scheint 
mir erst die Theorie Donald Davidsons zu liefern, die 
den Dualismus von „scheine and reality“ für ein blo­
ßes Dogma97 erklärt und ihn aufgegeben hat, worüber 

97 Davidson, On ehe Very Idea of a Conceptual Scheme (1984 a) 
198/(1986 a) 282.

237

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


folglich auch die Unterscheidung von wörtlicher und 
übertragener Rede, zumindest im Sinne absoluter Me­
taphorik, (ebenso wie die von ,empirisch* und ,nicht 
empirisch* (cf. KrV 747)) obsolet geworden ist.98 Da­
mit wäre in eins die Möglichkeit jeder Transzendental­
philosophie aufgehoben. Jeglicher Anspruch der Phi­
losophie auf den Titel einer Uberwissenschaft verliert 
seine Legitimität.
Wer jedoch am Dualismus festhält, kann auf absolute 
Metaphorik nicht verzichten. Der Ausdruck ,Gren­
ze*, der die eine Seite des Dualismus benennt, ist selbst 
schon eine Metapher. Kant spricht von einem Sinn­
bild (cf. Prol § 59, 36017). Mit seiner Hilfe ordnet er 
einen Diskurs, der sich absoluter Metaphern bedient 
und seinerseits alle anderen wissenschaftlichen Dis­
kurse ordnet, indem er nach seiner Maßgabe entschei­
det, was ein zulässiger rationaler Diskurs ist und was 
nicht. Jener seinem Selbstverständnis nach ganz und 
gar nicht-kontingente, weil von der Natur der Ver­
nunft selber angelegte Diskurs (cf. Prol § 57, 35327_3i), 
der sich selber kontrolliert und eine seine Methode be­
langende (Selbst-)Disziplin übt (cf. KrV B 740), kon­
trolliert die wissenschaftlichen Diskurse. Kant be­
hauptet darüber hinaus, es gebe angesichts bestimm­

98 Davidson, What Metaphors Mean (1984 b) 245/(1986 b) 343: 
„Die These lautet, daß Metaphern eben das bedeuten, was die betref­
fenden Wörter in ihrer buchstäblichsten Interpretation bedeuten, 
und sonst nichts.“ Ebd. Fn. 1: „Max Black ist meiner Ansicht nach 
im Irrtum, wenn er sagt: ,Durch die Regeln unserer Sprache wird 
festgelegt, daß einige Ausdrücke als Metaphern gelten müssen* [Me- 
taphor (1981) 29/(1983 a) 59]. Derartige Regeln gibt es nicht.“ Ebd. 
259/363: „Die Metapher bewegt sich auf den gleichen bekannten 
sprachlichen Gleisen wie die allerschlichtesten Sätze“.

238

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ter Urteile sogar eine Pflicht zur „transzendentalefn] 
Überlegung“ (KrV B 319), was einer Pflicht zum 
Grenzdiskurs gleichkommt.
Der Grenzdiskurs ist als praktischer einer der Gebo­
te, Verbote und Erlaubnisse. Und dies ist aus seiner 
Sicht vonnöten, denn die Grenze, die für endliche ver­
nünftige Wesen unhintergehbar sein soll, wird von 
nichtkritischer Wissenschaft permanent überschrit­
ten (transgressio), weswegen die Philosophie der 
Grenze immer auch ein polemisches Geschäft be­
treibt. Hier beweist sie, daß sie nicht nur eingrenzt, 
sondern auch ausgrenzt; wenn nicht Dinge, so doch 
Ansprüche (cf. Prol § 59, 361).
Hier aber scheiden sich Theorien und Geister. Eine 
Theorie, die den Grenzdiskurs für dogmatisch er­
klärt, wird auch für die Menschenwürde alle absolu­
ten Begründungsansprüche fallen lassen und für die­
ses Konzept schwerlich eine andere als - im weitesten 
Sinne - pragmatische Verwendung haben."
Wie aber läßt sich im Gegenzug dazu der Grenzdis­
kurs als solcher und mit ihm der Dualismus von Gren­
ze und Welt rechtfertigen?
a) In einem Metadiskurs? Das wäre aussichtslos: die 
Rede über Möglichkeitsbedingungen würde lediglich 
fruchtlos iteriert. *

99 Eine Wendung zum Pragmatismus ist jedenfalls die einzige Kon­
sequenz, die Rorty aus Davidsons Theoriestück zu ziehen möglich 
erscheint, auch wenn diese Ansicht, wie Rorty selber bemerkt, der 
Davidsonschen Selbstauslegung widerspricht. Cf. Rorty, Pragma- 
tism, Davidson and Truth (1986) 333/(1990) 55 u. Davidson, Inqui- 
ries into Truth and Interpretation (1984) XVIII (Introduc- 
tion)/(1986) 16 f. (Einleitung). Cf. Tietz, Transzendentale Argumen­
te versus Conceptual Scheme (1992) 928 f.

239

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


b) Im Handstreich sich selbst setzend bzw. axiomati- 
sierend, indem er als ,Tathandlung‘ zeigt, was sich dis­
kursiv nicht bewältigen läßt? Damit aber geriete Philo­
sophie nach ihrem Kantschen Begriff mit sich selbst in 
Konflikt: denn als „Vernunfterkenntnis nach Begrif­
fen“ (KrV B 760) verfährt sie niemals axiomatisch und 
intuitiv, sondern stets diskursiv. Ihre Gewißheiten 
stützen sich nicht auf Evidenzen, sondern auf Deduk­
tionen (cf. KrV B 761). - So bleibt noch eine Möglich­
keit.
c) Mit einem Argument für Reflexivität: Es muß ge­
zeigt werden können, daß einer Theorie, die den 
Grenzdiskurs (ohne wieder Metaphysik zu betrei­
ben) abschafft, die Schwierigkeiten, die jener Diskurs 
zu lösen trachtet, früher oder später in modifizierter 
oder gleicher Gestalt als Wiedergänger von neuem be­
gegnen werden.  Transzendentalphilosophie hätte 
eigene essentielle Merkmale in den Argumenten ihrer 
Widersacher wiederzuerkennen.

100

Gelingt das, so hat der Grenzdiskurs - angesichts der 
Disjunktivität der Alternativen - seine Unverzicht- 

100 So argwöhnt Bubner mit Blick auf Davidson und Rorty, denen 
er vorhält, statt eine Lösung für das Problem zu geben, lediglich 
dazu zu ermuntern, es nicht mehr für ein solches anzusehen. Bub­
ner, Selbstbezüglichkeit als Struktur transzendentaler Argumente 
(1984) 79: „Die Maxime der Problembeseitigung erfreut sich immer 
wieder bereitwilliger Zustimmung, weil jedermann die billigere Lö­
sung einleuchtet. Die Erfahrungen, die seit dem Positivismus des 
Wiener Kreises mit dieser Maxime gemacht wurden, zeigen aber in­
zwischen mit genügender Deutlichkeit, daß die für unnötig erklär­
ten Probleme an anderer Stelle oder unter neuem Vorzeichen wie­
der auftauchen, weil sie nicht wirklich eine Antwort gefunden ha­
ben, sondern bloß einvernehmlich für abgeschafft erklärt wurden.“

240

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


barkeit ausgewiesen. Wir haben darum auch Kants 
Philosophie der Menschenwürde als einen Versuch zu 
lesen, solche Unverzichtbarkeit einer Grenze in 
einem absoluten Sinne zu rechtfertigen. Festzuhalten 
aber bleibt in jedem Fall, daß die bedeutsamsten Wi­
dersacher in dieser Debatte auf der einen Seite eine 
Philosophie kantschen Typs, auf der anderen Seite - 
mit oder ohne Rorty - die Davidsons wäre.

4.3 Zur Praktizität reiner Vernunftbegriffe

4.3.1 Das Interesse der Vernunft

Kant unterscheidet einen konstitutiven und einen re­
gulativen Begriffsgebrauch.101 Begriffe, die einen kon­
stitutiven Gebrauch zulassen und empirische Begriffe 
heißen, begründen vereint mit einer Anschauung die 
empirische Erkenntnis eines Gegenstands.102 Begriffe, 
von denen es allein einen regulativen Gebrauch gibt, 
tun dies nicht. Sie sind nicht deskriptiv, sondern prä­
skriptiv und geben die Regel dafür an, wie wir denken 
und handeln sollen.103
Begriffe, von denen ein konstitutiver Gebrauch mög­
lich sein soll, dürfen nicht in einem nichtsubstituierba­
ren Sinn metaphorisch sein; zumindest einige der regu­
lativ gebrauchten Begriffe müssen dagegen absolute 

101 Cf. z. B. KrV B 672.
102 Cf. KrV B 314 f.
103 Cf. KrV B 537. Cf. French, Kant’s Constitutive-Regulative 
Distinction (1969) 376. Kritisch zum Kantschen Gebrauch der 
Ideen als regulativer Prinzipien: Strawson, The Bounds of Sense 
(1966) 33, 36f./(1981) 27, 30.

241

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Metaphern sein,104 diejenigen nämlich, die als regulati­
ve Prinzipien der Vernunft oder reine Vernunftideen 
fungieren und dem Verstandesgebrauch in toto eine 
Einheit verschaffen.
Erforderlich wird die Unterscheidung von ,konstitu­
tiv* und regulativ*, sowohl mit Rücksicht auf den Be­
griffsgebrauch als auch im Hinblick auf die dazu geeig­
neten Begriffstypen, damit „man nicht, wie sonst un­
vermeidlich geschieht, (durch transzendentale Subrep- 
tion,) einer Idee, welche bloß zur Regel dient, objekti­
ve Realität beimesse“ (KrV B 537),105 eine Erschlei­
chung, die man jedoch, wie Kant einmal einräumt, zu­
mindest hinsichtlich einiger Ideen „kaum durch die 
schärfste Kritik abhalten kann“ (KrV B 670). Schier 
unwiderstehlich sei der Reiz, formale Prinzipien des 
transzendentalen Grenzdiskurses konstitutiv zu ge­
brauchen und dort, wo es um hypothetische Regeln 
der Einheit der Verstandesbegriffe gehe, solche Ein­
heit als etwas Objektives zu hypostasieren (cf. KrV B 
647). Das ist, diagnostiziert die Kritik der reinen Ver­
nunft, ein „Mangel der Urteilskraft“ (KrV B 671).106

„Ich behaupte demnach: die transzendentalen Ideen sind 
niemals von konstitutivem Gebrauche (...) Dagegen aber 

104 French, Kant’s Constitutive-Regulative Distinction (1969) 378 
nennt sie ,essential4: „Kant holds that there are logical reasons (see 
the transcendental deduction) which make some regulative ideas 
essential, and that a precise catalogue of them could be made.“
105 Cf. KrV B 647. GMS 45524 f.: „Daher ist Freiheit nur eine Idee 
der Vernunft, deren objective Realität an sich zweifelhaft ist“.
106 Ein solcher Mangel ist, wie Kant sich in KrV B 172 Fn. aus­
drückt, das, „was man Dummheit nennt“. Ist dagegen der über­
schwengliche Begriffsgebrauch noch von einem Rest des Zweifels 

242

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


haben sie einen vortrefflichen und unentbehrlich notwendi­
gen regulativen Gebrauch, nämlich den Verstand zu einem 
gewissen Ziele zu richten, in Aussicht auf welches die Rich­
tungslinien aller seiner Regeln in einen Punkt zusammenlau­
fen, der, ob er zwar nur eine Idee (focus i/maginarius), d. i. ein 
Punkt ist, aus welchem die Verstandesbegriffe wirklich 
nicht ausgehen, indem er ganz außerhalb den Grenzen mög­
licher Erfahrung liegt, dennoch dazu dient, ihnen die größte 
Einheit neben der größten Ausbreitung zu verschaffen." 
(KrV B 672)

Diesem Grundsatz folgend sind auch die Modalbegrif­
fe Notwendigkeit und Zufälligkeit (egal ob de re oder 
de dicto gebraucht) nichts, was sich von Empirischem 

an seiner Rechtmäßigkeit begleitet, so fällt die dogmatische Behaup­
tung Kant zufolge unter die Lüge; denn eine Lüge, so unterscheidet 
er spät in der Schrift Verkündigung des nahen Abschlusses eines Trac- 
tats zum ewigen Frieden in der Philosophie [1797], VIII 421 f., ist es 
nicht allein, etwas für wahr auszugeben, dessen Unwahrheit man 
sich bewußt, sondern auch etwas für gewiß auszugeben, dessen Un­
gewißheit man sich bewußt ist. Ein solches Bewußtsein aber sei im 
Unterschied zu unserem Urteilsvermögen unmittelbar und täu­
schungsfrei (cf. Uber das Mißlingen aller philosophischen Versuche 
in der Theodicee, VIII 26727_3o). Von der Aufhebung der zweiten 
Form der Lüge durch einen auf die Philosophie angewandten kate­
gorischen Imperativ, der zugleich allem Dogmatismus seine Grund­
lage entzöge, verspricht Kant sich jenen Frieden, den der Titel sei­
ner Abhandlung anzeigt, sowie dessen Sicherung „in alle Zukunft“ 
(Verkündigung ..., VIII 42212). Gefragt ist dazu nicht mehr als Red­
lichkeit, deren Möglichkeit für Kant mit der Unmittelbarkeit ihres 
Bewußtseins prinzipiell garantiert ist. Wer aber positiv etwas zu 
dem beitragen will, worüber dann ewig Frieden sein soll, dem sei 
eben „transzendentale Überlegung (...) eine Pflicht, von der sich 
niemand lossagen kann, wenn er a priori etwas über Dinge urteilen 
will.“ (KrV B 319) - Zur Überwindung von Dogmatismus und 
Skeptizismus durch das moralische Gebot der Wahrhaftigkeit cf. 
auch Krüger, Philosophie und Moral in der Kantischen Kritik 
(1931) 140-142.

243

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sagen läßt noch Dinge an sich selbst trifft, sondern 
subjektive, heuristische Prinzipien der Vernunft, sich 
mit keinem anderen als einem apriorischen Erklä­
rungsgrund abzufinden (cf. KrV B 644). Die Vernunft­
idee steuert als regulatives Prinzip dem Bedingten je­
nes Unbedingte bei, zu dem es selber sukzessive nie­
mals fortschreiten könnte, weil sich von Bedingtem 
stets nur auf Bedingtes schließen läßt, welches aber an­
dererseits Bedingtes allererst verständlich machen 
soll. Sie setzt die Grenze, die mit Mitteln des Begrenz­
ten nicht zu markieren ist, und schafft extern jene Ein­
heit, die intern größte Mannigfaltigkeit erlauben soll: 
eine einzige Regel107 von breitestmöglicher Geltung. 
Größte Einheit neben der größten Ausbreitung:108 das 
ist exakt nichts anderes als das Interesse der Vernunft, 
von dem Kant sagt, es sei ,,[i]n der Tat (...) nur ein eini­
ges“ (KrV B 594), wiewohl es sich in ein formales, 
praktisches, architektonisches und spekulatives diffe­
renzieren läßt. Dieses viereinige Interesse an Einheit 
zu verwirklichen, zeigt reine Vernunft, daß sie für sich 
selbst praktisch ist.109 Sie setzt sich Zwecke und formu­
liert sie mittels regulativer Grundsätze oder Maximen.

„Ich nenne alle subjektiven Grundsätze, die nicht von der 
Beschaffenheit des Objekts, sondern dem Interesse der Ver­

107 Cf. KU § 90, 46126-31- Kants Variante von Occam’s razor, die er 
in der Schrift Bestimmung des Begriffs einer Menschenrace [1785] 
eine „ganz richtige Maxime der Vernunft“ (VIII 9632) nennt, lautet: 
„principia praeter necessitatem non sunt multiplicanda“ (VIII 9636 f).
108 Cf. KrV B 380.
109 Cf. GMS 45934 f Anm.: „Interesse ist das, wodurch Vernunft 
praktisch, d. i. eine den Willen bestimmende Ursache, wird.“

244

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nunft, in Ansehung einer gewissen möglichen Vollkommen­
heit dieses Objects, hergenommen sind, Maximen der Ver­
nunft.“ (KrV B 694)110

Maximen der Vernunft und regulative Vernunftideen 
aber lassen sich ebenso wie das von ihnen vertretene ei­
nige Vernunftinteresse nach zwei Hinsichten betrach­
ten.
Einerseits kann ein bestimmtes praktisches, formales, 
architektonisches oder spekulatives Interesse verfolgt 
werden, wenn es letzterem auch nicht gestattet ist,

„Gedankenwesen, welche alle unsere Begriffe übersteigen, 
obgleich keinem widersprechen, auf den bloßen Kredit der 
ihr Geschäft gern vollendenden spekulativen Vernunft als 
wirkliche und bestimmte Gegenstände einzuführen.“ (KrV 
B 701 f.)

Ein Vernunftinteresse ist kein Realitätsgarant.111 So 
sind die Unsterblichkeit der Seele und die Existenz 

110 Cf. KrV B 708 et passim.
111 Cf. Was heißt: Sich im Denken orientiren? [1786], VIII 13 74_7. 
Vernunftinteresse ist das Wort für die Praktizität der Vernunft, das, 
falls es ein solches Interesse gibt, plausibel machte, warum Vernunft 
für sich selbst praktisch sein kann. Vernunftinteresse ist aber seiner 
inhaltlichen Bestimmung nach auch das Wort für eine gewisse ,Ver­
nunfthygiene*, die Insistenz auf Reinheit und Einstimmigkeit der 
Vernunft mit sich selbst. Nun ist ,Vernunfthygiene* als (polemi­
sches) Interpretament Kantscher Lehre auf Dauer philosophisch un­
interessant. Die Vokabel und ihr Gedanke reiten sich und das Pro­
blem tot. Interessant würde diese Rede erst dann, wenn sich heraus­
stellte, daß eben diese Hygiene als das Movens der Praktizität dieser 
Philosophie gelesen werden muß, als das Wort der Deutung von Ge­
setzmäßigkeit überhaupt. Was sich polemisch ,Vernunfthygiene* 
taufen läßt, wäre somit Movens und Korrektiv der Praktizität der 
Vernunft.

245

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gottes regulative Ideen zugunsten eines sowohl prak­
tischen als auch architektonischen Vernunftinteresses 
an der Vervollkommnung menschlicher Moralität 
und ihrer Belohnung durch ein höchstes Gut, doch 
ein Nachweis ihrer Wirklichkeit ist undurchführbar. 
Eine Sonderstellung nimmt dagegen andererseits die 
Idee der Freiheit ein,112 und dies, so behaupte ich, weil 
Freiheit als eine regulative Vernunftidee anzunehmen 
nicht an ein bestimmtes Vernunftinteresse geknüpft 
ist, sondern - nach einer zweiten Hinsicht - die Inter- 
essenahme und damit die Praktizität der Vernunft, so 
es so etwas gibt, als solche tangiert. Es geht hierbei 
nicht um ein bestimmtes Interesse, sondern um die 
Möglichkeit von Interesse überhaupt, nicht um eine 
bestimmte Regel, sondern um Regelhaftigkeit über­
haupt. Und das heißt: Sie ist - kantimmanent - Bedin­
gung der Möglichkeit eines Grenzdiskurses über­
haupt, eines Diskurses, in dem paradoxerweise die Un­
terstellung, im Besitz der Freiheit zu sein, allererst zu 
rechtfertigen ist. Falls das Projekt einer Transzenden­
talphilosophie überhaupt aufgehen soll, muß Freiheit, 
ohne sich in einem infiniten Regreß von Metadiskur­
sen zu verflüchtigen, auf irgendeine überzeugende 
Weise eine basale Position innerhalb des transzenden­
talen Grenzdiskurses der Ideen behaupten können, 
von der her auch die übrigen transzendentalen Ideen 
zu rechtfertigen sind.113 Das heißt nicht, daß für die 
Freiheit ein Nachweis ihrer objektiven Realität muß 

112 Cf. KpV 3 f.
113 Einen solchen Vorrang zeigt Kant in der KpV 424-5t an.

246

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geführt werden können, heißt aber wohl, daß aufzu­
zeigen ist, daß ihre Annahme unabweisbar ist.
Freiheit und Vernunft sind, wie Kant sie versteht, an­
ders als alle anderen Ideen unmittelbar miteinander 
verknüpft:114 „Vernunft unter dem Namen der Ideen“ 
ist „reine Spontaneität“, „reine Selbstthätigkeit“ 
(GMS 45217f u.9f ).115 Wir haben eine Freiheit des Den­
kens und der Vernunft zu denken, die eine Freiheit 
nach genau demselben Grundsatz ist, den wir bereits 
als Sittengesetz kennengelernt haben. Alle Praktizität 
der Vernunft ist solche nach Gesetzen:

1) „Freiheit im Denken“, heißt es in der 1786 publizierten 
Schrift Was heißt: Sich im Denken orientieren?, bedeutet „die 
Unterwerfung der Vernunft unter keine andere Gesetze als: 
die sie sich seihst giebt“ ,116

Das ist der Grundsatz der Freiheit der Vernunft als 
ihre Autonomie.117 Er ist essentiell für die Vernunft.

114 Cf. Schönrich, Kategorien und transzendentale Argumentation 
(1981) 221. - R 5436, XVIII I8I20-22: „Freyheit ist das Vermögen, 
nur durch Vernunft determinirt zu werden, und nicht blos mittel­
bar, sondern unmittelbar, also nicht durch Materie, sondern form 
des Gesetzes, also moralisch.“
115 Cf. R 5441, XVIII 18222_24: ,,[N]ur allein der Verstand (und der 
Wille, so fern er durch Verstand bestimmt werden kann.) ist frey 
und eine reine Selbstthätigkeit, die durch nichts anderes als sich 
selbst bestimmt ist.“
116 Was heißt: Sich im Denken orientiren?, VIII 1456f
117 Da kann für Vernunft auch gerne Philosophie (als deren Sach­
walterin) stehen. Cf. GMS 42532-4262: „Hier sehen wir nun die Phi­
losophie in der That auf einen mißlichen Standpunkt gestellt, der 
fest sein soll, unerachtet er weder im Himmel, noch auf der Erde an 
etwas gehängt oder woran gestützt wird. Hier soll sie ihre Lauter­
keit beweisen als Selbsthalterin ihrer Gesetze, nicht als Herold derje-

247

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Denn alle Vernunft ist ihrer Natur nach ein selbst thätiges 
principium des Denkens". ,,[P]aßive Vernunft", bloße Re- 
zeptivität, reines Vernehmen: das wäre eine „contradictio in 
adjecto".118

Positiv finden wir hier mithin die Praktizität (als Kau­
salität119) der Vernunft, wie Kant sie ihr zudenkt und 
freilich noch auszuweisen hat. Eine Vernunft, die ein 
eigenes durch regulative Prinzipien vertretenes Inter­
esse hat, statt der Verwirklichung besonderer mensch­
licher Interessen zu dienen (Hume), ist praktisch und 
somit frei.120 Der menschliche Wille kann dann, so­
fern er vernunftbestimmt ist, nurmehr in Analogie 
zum Interesse der Vernunft verständlich gemacht wer­
den: Wie soll der Wille eines vernünftigen Wesens als 
ein vernünftiger Wille anders ausgezeichnet sein als 
durch jene Freiheit, die als Autonomie bereits dieser 
bestimmenden Vernunft eigen ist, oder, wie die rheto­
rische Frage in der Formulierung Kants lautet:

nigen, welche ihr ein eingepflanzter Sinn, oder wer weiß welche vor­
mundschaftliche Natur einflüstert, die insgesammt, sie mögen im­
mer besser sein als gar nichts, doch niemals Grundsätze abgeben 
können, die die Vernunft dictirt“. Das Grimmsche Wörterbuch 
(X,l (1905) 476) erläutert das Wort ,Selbsthalter/in‘ als Überset­
zung von gr. autokrator im Titel des russischen Zaren: der, der sein 
eigener Herr ist.

Wiener Logik, XXIV, 1.2 8664_7.
n9 Notizen Kants weisen darauf hin: „Die causalitaet der Vernunft 
ist freyheit.“ (R 5619, XVIII 25822) Und eine andere Reflexion 
schließt: „folglich ist der Gebrauch der Vernunft selbst Freyheit.“ 
(R 5613, XVIII 25430f.)
120 Moral Mrongovius II, XIX, 1.1 6137_9: „In der Klugheit demon- 
strirt die Vernunft das Interesse der Neigung. In der Sittlichkeit ihr 
eigenes. Dort ist die Vernunft dienend, hier aber gesetzgebend.“

248

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„was kann denn wohl die Freiheit des Willens sonst sein als 
Autonomie, d. i. die Eigenschaft des Willens, sich selbst ein 
Gesetz zu sein?“ (GMS 44624-4472)

2) „Sich seiner eigenen Vernunft bedienen, will nichts wei­
ter sagen, als bei allem, was man annehmen soll, sich selbst 
fragen: ob man es wohl thunlich finde, den Grund, warum 
man etwas annimmt, oder auch die Regel, die aus dem, was 
man annimmt, folgt, zum allgemeinen Grundsätze seines 
Vernunftgebrauchs zu machen.“121

Dies ist der Grundsatz der Einstimmigkeit der Ver­
nunft mit sich selbst oder der der Moralität. Wir er­
innern aus der Grundlegungsschrift: Ich „frage (...) 
mich nur: Kannst du auch wollen, daß deine Maxime 
ein allgemeines Gesetz werde? Wo nicht, so ist sie ver­
werflich“ (GMS 40321_23). „Diese Probe“, lesen wir 
wieder in der im Jahr darauf erschienenen Orientie­
rungs-Schrift, „kann ein jeder mit sich selbst anstellen 
(...) Denn er bedient sich blos der Maxime der Selbst­

121 Was heißt: Sich im Denken orientiren?, VIII 14635-1476 Fn. Cf. 
R 454, XV 186)9-1874: „(Die Leichtigkeit der Aufklärung.) [Von 
den Mitteln der Aufklärung.] Es sind Maximen der Vernunft, wenn 
gleich obiective Einsichten uns noch oder auch auf immer fehlen 
sollten. Die allgemeine Maxime ist: dasjenige Princip zu denken, 
nach welchem (...) meine Vernunft um ihren Gebrauch gebracht 
werden würde, ist verwerflich, die Obiective Beweisgründe mögen 
seyn, welche sie wollen. (Um ihren theoretischen oder practischen 
Gebrauch.)“ - Zur Renaissance dieser Maxime in einer positiv ge­
wendeten Fassung im Rahmen der Transzendentalpragmatik cf. 
Apel, Das Problem der philosophischen Letztbegründung (1976) 
75 f.: Die „Entscheidung zugunsten des Prinzips rationaler Legiti­
mation bzw. Kritik des Handelns nach Regeln [ist] a priori rational 
(...) Erforderlich ist eine solche Entscheidung allerdings - und so­
gar immer erneut, insbesondere in den ,existenziellen Situationen' 
des Lebens - im Interesse der Realisierung der Vernunft.“

249

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erhaltung der Vernunft.“122 Und abermals auf die 
Grundlegung zur Metaphysik der Sitten zurückproji­
ziert, finden wir die beiden Vernunftmaximen als 
Äquivalente interpretiert, die zweite, den Grundsatz 
der Übereinstimmung mit sich selbst, aber zum alles- 
bestimmenden sittlichen Prinzip für den Willen erho­
ben.

„Der Satz aber: der Wille ist in allen Handlungen sich selbst 
ein Gesetz, bezeichnet nur das Princip, nach keiner anderen 
Maxime zu handeln, als die sich selbst auch als ein allgemei­
nes Gesetz zum Gegenstände haben kann. Dies ist aber gera­
de die Formel des kategorischen Imperativs und das Princip 
der Sittlichkeit“ (GMS 4472_7).

Nicht etwa nur logisch, sondern sittlich geboten ist 
die Übereinstimmung der Vernunft mit sich selbst. 
Die Selbsterhaltung der Vernunft rückt unter die sitt­
lichen Grundsätze.123 Genauer aber müßte Kant ge­
gen seinen Wortlaut dahingehend gelesen werden, 
daß die „Maxime der Selbsterhaltung der Vernunft“ 
nicht bloß als irgendeine Maxime, sondern als Äquiva­
lent zum Sittengesetz zu verstehen ist.124 Denn es gibt

122 Was heißt: Sich im Denken orientiren?, VIII 1476_10 Fn. Cf. R 
1509, XV 823|9: „Grundsatz der Vernunft: ihre Selbsterhakung.“
123 Sommer, Ist Selbsterhaltung ein rationales Prinzip? (1976) 358, 
vertritt die These, „daß die obersten Sätze der theoretischen und 
praktischen Philosophie Erhaltungssätze sind.“ Cf. ders., Die 
Selbsterhaltung der Vernunft (1977) 12 f. u. 15.
124 Sommer, Die Selbsterhaltung der Vernunft (1977) 12, spitzt die­
sen Gedanken daraufhin zu, daß „Moralität in nichts anderem be­
steht als in dem, was Kant die ,Selbsterhaltung der Vernunft' (...) 
nennt“, und spricht dort demgemäß von der „Koinzidenz von 
Selbsterhaltung und Moralität“. Sommer begrüßt das Prinzip der

250

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keine weitere Instanz von der Art einer Regel, an der 
sich die Richtigkeit dieser Regel nochmals abprüfen 
ließe. Sie ist vielmehr bereits diejenige Regel, vor der 
alles, was Anspruch auf Regelhaftigkeit erhebt, zu be­
stehen hat, da sie die Regel „der bloßefn] Gesetzmä­
ßigkeit überhaupt“ (GMS 40210) ist. Um ihre Rechtmä­
ßigkeit nachweisen zu können, sind andere Rechtferti­
gungsgründe als die der Subsumierbarkeit unter ein 
Prinzip vonnöten, denn dieses Prinzip könnte nur 
wieder die Regel selbst sein. Sie hätte sich auf sich 
selbst anzuwenden. Vernunft, die sich selbst erhal­
tend praktisch wird, muß, um dem Paradox einer 
Selbstapplikation aus dem Weg zu gehen, für absolut 

Selbsterhaltung als ein die Möglichkeit von Glück sicherndes ratio­
nales Prinzip. „Erst die Selbsterhaltung der Vernunft erschließt die 
Rationalität der Selbsterhaltung“ (ebd. 13), da die Selbsterhaltung 
der Vernunft, wie wir Sommer lesen müssen, gerade das Vernünfti­
ge an der Vernunft ist. „Indem die Vernunft die Selbsterhaltung zu 
ihrem Grundsatz macht, sieht sie zugleich ein, was ihre eigene Ver­
nünftigkeit ausmacht.“ (Ebd. 13) Die Konsequenz aus diesem Kon­
zept verselbständigter Vernunft ist indes in Wahrheit alarmierend: 
ein selbstreflexiver Leerlauf. Was sich selbst erhält ist genau das 
Prinzip der Selbsterhaltung, und es erhält sich selbst selber (cf. ebd. 
15). Sommer hingegen sieht in der Selbsterhaltung als einem (weil 
Prinzip der Rationalität selbst) einzigartig rationalen Prinzip, dasje­
nige, „durch das allein die Möglichkeit von Glück gewahrt werden 
kann, als ein Minimalprinzip, das zu zeigen vermag, wie jeder Ver­
such, über es hinauszugehen, irrational anfängt und in Selbstzerstö­
rung endet.“ (Ebd. 11; cf. ebd. 23, 128) Und er legt es nahe, diese 
und ähnliche Einlassungen als „kantianische Überlegungen zu 
einer kritischen Theorie der Gesellschaft“ (ebd. 20) Adornoschen 
Typs zu lesen. Dies mag gelingen; ein menschlich zuträgliches Kon­
zept von Humanität im Dienste menschlichen Lebens und Zusam­
menlebens läßt sich daraus jedoch, wie ich denke, nicht gewinnen. - 
Zur Kritik der Ideologie menschlicher Selbsterhaltung cf. Marten, 
Leben und Vernunft (1984), bes. 20-31.

251

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


spontan angesehen werden. Die Freiheit der Ver­
nunft, bestimmt durch Einheit, Autonomie und 
Selbsterhaltung, taugt so, unter Kantschen Bedingun­
gen, zum Typus menschlicher praktischer Freiheit.

4.3.2 Synthetische Grundsätze a priori

Die Vernunft leistet mit Hilfe absoluter Metaphern 
ihre eigene Grenzbestimmung, wobei dem Ausdruck 
,Bestimmung4 eine doppelte Bedeutung zugedacht 
wird: er soll sowohl den Akt des Bestimmens als auch 
zugleich die Erkenntnis des Bestimmten meinen kön­
nen. Vernunft erhebt damit den Anspruch, dasjenige, 
was als ihre Vernünftigkeit anzusehen ist, selber set­
zen zu können und zu dürfen und mit dieser 
(Selbst-)Setzung zugleich auch zu erkennen, was ihre 
eigene Vernünftigkeit ausmacht.125 Der Satztyp, in 
dem das möglich sein soll und der das gewöhnliche 
Verstehen aufs Äußerste strapaziert, kann syntheti­
scher Grundsatz a priori heißen.126
Der Gebrauch von Grenzbegriffen, wie Kant ihn 
etwa in den Prolegomena unter dem Titel einer 
„Grenzbestimmung der reinen Vernunft6' (35019) dis­
kutiert, wird auf zweierlei Weise gerechtfertigt.

„Wir sollen uns denn also ein immaterielles Wesen, eine Ver­
standeswelt und ein höchstes aller Wesen (lauter Noumena) 

125 Cf. Sommer, Die Selbsterhaltung der Vernunft (1977) 13.
126 Cf. z. B. KrV B 362-366. Cf. Paton, The Categorical Imperative 
(1971) 221/(1962) 275: „Bei dem Regreß, den er [Kant] gemacht hat, 
scheint jeder Schritt Einsicht nicht bloß in die Beziehung zwischen 
dem Bedingten und der Bedingung einzuschließen, sondern auch 
Einsicht in die Wahrheit des Urteils, das die Bedingung ausdrückt.“

252

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


denken, [1.] weil die Vernunft nur in diesen als Dingen an 
sich selbst Vollendung und Befriedigung antrifft, die sie in 
der Ableitung der Erscheinungen aus ihren gleichartigen 
Gründen niemals hoffen kann, und [2.] weil diese sich wirk­
lich auf etwas von ihnen Unterschiedenes (mithin gänzlich 
Ungleichartiges) beziehen, indem Erscheinungen doch je­
derzeit eine Sache an sich selbst voraussetzen und also dar­
auf Anzeige thun, man mag sie nun näher erkennen, oder 
nicht.“ (Prol § 57, 35434-3554)

Zum einen beruft Kant sich auf ein Bedürfnis der Ver­
nunft nach Totalität, das ihr gleich einer Naturanlage 
zugehöre. Die Vernunft werde dazu gedrängt,127 „et­
was vorauszusetzen, was dem Verstände zu der durch­
gängigen Bestimmung seiner Begriffe vollständig 
zum Grunde liegen könne“ (KrV B 611),128 und sich 

127 Zur Vokabel,drängen* bzw.,aufdrängen* cf. KpV 3021, 3127; Prol 
§ 57,35318; KrV B 21, 825: „Hang ihrer Natur**. In KrV B 814 patho- 
logisiert Kant eine undisziplinierte Vernunft sogar und spricht von 
den „Anwandlungen ihrer spekulativen Erweiterungssucht.** - 
KrV B 612: Vernunft hätte Skrupel, ein „bloßes Selbstgeschöpf 
ihres Denkens sofort für ein wirkliches Wesen anzunehmen, wenn 
sie nicht wodurch anders gedrungen würde, irgendwo ihren Ruhe­
stand, in dem Regressus vom Bedingten, das gegeben ist, zum Unbe­
dingten, zu suchen, das zwar an sich und seinem bloßen Begriff 
nach nicht gegeben als wirklich gegeben ist, welches aber allein die 
Reihe der zu ihren Gründen hinausgeführten Bedingungen vollen­
den kann.** Der Vernunft, die das sinnliche Begehren kontrolliert 
und es aus dem Kreis zulässiger Motive moralischen Handelns aus­
schließt, wird ein eigenes, rein vernünftiges Begehren zugedacht. 
„Befriedigung** wird darum zu einer zentralen Vokabel der Kant- 
schen Behandlung von Vernunftangelegenheiten (z. B. GMS 46317; 
Prol § 57, 35334, 35436f ).
128 Metaphysik L,, XXVIII, 1 19522_24: „Unsere Vernunft hat das Be- 
dürfniß, daß sie nicht eher befriedigt ist, bis sie in der Reihe der Din­
ge eine completudinem antrifft, oder bis sie völlige Totalität denken 
kann.**

253

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einen Begriff absoluter Vollständigkeit sowie den 
eines Unbedingten zu denken, weil sie andernfalls, 
„auf immer unbefriedigt bleiben müßte." (Prol § 57, 
35219 f.) Da sich aber weder der Totalitätsbegriff noch 
der des Unbedingten realisieren läßt, Behauptungen, 
die von ihnen Gebrauch machen, nicht zu verifizieren 
und ebensowenig zu falsifizieren sind, sondern für 
Anmaßungen zu gelten haben, wendet reine Ver­
nunft, wie sie sich selber diszipliniert, ein Korrektiv 
auf sich an. Sie hat genau dann weder auf den Totali­
tätsbegriff zu verzichten noch sich des überschwengli­
chen Gebrauchs zeihen zu lassen, wenn sie den reinen 
Vernunftbegriff operationalisiert. Sie macht ihn zur 
Regel für den Verstand. Der Grenzbegriff, der sprach­
lich als absolute Metapher vorliegt, enthält einen Ge­
danken, der sich in eine Regel oder einen Grundsatz 
umformulieren läßt.129 „[J]ene so merkwürdige[n] 
Ideen" erfahren als regulative Prinzipien oder Grund­
sätze systematisch zusammenhängenden Verstandes­
gebrauchs ihre Transzendentalisierung auf dem Wege 
ihrer Operationalisierung: sie dienen der „Grenzbe­
stimmung der menschlichen Vernunft" (Prol § 57, 
3 5 72f ). So liefern sie uns zugleich auch die Funktions­
bedeutung ihrer - rein semantisch unauflösbaren - ab­
soluten Metaphorik, erlauben im Rahmen der Solilo- 
quien einer sich selbst kontrollierenden Vernunft (cf. 
Prol § 42, 329) eine Rekonstruktion ihrer Semantik 
aus der Pragmatik.
Der zweite Strang der Rechtfertigung des Gebrauchs 

129 KrV B 750 Fn.: „weil der Begriff eine Regel der Synthesis (...) 
ist“.

254

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von Grenzbegriffen denkt dem Empirischen als Be­
dingtem den Bezug auf ein Unbedingtes zu, auf etwas, 
das sich von ihm der Art nach unterscheidet. Erfah­
rung tue der Vernunft zwar niemals Genüge, doch wei­
se sie, so die transzendentale Sicht, von selber auf et­
was, das nicht Erfahrung ist, sondern als Ding an sich 
selbst betrachtet werden muß.130 Das gänzlich Un­
gleichartige, welches das Feld der Erfahrung im Gan­
zen begrenzen und von seinen Grenzen her verständ­
lich machen soll, muß für die Vernunft indes objektiv 
ein blinder Fleck bleiben. Geht es diszipliniert zu, 
kann eine imaginierte Verstandeswelt jenseits der 
Grenze, können Noumena für die Vernunft nicht Ge­
genstände objektiver Bezugnahme sein.
„[P]ositive Erkenntniß“, die gleichwohl subjektiv 
sein muß, soll sie jedoch dadurch gewinnen, „daß sie 
sich bis zu dieser Grenze erweitert" (Prol § 59, 36157). 
Wie aber soll es möglich sein, daß solches, dem eine re­
gulative Funktion für das Denken zukommt, uns 
auch eine Erkenntnis verschafft? Wie soll eine absolu­
te Metapher, von der wir sagten, sie besitze eine Funk­
tionsbedeutung, zugleich zu einer eigenen metaphori­
schen Bedeutung mit deskriptiver Funktion gelan­
gen? Es scheint so, als werde der Boden einer redli­
chen Argumentation verlassen, wenn einer Regel als 
Regel zugemutet wird, Erkenntnis zu sein, ebenso 
wie wenn einem sprachlichen Ausdruck, den zu ver-

130 Cf. GMS 45035-45117. Zur Formel ,Ding an sich selbst betrach­
tet* und analogen Formulierungen cf. KrV B 251, 312, 381; Prol 
§ 17, 29612; GMS 45923; KU 77, 409lof., § 84, 43519f. Cf. dazu Prauss, 
Zur Problematik der Dinge an sich (1974) 225 f. 

255

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stehen bedeutet, seine regulative Funktion erläutern 
zu können, zugleich ein eigenständiges deskriptives 
Vermögen zugemutet wird.
Nun besteht Kant aber darauf, daß mit der Operatio­
nalisierung reiner Vernunftbegriffe nicht nur eine Pra­
xis der Begrenzung des Feldes, innerhalb dessen die 
Synthesis des Verstandes möglich ist, begründet wird. 
Diesem Transzendentalisierungsverfahren entspringe 
vielmehr zudem eine „positive“, wenngleich bloß sub­
jektive und formale „Erkenntniß“ (Prol § 59, 3615), 
nämlich Selbsterkenntnis der Vernunft.

,,[D]ie Begrenzung des Erfahrungsfeldes durch etwas, was 
ihr sonst unbekannt ist, ist doch eine Erkenntniß, die der 
Vernunft in diesem Standpunkte noch übrig bleibt, dadurch 
sie nicht innerhalb der Sinnenwelt beschlossen, auch nicht 
außer derselben schwärmend, sondern so, wie es einer 
Kenntniß der Grenze zukommt, sich blos auf das Verhält- 
niß desjenigen, was außerhalb derselben liegt, zu dem, was 
innerhalb enthalten ist, einschränkt.“ (Prol § 59, 3619_15)131

Das angezeigte Verhältnis ist die Regel oder Grenze 
selbst, insofern es vom ,Außerhalb4 über das bloße 
Daß, d. h. über seine Denknotwendigkeit hinaus kein 
Wissen gibt und dieses Wissen zudem hypothetisch 
und die Notwendigkeit folglich die einer Hypothese 
ist.132 Da darum das ,Außerhalb4 auch nur als regulati­
ver Begriff gedacht werden kann, müssen wir es für 
einen Modus der Grenze nehmen. Seine Notwendig­

131 Kants Ausgangsfrage zu dieser Antwort war: „(W]ie verfährt
Vernunft, den Verstand in Ansehung beider Felder zu begrenzen?“ 
(Prol §59, 360;J() 
>32 Cf. KpV 4225-43j.

256

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keit für das ,Innerhalb* besteht nur durch den Grenz­
diskurs und nur für ihn. Der Begriff gehört zur Gren­
ze, existiert nur innerhalb des Regelwerks.133
Hat es mit dieser Überlegung seine Richtigkeit, kann 
eine positive Erkenntnis zu haben hier ausschließlich 
bedeuten, die Regel zu kennen. Heißt es aber, wie zu 
Beginn des letzten Zitats, daß die Begrenzung eine Er­
kenntnis ist, dann legt es sich nahe, dieses ,ist* für 
eines der Identität zu nehmen. Die Begrenzungspra­
xis der Regel (gen. subj.) und die Kenntnis der Regel 
(gen. obj.) sollen im transzendentalen Grenzdiskurs 
irgendwie dasselbe sein, ohne daß für die Kenntnis 
der Regel und den Diskurs, der solche Kenntnisse ge­
winnt, eine neue Regel bemüht werden müßte usf.

Erkenntnisse aber werden gemeinhin als Urteile for­
muliert, als Sätze, die wahr oder falsch sein können. 
Sie setzen zumeist Regeln voraus, sind aber selbst kei­
ne.134 Grundsätze oder Regeln dagegen sind Imperati­

133 Zu dergleichen transzendentalphilosophischen Kautelen hat 
sich der Idealismus nicht mehr verbunden gefühlt. Das hat ihn in 
der Folge dazu gebracht, sich vom Kantschen Gedanken der Gren­
ze zu verabschieden und die Immanenz zu verabsolutieren.
134 R 5923 (1783/84), XVIII 3868_15 mit 38627-3873: „Wenn wir die 
Logik wegen dessen, was Erkentnis überhaupt heissen kan, befra­
gen, so ist Begrif eine Vorstellung (oder Inbegrif derselben), die auf 
einen Gegenstand bezogen worden und ihn bezeichnet; und indem 
wir einen Begrif mit einem andern in einem Urtheile verknüpfen 
(trennen), so denken wir etwas von dem Gegenstände, der durch 
einen gegebenen Begrif bezeichnet worden, d. i. wir erkennen ihn, 
indem wir über ihn urtheilen. Alles Erkentnis (...) besteht demnach 
aus Urtheilen (...) Es ist aber diese nothwendigkeit der Verknüp­
fung nicht eine Vorstellung empirischen Ursprunges, sondern setzt 
eine Regel voraus, die apriori gegeben seyn muß, d. i. Einheit des Be- 
wußtseyns, die a priori statt findet.“ (Erste Herv. v. mir)

257

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ve oder Konditionale, die als Konsequens einen Impe­
rativ enthalten.135 Sie sind weder wahr noch falsch, 
ihr Gebrauch läßt sich rechtfertigen und erweist 
sich als zweckmäßig oder nicht, sie gelten oder gelten 
nicht.
Ich unterscheide Wahrheit und Geltung136 folgender­
maßen: Wahr ist, was sich verifizieren läßt. Wahrheit 
ist eine Modalität von Urteilen, und ein Urteil ist 
wahr, wenn der Sachverhalt, den es behauptet, be­
steht, als Tatsache nachzuweisen zumindest möglich 
ist. Geltung dagegen besitzt, was sich justifizieren 
läßt. Geltung ist eine Anerkennung, die zu Recht er­
folgt, wenn ein Geltungsanspruch verteidigt werden 
kann; und dieser kann - wie Kant für seine Position 
deutlich macht - bereits dann als erfolgreich vertei­
digt angesehen werden, wenn „niemand das Gegen­
teil jemals mit apodiktischer Gewißheit“, niemand sei­
ne „Unrechtmäßigkeit (...) jemals beweisen“ (KrV B 
767 f.) kann.137 - Es ist offensichtlich, daß das Pro­

135 Der Satz: „die Bedingungen der Möglichkeit der Erfahrung 
überhaupt sind zugleich Bedingungen der Möglichkeit der Gegen­
stände der Erfahrung, und haben darum objektive Gültigkeit in 
einem synthetischen Urteile a priori“ (KrV B 197), ist ein solcher 
Grundsatz, der oberste Grundsatz aller synthetischen Urteile. Das 
,sind* in diesem Satz haben wir erstens als normatives und zweitens 
als Identität setzendes zu lesen. Der Satz schreibt vor, wie wir zu 
denken haben. Cf. Ferber, Der Grundgedanke (1984) 461 u. ders., 
Das normative ,ist* (1988 b).
136 In den von Kant veröffentlichten Schriften findet sich das Wort 
,Geltung* nicht, wohl aber das Wort,Gültigkeit*, das allerdings für 
ihn in bezug auf Urteile mit,Wahrheit* gleichbedeutend ist.
137 Cf. R 5645, XVIII 28814-1?: „Gewisheit ist die Unveranderlich- 
keit des Vorwahrhaltens. Unveränderlich aber ist das Vorwahrhal­
ten entweder obiectiv’. (...), oder subiectiv. wenn wir überzeugt 

258

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


blem hier beim Wort Jemals* liegt, das einerseits die 
Rechtfertigung, im Unterschied zur Wahrheit, verzeit- 
licht und damit Anzeige darauf macht, daß es sich 
nicht um eine prinzipielle, sondern bloß jeweils um 
eine faktische Rechtfertigung handelt, anderseits 
durch die endlose Bewährung, die es für die Justifika- 
tion in Aussicht stellt, einen sinnvollen wörtlichen Ge­
brauch von Rechtfertigung und auch von Bewährung 
aufhebt. Absolute Rechtfertigung in der verzeitlich- 
ten Gestalt und absolute Bewährung, auf die das Wort 
Jemals* zielt, indem es ausschließt, daß Kontingentes 
die Rechtfertigung einmal aufheben könnte, sind se­
mantisch abweichende Ausdrücke.
Wird ein synthetisch-apriorischer Grundsatz, wie 
Kant dies verlangt, bewiesen (cf. KrV B 765), so wird 
seine Geltung bewiesen, indem sein Geltungsan­
spruch gerechtfertigt, d. h. transzendental deduziert 
wird. Transzendentalphilosophie, wenn sie von 
Grundsätzen oder Prinzipien statt von Lehrsätzen 
handelt, hätte es demnach wesentlich mit Geltungsfra­
gen zu tun.138

sind, daß weder wir noch irgend ein Mensch jemals größerer Grün­
de zum Gegentheil habhaft werden könne.“
138 KpV 4616> 20-22* Die „Deduction“ eines „obersten Grundsatzes“ 
ist die „Rechtfertigung seiner objectiven und allgemeinen Gültig­
keit und der Einsicht der Möglichkeit eines solchen synthetischen 
Satzes apriori“. Die,objektive Realität4 einer Idee meint ihre „objek­
tive Gültigkeit“ (KrV B 697), nicht eine Realität als Objekt. Müßte 
auch hier objektive Gültigkeit mit Wahrheit übersetzt werden, so 
stünden wir vor dem Problem, die Wahrheit von etwas rechtferti­
gen zu müssen, was wir, da es unmöglich realisiert werden kann, 
auch unmöglich verifizieren können.

259

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Grundsätze und Erkenntnisse, Regeln und Tatsachen 
werden üblicherweise scharf getrennt, weil sie sich als 
Sätze unterscheiden.139 So betrifft auch das Prädikat 
,synthetisch4, das Kant sowohl für Urteile als auch für 
Regeln verwendet, nicht in beiden dasselbe.
Urteile heißen synthetisch, wenn über ihre Wahrheit, 
im Gegensatz zu analytischen Urteilen, nicht bereits 
aufgrund semantischer und logischer Regeln oder, 
wie Kant es will, allein mit Hilfe des Satzes vom Wi­
derspruch (cf. KrV B 193 f.) befunden werden kann. 
Er nennt sie auch „Erweiterungs-Urteile“ (KrV Bll), 
weil ihr Prädikat eine Information über das Subjekt 
liefert, die durch dessen Analyse nicht zu gewinnen 
ist. Für Kant gilt diese Unterscheidung von ,analy­
tisch4 und synthetisch4 analogerweise auch für die 
Wahrheitsbedingungen von Konditionalen.140
Bei Regeln oder Grundsätzen, bei denen der Aus­
druck synthetisch4 unmöglich ein Wahrheitskrite­
rium betreffen kann, bezieht er sich, wie Patzig141 ge­
zeigt hat, auf die Herleitung der Verpflichtung. Ein 

139 In Kants psychologischer Ausdrucksweise ist der Unterschied 
wie folgt gedeutet: 1) Urteil ist „die mittelbare Erkenntnis eines Ge­
genstands, mithin die Vorstellung einer Vorstellung“ (KrV B 93) 
oder nichts anderes als „die Art, gegebene Erkenntnisse zur objekti­
ven Einheit der Apperzeption zu bringen.“ (KrV B 141) Cf. Jäsche- 
Logik § 17,1015_7.2) Regel ist „die Vorstellung einer allgemeinen Be­
dingung, nach welcher ein gewisses Mannigfaltige, (mithin auf 
einerlei Art) gesetzt werden kann“ (KrV A 113). - Vorstellung einer 
Vorstellung und Bedingung einer Vorstellung lassen sich ebenso un­
terscheiden wie die Herstellung einer Einheit von der Bedingung, 
unter der sich eine Einheit herstellen läßt.
140 Cf. Paton, The Categorical Imperative (1971) 122/(1962) 140 f.
141 Patzig, Die logischen Formen praktischer Sätze in Kants Ethik 
(1971) 117-120.

260

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Grundsatz heißt analytisch, wenn seine Vorschrift 
sich aus der Absicht, einen vorausgesetzten partikula­
ren Zweck erreichen zu wollen, ableiten läßt (cf. GMS 
417). Dagegen werden Grundsätze synthetisch ge­
nannt, deren Verpflichtung nicht aus einem bestimm­
ten partikularen Interesse abgeleitet werden kann, 
sondern einen Rückgriff auf ein im partikularen nicht 
enthaltenes Interesse der Vernunft erforderlich 
macht.142 Dies führt zu den merkwürdigen Konstella­
tionen, daß analytische Regeln problematische oder 
assertorische Prinzipien sind, die hypothetisch gebie­
ten, synthetische Regeln aber apodiktische Prinzipien 
sind, die kategorisch gebieten, während analytische 
Urteile auch apodiktisch sind.143
Nicht allein sind somit Urteil und Grundsatz als Sätze 
unterschieden, auch in dem, was in bezug auf sie syn­
thetisch heißt, kommen sie nicht überein. Patzig hat, 
wie mir scheint, das damit verbundene Problem abzu­
schwächen gesucht:

„Wenn Kant von einem,synthetisch-praktischen Satz a prio­
ri* [GMS 42014] (und nicht von einem synthetischen Urteil 
a priori* spricht) und nicht sagt,dieser Sätze*, sondern ,der 
Sätze dieser Art* [420j5] - so sehe ich darin einen Beleg für 
die Vermutung, daß er, obwohl an der Analogie sehr interes­
siert, doch nicht den Unterschied zwischen Imperativen 
und Urteilen verwischen wollte.**144

142 GMS 42034f Fn.: Der partikulare Wille wird „mit dem Begriffe 
des Willens eines vernünftigen Wesens unmittelbar als etwas, das in 
ihm nicht enthalten ist, verknüpft.“
143 Cf. GMS 415 f. Cf. Patzig Die logischen Formen praktischer Sät­
ze in Kants Ethik (1971) 117.
144 Patzig, Die logischen Formen praktischer Sätze in Kants Ethik 

261

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Meiner Ansicht nach kann aber umgekehrt diese Ana­
logie nur durch eine Marginalisierung des Unter­
schieds gewonnen werden. Im Gegensatz zu Patzig 
nehme ich an, daß Kant beide Formen Sätze nennt, 
um zwischen Präskriptivem und Deskriptivem chan­
gieren zu können, ohne in Konflikt mit der Sein-Sol- 
len-Dichotomie zu geraten.145
Nicht nur die Grenzbestimmungsparagraphen der 
Prolegomena, auch die Transzendentale Methodenleh­
re bewegen mich zu dieser Lesart. Die synthetische Er­
kenntnis eines Dinges an sich selbst, heißt es da, kann 
a priori über die Regel der Synthesis zu möglicher apo­
steriorischer Wahrnehmung hinaus nichts liefern.

„Synthetische Sätze, die auf Dinge überhaupt, deren An­
schauung sich a priori gar nicht geben läßt, gehen, sind tran­
szendental (...) Sie enthalten bloß die Regel, nach der eine 
gewisse synthetische Einheit desjenigen, was nicht a priori 

(1971) 120. - Paton, The Categorical Imperative (1971) 123-128/ 
(1962) 143-149 nennt dagegen minder skrupulös wie selbstver­
ständlich Imperative propositions, was die deutsche Übersetzung 
mit,Urteile4 wiedergibt.
145 Cf. z. B. KrV B 18: „In der Metaphysik, wenn man sie auch nur 
für eine bisher bloß versuchte, dennoch aber durch die Natur der 
menschlichen Vernunft unentbehrliche Wissenschaft ansieht, sollen 
synthetische Erkenntnisse a priori enthalten sein, und es ist ihr gar 
nicht darum zu tun, Begriffe, die wir uns a priori von Dingen ma­
chen, bloß zu zergliedern und dadurch analytisch zu erläutern, son­
dern wir wollen unsere Erkenntnis a priori erweitern, wozu wir uns 
solcher Grundsätze bedienen müssen, die über den gegebenen Be­
griff etwas hinzutun, was in ihm nicht enthalten war, und durch syn­
thetische Urteile a priori wohl gar so weit gehen kann, daß uns die 
Erfahrung selbst nicht so weit folgen kann“. Cf. Metaphysik v. 
Schön, XXVIII, 1 47532-35 u. 476._3.

262

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


anschaulich vorgestellt werden kann (...) empirisch gesucht 
werden soll.“ (KrV B 748 f.)

Synthetische Sätze a priori sind, wie immer sich das 
zeigen läßt, letzte Regeln, synthetische Grundsätze a 
priori. Sie lassen sich nicht als Urteile neben anderen 
Urteilen betrachten, und es scheint ungeschickt, daß 
Kant sie überhaupt Urteile genannt hat.

„Urtheile, so fern sie blos als die Bedingung der Vereinigung 
gegebener Vorstellungen in einem Bewußtsein betrachtet 
werden, sind Regeln. Diese Regeln, so fern sie die Vereini­
gung als nothwendig vorstellen, sind Regeln a priori, und so 
fern keine über sie sind, von denen sie abgleitet werden, 
Grundsätze.“ (Prol § 23, 30515_19)

Grundsätze dieser Art regeln etwas, dem selbst be­
reits eine Regelhaftigkeit eignet. Gibt die Vernunft 
dem Verstandesgebrauch in toto Regeln, so dirigiert 
sie damit ein „ Vermögen der Regeln“ (KrV A 126). Be­
reits dem konstitutiven Begriff jedes Erfahrungsur­
teils kommt eine ordnende bzw. vereinheitlichende 
Funktion zu. Doch „Erfahrung, welche alles, was zur 
Sinnenwelt gehört, enthält, begrenzt sich nicht selbst“ 
(Prol § 59, 36024f), sondern verweist auf eine Regel, 
die ihr nicht mehr zugehört.146 Diese nennt Kant nicht 

146 KrV B 543: „Denn ihr habt entweder keine Wahrnehmung, die 
euren empirischen Regressus schlechthin begrenzt, und dann müßt 
ihr euren Regressus nicht für vollendet halten, oder habt eine solche 
eure Reihe begrenzende Wahrnehmung, so kann diese nicht ein Teil 
eurer zurückgelegten Reihe sein (weil das, was begrenzt, von dem, 
was dadurch begrenzt wird, unterschieden werden muß,) und ihr 
müßt also euren Regressus auch zu dieser Bedingung weiter fortset­
zen, und so fortan.“ So gebietet die Regel des Grenzdiskurses, die 

263

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mehr konstitutiv, sondern - scheinbar redundant - 
regulativ, weil sie keinerlei Erfahrung konstituiert. Sie 
kann eine letzte Regel heißen, weil sie nicht mehr Ge­
genstand weiterer Regeln ist.147 Transzendentale Sätze 
sind demnach unüberhol- und unhintergehbare Re- 
geln.
Um so merkwürdiger muß es scheinen, wenn Kant 
dann seine Überlegungen mit der Behauptung ab­
schließt, es sei eine Erkenntnis der Vernunft, wenn 
einem regulativen Begriff eine Regel entspringe:

„Also ist ein transzendentaler Satz ein synthetisches Ver­
nunfterkenntnis nach bloßen Begriffen, und mithin diskur­
siv“ (KrV B 750).

Wir können festhalten: Für Kant gibt es
1) zumindest einen ausgezeichneten Urteilstyp, das 
synthetische Urteil a priori, der genau so Urteil ist, 
daß er als Regel, Prinzip, Grundsatz fungiert. Zwar 
könnten wir sagen, synthetische Urteile a priori seien 
nicht Urteile neben anderen Urteilen und eigentlich 
überhaupt keine Urteile, sondern Regeln, grundsätz­
liche Anweisungen an das Denken und Handeln, wie 
es zu verfahren habe. Aber dann wären sie gerade nicht 
mehr Erkenntnisse zu nennen, und wir hätten, was un­
redlich wäre, zu marginalisieren, daß es für Kant
2) zumindest einen ausgezeichneten Regeltyp, die 
nichtabgeleitete letzte Regel oder den synthetischen 

den empirischen Diskurs beherrscht, keine absolute Grenze unter 
den Erscheinungen zu suchen.
147 Cf. Jäsche-Logik § 34, 11019.22-

264

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Grundsatz a priori, gibt, der genau so Regel ist, daß 
ihm eine Erkenntnis, ein Urteil, wenngleich keine Er­
fahrung entspringt.

„Synthetische Erkenntnisse a priori aus bloßen Begriffen 
sind unmöglich, wohl aber (...) aus Regeln, die die Möglich­
keit der Erfahrung enthalten“ (R 5924, XVIII 3878_10).

Das bedeutet
3),  daß an systematisch entscheidender Stelle, der Un­
terschied zwischen Grundsatz und Satz (qua Urteil), 
zwischen Norm und Normsatz  hinfällig wird.148

Ich behaupte nun: Diesseits aller Kantphilologie gilt, 
daß eine Philosophie kantschen Typs notwendig dar­
auf verzichten muß, ihre Termini synthetisch-apriori­
sche Erkenntnis" und synthetischer Grundsatz a prio­
ri" trennscharf zu unterscheiden, um eine bestimmte 
Form von Reflexivität möglich zu machen, die die Ge­
fahr infiniter Regresse bannt. Auf dieser Form von Re­
flexivität muß Transzendentalphilosophie, so denke 
ich, um ihrer eigenen Möglichkeit willen bestehen, ob­
gleich sie in eins ihr metaphysischer Rest ist; freilich, 
wie zu zeigen ist, eine Metaphysik die zu einer Meta­
physik ad hominem (kat’ anthröpon) depotenziert 
ist.149
Die Erkenntnis einer letzten Regel darf selbst nicht 
mehr von anderswoher (heteronom) regelgeleitet 

148 Cf. Kutschera, Einführung in die Logik der Normen, Werte 
und Entscheidungen (1973) 13 f.
149 Cf. Model, Zu Ursprung und Bedeutung von ,übersinnlich* bei 
Immanuel Kant (1986/87) 190 f.

265

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sein. Die Regel, die eine äußerste Erkenntnis ermög­
licht, soll nicht wieder auf eine weitere Erkenntnis zu­
rückgreifen müssen, um sich selbst durchsichtig zu 
werden. Die Vernunft will auch noch wissen, was sie 
da tut, wenn sie regulativ verfährt, will „nicht allein 
uns wirklich die Grenzen des reinen Vernunftge­
brauchs (...), sondern auch die Art, solche zu bestim­
men" zeigen (Prol § 57, 3532i l).
Erkenntnisse dieses Typs müssen sich so denken las­
sen, daß sie mit zur Grenze gehören und keineswegs 
Begrenztes sind.150 Der Grenzdiskurs ist dann der ein­
zige Diskurs, der seine Grenze an und für sich selbst 
hat. In ihm wäre die Differenz von Objekt- und Meta­
sprache getilgt. Hier konvergieren zuletzt die Theore- 
tizität und die Praktizität der reinen Vernunft. Synthe­
tische Sätze a priori sind „Erkenntniß aus reiner Ver­
nunft" (Prol § 5, 27614).151 Vernunft hat es in ihrem 
eigenen Medium allein noch mit sich selbst zu tun:

„Die reine Vernunft ist in der Tat mit nichts als mit sich 
selbst beschäftigt, und kann auch kein anderes Geschäft ha­
ben, weil ihr nicht die Gegenstände zur Einheit des Erfah­
rungsbegriffs, sondern die Verstandeserkenntnisse zur Ein­
heit des Vernunftbegriffs, d. i. des Zusammenhanges in 
einem Prinzip gegeben werden.“ (KrV B 708)

Es kann nicht darum gehen, den transzendentalphilo­
sophischen Versuch eines Grenzdiskurses einfach 

150 Im Unterschied zu KrV B 543.
151 Prol § 4, 27427-29: »In der Kritik der reinen Vernunft bin ich in 
Absicht auf diese Frage [Ist überall Metaphysik möglich?] synthe­
tisch zu Werke gegangen, nämlich so, daß ich in der reinen Vernunft 
selbst forschte“.

266

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


über die Klinge springen zu lassen. Wer sich dennoch 
von ihm verabschieden will, hat sich die Konsequen­
zen klarzumachen. Für den Wittgenstein des Tracta- 
tus war es die, aus philosophischer Überlegung an der 
Philosophie das Philosophische dranzugeben.152 
Der Grenzdiskurs hat den Unterschied zwischen Re­
gel und Erkenntnis zu marginalisieren, wie eine Theo­
rie ä la Wittgenstein als eine Theorie des sich Zeigen­
den, eine diskursive Verständigung über Grenzen zu 
unterdrücken und mit dem Ausschluß aus der mögli­
chen sinnvollen Rede zu belegen hat. Bei Wittgenstein 
verläßt, wer über die Grenze der Welt spricht und wer 
sie zu überschreiten sucht, den Bereich des Sagbaren, 
weil er notwendig die Regeln der Sprache verletzt. 
Zwar möchte er an der Grenze festhalten, doch so, 
daß die Nichtreflexivität der ausgeführten Teile seiner 
Theorie davon nicht tangiert wird. Da die Grenze 
nach dieser Vorgabe nicht Gegenstand eines Diskur­
ses sein kann, kann sie sich als Bedingung aller mögli­
chen Diskurse nur in diesen spiegeln oder zeigen.153 
Ein Grenzdiskurs aber exkommuniziert sich selber.
Bei Kant ist die Rede über die Grenze dagegen vonnö­
ten, weil er sie (und damit Philosophie in ihrer „Wür­
de“ (KrV B 86)) permanent von Überschreitungen 
durch eine gegen sich selbst vernünftelnde Vernunft 
bedroht sieht (cf. GMS 405). Darum muß sich die Ver­
nunft der Grenze, die ihre Grenze ist, versichern. Dar­
um geht der Grenzdiskurs gegen ,polizeilose Dialek­
tik* vor. Darum muß er das, was er aus dem Bereich 

152 Cf. Wittgenstein, Tractatus 6.53.
153 Cf. ebd. 6.13 u. 6.522.

267

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vernünftiger Rede ausschließt, namhaft machen in 
einem polemischen Gebrauch der reinen Vernunft.154 
Er muß aktiv all diejenigen exkommunizieren, die sei­
ne Vorstellung von einem Grenzdiskurs und dessen 
Regeln nicht teilen.

154 KrV B 767: „Unter dem polemischen Gebrauche der reinen Ver­
nunft verstehe ich die Verteidigung ihrer Sätze gegen die dogmati­
schen Verneinungen derselben.“

268

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197 - am 17.01.2026, 14:44:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Grenzdiskurs und deskriptivistischer Fehlschluß
	2. Kritizismus zwischen Dogmatismus und Skeptizismus
	3. Bedingungen für eine Sprache der Transzendentalphilosophie
	4. Metaphorik und Praktizität der Transzendentalphilosophie als Grenzdiskurs
	4.1 Metapher
	4.1.1 Hypotypose
	4.1.1.1 Schematismus
	4.1.1.2 Symbolisierung
	4.1.1.3 Die Darstellung ästhetischer Ideen

	4.1.2 Typik

	4.2 Zwischenbemerkung
	4.3 Zur Praktizität reiner Vernunftbegriffe
	4.3.1 Das Interesse der Vernunft
	4.3.2 Synthetische Grundsätze a priori



