
Conrad Fischer

Talmudische Exegese als dialogisches Verfahren in Kafkas 
»Prozeß« und »Schloß«

I  Einleitung

Kafkas Texte im Kontext der Kabbala1 und des Talmud zu deuten 
und verstehbar2 zu machen, ist nicht neu. Bereits Max Brod hat, 
gemäß Kafka etwas überambitioniert, dessen Erzählungen zu den 
»jüdischesten Dokumenten unserer Zeit«3 gezählt und in seiner Kafka-
Biographie (1954) auf Kafkas Interesse am Talmud und die Besuche 
entsprechender Vorlesungen hingewiesen.4 Auch die Zeitgenossen Wil­
ly Haas und Ernst Weiß sahen in Kafkas Parabellegende »Vor dem 
Gesetz« Verbindungen zum Talmud, allerdings im eher negativen 

1 Vgl. Karl Erich Grözinger, Kafka und die Kabbala. Das Jüdische im Werk und Den­
ken von Franz Kafka. 5. akt. und erw. Aufl. Frankfurt a.M. / New York 2014. Zu Schuld 
und Gericht in kabbalistischen Texten auch: Karl Erich Grözinger, Die Jüdische Religion 
in Franz Kafkas Werk. In: Juden und Judentum in der deutschsprachigen Literatur. Hg. 
von Willi Jasper [u.a.]. Wiesbaden 2006, S. 191–204.

2 Vgl. Manfred Engel, Art. Kafka lesen – Verstehensprobleme und Forschungspara­
digmen. In: Kafka Handbuch. Hg. von dems. und Bernd Auerochs. Stuttgart / Weimar 
2010, S. 411–427. Häufig ist die Analyse von Kafkas Texten auf methodische Auslegungs­
verfahren konzentriert. Diegetisches ›Verstehen‹ in Kafkas Texten wird dann unter dem 
Stichwort Autoreflexivität gefasst, d.h. nach Engel sind sie »eine stete Selbstthematisierung 
ihrer eigenen Unverstehbarkeit« (415). Das Konzept der Autoreflexivität wird für diegeti­
sche Verstehensverfahren in Kafkas Texten m.E. weitestgehend unkritisch betrachtet, der 
folgende Beitrag soll auch eine öffnende Perspektive hin zur Verstehbarkeit des Unver­
ständlichen in Kafkas Romandialogen bieten. Als Stütze dient dabei das in der Kafkafor­
schung bekannte, aber noch nicht mit dialogischen Verstehensprozessen verknüpfte ›Tal­
mudische‹ als Element des sinn-vollen Kommentierens.

3 Brief Kafkas an Felice Bauer vom 07. Oktober 1916 (965). Quelle: Franz Kafka, 
Schriften Tagebücher Briefe. Kritische Ausgabe. Hg. von Gerhard Neumann, Malcolm 
Pasley [u.a.]. Bd. Briefe April 1914–1917. Hg. von Hans-Gerd Koch. Frankfurt a.M. 2005, 
S. 250.

4 Vgl. Andreas B. Kilcher, Kafka und das Judentum. In: Kafka-Handbuch. Leben – 
Werk – Wirkung. Hg. von Bettina von Jagow und Oliver Jahraus. Göttingen 2008, S. 194–
211, hier S. 208.

Talmudische Exegese als dialogisches Verfahren in Kafkas »Prozeß« und »Schloß« 293

https://doi.org/10.5771/9783988580993-293 - am 17.01.2026, 22:15:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580993-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sinn einer Sinnzerfaserung.5 Erst spätere Kommentatoren wie Felix 
Weltsch, Klaus Mann,6 Walter Benjamin und Gershom Scholem7 be­
trachten das Talmudische in Kafkas Erzählung positiver, zumindest 
als ein vieldeutiges Erzählprinzip der modernen Erkenntniskrise. Und 
nicht zuletzt Jacques Derrida hat das Domkapitel aus Kafkas »Der 
Prozeß« im Zeichen dekonstruktivistischer Sinnpluralisierung als »eine 
gewaltige Szene talmudischer Exegese«8 gewürdigt. Manfred Voigts hat 
wiederum pointiert darauf hingewiesen,

dass Kafka durch die Beschäftigung mit dem Talmud in den vielen 
dargelegten Eigentümlichkeiten seines Schreibens bestärkt wurde. Aber: 
Kafkas Texte sind, was die jüdischen Einflüsse betrifft, keineswegs allein 
vom talmudischen Denken her zu lesen, sondern von der Spannung, ja 
Widersprüchlichkeit zwischen westjüdischem und talmudischem Sprach­
verständnis aus.9

Gerade der Widerstreit Kafkas in seiner Selbstbeschreibung als den 
›Westjüdischsten aller Westjuden‹10 und seiner Verortung in der neue­
ren Bewegung des Zionismus oder dem Traditionalismus des Ostju­

5 Vgl. Manfred Voigts, Franz Kafka im Spannungsfeld von jüdischen Strömungen 
und talmudischem Schriftverständnis. In: Franz Kafka zwischen Judentum und Chris­
tentum. Hg. von Gernot Wimmer. Würzburg 2012, S. 105–150, hier S. 125.

6 Vgl. ebd.
7 Vgl. Daniel Weidner, Jüdisches Gedächtnis, mystische Tradition und moderne Lite­

ratur. Walter Benjamin und Gershom Sholem deuten Kafka. In: Weimarer Beiträge 46/2, 
2000, S. 234–249; Carola Erbertz, Der blinde Spiegel. Überlegungen zu Walter Benja­
mins Kafka-Exegese. In: Orbis Litterarum 59/2, 2004, S. 114–135; und Marina Cavaroc­
chi Arbib, Scholem als Interpret von Kafkas »Vor dem Gesetz«. In: Franz Kafka »Vor 
dem Gesetz«. Aufsätze und Materialien. Hg. von Manfred Voigts. Würzburg 1994, 
S. 147–164. Benjamin erkannte etwa im Schloss »das Dorf einer talmudischen Legende« 
wieder. Vgl. Benjamin über Kafka. Texte, Briefzeugnisse, Aufzeichnungen. Hg. von Her­
mann Schweppenhäuser. Frankfurt a.M. 1981, S. 121, zit. n. Markus Grafenburg, Gemein­
schaft vor dem Gesetz. Jüdische Identität bei Kafka. Wien 2016, S. 121.

8 Jacques Derrida, Préjugés. Vor dem Gesetz. Aus dem Französischen übers. von Det­
lef Otto und Axel Witte. Hg. von Peter Engelmann. Wien 1992, S. 90.

9 Voigts, Franz Kafka im Spannungsfeld, S. 145 (wie Anm. 5).
10 Brief Kafkas an Milena Pollak vom 16. November 1920 (1417): »Wir kennen doch 

beide ausgiebig charakteristische Exemplare von Westjuden, ich bin, soviel ich weiß, der 
westjüdischeste von ihnen, das bedeutet, übertrieben ausgedrückt, daß mir keine ruhige 
Sekunde geschenkt ist, […] alles muß erworben werden, nicht nur die Gegenwart und Zu­
kunft, auch noch die Vergangenheit.« Quelle: Franz Kafka, Schriften Tagebücher Briefe. 
Kritische Ausgabe. Hg. von Gerhard Neumann, Malcolm Pasley [u.a.]. Bd. Briefe April 
1918–1920. Hg. von Hans-Gerd Koch. Frankfurt a.M. 2013, S. 369.

294 Conrad Fischer

https://doi.org/10.5771/9783988580993-293 - am 17.01.2026, 22:15:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580993-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dentums ist für die Literaturwissenschaft von großer Bedeutung.11 

Kafka selbst hat in seinen Tagebüchern vereinzelt auf den Talmud 
bzw. die »talmudische[] Weise« im Kontext von Deutungs- und Diskus­
sionsvielfalt referiert.12

Das ›Talmudische‹ darf aus der benannten biographischen und lite­
raturwissenschaftlichen Perspektive als poetisches Prinzip gelten, in 
dem sich Kafkas Ringen um Zugehörigkeit in westjüdischer Moderne 
und ostjüdischem Traditionalismus, wie Theo Elm resümiert, als säku­
larisiertes, d.h. glaubensfernes, Strukturprinzip gedoppelt in dessen 
Schriften wiederfindet.13 Dies betrifft, wie ich im Folgenden darlegen 
möchte, speziell die Dialoge in den Romanfragmenten, und darin das 
Ringen von talmudischer Kommentierung und Sinnpluralisierung im 

11 Vgl. dazu exemplarisch: Hans Joachim Schoeps, Der vergessene Gott. Franz Kafka 
und die tragische Position des modernen Juden [1930]. Hg. von Andreas Krause Landt. 
Berlin 2006; Harriet L. Parmet, The Jewish Essence of Franz Kafka. In: Shofar 13/2, 
1995, S. 28–43; Günter Hartung, Jüdische Themen bei Kafka. In: Ders., Juden und deut­
sche Literatur. Leipzig 2006, S. 223–422; Grözinger, Die Jüdische Religion in Franz Kaf­
kas Werk, S. 191–203 (wie Anm. 1); Gernot Wimmer (Hg.): Franz Kafka zwischen Juden­
tum und Christentum. Würzburg 2012; Grafenburg, Gemeinschaft vor dem Gesetz (wie 
Anm. 7).

12 Vgl. im Kontext von Gott als Uhrmacher Franz Kafka, Schriften Tagebücher Brie­
fe. Kritische Ausgabe. Hg. von Gerhard Neumann, Malcolm Pasley [u.a.]. Bd. Tagebü­
cher. Hg. von Hans-Gerd Koch [u.a.]. Frankfurt a.M. 1990, S. 333: »So habe ich allerdings 
in Erinnerung, daß ich in den Gymnasialzeiten öfters […] mit Bergmann in einer entwe­
der innerlich vorgefundenen oder ihm nachgeahmten talmudischen Weise über Gott und 
seine Möglichkeit diskutierte.« Weitläufiger auch ebd., S. 321: »Die alten Schriften be­
kommen viele Deutungen, die gegenüber dem schwachen Material mit einer Energie vor­
gehn, die nur gedämpft ist durch die Befürchtung, daß man zu leicht bis zum Ende vor­
dringen könnte sowie durch die Ehrfurcht, über die man sich geeinigt hat.«

13 Theo Elm, Kafkas Talmud, Wassermanns Kabbala. Gibt es ein ›jüdisches‹ Erzäh­
len? In: Jakob Wassermann. Deutscher – Jude – Literat. Hg. von Dirk Niefanger [u.a.]. 
Göttingen 2007, S. 127–138, hier S. 133: »Kurz, der Talmud scheint von Kafka als Struk­
turprinzip übernommen, aber seine exegetische Struktur erhält eine neue Funktion. Sie 
dient nun nicht mehr als Beleg für die Sinnfülle des Glaubens, sondern dient einer glau­
bensfernen Absicht: Kafkas Texte erzählen von der Erkenntniskrise der Moderne, die, 
folgt man Nietzsche, mit dem epochalen Hinfall der Werte die Gewißheit der Ganzheit 
und Sinnhaftigkeit verlor. Über dieses Hin und Her, über diese Nähe und Ferne zum Tal­
mud, über diese Rückbindung an das Judentum und zugleich die Abkehr davon, ist Kaf­
ka nicht hinausgekommen.«

Talmudische Exegese als dialogisches Verfahren in Kafkas »Prozeß« und »Schloß« 295

https://doi.org/10.5771/9783988580993-293 - am 17.01.2026, 22:15:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580993-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Frage-Antwort-Spiel14 mit der monosemierenden christlichen Herme­
neutik.

Doch was ist überhaupt das ›Talmudische‹ bzw. das ›talmudische 
Denken‹, auch im Hinblick auf den westlichen ›Gegenpart‹ einer 
christlich bestimmten Hermeneutik? Beides soll einführend kurz erläu­
tert werden, bevor als Erstes die bei Derrida angekündigte, aber nie 
vollzogene Lektüre des Domkapitels aus dem »Prozeß« als eine »gewal­
tige Szene talmudischer Exegese« versucht wird.15

II.  Exegese als (Ent-)Ambiguisierung: talmudische und christliche 
Hermeneutik

Der Talmud besitzt eine komplexe Struktur.16 Als ein formaler Kom­
mentar zur Mischna stellt er die als eine Folge fiktiver Diskurse arran­
gierte Verschriftlichung mündlicher Lehrtraditionen des werdenden 
Judentums dar. Dementsprechend leitet sich auch das Substantiv Tal­
mud aus dem Verb für lehren ab (mitzvat talmud Tora), ist also in erster 
Linie als Lehre zu verstehen.17 Jedoch wird mit diesem Ausdruck auch 
das Lernen der Lehre bezeichnet sowie jede weitere Kommentierung 

14 Für die Parabel »Vor dem Gesetz« sowie deren Kommentierung im »Prozeß« hat 
bereits Yvonne Al-Taie, auch unter Hinweis auf die »talmudisch­unerschöpfliche[] Tora-
Auslegung, die nicht müde wird, Fragen an die Schrift zu richten und daraus immer 
neue Antworten zu formulieren« (271), auf die Form des gegenseitigen Befragens von 
Türhüter und Landmann zwischen Teilnahmslosigkeit und Essentialismus sowie rezepti­
onsästhetisch auf das »exegetische[] Grübeln[]« hingewiesen. Vgl. Yvonne Al-Taie, Poetik 
der Unverständlichkeit. Paderborn 2022, S. 265–274.

15 Vgl. Derrida, Préjugés, S. 90f. (wie Anm. 8): »Das allgemeine Gesetz dieser Szene 
ist, daß der Text […], der den Gegenstand des hermeneutischen Dialogs zwischen dem 
Priester und K. zu bilden scheint, zugleich bis ins Detail das Programm des exegetischen 
Zankes ist, zu dem er Anlaß gibt […]. Nicht ein Detail fehlt, und wir könnten das, wenn 
Sie wollen, im Laufe einer weiteren Sitzung geduldiger Lektüre nachweisen.«

16 Vgl. zur variantenreichen Kompilation und historischen Ausarbeitung des Talmud: 
Monika Amsler, The Babylonian Talmud and Late Antique Book Culture. Cambridge 
2023.

17 Vgl. Adin Steinsaltz, The Essential Talmud. Translated from the Hebrew by Chaya 
Galai. New York 1976, S. 4. Das Lehrlernen als performativer Akt ist dabei das Hauptziel 
des Talmud: »Its main aim is learning itself. Likewise, knowledge of Torah is not an aid 
to observance of law but an end in itself.« (5) ›Talmud‹ ist ein Abstraktnomen, das von 
der Verbwurzel למד abgeleitet ist. למד bedeutet im Indikativ aktiv lernen und im Intensiv 
aktiv lehren.

296 Conrad Fischer

https://doi.org/10.5771/9783988580993-293 - am 17.01.2026, 22:15:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580993-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einer Lehre, etwa in der Mischna.18 Aus diesem Konzept des münd­
lich-kommentierenden Lehrlernens hat der Talmud schriftlich eine tra­
dierte Vielstimmigkeit19 und Vielschichtigkeit im Frage-Antwort-Spiel20 

ausgebildet, die sich formal in folgende Teile untergliedern lässt: Zu­
nächst konzentriert man sich auf den zentrierten Ursprungstext, um 
den sich Schicht für Schicht die Kommentare gruppieren. Dafür be­
ginnt man bei der Mischna, »der mündlichen Offenbarung, die Moses 
auf dem Berg Sinai von Gott empfangen hat«21, und die vor allem 
eine Interpretation der Lehren der Tora insbesondere im Bereich der 
halachischen Gebräuche, u.a. zu Agrikultur, Feiertagen, Frauen, Zivil­
recht, Tempelopfern und Reinheitsgebot, darstellt.22 Die Lehrsätze der 
Mischna werden wiederum durch die Gemara, »den Auslegungen, 
die die Mischnah von den Rabbinen erhalten hat«23 und die in den 
meisten talmudischen Handschriften dementsprechend um die Misch­
na herum geordnet ist, verglichen, kommentiert und ausgelegt.24 Die 

18 Vgl. Reinhold Mayer, Einleitung. In: Der Talmud. Hg. und übers. von dems. 
4. Aufl. München 1980, S. 9f. Häufig fällt der Begriff auch als stehende Einleitungsformel 
zur Begründung einer Frage, im Stil: »Der Talmud besagt«.

19 Neben den einzelnen, historischen Kommentierungen in Mischna und Gemara so­
wie darin den geonim gibt es noch Auslegungsschulen wie die von R. Hananel Ben Hus­
hiel of Kirouan, R. Nissim Gaon, Rashi und Hillel. Auch ist es üblich, Diskussionen um 
den Talmud mit den entsprechenden Kommentarstellen würdigend zu eröffnen, z.B. 
»Abbaye sagt, Rabba sagt«. Vgl. Steinsaltz, Talmud, S. 6–8, 65f. (wie Anm. 17).

20 Vgl. Steinsaltz, Talmud, S. 8 (wie Anm. 17): »To a certain extent, the entire Talmud 
is framed by questions and answers, and even when not explicitly formulated, questions 
constitute the background to every statement and interpretation. […] Voicing doubts is 
not only legitimate in the Talmud, it is essential to study. […] After absorbing the basic 
material, the student is expected to pose questions to himself and to others and to voice 
doubts and reservations. From this point of view, the Talmud is perhaps the only sacred 
book in all of world culture that permits and even encourages the student to question it.«

21 Voigts, Franz Kafka im Spannungsfeld, S. 119 (wie Anm. 5).
22 Vgl. Steinsaltz, Talmud, S. 89–92 (wie Anm. 17). Als Sammlung von Gesetzen be­

steht die Mischna aus sechs Ordnungen (sedarim) mit 63 Traktaten (masechtot), die wiede­
rum in Kapitel (perakim) und diese in mischnajot als kleinste Einheit unterteilt sind. Vgl. 
Rabbiner Andreas Nachama, Rabbiner Walter Homolka und Hartmut Bomhoff, Basis­
wissen Judentum. Freiburg i. Br. 2015, S. 76–79.

23 Voigts, Franz Kafka im Spannungsfeld, S. 119 (wie Anm. 5).
24 Vgl. Mayer, Einleitung, S. 20–26 (wie Anm. 18); vgl. Steinsaltz, Talmud, S. 4 (wie 

Anm. 17). In Ergänzung zur sachlichen Gesetzessammlung der Mischna ist die »vielstim­
mige Gemara voller Gleichnisse und Geschichten: ein dialogisches, dialektisches und dy­
namisches Gefüge.« Vgl. Nachama [u.a.], Basiswissen, S. 81 (wie Anm. 22).

Talmudische Exegese als dialogisches Verfahren in Kafkas »Prozeß« und »Schloß« 297

https://doi.org/10.5771/9783988580993-293 - am 17.01.2026, 22:15:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580993-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gemara fungiert dabei als erweiterndes Belegorgan: Sie führt Bibeltex­
te, historische Beispiele und andere, rabbinische Meinungen zu der 
betreffenden Textstelle an, wobei die Kommentare auch abschweifen 
und sich in Assoziationsketten und Stichwortreihen verlieren können.25 

Inhaltlich wiederum teilt sich der Talmud in Halacha, die Darstellung 
einer idealen jüdischen Lebensweise, und Haggada als Oberbegriff 
für alle narrativen Traditionen, die u. a. kommentierende Sprüche, 
Gleichnisse und Legenden umfassen.26 Beide Kategorien stehen sich 
nicht dichotom gegenüber, sondern ergänzen einander in ihrer Form 
und Aussageweise wie Nomos (Gesetz, Tora) und Narrativ.27 Bei Max 
Kadushin etwa wird das haggadische Verständnis als Wortspiel mittels 
Negation inszeniert (Lies nicht …, sondern …), um das Halachische wei­
ter auszulegen.28 Das wesentliche Erkenntnisziel des Talmud beruht 
auf seiner Performativität innerhalb der Gemeinde, d.h. das talmudi­
sche Frage-Antwort-Spiel muss vom Schüler im Lehrlernen der Ge­
meinde mitgetragen und vorangebracht werden – eine allumfassende 
Erkenntnis außerhalb des talmudischen Systems anzustreben ist nach 
Steinsaltz dabei unmöglich.29 Stattdessen steht die dialektische Metho­
dik, wie z.B. die der hilukim von R. Ya‘akov Polak, im Fokus. Inkongru­
ente Probleme des Talmud sollen von makshan (Fragendem) und tartzan 

25 Vgl. Mayer, Einleitung, S. 27 (wie Anm. 18).
26 Vgl. ebd., S. 28. Laut Steinsaltz macht der haggadische Teil (also alles, was nicht ha­

lachisch ist) des babylonischen Talmuds etwa ein Viertel aus. Vgl. Steinsaltz, Talmud, 
S. 251 (wie Anm. 17).

27 Vgl. Barry Wimpfheimer, Talmudic Legal Narrative: Broadening the Discourse of 
Jewish Law. In: Religious Studies 24, 2007, S. 157–196. Auf das dialektische Spiel von 
Nomos und Narrativ in Kafkas »Vor dem Gesetz« hat Derrida in Préjugés implizit hinge­
wiesen. Als kontextualisierender Kommentar zu Robert Covers Essay »Nomos and Nar­
rative«: vgl. Steven D. Fraade, Nomos and Narrative Before Nomos and Narrative. In: 
Yale Journal of Law and the Humanities 17/1, 2005, S. 81–96.

28 Vgl. Carl Kinbar, Haggadah and Halachan in the Writings of Max Kadushin. In: 
Kesher 14, 2002, S. 87–105, hier S. 97f.

29 Vgl. Steinsaltz, Talmud, S. 9 (wie Anm. 17): »This characteristic leads us to another 
aspect of the composition and study of the Talmud. It is impossible to arrive at external 
knowledge of this work. Any description of its subject matter or study methods must, in­
evitably, be superficial because of the Talmud's unique nature. True knowledge can only 
be attained through spiritual communion, and the student must participate intellectually 
and emotionally in the talmudic debate, himself becoming, to a certain degree, a cre­
ator.«

298 Conrad Fischer

https://doi.org/10.5771/9783988580993-293 - am 17.01.2026, 22:15:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580993-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(Antwortendem) diskutiert werden, ohne das Problem selbst auflösen 
zu müssen.30

Grundlegend werden damit wichtige Merkmale des Talmud deut­
lich, die auch für die Dialoge in Kafkas »Prozeß« und »Schloß« be­
deutsam sind: Der Talmud ist ein über die Jahrhunderte gewachsenes 
Lehrlernbuch, das im Mündlichen angelegt, sich aber im Schriftlichen 
zunehmend ausgeprägt hat. Über die zahlreichen Kommentare, die 
zum einen flexibel und damit einladend zu weiteren Auslegungen der 
Lernenden, etwa zur Frage nach einer idealen Lebensweise, anregen 
sollen, ergibt sich eine feste Form und Tradition, die sich auch in ste­
henden Zitierformeln der Gelehrten, wie »denn es steht geschrieben« 
oder »wie es heißt«, äußert.31 Allein die innere wie äußere Struktur 
des Talmud offenbart eine gewisse Offenheit durch die verschachtelte 
Kommentierung, die jeden Rezipienten, trotz ihrer tradierten schriftli­
chen Fixierung, zu weiteren Kommentaren und Diskussionen über die 
Heilige Schrift bewegen soll.32 Dadurch ergibt sich nach Grözinger 
ein »hermeneutisches System, das auf Vieldeutigkeit, nicht auf Eindeu­
tigkeit, hin angelegt ist, eine Vieldeutigkeit, die aber nach gewissen 
Regeln zu erreichen ist und dadurch wiederum die Einheit bewahrt.«33

30 Steinsaltz, Talmud, S. 241 (wie Anm. 17): »We often find two viewpoints in the Tal­
mud, with one sage expressing his opinion, another attacking it and citing evidence in 
support of his own argument, and the first, the tartzan, then defending his original theo­
ry. According to one of the hilukim methods, controversies were explained as follows: af­
ter the first query, the expounder declares, ›You have not understood my method proper­
ly, since I was referring to something else. But you are wrong even on the basis of your 
own method and way of understanding.‹ The questioner presses on: ›I have understood 
your theory very well, and my query, despite what you claim, is closely related to the 
question. But even if I accept your view that I have not understood you properly, my 
query is still relevant according to your approach.‹ And so on, ad infinitum, according to 
the number of queries and explanations in the Talmud.«

31 Vgl. Mayer, Einleitung, S. 29 (wie Anm. 18).
32 Darauf hat auch Theo Elm, Kafkas Talmud (wie Anm. 13), S. 132, in Analogie zu 

Kafkas Erzählform hingewiesen: »Charakteristisch für die talmudische Hermeneutik ist 
die Kontroverse. ›Diese und diese Worte sind die Worte des lebendigen Gottes‹, heißt es 
im Talmud. Mit Sorgfalt hält der Talmud an gegensätzlichen Auslegungen fest, weil gera­
de der Reichtum an Widersprüchen die Bedeutungsvielfalt der Thora offenhält. – Was 
das alles mit Kafka zu tun hat? Es kennzeichnet seine Erzählform.«

33 Karl E. Grözinger, Die hermeneutischen Paradigmata hasidischer Tora-Deutung. 
Prinzipien der Innovation. In: Die philosophische Aktualität der jüdischen Tradition. 
Hg. von Werner Stegmaier. Frankfurt a.M. 2000, S. 188–201, hier S. 194.

Talmudische Exegese als dialogisches Verfahren in Kafkas »Prozeß« und »Schloß« 299

https://doi.org/10.5771/9783988580993-293 - am 17.01.2026, 22:15:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580993-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Im 19. Jahrhundert allerdings befindet sich die Talmud-Rezeption 
(ebenso wie die der Tora) in einer Sinnkrise.34 Manfred Voigts hat 
darauf hingewiesen, dass Autoren wie Heymann Steinthal oder Moritz 
Lazarus sich ganz offen gegen das Talmudische wandten und eher 
dem christlich-hermeneutischen Denken, etwa Friedrich Schleierma­
chers, zuneigten, welches das Ganze im Einzelnen und das Einzelne 
vom Ganzen abhängig zu betrachten suchte, ohne sich im assoziativen 
Denken des Talmudischen zu verlieren.35 Gerade Schleiermacher hatte 
seine Hermeneutik so angelegt, dass sie durchaus als ein Gegenmodell 
zur kommentierenden Offenheit der jüdischen Exegese verstanden 
werden durfte:36 »Die schlimmste Abweichung nach dieser Seite hin 
ist die kabbalistische Auslegung, die sich mit dem Bestreben, in jedem 
alles zu finden, an die einzelnen Elemente und ihre Zeichen wendet.«37 

In diesem Sinne ist die christliche Hermeneutik Friedrich Schleierma­
chers ein stetiger Kampf, Missverstehen zu überwinden und so auch 
den tieferen Gehalt eines Bibeltextes exegetisch erfahr- und erkennbar 
zu machen, mit dem Ziel einer Vereindeutigung als Feststellung einer 
›richtigen Interpretation‹ des biblischen Textes.

Betrachtet man diese beiden exegetischen Bewegungen in ihren we­
sentlichen Merkmalen (vieldeutige Kommentierung vs. eindeutige Aus­
legung), dann findet sich, wie ich im Folgenden erläuternd durch mei­
ne Lektüre veranschaulichen möchte, der Widerstreit von talmudisch- 
und christlich-hermeneutischer Exegese im Dialog des Geistlichen mit 
K. wieder.

34 Vgl. etwa zur deutschsprachigen Zunahme und Kritik von Bibelübersetzungen zwi­
schen Reform und Orthodoxie um 1900: Hanna Liss, Jüdische Bibelauslegung. Tübingen 
2020, S. 296–304.

35 Vgl. Voigts, Franz Kafka im Spannungsfeld, S. 122–124; S. 130–135 (wie Anm. 5).
36 Vgl. ebd., S 131.
37 Friedrich Schleiermacher, Hermeneutik und Kritik. Mit einem Anhang sprachphi­

losophischer Texte Schleiermachers. Hg. von Manfred Frank. Frankfurt a.M. 1977, S. 87.

300 Conrad Fischer

https://doi.org/10.5771/9783988580993-293 - am 17.01.2026, 22:15:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580993-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III.  Richtiges Auffassen und Missverstehen »Im Dom«: Kafkas »Der 
Prozeß«/»Vor dem Gesetz«

Folgt man der literaturwissenschaftlichen Suche nach möglichen Vorla­
gen für Kafkas Parabellegende »Vor dem Gesetz«, dann finden sich vor 
allem in Erzählungen aus Tora, Midrash und Talmud, aber auch aus 
zeitgenössischer Literatur, Erzählsammlungen und Theaterproduktion 
um 1900, zahlreiche Überschnittspunkte in Inhalt und Motivik.38 Diese 
betreffen dann Gesetzesfragen, den Mann vom Lande (am-ha’aretz),39 

Türhüter und Wächter etc.;40 allerdings möchte ich mit meinen Über­
legungen eher auf die dialogischen Verfahren möglicher Vorlagen auf­
merksam machen, präziser: die jüdische Erzähl- und Exegesetradition, 
wie sie etwa im Talmud in rabbinischen Kommentaren oder weitläu­

38 Vgl. Richard Sheppard, Kafka’s »Vor dem Gesetz«. Hermeneutic Pluralism and the 
Significance of Uninterpretability. In: Franz Kafka »Vor dem Gesetz«. Aufsätze und Ma­
terialien. Hg. von Manfred Voigts. Würzburg 1994, S. 13–30, hier S. 14f. Mit Über­
schnittspunkten ist die bei Kafka immer mitgedachte Anti-Bewegung eingeschlossen, et­
wa wenn Ulf Abraham in »Vor dem Gesetz« eine Gegenlegende zu den Predigterzählun­
gen der Midrasch Pesikta Rabbati sieht. Vgl. Ulf Abraham, Mose vor dem Gesetz. Eine 
unbekannte Quelle für Kafkas Türhüterlegende. In: ebd., S. 89–102, hier S. 91–93.

39 Speziell zur Ignoranz des Landmanns im Talmud zu empfehlen: Eli Schonfeld, 
Am-ha'aretz: The Law of the Singular. Kafka’s Hidden Knowledge. In: Kafka and the 
Universal. Hg. von Arthur Cools und Vivian Liska. Berlin/Boston 2016, S. 107–129. Zu 
Landmann und Heidentum in Talmud und Midrasch vgl. Manfred Voigts: Von Türhü­
tern und von Männern vom Lande. Traditionen und Quellen zu Kafkas »Vor dem Ge­
setz«. In: Franz Kafka »Vor dem Gesetz«. Aufsätze und Materialien. Hg. von dems. Würz­
burg 1994, S. 105–122.

40 Dr. Ronen Pinkas hat dankenswerterweise noch auf eine Vorlesung Martin Bubers 
(1909) hingewiesen, in der Buber auf die individuelle Wahrheit des Judentums in Refe­
renz auf BT, Sanhedrin 98a, eingeht.

41 Hans Dieter Zimmermann, Die endlose Suche nach dem Sinn. Kafka und die jiddi­
sche Moderne. In: Nach erneuter Lektüre. Franz Kafkas »Der Prozeß«. Hg. von dems. 
Würzburg 2012, S. 211–222, hier S. 212, hat in Verweis auf Stéphane Moses’ Einschät­
zung auf das kabbalistische Sinnverfahren der kafkaschen Helden in Analogie zum Tora-
Rezipienten verwiesen. In Moses Worten: »Die Haltung des Kabbalisten, der die Tora 
verstehen will, ist vergleichbar mit der des Kafkaschen Helden, der versucht, die Bedeu­
tung der Wirklichkeit zu entziffern. In beiden Fällen handelt es sich um die endlose Su­
che nach einem Sinn, der sich dem menschlichen Zugriff entzieht, nicht etwa, weil es 
einen solchen nicht gäbe, sondern ganz im Gegenteil: weil er zu reich ist und unendliche 
Deutungsmöglichkeiten erlaubt.«

Talmudische Exegese als dialogisches Verfahren in Kafkas »Prozeß« und »Schloß« 301

https://doi.org/10.5771/9783988580993-293 - am 17.01.2026, 22:15:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580993-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


figer aus talmudischen oder kabbalistischen41 Positionen heraus zu 
finden ist.42

Die vom Geistlichen43 mündlich erzählte Parabellegende gehört zu 
»den einleitenden Schriften zum Gesetz« (292)44, man könnte auch sa­
gen, diese stellt die (mündlich vorgetragene) Grund-Schrift dar, die im 
weiteren, kommentierenden Verlauf besprochen wird. Der Geistliche 
beginnt damit, indem er die (haggadische) Legende in den Zusammen­
hang der Täuschung bringt, sich aber auch in eine gewisse Tradition 
mit der Zitierformel »es heißt« stellt. In Gänze: »in den einleitenden 
Schriften zum Gesetz heißt es von dieser Täuschung: Vor dem Gesetz 
steht ein Türhüter […]« (292). Insbesondere die Erwähnung einer Tra­
ditionslinie der vieldeutigen (mündlichen) Kommentierung wird vom 
Geistlichen immer wieder hervorgehoben.45 Wichtig ist dabei, dass die 
mündlichen Kommentare ganz im talmudischen Sinne die eigentliche 
Schrift nicht verunmöglichen oder nichtig machen: »ich zeige Dir nur 
die Meinungen, die darüber bestehn. Du mußt nicht zuviel auf Mei­
nungen achten. Die Schrift ist unveränderlich und die Meinungen sind 
oft nur ein Ausdruck der Verzweiflung darüber« (298). Gemäß dem für 
die Tora geltenden exegetischen Leitsatz, »Wende und wende sie, denn 

42 Auf eine solche Verfahrensanalogie des ›rabbinischen Dialogs‹ hat m.E. bisher nur 
Hans Dieter Zimmermann mit seinem Quellenverweis auf Isak Leib Perez’ Erzählung 
Zwischen zwei berg, die wiederum Meyer Isser Pinès in seiner »Histoire de la Littérature 
Judéo-Allemande« (1911) referiert, aufmerksam gemacht, ohne Perez’ Erzählung mit Kaf­
kas Dom-Kapitel aus dem »Prozeß« zu vergleichen. Vgl. ebd., S. 220f.

43 Von einem Rabbiner und dessen Kommunikation mit der ihn begleitenden Grup­
pe berichtet Kafka in einem Brief an Max Brod Brief vom 17./18. Juli 1916 (876): »Er [der 
Rabbi] besichtigt alles, besonders aber Bauten, ganz verlorene Kleinigkeiten interessie­
ren ihn, er stellt Fragen, macht selbst auf manches aufmerksam, das Kennzeichnende sei­
nes Verhaltens ist Bewunderung und Neugierde.« Quelle: Kafka, Schriften Tagebücher 
Briefe, S. 180 (wie Anm. 3).

44 Die folgenden Primärtextzitate entstammen der Ausgabe Franz Kafka, Schriften 
Tagebücher Briefe. Kritische Ausgabe. Hg. von Gerhard Neumann, Malcolm Pasley 
[u.a.]. Bd.: Der Prozeß. Hg. von Malcolm Pasley Frankfurt a.M. 1990. Die entsprechenden 
Seitenangaben werden im Fließtext in Klammern angegeben. Hervorhebungen durch 
Unterstreichung im Original werden durch Kursivierung wiedergegeben.

45 Dazu gehören u.a. die Formulierungen: »und tatsächlich wundern sich viele Erklä­
rer der Schrift darüber« (296), »Die Erklärer sagen hiezu« (297), »denn nach dieser 
Meinung befindet sich der Türhüter noch in einer viel schwereren Täuschung, sie betrifft 
seinen Dienst« (301), »Darüber gehen die Meinungen auseinander« (301).

302 Conrad Fischer

https://doi.org/10.5771/9783988580993-293 - am 17.01.2026, 22:15:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580993-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


alles ist in ihr« (mAvot 5,22),46 versucht K. sich nichtsdestoweniger 
an einer Ausdeutung der Schrift, wobei das Sinnverstehen K.s im ex­
egetischen Gespräch mit dem Geistlichen anhand bereits bestehender 
Meinungen bzw. Kommentare der »Erklärer« bis ins hermeneutisch 
Unentscheidbare gewendet wird.

Dies geschieht über vier Stichworte, von dem das jeweils benannte 
Stichwort über Negation weitere Stichworte und Kommentare evoziert; 
es sind: Täuschung, Pflicht, Einfalt und Dienst. Der erste Einspruch des 
Geistlichen fällt bereits bei K.s Erleichterung, er könne mit dem Geist­
lichen offen reden. Jener reagiert (»Täusche dich nicht«, 292) mit eben 
der Parabellegende, die er in den Kontext der »Täuschung« stellt. Auf 
K.s logischen Beschluss, der nach K.s Wortlaut auf der »Deutung« 
(295) des Geistlichen beruht: »Der Türhüter hat also den Mann ge­
täuscht« (295), antwortet der Geistliche zunächst noch mahnend: »›Sei 
nicht übereilt‹, sagte der Geistliche, ›übernimm nicht die fremde Mei­
nung ungeprüft. Ich habe dir die Geschichte im Wortlaut der Schrift 
erzählt. Von Täuschung steht darin nichts‹« (295), und verweist auf 
ein neues Stichwort: die »Pflicht« (296) des Türhüters. Als nämlich K. 
dies nicht gelten lassen will (»diesen Mann hätte er einlassen müssen«, 
295), reagiert der Geistliche zuerst mit der Autorität der Schrift/Tradi­
tion (»Du hast nicht genug Achtung vor der Schrift und veränderst 
die Geschichte«, 295) und dann mit der vermeintlich logischen Wider­
spruchsfreiheit von Zeit (»jetzt […] nicht«, 295) und Person (»nur für 
Dich«, 295). Doch diese Auslegung dreht der Geistliche selbst wieder, – 
verbunden mit der Verwunderung »viele[r] Erklärer der Schrift« (296) 
– indem die ideale Pflichterfüllung des Türhüters in Frage gestellt wird 
(»es heißt von dem Mann«, 296) durch dessen »Lücken im Charakter« 
(297). Wieder in Berufung auf die tradierten Kommentare schließt der 
Geistliche – nicht ohne erkennbaren Seitenhieb auf K. –, dass die 
Wahrnehmung des Türhüters bezweifelt werden darf: »Die Erklärer 
sagen hiezu: ›Richtiges Auffassen einer Sache und Mißverstehen der 
gleichen Sache schließen einander nicht vollständig aus‹« (297). Statt 
die Position des Türhüters einzunehmen, fokussiert sich K. jedoch wei­

46 Vgl. Grözinger, Die hermeneutischen Paradigmata, S. 189 (wie Anm. 33).

Talmudische Exegese als dialogisches Verfahren in Kafkas »Prozeß« und »Schloß« 303

https://doi.org/10.5771/9783988580993-293 - am 17.01.2026, 22:15:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580993-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ter auf den Landmann und vollzieht – wenn auch fragend, den zweiten 
logischen Schluss, auf den der Geistliche nun harscher reagiert:

»Du glaubst also, der Mann wurde nicht getäuscht?« »Mißverstehe mich 
nicht«, sagte der Geistliche, »ich zeige dir nur die Meinungen, die darüber 
bestehen. Du mußt nicht zuviel auf Meinungen achten. Die Schrift ist un­
veränderlich und die Meinungen sind oft nur ein Ausdruck der Verzweif­
lung darüber. In diesem Falle gibt es sogar eine Meinung, nach welcher 
gerade der Türhüter der Getäuschte ist.« »Das ist eine weitgehende Mei­
nung«, sagte K. »Wie wird sie begründet?« »Die Begründung«, antwortete 
der Geistliche, »geht von der Einfalt des Türhüters aus. Man sagt […].« 
(298)

Die weiteren Ausführungen des Geistlichen drehen K.s Frage einmal 
um die eigene Achse mit erneuter perspektivierter Fokussierung auf 
den Türhüter: Was, wenn der Landmann nicht nur nicht getäuscht 
wurde, sondern sogar der Türhüter der Getäuschte ist? Dies ist, wie der 
Geistliche betont, eine Meinung zum Stichwort der »Einfalt« (298), die 
wiederum – und hier zeigt sich die talmudische Vielstimmigkeit – von 
anderen Meinungen zum Stichwort des »Dienstes« (299) kommentiert 
wird.47 Der murmelnde Schüler K. reagiert – nach Ablehnung und 
Frage – in seinem dritten logischen Schluss mit Zuspruch und dem 
Versuch, seine unverrückbare Perspektive (Täuschung des Landman­
nes) einfach kausal mit der Aussage des Geistlichen (Täuschung des 
Türhüters) zu verbinden.48 Auch hier widerspricht der Geistliche mit 
der Autorität eines Kommentars (»Hier stößt du auf eine Gegenmei­
nung«, 302), der ein abschließendes Urteil ausschließt: »Manche sagen 

47 »Und immer wieder wird betont, daß von alledem der Türhüter nichts zu wissen 
scheint. Daran wird aber nichts auffälliges gesehn, denn nach dieser Meinung befindet 
sich der Türhüter noch in einer viel schwerern Täuschung, sie betrifft seinen Dienst. […] 
Darüber gehn die Meinungen auseinander, ob der Türhüter mit der Ankündigung, daß 
er das Tor schließen wird, nur eine Antwort geben oder seine Dienstpflicht betonen oder 
den Mann noch im letzten Augenblick in Reue und Trauer setzen will. Darin aber sind 
viele einig, daß er das Tor nicht wird schließen können.« (300f.)

48 »›Das ist gut begründet‹, sagte K., der einzelne Stellen aus der Erklärung des 
Geistlichen halblaut für sich wiederholt hatte. ›Es ist gut begründet, und ich glaube nun 
auch daß der Türhüter getäuscht ist. Dadurch bin ich aber von meiner frühern Meinung 
nicht abgekommen, denn beide decken sich teilweise. Es ist unentscheidend, ob der 
Türhüter klar sieht oder getäuscht wird. Ich sagte, der Mann wird getäuscht. Wenn der 
Türhüter klar sieht, könnte man daran zweifeln, wenn der Türhüter aber getäuscht ist, 
dann muß sich seine Täuschung notwendig auf den Mann übertragen.‹« (301f.)

304 Conrad Fischer

https://doi.org/10.5771/9783988580993-293 - am 17.01.2026, 22:15:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580993-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nämlich, daß die Geschichte niemandem ein Recht gibt, über den 
Türhüter zu urteilen.« (302) Gesetz, Dienst, Landmann und Türhüter 
geraten in eine vielstimmige Schleife des Unentscheidbaren: Eine fort­
während kommentierte und zu kommentierende Mehrdeutigkeit, der 
K. in der Suche nach (s)einem Urteil nicht mächtig ist. Für K. scheitert 
dann auch der letzte Versuch, einen logischen Schluss zu ziehen (»›Mit 
dieser Meinung stimme ich nicht überein‹ […] K. sagte das abschlie­
ßend, aber sein Endurteil war es nicht«, 302f.) und damit eine herme­
neutische Allegorese der Parabellegende vorzunehmen (»Die einfache 
Geschichte war unförmlich geworden«, 303).

Die fortwährende Kommentierung und Stichwortgebung sowie der 
sinnpluralisierende Ein- bzw. Widerspruch sind die Kernelemente der 
Dialogszene auf Seiten des Geistlichen, die sich als wesentliche Ele­
mente auch in Textstruktur und Didaktik des Talmud ausmachen las­
sen. Bereits hier verkennt K. in seiner Suche nach der einen Erkenntnis 
und dem einem finalen Urteil sowohl über den (haggadischen) Fall von 
Türhüter und Landmann als auch gespiegelt für seinen eigenen Fall 
die (halachische) Frage nach der idealen Lebensweise und der damit 
verbundenen großen Vielfalt an Sinnmöglichkeiten. Zwar versucht der 
Geistliche, den man durchaus auch in der Position eines Rabbis lesen 
kann, im Gespräch mit K. als seinem Schüler über die benannte Stich­
wortgebung von Täuschung, Pflicht, Einfalt und Dienst K.s monosemieren­
de Hermeneutik in seinen logischen Beschlüssen immer wieder neu zu 
wenden. K.s Zweifel richtet sich anhand der Parabel allerdings weder 
auf das Gesetz noch selbstreflexiv auf seine Lebensweise, sondern nur 
auf »die einfache Geschichte« und ihre Akteure. Die Parabel wird 
durch die assoziativen Stichworte, die sich auch auf das Verhältnis 
von K. und dem Gericht rückbeziehen lassen, unförmlich, aber nicht 
K.s nur aufgeschobener, beharrender Anspruch nach einem finalen 
Endurteil.49

49 Das Gespräch zwischen K. und dem Geistlichen lässt sich in einen größeren Kon­
text von Recht und Gerechtigkeit (Zedek u’mischpat) stellen, ein positivistisches Recht ist 
dabei nicht anzustreben, sondern durch eine Vielfalt von Auffassungen und Interpreta­
tionen wird das Rechtsgesetz gemeinschaftlich immer wieder angepasst: »Der Einfluss, 
den ethische Gesichtspunkte auf das Jüdische Recht ausgeübt haben, zeigt sich in der 
Auffassung, dass das Beharren auf Ansprüchen gemäß dem strengen Recht der Tora (din 

Talmudische Exegese als dialogisches Verfahren in Kafkas »Prozeß« und »Schloß« 305

https://doi.org/10.5771/9783988580993-293 - am 17.01.2026, 22:15:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580993-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Doch nicht nur »Im Dom« zeigt sich das assoziative Spiel talmudi­
scher Exegese. Auch im Romanfragment »Das Schloß« greift Kafka, 
wie ich anhand des Kapitels »Der Vorsteher« beispielhaft zeigen möch­
te, auf talmudische Elemente der fortwährenden Kommentierung und 
der Sinnpluralisierung in den Dialogen zurück.

IV.  Wirkliche Bedeutung und (Miss-)Verständnis »Beim Vorsteher«: 
Kafkas »Das Schloß«

Kafkas Romanfragmente »Der Prozeß« und »Das Schloß« parallel zu 
legen und zu interpretieren, ist ein naheliegender Impuls, dem schon 
Max Brod erlegen ist. Bekannterweise liest Brod Schloss und Gericht 
gleichermaßen als Allegorie der Gnade50 und legt damit eine theolo­
gische Auslegung dort ein, wo die Leerstellen des Fragments jeden 
Anspruch auf Sinn selbst fragmentieren. Eine generalisierende Aussa­
ge mit Ganzheitsanspruch sollte daher aufgrund der sinnpluralisieren­
den Erzählstruktur der beiden Romanfragmente nicht k(r)ampfhaft ge­
sucht werden, auch um den hermeneutischen Kampf der Figur (Josef) 
K.s auf der Rezeptionsebene nicht zu wiederholen.51 Ohne den Schritt 
einer weiterführenden Interpretation zu gehen, lassen sich nichtsdesto­
trotz – neben immer wieder zu betonenden Unterschieden – ähnliche 
Voraussetzungen beobachten: Beide Figuren tragen den Namen K. und 
sie streben zu etwas Unzugänglichem, das sich in unterschiedlichen 
Emanationen als Konzept, Raum oder Person zugänglich zeigt.52 In 

tora) nicht als das zu erstrebende Ideal betrachtet wird, sondern dass noch höher der 
nachgebende Verzicht steht. […] Der Rabbiner handelt in der Einsicht, dass selbst gött­
lich inspiriertes Recht nicht unabänderlich zu sein braucht, sondern die Offenbarung 
sich weiter entfaltet im Diskussionsprozess über diese Normen und ihre Gültigkeit heu­
te.« Vgl. Nachama [u.a.], Basiswissen, S. 133–138, hier S. 135f. (wie Anm. 22).

50 Vgl. Heinz Politzer, Problematik und Probleme der Kafka-Forschung. In: Monats­
hafte 42, 1950, S. 273–280.

51 Vgl. Ritchie Robertson, Kafka. Judentum Gesellschaft Literatur. Aus dem Engli­
schen von Josef Billen. Stuttgart 1988, S. 303.

52 In äquivalenter Ordnung betrifft dies übergeordnet das Verhältnis von Gericht/Ge­
setz (»Prozeß«) und Schloss/Gesetz (»Schloß«) sowie in medientheoretischer und räum­
lich-personaler Ordnung das Verhältnis von Vorladung/Richter/Advokat/ Gerichtsdie­
ner/Leerer Sitzungssal/Maler(stube)/Dom/Geistlicher etc. (»Prozeß«) zu Brief/Beamte/Se­
kretäre/WirtIn/Wirtshaus etc. (»Schloß«).

306 Conrad Fischer

https://doi.org/10.5771/9783988580993-293 - am 17.01.2026, 22:15:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580993-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Dialogen erhalten die K.-Figuren Einblicke in das bestehende Sys­
tem – ohne aber die Türschwelle hin zu einem vollständigen Verständ­
nis zu überschreiten, um im Bild der Parabellegende »Vor dem Gesetz« 
zu bleiben. Gerade die Dialogführung um die Parabellegende aus 
dem »Dom«-Kapitel des »Prozeß« halte ich in ihren Kernelementen 
der fortwährenden Kommentierung und des sinnpluralisierenden Ein- 
bzw. Widerspruchs für talmudisch inspiriert. Im Folgenden möchte ich 
dies anhand des Kapitels »Beim Vorsteher« aus dem »Schloß«-Roman 
erläutern.53

K. sucht den Vorsteher, der ähnlich wie der Advokat im »Prozeß« 
krank das Bett hüten muss, mit einem konkreten Anliegen auf: Es geht 
ihm um die Klärung der Umstände seiner Berufung und der Wohnum­
stände, verbunden mit dem ihm zuvor überbrachten Brief Klamms. 
Schon zu Beginn ihrer Unterhaltung drehen K. und der Vorsteher (sich 
um) das Thema des Missverständnisses: K. hofft, dass im fehlenden 
Bedarf eines Landvermessers ein nachträgliches Missverständnis vor­
liegt, der Vorsteher sieht hingegen ein vorheriges Missverständnis in 
der Bestellung eines Landvermessers.54 Um seine Sichtweise zu erklä­
ren, verweist der Vorsteher nun auf einen Erlass bzw. einen Akt, der 
jedoch im Gewühl der provisorischen Amtsstube des Bauernhauses 
nicht gefunden werden kann. Anstatt den eigentlichen Akt vorzulegen, 
erzählt der Vorsteher ersatzweise einen »Bericht« (70), der sich zu einer 
»Geschichte« (73) hin entwickelt. Wie im »Dom«-Dialog wird also der 
eigentliche Ursprungstext nur durch die mündliche Nacherzählung 
und Kommentierung Schicht für Schicht verfügbar. Der Erzähl-Akt 
fungiert dabei – ähnlich wie in der Parabellegende »Vor dem Gesetz« 
– als auf sich selbst verweisendes Signifikat: Zwar gibt es einen einlei­
tenden Titel, einen Signifikanten (»Landvermesser«), jedoch fehlt der 

53 Die folgenden Primärtextzitate entstammen der Ausgabe Franz Kafka: Das Schloß. 
Roman. In der Fassung der Handschrift. Frankfurt a.M. 2012. Die entsprechenden Sei­
tenangaben werden im Fließtext in Klammern angegeben.

54 »[K.:] ›Das überrascht mich sehr […] Ich kann nur hoffen, daß ein Mißverständnis 
vorliegt.‹ ›Leider nicht‹, sagte der Vorsteher, ›es ist so, wie ich sage.‹ ›Aber wie ist das 
möglich‹, rief K., ›ich habe doch diese endlose Reise nicht gemacht, um jetzt wieder 
zurückgeschickt zu werden.‹ ›Das ist eine andere Frage‹, sagte der Vorsteher, ›die ich 
nicht zu entscheiden habe, aber wie jenes Mißverständnis möglich war, das kann ich 
ihnen allerdings erklären.‹« (69)

Talmudische Exegese als dialogisches Verfahren in Kafkas »Prozeß« und »Schloß« 307

https://doi.org/10.5771/9783988580993-293 - am 17.01.2026, 22:15:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580993-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhalt, der dann durch Vormerke ersetzt wird, aber zunächst ohne Ant­
wort bleibt. Erst die Nachfrage eines Kontrollamtes beim Vorsteher, ob 
ein Landvermesser nun benötigt werde und dieser es verneint, sorgt 
für einen vermeintlichen Abschluss des Falls.

K. beharrt nach der Erzählung der Fallgeschichte jedoch auf seine 
Aufnahme als Landvermesser und sucht dies mit zwei eindeutigen 
Aussagen zu belegen. Als Erstes verweist er noch einmal auf den 
Brief Klamms, den der Vorsteher unter Zuhilfenahme einer weiteren 
Meinung (»Mizzi ist völlig meiner Meinung«, 81) von einem Amts- zu 
einem Privatbrief umdeutet: Nicht als Landvermesser ist K. aufgenom­
men worden, sondern als Privatmann in die Obhut Klamms. Diese 
erste Deutung wertet K. als Sinnentleerung des Briefes, wohingegen 
der Vorsteher K.s Vorwurf widerspricht; ein Privatbrief Klamms »hat 
natürlich viel mehr Bedeutung«, bezüglich der Würde als auch des 
Sinns:

»Sie deuten, Herr Vorsteher«, sagte K., »den Brief so gut, daß schließlich 
nichts anderes übrigbleibt als die Unterschrift auf einem leeren Blatt Pa­
pier […].« »Das ist ein Mißverständnis«, sagte der Vorsteher, »ich verkenne 
die Bedeutung des Briefes nicht, ich setze ihn durch meine Auslegung 
nicht herab, im Gegenteil. Ein Privatbrief Klamms hat natürlich viel 
mehr Bedeutung als eine amtliche Zuschrift, nur gerade die Bedeutung 
die Sie ihm beilegen hat er nicht.« (82)

Auch der nächste Versuch K.s, das Telefonat Schwarzers mit dem 
Unterkastellan Fritz als eindeutigen Beleg für seine Aufnahme als 
Landvermesser in die Gemeinde anzuführen, wird vom Vorsteher 
umgedeutet: Das Telefon ist in den Wirtshäusern nicht mehr als ein 
Musikautomat.55 Im Schloss, wo ununterbrochen telefoniert wird, ist 
es »Rauschen und Gesang«, in sich »das einzige Richtige und Vertrau­

55 Zur Verbindung von Talmud, Telephon und Gesang vgl. Kafka, Schriften Tagebü­
cher Briefe, S. 276f. (wie Anm. 12): »Aus dem Talmud: Geht ein Gelehrter auf Braut­
schau, so soll er sich einen amhorez mitnehmen, da er zu sehr in seine Gelehrsamkeit 
versenkt das Notwendige nicht merken würde. – Die Telephon- und Telegraphendrähte 
um Warschau sind durch Bestechungen zu einem vollkommenen Kreis ergänzt, der im 
Sinne des Talmud aus der Stadt ein abgegrenztes Gebiet, gewissermaßen einen Hof bil­
det […]. – Die Gesellschaften der Chassidim, bei denen sie sich fröhlich über Talmudfra­
gen unterhalten. Stockt die Unterhaltung oder beteiligt sich einer nicht, entschädigt man 
sich mit Gesang.«

308 Conrad Fischer

https://doi.org/10.5771/9783988580993-293 - am 17.01.2026, 22:15:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580993-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


enswerte, was uns die hiesigen Telephone übermitteln, alles andere 
ist trügerisch«, bei direkter Verbindung und Antwort ist es hingegen 
»nichts […] als Scherz« (83) der Beamten. Wieder konzentriert sich K. 
auf die logische Folge dieser Aussagen, und schließt: »viel Vertrauen 
aber hatte ich zu diesen telephonischen Gesprächen nicht und war 
mir immer dessen bewußt, daß nur das wirkliche Bedeutung hat, was 
man geradezu im Schloß erfährt oder erreicht« (84). Das Stichwort der 
wirklichen Bedeutung erneut aufgreifend, verweist der Vorsteher unter 
Einbezug des Klammschen Briefes auf die Differenz von amtlicher 
und privater Bedeutung, wobei letztere viel größer ist, zumindest in 
Bezug auf freundschaftliche oder feindliche Verhältnisse. Weder dürfe 
man die »Äußerungen des Schlosses […] wortwörtlich hinnehmen«, 
noch ihnen vollständige Bedeutungslosigkeit attestieren.56 Stattdessen 
bedarf ein tieferes Verständnis der Fallgeschichte einer fortwährenden 
Kommentierung. Die weiteren Erklärungsversuche K.s unter den ver­
eindeutigenden Stichworten des Herlockens und Hinauswurfs bleiben für 
den Vorsteher deshalb unverständlich:

Was Sie dann aber von Herlocken sagen, ist mir unbegreiflich. Wären Sie 
meinen Ausführungen besser gefolgt, dann müßten Sie doch wissen, daß 
die Frage Ihrer Hierherberufung viel zu schwierig ist, als daß wir sie hier 
im Laufe einer kleinen Unterhaltung beantworten könnten. (85)

Wohingegen die Figur K. – wie auch »Im Dom« – noch bis zuletzt 
versucht einen logischen Schluss zu ziehen, der schließlich nur in das 
Unentscheidbare führt: »›So bleibt dann als Ergebnis‹, sagte K., ›daß 
alles sehr unklar und unlösbar ist bis auf den Hinauswurf.‹« (85) Am 
Ende also steht K.s »Einblick« in das »Gewirre« (74) der Behörde, der 
keine Einsicht generiert. K. gegenüber steht, wie auch schon mit dem 
Geistlichen im »Prozeß«, ein Gesprächspartner, der fortwährend Ein- 
und Widerspruch übt. In seinen Kommentaren legt der Vorsteher die 
Stichwortgebung K.s verkehrend aus und generiert Bedeutung dort, wo 
K. sie zu vereindeutigen sucht. Statt einem Zu-Wenig an Sinn verweist 
der Vorsteher also auf ein Zu-Viel an Sinn. Dies ist eine Form der 

56 »›Nein‹, sagte der Vorsteher an einem Wort sich festhaltend, ›wirkliche Bedeutung 
kommt diesen telephonischen Antworten durchaus zu, wie denn nicht? Wie sollte eine 
Auskunft, die ein Beamter aus dem Schloß gibt, bedeutungslos sein?‹« (84)

Talmudische Exegese als dialogisches Verfahren in Kafkas »Prozeß« und »Schloß« 309

https://doi.org/10.5771/9783988580993-293 - am 17.01.2026, 22:15:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580993-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Exegese, an der K. – dies sei hier nur am Rand erwähnt – auch 
noch in anderen Gesprächen im »Schloß«-Roman scheitert.57 Weder 
auf räumlicher noch auf hermeneutischer Ebene gelingt K. damit ein 
Eindringen in das Schloss: Die Dialoge K.s mit den Einheimischen 
führen ihn in seiner Sinnsuche statt ins Zentrum der Gemeinde eher 
auf Abwege, ähnlich wie die Hauptstraße zum Schloss selbst.58

V.  Hermeneutisch-christliche Deutungshoheit und -talmudische 
Bedeutungsvielfalt

Die Sinnsuche nach den Gesetzen des Gerichts oder der Gnade des 
Schlosses ist für die Figur K. zentral. Doch statt im Verlauf der Erzäh­
lungen zunehmend Erkenntnis zu gewinnen, verkennt K. die Struktu­
ren des Gerichts wie auch des Schlosses. Ersichtlich wird dies in den 
Dialogpartien, wie sie hier beispielhaft anhand des Geistlichen bzw. 
Gefängniskaplans und des Gemeindevorstehers veranschaulicht wur­
den: In diesen Gesprächen trifft K. auf eine Kultur der fortlaufenden 
Kommentierung und damit Sinnpluralisierung.

Jene Gesprächskultur könnte – im Hinblick auf zwei mögliche, 
interpretatorische Pole der christlichen und talmudischen Hermeneu­
tik – als geschlossenes System von produktiver Mehrdeutigkeit oder 
als Prinzip destruktiver Sinnverweigerung und damit schlicht Täu­
schung59 verstanden werden. Für letzteres hat Matthias Schuster da­
rauf hingewiesen, dass etwa die Auslegungspraxis des Gemeindesvor­
stehers – wie auch die Kommentare K.s – einen autofiktionalen 

57 Vgl. dafür die Kapitel »Gespräch mit der Wirtin« (54–66), »Kampf gegen das 
Verhör« (122–132) und weitläufiger auch die Gespräche mit Olga (181–258).

58 »So ging er [K.] wieder vorwärts, aber es war ein langer Weg. Die Straße nämlich, 
diese Hauptstraße des Dorfes führte nicht zum Schloßberg, sie führte nur nahe heran, 
dann aber wie absichtlich bog sie ab und wenn sie sich auch vom Schloß nicht entfernte, 
so kam sie ihm doch auch nicht näher. Immer erwartete K., daß nun endlich die Straße 
zum Schloß einlenken müsse, und nur weil er es erwartete ging er weiter; […]« (Ankunft, 
18)

59 Den Vorwurf der beliebigen, dubiosen Gesprächsführung macht etwa Matthias 
Schuster für den Dialog zwischen dem Gemeindevorsteher und K. sowie vergleichend 
für den Dialog zwischen Geistlichem und K. im »Prozeß«; vgl. Matthias Schuster, Franz 
Kafkas Handschrift zum »Schloss«. Heidelberg 2012, S. 364.

310 Conrad Fischer

https://doi.org/10.5771/9783988580993-293 - am 17.01.2026, 22:15:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580993-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Kampf um die Deutung der umgebenden Wirklichkeit und um Deu­
tungsmacht«60 darstellt. Edgar Platen sieht wiederum in K.s »Redukti­
on von Wirklichkeit auf das begriffliche Faktum […] eine Herrschafts­
funktion«, indem K. versucht, strukturanalog zum Schloss die gegebe­
nen, bedeutungslosen Fakten mit Bedeutung aufzufüllen, instrumentell 
zu funktionalisieren und dadurch zu beherrschen.61

Man könnte die hier beschriebenen Dialoge aber auch als talmudi­
sche Replikation62 verstehen, d.h. sie in der Tradition talmudischer 
Gesprächskultur lesen, die über haggadische Fallbeispiele eine hala­
chische Fragestellung und Feststellung entwickelt.63 Wie der Talmud 
selbst ist der sinnpluralisierende Kommentar, äußerlich etwa in Misch­
na und Gemara fortlaufend verweisend, wichtiger als eine monose­

60 Ebd., S. 365.
61 Vgl. Edgar Platen, Das totale System. Zum Verstehensproblem in Franz Kafka: 

»Das Schloß«. In: Ders., Poesie & Technik. Interpretationen zum Fragehorizont. Frank­
furt a.M. 1997, S. 161–189, hier S. 173–175. Man könnte an dieser Stelle ergänzen, dass – 
ausgehend von der Figur des Geistlichen – in den analytischen Dialogen von Kafkas Er­
zählungen das Herrschaftsinstrumentarium des Pastoral-Rhetorischen etabliert wird, wie 
es Michel Foucault beschrieben hat. Das betrifft etwa den Kernaspekt des Geständnisses 
sowie der eschatologischen Wahrheitsfindung, die für das Subjekt abhängig gemacht 
wird von pastoraler Erkenntnishoheit. Für die Figur K. bedeutet dies, dass sie Erlösung 
nur findet, wenn sie den Auslegungen pastoraler Figuren wie dem Geistlichen, aber auch 
dem Gemeindevorsteher, folgt.

62 Auf der Schriftebene hat Erwin Steinberg bereits eine analogische Struktur vom 
Druckbild der Tora und dem Folterapparat in Kafkas »In der Strafkolonie« hingewiesen 
(»Es müssen also viele, viele Zieraten die eigentliche Schrift umgeben«). Vgl. Erwin R. 
Steinberg, Die zwei Kommandanten in Kafkas »In der Strafkolonie«. In: Franz Kafka. 
Eine Aufsatzsammlung nach einem Symposium in Philadelphia. Hg. von M.L. Caputo-
Mayr. Darmstadt 1978, S. 146; zit. n. Voigts, Franz Kafka im Spannungsfeld, S. 126 (wie 
Anm. 5). Etwas weitläufiger betont auch Voigts, dass Kafka in seinen Texten nicht das 
Gebet, sondern nur die Form des Gebets schreibend ausgeformt hat. Vgl. Voigts, Kafka 
im Spannungsfeld, S. 140 (wie Anm. 5). Dabei blieb Kafka im Schreiben »ein Westjude, 
der das talmudische Denken nicht realisieren und es nur in Teilen imitieren konnte« (vgl. 
ebd., S. 144). Genau diese Imitation dupliziert das talmudische Denken auf der Figurene­
bene selbst – aufgrunddessen ist ein sinnkonstituierendes Gelingen m.E. gar nicht das 
Ziel einer solchen duplizierenden Imitation, sondern primär die Form des Talmudischen 
in seiner dialogischen Ausgestaltung.

63 Laut Catharine Hezser lässt sich insbesondere im liberalen Judentum um 1900 
eine »Aufwertung der aggadischen (Erzähl-) gegenüber der halakhischen (Rechts-)Traditi­
on« ausmachen. Vgl. Catharine Hezser, Rabbinische Gleichnisse und ihre Vergleichbar­
keit mit neutestamentlichen Gleichnissen. In: Hermeneutik der Gleichnisse Jesu. Metho­
dische Neuansätze zum Verstehen urchristlicher Parabeltexte. Hg. von Ruben Zimmer­
mann. Tübingen 2008, S. 217–237, hier 218.

Talmudische Exegese als dialogisches Verfahren in Kafkas »Prozeß« und »Schloß« 311

https://doi.org/10.5771/9783988580993-293 - am 17.01.2026, 22:15:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580993-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mierende Antwort. Und das geschieht traditionell beim Erlernen des 
Talmud in seiner Exegese, d.h. im Gespräch des Rabbis mit seinen 
Schülern, wobei der Rabbi angehalten ist, durch Stichwortgebung auf 
den nächstliegenden Sinn zu verweisen.

Zu solch einer Offenheit ist der Außenseiter K. offenbar nicht fähig. 
Gezeigt wird im »Prozeß« wie auch im »Schloß« eine Figur, die um 
Sinn innerhalb eines unbekannten Systems ringt, und bereit ist, für das 
Sinnhafte der Verhaftung bzw. der Berufung zu kämpfen. Während der 
Geistliche im »Prozeß« K.s Bemühungen um Sinnverstehen im Rück­
blick durch die Parabellegende transzendental-gleichnishaft erläutert, 
wird das Sinnverstehen im »Schloß« in vielen Dialogen transzendental 
angelegt. Das Gespräch des Geistlichen mit dem Prokuristen K. ist in 
dieser Hinsicht prototypisch für die Gespräche des Landvermessers K. 
mit anderen Figuren wie der Wirtin, Momus oder dem Gemeindevor­
steher. Immer wieder reden diese mit K. über Verfahren des Schlosses 
und eben auch dessen Berufungsverfahren, doch statt eschatologischer 
Hoffnung zieht die Figur K. daraus – Nichts.64 »[Es gibt] unendlich viel 
Hoffnung –, nur nicht für uns«, soll Kafka einmal im Gespräch mit 
Max Brod gesagt haben.65 Vielleicht ist dies das Unglück der Figur K.: 
Unendlich viele talmudische Sinnangebote, nur nicht für den monose­
mierenden Hermeneutiker K.

64 Nach einem gemeinsamen Treffen von Kafka und Jiri Mordechai Langer mit 
einem Rabbi schreibt Kafka an Max Brod (Brief vom 17./18. Juli 1916, 876): »L. [Langer] 
sucht oder ahnt in allem tiefern Sinn, ich glaube, der tiefere Sinn ist der, daß ein solcher 
fehlt und das ist meiner Meinung nach wohl genügend.« Franz Kafka, Schriften Tagebü­
cher Briefe, S. 180 (wie Anm. 3).

65 Vgl. Max Brod, Über Franz Kafka. Frankfurt a.M. 1986, S. 71. Walter Benjamin hat 
dieses Zitat dann in einem grundlegenden Essay übernommen. Vgl. Walter Benjamin, 
Franz Kafka. Zur zehnten Wiederkehr seines Todestags. In: Benjamin über Kafka. Hg. 
von Hermann Schweppenhäuser. Frankfurt a.M. 1981, S. 14.

312 Conrad Fischer

https://doi.org/10.5771/9783988580993-293 - am 17.01.2026, 22:15:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580993-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I Einleitung
	II. Exegese als (Ent-)Ambiguisierung: talmudische und christliche Hermeneutik
	III. Richtiges Auffassen und Missverstehen »Im Dom«: Kafkas »Der Prozeß«/»Vor dem Gesetz«
	IV. Wirkliche Bedeutung und (Miss-)Verständnis »Beim Vorsteher«: Kafkas »Das Schloß«
	V. Hermeneutisch-christliche Deutungshoheit und -talmudische Bedeutungsvielfalt

