Iman Attia,
Ozan Zakariya Keskinkilig,
Busra Okcu

Muslimisch-
sein Im
Sicherheits-
diskurs

Eine rekonstruktive Studie
uber den Umgang mit
dem Bedrohungsszenario

[transcript] Kultur und soziale Praxis



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Iman Attia, Ozan Zakariya Keskinkili¢, Bisra Okcu
Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Kultur und soziale Praxis

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58.



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Iman Attia (Dr. phil.) ist Professorin an der Alice Salomon Hochschule Berlin. Sie
lehrt und forscht zur Relationalitit von Rassismen und ihren Intersektionen mit
anderen gesellschaftlichen Machtverhiltnissen. Ihr Schwerpunkt liegt neben Er-
innerungsarbeit und globalhistorischen Narrativen vor allem auf antimuslimi-
schem Rassismus.

Ozan Zakariya Keskinkilig ist Politikwissenschaftler und Rassismusforscher. Sei-
ne Forschungsschwerpunkte sind u.a. (antimuslimischer) Rassismus, Antisemi-
tismus, Orientalismus und Empowerment.

Biigra Okcu ist Praxisforscherin der Sozialen Arbeit und Pidagogik. Ihre Schwer-
punkte liegen auf rekonstruktiven Methoden aus rassismuskritischer Perspekti-
ve, antimuslimischem Rassismus und Beratungsprozessen in der muslimischen
Sozialen Arbeit.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Iman Attia, 0zan Zakariya Keskinkilig, Biisra Okcu
Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs
Eine rekonstruktive Studie dber den Umgang mit dem Bedrohungsszenario

Unter Mitarbeit von Ouassima Laabich-Mansour

[transcript]

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die vorliegende Publikation wurde aus Mitteln des Bundesministeriums fiir Bil-
dung und Forschung als Teilprojekt »Gouvernementalitit« des Verbundprojekts
»Das Bedrohungsszenario des islamistischen Terrorismus< aus den Perspektiven
von Politik, Medien und muslimischen Communities — eine empirische Studie«
unter dem Kennzeichen 01UG1830BX gefordert.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber

http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-No-
Derivs 4.0 Lizenz (BY-NC-ND). Diese Lizenz erlaubt die private Nutzung, gestattet aber
keine Bearbeitung und keine kommerzielle Nutzung. Weitere Informationen finden Sie
unter https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

Um Genehmigungen fiir Adaptionen, Ubersetzungen, Derivate oder Wiederverwendung
zu kommerziellen Zwecken einzuholen, wenden Sie sich bitte an rights@transcript-pu-
blishing.com

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur firr Originalmaterial. Die
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

© 2021 transcript Verlag, Bielefeld

Umschlaggestaltung: Kordula Réckenhaus, Bielefeld

Umschlagcredit: »WE MUST NOT BE EXTREME« 2017, Artwork by: Faisal Hus-
sain, www.suspectobjects.com, Photograph: David Rowan

Lektorat: Julia Jiirgens, Berlin

Korrektorat: Luisa Bott, Bielefeld

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar

Print-ISBN 978-3-8376-5711-1

PDF-ISBN 978-3-8394-5711-5

https://doi.org/10.14361/9783839457115

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-download

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Inhalt

Transkriptionsregeln ................oooiiiiiiiiii e 7
Einleitung ... ..o 9
Der antimuslimische Rassismus und sein Sicherheitsdiskurs ............... 13
Traditionen des Sicherheitsdiskurses..........oovviiiiiiiiiiiiiiiiane.. 13
Antimuslimischer Rassismus als Gesellschafts- und Erfahrungshintergrund.... 17
Die Adressierung von >Muslim:innenc« als Sicherheitsproblem.................. 19
Eine weitere Studie Gber >Muslim:innen<?......... .o 2
Theoretische Uberlegungen zu Fremd- und Selbstfiihrung.................. 29
Gouvernementalitét, Biopolitik und Rassismus ..............ccoiiiiiinntt. 30
Freiheit und (Selbst-)Fihrung im (antimuslimischen) Rassismus .............. 35
Subjekt, Widerstand und Handlungsmacht ................coooieeviiinnnn. 38
SChIUSSTOIgRIUNG. .. vttt e e e 46

Rekonstruktive Forschungsmethoden rassismuskritisch perspektiviert ... 49

Sample, Interviewfiihrung und das Problem mit den Typologien................ 51
Nutzen und Grenzen rekonstruktiver Methoden..................cooiiiia. 56
SChIUSSTOIGEIUNG ..vveeee e e 64
Ver_Handlungen ........... ..o 67
INter_SEKHIONEN ...\ttt e 69
Ent_SolidariSierung ... .c.vveieinie i e 92
VEr_ANTWOITEN L. e e 116

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Selbst_Positionierungen. ... 135

Schiitzende Distanzierungen ..........oooveviviiiieeeiiie i 136
Performative INterventionen ..........oooueiiiiiiiiiiiiii e 148
Globalhistorische Verflechtungen ....... ..ot 159
Zusammenfassungund Fazit ... 169
Zusammenfassung der Rekonstruktionsergebnisse................cooeiueet. 7
Islambezogene Gouvernementalitat: (Selbst-)Fiihrung und Widerstand ........ 175
Schlussfolgerung und Ausblick ........oooeiiiiii 178
Literaturverzeichnis............. .ot 185

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Transkriptionsregeln

L Beginn einer Uberlappung

] Ende einer Uberlappung

) Pause bis zu einer Sekunde

(2) Anzahl der Sekunden einer Pause

Nein Betonung

LAUT laut, akzentuiert (auch Silben, z.B. wOllen)

nei:n Dehnung, wobei die Anzahl der Doppelpunkte auf die Linge
des gedehnten Wortes verweist

%ja° sehr leise gesprochenes Wort

@ kurzes Lachen unter einer Sekunde

@)@ kurzes Lachen mit Angabe der Sekunden in der Klammer

@nicht@ lachend gesprochen

Biich- Abbruch eines Wortes

ach=nee Stottern, Wiederholung, schnell gesprochen, Wortschlei-
fung

(naja) schwer verstandliches Wort

0 unverstandliches Wort

((atmet aus)) Beschreibung nicht-sprachlicher Vorgiange

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839457115 -



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

Das vorliegende Buch ist das Ergebnis eines qualitativen Forschungs-
projekts. Das Teilprojekt Gouvernementalitit des BMBF-geforderten
Verbundprojekts Bedrohungsszenario des >islamistischen Terrorismus< aus
den Perspektiven von Medien, Politik und muslimischen Communities war an
der Alice Salomon Hochschule Berlin angesiedelt. Von Februar 2018
bis Januar 2021 nahmen wir die Perspektiven muslimischer und als
muslimisch markierter Akteur:innen zum Ausgangspunkt, um ihre
Erfahrungen und Deutungen zum Sicherheitsdiskurs in Deutschland
und ihre Strategien im Umgang damit zu erfragen bzw. zu rekonstru-
ieren. Der hegemoniale Sicherheitsdiskurs konstruiert >Muslim:innen«
aufgrund ihrer (zugeschriebenen) Religion, Kultur und/oder Herkunft
als Bedrohung und nimmt sie ins Visier strafrechtlicher Mafinahmen,
interdisziplinirer Forschung sowie pddagogischer und politischer
Programme. (Als) Muslim:innen (Markierte) werden beobachtet, ver-
messen und diszipliniert, der Sicherheitsdiskurs zielt auf ihr Verhalten,
ihre Wahrnehmung und ihre Bewegung im Offentlichen Raum, mit
dem Ziel, sie (in-)direkt unter der Figur der »deutschen Leitkultur< zu
fithren. Vor diesem Hintergrund arbeiten wir heraus, wie muslimische
Akteur:innen Deutungs- und Handlungsmacht @iber ihr privates und
gesellschaftliches Leben sowie ihre aktivistische und berufliche Arbeit
(wieder-)gewinnen, wie sie das Verhaltnis von Zustimmung zu und
Kritik an ihrer Adressierung austarieren und welche Freiriume sie sich
schaffen, um die Diskursivierung des muslimischen Subjekts nicht
(ginzlich) anderen zu iiberlassen und ihre Interessen und Bediirfnisse
zu verwirklichen.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

>Muslim:innenc« gelten nicht erst seit 9/11 als bedrohlich (und) fremd:
Das Bedrohungsszenario, das Muslim:innen und als solche Markierte
als Sicherheitsrisiko adressiert, stellt einen der Diskursstringe des
antimuslimischen Rassismus dar. Dariiber ist im ersten Kapitel mehr
zu lesen. Das zweite Kapitel dient der theoretischen Grundlegung: Mit
dem Begrift der Gouvernementalitit bietet Foucault ein fir die vorlie-
gende Forschungsfrage niitzliches theoretisches Grundgeriist an, um
das Krifteverhiltnis von Unterwerfung und Widerstand, den Prozess
der Subjektwerdung und damit einhergehend das Zusammenspiel der
Regierung durch andere mit Selbsttechnologien in den Mittelpunkt der
Untersuchung zu riicken. Anschliefdend stellen wir die zur Erhebung
und Auswertung eingesetzten Methoden vor. Die Dokumentarische
Methode und die Objektive Hermeneutik dienen uns als Werkzeuge,
die wir rassismuskritisch modifizieren. Vor dem Hintergrund unserer
theoretischen und methodologischen Auseinandersetzungen fiihrten
und rekonstruierten wir drei Gruppendiskussionen und zehn Einzelin-
terviews und entwickelten induktiv sechs Spannungsfelder, die in den
Kapiteln Ver Handlungen und Selbst_Positionierungen vorgestellt wer-
den. Die Studie endet mit einer Zusammenfassung der empirischen
Befunde sowie methodischer und theoretischer Uberlegungen.

Wir danken herzlich allen 24 Gesprachspartner:innen, die uns offen
und bereitwillig ihr Vertrauen schenkten und ihre Gedanken mitteilten.
Sie haben das vorliegende Buch erst moglich gemacht. Die reflektierten
und fundierten Uberlegungen, die Intensitit der Debatten und die Dif-
ferenziertheit der Ausfithrungen haben uns so manche Analyse erleich-
tert und viele interessante Erkenntnisse ermoglicht. Gleichzeitig wur-
den die doch hiufig durch Repression, Begrenzung und Entrechtung
hervorgerufenen Gefithle der Ausweglosigkeit und der Bedriickung von
Humor, Witz und Ironie und auch von Inspiration, Utopie und Ein-
fallsreichtum unterbrochen, sodass die Arbeit an den Transkripten oft
genug zu einem vergniiglichen und anregenden Erlebnis wurde. Wir
danken Euch und Ihnen allen sehr dafiir!

Ouassima Laabich-Mansour hat als studentische Mitarbeiterin die
Arbeit im Forschungsprojekt von Beginn an bereichert. Ihre Erfahrun-
gen, Perspektiven und Reflexionen haben zum Gelingen beigetragen.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

Dafiir gebithrt Dir unsere Anerkennung. Deine Herzlichkeit und dein
Lachen haben wiederum vieles leichter gemacht.

Danken mochten wir auch Alexander Fahim, Latifa Hahn, Katja
Kinder, Malika Mansouri, Kofi Ohene-Dokyi, Riimeysa Senel und
Constantin Wagner, die an Interpretationsgruppen teilnahmen. Unser
besonderer Dank geht an Schirin Amir-Moazami, Malika Mansouri
und Constantin Wagner, die Teile des Manuskripts vorab gelesen und
uns wichtige Riickmeldungen gegeben haben. Julia Jirgens besorgte
das Lektorat, auch dafiir vielen Dank.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839457115 -



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der antimuslimische Rassismus
und sein Sicherheitsdiskurs

Traditionen des Sicherheitsdiskurses

Es greift zu kurz, 9/11 als Kristallisationspunkt des antimuslimischen
Rassismus in den USA, Europa, Deutschland und anderen Teilen der
Welt zu setzen, wie dies hiufig geschieht. Anders als es das mediale und
politische Sprechen iiber Islam, Migration und Integration oder auch
einzelne Studien aus der Vorurteilsforschung zu Islamophobie sugge-
rieren, hat die Problematisierung der Minderheit und ihre Diskursivie-
rung als bedrohlich und fremd eine lange Tradition.

Gegenwirtige Mafinahmen zur inneren und iufleren Sicherheit,
die sich in spezifischer Weise gegen und an (als) Muslim:innen (Mar-
kierte) richten, reichen bis ins spite 15. bzw. frithe 16. Jahrhundert
in Siideuropa zuriick. Auf der Iberischen Halbinsel etwa miissen die
iber Jahrhunderte ansissigen Bevilkerungsgruppen muslimischen
Glaubens und arabischer oder amazighischer Sprachen nach der
Machtiibernahme durch katholische, spanische und portugiesische
Herrscher:innen zunichst verschiedene restriktive Mafinahmen iiber
sich ergehen lassen, die sie in der Ausitbung ihrer Religion und an
der Entfaltung ihrer Kulturen hindern: Sie werden zur Konversion
gezwungen oder vertrieben und schlieRlich nach Nordafrika depor-
tiert.! Die Idee der neuen, christlichen Herrscher:innen, die Einheit
der Nation durch religiése Reinheit zu erreichen, koppelt die Loyalitit

1 Berger 2014; Cowans 2003; Nifez Muley 1567; Soyer 2018.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

gegeniiber der Nation an die Religionszugehorigkeit, die wiederum
genealogisch hergeleitet wird. Der eigenen Logik und Politik zufolge
kann die muslimisch-arabisch-amazighische Bevolkerung, >Mauren«
oder >Moriscos< genannt, nicht loyal sein und wird deswegen als gefihr-
lich behandelt, beobachtet, reglementiert, sanktioniert und schlieflich
vertrieben und deportiert. Die iiber mehrere Jahrhunderte andauernde
Koexistenz der multilingualen und multireligiésen Gesellschaft, die
in gemeinsamen Arbeiten philosophische und naturwissenschaftliche
Hohenfliige erreicht, nimmt ein gewaltsames Ende. Der vormoderne
Rassismus erhilt seine Konturen.”

Im Zuge des europdischen Kolonialismus verindert sich die Wahr-
nehmung und Darstellung der sMohammedaner:innen<im >Orient<und
in >Afrika¢, die Deutung ihrer Gefihrlichkeit erfihrt eine neue Varian-
te und geht abermals mit ihrer Rassifizierung einher. Um die koloniale
Herrschaft, Gewalt, Ausbeutung, Unterdriickung und Herabwiirdigung
zu rechtfertigen, werden die kolonialen >Untertanenc als riickstindig
und unzivilisiert diskursiviert, der Widerstand dagegen als Aufstand
und Gewalt diffamiert.> Die Ver-anderung und die Gewalt sind geblie-
ben, ihre Begriindung und ihre Formen verindern sich, wie Fanon ar-
gumentiert:

»Der vulgare, primitive, gewchnliche Rassismus gab vor, in der Bio-
logie die materielle Basis der Doktrine zu finden, als sich die Bibel
als unzureichend erwiesen hatte. [..] Nichtsdestoweniger feiern die
alten AuRRerungen hier und dort Wiederauferstehung. [..] Der Rassis-
mus, der sich rational, individuell, genotypisch und phanotypisch de-
terminiert gibt, verwandelt sich in einen kulturellen Rassismus. Das
Objekt des Rassismus ist nicht langer der einzelne Mensch, sondern
eine bestimmte Existenz-Form. [..] Die >westlichen Werte<treffen sich
seltsamerweise wieder mit dem so berithmten Aufruf zum Kampf des
>Kreuzes gegen den Halbmond«.«*

2 Hering Torres 2006.
3 Fanon 1966, 1969; Said 1978.
4 Fanon 1969: 39f.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der antimuslimische Rassismus und sein Sicherheitsdiskurs

Fanons und Saids Studien zur kolonialen Gewalt und zum Orientalis-
mus nehmen franzdsische und englische Diskurse und Politiken in den
Blick. Auch im deutschen Kolonialismus bis hin zum Nationalsozia-
lismus spielt neben der biologischen und kulturellen Orientalisierung
der Muslim:innen ihre politische Beherrschung und Instrumentalisie-
rung eine Rolle.’ Die Frage danach, welche Gefahr von ihnen ausgeht,
bezieht hier, dhnlich wie in anderen europiischen Kontexten, sowohl
vormoderne als auch moderne Argumentationslinien ein®, die in aktu-
elle Diskurse hineinragen. Sie bringen ein spezifisches >Wissenc« tiber
Muslim:innen hervor” und verdichten sich in einem neuen antimus-
limischen Rassismus.® Darin kommen dem Bedrohungsszenario und
dem Sicherheitsdiskurs wieder prominente Bedeutungen zu — >Mus-
lim:innen< werden als innere und als duflere Gefahr diskursiviert.’
Der aktuelle antimuslimische Rassismus nimmt sowohl auf den
vormodernen als auch auf den modernen Rassismus Bezug, sodass
einige iltere Topoi erstaunlich aktuell erscheinen — oder auch gegen-
wirtige, als menschenrechtliche >Islamkritik« prisentierte Auferungen
auffallend mittelalterlich. Das Wechselspiel von Religion, Kultur, Ge-
schlecht und Sexualitit etwa blickt auf eine lange Geschichte zuriick™,
aktuelle Analysen zu Homonationalismus und Femonationalismus™
konnen auf Vorarbeiten zum »kolonialen Feminismus«** zuriickgreifen.
Die Vorstellung einer Gefahr, die von Muslim:innen — und auch
Juden:Jidinnen - als >fiinfter Kolonne« ausgeht, welche im Innern der
Nation einer dufieren Macht zuarbeitet, finden wir ausgeprigt im 16.,
im ausgehenden 20. sowie im beginnenden 21. Jahrhundert wieder,

5 Attia 2007; Berman1996; Fuhrmann 2006; Keskinkili¢ 2019a; Motadel 2017; Wa-
genhofer 2010.

6 Bellmann 2011; Hofert 2003; Katzer 2008.

7 Amir-Moazami 2018; fiir Europa: Johansen/Spielhaus 2012.

8 Attia 2009; fiir Europa und USA: Attia/Keskinkilig 2016.

9 Benz 2012.

10 Kabbani1993; Pinn/Wehner 1995; Shooman 2014; Yegenoglu1998.

1 Zum Homonationalismus Puar 2007; zum Femonationalismus Farris 2011.
12 Ahmed1992:151.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

15


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

wihrend die angebliche Gefahr, die von der vermeintlichen Riick-
stindigkeit und dem Widerstand der Muslim:innen (und der anderen
ausgebeuteten Volker) gegen Kolonialismus und die >Neue Weltord-
nung« ausgeht, das 18. und 19. mit dem 21. Jahrhundert verbindet.
Die Transformation spiegelt die Entwicklung des Rassismus: Wihrend
der vormoderne Rassismus >Rassen< im Plural als getrennte Entititen
konzipiert, fithrt der moderne Rassismus die vormals getrennten >Ras-
sen< zusammen — die Differenz wird nun linear in der Entwicklung
der Menschheitsrasse, >Rasse< im Singular also, angeordnet. Insofern
verwundert es nicht, wenn im vormodernen Rassismus die Gefahr
auch dann als duflere wahrgenommen wird, wenn diejenigen, von
denen die Gefahr ausgehen soll, im Inneren leben (Illoyalitit), wihrend
die Gefahr im modernen Rassismus als universalistische, weil den
Fortschritt der Menschheit bzw. die >Rassenhygiene« betreffend, kon-
zipiert wird (Minderwertigkeit). In jeweils angepasster Sprache und
Beziigen finden wir beide Diskursstringe in aktuellen Rassismen, auch
im antimuslimischen, wieder. sMuslim:innen« sind demzufolge sowohl
gefihrlich, »weil sie wirklich im Weltmaf3stab operieren«” und »an der
Ubernahme der Macht«** arbeiten, als auch, weil sie aufgrund ihrer
»enorme[n] Fruchtbarkeit [...] auf lange Sicht eine Bedrohung fir das
kulturelle und zivilisatorische Gleichgewicht [und einen] Riickschritt«”
darstellen. Insofern verbinden sich im antimuslimischen Rassismus
Argumentationsmuster des Antisemitismus mit jenen des kolonialen
Rassismus, weisen aber auch Unterschiede zu beiden auf und stellen
daher eine spezifische Form von Rassismus dar.’

Der kurze Abriss zeigt, dass der Sicherheitsdiskurs nicht neu ist
und die Vermutung, dass er auf die Gewalt reagiert, die von (als) Mus-
lim:innen (Markierten) ausgeht, zu kurz greift."”

13 Schwarzer zit.n. Marx 2006: 213.

14 Mannheimer zit.n. Shooman 2014: 149.

15 Sarrazin zit.n. Shooman 2014: 60.

16 Attia 2009; Keskinkilig/Langer 2018; Rohde 2005; Shooman 201s.
17 Brunner 2011; Mustafa 2016.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der antimuslimische Rassismus und sein Sicherheitsdiskurs

Antimuslimischer Rassismus als Gesellschafts-
und Erfahrungshintergrund

Die Stereotypisierung, Diskriminierung und Verfolgung von (als) Mus-
lim:innen (Markierten) damit zu entschuldigen, dass es nicht die Fal-
schen trifft, angesichts von Terrorismus und Radikalisierung, Illoya-
litit und Fremdheit, Riickstindigkeit und Traditionalismus, verkennt
die historischen und gesellschaftlichen Zusammenhinge und bedient
sich genau jener Argumentationen, die sie zu kritisieren vorgibt. Al-
Azmeh vergleicht Die Islamisierung des Islam, so der Titel seines Buches,
in europiischen Diskursen mit der »Islamisierung des Islam«*® durch
islamistische Ideologien. Demnach verbindet islamistische und anti-
muslimische Argumentationen eine Komplizenschaft, die auf der na-
turalisierenden Kulturalisierung von Differenz beruht und in Rassis-
mus verstrickt ist. Muslimische Gemeinschaften werden in beiden Va-
rianten iiberislamisiert und »aus konkreten sozialen, historischen, po-
litischen, ideologischen Gebilden mit bestimmten Tendenzen und Per-

? zu einem ahistorischen, essentiellen Islam umgedeutet.

spektiven«
Weil Religion als Kultur und beides als unverinderlich und statisch ver-
handelt wird, spricht Al-Azmeh von Rassismus. Auch Said hatte den
kolonialen Orientalismus des 18. und 19. Jahrhunderts als Rassismus
theoretisiert.>® Aktuelle Fachdebatten stimmen mit dieser Einordnung
tiberein und sprechen von antimuslimischem Rassismus.”

Der antimuslimische Rassismus hat Folgen, die iiber die Wahr-
nehmung von Muslim:innen als fremd und bedrohlich und die Ge-
ringschitzung des Islams und der Muslim:innen hinausgehen.”” Im
Bedrohungsszenario des sislamistischen Terrorismus< werden (als)
Muslim:innen (Markierte) ihrer tatsichlichen oder zugeschriebenen
Religion, Kultur und Herkunft nach als spezifische Problemgruppe ins

18 Al-Azmeh 1996: 21.

19  Ebd.:7.

20  Said1978,198s.

21 Attia/Keskinkili¢ 2016.
22 Hafez/Schmidt 2014.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

offentliche, politische, wissenschaftliche und pidagogische Visier ge-
nommen und unter Aufsicht gestellt. Das Bedrohungsszenario miindet
in Politiken der Kriminalisierung, Verdichtigung und Uberwachung
von (als) Muslim:innen (Markierten) als potentielle »Gefihrder«?.
Und das, obwohl »die Geschichte des modernen Terrorismus keine
Geschichte islamistischer Gruppierungen« ist und »andere Formen
staatlicher wie nicht staatlicher Gewalt ein rechnerisch grofieres
Gefihrdungspotenzial fiir die innere wie auch internationale Sicher-
heit«** besitzen. Gleichzeitig wird gegen Muslim:innen gerichtete
rassistische und extrem rechte Gewalt individualisiert und marginali-
siert® sowie Kritik am antimuslimischen Rassismus verharmlost und
diskreditiert.>®

(Als) Muslim:innen (Markierte) werden mit dem Stigma des bedroh-
lich Fremden belegt, misstrauisch beobachtet und kommentiert, sie
werden der Integrationsverweigerung oder der Integrationsunfihig-
keit sowie der Unterwanderung und Islamisierung bezichtigt, sodass
ihre Diskriminierung nicht nur als gerechtfertigt, sondern bisweilen
gar als geboten erscheint. Muslim:innen« bleiben von hegemonialen
Islamdebatten und der damit zusammenhingenden Anrufung als
Sicherheitsbedrohung nicht unberiihrt: Sie sehen sich mit alltdglichen
Anfeindungen auf offener Strafle konfrontiert, erfahren institutio-
nelle Diskriminierung in Bildungseinrichtungen, im Beruf, auf dem
Wohnungsmarkt und im Gesundheitssystem” und miissen sich — ob
sie wollen oder nicht — mit jenen Themen auseinandersetzen, die im
hegemonialen Islamdiskurs als smuslimisch< und deswegen als proble-
matisch erscheinen. Sie werden dazu angehalten, sich fir die Taten
anderer >Muslim:innen< zu verantworten, von >bdsen< Muslim:innen
zu distanzieren und sich unaufhérlich als integrierte, aufgeklirte
Biirger:innen zu beweisen.

23 Backer 2020; Denkowski 2014; Graebsch 2019; Jukschat/Leimbach 2019.
24 Bock2017: 250.

25  Denkowski 2014; Jukschat/Leimbach 2019.

26  Bartel/Liebscher/Remus 2017; Cremer 2017; Naguib 2013.

27  Bayoumi 2009; Elahi/Khan 2017; Lewicki 2016; Mithe 2019.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der antimuslimische Rassismus und sein Sicherheitsdiskurs

Ein moéglicher Umgang damit ist, die religiosisierende und kultu-
ralisierende Sicht auf Gewalt, die von >Muslim:innen« ausgeht, histo-
risch zu kontextualisieren®® oder auch muslimische Kritik daran euro-
piischen Leser:innen zuginglich zu machen.” In der vorliegenden Stu-
die werden wir weitere Deutungen und Strategien im Umgang mit dem
Bedrohungsszenario und mit der Adressierung von >Muslim:innenc als
Sicherheitsrisiko rekonstruieren.

Die Adressierung von >Muslim:innenc als Sicherheitsproblem

Die folgenden Ausfithrungen sind das Ergebnis eines Forschungspro-
jekts, das (als) Muslim:innen (Markierte) fragt, wie sie den Sicherheits-
diskurs wahrnehmen, welche Bedeutung er fiir sie hat und wie sie da-
mit umgehen. In Einzelinterviews befragt und zu Gruppendiskussio-
nen eingeladen haben wir Akteur:innen, die in Verbinden, Commu-
nities oder Gemeinden aktiv sind und die sich selbst als muslimisch
verorten oder als solche angesprochen werden. Damit kniipft das For-
schungsprojekt an eine Praxis an, die >Muslim:innen« nicht nur als be-
sondere Gruppe ver-andert, sondern im Kontext des Sicherheitsdiskur-
ses anspricht.

Belege fiir die Adressierung von (als) Muslim:innen (Markierten)
als Sicherheitsproblem lassen sich in Praxis reflektierender und erfor-
schender Literatur finden. Qasem?®® schildert, dass er von einer Schule
gebeten wird, einen Workshop durchzufithren. Der Auftrag wird damit
begriindet, dass einige >muslimische« Schiller:innen »auffilliges Ver-
halten« zeigen, ein Schiiler soll »auf dem Schulhof predige[n]«. »Ich
selber beobachtete in meinen Gesprichen wihrend der Workshops je-
doch keinerlei besonderen religiésen Eifer bei diesem Schiiler, sondern
nahm seine mitunter tatsichlich lautstarken Beschwerden iiber Ras-
sismus vielmehr als aufrichtige Unmutsiuflerungen wahre, so Qasem.

28  Mustafa 2013.
29  Fouad 2019.
30 Qasem 2019: 4-6.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

19


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Dieses Beispiel steht paradigmatisch fiir viele seiner Erfahrungen im
Zusammenhang mit der Islamismuspravention: »Von Rassismus be-
troffene Jugendliche — und unter ihnen vor allem diejenigen, die diese
Erfahrung auch klar als Erfahrung von Rassismus benennen — werden
so automatisch als potenziell radikalisierungsgefihrdet gelesen«.

Eine Studie von Karakagoglu und Wojciechowicz bestitigt diese
Schilderung.® Die Autorinnen zitieren einen Schulleiter, der sich
gegen eine Referendarin mit Hijab »energisch zur Wehr gesetzt [hat],
weil er meint, dass »das Kopftuch die demokratisch strukturierte Ord-
nung der Schule gefihrde[t]«. Ein anderer Schulleiter unterstellt eine
Praktikantin mit Hijab seiner direkten Aufsicht (im Unterschied zu
den anderen Praktikant:innen, die von der Ausbildungskoordinatorin
betreut werden) und versetzt sie wochentlich in eine andere Klasse,
wo sie in der letzten Reihe sitzen muss, weil der Schulleiter nicht will,
dass die Schiiler:innen sie als kiinftige Lehrerin anerkennen. Die Er-
fahrung junger Menschen in (aufler-)schulischen Bildungskontexten,
als Bedrohung und Sicherheitsrisiko adressiert zu werden, reiht sich
in ihre allgemeinen Rassismuserfahrungen ein®* und betrifft freilich
nicht nur Jugendliche. Im Rahmen einer Studie fithren Jukschat und
Leimbach Interviews im Justizvollzug durch. Sie berichten, wie ihnen
»mehrheitlich vermeintlich >radikalisierte« Interviewpartner vermittelt
wurden, die, wie sich im biografischen Interview und der rekonstruk-
tiven Analyse zeigte, weder demokratiefeindliche Positionen vertraten
noch mit islamistischen Akteur:innen sympathisierten«.* In einem Fall
stellt sich heraus, dass die als Islamist vorgestellte Person ein Aktivist
der PKK ist und im anderen, dass es sich um einen kurdischen Jesiden
handelt.

Quantitative Erhebungen und Meinungsumfragen, die (als) Mus-
lim:innen (Markierte) befragen und erforschen, und von Wissenschatft,
Politik, Verwaltung, Medien und NGOs in Auftrag gegeben werden, ge-
winnen in den letzten Jahrzehnten vermehrt an Bedeutung. Sie bilden

31 Karakasoglu/Wojciechowicz 2017: 517-518.
32 Miihe 2019; Scharathow 2014, 2017.
33 Jukschat/Leimbach 2019: 15.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der antimuslimische Rassismus und sein Sicherheitsdiskurs

den Korpus einer Untersuchung von Johansen und Spielhaus*. Die Au-
torinnen analysieren Studien, die iiber zehn Jahre in sieben west- und
nordeuropiischen Staaten durchgefithrt wurden. Sie fragen danach,
welche Vorstellungen darin iber Muslim:innen zum Ausdruck kom-
men: Wer gilt als muslimisch, wie wird die Stichprobe der >Muslim:in-
nen« operationalisiert und wie kommt sie zustande? Wer wird als Mus-
lim:in befragt — und wer nicht, welche Themenfelder werden angespro-
chen, welche Fragen gestellt — und welche nicht, welches Erkenntnisziel
liegt den Befragungen zugrunde und wie werden die Ergebnisse pri-
sentiert? Die Befragungen, so ein Ergebnis von Johansen und Spielhaus,
greifen auf gesellschaftlich verfiigbares Wissen tiber Muslim:innen zu-
riick und sind ihrerseits an der Produktion von Wissen itber Muslim:in-
nen beteiligt, und zwar im Zuge des gesamten Forschungsprozesses,
vom Entwurf des Forschungsdesigns und der Zusammenstellung des
Samples, iiber den Erhebungs- und Auswertungsprozess bis hin zur
Prisentation der Ergebnisse.

Die wenigen Beispiele zeigen, dass es auch kritische Auseinander-
setzungen mit der einseitigen und unterkomplexen Erforschung von
>Muslim:innen« gibt sowie Studien, die Muslim:innen dazu einladen,
eigensinnige Perspektiven einzunehmen, und Abhandlungen, die die
fachlichen Kompetenzen von Muslim:innen ernst nehmen.*

Eine weitere Studie iiber >Muslim:innen<?

Unsere Studie folgt der Logik, >Muslim:innen< zum Untersuchungsge-
genstand zu nehmen und sie zu einem problematischen Sachverhalt
zu befragen. Da wir die Effekte der Muslimisierung untersuchen wol-
len, miissen wir >Muslim:innen« befragen. Wir miissen dem Konstruk-
tionsprozess des >muslimischen Sicherheitsproblems« nachspiiren, um
seine Funktions- und Wirkungsweisen zu verstehen und ihn »kontra-

34  Johansen/Spielhaus 2012, 2018.
35  Spielhaus 2011; Bassiouni 2014.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

21


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

punktisch«*¢, also sowohl in der hegemonialen Bedeutung und deren
Vereindeutigungen und Auslassungen als auch den Widerstinden da-
gegen, lesen zu kénnen. Die Diskursivierung von Muslim:innenc als Si-
cherheitsproblem ist ein gesellschaftlicher Rassifizierungsprozess® mit
realen Folgen fiir (als) Muslim:innen (Markierte). Von einer Konstrukti-
on als einem Prozess der Rassifizierung zu sprechen, bedeutet freilich
nicht, dass es keine Menschen gibt, die sich als Muslim:innen verstehen;
vielmehr ist damit die naturalisierende Homogenisierung von Men-
schen gemeint, die sie aufgrund ihrer (vermeintlichen oder tatsichli-
chen) Herkunft zu kulturell Fremden erklirt, ihre Fremdheit mit der
(vermeintlichen oder tatsichlichen) Religionszugehorigkeit begriindet
und damit die Herabsetzung und Entwiirdigung der so zu >Muslim:in-
nen« rassifizierten Menschen rechtfertigt.

Der rassifizierende Konstruktionsprozess hat unter anderem zur
Folge, dass sich sMuslim:innen«< mit Rassismus auf die ein oder andere
Weise beschiftigen miissen, auch wenn sie es nicht wollen. Da Rassis-
mus nicht verschwindet, wenn sich Menschen entscheiden, ihn zu igno-
rieren, muss diese Entscheidung immer wieder neu getroffen werden;
so findet die Beschiftigung mit Rassismus also auch dann kein Ende,
wenn ihr eine rassifizierte Person aus dem Weg zu gehen versucht: Sie
wird weiterhin als >Muslim:in<adressiert und muss sich aktiv dazu oder
auch dagegen verhalten. Rassismus zu ignorieren, ist also keine Opti-
on, jedenfalls nicht fiir Menschen, die rassifiziert werden, und nicht
in kritischer Absicht. Um Rassismus der Kritik zuginglich zu machen
mit dem Ziel, ihn oder zumindest seine Folgen zu minimieren, muss er
thematisiert werden.

Eine der Moglichkeiten, Rassismus zu identifizieren, besteht darin,
seine Effekte zu studieren. Insbesondere nicht-intendierter, institu-
tionalisierter, wohlmeinender, paternalistischer Rassismus kann nur
schwerlich an den Motiven erkannt werden. Handlungsroutinen etwa
konnen problematisch sein, wenn ihnen eine spezifische Norm (weif3,

36  Said1994: 51
37  Attia 2009; Shooman 2014.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der antimuslimische Rassismus und sein Sicherheitsdiskurs

christlich, sikular) zugrunde liegt, die partikular ist, aber universali-
siert wird; Personen miissen sich nichts weiter dabei denken, wenn
sie wie iiblich handeln, und dennoch kann der Effekt ausschliefRen
und dem Ausschluss eine rassistische Konstruktion zugrunde liegen.?®
Grenziiberschreitendes Verhalten, das damit begriindet wird, nur das
Beste im Sinn zu haben und helfen zu wollen, kann in rassistische
Diskurse verstrickt sein, ohne dass die so handelnde Person ein ras-
sistisches Motiv benennen konnte. Und doch haben diese Formen von
Rassismus Herabsetzung und Verletzung, Barrieren und Ungleichheit,
Wut und Riickzug zur Folge.

Antimuslimischer Rassismus (be-)trifft Menschen, die als >Mus-
lim:innen< angesprochen und ausgeschlossen, bevormundet und
bemitleidet, zuriickgewiesen und behindert, beschimpft und beschul-
digt werden, der Sicherheitsdiskurs (be-)trifft (als) Muslim:innen
(Markierte). Insofern miissen wir >Muslim:innen«< befragen, wenn wir
rassismuskritische Forschung betreiben wollen, auch auf die Gefahr
hin, die Konstruktion der Gruppe der >Muslim:innen< — jedenfalls
voritbergehend — dadurch zu affirmieren, dass wir unsere Gesprichs-
partner:innen als solche anrufen.

Johansen und Spielhaus kommen in ihrer Analyse zu dem Schluss,
dass in der tberwiegenden Mehrzahl der Befragungen bereits die
Fragestellung und die Auswahl der Gesprichspartner:innen davon aus-
gehen, dass Muslim:innen fremd und potentiell problematisch sind.
Die Themenfelder nehmen folgende Aspekte in den Blick: »integration,
belonging and identity, radicalization and security, religiosity and reli-
gious practice, political and civic participation, gender and sexuality«.*
In Fragestellungen zu Einstellungen, Werten und Praktiken werden die
genannten Themenfelder derart miteinander ins Verhiltnis gesetzt,

38  Das Neutralititsgesetz etwa wurde im Zuge der Kopftuch-/Berufsverbote fiir
Kopftuch tragende, muslimische Frauen an staatlichen Schulen erlassen. Die
Begrindung fir das Verbot findet sich im Gesetzestext nicht wieder, seine Fol-
gen fiir Hijabis sind geblieben.

39  Johansen/Spielhaus 2012: 104.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

23


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

dass im Ergebnis die (vermutete) Religionszugehérigkeit von >Mus-
lim:innen< als potentielles Integrationshindernis interpretiert wird
und die misslungene Integration als potentielles Sicherheitsrisiko.
Uber den Aspekt der Integration werden also Religion und Sicherheit
miteinander verbunden. Da das Thema Integration nur Migrant:innen
(und davon nur bestimmte) betrifft, werden deutsche Muslim:innen
ohne Migrationsbeziige aus Studien iiber >Muslim:innen«< ausgeklam-
mert*®, wihrend Befragte, die sich trotz Adressierung als Muslim:in als
atheistisch oder sikular bezeichnen, nicht aus der Stichprobe entfernt
werden.” Die Zusammenstellung des Samples und die in den Blick
genommenen Fragen stellen die (vermutete) Differenz, die Religion an
Kultur und Nation bindet, in den Mittelpunkt - schliefilich begriindet
diese eine eigene Befragung von >Muslim:innen«. Wenig iiberraschend
erscheinen >Muslim:innen« dann tatsichlich als fremd bzw. werden als
fremd prisentiert — alles andere wire unspektakulir und wiirde keine
Sonderbefragung rechtfertigen.

Auch wir tberlassen den von uns interviewten Personen und
Gruppen nicht die Wahl des Themas, sondern haben ein Erkenntnis-
interesse. Hierzu bedienen wir uns zwar offener Erhebungsmethoden,
laden unsere Gesprichspartner:innen aber zu einem spezifischen, pro-
blematisierenden Thema ein. In der vorliegenden Publikation reihen
wir keine Zitate aneinander — auch das wiirde nicht ungefiltert Aussa-
gen der Gesprichspartner:innen wiedergeben, sondern wire durch uns
ausgewihlt und angeordnet -, sondern interpretieren die Aussagen
kontrolliert und versuchen zu rekonstruieren: Letztlich treffen wir als
Forschungsteam, das ein Forschungsdesign entwirft, Fragestellung
und Methoden festlegt, Interviewpartner:innen und Diskussions-
teilnehmer:innen einlidt, Passagen auswihlt und interpretiert, den
gesamten Prozess iiber Entscheidungen. Wir haben versucht, der
Homogenisierung von (als) Muslim:innen (Markierten) entgegenzu-
wirken, indem wir das Sample der zu befragenden >Muslim:innen«
divers zusammenstellen. Der Problematisierung von >Muslim:innenc

40 Hernandez Aguilar 2018.
41 Spielhaus 2013.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der antimuslimische Rassismus und sein Sicherheitsdiskurs

wiederum begegnen wir, indem wir diese ins Zentrum unserer Studie
stellen: Wir bitten unsere Gesprichspartner:innen, tiber die Bedeutung
des Sicherheitsdiskurses fiir sie zu sprechen. In Einzelinterviews und
Gruppendiskussionen geben wir ihnen die Gelegenheit, ihre Wahrneh-
mungen und Strategien zu explizieren, ihr Muslimischsein angesichts
des Bedrohungsszenarios selbst zu definieren und zu verkomplizieren,
miteinander auszuhandeln und voneinander abzugrenzen, sodass sie
aus der fremdbestimmten Positionierung >Muslim:in< heraustreten
und in Selbstpositionierungen aus pluralen, intersektionalen, ambiva-
lenten, briichigen Perspektiven von Muslim:innen sprechen konnen.
Dies ist mit der Hoffnung verbunden, dass sie auch als solche gehort
werden.

Die ausgewihlten Auswertungsmethoden orientieren sich an einer
rekonstruktiven Methodologie. Sie geht davon aus, dass die Wirklich-
keit gesellschaftlich konstruiert ist und es Aufgabe der empirischen For-
schung ist, »die (sinnhaften) Konstruktionen der Wirklichkeit zu re-
konstruieren, welche die Akteure in und mit ihren Handlungen vollzie-
hen«.** Wissensbestinde, die Handlungen anleiten, sind meist impli-
zit, sodass nicht einfach danach gefragt werden kann. Vielmehr miis-
sen Handlungen, wozu auch Sprachhandlungen gehéren, beobachtet

4 sichtbar zu

und rekonstruiert werden, um die »implizite Klugheit«
machen. Das Ziel der Rekonstruktion ist es, »soziale Verhiltnisse als
Sinnzusammenhinge erfassen zu konnen und auf diese Weise [...] einen
verstehenden Nachvollzug sozialen Handelns zu ermdglichen«, unter
anderem auch, weil »sich in der Art und Weise, wie die soziale Welt er-
fahren wird, milieu- oder generationstypische Lebensbedingungen do-
kumentieren«* kénnen.

(Als) Muslim:innen (Markierte) zu befragen bedeutet also, dass
wir davon ausgehen, dass sie ein Set an sozialen Wirklichkeiten und
Wissensbestinden teilen, das Riickschliisse auf ihre Lebensumstinde

ermoglicht. Zu rekonstruieren (oder auch auf andere Weise Daten

42 Meuser 2018: 207.
43  Bohnsack zit.n. ebd.: 208.
44  Meuser 2018: 207.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

25


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

auszuwerten) ist daher kein technokratischer Arbeitsschritt, der von
jeder beliebigen Person angewendet zum gleichen Ergebnis gelangt.
Vielmehr kommt in allen Schritten des Forschungsprozesses zum
Ausdruck, welches (Alltags-)Wissen die Forschenden einspeisen und
zur Geltung bringen und wie sie selbst in das Thema involviert sind.
Die spezifischen sozialen Wirklichkeiten, die spezifischen Wissens-
bestinde und die besonderen Lebensumstinde von >Muslim:innenc
konnen religiés, kulturell, gesellschaftlich oder historisch perspekti-
viert werden oder aber genau diese Perspektivierungen hinterfragt,
intersektional miteinander und mit weiteren Aspekten verwoben
und/oder rassismuskritisch dekonstruiert werden.

Methoden sind Werkzeuge, aber keine blofen Techniken; sie wer-
den zu einem spezifischen Erkenntniszweck eingesetzt, theoretisch
begriindet und (alltags-)theoretisch umgesetzt. Sie werden von gesell-
schaftlich positionierten Personen entwickelt und genutzt, die auf die
ein oder andere Weise in rassistische Diskurse verstrickt sind, insbe-
sondere dann, wenn die Forschenden sich unbeteiligt oder objektiv
wihnen und damit ihre spezifische Position, von der aus sie forschen,
nicht offen legen.

Unser Forschungsteam setzt sich aus (als) Muslim:innen (Mar-
kierten) zusammen, die unterschiedliche religiése, sprachliche,
geschlechtliche, sexuelle, soziale, migrationsbiographische, diszipli-
nire und weitere Positionierungen und Perspektivierungen in die
Arbeit einbringen. Die zu den Interpretationsgruppen eingeladenen
Personen verfiigen iiber diverse Expertisen und intersektionale Ras-
sismuserfahrungen, sodass weitere Perspektiven hinzukommen. Die
(als) Muslim:innen (Markierten), die wir fiir die vorliegende Studie
befragen, sprechen wir — im Unterschied zum Grofteil der Studien

45 Im Folgenden nutzen wir die Bezeichnungen Muslim:innen, sMuslim:innenc<
und (als) Muslim:innen (Markierte), um (zunachst) zwischen Figur, Anrufung
und Identifizierung, zwischen Selbst- und Fremdbezeichnung zu unterschei-
den, die sich sowohl auf die Fokussierung auf das eine zentrale Merkmal, das
Muslimischsein, bezieht als auch auf die Frage danach, ob diese Zuordnung
iberhaupt zutrifft.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der antimuslimische Rassismus und sein Sicherheitsdiskurs

iiber Muslim:innen - nicht als Fremde und schon gar nicht als pro-
blematisch, illoyal und bedrohlich, sondern als Teil der Bevolkerung
an. Und obwohl wir >muslimische« Akteur:innen befragen, zielt unsere
Studie nicht darauf, >Muslim:innenc als Typ zu konstruieren und auch
nicht verschiedene Typen >muslimischer Wirklichkeiten< voneinander
zu unterscheiden, sondern stattdessen moglichst vielfiltige gouverne-
mentale und insbesondere widerstindige Umgangsstrategien mit dem
Sicherheitsdiskurs zu rekonstruieren. Unsere Gesprichspartner:innen
(sprach-)handeln auf unterschiedliche und hiufig widerspriichliche
Weisen. Sie suchen - in (selbst-)reflexiven Uberlegungen und ge-
meinsamen Diskussionen — nach Deutungen und Positionen, nach
angemessenem Verhalten und zielfithrenden Handlungen, sie wech-
seln die Richtung, sowohl im Denken als auch im Handeln. Insofern
prisentieren wir als Forschungsergebnis keine Typologien, sondern
Deutungen und Strategien, die um Themenspektren kreisen, welche
jeweils neu verhandelt werden und zu verschiedenen, sich kreuzenden
und auseinander laufenden, bisweilen ambivalenten und dann wieder
klaren Positionierungen einladen.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

21


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839457115 -



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Theoretische Uberlegungen zu Fremd-
und Selbstfiihrung

»Aber das heifdt, wir sind auch Gefihrder, oder wie?«, fragt Hassan
M. in der dritten Gruppendiskussion besorgt in die Runde. Die Un-
kenntnis dariiber, nach welchen Kriterien der polizeiliche Fachbegriff
operiert und wie sicherheitspolitisch zwischen >guten< und >bdsenc
Muslim:innen unterschieden wird, fithrt zu einem generellen Unbe-
hagen unter den Diskussionsteilnehmer:innen. Sie befiirchten, als
Bedrohung wahrgenommen zu werden, zum Beispiel weil sie regel-
miflig Moscheen besuchen oder in religiésen Vereinen aktiv sind. Von
strafrechtlicher Relevanz sind diese Aspekte des alltiglichen Lebens
weit entfernt, das ist allen bewusst. Gleichzeitig kommen sie nicht um-
hin, sich zu fragen, was passieren konnte, wenn bestimmte Orte und
Akteur:innen mit Salafismus und Radikalisierung in Verbindung ge-
bracht werden oder sie mit Gruppen und Personen assoziiert werden,
die dem Spektrum des sogenannten politischen Islams zugeordnet
werden. Die muslimischen Diskussionsteilnehmer:innen fithlen sich
unter Druck gesetzt, ihre Loyalitit und Zugehdorigkeit unter Beweis zu
stellen, um einer moglichen Zuordnung in eine problematische Ka-
tegorie vorzubeugen. Allein der Gedanke, als Gefihrder:in, Salafist:in
oder Terrorist:in wahrgenommen zu werden, fithrt dazu, dass sie
selbst ihre Korper, ihre Sprache und ihre Kleidung, ihr Verhalten und
ihre Mobilitit im 6ffentlichen Raum daraufhin befragen, wie sie wahr-
genommen werden und wie sie sich den diskursiven Anforderungen
an eine »gute Biirgerschaft< anpassen oder entziehen.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Die Angst davor, als gefihrlich eingeordnet zu werden, kann auch
dazu fiithren, anderen Muslim:innen und muslimischen Akteur:innen
gegeniiber mit Vorsicht zu begegnen. Im Alltag bedeutet das, Kontakt-
schuldvorwiirfen' vorzubeugen und daher Gruppen und Individuen,
die moglicherweise als islamistisch eingestuft werden, zu meiden. Es
bedeutet auch, sich zu tberlegen, ob und gegebenenfalls in welcher
Weise sie Stellung beziehen zu den Themen Terrorismus, Salafismus
und Gewalt, die im Namen des Islams gerechtfertigt werden.” Weder
Strafe und Zwangsmafinahmen noch direkte staatliche Kontrolle und
Disziplinierung engen in dieser Sequenz die Diskussionsteilnehmer:in-
nen im Kontext des Bedrohungsszenarios des islamistischen Terroris-
mus ein. Vielmehr tun dies Andeutungen und Erwartungen, Befiirch-
tungen und exemplarische Erfahrungen Anderer, mediale und politi-
sche Diskursregeln, die sie als Muslim:innen homogenisieren und als
Kollektiv als (potentielle) Gefahr adressieren. In ihren Selbstbildern und
Verhaltensweisen tritt jene Machttechnologie in Erscheinung, die Fou-
cault als Gouvernementalitit® (gouverner: regieren; mentalité: Denkwei-
se) bezeichnet.

Gouvernementalitat, Biopolitik und Rassismus

Dabei handelt es sich um eine Regierungstechnologie, »die aus den In-
stitutionen, den Vorgingen, Analysen und Reflexionen, den Berechnun-
gen und den Taktiken gebildete Gesamtheit, welche es erlauben, diese
recht spezifische, wenn auch sehr komplexe Form der Macht auszu-
tiben, die als Hauptzielscheibe die Bevilkerung, als wichtigste Wissens-
form die politische Okonomie und als wesentliches technisches Instru-
ment die Sicherheitsdispositive hat«.* Im gegenwirtigen Sicherheits-

1 Schiffauer 2020.

2 Die genannte Sequenz wird im Kapitel Ver_Handlungen im Abschnitt Ent_Soli-
darisierung rekonstruiert.

3 Foucault 2017a.

4 Ebd.:162.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Theoretische Uberlegungen zu Fremd- und Selbstfiihrung

diskurs steht der nach Foucault iiblichen Disziplinarmacht, die (isla-
mistischen Terrorismus) verbietet, (Gefihrder:innen) beobachtet und
(islamistische Straftiter:innen) diszipliniert, eine andere Technik zur
Seite, die den Rest der Muslim:innen kollektiv zur Selbstfithrung an-
hilt. Foucaults Ausfithrungen zur Gouvernementalitit sind fiir die vor-
liegende Untersuchung instruktiv, weil sie den Blick auf Sicherheitsdis-
positive lenken, deren Funktion darin liegt, »auf eine Realitit zu ant-
worten, so dafd diese Antwort jene Realitit authebt, auf die sie antwor-
tet«.” Im Verhiltnis von Sicherheit und antimuslimischem Rassismus
ist das Ziel einer gouvernementalen Fithrung, indirekt auf die Bevol-
kerung einzuwirken, also »auf die der Bevolkerung offensichtlich ent-
fernten Dinge Einfluf} [zu] nehmen«.®

Bublitz zufolge handelt es sich bei der Gouvernementalitit um »eine
spezifische Form der Biomacht, in der das Leben des Menschen als Le-
bewesen auf dem Spiel steht und Gegenstand wissens- und technikba-
sierter >Praktiken des Selbst« wird«.” Die Biopolitik, die Foucault bereits
in Der Wille zum Wissen. Sexualitit und Wahrheit I untersucht, nimmt seit
dem 18. Jahrhundert die Bevolkerung — unter dem Vorwand innere und
iufere Gefahren abwehren zu wollen - ins Visier biologischer Umge-
staltung. Sie 16st das alte Souverinititsprinzip »sterben zu machen oder
leben zu lassen« ab durch die Regel »leben zu machen oder in den Tod
zu stoflen«.® Die Biopolitik zielt auf die »vollstindige Durchsetzung des
Lebens«.” Sie befragt Gesundheit, Sterblichkeit, Geburtenziffer, Hygie-
ne und Lebensdauer der Bevolkerung. Ihre Geburtsstunde fillt nicht
zufillig zusammen mit der

»Entwicklung eines spezifischen politischen Wissens und neuer Dis-
ziplinen wie Statistik, Demografie, Epidemiologie und Biologie, die
Lebensprozesse auf dem Niveau von Bevolkerungen analysieren, um

Ebd.: 76.

Ebd.: 111,

Bublitz 2014: 94.
Foucault 2017b: 134.
Ebd.: 135.

O 00 N o wn

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

31


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Individuen und Kollektive mittels korrigierender, exkludierender, nor-
malisierender, disziplinierender, therapierender oder optimierender
Mafinahmen zuregieren«.'

Als Beispiel besonders geeignet ist die sich im 18. Jahrhundert in
Deutschland etablierende Polizeiwissenschaft, die, so Foucault, »ei-
ne vom Prinzip der Staatsrison beherrschte Regierungstechnologie
angenommenc hat, indem sie sich den »Problemen der Population«
annimmt, um die Bevolkerung »fiir die Stirke des Staates« zu sver-
bessernc." Das macht die Biopolitik zum Dreh- und Angelpunkt einer
»Macht-Technologie, deren Gegenstand und Ziel das Leben ist«'?,
insofern sie (bestimmtes) Leben aufwertet, verlingert und vervielfacht.
Sarasin® hebt diesen Aspekt ausdriicklich hervor: Anders als es etwa
in Agambens Souverinititstheorie zum Tragen kommt, die sich unter
dem Begriff der Biopolitik auf das Toten beschrinkt, kreist Foucaults
Konzept »um die Produktion, nicht um die Tétung von Leben«." Fiir
Foucault stellt sich deshalb die Frage danach, wie eine Macht, die Leben
maximieren und vervielfiltigen will, t6ten kann: »Wie sollte eine Macht
ihr hochstes Vorrecht in der Verhingung des Todes duflern, wenn ihre
Hauptaufgabe darin besteht, das Leben zu sichern, zu verteidigen, zu
stirken, zu mehren und zu ordnen?«*® Hier kommt der Rassismus ins
Spiel.

Tatsichlich hingen Foucaults Uberlegungen zur Biopolitik unmit-
telbar mit jenen zum modernen Rassismus zusammen: Der Rassismus
legitimiert im Namen der Biopolitik das Téten. In seinem Vortrag In Ver-
teidigung der Gesellschaft betont Foucault, dass die Biopolitik nicht ohne
den Rassismus gedacht werden kann, Rassismus stellt eine intrinsische
Komponente innerhalb des Machtapparates dar und ist das »Mittel, um
in diesen Bereich des Lebens, den die Macht in Beschlag genommen

10  Lemke 2007:14.

M Foucault 2013a: 181.
12 Foucault 2001: 300.
13 Sarasin 2003: 58.
14 Ebd.: 61.

15 Foucault 2017b: 133.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Theoretische Uberlegungen zu Fremd- und Selbstfiihrung

hat, eine Zisur einzufiithren: die Zisur zwischen dem, was leben, und
dem, was sterben muf3«.'® Rassismus erméglicht es, die Bevolkerung
zu fragmentieren, zu disziplinieren und Gruppen gegeneinander aus-
zuspielen, indem >Rassen< produziert und als hoherwertig bzw. min-
derwertig hierarchisiert werden. Wichtig dabei ist, dass Foucault un-
ter dem Recht zu téten weit mehr versteht als den direkten Mord. Im
Gegenteil zihlen darunter auch indirekte Formen, wie »jemanden der
Gefahr des Todes ausliefern, fiir bestimmte Leute das Todesrisiko oder
ganz einfach den politischen Tod, die Vertreibung, Abschiebung usw.
erhéhen«.”

Zwar beschriankt sich Foucault in seinem Vortrag in erster Linie
auf einen biologistischen Rassismus, doch kann, wie Rose anmerkt,
ein dhnliches Prinzip ebenso im Falle eines kulturell argumentieren-
den Rassismus beobachtet werden. *® Mit Balibar und Hall” versteht
Rose Rassismus

»als machtvolles Operations- und Differenzierungsmodell [..], das in
das Kontinuum einer Bevolkerung bedeutsame Unterscheidungen
wie seigenc oder >fremds, shoher- oder minderwertig« einfithrt, wo-
durch diejenigen, fiir die die letztgenannten Kategorien in Anschlag
gebracht werden, stirker als erstere einer Gefahr ausgesetzt sind«.*°

Stoler kritisiert, dass in Foucaults enger Rassismus-Analyse, aus-
gehend von seiner Geschichte der Sexualitit, der Kolonialismus zu
kurz kommt. Schliefilich spielen auch imperiale Schauplitze aufler-
halb Europas eine Rolle in der Produktion europiischer Diskurse um
Sexualitit, weshalb Foucault »die Praktiken [iibergeht], welche eine
Rassenterminologie in den Kérper einschreiben«.” Biirgerliche Iden-
tititen in europdischen Metropolen und in >ihren< Kolonien in Ubersee

16  Foucault 2001: 301.

17 Ebd.:303.

18 Rose 2015: 334.

19 Balibar1992; Hall 1994.
20  Rose 2015: 334.

21 Stoler 2002: 307.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

33


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

waren »insgeheim nachhaltig durch Rassenvorstellungen codiert«.”*
Stoler hinterfragt, weshalb Foucault die Geburtsstunde des Rassismus
ins spate 19. Jahrhundert legt, obgleich sich das Phinomen historisch,
sozial und politisch breiter auffichern lisst.” Auch Lemke vermisst die
Beriicksichtigung des Kolonialismus und die spezifischen Intersektio-
nen zur Sexualitit in Foucaults Kritik des Rassismus. Gleichzeitig geht
er davon aus, dass dies analytische Vorteile bietet, indem Rassismus
weder als »Ausnahmesituation oder Antwort auf soziale Krisen«**
noch als individuelle Handlung Einzelner verharmlost wird. Im An-
schluss an Foucault kann Rassismus verstanden werden als Gesellschaft
strukturierend, Politik leitend und institutionell manifestiert.

In Foucaults Uberlegungen zur Gouvernementalitit wird der Be-
griff der Biopolitik nicht mehr verwendet. In seiner weiteren Ausein-
andersetzung mit dem Problem der Bevolkerungsregierung spielt auch
die Sexualitit keine prominente Rolle mehr. Moglicherweise ist das der
Grund, weshalb Foucault fortan dem Rassismus keine Beachtung mehr
schenkt. Letztendlich hingt sie in seinen Uberlegungen zur Biopolitik
noch eng mit der sexuellen, und damit der biologischen Regulierung
und (Um-)Gestaltung der Bevolkerung zusammen. Sarasin geht davon
aus, dass Foucaults Konzept der Biopolitik dennoch »ein Torso mit vie-
len Schnittstellen fir mégliche theoretische Weiterentwicklungen un-
ter dem Stichwort >Gouvernementalitit« ist.” Dies trifft gewiss fiir die
Untersuchung des gegenwirtigen Rassismus unter dem Gesichtspunkt
der Sicherheitsdispositive zu. Angesichts der Verquickung von (diszi-
plinierender) Macht mit (normalisierenden) Selbsttechnologien stellt
sich die Frage, wie sich rassistische Praktiken transformieren und wie
das Subjekt zur Selbstfithrung angeleitet wird, wenn die >Freiheit« und
die »>Sicherheit« der Subjekte zur raison d’étre liberaler Regierungspra-
xis werden. Die gouvernementale Macht setzt »in einer fundamenta-
len Weise nicht einfach die disziplinire Anpassung und Unterwerfung

22 Ebd.:308.

23 Ebd.:312.

24  Lemke 2007: 59.
25  Sarasin 2005:177.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Theoretische Uberlegungen zu Fremd- und Selbstfiihrung

der Individuen voraus [..], sondern ganz im Gegenteil deren Freiheit«.
Sicherheitstechnologien »fabrizieren eine Freiheit, die permanent be-
droht und gefihrdet ist und daher zur Grundlage immer neuer Inter-
ventionen wird, die einem Sicherheitskalkiil der Gesellschaft folgen«.*”
Doch was bedeuten Freiheit und Sicherheit im antimuslimischen Ras-
sismus fiir die Fithrung rassifizierter Subjekte?

Freiheit und (Selbst-)Fiihrung
im (antimuslimischen) Rassismus

»Regieren heifdt, die Dinge regieren«?®, schreibt Foucault. Das funktio-
niert iiber Erziehung, Kampagnen und Uberzeugungsarbeit, um Ein-
fluss auf die Gewohnheiten der Bevolkerung zu nehmen — auf ihre Be-
fiirchtungen, darauf, wie sie sich bewegen und verhalten, wie sie le-
ben und denken. Auch mithilfe von Rassismus kann dieser Regel Folge
geleistet werden. Rassismus legitimiert das Strafen, Ausschliefen und
Kriminalisieren, doch genauso gut kénnen im Rassismus auch Einbe-
zug, >Integration< und Vereinnahmung funktional greifen, und das oh-
ne die eigentliche Zielsetzung, ndmlich rassifizierte Subjekte unterzu-
ordnen, aus dem Blick zu verlieren.

Mecheril spricht von einem »antizipierten Rassismus«*’, um zu
beschreiben, dass Rassismus auch erfahren wird, indem man Gering-
schitzung und Degradierung vorwegnimmt oder Angriffe und Attacken
befiirchten muss. Rassifizierte Personen kénnen deswegen Wut, Angst,
Verzweiflung oder auch Scham empfinden. Mecheril beschreibt Vor-
sicht bis hin zur Vermeidung von Kontakten und dem Riickzug aus
bestimmten Situationen als Reaktionen auf Rassismuserfahrungen.

Nach der Bedeutung des Sicherheitsdiskurses gefragt berichten un-
sere Gesprichspartner:innen von ihren Gefithlen angesichts der Alltig-

26 Ebd.184.

27  Bublitz 2014: 95.

28  Foucault 2017a: 147.
29  Mecheril 1994: 60.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

35


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

lichkeit ihrer Rassismuserfahrungen.>® Ahmed diskutiert Rassismus im
Zusammenhang mit einer »gewisse[n] paranoide[n] Sorge um Dinge,
die bereits passieren und passieren konntens, sodass sich rassifizier-
te Menschen als Effekt von Rassismuserfahrungen vorbeugend selbst
zensieren und zuriickziehen.* Rassismus, Sicherheit und Gouverne-
mentalitit stehen so in einem wechselseitigen Dreiecksverhiltnis: >Die
Anderen< kénnen indirekt gelenkt werden, die Fithrung wird dezentra-
lisiert und in die Subjekte selbst verlagert.** Das lisst sich etwa am
Interesse des Staates beobachten, einen spezifischen Bevolkerungsan-
teil als »Muslim:innen«< zu regieren, sie als solche zu adressieren und
zu erziehen, ein Interesse, das einige muslimische Akteur:innen tat-
sichlich aufgreifen, unter anderem auch, weil es mit ihren Interessen
zusammenfillt. Amir-Moazami spricht von einem »intime[n] Verhalt-
nis von Anerkennungsgesten und verstirkter Kontrolle der religiosen
Praxis durch Sicherheitstechniken«.?® Der hegemoniale Sicherheitsdis-
kurs trigt dazu bei, dass Muslim:innen zu >guten (deutschen)« Staats-
biirger:innen zivilisiert und in die Logik liberal-sidkularer Machttechni-
ken eingeftigt werden. Demzufolge betreten, so Amir-Moazami weiter,
jene Muslim:innen, die sogenannte Sicherheitspartnerschaften einge-
hen, die 6ffentliche Bithne und arbeiten der staatlichen Islamismus-
bekimpfung zu. Staatlich gelenkte Imamausbildungen und die Gestal-
tung des islamischen Religionsunterrichts begreift sie als regulative In-
strumente und Kontrollmechanismen mit dem Ziel, den Islam nach
christlich-sikularem Vorbild zu zihmen und europagerecht zu moder-
nisieren. Tezcan fithrt das am Beispiel der Deutschen Islamkonferenz

30  Zur Rekonstruktion der Emotionen: Keskinkilig 2021 i.E.

31 Ahmed 2018:125.

32 Auch weitere Subjektivierungen und Positionierungen bzw. ihre Intersektio-
nen sind wirksam, da die hegemoniale Anrede als Muslim:in nur eine Facette
des Lebens eines Menschen betrifft. Im Forschungsfeld Islam/Muslim:innen in
Europa liegen Arbeiten vor, die die Zusammenhinge von Macht und Subjekti-
vierung unter verschiedenen sozialen, historischen und politischen Gesichts-
punkten thematisieren u.a. als Kritik am europdischen Sikularismus (Amir-
Moazami 2018; Asad 2003; Mahmood 2015).

33 Amir-Moazami 2014: 363.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Theoretische Uberlegungen zu Fremd- und Selbstfiihrung

aus, die wesentlich zur Konstruktion »eines gesellschaftsfihigen, auf-
geklirten, deutschen muslimischen Subjekts«** beigetragen hat.

Die konzeptionelle Trennung von Herrschaft und Macht, die
im neuen Begriff der Gouvernementalitit notwendig wird, lenkt
also den Blick auf jene rassistischen Verhiltnisse, die sich abseits
herkdmmlicher Ausschlussmechanismen ausdriicken kénnen. Im
antimuslimischen Bedrohungsszenario werden Muslim:innen unter
dem Aspekt der (De-)Radikalisierung und der Privention angespro-
chen, ihrer (zugeschriebenen) Zugehorigkeit nach mit Terrorismus
in Verbindung gebracht und dazu angehalten, >bésen< Muslim:innen
zu entsagen.® Einerseits greift die Disziplinarmacht durch rechtliche
Normen und disziplinierende Normierungen®® weiter ein, wie zum
Beispiel in Form von Anti-Terror-Gesetzen, die iiberwachen, bestrafen
und kriminalisieren.?” Andererseits wirkt bereits das Wissen, dass die
Disziplinarmacht greifen kann, disziplinierend bzw. selbstfithrend.

Aus dem empirischen Material der vorliegenden Studie geht her-
vor, dass unsere Gesprachspartner:innen ihr Verhalten nach dem Wis-
sen, dass potentiell alle Muslim:innen betroffen sind (»wir sind auch
Gefihrder«), ausrichten und sich selbst kritisch befragen, ob sie als Ge-
fahr wahrgenommen werden konnten. Sie antizipieren Rassismuser-
fahrungen und loten Handlungsméglichkeiten aus, die sie nicht allzu
sehr in Gefahr bringen.

Hieran setzt unser Forschungsinteresse an: Wir untersuchen die
Aufforderung bzw. Anordnung, sich selbst zu fithren und stellen die
Frage, ob und gegebenenfalls wie das geschieht. Uns interessiert, wie
es moglich ist, auf diese Aufforderung zu antworten (ohne sich ginz-
lich zu unterwerfen) und dabei eigene Interessen nicht aus dem Blick
zu verlieren oder sogar ins Spiel zu bringen — also widerstindig zu
handeln. Uns interessieren in diesem Sinne, wie Gemeinden, Verbinde
und Vereine auf Ein- und Ausschlussmechanismen im Zusammenhang

34  Tezcan 2007: 7.

35  Attia 2019b; Keskinkilig 2019b; Mustafa 2016.
36  Lemke 2001.

37 Briinett/Grafe 2003.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

37


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

mit dem Sicherheitsdispositiv reagieren. Oder um es in gouvernemen-
talitatstheoretischer Perspektive zu formulieren: Wie macht sich das
muslimische Subjekt die gouvernementale Vernunft angesichts des an-
timuslimischen Rassismus zunutze, um Freiheiten zu erweitern und
Handlungsspielrdume (ob unterwerfend oder widerstindig) im Span-
nungsverhaltnis von Macht- und Selbsttechniken zu dehnen und eige-
ne Bediirfnisse zu artikulieren? Denn wie bereits Foucault zu bedenken
gibt, folgt die gouvernementale Vernunft keinesfalls starr den Staatsin-
teressen, sondern erwichst aus dem Zusammenspiel individueller und
kollektiver Bediirfnisse und Interessen. Es gibt keine universelle Frei-
heit, eher »ein Verhiltnis, bei dem das Maf} des >zu wenig« an bestehen-
der Freiheit durch das >noch mehr« an geforderter bestimmt wird«.*®

Subjekt, Widerstand und Handlungsmacht

Wo Macht ausgetibt wird, gibt es auch Konflikte und Strategien, sich
ihr zu widersetzen, sich aufzulehnen oder alternative Handlungsop-
tionen auszuloten. Um zu verstehen, wie Macht operiert, »miissen wir
vielleicht die Widerstinde dagegen untersuchen und die Bemithungen,
diese Beziehungen aufzulésenc, schreibt Foucault.” Mehr noch: Es gibt
skeine Machtbeziehung ohne Widerstand, ohne Ausweg oder Flucht,
ohne méglichen Umschwung«.*® Das eine existiert nicht ohne das an-
dere: Macht und Widerstand stehen »in einem Verhiltnis wechselseiti-
ger Provokation, endloser Verkettung und stindiger Verkehrung«.*
Foucault lidt dazu ein, den Gegenstand unter dem Aspekt des
Widerstandes, also der Umgangsweisen und Handlungsoptionen zu
beleuchten. Schliellich fokussiert er in seinen Studien zur Gouverne-
mentalitit keine totalitiren Gesellschaften. Fliigel-Martinsen vermutet,

38 Foucault 2017b: 97.
39  Foucault 2013b: 243.
40 Ebd.: 261.

4 Ebd.: 262.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Theoretische Uberlegungen zu Fremd- und Selbstfiihrung

dass »der Prozess der politischen Subjektwerdung erst durch die inter-
ne Verschrinkung von Unterwerfung und Widerstand verstindlich«**
wird. Beide Aspekte schliefien sich weniger gegenseitig aus, als dass sie
sich vielmehr wechselseitig bedingen. Der entscheidende Punket fiir die
Frage des Widerstands liegt darin, dass im schopferischen Prozess der
Macht Subjekte nicht einfach unterworfen, sondern hervorgebracht
werden. Im Zusammenspiel von Subjektwerdung und Macht liegt ein
Widerstandspotential: Die Subjekte »selbst sind es ja, die im Konflikt
der Michte mitwirken und die so, wie es erst in diachroner Perspektive
sichtbar wird, die Diskurse der Macht umschreiben«.®

Den Aspekt subversiver Widerstandspraktiken im Kontext hegemo-
nialer Anrufungen greift Butler in Hafd spricht auf. Sie bekriftigt, dass
Subjekte zwar diskursiv hervorgebracht werden, diese aber zeitgleich
durch den Namen, mit dem sie angerufen werden, in eine Sphire tre-
ten, in der sie den eigenen Handlungsraum entgegen des urspriingli-
chen Interesses der Anrede erweitern konnen:

»Durch den Namen, den man erhilt, wird man nicht einfach nur
festgelegt. Insofern dieser Name verletzend ist, wird man zugleich
herabgesetzt und erniedrigt. Doch enthilt der Name auch eine an-
dere Méglichkeit, da man durch die Benennung auch eine bestimmte
Moglichkeit der gesellschaftlichen Existenz erhilt und erst in ein
zeitliches Leben der Sprache eingefiihrt wird, das die urspriingli-
chen Absichten, die der Namensgebung zugrunde lagen, (ibersteigt.
Wahrend also die verletzende Anrede ihren Adressaten schein-
bar nur festschreibt und lahmt, kann sie ebenso eine unerwartete,
ermiachtigende Antwort hervorrufen.«*

42 Fligel-Martinsen 2014: 44.
43 Ebd.: 54.
44  Butler2006:10.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

39


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Butler kniipft in ihren Arbeiten im Anschluss an Austin® an Sprechakt-

theorien und den Performativititsbegriff an.*® Theorien des Performa-

tiven fokussieren nicht ausschliefilich das Feld der Linguistik, sondern

werden »iiber die Sprache hinaus auf sinnenhafte Kulturphinomene

aller Art itbertragen«.*” Wie Konig bemerkt, unterscheidet sich Butlers

Performativititsbegriff grundlegend von einem theaterwissenschaftli-

chen Verstindnis, in welchem das »Ereignishafte« (der Auffithrung) als

fundamental« angesehen wird, wihrend Butler das Prozesshafte her-

vorhebt.*® Butler bietet eine Perspektive an, »wie sprachliche bzw. dis-

kursive Praxis wirklichkeitsverindernd [H.i.0.] wirken kann — nimlich

45

46

47
48

In How to do things with Words begreift Austin das Sprechen, etwa Beleidigun-
gen, Befehle aber auch Ansprache und Rede, als eine Form des Handelns. Das
bedeutet, die sprachliche Handlung konstituiert das, was sie duRert. Austin
(1975: 109ff.) unterscheidet zwischen drei verschiedenen Sprechakten: Der lo-
kutiondre Akt meint die Handlung, etwas zu sagen. Dazu zihlen sprachliche
Laute und AuRRerungen nach grammatikalischen Regeln einer Sprache, die da-
zu dienen, Aussagen Uber Gegenstande und Ereignisse zu machen. Unter ei-
nem illokutiondren Akt, »meaning«in the traditional sense«, versteht Austin
den Vollzug einer konventionellen Sprachhandlung, die sich aus einer sozia-
len Interaktion ergibt, also Fragen, Drohungen oder Empfehlungen. Der illo-
kutionére Akt vollzieht sich, indem etwas geduflert wird. Dagegen betrifft ein
perlokutionérer Akt (»what we bring about or achieve by saying something«)
die Folgen einer Sprachhandlung, also dadurch, dass etwas geduflert wird. Er
betrifft die Wirkung, er krankt, verunsichert oder tiberzeugt.

In Anlehnung an Austins Sprechakttheorie und unter Bericksichtigung der
Foucaultschen Diskurstheorie erweitert Butler das Blickfeld um Phanomene
der Identitatskonstruktionen, insbesondere im Zusammenhang mit der Per-
formativitit von Geschlecht und Sexualitat: »Gender identity is performative,
which means [...] that it is real only to the extent that it is performed. [...] If
gender attributes, however, are not expressive but performative, then these at-
tributes effectively constitute the identity they are said to express and reveal.«
(Butler1990: 278f.) Indem Butler auf die Rolle des Performativen in der Heraus-
bildung von Geschlecht verweist, weist sie Vorstellungen einer ontologischen
Realitatvon Geschlechtsidentitit, also einer vermeintlich natiirlich gegebenen,
zurtick.

Hempfer/Volbers 2011: 7.

Konig 2001: 45.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Theoretische Uberlegungen zu Fremd- und Selbstfiihrung

durch die Moglichkeit der Variation oder parodistischen Subversion
vorgegebener Handlung — oder Identititsskripte«.*

Der Mechanismus lasst sich auch im antimuslimischen Rassismus
beobachten. Hegemoniale Sprechhandlungen, die Muslim:innen im
Akt des Bezeichnens und Besprechens als Sicherheitsbedrohung her-
vorbringen, kénnen im Sinne Austins neben dem illokutioniren Akt
auch als perlokutionirer Akt verstanden werden. Die Diskriminierung
vollzieht sich einerseits, indem antimuslimisch gesprochen wird, aber
auch weil Ausschluss und Benachteiligung praktische Folgen davon
sind, dass antimuslimisch gesprochen wird. Die Bezeichnung ist kei-
ne neutrale, im Gegenteil reguliert sie den Zugang zu Ressourcen,
entscheidet dariiber, wer (zu welchen Themen und wie) Gehor findet.

Mit dem Akt der Benennung werden Muslim:innen also dem Dis-
kurs unterworfen und als sMuslim:innen< hervorgebracht. Butler nennt
diesen Prozess Subjektivation. Die Unterwerfung des Subjekts unter
den Diskurs fithrt es zugleich ins Leben und ist eine Voraussetzung da-
fiir, zu sprechen bzw. Gehor zu finden. Die Anrufung des Subjekts setzt
die Bedingungen, um sich selbst im Angesicht der Macht zu konstitu-
ieren und sich Diskursregeln zu eigenen Zwecken nutzbar zu machen.
Butler schreibt, »dass gerade darin, dass der herrschende, autorisierte
Diskurs enteignet [H.1.0.] werden kann, eine Moglichkeit seiner subver-
siven Resignifikation liegt«.*®

Das Changieren zwischen Unterwerfung und Handlungsmacht ist
durchaus ambivalent zu begreifen, wie Gutiérrez Rodriguez am Beispiel
(neo-)liberaler Regierungstechniken in der Auslinder-, Migrations- und
Asylpolitik zeigt. Jene, die als sMigrant:innen«< und als >Auslinder:in-
nen« angerufen werden, werden zu »ethnisierten Anderen< konstruiert:
»Erst von dem Zeitpunkt an, an dem die Minderheiten als die seth-
nisch Differentenc« kodifiziert, kontrolliert und regiert werden, existie-
ren sie als solche.«®* Sie werden zu defizitiren Anderen konstruiert,

49  Butler 2011: 49.
50 Ebd.:246.
51 Gutiérrez Rodriguez 2003: 171.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

41


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

in ihren Bewegungsmoglichkeiten eingeschrinkt und fiir ihre missli-
che Lage selbst verantwortlich gemacht. Gleichzeitig werden sie auf-
gefordert, sich zu integrieren und durch Leistung und Arbeit aufzu-
steigen. Indem der Staat an die Individuen appelliert, entledigt er sich
seiner Verantwortung. Dem Topos des homo oeconomicus unterwor-
fen, werden Migrant:innen paradoxerweise einerseits entmachtigt und
andererseits als selbststindig handelnde Subjekte adressiert. Die An-
rufung als ethnisierte Andere geht in das Selbstverstindnis der Indivi-
duen ein, ohne sie total zu bestimmen. Gutiérrez Rodriguez weist dar-
auf hin, dass sich die Anrufung verkompliziert: Die Anderen gelten als
Siindenbock und Problem und werden gleichzeitig »als die neuen Unter-
nehmerInnen [H.i.0.] zelebriert«®* und als ékonomische Zielgruppe zur
Férderung von Selbststindigkeit angesprochen. Eine direkte Analogie
hierzu findet sich in der steigenden Anzahl an Férderprogrammen zur
Deradikalisierung von Muslim:innen, die sich insbesondere an mus-
limische Selbstorganisationen richten und finanzielle Abhingigkeiten
schaffen.” Die Biopolitik bindet »die Anderenc in die neoliberale Logik
ein, vermag sie aber nicht vollstindig zu kontrollieren:

»Denn der Versuch der Domestizierung der Subjekte scheitert an der
Hartnackigkeit der unbestimmbaren und ungeziigelten kollektiven
Praxis. Die staatlichen Fithrungsprogrammatiken im Sinne der Gou-
vernementalitit mogen daher aus den Praktiken und Rationalititen
der Subjekte schopfen, kdnnen diese aber nicht vollstindig abbilden
und kontrollieren. Die Praxis der Subjekte ist nicht zu fixieren, sie
durchdringt die Risse der Strukturen, in denen sie zwar verfangen,
aber auch zugleich beweglich ist. Das Konzept der Gouvernementa-
litat wirft daher spannende Fragen beziiglich der Vereinnahmung
subjektiver Praktiken und Denkformen durch staatliche Institutionen
auf. Zugleich verweist es auf die Grenzen dieser Fithrungslogik, die an

52 Ebd.:176.
53  Attia 2019b; Qasem 2019.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Theoretische Uberlegungen zu Fremd- und Selbstfiihrung

der Praxis und dem widerspenstigen Begehren der Subjekte, die sie
zu modellieren sucht, scheitert.«**

Ahnlich argumentiert auch Rose. Mit Foucault und Butler definiert sie
widerstindiges Handeln als »eine Praxis der Grenzbearbeitung, eine
Praxis des kritischen Fragens und einer kritischen Haltung, die genau
jene bislang giiltigen Grenzziehungen zwischen dem >Normalen< und
dem s>Verwerflichen«< zum Gegenstand der Auseinandersetzung macht,
indem sie ihnen nur begrenzt entspricht«.> Auch Wagenknecht befragt
die widerspriichlichen und ambivalenten Verhaltensweisen im Umgang
mit hegemonialer Anrede und lenkt dazu den Blick auf die in der Le-
benspraxis von Subjekten gesammelten Erfahrungen und Bediirfnisse,
»die Ausgangspunkt fiir die Uberwindung herrschaftlicher Zurichtung
sein kénnen.«*® Die Méglichkeit, den Namen zuriickzuweisen und das
Selbst abseits der diskursiven Anrufung zu gestalten, gelingt, indem
Ambivalenz produziert wird. Die Anrufung eines Subjekts kann auf ei-
ne Weise beantwortet werden, die die Ansprache irritiert. Sie vermag
es, die hervorgebrachte Reprisentation, unter der das Subjekt benannt
wird, zu stéren und zu brechen.

»Die verschiedenen 6konomischen, politischen, ideologischen, kultu-
rellen usw. Prozesse der Ambivalenzproduktionen gehéren zu einer
wesentlichen Verdnderung des gesellschaftlichen Ganzen, zur For-
mierung einer neuen Produktionsweise. [..] Die Ambivalenz entsteht
als Veranderung in der Artikulation gesellschaftlicher Widerspriiche,
in der Art und Weise, wie sie verbunden sind und sich gegenseitig
formen. Vormals klare Differenzlinien werden verwischt, werden
nicht nur durch ideologische Rede vernebelt, sondern tatsiachlich
uneindeutig.«*’

54  Gutiérrez Rodriguez 2003: 176f.
55  Rose 2015: 332.

56  Wagenknecht 2003: 200.

57  Ebd.: 213.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

43


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

m

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Fliigel-Martinsen bringt es folgendermafien auf den Punkt: »Wider-
stand bedeutet so gesehen Bedeutungsverschiebunge«.>®

Aus der Skepsis gegeniiber metaphysisch iiberhohten Begrifflich-
keiten und absoluten Wahrheiten, die Foucaults Arbeiten durchziehen,
warnt Fliigel-Martinsen davor, eine systematische Theorie des Wider-
standes bei Foucault zu suchen, und plidiert stattdessen dafiir, die Fra-
ge nach widerstindigem Handeln umzudeuten:

»Zu fragen ist also nicht, wie Subjekte generell Widerstand gegen
Machtprozesse, die sie konstituieren, leisten kénnen, sondern zu
untersuchen sind die je spezifischen Modalitaten der Subjektkonsti-
tution und des Widerstands in konkreten historischen Konstellatio-
nen«.>’

Jain geht davon aus, dass die Ambivalenz und Widerspriichlichkeit von
Wiinschen und Begierden eine Reflexion ermoglichen, die wiederum
Widerspruch und infolge dessen auch »die Spannung zwischen Sub-
jekt und Politik, die die eigentliche Grundlage des politischen Verhilt-
nisses ist, wieder beleben«.® Er sieht in der Entwicklung eines solchen
Subjektbewusstseins die notwendige Voraussetzung fiir kollektive po-
litische Handlungsfihigkeit. Das Subjekt muss

»[...] sich selbst als solches erkennen und begreifen und sich zugleich
(kritisch und widerstandig) auf seine Umwelt beziehen. Es muss ein
>authentisches< Bewusstsein seiner Selbst entwickeln, und dies setzt
eine (Selbst-)Reflexion voraus, die gerade fiir die Widerspriiche und
die Ambivalenz des Seins und des Selbst offen ist. Ein solcher reflexi-
ver Authentizititsbegriff bedeutet, dass das Selbst seine immanen-
te, nicht transzendierbare innere Widerspriichlichkeit und Ambiva-
lenz entdeckt, um seinen Widerspruch fiir die Moglichkeit des Wider-
spriichlichen und des Differenten zu entfachen. Die reflexive Authen-
tizitat des Selbst bestiinde also gerade in der Spiegelung und im Zu-

58  Fligel-Martinsen 2014: 54.
59  Ebd.:56.
60  Jain 2003: 255.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Theoretische Uberlegungen zu Fremd- und Selbstfiihrung

lassen von innerer wie dufierer Ambivalenz — nicht im Beharren auf
Eindeutigkeit und Identitat.<'

Das Ambivalenz-Dispositiv, das in diesen Uberlegungen als widerstin-
dige Reaktion auf eine unterwerfende Anrede bemiiht wird, lenkt den
Blick auf vielfiltige Strategien, mit denen auch Muslim:innen auf den
antimuslimischen Sicherheitsdiskurs antworten. Butlers Subjektiva-
tionstheorie gemif} werden sie als (Gefahren-)Subjekt angerufen und
hervorgebracht, ihnen wird ein Name und damit einhergehend eine
gesellschaftliche Rolle zugewiesen, die sie ins Leben fithrt und zugleich
die Bedingungen schafft, um handlungsfihig und gehért zu werden.
Themen, die an sie herangetragen werden — Salafismus, Terrorismus,
(De-)Radikalisierung und Privention — konnen als Muslim:innen An-
gerufene aufgreifen, sich zu ihnen positionieren und sich mit ihnen
auseinandersetzen und zugleich eigene Erfahrungen, Interessen und
Bediirfnisse artikulieren.

Das erlaubt, islambezogene Kontrastfolien zu irritieren und um
andere Identifikationspunkte zu erweitern, unter denen sich die je-
weiligen Lebensentwiirfe und —realititen gestalten, Erfahrungen mit
dem antimuslimischen Rassismus zu artikulieren und das muslimi-
sche Selbst zu verkomplizieren, statt Identitit zu vereinheitlichen.
Essentialistische Anrufungen als sMuslim:in« kénnen zuriickgewiesen
(und damit verweigert) werden, sie konnen unter Beriicksichtigung
verschiedener religioser, sikularer, politischer, sozialer und verge-
schlechtlichter Deutungsmuster differenziert und multipliziert wer-
den, sodass (nicht nur individuell) Ambivalenz produziert wird. Die
»Praxen dieser Uberwindung [sind] notwendig kollektive Praxen«®,
gerade weil Erfahrungen des antimuslimischen Rassismus struktu-
rell eingeschrieben sind und im gréferen sozialen Zusammenhang
existieren. (Als) Muslim:innen (Markierte) sind sich der kollektiven
Erfahrungsdimension bewusst. Sie verschaffen sich gegenseitig Gehor,

61  Ebd.: 242f
62  Wagenknecht 2003: 200.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

45


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

beziehen sich aufeinander und denken gemeinsam konkrete Utopi-
en. Die Erfahrung von >Gleichheit< kann mit einer »Solidaritit der
Verschiedenheiten«® verkniipft werden.

Schlussfolgerung

In der Auseinandersetzung mit dem antimuslimischen Rassismus
kommt man nicht umhin, dem zentralen Stellenwert des hege-
monialen Sicherheitsdiskurses Rechnung zu tragen. Wie aus dem
empirischen Material der vorliegenden Studie hervorgeht, sind unsere
muslimischen Gesprichspartner:innen in ihrem Alltag und in ihrem
Beruf, in 6ffentlichen Institutionen und auf offener Strafle, durch
mediale und politische Ansprache mit Misstrauen und Verdacht kon-
frontiert. Sie miissen sich verantworten und Stellung beziehen, sich zu
sislami(sti)scher« Gewalt positionieren, sich distanzieren und als >gute«
Ausnahmen in Szene setzen. Die Erfahrung, ihrer (vermeintlichen) Re-
ligion, Kultur und Herkunft nach kollektiv als Gefahr wahrgenommen
zu werden, hat Einfluss auf ihre Gefiihle und ihr Selbstbild, darauf, an
welchen Orten sie Prisenz zeigen und welche sie wiederum meiden,
ob und wie sie Religiositit praktizieren, wie sie sich kleiden, was und
wie sie (be-)sprechen oder (ver-)schweigen. Doch Muslim:innen sind —
wie andere auch - keine passiven Objekte einer allgegenwirtigen und
omnipotenten Macht.

Hieran kniipft unsere Studie an: Wir fragen danach, wie das mus-
limische Subjekt Deutungs- und Handlungsmacht (zuriick-)erlangt.
Vor dem Hintergrund von Foucaults Ausfithrungen zum Verhiltnis
von Sicherheit, Bevolkerung und Gouvernementalitit sowie seinem
Diktum, dass es dort, wo es Macht gibt, auch Widerstand gibt, fragen
wir danach, wie die als Muslim:innen Angerufenen das Verhiltnis von
Unterwerfung und Widerstand angesichts des Sicherheitsdiskurses
austarieren. Uns stellt sich also die Frage nach den Spielriumen:
Wie navigieren Muslim:innen durch Strukturen der Verbesonderung

63  Ebd.: 221.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Theoretische Uberlegungen zu Fremd- und Selbstfiihrung

und Diskriminierung, durch Ein- und Ausschliisse, durch Stigmati-
sierung und Generalverdacht? Wie kniipfen sie an gesellschaftliche
Debatten um Sicherheit an, wie beteiligen sie sich an Aushandlungs-
prozessen und wie positionieren sie sich, um sich Gehor fiir ihre
Erfahrungen, Anliegen und Bediirfnisse zu verschaffen? Wie gelingt
es >Muslim:innen< am Diskurs teilzuhaben und dabei Definitions- und
Handlungsmacht (wieder) zu gewinnen? Dabei interessieren uns auch
widerspriichliche und uneindeutige Gleichzeitigkeiten von Unterwer-
fung und Widerstand, etwa wie in der affirmativen Selbstfithrung auch
seigene« Interessen artikuliert und verfolgt werden konnen. Ausgehend
davon, dass im Machtverhiltnis Aushandlungspotential liegt und in
der Selbstfithrung Interpretations- und Handlungsspielriume genutzt
werden konnen, ist es also moglich, dass sich Muslim:innen im Prozess
und in der Aneignung der sicherheitspolitischen Selbstfithrung nicht
nur anpassend unterwerfen, sondern im Zuge ihrer Antwort den Si-
cherheitsdiskurs verschieben und ihn nutzen, um anderen Interessen
nachzugehen als jenen, die von ihnen erwartet werden.

Schliefilich lisst sich im empirischen Material ein weites Archiv
an widerstindigen Selbstbildern, Verhaltensweisen und alternativen
Handlungsoptionen nachvollziehen, die das Gegenstiick zur anti-
muslimischen Regierungskunst der Gouvernementalitit bilden. Um
es in Foucaults Worten zu sagen, geht es um »die Kunst nicht re-
giert zu werden bzw. die Kunst nicht auf diese Weise und um diesen
Preis regiert zu werden«.®* Unsere Gesprichspartner:innen sind dar-
um bemitht, zwischen verschiedenen gesellschaftlichen Rollen zu
changieren und sie miteinander in Dialog zu bringen. Sie berichten
von Rassismuserfahrungen, setzen sie in einen politischen, histo-
rischen Zusammenhang und untermauern zugleich professionelle,
wissenschaftliche und aktivistische Sprechpositionen. Sie ordnen und
verkomplizieren gesellschaftliche Themen, die an sie herangetragen
werden, sie weiten Fragestellungen aus, analysieren und kontextuali-
sieren eigene Positionierungen, differenzieren Diskussionsriume aus
und untergraben hegemoniale Sprechakte.

64  Foucault1992:12.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

47


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Insgesamt fordern sie defizitire Islamdebatten heraus, irritieren
homogene Kategorien und riicken komplexe Lebensrealititen ins Feld,
indem sie auf globalhistorische, queer-feministische, unterschiedlich
religiése, sikulare und weitere Erfahrungen und Erinnerungen zuriick-
greifen. Sie sind sich der Ausschlussmechanismen des Sicherheitsdis-
kurses bewusst, reflektieren Anforderungen nach Pravention und Dera-
dikalisierung unter dem Aspekt des antimuslimischen Rassismus und
riicken eigene Sicherheitsbediirfnisse und staatsbiirgerliche Interessen
ins Zentrum, die sie den Medien, der Politik und der Gesamtgesell-
schaft gegeniiber geltend machen. Sie kritisieren ein Klima des Miss-
trauens, der Verdichtigungen und Konkurrenzen, das Einfluss auf die
Community und die Zusammenarbeit untereinander nimmt, und re-
flektieren angesichts dessen Moglichkeiten der Solidarisierung. Und sie
tauschen Visionen fiir eine bessere, community-nahe Zusammenarbeit
aus, in der sie nicht gegeneinander ausgespielt werden, sondern statt-
dessen Riaume zur Selbstermichtigung gestalten.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rekonstruktive Forschungsmethoden
rassismuskritisch perspektiviert

Im Bedrohungsszenario des >islamistischen Terrorismus< werden Mus-
lim:innen als Subjekte hervorgebracht. Sie haben sich zum Sicherheits-
diskurs zu positionieren und ergreifen hierzu diverse Handlungsoptio-
nen, um auf Anforderungen und Anrufungen zu reagieren, (nicht oder
anders) zu antworten und eigene Themen und Bediirfnisse einzubrin-
gen. Mit Foucault gehen wir davon aus, dass das gesellschaftliche Krif-
teverhiltnis keines zwischen aktiv Herrschenden und passiv Beherrsch-
ten ist: Macht wird nicht von einer Gruppe besessen, wihrend andere
ginzlich ohnmichtig sind. Vielmehr wirkt Macht in sozialen Beziehun-
gen und stellt »eine bestimme Form augenblickhafter und bestindig
wiederholter Zusammenst6fe«' dar. Mit der vorliegenden empirischen
Studie versuchen wir, jenen komplexen Prozessen Rechnung zu tragen,
in denen Muslim:innen als soziale Gr6fe produziert werden und in de-
nen sie sich zugleich selbst hervorbringen. Es bieten sich rekonstruktive
Forschungsmethoden und insbesondere die Dokumentarische Metho-
de an, um Verhandlungen zwischen >Muslim:innen< zu untersuchen,
wihrend die Objektive Hermeneutik sich fiir das Herausarbeiten der
Positionierungen einzelner >Muslim:innen« als niitzlich erweist. Beide
Methoden unterscheiden sich in ihrem Erkenntnisinteresse und -ziel:
Wihrend mithilfe der Dokumentarischen Methode der Umgang mit der
bestehenden, gesellschaftlichen Wirklichkeit zu erklaren versucht wird,

1 Foucault1976: 114.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

zielt die Objektive Hermeneutik darauf, die Sinnstrukturierung dieser
Wirklichkeit zu rekonstruieren und zu verstehen.

Im Rahmen unserer Auseinandersetzungen mit beiden Metho-
den wurden wir auf verschiedene Probleme aufmerksam, die mit
erkenntnistheoretischen und forschungsethischen Fragestellungen
zusammenhingen. Dies zog Konsequenzen fir den Erhebungs- und
Auswertungsprozess unserer Daten nach sich: Wir konnten in den
Methodologien beider Methoden keine systematische Beriicksichti-
gung gesellschafts- oder gar rassismuskritischer Ansitze erkennen,
die es ermoglicht hitten, die Komplexitit und Widerspriichlichkeit der
Erfahrungen und die Gleichzeitigkeit verschiedener, auch widerstrei-
tender sozialer Wirklichkeiten von rassifizierten Menschen deutend
zu verstehen. Das geteilte, reflektierte Erfahrungswissen rassifizierter
Personen wird im sogenannten »Regelwissen«* der Objektiven Herme-
neutik oder im »kommunikative[n] Wissen<® der Dokumentarischen
Methode nicht als common sense der Gesamtgesellschaft abgebildet.
Rassifizierte Personen greifen aber sowohl auf ein gesamtgesellschaftli-
ches Regel- bzw. kommunikatives Wissen als auch auf ein Community-
basiertes zuriick, das ergab unsere Analyse. Um also einen reflektierten
Zugang zu Erfahrungen, Orientierungen und Handlungspraxen zu
ermoglichen bzw. nicht durch eigene, unbearbeitete Verstrickungen
zu behindern, sollte der Forschungspraxis zur Interpretation und Ana-
lyse von Datenmaterial mit rassifizierten Menschen eine macht- und
rassismuskritische Auseinandersetzung vorangehen. Die Entwicklung
der Fragestellung und des Forschungsdesigns, der Zugang zum Feld,
die Erarbeitung von Diskussionsimpulsen und Leitfragen, die Vorbe-
reitung auf die Datenerhebung und der Prozess der Interpretation
und Generalisierung miissen rassismuskritisch reflektiert werden, um
der rassistischen Strukturierung der gesellschaftlichen Wirklichkeit
Rechnung tragen zu kénnen.

Bohnsack, Przyborski und Schiffer argumentieren, dass die Analyse
mithilfe der Dokumentarischen Methode stets im Zusammenhang mit

2 Wernet 2009: 14.
3 Bohnsack 2018: 54.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rekonstruktive Forschungsmethoden rassismuskritisch perspektiviert

»unserer eigenen Praxis des Forschens«* steht. Wernet beschreibt fiir
die Objektive Hermeneutik, dass Interpret:innen mit den Regeln sozia-
ler Handlungen vertraut sind, da sie als »sprachlich-handlungsfihige
Subjekte« gelten, sodass sie »keine Vertrautheit mit dem Forschungs-
gegenstand«® aufweisen miissen. In Abgrenzung dazu stellen wir im
Folgenden unsere Forschungspraxis und modifizierte Anwendung der
genannten rekonstruktiven Forschungsmethoden mit (als) Muslim:in-
nen (Markierten) vor dem Hintergrund des antimuslimischen Rassis-

mus vor.

Sample, Interviewfiihrung und das Problem mit den Typologien

Beziiglich der Dokumentarischen Methode orientierten wir uns an
den Vorlagen fiir Gruppendiskussionsverfahren® und luden (als) Mus-
lim:innen (Markierte) zu drei Gruppendiskussionen ein, um vor dem
Hintergrund ihrer beruflichen, ehrenamtlichen, aktivistischen, kiinst-
lerischen oder wissenschaftlichen Titigkeit und ihrer Erfahrungen mit
dem antimuslimischen Rassismus zu sprechen. Wir baten sie, mitein-
ander dariiber ins Gesprich zu kommen, wie sie den Sicherheitsdiskurs
wahrnehmen, welche Bedeutung er fir sie hat und wie sie damit um-
gehen. Entsprechend der Methodologie der Objektiven Hermeneutik
fithrten wir anschliefend zehn »gesprichsformige«” Einzelinterviews
mit (als) Muslim:innen (Markierten) zur gleichen Fragestellung. Vor
der Datenerhebung entwickelten wir ein Datenschutzkonzept fiir den
gesamten Forschungsprozess. Zur Erhebung bereiteten wir offene
Diskussionsimpulse bzw. Leitfragen zur Orientierung vor. Fiir die In-
terpretationen wihlten wir jeweils drei Sequenzen aus, transkribierten
und interpretierten sie mit dem Ziel, den Orientierungsrahmen un-
serer Diskussionsteilnehmer:innen und die Handlungspraxis unserer

Bohnsack/Przyborski/Schiffer 2010: 13.
Wernet 2009: 14.
Bohnsack/Przyborski/Schiffer 2010.
Wernet 2009: 58.

N oo

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

51


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Gesprichspartner:innen sowie die Strukturen, innerhalb derer sie sich
bewegen, zu rekonstruieren.

Die Gruppenzusammensetzung erfolgte nach thematischen Ge-
sichtspunkten, wobei wir uns bemiihten, sie entlang unterschiedlicher
Aspekte intersektional zu pluralisieren. Das weicht von der ublichen
Vorgehensweise ab, Gruppen als shomogene, kiinstliche« oder shete-
rogene, natiirliche« oder einer Kombination aus beiden Elementen®
zusammen zu setzen und danach zu ordnen, wo »sich in ihnen ein
Kontrast in den Orientierungsrahmen, aber auch in Bezug auf die
Erlebnisschichtung finden«® lisst. Grund hierfiir ist, dass es nicht
unser Anliegen ist, eine vergleichende Erkenntnishaltung einzuneh-
men und die Besonderheit eines Falles vor dem Hintergrund anderer
Fille zu vergleichen, sondern méglichst differenziert Deutungen und
Strategien im Umgang mit dhnlichen Erfahrungen zu rekonstruieren.
Machtkritische und intersektionale Theorien zu Rassismus (und zu
anderen gesellschaftlichen Machtverhiltnissen) weisen tiberzeugend
darauf hin, dass die Festlegung von Personen auf Kategorien und
die Suche nach stabilen Identititen den fluiden, widerspriichlichen
und komplexen Verstrickungen in gesellschaftliche Machtverhilt-
nisse zuwiderlduft. Obwohl rassistische Topoi und ihre Effekte klar
beschrieben werden koénnen, wirken sie zusammen mit anderen
Machtverhiltnissen und werden von Subjekten in jeweils konkreten
Situationen ausgehandelt. Insofern wiirde die Identifizierung von
Fillen hinter den Forschungsstand zu (antimuslimischem und in-
tersektionalem) Rassismus und zur diskursiven Hervorbringung des
smuslimischen Subjekts< zuriickfallen — und nicht substantiell zur
Beantwortung unserer Forschungsfrage beitragen. Wir nehmen daher
die Interrelation von Religion, Kultur, Herkunft, Klasse, Alter, Ability,
Geschlecht und Sexualitit in den Blick, ohne sie als Personenmerk-
male zu verstehen. Vielmehr verstehen wir sie als vielfach verwobene
und sich wechselseitig bedingende gesellschaftliche Verhiltnisse, die
jeweils konkrete Effekte in konkreten Situationen haben und auf die

8 Lamnek/Krell 2016: 410.
9 Amling 2015: 99.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rekonstruktive Forschungsmethoden rassismuskritisch perspektiviert

in changierenden und widerspriichlichen Weisen Bezug genommen
wird. Aus diesem Grund erheben wir auch keine Sozialdaten, sondern
arbeiten die Bezugnahmen der Gesprichspartner:innen auf Sozial-
daten, Personenmerkmale und gesellschaftliche Machtverhiltnisse in
ihrer Bedeutung fiir den jeweiligen Kontext heraus.

Anstatt also essentialistische Grofien als Ausgangspunkt zu setzen
und soziale Machtverhiltnisse in Personenkategorien zu iiberfithren
und zu festigen, gehen wir von Dynamiken aus und richten unsere Auf-
merksambkeit auf jene sozialen Verhiltnisse, in denen sich Macht mani-
festiert. Wir stellen die realen Folgen der gesellschaftlichen Konstruk-
tion von Kategorien in Rechnung, indem wir sie in der Rekonstruktion
konkreter Sequenzen als existierende Verhiltnisse beriicksichtigen, ar-
beiten jedoch im kollektiven Forschungsprozess daran, sie nicht zu re-
produzieren. Wir fragen nach den Ordnungen und Strukturen als Rah-
menbedingungen, die es ermdglichen, dass der Diskurs und die Dinge,
die er ordnet, sich gerade auf diese Weise (und keine andere) gestalten.

Argumentationen und Strategien zum Umgang mit der Adressie-
rung von >Muslim:innenc als Sicherheitsrisiko variieren, sie changieren
selbst in den Argumentationen ein und derselben Person im Laufe des
Interviews oder der Diskussion. Rekonstruktionen, die darauf zielen,
sozio- und sinngenetische Typen zu generieren'®, wiirden dies als wi-
derspriichlich und inkonsistent deuten und zum Anlass nehmen, neue
Typen zu bilden. Unser Erkenntnisinteresse bezieht sich aber nicht
darauf, Typen von Muslim:innen herauszuarbeiten, sie nach biniren
Kategorien wie Geschlecht oder Nationalitit einzuteilen, miteinander
zu vergleichen und mit oppositionellen (Kontroll-)Gruppen zu kontras-
tieren. Es interessiert uns auch nicht, ein sogenanntes >Milieu< unter
dem Aspekt von Generation oder Geschlecht zu (re-)konstruieren und
auf dieser Grundlage Erfahrungen oder Orientierungen zu kategori-
sieren." Mit Ordnungen und Kategorien zu arbeiten, affirmiert diese
zumindest vorliufig und schlieft Uneindeutigkeit aus. Bestenfalls

10  Nohl 2013: 43ff., 2017: 94ff.
1 Nohl et al. 2013: 22ff.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

53


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

werden Essentialisierungen, Homogenisierungen und Dichotomisie-
rungen durch feinere oder neue ersetzt, nicht aber verfliissigt. Genau
so funktionieren Rassismen, wie Hall eindriicklich argumentiert.”” Um
keine Rassismen und anderen gesellschaftlichen Machtverhiltnisse
zu reproduzieren, aber auch, um fiir die Pluralitit und Ambiguitit
von Deutungs- und Handlungsmdéglichkeiten offen zu bleiben, be-
ziehen wir also Geschlecht, Alter und all die anderen machtférmigen
Anrufungen in die Analyse ein und behandeln sie als gesellschaftliche
Positionierungen, die sich materialisieren und bedeutsam werden
konnen.

Fiir unser Forschungsprojekt sehen wir uns also vor der Heraus-
forderung, einerseits der erneuten Rassifizierung von sMuslim:innens,
auch durch die Konstruktion neuer oder von Unter-Kategorien von
>Muslim:innen« zu widerstehen, andererseits aber die Deutungen und
Handlungen im Umgang mit der rassifizierenden Adressierung als
>Muslim:innen< herauszuarbeiten. Uns interessieren ganz konkret die
Antworten auf die Anrufung. Insofern miissen wir die Anrufung >Mus-
lim:in« dem Sample zugrunde legen, ohne aber den Fehler zu begehen,
die befragten Personen als Personenkategorie zu bestitigen: Eine Un-
tersuchung zu Lehrkriften interviewt Lehrkrifte, eine Untersuchung
zu Muslim:innen entsprechend Muslim:innen. Im Unterschied zum
hiufig vorgeschlagenen Vorgehen bei rekonstruktiven Forschungsme-
thoden entwickeln wir aber keine Subjekt- oder Gruppen-Kategorien
und auch keine Binnen-Identititen (Muslim:in-Typ a/b/c, muslimische
Frauen der zweiten Generation). Vielmehr arbeiten wir Strategien
heraus, die unter anderem mit der Adressierung als >muslimische
Frauc oder stirkischer Arbeiter« zusammenhingen konnen, ohne sie als
Typ darauf festzulegen und andere Aussagen vor diesem Hintergrund
zu deuten bzw. andere Personen in diese Kategorien einzuordnen. Die
Beriicksichtigung ihrer Adressierung oder Selbstpositionierung dient
in der konkreten Sequenz dazu, ihre Deutung bzw. ihre Strategie zu
verstehen und bezieht jeweils jene Positionen, Kategorien, Machtver-
hiltnisse usw. ein, die explizit oder implizit (an-)gedeutet werden.

12 Hall2017.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rekonstruktive Forschungsmethoden rassismuskritisch perspektiviert

Unzusammenhingende oder widerspriichliche Aussagen einer Person
oder eines >Typus« miissen also nicht als solche problematisiert und in
feinere oder neue Kategorien tiberfithrt werden, um den Widerspruch
aufzulésen und konsistente Typen zu generieren. Vielmehr ergeben
sie unserer Vorgehensweise nach in einem spezifischen Kontext Sinn,
etwa in der Konstellation der Diskussionsteilnehmer:innen, beziiglich
des thematischen Fokus, wegen des intersektionalen Changierens,
des Abwigens von Folgen und aus anderen Griinden, die es zu rekon-
struieren gilt: um zu verstehen, nicht um zu ordnen. Sie gehen also
in die Interpretation der Argumentation ein, um die Deutungs- und
Handlungsstrategien zu entschliisseln und nicht, um einen Deutungs-
oder Handlungstyp zu (re-)konstruieren.

Wir sprechen unsere Gesprichsteilnehmer:innen also nicht analog
zum hegemonialen Diskurs als >Muslim:innen< mitsamt der hege-
monialen Unterscheidungen nach Alter, Geschlecht usw. an, sondern
lassen offen, ob und gegebenenfalls in welcher Weise sie sich selbst
oder auch die anderen Diskussionsteilnehmer:innen als Muslim:innen
einordnen, und ob und in welcher Weise sie sich in den durch gesell-
schaftliche Machtverhiltnisse hervorgebrachten Personenkategorien
wiederfinden und darin positionieren. Unsere Fragestellung macht
zudem deutlich, dass wir um die Markierung als >gefihrliche Mus-
lim:in« wissen und diese Figur in der Forschungsfrage problematisieren
(»Sicherheitsdiskurs«). Wir legen unser Erkenntnisinteresse offen und
bitten unsere Gesprichspartner:innen, iiber ihre Sichtweisen zu spre-
chen (»wie nimmst du das wahr, wie siehst du das«), zu assoziieren
und zu diskutieren, was sie an der Frage fir wichtig halten. Durch die
gezielte (anstelle der beliebigen oder natiirlichen) Zusammensetzung
der Gruppen versuchen wir theoriegeleitet, den im antimuslimischen
Rassismus und insbesondere im Sicherheitsdiskurs angerufenen Po-
sitionen Rechnung zu tragen, sodass in den Diskussionen sowohl die
Ambiguitit als auch die Konkretheit sowie die Suchbewegungen zum
Vorschein kommen. Das heifdt, unser Forschungsdesign zielt nicht
darauf, zur Ordnung der Dinge beizutragen, sondern im Gegenteil
die Ordnung kritisch zu reflektieren, ihr Gefiige aufzubrechen, die
Komplexitat zum Vorschein kommen zu lassen und das zur unhinter-

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

55


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

fragten Normalitit Gewordene in Frage zu stellen. Insofern liegt der
Fokus unserer Rekonstruktion des geteilten, aber auch differenten,
kollektiven Wissens auf den ihnen zugrunde liegenden geteilten und
differenten, kollektiven und spezifischen Erfahrungen, die durchzogen
sind von interrelationalen, intersektionalen, gesellschaftlichen Macht-
verhiltnissen, deren Relevanzen in der Auswertung zu beriicksichtigen
sind, um spezifische Deutungen und Strategien nachzuvollziehen.

Nutzen und Grenzen rekonstruktiver Methoden

Wir haben uns fiir die Gruppendiskussion als Erhebungsmethode und
die Dokumentarische Methode als Auswertungsmethode entschieden,
um einen Zugang zu kollektiven (impliziten und handlungsleitenden)
Wissensbestinden von muslimischen Akteur:innen zu erhalten. Die
Auswertung von Einzelinterviews mithilfe der Objektiven Hermeneu-
tik hingegen dient der Rekonstruktion der diskursiven Struktur des
Sicherheitsdiskurses, des Erfahrungswissens und der Handlungspraxis
unserer Gesprichspartner:innen sowie ihren Subjektivierungsweisen
und Selbsttechnologien im Umgang damit.

Dokumentarische Methode: Kommunikatives, atheoretisches
und situiertes Wissen

Die Dokumentarische Methode eignet sich dazu, die Aushandlung
von Deutungen und Umgangsweisen mit dem Sicherheitsdiskurs
unter Muslim:innen zu untersuchen. In Gruppendiskussionen kann
das kommunikative Miteinander mehrerer Personen und die Herstel-
lungspraxis ihrer Wirklichkeit rekonstruiert werden.” Laut Bohnsack,
Przyborski und Schiffer bietet diese Methode die Mdglichkeit, einen
»Zugang zu kollektiven [H.1.0.] Erfahrungen und Orientierungen«** zu
erhalten.

13 Nohl et al. 2013: 21ff.
14 Bohnsack/Przyborski/Schiffer 2010: 13.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rekonstruktive Forschungsmethoden rassismuskritisch perspektiviert

Die in der vorliegenden Publikation vorgestellten Ergebnisse ver-
weisen auf unterschiedliche Umgangsweisen mit dem Sicherheitsdis-
kurs durch muslimische und muslimisierte Akteur:innen. Konjunkti-
ve Erfahrungsriume sind gemeinsame Erfahrungen und Handlungs-
praxen (auch kollektive Deutungsmuster genannt), die Menschen zu
einem spezifischen Thema teilen, ohne sich untereinander kennen zu
miissen. Diese konnen an jenen Stellen der Gruppendiskussion erkannt
werden, »wo diejenigen, die ein gemeinsames Problem oder allgemei-
ner: einen gemeinsamen [H.i.0.] Erlebnishintergrund oder existentiel-
len Hintergrund teilen, in ein darauf gerichtetes oder darauf aufbau-
endes kommunikatives Miteinander [H.i.0.] eintreten«.” Auch unsere
Rekonstruktion zielt darauf, konkrete Handlungsstrategien herauszu-
arbeiten.

In Anlehnung an die Dokumentarische Methode fassten wir zu-
nichst den thematischen Verlauf zusammen, wihlten die fiir unsere
Fragestellung relevanten Sequenzen aus, die sich durch eine besondere
Gesprichsdichte auszeichnen, transkribierten sie und arbeiteten Ober-
und Unterthemen heraus. Darauthin schrieben wir zu jeder Sequenz
formulierende Interpretationen, auf deren Grundlage wir Diskursmodi
identifizierten: antithetisch, parallel, oppositionell, univok und diver-
gent.” Die folgende Textsortentrennung dient dazu, das atheoretische
vom kommunikativen Wissen zu unterscheiden. Beim kommunikati-
ven Wissen handelt es sich um alltdgliches Wissen. Es tritt in Schil-
derungen von Handlungen in Erscheinung und wird in Argumentatio-
nen und Bewertungen explizit geiuflert (weil-Motive’). Dagegen wird
das atheoretische Wissen in Erzihlungen und Beschreibungen deut-
lich, es stellt »ein implizites oder still-schweigendes, ein konjunktives
Wissen«®® dar. Es ist den Personen reflexiv nicht verfiigbar und wird von
den Forscher:innen rekonstruiert. Das Spannungsverhiltnis zwischen
den beiden Wissensformen spielt fiir die reflektierende Interpretation

15 Bohnsack zit.n. Amling 2015: 88.
16 Bohnsack/Przyborski 2010.

17 Schiitz1974.

18 Bohnsack 2018: 54.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

57


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

eine wichtige Rolle, um die Art und Weise herauszuarbeiten, wie die
Themen bearbeitet werden.

Die gingige Unterscheidung beider Wissensformen kann jedoch
aus unserer Sicht die unterschiedlichen Beziige auf Wissensbestinde
aus einer rassifizierten oder unmarkierten Position nicht hinreichend
beriicksichtigen. Der Methodologie der Dokumentarischen Methode
zufolge nimmt das kommunikative Wissen das 6ffentliche Wissen in
den Blick und wird expliziert, wihrend das atheoretische Wissen auf
den Umgang damit verweist und implizit ist. Die Zuordnung zu dem
einen oder anderen Wissen wird durch eine Textsortentrennung (s.0.)
identifiziert. Diese Trennung vermag es aber im Zusammenhang mit
Redebeitrigen von rassifizierten Personen nicht, ihre spezifische Situa-
tion zu beriicksichtigen: (Als) Muslim:innen (Markierte) verfiigen zwar
iber ein gemeinsames o6ffentliches Wissen, das sie mit Angehorigen
des Rests der Gesellschaft teilen, jedoch stellt das »situierte Wissen«*
ebenfalls ein gemeinsames Wissen gleicher Struktur dar und muss mit
beriicksichtigt werden. Das bedeutet im Umkehrschluss, dass nicht
nur marginalisierte Personen auf ein situiertes Wissen zuriickgreifen,
sondern dass auch das hegemoniale Wissen situiert ist, obwohl es sich
als allgemein giiltig gibt. Wihrend die hegemonialen Wissensbestinde
bekannt sind, finden die Wissensbestinde marginalisierter Personen
kaum oder gar keinen Eingang in das sogenannte Alltagswissen, ob-
wohl es ihnen selbst neben dem hegemonialen Wissen ebenfalls als

19 Donna Haraway spricht von situiertem Wissen und kritisiert, dass die west-
liche Kultur Objektivitat und Wissenschaftlichkeit fiir sich beansprucht und
hierdurch weifle Herrschaftsverhdltnisse reproduziert, um sich zu legitimie-
ren. Durch essentialistische und unkritische Argumentationsweisen schliefst
sie marginale Wissensbestande aus. Demgegeniiber eréffnet eine Haltung, die
die Situiertheit des Wissens, seine Verortung anerkennt, »die Perspektive sol-
cher Blickwinkel anzustreben, die niemals im voraus bekannt sein kénnen und
die etwas sehr Ungewdéhnliches versprechen, nimlich ein Wissen, das die Kon-
struktion von Welten ermdglicht, die in geringerem Mafie durch Achsen der
Herrschaft organisiert sind« (Haraway 1995: 85).

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rekonstruktive Forschungsmethoden rassismuskritisch perspektiviert

kommunikatives Wissen zur Verfiigung steht.*® Dies wirkt sich auf die
Rekonstruktionen dahingehend aus, dass wir beriicksichtigen miis-
sen, dass unsere Diskussionsteilnehmer:innen das gemeinsame und
offentliche Wissen kennen und sich darauf beziehen und gleichzeitig
dieses von ihrem eigenen situierten Wissen differenzieren kénnen. In
der Artikulation des situierten, alltiglichen, kommunikativen Wissens
der nicht-muslimischen Gesellschaft wiesen unsere Diskussionsteil-
nehmer:innen mitunter auf hegemoniale Wissensbestinde hin, die sie
als muslimisch Markierte homogenisieren und als Sicherheitsgefahr
konstruieren. Die hegemonialen Wissensbestinde werden von unseren
Diskussionsteilnehmer:innen meist zitierend vorgetragen, explizit
oder implizit reflektiert und der Kritik unterzogen. Gleichzeitig wird
den hegemonialen Wissensbestinden anderes Wissen gegeniiber ge-
stellt, das ihre Perspektiven sichtbar macht und ihre Lebensrealititen
widerspiegelt. Wir identifizieren es daher als kommunikativ-situiertes
Wissen von (als) Muslim:innen (Markierten) und bezeichnen es als
Erfahrungswissen oder situiertes Wissen. Dieses Wissen wird von
der nicht-muslimischen Gesellschaft nicht geteilt und ist ihr hiufig
auch gar nicht bekannt. Das kommunikativ-situierte Wissen von
Muslim:innen ist kein allgemeines, alltigliches und kann nicht als
Common-Sense der Gesamtgesellschaft vorausgesetzt werden, obwohl
es als solches zur Verfiigung steht. Dorner et al. weisen darauf hin,
dass durch einen »Common-Sense-Blick«* bestimmte Phinomene
unberiicksichtigt bleiben. Das kommunikativ-situierte Wissen unserer
Diskussionsteilnehmer:innen ist als Erfahrungswissen von Alltags-
theorien nicht gedeckt, sodass darauf in der Forschungspraxis ohne
die von uns hier beschriebenen Modifikationen im methodischen
Vorgehen nicht zuriickgegriffen werden kann.

20 Indigene, Schwarze und Forscher:innen of Color haben auf ein solches Wis-
sen hingewiesen (Denzin/Lincoln/Smith 2008; Collins 1993; Lewis 1996) und
verdeutlicht, dass z.B. marginalisierte Erfahrungen und Wissensbestande sehr
wohl bestehen, aber de-legitimiert werden und damit noch keinen Eingang in
den eurozentrischen Wissenskanon gefunden haben.

21 Dorner et al. 2019: 11.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

59


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Objektive Hermeneutik: Objektive Bedeutungsmuster
und latente Sinnstrukturen

Ankniipfend an die Rekonstruktionsergebnisse der Dokumentarischen
Methode haben wir ausgewihlte Personen zu unseren Einzelinterviews
eingeladen, um unser Verstindnis der identifizierten Umgangsweisen
mit dem Sicherheitsdiskurs zu vertiefen. Zirkulir vorgehend haben wir
hierfiir nach und nach Personen eingeladen und zunichst dieselbe Ein-
stiegsfrage gestellt, jedoch die Nachfragen an den Personen und ihren
beruflichen und/oder aktivistischen Erfahrungen orientiert.

Die Objektive Hermeneutik eignet sich zur Rekonstruktion der un-
bewussten bzw. latenten Handlungsméglichkeiten und ihrer zugrunde
liegenden Bedeutungen, auf die (als) Muslim:innen (Markierte) im Um-
gang mit dem Bedrohungsszenario zuriickgreifen. Im Zuge der Anwen-
dung der Methode stellten wir allerdings fest, dass sich die transkri-
bierten Interviews als »Protokolle [H.i.0.] der Wirklichkeit«** nicht aus-
schlieRlich »entlang geltender Regeln«*® von allen Interpret:innen ver-
stehen lassen. Vor dem Hintergrund unseres Forschungsvorhabens und
rassismuskritischer Theorien gehen wir davon aus, dass Gesellschaften
von rassistischen Strukturen durchzogen sind und jedes Mitglied ei-
ner Gesellschaft darin verstrickt ist, sodass sich sowohl weifle als auch
rassifizierte Personen Strategien zum Umgang damit aneignen.** Die
unterschiedlichen Weisen des Verstricktseins in rassistische Machtver-
hiltnisse bringt es mit sich, dass nicht angenommen werden kann, dass
das Wissen zu Rassismus ein Regelwissen darstellt und die Interpret:in-
nen zwangsliufig dartiber verfiigen, sodass sogenannte iibersubjektive
Strukturen bzw. Latenzen herausgearbeitet werden kénnen.

In Anlehnung an sinnverstehende Wissenschaften geht die Ob-
jektive Hermeneutik davon aus, »dass sich die sinnstrukturierte Welt
durch Sprache konstituiert und in Texten materialisiert«.”® Die Welt

22 Wernet 2009: 12.
23 Ebd.:18.

24 Mecheril 1994: 57ff.
25 Wernet 2009: 11.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rekonstruktive Forschungsmethoden rassismuskritisch perspektiviert

ist demnach durch Regeln vorstrukturiert und das soziale Handeln
orientiert sich an den bestehenden Regeln. Fir die Interpretation
ist die Beriicksichtigung und Einbeziehung dieser Regeln relevant,
damit die Rekonstruktion sozialer Praxis gelingt. Im Mittelpunkt der
Interpretation stehen also die Alltagshandlungen der Gesprichspart-
ner:innen, die dahingehend analysiert werden, welche unbewussten
bzw. latenten Regeln und Strukturen threm Handeln zugrunde liegen.
Diese Regeln und Strukturen sind objektiv vorhanden und universal,
sodass »die fundamentale Bedeutung der Regelgeleitetheit [..] in
ihrer Nicht-hintergehbarkeit [besteht]. Die Lebenspraxis kann sich
ihr weder entziehen, noch kann sie die Regelgeltung aufler Kraft
setzen«.** Wenn aber die Welt aus viel komplexeren, widerspriich-
licheren und vielschichtigeren Regeln besteht, wie dies etwa durch
unterschiedliche Positionen, Normalititen, Regeln und Ressourcen
aufgrund von Rassismus und anderen Machtverhiltnissen der Fall
ist, so stellt sich die Frage, ob bzw. wie sie mit dieser Methode ein-
gefangen werden kénnen. Die Erfahrungen von (als) Muslim:innen
(Markierten) stellen eine spezifische gesellschaftliche Wirklichkeit dar,
die sich unter anderem durch die Erfahrung von (intersektionalem
antimuslimischem) Rassismus von der sozialen Wirklichkeit anderer
Gesellschaftsmitglieder unterscheidet und nicht mithilfe sogenannter
universaler Regeln rekonstruiert werden kann. Vielmehr bedarf es
zur Anwendung von Regeln eines fundierten Wissens iiber die Funk-
tionsweisen von Rassismus, um regelgeleitet vorgehen zu konnen.
Andernfalls gehen die unreflektierten, rassistischen Wissensbestinde
als latente Sinnstrukturen leitend in die Interpretation ein, sodass
(als) Muslim:innen (Markierte) und ihre Alltagshandlungen als anders,
fremd und bedrohlich affirmiert werden. Sich an einer sogenannten
universalen Sprache fiir den deutschsprachigen Kontext zu orientieren,
bedeutet also auch, die Interpretationen entlang der hegemonialen
Konstruktion von >Muslim:innen«< vorzunehmen. Fiir die Rekonstruk-
tion ihrer Handlungspraxis erscheint es demgegeniiber relevant, ihre

26  Ebd.:13.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

61


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Rassismuserfahrungen und die im hegemonialen Wissen ausgeblen-
deten Lebensrealititen mitzudenken und generell im Regelwissen das
Mitlaufen von Rassismus, also Rassismus als Subtext, Kontext oder
Haupttext, mit einzubeziehen.

Eine solche Interpretation ermdglicht es, die Auswahl der Hand-
lungsmoglichkeiten (also die Selektivitit des Handelns) von (als)
Muslim:innen (Markierten) vor dem Hintergrund eines rassistischen
Regelwissens zu interpretieren und zu rekonstruieren. Leanza schligt
vor, die rekonstruierten Fallstrukturen der Kritik zuginglich zu ma-
chen und auch die sichtbar gemachten latenten Sinnstrukturen »als
Selektion aus einem Raum von Moglichkeiten« zu verstehen, sodass
»bestimmte Implikate von Deutungen oder aber auch versteckte
Herrschafts- und >Entfremdungsstrukturen< aufgedeckt werden«*’
konnen.

Ankniipfend an diesen Vorschlag bezogen wir die Kritik bereits
in den Interpretationsprozess ein und unterzogen die objektiven
Bedeutungsstrukturen®® einer rassismuskritischen Reflexion. Die ob-
jektiven Bedeutungsstrukturen sind von rassistischem Alltagswissen
durchzogen, hegemoniale Diskurse beziehen sich auf antimuslimische
Stereotype als unhinterfragte Wissensbestinde.” Unseren Gesprichs-
partner:innen sind diese hegemonialen Diskurse bekannt, ohne dass
sich ihr Handeln ausschliefSlich daran orientiert. Ihre Praxen, Per-
spektiven und Wissensbestinde gehen in den hegemonialen Diskursen
nicht auf, sie werden in der Regel nicht gesehen und gehort, sondern
missreprisentiert und missgedeutet, sodass es dazu kein Regelwissen

27  leanza 2008:103.

28  Objektive Bedeutungsstrukturen meint in der Methodologie der Objektiven
Hermeneutik, dass jedes Mitglied einer Gesellschaft fir seine Handlungen auf
bestehende Strukturen und Regeln, die bereits bestehen, zuriickgreift. Diese
Strukturen und Regeln eignet sich der Mensch im Laufe seiner Sozialisation
an. Das Ziel der Rekonstruktion liegt darin, diese herauszuarbeiten, sowie die
Bedeutung der Auswahl von Handlungsmaoglichkeiten zu verstehen (Wernet
2009: 13ff.).

29  Attia 2009: 53-94.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rekonstruktive Forschungsmethoden rassismuskritisch perspektiviert

gibt. Um sprechen zu kénnen bzw. um gehért zu werden, orientie-
ren sich unsere Gesprichspartner:innen bis zu einem gewissen Grad
trotzdem an Themen, Begriffen, Metaphern und Sprachmotiven aus
dem hegemonialen Islamdiskurs. Auf diese Weise konnen sie sich zu-
nichst verstindlich machen. Dies gilt auch fir das Gesprach unter (als)
Muslim:innen (Markierten), da sie miteinander bisweilen auch auf der
Grundlage des hegemonialen Diskurses sprechen und dieser ihre ge-
teilte Wirklichkeit (mit-)konstruiert. Aufgrund der rassismuskritischen
Ausrichtung unserer Studie und der rassismuskritisch und intersek-
tional informierten Interpretationsgruppen war es uns moglich, das
Erfahrungswissen unserer rassifizierten Gesprichspartner:innen zu
erkennen und die latenten Sinnstrukturen und Bedeutungen ihrer
Lebenspraxen zu rekonstruieren. Insofern war es uns moglich, auch
jene Strukturen, Erfahrungen und Wissensbestinde zum Vorschein
zu bringen, die nicht durch den Text und die ausgesprochenen Worte
repriasentiert werden. Vielmehr erhielt das Gesagte vor dem Hinter-
grund von rassismusbezogenem Wissen, Theorien und Reflexionen
seine Bedeutung.

Insofern konnten wir »die Selbstauffassungen des Handlungssub-

jekts, die Handlungsintentionen«*°

vor dem Hintergrund des anti-
muslimischen Rassismus herausarbeiten. Die methodischen Schritte®
lief3en sich problemlos anwenden und gewihrleisten, dass die Lebens-
praxis in ihrer Struktur rekonstruiert werden kann. Hierdurch lassen
sich mehrere Umgangsstrategien und Subjektivierungsweisen heraus-
kristallisieren. Wir fassten Gemeinsamkeiten mehrerer Einzelinter-
views zusammen und stellen sie als Fallstruktur-Generalisierungen

vor. Darunter versteht Wernet, dass

30 Wernet 2009:18.

31 Oevermann versteht die Interpretation mithilfe der Objektiven Hermeneutik,
als deren Begriinder er gilt, als »Kunstlehre« (Oevermann 1993: 126) und gibt
fiir die praktische Anwendung keine expliziten Vorgaben. Wernet hingegen hat
in seinem Standardwerk Einfiihrung in die Interpretationstechnik der Objektiven
Hermeneutik»methodentechnische [...] Kernoperationen« (Wernet 2009: 10) fiir
die Interpretation vorgestellt und diese anhand eines Lehrer:inneninterviews
praktisch angewendet (ebd.: 52ff.).

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

63


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

»[d]er analysierte Fall [...] immer schon allgemein und besonders zu-
gleich [ist]. Denn in jedem Protokoll sozialer Wirklichkeit ist das All-
gemeine ebenso mitprotokolliert wie das Besondere im Sinne der Be-
sonderheit des Falls. Der konkrete Fall ist insofern schon mehr als ein
Einzelfall, als er ein sinnstrukturiertes Gebilde darstellt«.3*

In unserer Studie verstehen wir unter einem Fall Deutungen und Stra-
tegien. Folglich stellen wir die Fallstrukturgeneralisierungen jedes Ein-
zelinterviews nicht einzeln vor, sondern fassen sie thematisch zusam-
men und stellen daher unterschiedliche Umgangsweisen mit dem Be-
drohungsszenario vor.

Schlussfolgerung

Vor dem Hintergrund unserer Erfahrungen mit den genutzten rekon-
struktiven Forschungsmethoden erscheint ihre macht- und rassismus-
kritische Anpassung geboten, sobald die Erfahrungen und Wissensbe-
stinde rassifizierter Personen interpretiert, analysiert und rekonstru-
iert werden. Wir halten dies auch fiir Forschungsfragen fiir angebracht,
die nicht auf Rassismuserfahrungen fokussieren, da diese immer mit-
laufen und relevant sein kénnten. Bereits durch den groben Umriss
unseres Forschungsinteresses und die Auswahl der Teilnehmer:innen
an der Gruppendiskussion, deren Wissen um ihre eigenen Expertisen,
denen der anderen und auch um unsere Expertisen in einem spezi-
fischen Fachgebiet, geben wir einen bestimmten Rahmen vor. Diesen
versuchen wir nicht zu kaschieren, indem wir etwa die Adressierung
von (als) Muslim:innen (Markierten) zu vermeiden versuchen oder das
Thema unserer Forschung vage halten. Vielmehr sprechen wir die Teil-
nehmer:innen explizit auf genau jene Adressierung an und rufen sie als
Expert:innen ihrer selbst auf, halten uns aber in der Gruppendiskussion
mit eigenen Beitrigen zuriick und verbleiben in der Moderationsrolle.

32 Ebd.:19.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rekonstruktive Forschungsmethoden rassismuskritisch perspektiviert

Uns interessieren sowohl explizite Auflerungen unserer Diskussi-
onsteilnehmer:innen angesichts ihrer Erfahrung mit dem antimusli-
mischen Rassismus (kommunikatives Wissen) als auch jene handlungs-
leitenden, kollektiven (widerstindigen) Wissensbestinde, die sich kon-
junktiv artikulieren und der indirekten, gouvernementalen Selbstfiih-
rung in Form alltiglicher Handlungen Rechnung tragen. Es geht uns
also darum, die Wissensbegriffe in Dialog zu setzen, anstatt sie scharf
voneinander zu trennen. Die Dokumentarische Methode schligt dafiir
das Konzept des Orientierungsrahmens vor und verweist auf das Span-
nungsverhiltnis beider Wissensformen. Sie geht davon aus, dass nur je-
ne Normen, die im Kontrast zum eigenen Handeln erkannt werden, ex-
plizit formuliert werden kénnen und deshalb kommunikativ sind, denn
sonst wiirde die Norm in den Habitus tibergehen und sich konjunk-
tiv manifestieren. Nur jene Normen, die von Subjekten aktiv wahrge-
nommen werden, finden dementsprechend Eingang ins kommunika-
tive Wissen, wihrend sich im atheoretischen Wissen die impliziten,
handlungsleitenden Wissensbestinde befinden, da diese im konjunk-
tiven Erfahrungsraum entstehen.

Vor dem Hintergrund intersektionaler, rassismuskritischer Theo-
rien verstehen wir das tblicherweise als kommunikatives Wissen
Bezeichnete als hegemoniales Wissen und meinen hiermit jenes 6f-
fentliche Wissen, das allen Gesellschaftsmitgliedern und damit auch
Muslim:innen bekannt ist und im Grunde das situiert-kommunikative
Wissen der Dominanzgesellschaft darstellc. Mit Erfahrungswissen
oder situiertem Wissen meinen wir jenes kommunikativ-situierte
Wissen unserer Diskussionsteilnehmer:innen, das ihnen dariiberhin-
aus aufgrund ihrer Muslimisierung bekannt ist. Diese Spezifizierung
erdffnet uns erst die Moglichkeit, unterschiedliche konjunktive Er-
fahrungsriume und damit unterschiedliche Umgangsweisen mit dem
Sicherheitsdiskurs herauszuarbeiten. Sie basieren auf der Erfah-
rung des antimuslimischen Rassismus und dem Umgang mit dem
Bedrohungsszenario und stellen damit die soziale Wirklichkeit von
(als) Muslim:innen (Markierten) in einer Gesellschaft dar, die durch
Rassismus strukturiert ist.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

65


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839457115 -



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

In drei Gruppendiskussionen ging es uns darum, eine Breite an Deu-
tungen und Strategien zu generieren, und nicht, wie sonst in Grup-
pendiskussionsverfahren tblich, Personenkategorien oder Organisati-
onstypen zu konstruieren. Gruppendiskussionen bieten sich dennoch
fiir unsere Fragestellung an, weil im Gesprich mit anderen Reflexions-
prozesse verbal zuginglich und in der Explikation und der Aushand-
lung von Positionen entwickelt und differenziert werden. Wir luden
Personen zur Diskussion ein, die in Vereinen, Kollektiven, Verbinden
und anderen Zusammenschliissen aktiv sind. Alle Diskussionsteilneh-
mer:innen duflern sich entweder selbst als Muslim:innen oder werden
als solche adressiert. Die Wahl fiel auf Personen, die auf einen breiten
Fundus an Deutungs- und Handlungsmustern zuriickgreifen konnen.

Zur ersten Gruppendiskussion waren der Einladung Vertreter:in-
nen von Moscheegemeinden und anderen Verbinden gefolgt. Im
Zuge der Interpretation der ersten Sequenz stellte sich uns die Frage,
welche Relevanz es haben koénnte, wenn die Verbinde auf konkrete
eigene Restriktionen im Zusammenhang mit dem Sicherheitsdiskurs
zuriickblicken und von konkreten Auswirkungen des sicherheitspoli-
tischen Disziplinar- und Sanktionssystems berichten kénnen. Diesen
Aspekt fokussierten wir in der zweiten Gruppendiskussion und luden
entsprechend ein. In der dritten Gruppendiskussion interessierte
uns, welche Deutungen und Strategien diskutiert werden, wenn die
Teilnehmer:innen nicht als Vertreter:innen von Verbinden oder Mo-
scheegemeinden sprechen, sondern sich stirker auf ihre aktivistische,

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

kiinstlerische oder akademische Arbeit beziehen und daran orientiert
zu Wort melden.

Die Diskussionen eréffneten wir mit der Bitte, miteinander dariiber
zu sprechen, wie die Diskussionsteilnehmer:innen den Sicherheitsdis-
kurs wahrnehmen, welche Auswirkungen er auf sie hat und wie sie da-
mit umgehen. Zur Auswertung nutzten wir die Dokumentarische Me-
thode als Werkzeug und passten sie unserer Fragestellung sowie unse-
ren erkenntnistheoretischen und forschungsethischen Positionen an.
Alle drei Gruppendiskussionen erhielten von uns die gleichen Informa-
tionen und den gleichen Impuls: »Wir wiirden Euch gerne bitten, mit-
einander dariiber zu sprechen, wie Ihr den Sicherheitsdiskurs wahr-
nehmt, was er fir Euch bedeutet und wir Ihr damit umgeht. Ihr kénnt
anfangen, wie Ihr wollt, wir werden uns nicht am Gesprich beteiligen.«
Zwei Audiogerite zeichneten die Diskussion auf, zudem protokollierten
zwei Forscher:innen ihre Wahrnehmungen. An den Gruppendiskussio-
nen nahmen die folgenden Personen (Pseudonyme) teil:

G 1: Asli A., Mohamed B., Sidar C., Giilgin D., Viola E. und Rahman F.
(96 Minuten)

G 2: Rania G., Samir H. und Abdul I. (84 Minuten)

G 3: Tasnim )., Fatouma K., Leyla L., Hassan M. und Asmah N. (127 Mi-
nuten)

Die folgenden drei Abschnitte fassen unsere Forschungsergebnisse
aus den Gruppendiskussionen zusammen. Die Fokussierung auf die
genannten Aspekte und die Spannung zwischen den jeweiligen Polen
Inter_Sektionen, Ent_Solidarisierung und Ver_Antworten entwickelten
wir induktiv aus dem Material. Der Datenerhebung und -auswertung
gingen theoretische, ethische und methodologische Auseinanderset-
zungen voran. Sie begleiteten den Forschungsprozess und ragen in
Form neuer Erkenntnisse und Fragen an Theorien sowie Forschungs-
methoden und -ethik dariiber hinaus.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

Inter_Sektionen

In den Gruppendiskussionen greifen die Teilnehmer:innen ihre Anru-
fung als »Muslim:innen« auf. Sie sprechen als Muslim:innen, vervielfil-
tigen und verkomplizieren aber ihr Muslimischsein, indem sie es plu-
ralisieren und mit weiteren Positionierungen kreuzen. Damit weisen
sie einerseits die dem antimuslimischen Rassismus inhirente Essen-
tialisierung und Homogenisierung >der Muslimin« und >des Muslims«
zuriick, greifen aber andererseits auf jene Subjektpositionen zuriick,
die den antimuslimischen Rassismus im Allgemeinen und den Sicher-
heitsdiskurs im Besonderen durchziehen. Narrative zu Orient und Is-
lam sind in der Konstruktion des fremden, riickstindigen und bedroh-
lichen Anderen intersektional mit Geschlecht, Sexualitit, Klasse, Bil-
dung, Nationalitit, Migration, Kultur, Ethnizitit, Sprache, Hautfarbe
und Religiositit verwoben. Wihrend die Intersektionen in orientalisie-
renden und antimuslimischen Diskursen das Fremde signifizieren, ver-
mag es ihre Thematisierung als Machtverhiltnisse, die Entititen zu ver-
flassigen und in konkreten Situationen zu immer wieder neuen Kon-
stellationen zu verweben, ohne beliebig zu werden. Das eréffnet nach
»innen< und nach »aulen< hin Ansatzpunkte zur Kritik an Essentialisie-
rung, Homogenisierung, Dichotomisierung und Hierarchisierung.

In beiden Fillen bewegt sich der Bezug auf die genannten Diffe-
renzkategorien und Machtverhiltnisse innerhalb des hegemonialen
Diskurses, wenn auch in unterschiedlichen Weisen, die unterschied-
liche Formen der Unterwerfung und des Widerstands aufweisen.
Die Diskussionsteilnehmer:innen antworten zum Beispiel auf ihre
Anrufung als Muslim:innen, indem sie ihre Adressierung als Hijabi,
>Gastarbeiter, >dritte Generation« usw. aufgreifen und in den Diskus-
sionen auch untereinander ihr Muslimischsein mit Bezug auf diese
Anrufungen artikulieren. Im Zuge der Performativitit von Intersek-
tionen kommt es zu Verschiebungen und Affirmationen des Diskurses
sowie zu vielfiltigen und wechselnden Bezugnahmen aufeinander,
die implizit oder explizit intersektional eingeleitet und gerahmt wer-
den. Indem die Gesprichspartner:innen die Anrufung annehmen
und durch sie sprechen, duflern sie sich als informierte Biirger:innen

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

69


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

dieser Gesellschaft!, denen die mit dem Islam- und Sicherheitsdiskurs
verwobenen Intersektionen geliufig und vertraut sind. Sie setzen sie
ein, reflektieren sie und verweben sie gegebenenfalls neu.

Im Folgenden fragen wir danach, wie in den Diskussionen Po-
sitionierungen und Intersektionen sichtbar gemacht und verhandelt
werden. Dies erfolgt mit Bezug auf unterschiedliche Machtverhilt-
nisse. Die Diskussionsteilnehmer:innen reflektieren, wie sie in der
Gesellschaft als intersektional positionierte Muslim:innen adressiert
werden und welche Spielriume sie angesichts der intersektionalen
Durchdringung des Sicherheitsdiskurses ergreifen konnen. Sie ar-
gumentieren vor dem Hintergrund ihrer pluralen, sich kreuzenden
und wieder auseinanderlaufenden Positionierungen und deren Be-
deutungen in ihrem privaten, beruflichen und zivilgesellschaftlichen
Alltag. Es wird deutlich, wie sie mit ihrer intersektionalen Anrufung
als >Muslim:innen« in konkreten Situationen umgehen. Indem sie die
Gemeinsamkeiten und Unterschiede untereinander in die Diskussion
einfithren, konnen die Diskussionsteilnehmer:innen mit den jeweiligen
Anrufungen verbundene Problematisierungsweisen beziiglich sicher-
heitspolitischer Themen herausarbeiten. Die Gruppendiskussionen
dienen hierzu nicht nur als Reflexionsraum, sondern fithren in actu
vor, dass unterschiedliche Erfahrungen zu unterschiedlichen Einschit-
zungen und Handlungsoptionen beitragen konnen, aber expliziert
werden miissen, um miteinander sprechen zu konnen.

Intersektionale Machtverhiltnisse sind im Verlauf der Diskussio-
nen, in den Reflexionen zwischen den Diskussionsteilnehmer:innen
und in unseren Rekonstruktionen vielfach entscheidend. Die Diskus-
sionsteilnehmer:innen rufen Differenzen untereinander entlang der
genannten Kategorien und Verhiltnisse auf und weisen explizit auf in-
tersektionale Gemeinsamkeiten und Unterschiede hin, um sich in der
Diskussion voneinander abzugrenzen oder um gemeinsame Positionen
zu begriinden. Sie re-zentrieren ihr Muslimischsein in Interrelation
zu anderen Subjektpositionen, sodass differenzierte Reflexionen ihrer
Erfahrungen, Positionen und Praktiken im Zusammenhang mit dem

1 Darauf wird im Abschnitt Ver_Antworten eingegangen.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

Sicherheitsdiskurs und dem antimuslimischem Rassismus moglich
werden.

Die Diskussionsteilnehmer:innen tauschen sich iber ihre Rassis-
muserfahrungen im Zusammenhang mit dem Sicherheitsdiskurs aus
und identifizieren iber die Gemeinsamkeiten hinweg auch Unterschie-
de in ihrem Muslimischsein als gelebte Erfahrungen und Positionierun-
gen. Unter Beriicksichtigung ihrer intersektional-muslimischen Bezii-
geistes den Teilnehmer:innen moglich, ihre Erfahrungen in Relation zu
setzen und teils in Nuancen, teils aber auch wesentlich zu unterschei-
den und in ihrer Pluralitit, Widerspriichlichkeit und Ambiguitit als ge-
meinsame, namlich vielstimmige muslimisch-deutsche Erfahrung zu
reflektieren. Die Betroffenheit von antimuslimischem Rassismus ver-
eint (als) Muslim:innen (Markierte) und kann im Rahmen der Analy-
sen sowohl als explizites als auch als implizites Wissen rekonstruiert
werden, das sowohl auf ihrer Kenntnis des hegemonialen Wissens als
auch auf ihrem Erfahrungswissen beruht. Vor dem Hintergrund ihrer
intersektionalen Rassismuserfahrungen ist es den Diskussionsteilneh-
mer:innen moglich, differenzierter und vertiefter iiber deren Effekte
und tber ihre Handlungsoptionen zu reflektieren.

»Herr Sheikh abi«

Der gegenderte antimuslimische Rassismus spielt im Kontext der Dis-
kussionen zum Sicherheitsdiskurs wiederholt eine herausragende Rol-
le. Giilgin D. weist in der ersten Gruppendiskussion auf verschiedene
Subjektpositionierungen hin, die sie als Adressierung und als Identi-
fizierung® artikuliert und verhandelt. Sie bezeichnet sich als Teil der
»deutschtiirkischen Muslime« und fiithrt ihre Position als Frau, Mutter
und Tochter ins Gesprich ein. Sie bezieht sich intersektional auf die-
se Positionierungen und tut dies in der folgenden Sequenz im Disput
mit und in Abgrenzung von Rahman F., der aus der Perspektive eines
Imams spricht. Im weiteren Verlauf der nun folgenden Rekonstruktion

2 Vgl. zum Konzept der Identifikation: Hall 2004.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

wird Giilgin D. sein (Rahman F.s) hoheres Alter und ihre Zugehorigkeit
zu unterschiedlichen Migrationsgenerationen betonen.?

Die Sequenz beginnt damit, dass Rahman F. von Nachbarschafts-
konflikten berichtet und argumentiert, dass die Verstrickung der »Biir-
ger« in antimuslimisch-rassistische Diskurse von der Medienbericht-
erstattung herrithrt. Seine Rede wirbt fir Verstindnis und Dialog und
riumt eine Mitschuld von »unserer Seite« ein.* Gegen diese Themati-
sierung legt Giilgin D. vehement Widerspruch ein. Sie rahmt ihre Argu-
mentation intersektional und ruft bereits in der einleitenden Anspra-
che gleich mehrere Differenzdimensionen auf: »((stéhnt und atmet tief
ein)) Herr Sheikh abi«.

Die Namen, die Giilgin D. wahlt, sprechen auf mehreren Ebenen
ihre Beziehung zu Rahman F. an: Der deutschen, biirgerlichen Benen-
nung >Herr« folgt seine Adressierung als religiose Autoritit »Sheikh¢, um
schlieRlich mit der familidren Anrede fir eine iltere Respektsperson
»abi<zu enden. Im Unterschied zu der distanzierten Anrede >Herr« greift
Giilgin D. mit >Sheikh« und >abi< auf Namen zuriick, die eine Bezie-
hung aufrufen. Sie deuten auf eine Beziehungskonstellation hin, in der
Giilgin D. zunichst der religiésen Autoritit Respekt zollt, um Rahman
F. gleich darauf durch die familidre Ansprache wieder niher an sich her-
anzuriicken. Die verschiedenen Bezeichnungen weisen auf die Komple-
xitdt ihrer Beziehung hin, die aus Gillgin D.s Perspektive den Alters-,
Migrations- und Generationsunterschied in Intersektion mit seiner re-
ligiésen Position hervorheben. Rahman F. gehort nicht ihrer »Wir«-
Gruppe, der Gruppe der »deutschtiirkische[n] Muslime«, an.® Giilgin
D. erkennt seine Autoritit an und wiirdigt seine religiose Expertise.
Thre eigene Expertise wiederum mochte sie als die einer in Deutsch-
land geborenen und sozialisierten Person anerkannt wissen. Sie erklirt
Rahman F. geduldig-genervt, ((stohnt und atmet tief ein)), in welcher
Weise adiquat mit dem antimuslimischen Rassismus in Deutschland
umzugehen ist. Geschlecht als weiteres in beider Namen impliziertes

3 Seine Selbstpositionierung wird weiter unten rekonstruiert.
4 Der Konflikt selbst wird im Abschnitt Ent_Solidarisierung interpretiert.
5 Auf diesen Aspekt wird im Abschnitt Ent_Solidarisierung ndher eingegangen.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

Verhaltnis spielt in der Beziehung zwischen Giilgin D. und Rahman F.
in dieser Sequenz nur insofern eine Rolle, als dass die antimuslimisch-
orientalistischen Adressierungen vergeschlechtlichend zwischen ihnen
unterscheiden, von ihnen aber zunichst nicht geltend gemacht werden.

Giilgin D. erfihrt von den anderen Diskussionsteilnehmer:innen
Zustimmung durch Kopfnicken und Zwischenrufe wie: »Ich gebe ihr
eigentlich Recht.« Sie dulern ihre inhaltliche Zustimmung zu Giilgin
D. und damit die Distanz zu Rahman F.s Argumentation in einem
hoflichen Ton (»eigentlich«). Aufgrund der Dynamik zwischen Giilgin
D. und Rahman F. finden die anderen Diskussionsteilnehmer:innen
jedoch keinen Zugang zum Gesprich in dieser Sequenz.

Giilgin D. berichtet davon, wie Lehrer:innen ihrer Tochter von ihr
als »tiirkische[r] Mutter« bei schulischen Anlissen erwarten, »Borek«
zu backen. Bereits ihre Mutter hat mit »Sarma« und »Borek« »die gan-
zen Nachbarn Jahrze:hnte verso:rgt«. Inzwischen folgt Giilgin D. der

Aufforderung nicht mehr: »N=EIN, ich bring einen Apfelsaft mitl«. Sie
lehnt den ihr zugewiesenen Platz als Fremde und als Frau entschie-
den ab: »Ich hab die Nase voll davon!« Damit weist sie gleichzeitig ihre
Orientalisierung und ihre Vergeschlechtlichung zuriick: Der »Apfelsaft«
symbolisiert ihre Absage sowohl an den Arbeitseinsatz fiir ein aufwin-
diges Gericht, das Frauen in die Kiiche verweist, als auch an die Einver-
leibung des Exotischen, die sich der >Gastfreundlichkeit< und der >ori-
entalischen Kiiche« bedient.

Giilgin D. setzt der intersektionalen Anrufung ihre Selbstpositionie-
rung als Mitglied der Gesellschaft entgegen: »Ich bin hier grofd gewor-
den. Ich bin hier geboren. Ich bin ein Teil in dieser Gesellschaft.«® Darin
scheint sowohl die Dethematisierung von Gender als auch die Fokussie-
rung auf (geschlechtsneutrale) Biirger:inschaft durch. Als Grund dafiir,
nicht mehr »nett« und »freundlich« auf ihre Adressierung als Frem-
de reagieren zu wollen, fithrt sie zudem an, dass sie auch dann kei-
ne gleichwertige Anerkennung erfihrt, wenn sie sich der Anrufung un-
terwirft. Stattdessen wird sie weiterhin diskriminiert: »[U]lnd bei einer

6 Auf diese Passage wird weiter unten naher eingegangen und im Abschnitt
Ent_Solidarisierung Bezug genommen.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

13


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

kleinen Sache bist du trotzdem der Muslim. Ich WILL das nicht mehr
machen.« Giilgin D. stellt in ihrer Argumentation nicht einfach eine Er-

fahrung einer anderen gegeniiber - sie reflektiert vielmehr die Gleich-
zeitigkeit und Interrelation verschiedener Machtverhiltnisse. Die Zita-
tion der miannlichen Anrede fiir sich selbst (»der Muslim«) wiederum

verschiebt den Fokus ihrer Stereotypisierung. Ihr widerstindiges Ver-
halten gegen ihre Adressierung als untergeordnete »tiirkische Mutter«
wird mit ihrer Adressierung als bedrohlicher »Muslim« beantwortet.
In beiden Konstellationen bleibt Giilgin D. fremd. Gleichwohl dndert
sich ihre untergeordnete feminisiert-orientalistische Platzierung (gast-
freundliche »tiirkische Mutter«) in eine iibermichtige maskulinisiert-
muslimisierte (bedrohlicher »Muslim«).

»Story of our Life einfach nur«

Die Sequenz’ wird von Hassan M. eingeleitet, der eingesteht, dass er
nach seiner Migration als Erwachsener nach Deutschland »unbewusst«
lange Zeit kein arabisches Buch in 6ffentlichen Verkehrsmitteln gele-
sen hat. Es entsteht eine dichte Gesprichsatmosphire, in der die rest-
lichen Diskussionsteilnehmer:innen zu erkennen geben, dass sie sich in
der Schilderung wiedererkennen: »((murmelnd)) Oh mein Gott, Story of
our Life einfach nur ((lacht)).« Ohne dies explizit auszusprechen, teilen
die Diskussionsteilnehmer:innen das situierte Wissen, wonach hier die
Rede von antizipierter und erlebter Rassismuserfahrung ist, die im Si-
cherheitsdiskurs besondere Relevanz erfihrt. Das Wissen ist den Rede-
beitrigen inhirent und den Diskussionsteilnehmer:innen reflexiv ver-
fiigbar. Es gehort zu ihrem Alltagswissen und muss nicht ausgefiihre,
sondern kann als situiertes Wissen vorausgesetzt werden. In der rekon-
struierten Sequenz diskutieren die Teilnehmer:innen nicht die Situati-
on als solche und halten sich auch nicht mit méglichen Motiven der
anderen Fahrgiste und deren Reaktionen darauf auf. Sie kénnen diese
jedoch nicht ignorieren und miissen sich darauf beziehen, auch wenn

7 Die Bedeutung von Migration in Intersektion mit dem Sicherheitsdiskurs wird
weiter unten herausgearbeitet.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

sie sich mehr fiir ihre eigenen Praktiken und Gefiihle interessieren. Die
Variationen der Grunderzihlung sind von intersektionalen Positionie-
rungen durchzogen.

Leyla L. aus der dritten Gruppendiskussion trigt Hijab und pro-
blematisiert den gegenderten antimuslimischen Rassismus. Sie liest
»Qur'an and Womanc in der U-Bahn und befiirchtet, dass das Buch
falsch gedeutet wird. Sie »schim[t]« sich und hat »Angst«, dass »die
Leute denkenc, es ist »gut«, dass sie sich mit »Frausein im Islam,
weil is ja problematisch« befasst. Auch hier fithrt die Rednerin nicht
weiter aus, was »die Leute« meinen und wie sie zu dieser Einschitzung
kommen, weil die Gesprichspartner:innen ein gemeinsames Erfah-
rungswissen hieriiber teilen. Es ist auch nicht nétig, das namentlich
genannte Buch niher vorzustellen, da es seit einiger Zeit in muslimi-
schen Communities ein Bestseller ist. Leyla L. setzt voraus, dass die
Gruppe sowohl das Buch einzuordnen weif als auch ihr Dilemma nach-
vollziehen kann. Sie geht auch davon aus, dass das Buch in 6ffentlichen
Verkehrsmitteln von der breiten Masse der Fahrgiste nicht erkannt
wird.® Das Wissen um den gegenderten antimuslimischen Rassismus
reflektierend kann Leyla L. ihr Buch jedoch nicht »in Ruhe« lesen. Zu
sehr befiirchtet sie, dass sie den Diskurs >unterdriickte muslimische
Frauc bedient, wenn sie als Hijabi ein Buch zu Islam und Frauen liest.
Sie mochte »einfach irgendein Buch« lesen, den Titel »Quran and
Woman« nennt sie nur, weil er auf das Dilemma hindeutet.

Hassan M. kann auf die Erwihnung eines Titels ginzlich verzich-
ten, hier ist es offensichtlich, dass es um »irgendein Buch« geht. In
seiner Erzihlung weist »Arabisch« auf sein Dilemma als smuslimischer
Mannc¢ hin. Wahrend er die Zeichen aufruft, die ihn im hegemonialen
Islamdiskurs, zumal mit Fokus auf den Sicherheitsdiskurs, als >Gefihr-
der< markieren, ruft Leyla L. jene auf, die sie als >unterdriickte Frauc
deuten. Beide setzen sich unfreiwillig und auch widerstrebend mit ih-
rer Anrufung als >Muslim:innen« auseinander und reflektieren in ihrer

8 Wadud, Amina (1999): Qur'an and woman. Rereading the Sacred Text from a
Woman's Perspective, New York & Oxford.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

75


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Erzihlung die intersektionale Rahmung und den gegenderten antimus-
limischen Rassismus. Wihrend Hassan M. sich zunichst in der Weise
der Anrufung unterwirft, dass er (zumindest) dieses Zeichen (»Arabisch
lesen«) zu verbergen versucht, gehen beide in der Gruppendiskussion
dazu in kritische Distanz. Hassan M. sagt: »Und dann aber natiirlich
hab ich mich irgendwann ( ) Also was fiir Schei:f3e mache ich da?« Frei-

lich kénnen sie sich der Anrufung trotz reflexiver Distanzierung nicht
entziehen.’ Sie sind weiterhin durch andere Zeichen markiert.

Fir Fatouma K. hingegen spielt es keine Rolle, ob sie durch das
Lesen bestimmter Biicher in einer spezifischen Schrift erkannt wird.
Als Schwarze Hijabi entscheidet sie sich bewusst dazu, im 6ffentlichen
Raum »demonstrativ« aufzutreten. Sie sagt: »Mir ist das egal. @ Ich lauf
dann so, ich hab dann mein’ James Baldwin oder meine muslimischen
Sachen, ich (.) mach das demonstrativ« und fiigt leise hinzu: »[U]lnd also
°ich trag ja auch mein Kopftuch und so weiter® demonstrativ.« Fatouma
K. verkniipft die Anrufung zur Selbstfithrung mit intrinsischen Bediirf-
nissen, wenn sie das Kopftuchtragen einerseits als Demonstration be-
zeichnet und andererseits als religiése Entscheidung: »[IJmmer noch ist
es aus religiosen Griinden.« Sie teilt als Hijabi gegenderte Rassismuser-
fahrungen mit Leyla L., bezieht sich aber dariiber hinaus intersektio-
nal auf antischwarzen Rassismus. Fatouma K.s Erfahrungen kreuzen
sich an der Schnittstelle von gegendertem antimuslimischem und anti-
schwarzem Rassismus. Wihrend Hassan M. »Arabisch lesen« und Leyla
L. »Qur'an and Woman« als Anlisse fir (antizipierte) gegenderte Ras-
sismuserfahrungen identifizieren, fithrt Fatouma K. zunichst »James
Baldwin«, den nicht-muslimischen Schwarzen Schriftsteller, und erst
dann die »muslimischen Sachen« an, wobei sie beide als ihr zugeho-
rig (»mein«, »meine«) markiert. Sie kniipft damit an die Debatte und
die geteilte Erfahrung als >Muslim:innen< an und grenzt sich gleichzei-
tig ab. Die doppelte Betonung des »demonstrativlen]« Zeigens kénn-
te auch diese Abgrenzung implizieren. Fiir Fatouma K. gehéren ihr

9 Verschiedene Formen von Distanzierungen werden im Kapitel Selbst_Positionie-
rungen interpretiert.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

Muslimisch- und ihr Schwarzsein ebenso untrennbar zusammen wie
ihre antimuslimisch-antischwarze Rassismuserfahrung als Hijabi.

»Ich kann meine Hautfarbe nicht ablegen«

Fatouma K. ist die einzige Schwarze Hijabi in der dritten Gruppendis-
kussion. Sie macht wiederholt im Verlauf der Diskussion auf ihre spe-
zifischen Erfahrungen von intersektional gegendert-antimuslimisch-
antischwarzem Rassismus aufmerksam. Sie widerspricht in der fol-
genden Sequenz Asmah N. und Hassan M., die anhand verschiedener
Beispiele problematisieren, welche weitreichenden Folgen es hat, wenn
personliche Fragen »voll unter dem Sicherheitsaspekt, volle Kanne« ver-
handelt werden mit dem Ziel, »mit weniger Problemen« zu leben. As-
mah N. sagt: »Du betrachtest dich immer aus der Perspektive der an-
deren.« Die Selbstfithrung beginnt bei Uberlegungen zur Familienpla-
nung und Namensgebung, ragt in die Entscheidung hinein, in welcher
Sprache im 6ffentlichen Raum gesprochen wird, bis hin zur Wahl von
Kleidung, Schmuck und Make-up. Asmah N. resiimiert, das ist »so ein
intimer Eingriff« und Hassan M. meint, dass der Versuch »unsichtba-
rer [zu] werden« zu Uberlegungen fiihrt, die fiir die Person selbst »so
falsch« sind. Die anderen Diskussionsteilnehmer:innen stimmen wie-
derholt zu und darin iiberein, dass jene Marker, die zu ihrer Diskrimi-
nierung fithren, zu »kompensieren« versucht werden. Das setzt aller-
dings entsprechende Ressourcen voraus, man muss sie sich »leisten«
konnen.

Als Asmah N. ihr Dilemma anspricht, wird sie von Fatouma K.,
die wie die anderen vorher mehrfach zugestimmt hat, unterbrochen.
Fatouma K. sagt, dass sie Asmah N.s kostspielige »Kompensations-ir-
gendwas« nicht mittragen kann, da auch diese Anlass zu Stereotypisie-
rung bieten. Asmah N. kommentiert ihr eigenes Verhalten, indem sie
Klasse ins Gesprich einfiihrt: »Das kann ich mir natiirlich leisten.« Fa-
touma K. bestitigt sie unterbrechend: »[W]ollte ich gerade sagen, sorry,
aber ((lacht)) ich kann mir nicht« und fordert Asmah N. auf: »Mach’s!«
Die darauf folgende Irritation nutzt Fatouma K. und fithrt weiter aus:
»Das sind hier halt die Entscheidungen, die Menschen treffen. Die ei-

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

77


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

nen entscheiden sich so, die anderen so (.) und ob man sich davon tan-
gieren lassen will, ich kann meine Hautfarbe nicht ablegen (2) Kann
ich nicht (.).« Asmah N. nimmt den Faden zur eigenen Erzihlung, in
der sie sich entlang von Klasse distinguiert, nicht wieder auf, sondern
kniipft an Fatouma K.s Abgrenzung entlang von Hautfarbe an. Sie fillt
nun ihrerseits Fatouma K. ungeduldig zustimmend ins Wort (»]a, ja,
stimmt ja auch, stimmt ja auch«) und gibt anschlieflend zu bedenken:
»[J]a, aber du kannst doch auch dein Kopftuch nicht ablegen.« Damit
nimmt sie auf ihr situiertes Wissen Bezug, wonach es fiir viele Hijabis
undenkbar ist, ihr Kopftuch abzulegen.

Die Rassifizierung von Muslim:innen kniipft unter anderem am
Kopftuch an. Fatouma K. erwihnt das Kopftuch nicht, vielmehr bezieht
sich ihr Einwand auf Kleidungsstile (»moderne Sachen«, »old school
Kleidung«, »ethnic clothing«) und Schmuck (»Goldreifen«). Indem
Asmah N. den Einwand von Fatouma K. auf diese Weise deutet, lisst
sie Klasse als Differenz zwischen sich und Fatouma K. wieder fallen
und appelliert an ihre geteilte Erfahrung als Musliminnen. Als Marker
zu ihrer Rassifizierung funktionieren unter anderem das Kopftuch
und die Hautfarbe. Fatouma K. kommt der Aufforderung nach, sich
weiterhin als Muslimin zu subjektivieren: Sie lisst die Argumentation
zur Hautfarbe jedoch fallen und antwortet lediglich auf den Einwand
zum Kopftuch. Dennoch geht in ihre Analyse zur Funktionsweise von
antimuslimischem Rassismus die Reflexion der Interrelation verschie-
dener Rassismen ein, die auf ihrem situierten Wissen griindet. So
argumentiert sie, dass sie ihr Kopftuch zwar ablegen kann, dass das
jedoch nichts an »bestimmte[n] Wissensbestinde[n] in den Kopfen der

Menschen« dndert. Als Schwarze Hijabi ruft sie zunichst die Unter-

scheidung zwischen antimuslimischem und antischwarzem Rassismus
auf: Wihrend aus ihrer Sicht das Kopftuch physisch abgelegt werden
kann, ist die Hautfarbe biologisch nicht zu dndern.

Fatouma K.s Argumentation zielt indes nicht auf eine Unterschei-
dung, die Rassismus auf biologische sRassenkonstruktionen reduziert.
Thr Widerspruch zu Asmah N.s Feststellung richtet sich auch nicht ge-
gen die Existenz und die rassistische Aufladung >natiirlicher< Unter-
schiede, hier der Hautfarbe. Vielmehr widerspricht sie der hegemonia-

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

len Auffassung, wonach sich >Islamkritik< gegen die Praxis von Mus-
lim:innen, hier das Tragen eines Kopftuchs, richtet und deswegen kein
Rassismus sein kann. Rassismus ist keine Reaktion auf das, was rassi-
fizierte Personen tun, sondern ein Ausdruck des Wissens, auf das Per-
sonen zuriickgreifen, die sich rassistisch duflern.”® Aus Fatouma K.s
analytischer Perspektive schiitzt ein auf Assimilation gerichtetes Ent-
gegenkommen rassisierter Personen, hier das Ablegen des Hijab, nicht
vor Rassismus. »[..] bestimmte Wissensbestinde in den Kopfen der
Menschen« wirken weiterhin und rassifizieren Muslim:innen auch oh-
ne Kopftuch, wenn auch zum Teil auf andere Weise.

Auch Asmah N.s Aussage richtet sich sowohl gegen die Themati-
sierung von antimuslimischem Rassismus als s>Islamkritik< als auch
gegen die unterkomplexe Problematisierung von Rassismus als >Haut-
farbenrassismus<. Ihre Argumentation stiitzt sich aber weiterhin auf
die Praxis von Muslim:innen und fordert die Anerkennung von Dif-
ferenz im Verhiltnis zur Gesamtgesellschaft ein. Sie setzt darauf,
dass die Praxis von Muslim:innen verstanden und anerkannt wird,
sodass diese frei entscheiden konnen, ob sie ein Kopftuch tragen oder
nicht. An diesem Punkt unterscheiden sich die Argumentationen der
beiden Diskutierenden: Wihrend Fatouma K. das innermuslimische
Verhaltnis als diverses und intersektional diskriminiertes anspricht,
argumentiert Asmah N. in Richtung des hegemonialen Diskurses.
Auch Fatouma K. spricht in diese Richtung, allerdings nicht, um fiir
Verstindnis und Anerkennung zu werben, sondern um zur Selbstre-
flexion aufzufordern. Ihre Argumentation fokussiert nicht die Praxis
von Muslim:innen: Nicht die Differenz ist hier das Problem, sondern
die Differenzierung, die als Rassifizierung problematisiert wird. Oh-
ne die Unterschiede zwischen den Rassismen zu vernachlissigen,
verwischt Fatouma K. also die den antimuslimischen Rassismus als
sIslamkritik< rechtfertigende Unterscheidung zwischen Hautfarbe und
Kopftuch. Sie kann zwar das Kopftuch ablegen, wird aber weiterhin
als Muslimin rassifiziert: Ob mit oder ohne Kopftuch, »bestimmte

10 Vgl dazu Attia 2019.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

7


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Wissensbestinde« werden andere Marker finden, sodass der antimus-
limische Rassismus, wenn auch anders, so doch auch dann greift,
wenn eine Frau das Kopftuch ablegt. Die Praxis von Muslim:innen
(Kopftuch tragen oder ablegen) ist nicht ausschlaggebend, sondern der
Rassismus (»bestimmte Wissensbestinde«). Fatouma K. erteilt dem
Versuch, »unsichtbarer [zu] werden« als unmégliches Unterfangen eine
Absage, weil Rassismus nicht als Reaktion auf die Praxis rassifizierter
Personen zu verstehen ist. Die Reflexion ihrer eigenen Hypervisibili-
tit tragt vor dem Hintergrund ihres situierten Wissens, das auf die
reflektierte Erfahrung von gegendert-antimuslimisch-antischwarzem
Rassismus zuriickgreift, dazu bei, die in der Diskussion angefithrten
Unterwerfungspraktiken von vornherein zum Scheitern zu verurteilen
und zu der widerstindigen Schlussfolgerung zu gelangen: »Ich mochte
mich nicht davon bestimmen lassen.«

»Also (.) manchmal ist es wirklich gu::t, wenn ein anderer (.)
fiir einen spricht.«

Asli A. aus der ersten Gruppendiskussion gibt sich als sikular zu er-
kennen. Sie ist als tiirkische Frau markiert und obwohl sie nicht re-
ligios ist, teilt sie die Erfahrung, als Muslimin adressiert zu werden.
Auch sie ist von antimuslimischem Rassismus, wenn auch auf ande-
re Weise als Hijabis oder praktizierende Muslim:innen, betroffen. Sie
lebt wie Giilgin D. als Nachfahrin von tiirkischen Eingewanderten in
Deutschland und versteht sich als Teil der Gesellschaft. Ihre antimusli-
mische Rassismuserfahrung lisst einen anderen Umgang mit dem Si-
cherheitsdiskurs zu, gerade weil sie sich als »sikular« positioniert und
dennoch als >Muslimin« adressiert wird. Trotz ihres differenten Ori-
entierungsrahmens zu Giilgin D. kann sie sich mit dem gemeinsamen
»Wwir« im Raum identifizieren und wird von den anderen Diskussions-
teilnehmer:innen zwar ambivalent, aber doch als sikulare Muslimin
angesprochen. Asli A. teilt die Erfahrung: »man wird automatisch als
Bedrohung angesehen«. Gillgin D. kann ihr Schmunzeln jedoch nicht
verbergen angesichts der Selbstreprisentation nicht nur als sikulare,
sondern dariiberhinaus als nicht-religise Muslimin. Die Art und Wei-

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

se, wie beide dieses Thema behandeln, zeigt, dass sich ihre Erfahrungs-
werte an diesem Punkt kreuzen und doch wieder auseinander laufen:
Die Bedeutung der Adressierung und der Umgang damit und mit ih-
rem (vermeintlichen) Muslimischsein wird mehrstimmig gefithrt und
enthilt in dieser Sequenz Konfliktpotential.

Giilgin D. weist Asli A. auf die Rolle ihres sikularen Verbandes hin,
der zunichst im Sinne des Berliner Neutralititsgesetzes argumentierte
und deren Mitglieder als Kronzeug:innen fiir ein Kopftuchverbot gehort
wurden. Asli A. bedauert die ehemalige Position ihres Verbandes (»Das
war vor meiner Zeit«), weil sie zum Schaden muslimischer Frauen fithr-
te, die Kopftuch tragen. Sie steht an der Seite von Hijabis, wie sie sagt,
und wiinscht sich mehr Aktivismus gegen das Verbot. Das Ziel, der in-
stitutionellen, intersektionalen Diskriminierung zu begegnen, trennt
und verbindet beide: Asli A. sagt, dass sie sich mehr »Gegenwind« von
muslimischen Verbinden wiinscht, um gegen »kiinstlich erzeugte De-
batten« zu argumentieren. Sie spricht hier zwar ein religiés-markiertes
Thema und die Verbinde als religiose an, meint aber nicht die Religi-
on, sondern die Religidsisierung der »Debatten«, weswegen sie sie als
»kiinstlich erzeugt« attribuiert. Asl A. diskutiert >Religion< in einem
anderen, nimlich sikularen Kontext. Sie vermisst einen »gesellschaft-
lichen Aufschrei seit dem Bekanntwerden der NSU-Verbrechen«, wenn
ein »Zusammenhang zwischen Burkatrigerinnen und Terrorismus [...]
erzeugt« oder »gefliichtete Muslime pauschal [als] Gruppenvergewalti-
ger« bezeichnet werden. Als Vorbild dient ihr die Aktion »Berlin trigt
Kippa«. Sie verschiebt den Fokus, indem sie Widerstand gegen anti-
muslimischen Rassismus in jenen gegen andere Rassismen einbettet.
Die Aufforderung der Vertreterin eines sikularen Verbands, gerichtet
an die anwesenden Vertreter:innen religioser Verbinde, erscheint des-
wegen widerspriichlich, ist jedoch gemif} ihres eigenen Orientierungs-
rahmens stimmig: »Also die Kampagne 3h Kontra Neutralititsgesetz ist
(.) 3h (.) irgendwie (.) 4:hm muss belebt werden und da ih (.) zihlen wir
auch so n bisschen auf auf @eure Unterstiitzung@. «

Dieser Rahmung des Themas widerspricht Giilgin D. vehement. Sie
weist Asli A’s Aufforderung zuriick, dass sich Muslim:innen deutlicher
in der Offentlichkeit kritisch duflern sollen. Sie verengt den durch As-

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Ii A. gedffneten Aktionsradius wieder und kehrt zum Ausgangspunkt
der Diskussion zuriick, dem Kopftuchverbot. Dieses schopft aus einem
hegemonialen Wissen tiber sie als praktizierende Muslimin, das ihrem
eigenen Wissen iber sich und ihre Praxis entgegensteht. Sie spricht
aus eigener Erfahrung und perspektiviert das politische Thema in sei-
ner personlichen Bedeutung fiir sie als Hijabi. Das unterscheidet ihre
Situation grundsitzlich von jener Asli A.s. Giilgin D.s Argumentation
zielt darauf, ihre muslimische Perspektive als direkt Betroffene sicht-
bar zu machen und zu stirken und gleichzeitig jene in die Verantwor-
tung zu nehmen, die sikular-muslimisch sind und kein Kopftuch tra-
gen. Asli A. behandelt das »Neutralititsgesetz« als Thema, das in einem
Zusammenhang mit anderen Themen steht, die der politischen und zi-
vilgesellschaftlichen Positionierung und Aktion bediirfen. Fiir Giilgin D.
dagegen stellt das Kopftuchverbot kein abstraktes Thema dar, vielmehr
betrifft sie das Verbot direkt und hat konkrete Konsequenzen fiir ihr ei-
genes Leben. Obwohl sikular und religiés in der Regel keine Gegensitze
sind, bezieht sich Giilgin D. aufgrund der sichtbar gelebten religiosen
Praxis auf einen anderen Orientierungsrahmen als Asli A. Beide deuten
das Verbot vor dem Hintergrund ihrer jeweiligen, von jener der ande-
ren an diesem Punkt sich unterscheidenden Erfahrungen und Positio-
nierungen. Beide fordern Unterstiitzung von den jeweils anderen ein,
die Begriindung und die Adressierung fillt aber entgegengesetzt aus:
Wahrend Asli A. die muslimischen Verbinde auffordert, bei »Kampa-
gnen« mitzumachen, um sie zu »beleben«, wiinscht sich Giilgin D. als
direkt vom Verbot betroffene Hijabi solidarische Unterstiitzung. Mehr
noch, sie sagt: »Also (.) manchmal ist es wirklich gu::t, wenn ein anderer
(.) fiir einen spricht.«

Als Hijabi hat Giilgin D. »auf ganz vielen Diskussionsforen« gespro-
chen, aber: »[W]enn ich mich eben gegen das Neutralititsgesetz als
Musli::min ausspreche, dann kommt das bei den Leuten ga:nz anders
an, als, wenn da eine: (.) i4h Sabine sitzt, die (.) eben im Sinne der
Neutralitit das sagt.« Wenn sie sich fiir ihr Recht einsetzt, das Kopf-
tuch zu tragen, wird das dahingehend interpretiert, dass Muslim:in-
nen »Druck« ausitben, womit das Bedrohungsszenario bestitigt wird:
»Also es sind die radikalen Muslime: die wollen eben, dass alle Frau-

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

en ein Kopftuch tragen und seht ihr, sie sind auch gegen die Neutrali-
tit unseres Staates (.) und da fingt ja schon die Islamisierung an und
so.« Gillgin D.s Einsatz fiir ihr Recht, Kopftuch zu tragen, wird im Si-
cherheitsdiskurs als Gefahr fiir die Gesellschaft umgedeutet. Einerseits
werden Muslim:innen ununterbrochen genétigt, zu gewissen Themen
Stellung zu beziehen. Andererseits werden sie nicht gehort und ihre
Antworten antimuslimisch umgedeutet. Einen Ausweg aus diesem Di-
lemma sieht Giilgin D. darin, dass Verbinde fiir Muslim:innen spre-
chen, die nicht direkt betroffen sind, aber mit denen es partielle Uber-
einstimmungen gibt, nimlich einerseits sikular-migrantische und an-
dererseits christliche Verbinde. Diesen Einwand hort Asli A. nicht, da
ihr Orientierungsrahmen ein anderer ist.

Beide sprechen aus der Erfahrung einer rassifizierten musli-
mischen Frau, die eine trigt Kopftuch, die andere nicht. Insofern
unterscheiden sich ihre Rassismuserfahrungen an diesem Punkt.
Giilgin D.s Intervention zielt darauf, die Perspektive von Hijabis zu
stirken und gleichzeitig vor dem Hintergrund ihrer Erfahrung die
Aufforderung zuriickzuweisen, sich als Muslim:innen in dieser Frage
mehr zu engagieren. Vor dem Hintergrund ihres situierten Wissens als
Hijabi ist thr Engagement gegen das Kopftuchverbot kontraproduktiv.
Indem Giilgin D. nur an dem Argument von Asli A. ankniipft, das fiir sie
als Hijabi relevant ist, verschiebt sie die Aufforderung zu allgemeinem
gesellschaftlichem Engagement hin zu einer eindringlichen Bitte um
Unterstittzung in einer Sache, in der sie als betroffene Person nicht
am Diskurs partizipieren kann, weil sie nicht gehért wird. Vor Giilgin
D.s Erfahrungshintergrund ist die Verschiebung nachvollziehbar, weil
sie ihre Situation als Dilemma erlebt: Musliminnen sehen sich als
direkt und gravierend von antimuslimischem Rassismus Betroffene
permanent gezwungen, fiir ihre Rechte zu kimpfen und Stellung zu
beziehen. Aufihre Argumente wird aber nicht eingegangen: Weder ihre
wiederholten Erklirungen, dass sie aus anderen als den vermuteten
Griinden Kopftuch tragen, noch, dass sie selbst entscheiden wollen, ob
sie es tragen oder nicht, erhalten Resonanz. Gillgin D. erlebt nun in
der Gruppendiskussion wieder, dass ihre Interessen ins Leere laufen.
Sie selbst geht ebenfalls nicht auf Asli A.s Argumentation ein, sodass

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

83


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

die personliche Not der einen dem politischen Anliegen der anderen
gegeniibersteht. Beide kniipfen zwar aneinander an und bestitigen
sich gegenseitig in der Notwendigkeit, das Ziel zu erreichen (das Kopf-
tuchverbot abzuschaffen), reden aber letztlich doch aneinander vorbei,
indem sie nicht auf die Argumente der jeweils anderen eingehen,
sondern ihre eigene Strategie verfolgen.

Viola E. versucht sich wiederholt in die Diskussion einzubringen,
die von langen Redebeitrigen geprigt ist. Schlieflich unterbricht sie
und sagt:

»lch muss mal ganz kurz was, auch wenn=es vielleicht nicht direkt da-
zu gehort, was sagen. Weil es immer heifdt gegen Neutralitidtsgesetz.
Ich finde es fiangt schon bei den Begriffen an. Ahm das klingt so, wie
man ist gegen Neutralitit. Natiirlich sind wir ja fiir Neutralitat. Aber,
hier gehts nicht um Neutralitdt, sondern hier gehts um Berufsverbo-
te.«

Asli A. unterbricht zweimal: »von Frauen« und »Berufsverbote, von de-
nen Frau=Frauen betroffen sind«, beim zweiten Mal fillt ihr wiederum

Giilgin D. ins Wort: »Hauptsichlich muslimische Frauen«, woraufhin
Viola E. sagt: »Genau. Diskriminierung von Frauen.« Alle drei beto-
nen also, dass das Berufsverbot nur Frauen diskriminiert. Wihrend es
Giilgin D. wichtig ist, zu betonen, dass es sich »[hJauptsichlich [um]
muslimische Frauen« handelt, belassen es Asli A. und Viola E. bei der
gegenderten Problematisierung.

Die unterschiedlichen Deutungen der drei an dieser Sequenz be-
teiligten Diskussionsteilnehmerinnen stehen im Zusammenhang mit
ihren aktuellen Erfahrungen mit dem Kopftuchdiskurs. Weder Asli A.
noch Viola E. teilen die Erfahrung von Giilgin D., nimlich als Hijabi dis-
kriminiert, missgedeutet und ausgeschlossen zu werden. Indem auch
Viola E. Giilgin D. korrigiert und ihr sagt, welche Begriffe angemessen
sind und verwendet werden sollen, bestitigt sie Giilgin D.s These, wo-
nach Musliminnen mit Hijab nicht gehért werden. Fiir sie als Kopftuch
tragende Person stellt das Gesetz ein Kopftuchverbot dar. Giilgin D. for-
dert sowohl eine sprachliche Konkretisierung des Verbots, die Hijabis
als Betroffene im Blick behilt, als auch eine effektive Unterstiitzung

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

zur Erlangung ihrer Rechte ein. In diese Diskursivierung sind Asl A.
und Viola E. nicht als direkt beteiligte Personen eingeschlossen, viel-
mehr fordert eine direkt Betroffene von ihnen solidarisches Handeln
ein. In dieser Sequenz bleibt diese allerdings aus, sodass Giilgin D.s
Ohnmachtsgefithl, das aus den »ganz vielen Diskussionsforen« resul-
tiert, aktualisiert und bestitigt wird. Sie wird selbst von jenen nicht
gehort, die das gleiche Ziel verfolgen wie sie. Threr Erfahrung nach istes
manchmal »besser [...], wenn nicht die muslimischen Verbinde (.) sich
[zu bestimmten Themen] aussprechenc, sondern sich zuriickhalten und
anderen das Feld iiberlassen, die fir ihr Anliegen, das sie direke betrifft,
eintreten. Trotz gemeinsamen Ziels ist aus jeder der drei Perspektiven
die Diskussion zum Kopftuch-/Berufsverbot indes gescheitert.

»guck mal du bist aus einer anderen Generation«

In der ersten Gruppendiskussion flielen Migrationserfahrung sowie
Alter und Generation in die Reflexion des erlebten antimuslimischen
Rassismus ein. In der bereits erwidhnten und im Zusammenhang
mit gegendertem antimuslimischem Rassismus diskutierten Sequenz
beschreibt Rahman F., dass er als Vorstand einer Gemeinde nachbar-
schaftlichen Konflikten durch Dialog begegnen mochte. Er plidiert
dafiir, Biirger:innen die medial geschiirte Angst vor Muslim:innen zu
nehmen, auf sie zuzugehen und sie fiir sich zu gewinnen. In seinen
Ausfithrungen erscheinen in der Gegeniiberstellung zur »Zielgruppe
[...] Biizrger« Muslim:innen nicht als Biirger:innen, sondern als Einge-
wanderte. Das korrespondiert mit seiner personlichen Positionierung;
ob sie auch jene seiner Gemeinde spiegelt, wissen wir nicht.

Giilgin D. tiberzeugt der Vorschlag zum Dialog nicht. IThr zufolge
machen die Gemeinden das schon seit Jahren mit wenig Erfolg. Giilgin
D. betont, dass sie ihre Zugehorigkeit zur Gesellschaft nicht beweisen
muss: Sie ist hier geboren und verdient die gleichen Rechte wie alle
anderen auch. Der Beweispflicht setzt sie die Forderung entgegen, als
Teil der Gesellschaft anerkannt zu werden. Sie begriindet ihre Rechte
hier mit einem Argument, das die Lebenssituation der >ersten Genera-
tion« nicht mit einbezieht, sodass diese in der so begriindeten Forde-

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

85


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

rung nach Anerkennung unberiicksichtigt bleiben. Giilgin D.s und Rah-
man F.s Erwartungen an die Gesamtgesellschaft und ihr Umgang da-
mit kniipfen an ihren unmittelbaren eigenen Erfahrungen an. Giilgin
D. méchte sich nicht (mehr) von bestimmten Bildern iiber Muslim:in-
nen distanzieren oder Nicht-Muslim:innen aufkliren, sondern sich als
gleichberechtigte Muslimin dann duflern, wenn es ihr angemessen er-
scheint. Sie nimmt Bezug auf die Unterscheidung von Eingewander-
ten nach Generationen: Im Gegensatz zu Rahman F. (erste Generati-
on) ist sie hier geboren (x’te Generation). Sie erklirt ihm: »[GJuck mal
du bist aus einer anderen Generation. Du bist aus der Generation, die
als (1) GASTarbeiter gekommen ist.« Giilgin D. z3hlt Rahman F. zu den

ilteren >Gastarbeiter:innen<. Gemif} ihrer eigenen Familiengeschichte
korrespondieren Alter und Einwanderungsgeneration mit politischem
und personlichem Migrationskontext. Giil¢in D. unterscheidet die Deu-
tungen zu und Umgangsweisen mit dem antimuslimischen Rassismus
vor dem Hintergrund der jeweiligen Zugehorigkeit zur Gesellschaft:
»hier geboren« versus »gekommenc. Die Differenz zwischen sich und
ihren (GrofR-)Eltern dient ihr dabei sowohl als Muster, das sie auf die
Adressierung von Rahman F. anwendet, als auch als Erfahrungsdiffe-
renz, die sie — aufgrund ihrer Zugehorigkeit zu einer anderen Migrati-
onsgeneration — als die Erfahrenere (»guck mal«) von ihnen beiden im
Umgang mit der Migrationssituation auszeichnet. Als »hier geboren[e]«
hebt sich Giilgin D. im Verhiltnis zu Rahman F. mehrfach (Gender, Po-
sition, Alter, Generation) hervor: »Herr Sheikh abi [...] guck mal«.
Rahman F. unterbricht Giilgin D.: Er ist als Student nach Deutsch-
land gekommen (»nein, nein, ich bin Student als=als Student«), ihn als
>Gastarbeiter« anzusprechen ist demnach inkorrekt. Der intersektiona-
len Selbst- und Fremd-Positionierung fiigt Rahman F. durch Klasse ein
weiteres Differenzverhiltnis zwischen den Diskussionsteilnehmer:in-
nen hinzu. Im Unterschied zur Thematisierungsweise der anderen Dif-
ferenzverhiltnisse ist diese jedoch im bundesdeutschen Islamdiskurs
recht jung und trifft ins Zentrum des Sicherheitsdiskurses. Die Markie-
rung »arabischer Student« unterscheidet sich von jener stiirkischer Ar-
beitsmigrants, wird aber in der Diskussion nicht aufgegriffen; Rahman
F.s Einwurf bleibt insgesamt ohne Resonanz. Interessanterweise wirft

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

er weder seinen Beruf noch seine Position in der Gemeinde in die Waag-
schale, auch Gender und Alter nutzt er hier nicht, um seiner Zuriick-
setzung (»guck mal«) zu begegnen. Gillgin D. lisst sich nicht bremsen
und fithrt thre Argumentation fort, wie weiter oben bereits ausgefihrt.
Rahman F. kann erst an der Diskussion partizipieren, als er den Fa-
den wieder aufgreift und seine Uberlegungen zum eingangs erwihnten
Nachbarschaftskonflikt weiterfithrt. Im Austausch iiber die Probleme,
die sich ihnen als Muslim:innen stellen, konnen er und Giilgin D. wieder
mit einem gemeinsamen Ziel vor Augen diskutieren. Ihre unterschied-
lichen Positionen werden hier zwar auf unterschiedliche Positionierun-
gen im intersektionalen Gefiige des antimuslimischen Rassismus zu-
rickgefiihrt, flankieren aber nur die Diskussion und fithren letztlich
nicht dazu, entlang von Intersektionen Differenzen festzuschreiben.

»Manchmal ist es ein Privileg sogar nicht hier geboren zu sein.«

Die unterschiedlichen Deutungen von Menschen, die erst als Erwachse-
ne nach ihrer Migration Rassismuserfahrungen machen, und jenen, die
bereits damit grofigeworden sind, kommen auch in der dritten Grup-
pendiskussion zur Sprache. Hassan M., der einzige nicht in Deutsch-
land sozialisierte Teilnehmer in dieser Gruppendiskussion, beschreibt,
dass er an seinem eigenen Verhalten im 6ffentlichen Raum einen Un-
terschied bemerkt zwischen seiner Kindheit und Jugend in einem ara-
bisch-sprachigen Land und seinem Leben als Student in Deutschland
heute. Er fithlt sich unwohl", wenn er 6ffentlich ein arabisches Buch
liest. Hassan M. reflektiert, dass der antimuslimische Rassismus dazu
fithrt, dass er sich zensiert und bestimmte Orte und Situationen mei-
det, um sich zu schiitzen. Er unterwirft sich also dem Diskurs, aber
nicht, indem er sich assimiliert, sondern indem er seine Lektiire und
seine Mobilitit einschrinkt. Die anderen Diskussionsteilnehmer:innen
kniipfen mit eigenen Erzihlungen an seine Schilderung an. Im Unter-
schied zu den anderen fithrt er jedoch die Differenz zwischen seinem

m Zur emotionalen Dimension von Rassismuserfahrungen anhand dieser Se-
quenz: Keskinkilig 2021 i.E.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

87


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Verhalten vor und nach der Migration an. Er hat heute in manchen Si-
tuationen das irritierende Gefiihl, nicht mehr er selbst sein zu konnen.
Sein Erfahrungswissen aus einem anderen gesellschaftlichen Kontext
ist ihm noch prisent. Leyla L. dagegen ist mit dem antimuslimischen
Rassismus aufgewachsen. Sie verbindet das Lesen in der Offentlich-
keit mehr mit dem Gefiihl der Scham und der Angst — Gefiihle, die ihr
Verhiltnis zur deutschen Gesellschaft ausdriicken. Das wiederum iiber-
rascht Hassan M.: »echt?« In einer anderen Sequenz gesteht er, dass er
erleichtert ist, nicht in Deutschland aufgewachsen zu sein: »Manchmal
ist es ein Privileg sogar nicht hier geboren zu sein.«

Leyla L. spricht dariiber, was die alltidgliche Erfahrung von Rassis-
mus mit Menschen macht, die davon unmittelbar betroffen sind. Ei-
nerseits freut sie sich, dass sie selbst und viele andere es schaffen, sich
davon nicht allzu sehr beeintrichtigen zu lassen: »Krass ja, mashaal-
la, was wir so alles erleben so und was wir so durch den Tag tragen
(.) und krass- elhamd’ul’illah, dass ich so heil- dass ich noch so gliick-
lich bin so.« Ihre Freude griindet jedoch nicht auf einer Verharmlo-
sung der Dinge, die »wir so durch den Tag tragenc. Sie betont: »[D]iese
Schwe:re oder diese Last, die wir auf unseren Schultern tragen, die

ist doch nicht norma::l.« Angesichts dessen und »im Umkehrschluss«
ist sie dann doch »auch ein bisschen stolz«, dass sie nicht zerbricht
und sogar »gliicklich« sein kann. Diese Moglichkeit fithre sie darauf zu-
riick, vergessen und verdringen zu konnen: »[I]ch frag mich natiirlich,
ob ich das- (.) ob das einfach (.) passiert, dass ich es vergesse oder ob
das vielleicht auch irgendwi:e m: ob es ’n unbewusster Prozess ist, um
es immer wieder zu verdringen.« Einerseits ist es hilfreich, vergessen
und verdrangen zu kénnen, denn so kann sie »heil« bleiben und »gliick-
lich« sein. Andererseits ist ihr das nicht geheuer, sie sieht »natiirlichc,
dass »voll viele Menschen aus unserer Community« psychisch darunter

leiden, »kaputt« gehen und »mit so Sachen nicht umgehen kénnenc.
Sie resiimiert: »[E]s zieht nicht an uns vorbei.« Fatouma K. bestitigt

die »psychische Dimension« von Rassismuserfahrungen: »[E]s gibt halt
auch Leute, die diesem Druck nicht standhalten kénnen und (.) und

die nicht eine Uberlebensstrategie finden (.) und dann in der Resigna-

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

tion verharren, vielleicht es auch schaffen wieder rauszukommen und
es immer so ein Pingpong-Ding ist.«

Hieran kniipft Hassan M. an. Er leitet seine Ausfithrungen mit der
Frage ein, ob seine Vermutung zutrifft, dass er als einziger nicht in
Deutschland geboren und aufgewachsen ist. Das bis zu diesem Zeit-
punkt eine Stunde wihrende Gesprich und insbesondere die letzten
Ausfithrungen haben ihn zu dieser Schlussfolgerung verleitet, die von
den anderen bestitigt wird. Die zunehmend persénlicher und reflexiver
ausfallenden Redebeitrige verdeutlichen die sich stindig neu formie-
renden Konstellationen von Gemeinsamkeiten und Unterschieden zwi-
schen den Beteiligten. Hier ist es nun die Frage nach den Moglichkeiten
der emotionalen und psychischen Verarbeitung von Rassismuserfah-
rungen vor dem Hintergrund des Nicht_Aufwachsens in einer rassis-
tisch strukturierten Normalitit.

Hassan M. kann auf ein anderes Selbstbild zuriickgreifen als die
anderen Diskussionsteilnehmer:innen. Es beruht auf seiner biographi-
schen Erfahrung, einer Gesellschaft, hier seines Geburtslandes, selbst-
verstindlich anzugehoren. Rassismuserfahrungen be_treffen ihn nun
auch, aber berithren ihn auf andere Weise: Sie sind ihm prisent und
irritieren sein Selbstkonzept. Die Herausforderung, sich selbst perma-
nent »aus der Perspektive der anderen« zu evaluieren, ist ihm neu.
Die Scham, von der Leyla L. im Zusammenhang mit der 6ffentlichen
Lektiire spricht, das Vergessen und Verdringen der »schweren Lastc,
auch Fatouma K.s Ausfithrungen zu Uberlebensstrategien und der Re-
signation thematisieren ihr Verhiltnis zur weiflen Gesellschaft. Auch ihr
Selbstverhiltnis ist daran orientiert, sie sprechen als (marginalisierte)
Deutsche. Hassan M. greift auf einen anderen Erfahrungshintergrund
zuriick. Im Unterschied zu den hier Aufgewachsenen erinnert Hassan
M.s Irritation ihn daran, dass er mit einer Situation konfrontiert ist,
die ihn aus der Gesellschaft heraushalten will: »Am Ende sozusagen ich
bin Outsider (.), ich gehére nicht dazu.«

Er sagt »Outsider« und nicht »Auslinder«, denn selbst der deut-
sche Pass, wie die Diskussionsteilnehmer:innen spiter feststellen, in-
dert nur graduell etwas an ihrem Selbstverhiltnis angesichts von Ras-
sismuserfahrungen. Seine Erfahrung von Nicht-Zugehdorigkeit gepaart

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

89


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

mit der Erinnerung an eine zwar zuriickliegende, aber dennoch seiner-
zeit selbstverstindliche Zugehorigkeit lasst ihn mit anderen Gefithlen
zuriick. Er kann sich an seiner Erinnerung orientieren und vor diesem
Hintergrund die aktuelle Situation als neue Herausforderung reflektie-
ren. Sie erschiittert weder sein Selbstbild grundlegend noch lisst sie ihn
(zu diesem Zeitpunkt) daran zweifeln, den aktuellen Zustand itberwin-
den zu kénnen. Die Erfahrung von Nicht-Zugehdérigkeit der hier So-
zialisierten griindet dagegen auf einem Widerspruch zwischen ihrem
Gefiihl von Zugehorigkeit und ihrer Adressierung als fremd. Ihre Refle-
xion nimmt die »Story of our Life« als ambivalent in den Blick. Hassan
M. ahnt, dass diese Positionierung ihm ebenfalls bevorsteht und wird
darin von Asmah N. bestitigt. Niemand in der Gruppe kommt auf die
Idee, dass die unterschiedlichen Gefiihle und Deutungen mit individu-
ellen oder kulturellen Eigenschaften zu tun haben kénnten, wie dies in
hegemonialen Kontexten rassifizierend tblich ist.

In der weiter oben geschilderten Perspektivierung erginzen Hassan
M. und Asmah N. sich in der Aufzihlung von Situationen, in denen
sie sich angesichts des Sicherheitsdiskurses selbst fithren. Hassan M.
berichtet von seinen Versuchen, »unsichtbarer [zu] werden« und dass
sich das »so falsch« anfiihlt. Die Spannung bezieht sich auf sein altes
im Vergleich zu seinem neuen Leben, die Selbstfithrung ist (noch) nicht
internalisiert und zu seiner Normalitit geworden. Er kann (noch) un-
terscheiden zwischen einem Verhalten, das sich fiir ihn selbst richtig
anfiihlt im Unterschied zu einem, das ithn mit einem Fremdbild kon-
frontiert, dessen mogliche Affirmation er reflektieren und dessen kon-
kreten Gefahren aus dem Weg gehen muss. Der sicherheitspolitisch
aufgeladene, rassistische, gesellschaftliche Kontext versetzt ihn in Unsi-
cherheit im doppelten Sinne: Er verunsichert ihn emotional angesichts
des Abgrunds zwischen Selbst- und Fremdbild und er gefihrdet seine
biirgerliche Unbescholtenheit, denn ein arabisch lesender junger Mann
passt in das Profil eines >Gefihrders<.”” Die hier sozialisierten Diskussi-
onsteilnehmer:innen orientieren ihre Reflexion dagegen ausschliefilich
an der Differenz zwischen Selbst- und Fremdbild, die ihnen ein Leben

12 Darauf wird im Abschnitt Ent_Solidarisierung niher eingegangen.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

lang bekannt ist und als solche unterschiedliche Kontextualisierungen
kennt, jedoch keine selbstverstindliche Zugehorigkeit zu jener Gesell-
schaft, in der sie ihren Lebensmittelpunkt haben. Sie kommentieren
den Unterschied zwischen jenen, die anderswo aufgewachsen sind und
auf andere Selbstbilder zuriickgreifen kénnen und ihnen selbst, die in
einer weifSen Dominanzgesellschaft, die sie als fremd diskursiviert, grof3
geworden sind. Sie kénnen Hassan M.s Situation nachvollziehen, wenn
sie sie mit eigenen Reiseerfahrungen im Rahmen eines Auslandsstudi-
ums etwa vergleichen oder die Erfahrungen von Familienangehérigen
und Freund:innen zitieren. Tasnim J. kommentiert: »Ganz ehrlich, ir-
gendwie bin ich schon ein bisschen neidisch so.«

Hassan M. ist selbst eingewandert, gehort aber einer anderen
Altersgruppe an als Rahman F. aus der ersten Gruppendiskussion, der
ebenfalls zu Studienzwecken einreiste. Zwischen ihren Migrationen
liegen indes Jahrzehnte. Beide gehdren zwar vor dem Hintergrund der
Kategorisierung der deutschen Migrationsforschung biographisch der
gleichen >Migrationsgeneration«< an, aber unterschiedlichen Altersge-
nerationen. Auch Mohamed B. aus der ersten Gruppendiskussion ist
im gleichen Alter wie Hassan M. und vor nicht allzu langer Zeit als
Jugendlicher nach Deutschland eingewandert. Im Disput zwischen
Giil¢in D. und Rahman F. stimmt Mohamed B. teils Giilgin D. zu, die
seinem Alter niher ist, andernteils Rahman F., der wie er auf eine
eigene Migrationserfahrung zuriickblickt. Auch Mohamed B. fordert
Gleichberechtigung als hier lebender Biirger und weist die Verantwor-
tung fiir die »Angste« der weifSen Gesellschaft zuriick. In der dritten
Gruppendiskussion besteht ein Konsens dariiber, dass rassifizierte
Personen nicht verantwortlich fiir Rassismus sind, hier unterwirft sich
auch Hassan M. nicht dieser Anrufung. Unterwerfung und Wider-
stand angesichts der Adressierung als bedrohlich fremd wird in den
Diskussionen also vor dem Hintergrund vielschichtiger und sich in
konkreten Situationen immer wieder neu intersektional kreuzender
Positionierungen und Selbstidentifizierungen unterschiedlich ver-
handelt. Die Komplexitit des antimuslimischen Rassismus und der
damit verwobenen politischen, gesellschaftlichen, biographischen und
personlichen Dimensionen sowie die Vielfalt an damit einhergehenden

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Konstellationen hat changierende Positionierungen auch aufgrund
des Zusammenspiels verschiedener Macht- und Differenzverhiltnisse
zur Folge, die wiederum zu lebendigen Gesprichsdynamiken und
unterschiedlichen Allianzen und Strategien fithren.

Ent_Solidarisierung

In allen Gruppendiskussionen wird auf das gesellschaftliche Miss-
trauen gegeniiber »Muslim:innen< Bezug genommen. Der Sicherheits-
diskurs produziert ein Klima der Verdichtigung und Grenzziehung,
das auch das Verhiltnis innerhalb der Community beriihrt. (Als) Mus-
lim:innen (Markierte) werden implizit oder explizit aufgefordert, sich
zu >muslimischen< Gewalttaten bzw. zu Aussagen und Handlungen
anderer (als) Muslim:innen (Markierter) zu positionieren. Zudem
sehen sie sich in alltiglichen, beruflichen und zivilgesellschaftlichen
Zusammenhingen dazu angehalten, Kontakte jeglicher Art daraufhin
zu iiberpriifen, ob diese Personen oder Gruppierungen berithren, die
unter Beobachtung stehen, um nicht selbst unter Verdacht zu geraten.
Insbesondere der Verfassungsschutzbericht iibt als sicherheitspoliti-
sches Instrument nicht nur direkt, sondern auch indirekt Einfluss auf
die muslimische Bevolkerung aus. Organisationen, die dort erwdhnt
werden, erfahren einschneidende Sanktionen, und zwar auch dann,
wenn sie lediglich unter Beobachtung stehen. Nicht im Verfassungs-
schutzbericht erwihnt zu werden, bleibt trotzdem nicht folgenlos:
Zum einen kann sich dies jederzeit indern, zum anderen besteht die
Gefahr, wegen der sogenannten Kontaktschuld Restriktionen zu erfah-
ren. Insofern operiert der Verfassungsschutz an der Schnittstelle von
Disziplinarmacht und Gouvernementalitit. Im Kontext von Selbstfith-
rung gibt er ein eindriickliches Beispiel dafiir, wie (als) Muslim:innen
(Markierte) die Perspektive des hegemonialen Sicherheitsdiskurses
einnehmen und sich in seinem Sinne selbst fithren. Zwang und Strafe
greifen (noch) nicht, sondern die institutionellen und strukturellen
Rahmen von Beobachtung und Misstrauen fithren dazu, dass sich (als)
Muslim:innen (Markierte) selbst und gegenseitig disziplinieren und

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

kontrollieren, indem sie ihr Verhalten und ihre Zusammenarbeit am
Sicherheitsdiskurs ausrichten. Die Vorwegnahme der Sanktion fithrt
dazu, dass die Sanktion nicht mehr nétig wird, weil sie schon im
Vorfeld greift.

Dennoch sind die Diskussionsteilnehmer:innen dem Sicherheits-
diskurs nicht ausgeliefert. Unterwerfung ist nicht die einzige und vor-
rangige Praxis: Sie ringen um Differenzierung, handeln aus, mit wem
es moglich ist, solidarisch zu sein und mit wem nicht, ohne sich selbst
und die eigene Gemeinde allzu sehr in Gefahr zu bringen. Zum einen
gibt es eine chronologische Abfolge, der zufolge Solidaritit auf Entso-
lidarisierung folgt. Zum anderen analysieren die Diskussionsteilneh-
mer:innen, warum sich @iberhaupt die Frage nach Ent_Solidarisierung
stellt, wenn >wir< ohnehin divers sind und alle sMuslim:innen« potentiell
in Verdacht geraten und unter Beobachtung stehen. Tatsichlich deutet
sich in der Dynamik der Gespriche selbst eine gelebte Praxis der Solida-
risierung und des Widerstands gegen allzu grofie Vereinnahmung ab.
Diese ist weder harmonisch noch zielt sie auf Ubereinstimmung, son-
dern schopft aus der gemeinsamen Erfahrung, als Bedrohung adres-
siert zu werden und auch aus der Unklarheit der Kriterien. Da lediglich
die (vermutete) Religionszugehorigkeit zum Islam als Kriterium sicher
ist, vermag es die essentialistische und homogenisierende Ansprache,
»Muslim:innen« trotz (teils erheblicher) Differenzen an diesem Punkt zu
vereinen, sodass sie filreinander einstehen.

Die Solidarisierung duflert sich in den Reflexionen der Beteiligten.
Sie greift auf die Erfahrungen anderer Muslim:innen« zuriick und wird
durch eigene Perspektiven erginzt. Die Diskussionsteilnehmer:innen
tauschen sich tber die Erfahrung mit dem Sicherheitsdiskurs aus und
erschaffen damit einen Raum, in dem das Problem intern verhandelt
und aus verschiedenen Blickwinkeln diskutiert wird. Deutlich wird,
dass die Frage nach einer moglichen Ent_Solidarisierung weniger
vor dem Hintergrund der eigenen Einschitzung zur politischen,
gesellschaftlichen oder religiésen Ausrichtung eines potentiellen Ko-
operationspartners diskutiert wird als auf Basis der Vorsicht vor einem
Kontaktschuldvorwurf. Die Notwendigkeit, sich selbst und die eigene
Organisation zu schiitzen, durchkreuzt die Solidaritit als Community,

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

93


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

der Gemeinschaft als Muslim:innen, in der fiireinander eingestanden
und solidarische Werte miteinander gelebt werden. Dabei treten am-
bivalente Positionierungen und Handlungsspielriume mit Blick auf
gemeinsame Visionen fiir eine muslimische Agency an den Tag.

In den Gruppendiskussionen werden Risiken, Chancen und Her-
ausforderungen (6ffentlich vernehmbarer) Solidarititsbekundungen
mit anderen Muslim:innen kritisch reflektiert. Insgesamt scheint fiir
die Diskussionsteilnehmer:innen solidarisches Handeln und manch-
mal sogar eine Solidarititsgeste kein leichtes Unterfangen zu sein,
konnten sie doch im 6ffentlichen Raum missgedeutet werden oder
den sich Solidarisierenden und ihrem Anliegen schaden. Die allge-
meine Stimmung von Bedrohung, Verdacht und Unsicherheit dringt
in den Diskussionsraum ein und fordert die Sprechenden dazu auf,
sich zu positionieren und das eigene Handeln angesichts des Bedro-
hungsszenarios zu legitimieren. Die Erfahrung, fiir das Verhalten
anderer >Muslim:innen« zur Rechenschaft gezogen zu werden, wird
jeweils vor dem Hintergrund eigener Erfahrungen perspektiviert,
kommentiert und bewertet. Insofern hingt die Ent_Solidarisierung
zwischen verschiedenen muslimischen Gruppierungen mit ihrem
Antwortverhalten auf jhre hegemoniale Adressierung und der ihnen
zugewiesenen bzw. verwehrten Verantwortungsiibernahme gegeniiber
der Gesamtgesellschaft zusammen®. Die Unterwerfung unter das Eine
kann als Widerstand gegen das Andere gedeutet werden und entspre-
chende Effekte zeitigen. Das Changieren zwischen Ver_Antworten und
Ent_Solidarisierung bringt jeweils neue Reflexionen und Entscheidun-
gen hervor, die im konkreten Fall neu verhandelt werden, sodass -
jedenfalls in unserem Sample — solidarisches Verhalten untereinander
bzw. Unterwerfung unter den Sicherheitsdiskurs nicht bestimmten
Personen oder Gruppierungen zugeordnet werden konnen: Beides
wird gleichzeitig und in Relation zueinander konkret und kontrovers
diskutiert, und hiufig kommt es nicht zu rigorosen Positionen und
eindeutigen Entscheidungen, sondern der Austausch iber die ver-
schiedenen Dimensionen und das Abwigen moglicher Folgen steht

13 Darauf wird im Abschnitt Ver_Antworten ndher eingegangen.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

im Mittelpunkt. In den Diskussionen zeigt sich auch, wie ermiidend
und letztlich unbefriedigend die Verhandlung von Ent_Solidarisierung
angesichts drohender Disziplinarmafnahmen ist und welche Auswege
daraus gesucht werden.

»Verhaltens- (.) &h ra- Verfassungs- &:h schutzbericht
ist sozusagen unsere Verhaltensgrundlage oder
unsere Aktionsgrundlage«

Abdul I ist Vertreter eines muslimischen Verbandes und nimmt an der
zweiten Gruppendiskussion mit zwei weiteren Vertreter:innen anderer
muslimischer Verbinde teil, die ebenfalls in der Vergangenheit direkt
von Praktiken der Sicherheitsbehdrden betroffen waren. Er gibt zu be-
denken, dass die Zusammenarbeit unter Muslim:innen angesichts zu-
nehmender Verdichtigungen erschwert wird.:

»Es gibt die Tendenz (.) &:hm durch diesen Druck, der entsteht das

machen dann Organisationen auch, ne, also indem sie dann einfach
sagen ok Verhaltens- (.) dh ra- Verfassungs- d:h schutzbericht ist so-
zusagen unsere Verhaltensgrundlage oder unsere Aktionsgrundlage,
was ja klar ist wegen den Férderungsrichtlinien und so weiter.«

Der Verfassungsschutzbericht wirkt aus dieser Perspektive in mehrere
Richtungen. Er ist ein Instrument des Staates, um unter Verdacht
gestellte Gruppierungen zu beobachten. Diese werden nicht erst bei
erwiesenem Fehlverhalten sanktioniert, sondern bereits die Erwih-
nung im Verfassungsschutzbericht zieht Sanktionen nach sich, die von
der Beobachtung, iiber das Versagen 6ffentlicher Gelder bis hin zum
Verlust der biirgerlichen Reputation reichen. Der Verfassungsschutz-
bericht wirkt jedoch auch nach innen hin. Zum einen in Gestalt des
Unter-Beobachtung-Stehens der dort aufgefithrten Gruppierungen,
zum anderen wirkt das (Noch-)Nicht-unter-Beobachtung-Stehen be-
reits im Vorfeld: Mit einer der im Verfassungsschutzbericht genannten
Personen oder Gruppierungen in Verbindung gebracht zu werden,
kann dazu fithren, selbst im nichsten Verfassungsschutzbericht auf-
gefithrt zu werden, also der >Kontaktschuld« bezichtigt zu werden. Das

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

95


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

bedeutet, dass staatliche Sanktionen drohen, sobald die Selbstfithrung
versagt. Die Disziplinarmacht kann auch in der Gouvernementali-
tit greifen, Zwangsmafinahmen und Selbstfithrung bleiben in enger
Verbindung bestehen.

Das hat zur Folge, dass es muslimische Gruppierungen gibt, die
im Verfassungsschutzbericht nicht erwihnt sind und nicht beobachtet
werden, und die dennoch aus Angst, der >Kontaktschuld« verdichtigt
und sanktioniert zu werden, andere Gruppierungen und Personen kri-
tisch iiberpriifen, Kooperationen ablehnen und sich von Muslim:innen,
die der Gefahr verdichtigt werden kénnten, distanzieren. Die Praxis
der gegenseitigen Uberpriifung wird von Abdul L. nicht kritisiert; im
Gegenteil, er kann sie gut nachvollziehen und hilt sie fiir angemessen,
»was ja klar ist«. Aus Angst, fiir die (vermuteten) Taten Anderer zur Re-
chenschaft gezogen zu werden, greift die Selbstfithrung und fithrt da-
zu, dass der Verfassungsschutzbericht als Maf3stab fiir das eigene Ver-
halten innerhalb der Communities dient. Gouvernementalitit wirke, je-
denfalls in diesem Kontext, nur in ihrer Interrelation zur Disziplinar-
macht. Ohne Androhung von Sanktionen wiirde die gegenseitige Uber-
priffung und die Ausrichtung des eigenen Verhaltens an der drohenden
Gefihrdung der eigenen Gruppe nicht wirken. Abdul L.s Versprecher
»Verhaltens- (.) ih ra- Verfassungs- d:h schutzbericht« und die Beendi-
gung seines Satzes »ist sozusagen unsere Verhaltensgrundlage oder un-
sere Aktionsgrundlage« reflektiert diesen Zusammenhang: Fiir musli-
mische Verbinde und andere Zusammenschliisse, aber auch fiir Einzel-
personen, ist der Verfassungsschutzbericht nicht lediglich ein Instru-
ment staatlicher Fithrung, sondern auch ein Instrument der Selbstfiih-
rung - eine Selbstfithrung, die zu Entsolidarisierung auch dann fithren
kann, wenn sie selbst anhand der Kriterien des Verfassungsschutzes
nicht gerechtfertigt ist.

Die sicherheitspolitische Unterscheidung zwischen »guten< und >bs-
sen< Muslim:innen im Zusammenhang mit der gouvernementalen Stra-
tegie der Selbstfithrung hat den Effekt, dass Muslim:innen analog dazu
vorgehen und muslimische Verbinde nach dem gleichen Kriterium zu
unterscheiden suchen. Fatouma K. aus der dritten Gruppendiskussi-
on sagt, dass »mit bestimmten Gruppen nicht assoziiert [zu] werden«

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

die Chance bietet, zu den >guten< Muslim:innen zu gehéren und nicht
in Ungnade zu fallen. Diese Einschitzung wird kontrovers diskutiert.
Asmah N. beobachtet, dass viele versuchen, méglichen Anschuldigun-
gen dadurch zu entgehen, dass bestimmte Muslim:innen nicht mehr als
Referent:innen zu Veranstaltungen eingeladen werden. Es gehort mitt-
lerweile zur gangigen Praxis, muslimische Referent:innen itber Online-
Suchmaschinen auszuleuchten, mit Blick auf Details, die als problema-
tisch gewertet werden kénnten. Die Diskussionsteilnehmer:innen wis-
sen um diese Details und fithren sie im Gesprich nicht niher aus, es
handelt sich um eine kollektiv geteilte Erfahrung. Sie kénnen sich also
aufeinander beziehen und an das Gesagte ankniipfen, ohne zu explizie-
ren, worum es geht. Von diesem Generalverdacht, auf dessen Grund-
lage muslimische Gruppierungen andere beobachten, bleiben Nicht-
Muslim:innen verschont." Dass auch Asmah N. den Auswirkungen des
Sicherheitsdiskurses nicht ginzlich entkommen kann, zeigt sich dar-
in, wie auch sie angesichts medialer Berichterstattung iiber bestimmte
Moscheegemeinden und Muslim:innen, die als >Gefihrder« eingestuft
werden, sofort zur Suchmaschine greift und recherchiert: »Ich muss
das jetzt wissen.« Trotz ihrer Unterwerfung iibt sie Selbstkritik an ih-
rem eigenen Verhalten. Sie beklagt die Angst vor Kontaktschuldvorwiir-
fen auch innerhalb ihrer eigenen Familie, in der vor dem Besuch von
Moscheen gewarnt wird, um sich vor staatlichen und in der Folge auch
vor 6ffentlichen und zivilgesellschaftlichen Verdichtigungen und Sank-
tionen zu schittzen. Asmah N. kritisiert das Ausmaf? der Verdichtigun-
gen, sodass muslimische Religionspraxis und das Community-Leben
auch intern unter Verdacht stehen, Zeichen einer Radikalisierung zu
sein oder als solches missverstanden zu werden. Dass etwa ihre Kinder
den Islam- und Arabisch-Unterricht in Moscheen besuchen, wird von
anderen misstrauisch kommentiert oder gar davor gewarnt. Die fehlen-
de Abgrenzung kann dazu fithren, selbst Entsolidarisierung zu erfah-
ren. Trotz Wissens um den Sicherheitsdiskurs, seiner entsolidarisie-
renden und grenziiberschreitenden Effekte auf das eigene, das familia-

14  Obwohl die extreme Rechte sich etwa auf ihr Deutschsein bezieht, geraten
nicht alle >Deutschen<unter Generalverdacht.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

97


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

re und das Community-Leben und der kritischen Auseinandersetzung
damit kénnen sich ihm die Diskussionsteilnehmer:innen nicht entzie-
hen.

»es gibt wirklich manchmal (2) & Chaos von unserer Seite«

Die Anrufung, sich von >bésen< Muslim:innen abzugrenzen, ist auch
in der ersten Gruppendiskussion Thema. Rahman F. ist Imam einer
Moscheegemeinde und berichtet von nachbarschaftlichen Problemen,
die er 16sen will, um ein intaktes Gemeindeleben zu sichern und die
Riaumlichkeiten nicht zu verlieren.” Er tut dies, indem er den Sicher-
heitsdiskurs aufgreift, ihn im Zusammenhang mit einer bestimmten
Gruppe Muslim:innen bestitigt, die eigene Organisation jedoch davon
ausnimmt und so die Giiltigkeit des Diskurses nicht grundsitzlich ver-
wirft, aber in Bezug auf sich zu neutralisieren versucht. Der folgenden
Sequenz liegt keine Beschreibung eines konkreten Konflikts zugrunde,
auf den er sich bezieht; es handelt sich um einen beliebigen, alltig-
lichen Nachbarschaftskonflikt. Rahman F. riumt ein, dass es »Salafis-
ten« gibt, die »missionierenc, sie »verteilen« Ausgaben des Qur'an in der
Stadt. Er erklart nicht, was problematisch daran ist, Qur'an-Exemplare
zu verteilen und niemand fragt nach, was er meint. Die Markierung
als muslimische Praxis kniipft am hegemonialen Wissen an, das allen
Diskussionsteilnehmer:innen bekannt ist, unabhingig davon, ob sie es
teilen oder nicht.

Das Verteilen von Quran-Exemplaren gilt im Rahmen des Sicher-
heitsdiskurses (und des antimuslimischen Rassismus im Allgemeinen)
als problematisch, weil es als Werbung fiir eine Sache diskursiviert
wird, die es nicht zu verbreiten, sondern vielmehr zu begrenzen und
einzuddmmen gilt. Das Verteilen von Qur'an-Exemplaren symbolisiert
vor diesem Hintergrund die >Islamisierung« des Westens und wird
als aggressiver Akt des Eindringens und der feindlichen Ubernah-
me interpretiert. Gar nicht in Betracht kommt dagegen eine andere

15 Dieselbe Sequenz wird im Abschnitt Inter_Sektionen unter anderem Fokus in-
terpretiert.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

Deutung, etwa dass es den Gliubigen um Aufklirung iiber ihre Reli-
gion, um Transparenz und Dialog zu offenem und kommunikativem
Miteinander in einer pluralen Gesellschaft geht. Diese Deutung liegt
auch deswegen in der Diskussion nicht nahe, weil diejenigen, die die
Schriften verteilen, als »Salafisten« bezeichnet werden. Salafist:innen
gelten als Vertreter:innen eines besonders riickschrittlichen, gewaltta-
tigen und bedrohlichen Islams, insofern ist jede Aktion, die von ihnen
ausgeht, zu missbilligen. Salafiyya als pietistische Reformbewegung
zu verstehen, die auf moderne Herausforderungen antwortet und
globalhistorische Beziige aufweist'®, kommt als Deutung in dieser
Sequenz nicht in Betracht. Rahman F. kniipft am hegemonialen Wis-
sen an und die Diskussionsteilnehmer:innen wissen, was er damit zu
verstehen geben will. Insofern muss nicht erwihnt werden, wovon
genau sich Rahman F. abgrenzt, um seine Gemeinde als unverdichtig
zu prisentieren: Die Symbole >Salafisten< und >Exemplare des Qur'an
verteilen< reichen aus.

Das Bild, das Rahman F. aufruft, ist gesellschaftlich bekannt, wird
medial in Szene gesetzt und kann auch unter den Diskussionsteilneh-
mer:innen als bekannt vorausgesetzt werden. Rahman F. aktualisiert
das Bild von den missionierenden Salafist:innen (»Manche haben’s ge-
tan«), um sich tadelnd von ihnen zu distanzieren: »Das ist 4=3 (1) nicht
die Art«. Salafist:innen werden auch im weiteren Verlauf der Diskus-
sion nicht weiter definiert oder ihre Thematisierung wird problema-
tisiert. Die Unterwerfung unter den Sicherheitsdiskurs bestitigt des-
sen Berechtigung und nimmt die eigene Gemeinde aus. So kann Rah-
man F. die Fehler der Muslim:innen seiner Gemeinde anders rahmen.
Er ruft »Chaos« als Grund fiir Nachbarschaftskonflikte auf und diskur-
siviert den Konflikt damit als etwas ganz Normales: »[E]s gibt wirklich
manchmal (2) 4 Chaos von unserer Seite.« Sich paternalistisch entschul-
digend (»wirklich«, »unserer Seite«) steht er zu >seinen< Leuten und ge-
steht Konflikte ein. In der Abgrenzung zu »Salafisten« verschiebt er die
Grenzziehung, die im antimuslimischen Rassismus gezogen wird, (-die
Muslime« versus >die Deutschen<) und bestitigt die Grenzziehung des

16  Lohlker2014.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

99


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Sicherheitsdiskurses (die >guten< versus die >bdsen« Muslim:innen). Die
Unterwerfung unter den Sicherheitsdiskurs geht mit der Entsolidari-
sierung mit einer anderen muslimischen Gruppe einher.

Die Unterwerfung unter den Diskurs rithrt nicht daher, dass sei-
ne Gemeinde keine Exemplare des Qur’an verteilt. Vielmehr ist es die
Art und Weise, in der er die Distanzierung performativ inszeniert, die
auf eine Selbstfithrung hindeutet: Rahman F. unterwirft sich dem Si-
cherheitsdiskurs, indem er die Berechtigung der Ausgrenzung >boser<
Muslim:innen bestitigt, wenn auch mit dem Ziel, seine Gemeinde von
der Kritik auszunehmen und diesseits der Grenzziehung anzusiedeln.
Gleichwohl deuten seine Ausfithrungen auch auf Widerstand hin. Wi-
derstandig fillt seine Kritik an der negativen medialen Berichterstat-
tung iiber den Islam im Allgemeinen und das Schiiren von Angsten im
Besonderen aus: »[W]ir 4: (2) haben nur Sch- i Stress mit den Medie-
(.) & mit den Medien.« Das inklusive »wir« vereint alle Muslim:innen.
Die Differenzierung zwischen >bésen« und »guten< Muslim:innen ist an-
gesichts des medialen Islamdiskurses ebensowenig nétig wie jene zwi-
schen verschiedenen Medien. Um diese geht es ihm auch gar nicht, er
nennt sie stellvertretend, wenn auch verantwortlich fiir die 6ffentliche
Meinung und den hegemonialen Diskurs.

Vor diesem Hintergrund ist eine >normale« Kontaktaufnahme mit
Nachbar:innen nicht méglich: »Die Leute sind nicht genug aufgekli:rt.

Die sind beeinflusst.« Rahman F. kann eine derart vernichtende Kritik
an »den Medien« tiben und »die Leute« — diesmal sind »die Biirger«
gemeint, wie er sie wiederholt bezeichnet — wiederum paternalistisch
in Schutz nehmen, weil er die grundsitzliche Legitimitit des Sicher-
heitsdiskurses akzeptiert. Die Unterwerfung durch Entsolidarisierung
ermoglicht ihm also sowohl Kritik am hegemonialen Islamdiskurs zu
iiben als auch sich vor »seine Leute« und die »Biirger« zu stellen. Im
Spannungsfeld von Unterwerfung und Widerstand und unter Beriick-
sichtigung des hegemonialen Wissens kann er seine Kritik formulie-
ren: Es gibt >bose« Muslim:innen namens »Salafistenc, die Bedrohliches
tun, und zwar Exemplare des Quran verteilen, sodass Kritik an eini-
gen Muslim:innen berechtigt ist. Die Medien verallgemeinern unbe-
rechtigterweise und itben Kritik am Islam als Ganzem. Damit schiiren

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

sie Angste in der Bevélkerung, sodass normale Nachbarschaftskonflikte
vor grofen Herausforderungen stehen. Rahman F. unterscheidet nicht
zwischen verschiedenen Medienhiusern, Publikationsorganen, Journa-
list:innen, Textsorten usw. Thm geht es nicht um die Einschitzung me-
dialer Berichterstattung, sondern um die Skizzierung des hegemonia-
len Kontextes, in dem Nachbarschaftskonflikte zwischen Muslim:innen
und Nicht-Muslim:innen stattfinden. »Die Leute« lassen sich von »den
Medien« »beeinflussen«, sodass ein ganz normaler Nachbarschaftskon-
flikt antimuslimisch oder gar sicherheitspolitisch aufgeladen wird. Die
Anordnung von Konflikt und Kontext, die Rahman F. entwirft, ermog-
licht es ihm, sein Ziel zu verfolgen, nimlich einen normalen nachbar-
schaftlichen Konflikt zu l6sen bzw. gegebenenfalls dessen Scheitern zu
erklaren.

»Die reden erst von denen, aber eigentlich meinen die mich.«

Asli A. aus der ersten Gruppendiskussion beklagt die mangelnde Soli-
daritit untereinander.” Dennoch kann sie die Befiirchtungen anderer
Diskussionsteilnehmer:innen nachvollziehen, dass es weitere Vorwiir-
fe mit sich bringen kann, als Muslim:innen fiir andere Muslim:innen
zu sprechen und sich offen fiir muslimische Themen einzusetzen. Ash
A., Vertreterin eines sikularen Verbandes, bestitigt, dass auch ande-
re muslimische Verbinde Herausforderungen zu bewiltigen haben, da
»man sie der Radikalitit bezeichnet«. Der Versprecher (bezeichnet an-
stelle von bezichtigt) steht fiir eine symbolische Gleichsetzung von Be-
zeichnung und Bezichtigung, wonach mit der Bezeichnung als musli-
misch bereits der Vorwurf der Radikalitit impliziert ist. Im Machtgefil-
le zwischen Anrufenden und Angerufenen ist die Beziehung zwischen
fraglos »Normalen< auf der einen Seite und unter Verdacht und Beob-
achtung Stehenden auf der anderen Seite inhirent. Als radikal »be-
zeichnet« zu werden, ist nicht nur einfach irgendeine Bezeichnung,
sondern eine Bezichtigung, ein Vorwurf. Der Versprecher weist auf das

17 Der Konflikt wurde im Abschnitt Inter_Sektionen rekonstruiert.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

gesellschaftliche Stigma der >Radikalitit« hin: Die Bezeichnung mar-
kiert und wertet im Zuge dessen.

In der dritten Gruppendiskussion provoziert Asmah N., indem sie
sich den Begriff »Gefihrder« aneignet.”® Zu Beginn zdgert sie, schlieR3-
lich ist ihr die Bedeutung ihrer Aussage bewusst, es sind Personen im
Raum, die sie nicht kennt und zwei Aufnahmegerite zeichnen zuver-
lassig alles auf, was gesagt wird, auch wenn sie die Stimme senkt. Es
entsteht eine subversive Atmosphire, als sie den Schimpfnamen ins
Positive umkehrt und sich implizit solidarisch mit den Beschuldigten
zeigt. Die Konstruktion des »Gefihrders« iiberbriickt die Liicke zwi-
schen der Allgemeinheit der Muslim:innen und Personen, die straf-
rechtlich in Erscheinung treten. Zwischen gouvernementaler und dis-
ziplinierender Macht angesiedelt regelt diese Konstruktion nicht nur
das Verhiltnis zwischen Muslim:innen und dem Sicherheitsapparat,
sondern auch unter den Muslim:innen selbst. Die Unbestimmtheit des
Gefihrder-Begriffs ragt in muslimische Communities hinein, verunsi-
chert sie und gefihrdet Kooperationen. Asmah N. erklirt den anwesen-
den Diskussionsteilnehmer:innen, dass alle im Raum und auch andere,
die sich aktivistisch betitigen, jederzeit als >Gefihrder:in« klassifiziert
werden kénnen und viele gar nicht wissen, dass ihr Kooperationspart-
ner oder gar sie selbst als solche unter Beobachtung stehen: »Vielleicht
arbeiten sie aktivistisch zusammen, weil die Leute das selbst nicht wis-
sen.« Asmah N. beschreibt das Problem, dass Menschen, die als >Ge-
fahrder« gelten, ohne es zu wissen, auch andere gefihrden, die fortan
mit ihnen assoziiert werden. Sich zivilgesellschaftlich zu engagieren,
kann also auch jene gefihrden, die vom Engagement profitieren, weil
sie mit >Gefihrder:innencin Verbindung gebracht werden konnten. Das
Thema beschiftigt alle im Raum, Asmah N.s Ausfithrungen werden nur
durch gemurmelte (»((zustimmend))«) oder deutliche (>@Voll!@ @)@«)
Zustimmung, Nachfragen und Zwischenrufe (« ((wirre und lebhafte Ge-
spriche durcheinander))«) und nachdenkliche Laute (»ja, hm:, ((aktiv
zuhdrend))«) unterbrochen.

18  Diese Sequenz wird im Abschnitt Ver_Antworten unter anderem Fokus disku-
tiert.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

Auch Fatouma K. stimmt mehrfach zu (»Und man meint uns, ja.«)
und will Genaueres wissen: »°Ich versteh das grade nicht.° Wer=wer
soll- oder wer hat diesen Begrift iiberhaupt gesetzt, Gefihrder?« Entset-
zen, Sorge und Verunsicherung einen die Gruppe. Alle sprechen leise,
sodass der Eindruck entsteht, als fiithlten sie sich beobachtet und ab-
gehort, als sprichen sie tiber etwas Verbotenes, das thnen Schaden zu-
fiigen konnte. Auf Fatouma K.s Nachfrage antwortet Asmah N. direkt
mit »Polizei«; auch sie fliistert zuriick, es sei eine »Polizeifachdefini-
tion« und bestitigt damit die Atmosphire. Wihrend einige im Raum
eine Antwort auf die Frage suchen, wer den Begriff etabliert hat — Tas-
nim J. bringt das Innenministerium fragend ins Gesprich und Asmah
N. fithrt Landeskriminalimter und das Bundesverwaltungsgericht als
Institutionen auf, die den Begriff iibernahmen - beschiftigt Leyla L.
das Wort selbst; sie empfindet es als »hart beleidigend«. Der Begriff als
solches, die Zuschreibung und Bezeichnung als Gefahr, stellt eine Be-
leidigung dar, die zudem »hart« ist, sie verletzt und erniedrigt. Sie ist
keine Gefahr und will auch nicht als solche tituliert werden. Leyla L.
spricht aber nicht nur fir sich selbst, sondern »find[et] das Wort schon
hart beleidigend« und bezieht ihre Kritik daran auf die Bezeichnung
von Muslim:innen im Allgemeinen (oder gar aller Menschen) als >Ge-
fahrder«. Im Verlauf der gesamten Sequenz verteidigt sich niemand,
alle teilen das situierte Wissen, dass die Anschuldigung haltlos ist. Ei-
ne Unterwerfung kommt nicht in Frage, auch nicht in der Form, sich
selbst von der Anschuldigung auszunehmen. Obwohl Leyla L.s Resii-
mee gegen diejenigen gerichtet scheint, die den Begriff prigen und
nutzen, weist er in die Community hinein und stellt eine widerstin-
dige Solidarititsbekundung dar: Die grundsitzliche und unspezifische
Zuriickweisung der pejorativen Bezeichnung >Gefihrder« als »hart be-
leidigend« unterscheidet nicht zwischen Muslim:innen, die ihn verdie-
nen und anderen, die filschlicherweise erniedrigt werden. Die selbst-
verstindliche und iibereinstimmende Ablehnung vereint die Gruppe,
sie solidarisieren sich nicht nur untereinander, sondern auch mit an-
deren (potentiell allen) Muslim:innen, da diese ebenfalls von der Be-
leidigung betroffen sind. Die Funktion des Gefihrder-Konzepts, auch
unbescholtene Muslim:innen als potentielle Straftiter:innen auszuspi-

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

103


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

hen, sie zu verunsichern und Misstrauen zu sihen, greift jedenfalls in
diesem Moment nicht: »Die reden erst von denen, aber eigentlich mei-
nen die mich.«

Asmah N. spricht das diskursive Verbot aus: Sie identifiziert sich
mit den >Gefihrder:innen«. Die Identifikation mit ihnen gibt eine ambi-
valente Verortung im Diskurs wieder, in der sich Asmah N. (und mit ihr
die anderen) angesichts des Bedrohungsszenarios als >Gefihrder:innenc
wiederfinden bzw. befiirchten, aufgrund undurchsichtiger Kriterien als
solche beobachtet, kontrolliert und reglementiert zu werden. Asmah
N. nimmt den Namen an, aber nicht um sich selbstfithrend als >gute«
Muslimin von den >bésen«>Gefihrder:innen« abzugrenzen, sondern sie
nimmt ihn fiir sich selbst an und fordert die Deutungshoheit iiber die
Begrifflichkeiten heraus. Sie tritt in den Diskurs ein, will aber die Spiel-
regeln mitbestimmen, den Diskurs durch kritische Analyse und Aufkli-
rungsarbeit mitgestalten und beginnt gleich in der Gruppendiskussion
damit. Sie nimmt die Beleidigung nicht an, auch nicht indem sie dage-
gen rebelliert oder sie zuriickgibt. Vielmehr akzeptiert sie den Namen
und nutzt ihn zur solidarischen Selbstermichtigung: Wenn alle Mus-
lim:innen Gefihrder:innen sind, verliert das Konzept seine Macht. Ob-
wohl sich diese Strategie von der Zurechtweisung (»hart beleidigend«)
unterscheidet, deuten beide auf die Solidarisierung mit jenen hin, die
als »Gefihrder:in« bezeichnet und bezichtigt werden, und auf das wi-
derstindige Potential, das in der Solidarisierung liegt.

»ich bin hier groB geworden. Ich bin hier geboren.«

Auch bei guter Fithrung, also Unterwerfung unter den Sicherheitsdis-
kurs und kritikloser Annahme der zugewiesenen Position, bleibt die
gleichberechtigte Anerkennung aus, so Giilgin D. aus der ersten Grup-
pendiskussion. Die Gleichstellung mit anderen Deutschen ist prekir
und kann jederzeit einseitig aufgeldst werden. Dazu reichen Kleinig-
keiten aus, die dazu dienen, das Gegeniiber zu muslimisieren und zur
Gefahr zu erkliren. Giilgin D. kritisiert, dass man »bei einer kleinen Sa-
che [...] trotzdem der Muslim« ist, so sehr man sich auch anstrengt, den
zugewiesenen Platz zu akzeptieren und dabei »nett« und »freundlich«

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

bleibt.” In einer spiteren Sequenz bezieht sich Giilgin D. erneut auf das
Othering von Muslim:innen. Ihrem Erfahrungshorizont entsprechend
spielt die Arbeit eines tirkischen Verbandes eine zentrale Rolle. >Gu-
te< Muslim:innen, die zuvor allseits als Kooperationspartner bevorzugt
wurden (»hitte man mit keinem anderen Muslim zusammen gearbei-
tet«), wurden plotzlich fallengelassen und unter Beobachtung gestellt:
Sie stehen jetzt »auch auf dieser 4:hm auf diesem Bedrohungs- (2) auf
der Bedrohungsliste. Ne, es sind auch die bésen Muslime geworden.«
Die Homogenisierung und das Fremdmachen von >Muslim:innen« geht
so weit, »deutschtiirkische Muslimex, zu denen sie sich selbst zihlt, fiir
tirkische Regierungspolitik in die Verantwortung zu ziehen. Jahrzehn-
te lange gute Kooperation kann »mit einer Tiirkeipolitik [...] auch das
schon wieder zu-d-nichtewerden«. Giilgin D. lisst hier offen, wen sie
fir schuldig hilt an der Transformation von >guten< Muslim:innen in
»bésec und fiir die sicherheitspolitische Uberwachung (»Bedrohungslis-
te«). Sie fithrt auch nicht weiter aus, was vorgefallen ist und es bleibt
unklar, ob sie die deutsche »Tiirkeipolitik, jene des Verbandes oder die
tiirkische Politik meint. Ihre Solidaritit ist indes eindeutig und gilt ih-
rer Bezugsgruppe: »Das sind ja Leute, die hier grofd geworden sind, de-
ren Eltern mit diese Moscheen aufgebaut haben, die in den Projekten
arbeiten, das sind ja wir hier, die deutschtiirkischen Muslime.«

Die Solidarisierung mit den nun >bésen« Muslim:innen hilt Giilgin
D. nicht davon ab, ihnen »Fehler« zu attestieren: Sie haben, so meint
sie, »sich ja auch viele Fehler erlaubt«. Ihre Solidaritit ist nicht unkri-
tisch, aber angesichts der Sanktion eine notwendige Folge. Sie grenzt
sich von anderen Muslim:innen ab, die nicht in ihrem »wir« mitgemeint
sind. Sie selbst betont mehrfach: »Ich bin hier grof} geworden. Ich bin
hier geboren.« Thr verzweifelter Ausruf ist in Richtung Dominanzge-
sellschaft gerichtet und zielt darauf, die gleichen Rechte wie alle an-
deren auch, und zwar »als Muslimin in dieser Gesellschaft« zu haben.
Das geschieht in Abgrenzung zu nicht-tiirkischen Muslim:innen und

19  Diese Sequenz wurde unter anderem Fokus im Abschnitt Inter_Sektionen disku-
tiert.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

105


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

zu nicht hier geborenen und nicht hier aufgewachsenen deutschtiirki-
schen Muslim:innen. Im Zusammenhang mit der »Tiirkeipolitik« steht
ihre Zugehorigkeit jenen gegeniiber, die sie als »Imame, Attachés, Bii-
rokraten« bezeichnet und von denen sie sich vehement abgrenzt. Giilgin
D. unterwirft sich damit dem Sicherheitsdiskurs und folgt der nationa-
len Einteilung: >Gute< Muslim:innen sind hier geboren, >bose« dringen
von aufden ins Land ein und gehéren einem anderen Staat an, sind gar
dessen Vertreter. Sie bedient sich des Diskurses iiber einen domesti-
zierten >Euro-Islam«in Abwehr eines anderen, fremden, »bésen< Islams.
Dieser tragt nicht nur seine Interessen von auflen in die deutsche Ge-
sellschaft hinein, sondern bedroht ihren Platz darin. Gilgin D. betont,
dass sie »hier« in Deutschland geboren ist und das Recht hat, als »Teil

in dieser Gesellschaft« anerkannt zu werden. Uber die Tiirkei verliert
sie bis auf die genannten Kontexte, in denen es um Schuldige (»Tiirkei-
politik«) und Eindringlinge (»Imame, Attachés, Biirokraten«) geht, kein
Wort. Thre Solidaritit ist eindeutig, sie gilt nicht allen Muslim:innen,
im Gegenteil: Einige gefihrden ihr Deutsch(tiirkisch)sein und werden
aus der Solidarisierung implizit oder explizit ausgenommen. Die hege-
moniale Gleichsetzung von Religionszugehorigkeit und nationaler Zu-
gehorigkeit wird bestitigend verschoben: »Deutschtiirkische Muslime«
gehoren dazu, andere Muslim:innen gefihrden dieses Arrangement.
Das Changieren zwischen Solidarisierung und Entsolidarisierung geht
einher mit der punktuellen Unterwerfung unter den Sicherheitsdis-
kurs, die es ihr erlaubt, Kritik zu iiben und die Grenzen, wenn auch
nur zu Gunsten ihrer eigenen Gruppe, zu verschieben.

»der war ja nicht religids«

In der ersten Gruppendiskussion unterscheiden Giilgin D. und Rahman
F. (auf unterschiedliche Weisen) zwischen >guten< und >bésen< Mus-
lim:innen. Sie normalisieren die >guten< Muslim:innen, indem sie ihr
Muslimischsein unmarkiert lassen und implizit als >normal< mitfith-
ren: Giilgin D. spricht von »ga:nz norma:le[n] Jugendliche[n]« mit Be-
darf nach »Jugendarbeit« und »religiéser Unterweisung«. Von ihnen
grenzt sie die »radikalisierten jungen Leute[n]« ab, die sie auch als »ra-

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

dikalisierte Muslime« bezeichnet. Rahman F. unterscheidet zwischen
»Salafisten« und »unseren Leuten«: Wahrend erstere eindeutig aus dem
Rahmen fallen, werden letztere durch ihre fehlende muslimische Rah-
mung normalisiert. Die fehlende Bezeichnung des Selbstverstindlichen
und Normal(isiert)en ist im Kontext hegemonialer Benennungsprakti-
ken bekannt, die explizite Bezeichnung von Menschen als weif3, biirger-
lich oder heterosexuell stof3t bei diesen auf Irritation; sie bleiben iibli-
cherweise unmarkiert. Giilgin D. und Rahman F. bedienen sich dieser
Strategie, um sich und ihre Leute als >normale< Menschen zu empfehlen
und quasi leise hinzuzufiigen, dass es sich um Muslim:innen handelt.

Die Entsolidarisierung gegeniiber den >bdsen< >Muslim:innenc
geht nun paradoxerweise mit ihrer Hypervisibilisierung als (bose<)
Muslim:innen bei gleichzeitiger Entmuslimisierung einher. Das funk-
tioniert am Beispiel von Giilgin D. folgendermaflen: Sie bezieht sich
auf den berechtigten Bedarf »ganz normaler Jugendlicher« nach »re-
ligioser Unterweisung«. Sprachlich stellt sie muslimische Jugendliche
mit christlichen, jidischen, buddhistischen und anderen Jugendlichen
gleich. Trotzdem besteht kein Zweifel, dass es ihr um Muslim:innen
geht. Die Begriffsverschiebung, die das Muslimische in den Hinter-
grund riickt und dafir das Religiose und das Jugendliche aufruft,
greift anerkannte Aspekte auf und nutzt sie fiir das Ziel, muslimi-
sche Religionszugehorigkeit als eine mogliche von >ganz normalenc
Deutschen zu normalisieren. Die performative Wiederholung erlaubt
ihr, ihre Interessen als Biirger:in zu artikulieren (»Ich bin ein Teil in
dieser Gesellschaft. Ich mochte mich nicht andauernd erkliren«)*
und im Zuge dessen, ihre Religion zu inkludieren (»Ich mdochte, dass
es selbstverstindlich ist, dass ich als Muslim in dieser Gesellschaft (1)
((atmet tief ein)) genauso viel Rechte habe«).

Gleichzeitig geschieht dies auf Kosten der Exklusion anderer Mus-
lim:innen, und zwar aus der Gemeinschaft der Muslim:innen: Zunichst
spricht Giilgin D. von »radikalisierte[n] Muslime[n]«, dann von »radi-
kalisierten jungen Leuten«, anschlieflend argumentiert sie beziiglich

20 Die Sequenz wird im Abschnitt Ver Antworten rekonstruiert.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

107


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

eines konkreten Falls, den sie verallgemeinert: »[D]er war ja nicht re-
ligids, ja, es geht ja, also (2) wenn er religios gewesen wi:re, und, hm
(2), wie sagt man (1) aufgeklirt, dann wiirde er ja wissen, dass er so-
was nicht machen darf oder nicht machen kann.« Sie bezieht sich auf
den Fall eines Jugendlichen, der einen Mann wegen seiner Kippa mit
einem Girtel schlug. Der im 6ffentlichen Diskurs als muslimisch mar-
kierte Titer wird von ihr als nicht-religiés jenen »ganz normalen Ju-
gendlichen« entgegengehalten, deren religiése Unterweisung zum Ziel
hat, sich das Verhalten des Propheten zum Vorbild zu nehmen. Der Ge-
walt des entmuslimisierten Jugendlichen stellt sie das angestrebte Ver-
halten normalisiert-muslimischer Jugendlicher gegeniiber: »[E]in vor-
bildlicher, ein liebevoller, ein respektvoller Umgang mit anderen Men-
schen« st fiir sie das Ziel der »religiésen Unterweisung«. Die Unterwer-
fung unter den Sicherheitsdiskurs erlaubt es ihr, eine Verschiebung vor-
zunehmen: Das gewalttitige Verhalten, das im antimuslimischen Dis-
kurs als muslimisch markiert wird, wird von ihr als nicht-muslimisch,
weil nicht religios gedeutet. Sie lehnt die Gewalt ab, weil sie Musli-
min ist (und nicht obwohl sie Muslimin ist) und erwartet, »als Mus-
limin« anderen Deutschen gleichgestellt zu werden. Die Unterwerfung
erlaubt den Widerstand gegen antimuslimische Stereotype und iiber-
lasst die entmuslimisierten Jugendlichen dem Sicherheitsdiskurs, so-
dass die Durchfithrung von Deradikalisierungs- und Priventionsmaf3-
nahmen als gerechtfertigt erscheint, wenn auch nicht fiir normale (also
muslimische) Jugendliche indiziert.

»0k, dann machen wir halt &h unser Ding«

In der zweiten Gruppendiskussion wird die Frage der Ent_Solidari-
sierung mit Blick auf Konflikte zwischen etablierten Muslim:innen
thematisiert, die in Deutschland »Strukturen« aufgebaut haben und
sich darin engagieren, und jiingeren, »in Deutschland sozialisiert[en]«
Muslim:innen, die neue Strukturen aufbauen - teils neben, teils gegen
die alten Strukturen. Abdul 1. kritisiert dies scharf und bevorzugt
es, auch konfliktreiche Diskussionen zu fithren und »Widerstinde«
als »interne« anzugehen und zu »itberwinden«, um muslimische

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

Strukturen zwar divers, aber gemeinsam zu gestalten. »Ich glaube
schon, dass wir neue Initiativen und so brauchen, aber sie miissen

nicht diesen (.) diese Richtung einschlagen.« Er kritisiert, dass junge,
hier sozialisierte Muslim:innen es sich durch den Austritt aus den
etablierten Verbinden zu leicht machen, wenn sie den Konflikten
ausweichen. Abdul I. spricht aus der Position der alten Strukturen,
die er reprisentiert und denen als Strukturen eine gewisse Starrheit,
aber auch Stirke anhaftet. Etwas daran dndern zu wollen, bedeutet
fiir ihn, gegen »Widerstinde« ankimpfen zu miissen, von denen er
aber glaubt, dass sie »zu iiberwinden« sind. Er fithrt verschiedene
Griinde an, warum aus seiner Perspektive die Auseinandersetzung zu
suchen ist. Zum einen gebietet das laut Abdul I. der Respekt gegeniiber
jenen, die die Strukturen aufgebaut haben. Er wiinscht sich, dass
neue Vereine »sagen >Okay, wir sind im Dialog, wir respektieren die
Arbeit der Verbinde usw.« Er kritisiert also nicht grundsitzlich die
Griindung neuer Organisationen, sondern seine Kritik richtet sich
dagegen, dass neue Vereine in Opposition zu den alten Strukturen
gegriindet werden und den internen Konflikten ausweichen, mehr
noch, sie in der Offentlichkeit austragen, die also »sagen >Ja wir sind
gegen Verbinde und wir kritisieren sie jetzt von A bis Z und sonst was
ahm und wir arbeiten sogar dh im Zweifelsfall gegen sie.«

Aus Abdul Ls Sicht ist das respektlos. Das Vorgehen ist nicht nur
aus moralischen Griinden, sondern seines Erachtens auch deswegen
verwerflich, weil die neuen Vereine aus den alten Strukturen hervor-
gingen. Ohne die Stirke, den Riickhalt und die Unterstiitzung durch
die etablierten Strukturen wiren die neuen Akteur:innen nicht in der
Lage gewesen, sich zu »akademisieren« und Neues aufzubauen, so sei-
ne Argumentation. »Die sind aus den Strukturen heraus entstanden,
aus den Strukturen heraus.« Samir H. stimmt Abdul I. zu, sie reden
durcheinander und bestitigen sich gegenseitig: »Ja, genau, [...] das ge-
worden, was sie sind und propagieren jetzt etwas VOLLIG NEUES, NIE

DAGEWESENES.« Er fithrt seinerseits aus: »Es DARF ih aufRerhalb der
ahm (3) der Moscheen oder der Strukturen das geben, aber diese Leu-
te, die sich strukturiert haben, miissen eben selber sich fragen >Wel-
chen Mehrwert gebe ich der muslimischen Community insgesamt zu-

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

riick.«« Samir H. ist ebenfalls nicht grundsitzlich gegen Neugriindun-
gen und eine Pluralitit von Vereinen und Verbidnden. Er erwartet aller-
dings nicht nur Respekt, sondern auch Dankbarkeit sowie eine gewisse
Bescheidenheit in der Einschitzung der eigenen Arbeit.

In der Argumentation der beiden Vertreter etablierter Verbinde
scheinen die klassischen Konflikte zwischen etabliert und innovativ,
Eltern und Kindern und dhnlichen Konstellationen durch. Im Unter-
schied zu den iiblichen Konflikten dieser Art finden die hier genannten
jedoch in einem gesellschaftlichen Kontext statt, der muslimische
Verbinde beobachtet, kommentiert und reglementiert. Abdul I. meint:
»Ja, das das ist ja (.) offensichtlich ne Tendenz ihm, die die mehr als
gefihrlich ist aus meiner Sicht.« und Samir H. bestitigt: »Das sehe ich
auch.« Die eindringliche Aufforderung, die Konflikte als »interne« zu
behandeln und die »Community-Anbindung« nicht aufzugeben, reflek-
tiert den gesellschaftlichen und sicherheitspolitischen Kontext. Auch
die Erinnerung daran, dass die hier sozialisierte Generation durch die
Stirke, den Riickhalt und die Unterstiitzung der Communities wach-
sen konnte, reflektiert den Umstand, dass die Marginalisierung von
Eingewanderten aufgefangen wurde und die Verbinde durch eigene
Angebote der Diskriminierung entgegen getreten sind. Vor diesem
Hintergrund stellt die 6ffentliche Opposition, also das Hineintragen
interner Konflikte in jene Bereiche der Gesellschaft, die die Entfaltung
von Muslim:innen behindern, eine besonders empfindliche Verletzung
dar und hat Verstindnislosigkeit und Krinkung zur Folge. Die hier
sozialisierte Generation, so Abdul 1., reflektiert diesen Umstand nicht.
Sie bricht das Gesprich mit der Community ab und wendet sich der
Dominanzgesellschaft zu.

Die Kommentierung der oppositionellen Neugriindungen erfihrt
aber auch aus einem weiteren Grund Kritik. Abdul I. unterscheidet ver-
schiedene Positionierungen innerhalb der muslimischen Community
und fithrt Alter, Sozialisation, »liberale Muslime« und »Mainstream-
Muslime« an. Er hilt der - aus seiner Sicht — »fragwiirdige[n] Entwick-
lung« den Vorschlag entgegen, »interne Widerstinde zu iiberwinden«
und »neue Initiativen« respektvoll und im Dialog mit den alten Struktu-
ren zu griinden. Diesen Umgang miteinander und mit Konflikten ver-

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

misst er: Er bedauert, dass »das immer mehr verloren geht« und fragt
sich, »wo das am Ende hinfithren wird«. Seine Kritik richtet sich auch
gegen die Beliebigkeit und Unverbindlichkeit jener Gruppierungen, die
er — analog zu deren Selbstbezeichnung — unter einem »liberalen La-
bel« zusammenfasst. Aber auch »Mainstream-Muslim:innen« wirft Ab-
dul I. Kompliz:innenschaft vor. Es handelt sich bei einer der Gruppen,
tiber die in der Diskussion exemplarisch geredet wird, laut Abdul I. um
»20 Minnekens, die aber grofde 6ffentliche Aufmerksamkeit erhalten,
ohne seiner Meinung nach reprisentativ sein zu konnen. Aus der Per-
spektive der etablierten Strukturen ist das seiner Meinung nach »ge-
fahrlich«, und zwar »gesellschaftlich« und »intern muslimisch«. Samir
H. verkniipft den Vorwurf der Beliebigkeit mit dem Argument der Ge-
fahrlichkeit und meint, dass »eine selbst gewihlte Optimierung hochst
gefihrlich« ist. Gegen Neugriindungen hat auch er nichts einzuwen-
den, erwartet von den Akteur:innen aber eine Orientierung an musli-
mischen Interessen: »Es DARF ih auflerhalb der ihm (3) der Moscheen
oder der Strukturen das geben, aber diese Leute, die sich strukturiert
haben, miissen eben selber sich fragen: Welchen Mehrwert gebe ich der
muslimischen Community insgesamt zuriick.« Er wird dabei mehrfach
von Abdul I. bestitigt: »Genaul« An Abdul Ls einleitenden Ausfithrun-
gen ankniipfend beklagt Samir H., dass die kritisierten Vereine sich an
personlichen, individuellen Interessen und an der Optimierung der ei-
genen Person und Position orientieren. Im Zuge der »selbstgewihlten
Optimierung« verlieren seiner Ansicht nach diese Neugriindungen die
Community aus dem Blick, da ihre Aktivititen keinen »Mehrwert« fiir
Muslim:innen haben. Samir H. hilt die dominanzgesellschaftliche An-
erkennung dieser Gruppen fiir »gefihrlich«, weil »20 Midnnekens« ohne
»Community-Anbindung« als reprisentativ missgedeutet werden. In-
dem diese nicht nur neben, sondern auch gegen die etablierten Struktu-
ren arbeiten, sind sie auch »intern muslimisch« »gefihrlich« und schi-
digen die Community: »[G]egen die Strukturen, 4hm dh und auch ihm
ZU DEM PREIS, DASS WIR DIE STRUKTUREN SCHWACHEN. Und
ich glaub das ist ne=ne fr- ne sehr fragwiirdige Entwicklung.«

Obwohl einige Kritikpunkte gegen das attestierte neoliberale Ver-
halten gerichtet sind, meinen die Diskussionsteilnehmer:innen hier

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

n2

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

nicht jene, die sich unter dem »liberalen Label« formieren. Im Unter-
schied zu »liberalen« Muslim:innen, iiber die es sich — so die einhellige
Meinung - nicht lohnt weiter zu sprechen, stellt Samir H. heraus,
dass der Verein, iiber den diskutiert wird, aus den Strukturen heraus
entstanden ist. Er wiederholt diese Tatsache mehrfach. Die Krinkung
liegt darin, dass die Akteur:innen des Vereins auf eine gemeinsame
Geschichte mit jenen Muslim:innen und ihren Strukturen zuriickbli-
cken, von denen sie sich nun absetzen. Der genannte neue Verein
greift, so die Kritik der Diskussionsteilnehmer:innen, auf geteiltes
Wissen zuriick, stellt dieses aber als neu dar, grenzt sich von den
etablierten Strukturen ab und setzt sich medienwirksam in Szene.
Fir Unverstindnis unter den Diskussionsteilnehmer:innen sorgt auch,
dass diese Gruppe im Unterschied zu den »liberalen« Muslim:innen
weifd, wovon sie spricht. Wihrend mit den »liberalen« Muslim:in-
nen keinerlei Verbindung und demnach auch keine Solidaritit, noch
nicht einmal eine aktive Entsolidarisierung stattfindet, scheint das
Band zwischen den etablierten Verbinden und den neuen Vereinen
zumindest in Form einer aktiven gegenseitigen Abgrenzung noch zu
bestehen. Aufgrund ihrer historischen und religiésen Nihe kann aus
Sicht der alten »Strukturen« ein solidarisches Mit- oder auch Ne-
beneinander nur aufrechterhalten werden, wenn ein Mindestmafd an
Respekt, Vernetzung und Community-Orientierung gegeben ist. Dazu
gehort auch, dass die Arbeit der jeweils anderen anerkannt wird und
nicht »propagiert« wird, dass die neuen Vereine etwas »vollig Neuesx,
»nie Dagewesenes« anbieten. Anstatt konkrete, niedrigschwellige Ver-
einsarbeit zu leisten, die an den Bediirfnissen der Community ansetzt,
organisieren die Akteur:innen der neuen Vereine aber zum Beispiel
eine Konferenz, die an eine nicht-muslimische Zielgruppe gerichtet
ist. Das wertet Samir H. als »Versuch der Akademisierung«. Anstatt der
Gemeinde zu dienen und ihr etwas zuriickzugeben — schlief3lich haben
auch sie von den Gemeindediensten profitiert —, bemithen sie sich um
Nicht-Muslim:innen, und zwar auf Kosten jener Community, die sie
aufgezogen hat, so Samir H. Die Aufkiindigung der Solidaritit seitens
der neuen Vereine wird ihrerseits mit Entsolidarisierung beantwortet.
In der Argumentation deuten sich mehr als nur eine Konkurrenzsitua-

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

tion sowie gegenseitige Verletzungen und Krinkungen an, vielmehr
scheint hier ein klassischer Eltern-Kind-Konflikt durch. Der Kontext
ist jedoch gesellschaftlich strukturiert, der Vorwurf des fehlenden
»Mehrwerts« und mehr noch, der Arbeit »gegen die Strukturenc,
um den Preis, diese zu »schwichen«, erhilt angesichts dessen eine
gesellschaftliche Dimension von grofRer Reichweite.

Die sicherheitspolitische Dimension des Konflikts liegt darin, dass
das Ausrichten von offentlichkeitswirksamen Angeboten, die sich an
den Interessen der Dominanzgesellschaft orientieren, politisch und fi-
nanziell gefordert wird, wihrend die alltigliche Basisarbeit als Ehren-
amt geleistet wird und unsichtbar bleibt. Wihrend geférderte Vereine
offentlichkeitswirksame Konferenzen fiir Nicht-Muslim:innen planen,
muss sich der Moscheevorstand nach Feierabend »um Klopapier kiim-
mern [...], um den Wasserrohrbruch und dann soll er noch ein Konzept
fiir Jugendarbeit entwerfen?«, so Samir H. Mit Blick auf die Privilegi-
en und Ressourcen der anderen verteidigt er sich und entschuldigt die
wenig aufregenden Angebote: »Was bieten wir denen an?« Hier scheint
der Konflikt zwischen produktiver und reproduktiver Arbeit durch. Sa-
mir H. ist verirgert, weil die ausscherenden Akteur:innen der neuen
Vereine all das wissen, schlief3lich sind sie in diesen Strukturen grof3-
geworden. Umso unverstindlicher ist ihm ihre Kritik an den »Leute[n]
in der Moschee«. Samir H. kritisiert, dass sie Moscheeverbinde 6ffent-
lich diskreditieren, anstatt der Community etwas zuriickzugeben.

Rania G., der Jiingsten in der Runde, gelingt es nach wiederholten
Versuchen, in das Gesprich einzusteigen. Als Vertreterin eines musli-
mischen Jugendverbandes macht sie auf die Erfahrungen von muslimi-
schen Jugendlichen aufmerksam, um sowohl die Achse zwischen Jung
und Alt aufzubrechen als auch der Deutung des Konflikts eine andere
Sichtweise hinzuzufiigen. Sie fordert von den alteren Anwesenden als
Vertreter der etablierten Strukturen Unterstiitzung ein und kritisiert
ihrerseits deren fehlende Wiirdigung des Engagements der Jungen, die
innerhalb der Community aktiv sind: »[Glanz ehrlich, also bei uns in-
im Verband, wer sind denn die Aktiven? Studenten. Und warum? @Weil
die flexibel sind.@.« Sie durchkreuzt damit gleich mehrere Differenz-
linien, die Samir H. und Abdul I. in ihrer Kritik angefiihrt hatten: Zu-

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

T4

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

nichst ist ihr Verband ein Beispiel dafiir, dass jiingere, hier sozialisierte
Muslim:innen innerhalb der Strukturen aktiv werden. Der Markierung
der Neugriindungen als »Versuch der Akademisierung« hilt sie entge-
gen, dass in ihrem Verband angehende Akademiker:innen (»Studen-
ten«) die Hauptlast tragen. Argumentativ setzt sie der Identifizierung
von Griinden fur die reproduktive Arbeit eine andere Komponente als
jener von Samir H. angefithrten entgegen: Personen, die iiber Zeit ver-
fiigen, konnen sich um die Basisarbeit kiitmmern. Insbesondere aber
steht die Gruppendiskussion selbst paradigmatisch fiir den Umgang
mit jiingeren Mitgliedern der Community: Rania G. wird nicht gehért.
Selbst als sie in dieser Sequenz endlich sprechen kann, wird ihr Beitrag
von Abdul I. kurz kommentiert (»Sicherlich. Gar keine Frage.«) und das
Gesprich in eine andere Richtung weitergefithrt. Rania G. leitet ithren
Redebeitrag damit ein, dass sie das Gesprich zum Thema der Diskus-
sion zuriickfithren und daran erinnern will:

»Ja, aber einfach nochmal um zu=zu dem Thema Sicherheitsdiskur-
se zurlickzukommen. Man muss aber auch sagen, dass eben, also ich

mach Sicherheitsdiskurse auch mit dafiir verantwortlich, dass ahm Ju-
gendarbeit oder islamische Verbandsarbeit whatever, ahm (.) ein Pri-
vileg bleibt.«

Sie fithrt also ebenfalls den gesellschaftlichen Kontext in die Reflexion
ein, gibt diesem aber eine andere Wendung. Wihrend Samir H. und Ab-
dul I. die fehlende Beriicksichtigung des Kontextes im Zusammenhang
mit dem 6ffentlichen Austragen interner Konflikte bemingeln, argu-
mentiert Rania G. diesbeziiglich mit Blick auf muslimische Verbinde
insgesamt. Fehlende Ressourcen fiir die Basis- und Verbandsarbeit er-
weitert sie um fehlende Ressourcen fiir Jugendarbeit und lenkt damit
die Kritik um: Anstatt gegeneinander zu argumentieren und sich um
die viel zu knapp bemessenen Ressourcen zu streiten, richtet sie ihre
Kritik an diejenigen, die die Verteilung von Ressourcen verantworten.
Die Entsolidarisierung, die im Gespriach zwischen Samir H. und Ab-
dul I. tragend ist, wird von Rania G. aufgefangen und damit implizit

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

Solidaritit eingefordert, um gemeinsame Interessen verfolgen zu kén-
nen.”

Rania G. ruft in ihrer Argumentation in Erinnerung, dass die
Sicherheitsdiskurse mafigeblich fiir die Handlungsfihigkeit von mus-
limischen Verbinden und Organisationen verantwortlich sind, etwa
wenn Gemeinniitzigkeit aberkannt und der Zugang zu finanziellen
Ressourcen eingeschrinkt oder gar nicht erst gewihrt wird. Ehrenamt
kann dann hiufig nur von flexiblen und aktiven Studierenden getragen
werden. Rania G.s Argument beleuchtet Samir H.s Kritik aus einer an-
deren Perspektive: Sie reagiert (dhnlich zur ersten Interviewsituation
zwischen Giilgin D. und Rahman F.) auf die Erwartungshaltung der
alteren Generation ihrerseits mit der Aufforderung, das Engagement
der jungen Generation zu wiirdigen und ihre Lebenssituation sowie
ihre Interessen im Kontext des Sicherheitsdiskurses anzuerkennen.
Sie lenkt den Blick auf die Erfahrung anderer junger muslimischer
Studierender und Ehrenamtlicher, die Liicken schlieflen, aber un-
sichtbar gemacht und nicht gehort werden. Der Entsolidarisierung
setzt sie einen Appell zur Solidarisierung entgegen und fordert ge-
meinsames Handeln ein, um der gesellschaftlichen Diskriminierung
begegnen zu koénnen. Auch in den anderen Gruppendiskussionen wird
anhand konkreter Beispiele und allgemeiner Diskussionen dariiber
gesprochen, wie der gesellschaftliche Islam- und Sicherheitsdiskurs in
das Verhiltnis zwischen Muslim:innen hineinragt und dabei Fragen
nach Ent_Solidarisierung zentral sind. Denn die Sichtbarkeit von
Muslim:innen als Muslim:innen in der Offentlichkeit ist auf wenige
ihnen zugestandene Rollen begrenzt, die zudem eher dazu geeignet
sind, sich von anderen (als) Muslim:innen (Markierten) abzugrenzen
als muslimische Bediirfnisse aufzugreifen. Zusammengenommen
verdeutlichen die Argumentationen, wie komplex und vielschichtig die
Fragen sind, mit denen sich die Verbinde auseinandersetzen miissen,
und dass dabei sowohl intersektionale Machtverhiltnisse als auch die
Rahmung durch den Islam- und Sicherheitsdiskurs stets mitverhandelt
werden.

21 UberJugendarbeit ist im Abschnitt Ver_Antworten mehr zu lesen.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

116

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Ver_Antworten

In allen Gruppendiskussionen antworten die Diskussionsteilneh-
mer:innen auf den Sicherheitsdiskurs, indem sie den Staat zur
Verantwortung ziehen und ihn mehr oder weniger explizit auffor-
dern, demokratischen Prinzipien gerecht zu werden. Dazu gehort
aus ihrer Sicht selbstverstindlich auch, muslimische Interessen und
Bediirfnisse als biirgerliche in einem sikularen Staat zu akzeptieren.
Sie diskutieren verschiedene Konstellationen, in denen sie ihre An-
erkennung und ihre Sicherheit gefihrdet oder missachtet sehen. Die
Funktionsweise des >Bedrohungsszenarios< wird evaluiert hinsichtlich
seiner Auswirkungen auf ihr personliches und soziales Leben, ihr zi-
vilgesellschaftliches Engagement und ihre Gemeindearbeit sowie ihren
beruflichen Alltag. Sie kehren also die Blickrichtung um: Die geteilte
Erfahrung, beobachtet, kommentiert und reglementiert zu werden,
wird selbst zum Gegenstand von Beobachtung und Kommentierung.
Unsere Diskussionsteilnehmer:innen reflektieren die Adressierung
von >Muslim:innen< als Bedrohung unter Beriicksichtigung intersek-
tionaler Konstellationen®* und ambiguer Bedeutungen fiir jeweils
konkrete Kontexte. Sie werden gleichzeitig als Teil des Problems und
seiner Losung adressiert und durch wiederholte Ansprachen dazu
angehalten, sich zum Sicherheitsdiskurs zu positionieren. Sie wer-
den zur Distanzierung von >Islamismus< und »islamisch« legitimierter
Gewalt aufgefordert, ansonsten droht die Disziplinarmacht in Form
von Verdichtigung, Beobachtung und Reglementierung zu greifen
sowie damit, Restriktionen und Sanktionen zu ergreifen. Ihr aktiver
Beitrag, den sie als Muslim:innen zur Gesellschaft leisten, wird auf
die Mitwirkung in Mafinahmen zu Deradikalisierung und Privention
reduziert. Die Bereitschaft zur Selbstfithrung durch Bekenntnis und
Verantwortungsitbernahme wird mit (vorliufiger und begrenzter) Zu-
gehorigkeit belohnt. Diese reicht jedoch nicht aus und fithrt letztlich zu
der Frage, wie (als) Muslim:innen (Markierte) angesichts ihrer prekiren

22 Daswurde bereits im Abschnitt Inter_Sektionen rekonstruiert.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

Anerkennung und des ihnen verweigerten Schutzes ihre Bediirfnisse
nach Bildung, Sicherheit und Wiirde selbst organisieren kénnen.

Die Diskussionsteilnehmer:innen sind sich der Anrufung bewusst,
mit der sie dazu angehalten werden, ihren Beitrag zu Deradikalisie-
rung und Prdvention zu leisten. Sie wissen aus eigener Erfahrung, dass
die Forderlandschaft auf »islamistischen Extremismus«< fokussiert und
finanzielle Anreize schafft mit dem Ziel, dass muslimische Gemein-
den und Vereine die sicherheitspolitische Fithrung und Disziplinierung
mittragen und sich selbst entsprechend fithren. Sie kritisieren einer-
seits, auf die Rolle als >Sicherheitspartner< im Kampf gegen Islamis-
mus reduziert zu werden®®, andererseits kann selbst in diesem Arbeits-
feld von einer Zusammenarbeit auf Augenhdhe keine Rede sein. Letzt-
endlich interessiert ihr allgemeiner und gleichberechtigter Beitrag zur
Gesellschaft, den sie als muslimische Mitbiirger:innen leisten, nicht.
Stattdessen steht ihre Loyalitit als Deutsche zur Disposition und sie
stehen als >Muslim:innen«< unter Generalverdacht, sodass sie sich hiu-
fig damit konfrontiert sehen, mehr mit ihrer Verteidigung und Aufden-
wahrnehmung zu beschiftigen als mit ihren community-internen In-
teressen und ihrem allgemeinen, gesellschaftlichen Engagement. Die
»Partnerschaft¢, die im Sicherheitsdiskurs zwischen Staat und musli-
mischen Communitys von ersterem eingefordert wird, ist unausgegli-
chen. Muslimische Communities machen die Erfahrung, dass Grund-
gesetz, Rechtsstaat, Demokratie, Sicherheit, Meinungs- und Religions-
freiheit zu ihren Ungunsten missgedeutet werden, also universalisti-
sche Werte partikular ausgelegt und Muslim:innen benachteiligt wer-
den. Die Diskussionsteilnehmer:innen bemingeln die Intransparenz
sicherheitspolitischer Apparate und Begriffsinstrumente. Das Konzept
des>Gefihrders<verunsichert und verletzt sie. Die Aufforderung, eigene
Angebote nach sicherheitspolitischen Interessen auszurichten, um ihre
erfolgreiche Integration und Demokratiefihigkeit zu beweisen, blendet
aus, dass (als) Muslim:innen (Markierte) vielfiltigen Diskriminierungen
ausgesetzt sind, nicht zuletzt, indem ihre Integrations- und Demokra-
tiefihigkeit kollektiv in Frage gestellt wird, ihre Anerkennung prekir

23 Amir-Moazami 2018.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

1y


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

bleibt und ihre Bediirfnisse — zum Beispiel nach Sicherheit und Gleich-
stellung — missachtet werden. In der Reflexion dessen stellt sich die
Frage, wer eigentlich sie beschiitzt und ihre Sicherheit im Blick hat, die
nicht zuletzt infolge des Sicherheitsdiskurses notwendig wird.

Im Zusammenspiel von Gouvernementalitit und Bedrohungssze-
nario bringen sich (als) Muslim:innen (Markierte) als Subjekte hervor,
die ihre Loyalitit immer wieder neu unter Beweis stellen und ihre >De-
radikalisierung« als Lebens- und Community-Aufgabe zu erfiillen ha-
ben. Da die Selbstfithrung >Freiheit< voraussetzt®, kann im Zuge der
Unterwerfung Handlungsmacht erlangt werden, sodass eigene musli-
mische Bediirfnisse in den politischen Diskurs eingefiihrt und die Aner-
kennung und Bekimpfung von antimuslimischem Rassismus als demo-
kratisches Biirger:innenrecht eingefordert werden kann. Indem sie sich
der Anrufung unterwerfen® und Deradikalisierungs- und Priventions-
arbeit leisten, gestalten sie den Diskursraum mit: Sie kdnnen Position
beziehen und neben Erfolgen auch von der unangemessenen Diskur-
sivierung sowie von politischen Fehlentscheidungen und Forderliicken
berichten. Das Antworten ermdglicht eine Deutungsposition, von der
aus der Staat selbst in die Verantwortung genommen wird.

Die Diskussionsteilnehmer:innen kritisieren, dass im Unterschied
zu Priventions- und Deradikalisierungsprogrammen, die >Muslim:in-
nen« als (potentielle) Titer:innen in den Blick nehmen, Férderprogram-
me fiir Muslim:innen fehlen, und zwar solche, die antimuslimischen
Rassismus thematisieren, Muslim:innen empowern oder, wie Giilgin
D. es fordert, »ganz normale« Jugendarbeit anbieten. Sie riicken ei-
gene Bedarfe ins Licht, die im Rahmen von Priventions- und Deradi-
kalisierungsarbeit nicht zufriedenstellend bedient werden konnen. Sie
fordern gleichberechtigte Teilhabe, auch beziiglich ihrer spezifischen
Interessen, sodass >Freiheitc und >Demokratie« ihren universalistischen
Anspriichen gerecht werden. Die Relevanz und Bedeutung der Arbeit
muslimischer Communities wird von ihnen selbst als Beitrag zur Ge-

24  Foucault 2017b; Sarasin 2005.
25  Butler2006.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

samtgesellschaft betont und mit Hinweis darauf ihre uneingeschrinkte
Anerkennung und Gleichstellung eingefordert.

Die Argumentation griindet unter anderem auf allgemein gesell-
schaftlich geteilten und anerkannten Interessen (etwa Jugend- und Bil-
dungsarbeit zu betreiben oder sich um die religiésen Bedarfe ihrer Ge-
meinde zu kiitmmern), auf ihrer faktischen Zugehorigkeit (hier gebo-
ren, aufgewachsen und lebend) und auf ihrem Anspruch, durch die
deutsche Verfassung geschiitzt und gleichgestellt zu werden. In der
Kritik, die in der Unterwerfung maglich wird, prisentieren sich unse-
re Gesprichspartner:innen als Biirger:innen, artikulieren ihre Interes-
sen aus dieser Position und streben nach Handlungsmacht. Sie fordern
ein, dass das Versprechen nach Teilhabe tatsichlich eingel6st wird und
sie als gleichgestellte Biirger:innen anerkannt werden. Das setzt vor-
aus, dass ihre Sorgen und Angste ernst genommen, ihre Sicherheits-
bediirfnisse nicht itbergangen und ihre Forderungen nach Partizipati-
on, Zugang zu Ressourcen und Investition in muslimische Strukturen
stirker ins gesellschaftliche Blickfeld riicken. Muslimische Interessen
treten im Sinne der gouvernementalen Vernunft*® als biirgerliche In-
teressen in Erscheinung, auf die der Staat reagieren muss, wenn er
die (Selbst-)Fithrung nicht gefihrden will. Gleichwohl vertrauen nicht
alle Diskussionsteilnehmer:innen darauf, dass der Staat sie schiitzen
wird. Es werden Moglichkeiten diskutiert, sich gegenseitig Schutz zu
bieten. In gemeinsamen Visionen iiber eine community-nahe Solidari-
tit und Zusammenarbeit mit anderen Muslim:innen tritt die Vorstel-
lung eines gegen-hegemonialen Raumes in Erscheinung. Die Diskus-
sionsteilnehmer:innen konzipieren einen heterotopen Raum?’, in dem
nicht Misstrauen und Ent_Solidarisierung, sondern Gemeinschaft in
Verschiedenheit gelebt wird.

26  Nach Foucault folgt die gouvernementale Vernunft nicht starr den Staatsin-
teressen, sondern erwichst aus dem »komplexen Spiel zwischen individuellen
und kollektiven Interessen« (2017b: 73).

27  Foucault 2005.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

»Dicka, habt doch die Transparenz so!«

Unsere Diskussionsteilnehmer:innen teilen die kollektive Erfahrung,
dass ihre Loyalitit als Deutsche zur Disposition steht. Sie stehen unter
Generalverdacht und missen auf Vorwiirfe und Anschuldigungen
reagieren. Sie unterwerfen sich dem Sicherheitsdiskurs, indem sie
seine Sprache und Argumentation aufgreifen auf der Suche nach
einem adiquaten Umgang damit. Eine Strategie besteht darin, Staat
und Gesellschaft an ihre eigenen Maximen zu erinnern und ihnen zu
spiegeln, dass sie es sind, deren Verhalten undemokratisch, unredlich
und sozial unvertrdglich ist. Die Diskussionsteilnehmer:innen kehren
also sowohl die Blickrichtung als auch den Vorwurf um.

In der dritten Gruppendiskussion diskutieren die Teilnehmer:in-
nen iiber den >Gefihrder«Begriff. Leyla L. bemingelt, dass sie sich vom
Sicherheitsdiskurs »verarscht« fiihlt und fordert Transparenz: »Dicka,
habt doch die Transparenz so!« Die kumpelhafte Anrede unterstreicht,
dass sie sich auf derselben Seite wihnt. Sie spricht den Staat direkt an
und durchbricht einerseits die Grenzziehung zwischen Muslim:innen
und Deutschen und andererseits die im Sicherheitsdiskurs gegen Mus-
lim:innen gerichtete einseitige Kontrollfunktion des Staates. Sie ruft
ein Verhiltnis zwischen Staat und Bilrger:innen auf, das zwar arbeits-
teilig, aber gleichberechtigt operiert: »So wenn wir, weiflt du (.), wenn
wir n gemeinsames Ziel haben, dann kénnen wir doch zusammenar-
beiten.« Obwohl auch in dieser Gruppendiskussion die Solidaritit zwi-
schen Muslim:innen angesichts ihrer Diskriminierung verhandelt wird,
werden in dieser Sequenz Muslim:innen, Staat und Dominanzgesell-
schaft in ein »wir« zusammengefiihrt, das ein »gemeinsames Ziel« ver-
folgt. Indem Leyla L. das »wir« so selbstverstindlich formuliert, setzt sie
die Gegeniiberstellung eines Staates der Deutschen auf der einen Seite
und Muslim:innen, deren Integration verhandelt wird und deren Zuge-
hérigkeit zur Disposition steht, auf der anderen Seite, aufter Kraft.*® In

28  Vgl.etwadie erste Deutsche Islamkonferenz, in der diese Konstellation sich be-
reits in der Sitzordnung spiegelte, aber auch in Sprache, Programm und Zielen
ausgedriickt wurde.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

der Einladung zur Zusammenarbeit prisentiert Leyla L. Muslim:innen
nicht nur als Biirger:innen, sondern lidt sie zu einer Kooperation auf
Augenhohe ein, um die parallel laufenden Bemithungen zusammen zu
fithren. Die derzeitige Situation ironisierend, formuliert sie ihre Auf-
forderung so, als hitte bislang einfach niemand daran gedacht, zu ko-
operieren (»dann kénnen wir doch«). Gleich darauf iibt sie offen Kri-
tik am Staat, weil er Muslim:innen gegeniiber nicht offen ist und ih-
nen nicht vertraut, so ihr Vorwurf: »Warum versteckst du was vor mir?
Warum?« Sie lacht kurz auf und erginzt »Weiflt du so? Weil es ist halt
s0, is direkt so: Wen willst du hier verarschen.« Sie fiihlt sich hintergan-
gen. Ihr Redebeitrag wird von den anderen Diskussionsteilnehmer:in-
nen rege und zustimmend kommentiert. Hassan M. sagt: Das »Pro-
blemc« ist »nicht nur man=etwas versteckt, sondern man versteckt was,
aber behauptet man dann, man sei transparent«. Intransparenz und
Heuchelei sind klassische antimuslimische Topoi*, die insbesondere
im Sicherheitsdiskurs ihre Wirkung zeigen. Sie werden hier nun auf-
gegriffen und zuriickgespiegelt. »Man« ist nicht nur intransparent, son-
dern gibt auch noch vor, transparent zu sein, mehr noch: »Man« wirft
Muslim:innen vor, intransparent und heuchlerisch zu sein. Der Staatals
wichtiger Akteur im Sicherheitsdiskurs wird demokratischen Ansprii-
chen offenbar nicht gerecht, wirft aber die eigenen Versiumnisse Mus-
lim:innen vor, so die Argumentation. Die Diskussionsteilnehmer:innen
hinterfragen die Machtstruktur und die doppelten Standards: Von Mus-
lim:innen wird etwas erwartet, das ihnen gegeniiber nicht eingehalten
wird, dessen Missachtung ihnen aber wiederum vorgeworfen wird.

»die Frage der Prioritat und [die] Frage der Augenhdhe«

Giilgin D. spricht aus der Perspektive eines Vereins, der Priventions-
und Deradikalisierungsarbeit anbietet. Vor dem Hintergrund ihrer Er-
fahrungen in der konkreten Arbeit zweifelt sie an der Berechtigung des
Bedrohungsszenarios: »Ich sehe das ja aus dem 4h aus der Arbeit, die

29  Shooman 2014.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

ich bei meinem Triger mache, dass eigentlich die Gefahr nicht so grof3
ist, dass wir andauernd radikalisierte Jugendliche haben.« Demgegen-
iiber mangelt es an reguliren Angeboten:

»[Ilm Vorfeld braucht es mehr Aufklarungsarbeit unter Musli::men
oder braucht es mehr politische Bildung, um die Menschen, (1) die
Mu=Muslime, in dem stark zu machen, was sie gerade tun. Also sei-
sind sie Schiiler sind sie std- zu stirken in ihrem Schiilersein, wenn
sie Student sind, sie zu starken in ihrem Studium.«

Zwischen den politischen Interessen, die sich in Férderrichtlinien nie-
derschlagen, und jenen muslimischer Communities besteht eine Dis-
krepanz: »[W]lir wiirden gerne da eigentlich andocken, dhm aber (1) das
wird schwie:rig, weil die Topfe, aus denen man Projekte beantragen
kann (1), eben in diesem grofien Topf untergebracht sind Sicherheit und
Extremismuspravention.«

Darin driicke sich eine doppelte Diskriminierung aus. Die ge-
wiinschten Arbeitsschwerpunkte gehéren zu den reguliren Leistungen
und Aufgaben der Kinder- und Jugendhilfe. Sie liegen in staatli-
cher Verantwortung und werden dem Subsidiarititsprinzip zufolge
von freien Trigern ausgefithrt. Zusitzlich existieren Projektforde-
rungen, die zeitlich befristet sind und auf spezifische, kurzfristige
Problemlagen reagieren. Wihrend Jugendarbeit und politische Bildung
regelfinanziert sind, woran aber muslimische Triger erst zogerlich
partizipieren konnen, fillt die Deradikalisierungsarbeit unter die
Projektférderung. Giilgin D. schliefft sich nun weder der verbreite-
ten Kritik an der Einschitzung an, dass politischer Radikalismus
und Rassismus als kurzfristige Probleme behandelt werden, noch
kritisiert sie die mangelnde Unterstiitzung an der Etablierung eines
muslimischen Wohlfahrtsverbands. Sie begniigt sich vielmehr damit,
Projektmittel (also eine zeitlich und thematisch begrenzte Forderung)
fiir muslimische Jugend- und Bildungsarbeit zu fordern. Giilgin D.s
Wunsch »Projekte [zu] beantragen« kniipft an ihrer Erfahrung an, als
muslimischer Trager lediglich Gelder aus »diesem grofien Topf [..]
Sicherheit und Extremismusprivention« zu erhalten. Angesichts der

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

anvisierten gesellschaftlichen Aufgaben, die sie iibernehmen will, ist
ihre Forderung bescheiden.

Sowohl die Bescheidenheit als auch die Unterwerfung stof3en auf
Mohamed B.s Kritik. Muslim:innen wird nur zugestanden, im Rahmen
von Projekten fiir die Losung konkreter Probleme in die Verantwortung
genommen zu werden: »Es gibt ein Problem. Diese Muslime kdnnen
das irgendwie auch dndern [..] aber sollen nur das bitte dndern und so
wie es uns passt und nicht so, wie sie denken, dass es richtig wire«.« Aus
dieser Sicht ist diese Praxis aus verschiedenen Griinden problematisch:
Muslim:innen haben keinen Anteil daran, das Problem zu definieren
oder ein Handlungskonzept zu entwerfen. Sie sind lediglich als Ausfiih-
rende vorgesehen. Die sicherheitspolitische Rahmung des Handlungs-
bedarfs hilt Muslim:innen auch perspektivisch aus der Verantwortung
heraus, regulire Jugendarbeit ist nicht vorgesehen. Insofern argumen-
tiert Mohamed B. sowohl mit als auch gegen Gillgin D.s Strategie. Auch
er hilt regulire Angebote fiir sinnvoll, zweifelt aber daran, dass Mus-
lim:innen mehr gewdhrt wird als »ein Problem [...] irgendwie [zu] in-
dern«. Thm stellt sich »die Frage der Prioritit und [die] Frage der Au-
genhéhe«. Muslimischen Verbinden wird im Rahmen des Sicherheits-
diskurses lediglich eine nachgeordnete Akteursposition zugestanden:
»Man betrachtet die muslimischen Gemeinden nicht als ebenbiirtig,
sie sollen so arbeiten, »wie es uns passt und nicht so, wie sie den-
ken, dass es richtig wire«. Die Perspektiven, Erfahrungen und Wissens-
bestinde von Muslim:innen finden keine Beriicksichtigung, vielmehr
werden Aspekte davon fiir sicherheitspolitische Interessen instrumen-
talisiert.

Giilgin D. ist um einen pragmatischen Ansatz bemiiht. Sie stimmt
Mohamed B.s Analyse und Kritik zu (»Das stimmt, da hast du Recht,
aber nur das-«) und widerspricht gleichzeitig seiner Strategie. Sie
teilt seine Kritik an der Ubertragung sicherheitspolitischer Aufgaben
an muslimische Verbinde, da ihre Kompetenzen nicht in diesem Be-
reich liegen: »Plotzlich miissen sie irgendwelche Projekte stemmen,
mit denen sie vielleicht gar nichts zu tu:n haben.« Gleichzeitig wird
ihnen verwehrt, sich in einer Weise gesellschaftlich einzubringen,
die ihren Fihigkeiten entspricht: »[Ulnd sie hitten vielleicht andre

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

123


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Sachen, die sie bisher gut gemacht haben. Wenn man das fordert,
vielleicht viel bessere Arbeit auf die Beine bringen kénnen«. Sie
schwicht ihre Kritik ab, indem sie gleich dreimal ihre eigene Aussage
in Frage stellt (»vielleicht«). Weder sind muslimische Akteur:innen
eindeutig nicht in der Lage, sicherheitspolitische Verantwortung zu
tibernehmen, noch kann sie eindeutig bestitigen, dass sie anderes
besser konnen und dass dieses andere auch fruchtet. Die grofitenteils
ehrenamtliche Arbeit der Verbinde bedarf der Professionalisierung.
Deren Forderung wird weitgehend erfolglos eingefordert. Stattdessen
werden von auflen andere Aufgaben an die Verbinde herangetragen
und geférdert. Die ihnen zugedachte Rolle anzunehmen, beruht nicht
nur auf strategischen Uberlegungen, sondern ist auch der materiellen
Situation der Verbinde geschuldet. Uber Deradikalisierungsprojekte
kénnen Verbandsstrukturen professionalisiert werden, allerdings nur
einen Projektzeitraum lang. Die Grenze zwischen Selbstfithrung und
Disziplinierung verschwimmt.

Giilgin D. argumentiert, dass muslimische Jugendarbeit den Effekt
hat, gesellschaftlich unerwiinschtes Verhalten zu reduzieren: »Also es
gibt so viele Sachen, die man machen miisste, damit es gar nicht erst

zur Radikalisierung kommt oder zu dem Geda:nken einer Radikalisie-
rung. So viel Ju::gendarbeit aus muslimischer Perspektive.« Sie wirbt
in der Gruppendiskussion mit muslimischen Teilnehmer:innen fiir ei-
ne sicherheitspolitische Begriindung von Jugendarbeit und versucht,
ihr pragmatisches Vorgehen gegeniiber der Politik zu normalisieren.
Mohamed B. deutet Giilgin D.s Ziel, muslimische Jugendarbeit zu pro-
fessionalisieren, als gemeinsames Anliegen von Muslim:innen. Im Un-
terschied dazu geht es »der Politik« seiner Ansicht nach um etwas an-
deres: »Anschlige zu verhindern, einzuschrinken oder geringer zu ha-
ben, also restriktive Mafinahmen durchzusetzen. Demgegeniiber wol-
len muslimische Verbinde junge Leute stirken, so Mohamed B. Der
nicht niher spezifizierte Begriff im Plural »Anschlige« deutet auf die
Gewalt hin, die von >Muslim:innen« ausgeiibt wird. Nicht gemeint sind
hier Anschlige, die gegen Muslim:innen gerichtet sind. Insofern zie-
len die von »der Politik« eingefiithrten Mafinahmen im Zusammenhang
mit »Anschligen« nicht auf die Stirkung von Muslim:innen. Vielmehr

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

steht ihre Thematisierung als Titer:innen im Zentrum. Mohamed B.
bescheinigt »der Politik« zudem Hilflosigkeit in der Konzeption sinn-
voller MaRnahmen: »[M]ach mal irgendwas, aber bewegt euch nicht zu
viel.« Aus seiner Perspektive mangelt es der Politik an klaren Konzep-
ten, lediglich das Ausmaf an Handlungsfihigkeit wird begrenzt. Die
Anrufung von muslimischen Verbinden als Akteure nimmt sie einer-
seits in die Verantwortung, gesteht ihnen aber nicht zu viel davon zu:
»[S]o wie ihr noch in der Ecke seid, ist es ganz gut«, sagt Mohamed B.
sarkastisch; Muslim:innen sollen »nicht zu sehr in Erscheinung tretenx.
Die Diskussionsteilnehmer:innen sind sich nicht einig, ob ihnen ei-
ne unterwerfende Antwort auf die Anrufung muslimischer Verbinde
als »Sicherheitspartner« perspektivisch erméglicht, als regulire Partner
Verantwortung itbernehmen zu kénnen oder aber sie instrumentalisiert
und »in der Ecke« hilt. Einig sind sie sich dagegen darin, dass sie Ver-
antwortung iibernehmen wollen, und zwar als muslimischer Teil der
Gesellschaft. Hierzu muss die Politik muslimischen Akteuren auf Au-
genhohe begegnen, sodass andere Priorititen moglich werden.

»eigentlich brauchen wir was ganz anderes, wir brauchen
eigentlich eine Starkung der Community«

Viola E. antwortet ebenfalls auf den antimuslimischen Sicherheitsdis-
kurs und hilt muslimische Jugendarbeit fir eine gute Moglichkeit zur
Privention. Sie kehrt allerdings die Argumentation des Sicherheitsdis-
kurses um. Nicht »zu viel Islam« fithrt aus ihrer Sicht zu »Extremis-
mus« und »Terrorismus«, sondern »zu wenig: »In der Realitit ist es ja
tatsichlich so:, dass nicht d:h zu viel Isla:m 4h dieses Problem erzeugt
hat, sondern 4 zu wenig oder zu wenig Wissen iiber den Islam.« »Extre-

misten« haben »skurrile Vorstellungen« und das rithrt daher, »dass man
eben tiberhaupt nicht mehr verwurzelt ist und dass (1) ganz grundlegen-
de Dinge, die die Religion ja auch ausmachen [...], dass das tiberhaupt
nicht mehr klar ist«. Viola E. diskutiert im Unterschied zu Giilgin D.
nicht die Frage, wie grof§ das Radikalisierungsproblem ist. Einig sind
sie und die anderen Diskussionsteilnehmer:innen sich jedoch in der
Theoretisierung des Problems und der Konzipierung von Handlungs-

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

125


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

konzepten. Viola E. kniipft an den Sicherheitsdiskurs in einer Weise
an, die den Staat darin bestitigt, dass etwas geschehen muss. Sie sieht
sowohl den Staat als auch muslimische Verbande in der Verantwortung
zu handeln. Sie fithrt aber andere Griinde fiir das Problem an, inso-
fern weicht auch ihr Vorschlag ab: »[Eligentlich brauchen wir was ganz
anderes, wir brauchen eigentlich eine Stirkung der Community. Wenn
wir 3h, wenn Moscheegemeinden &h sich ih Riume leisten kénnten (1)
und ganz normal ihre Arbeit machen (1) kdnnten«. Giilgin D. und Mo-
hamed B. stimmen Viola E. zu, sie unterbrechen sie bestitigend und
fithren ihre Sitze analog zu Ende.

Das hier in Anschlag gebrachte Wissen widerspricht dem sicher-
heitspolitischen: Die muslimische Deutung des Problems und seiner
Losung weist das hegemoniale Wissen zuriick. Die muslimische Sicht
auf ihre Religion und die Einschitzung der Akteur:innen beziglich
ihres Potentials zur Extremismusprivention steht der Auflenwahr-
nehmung gegeniiber. Dass sie dennoch auf ihre Anrufung als >Si-
cherheitspartner:innen< antworten und Verantwortung iibernehmen,
griindet auf ihrem Selbstverstindnis, dass auch sie sich als geeignete
Ansprechpartner:innen fir das Thema erachten, wenn auch aus ande-
ren Griinden. Indem sie in den Sicherheitsdiskurs eintreten, eréffnet
sich ihnen die Moglichkeit, das hegemoniale Wissen iitber den Islam
und tber Radikalisierungsprozesse zu verschieben, zumindest aber zu
pluralisieren. Das hegemoniale Wissen iiber Islam und Radikalisierung
prasentiert sich als Wahrheit, ist aber partikular und situiert. Es bildet
nicht die Erfahrungen und das Wissen der muslimischen Diskussi-
onsteilnehmer:innen ab. Auch ihr Wissen ist situiert. Im Unterschied
zum hegemonialen Wissen kennen Marginalisierte aber sowohl die
eigenen als auch die hegemonialen Wissensbestinde und reflektieren
die Begrenztheit und Standortgebundenheit des jeweiligen kommuni-
kativen Wissens. Den Diskussionsteilnehmer:innen ist die Kontingenz
der kommunikativen Wissensbestinde vertraut. Das Ver Antworten
bietet ihnen die Gelegenheit, das Priventionsparadigma um eigene
Bediirfnisse zu erweitern und fiir ihre Sichtweise auf den Islam sowie
auf Radikalisierungsprozesse in der Dominanzgesellschaft Gehor zu
finden. In der Praventions- und Deradikalisierungsarbeit Verant-

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

wortung zu iibernehmen, bietet ithnen zudem die Méglichkeit, die
konkrete Arbeit nach ihrem eigenen Verstindnis und den Bediirfnissen
der »ganz normalen Jugendlichen« zu gestalten.

Die Hoffnung auf Anderung des Diskurses ist jedoch briichig.
Schliefdlich bestitigen auch jene Diskussionsteilnehmer:innen, die
sich auf die Sicherheitspartnerschaft einlassen, dass sie nicht »auf
Augenhohe« stattfindet und ihre »Priorititen« andere sind. Die kurz-
fristige Projektfinanzierung erlaubt es nicht, grundstindige Aufgaben
zu iibernehmen und sich zu professionalisieren, selbst Riume fehlen,
um kontinuierlich und nachhaltig arbeiten zu kénnen. In der zwei-
ten Gruppendiskussion konfrontiert Samir H. die Aufforderung an
Muslim:innen, sich an der »Deradikalisierung« zu beteiligen mit der
fehlenden Bereitschaft des Staates, im Gegenzug die »Betroffene[n]
des eigenen Sicherheitsdiskurs« zu unterstiitzen. Er betont die »krasse
Diskrepanz [..], Sicherheitsdiskurs hat ne Auswirkung auf unsere
Lebensrealitit, eben antimuslimischer Rassismus, Ausschlussmecha-
nismen. Sowohl individuell als Muslime, als auch als Organisation, hat
ein=ein ih (.) i:h realen Effekt auf unsere Lebensrealitit«. In seinem
Bundesland gibt es bis dahin »kein einziges Programm gegen antimus-
limischen Rassismus.® (2)« Indem er den antimuslimischen Rassismus
in einen Zusammenhang mit dem Sicherheitsdiskurs bringt, stellt
er die Dringlichkeit von Projekten gegen antimuslimischen Rassis-
mus heraus. Neben der ublichen Jugend- und Bildungsarbeit, die
muslimische Triger als regulire Aufgabe wie alle anderen »Teile der
Gesellschaft« leisten wollen, sind Projekte gegen antimuslimischen
Rassismus zumindest als Folge des Sicherheitsdiskurses wie Projekte
zu Pravention und Deradikalisierung zu behandeln. Insofern nehmen
die Diskussionsteilnehmer:innen ihrerseits den Staat in die Verant-
wortung, fur ihre Bildung und Entwicklung sowie fiir ihre Sicherheit
und ihr Empowerment zu sorgen. Sie kritisieren auf unterschiedliche
Weise, dass Muslim:innen einseitig in die Verantwortung genom-
men werden, indem sie als (potentielle) Gefahr angerufen werden
und von ihnen disziplinierende und gouvernementale Kooperation
erwartet wird, ohne dass ihren eigenen Partizipationsanspriichen und

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

127


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Sicherheitsbediirfnissen als gleichberechtigte Biirger:innen und damit
demokratischen Prinzipien entsprochen wird.

»irgendwie miissen wir fiireinander Schutzschilder sein«

Die Auswirkungen des Sicherheitsdiskurses auf (als) Muslim:innen
(Markierte) sind gravierend. Der Sicherheitsdiskurs als Dimension des
antimuslimischen Rassismus hat nicht nur Folgen auf die Férderung,
die Disziplinierung und das gesellschaftliche Ansehen von Personen
und Gruppierungen, sondern dringt in die Koérper und in die Psyche
von (als) Muslim:innen (Markierten) ein. Leyla L. berichtet in der
dritten Gruppendiskussion, dass es einen Unterschied macht, mit
wem sie sich im O6ffentlichen Raum bewegt: Wenn sie mit Personen
unterwegs ist, die als asiatisch wahrgenommen werden, dann werden
sie als Tourist:innen adressiert und auf Englisch angesprochen: »[W]ir
sind keine Gefahr quasi, wir sind nur ne Kaufkraft quasi.« Das kann

amiisant sein. Im Unterschied dazu belastet es sie sehr, wenn sie sich
mit minnlichen, insbesondere jiingeren, als muslimisch markierten
Personen in der Offentlichkeit bewegt:

»[W]enn ich aber mit meinem Vater (.) aber eigentlich hauptsichlich
mit meinem Bruder unterwegs bin [..] uns beiden ist es bewusst [...]
mir ist es sehr kla:r () ich bin s-(.) mir ist- () ich bin &: () wie nennt
man das (.) &: (.) ich bin wach, ich bin wach, ich guck, jede Sekunde,
konnte jetzt was kommen.«

Die stindige Angst und die Vorsicht vor méglichen verbalen oder kor-
perlichen Verletzungen fithrt dazu, dass sie sich ihrer Markierung als
Muslimin deutlicher bewusst ist und folglich ihre muslimischen Bezii-
ge auch ihr selbst stirker ins Bewusstsein riicken. Die Alltiglichkeit sol-
cher Situationen wirkt identititsstiftend, sodass »dann meine Identitit
auch stirker muslimisch ist mit meinem Bruder zusammen, also wenn

wir zusammen unterwegs sind und die Sache ist (.) mittlerweile hat sich
das so normalisiert«. Identitit beschreibt Leyla L. nicht als Wesensei-
genschaft, sondern als Antwort, als Relation zwischen ihr und der Au-
Renwelt. Sie fithrt ihre Haut als Medium zwischen Innen und Auflen

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

an: Im Ausland, »wo ich nicht als (.) muslimisch rassifiziert werde [...]
wo ich einfach nur als Touri oder so gesehen werde (.) es 15:st sich eine
Haut von mir, es entsteht eine Leichtigkeit«. Hassan M. kennt diesen
Unterschied auch, und zwar zwischen seinem fritheren Leben und sei-
ner aktuellen Situation.*® Als Person, die muslimisch, minnlich, jung
wahrgenommen wird, kann er jedoch »nicht ausschalten, weil ich er-
lebe das tagtiglich, am eigenen Leib«. Er kennt »diesen Luxus« nicht
mehr, sich »ohne nachzudenken (.) 3hm was sagen die Leute jetzt« in
der Offentlichkeit zu bewegen. Auch Tasnim J. setzt der Sicherheitsdis-
kurs zu:

»[I]ch hab soviel (.) &4h soviel Unrecht dh gese:hen und (.) &hmich hab
so n starkes Gefiihl von Ungerechtigkeit, die immer und immer und
immer wieder passiert ((hustet)) und d:hm (1) wie &: ja es treibt dich
in so’ne Ecke [..] ich glaube wir tra:gen soviel von diesem psychischen
(.) Fuck-up und dieser=dieser () also es ist fir mich (.) wie (.) also es ist
wie Vergewaltigung einfach (.) psychisch, die ga:nze Zeit.«

Die »Normalitit, dass wi:r (.) dhm 4 als gefihrlich wahrgenommen wer-
den«, wird »internalisiert« und wirkt sich darauf aus, »wie man seinen
eigenen Korper sozusagen als gefihrlich wahrnimmt«.

Die langen Ausfithrungen aller Diskussionsteilnehmer:innen wer-
den von den anderen nicht unterbrochen, sie héren konzentriert zu.
Bei der Suche nach dem richtigen Wort fiir die psychischen Folgen der
Normalisierung von Rassismuserfahrungen helfen die Diskussionsteil-
nehmer:innen aus: »[D]u isolierst dich oder du vernichtest dich oder du
findest Wege und Strategien, um irgendwie weiter zu machen«, man
versucht, die »Gewalt [zu] sublimieren«, man wird »stumpf [...] gegen-
iiber diesen ganzen Bildern und den ganzen Diskussionenc, »akzep-
tiert« sie, ist »gelangweilt«, »distanziert« sich, aber bei erneuten »Mi-
kroaggressionen« »kommt es wieder hoch«. Die Diskussionsteilneh-
mer:innen fithlen sich ausgeliefert und ungeschiitzt. Besonders hilflos
macht es sie, wenn ihre Kinder und andere jiingere Menschen von Ras-
sismus getroffen werden. Asmah N. stimmt in die Diskussion ein:

30 Die entsprechende Sequenz wurde im Abschnitt Inter_Sektionen rekonstruiert.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

129


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

»lch hab schon Angst () 4::hm (1) ich &: ich hab kleine Jungs [..] es
gibt so Sachen, mit denen kann ich umgehen () oder ich hab die fiir
mich schon einmal durch [..] es ist nicht fiir immer und ewig stabil

und so () ja, es nervt [..], aberjetzt hab ich- jetzt gibt’s ne kleine Ge-
neration (.) von jung, mannlich, arabisch, musli:misch, das istjetzt da
so (.), also meine=meine Angst richtet sich so’n bisschen auf die, des-
wegen ich bin sehr, sehr besorgt, ahm (.) und ich merk auf der einen
Seite, wie ich mich auch gerade als Frau so'n bisschen als d::h mensch-
liches Schutzschild fithle ((bestatigendes Gemurmel)), dass es wichtig
ist, Frauen missen da sein, wo Mannersind [..] ich mach da Giberhaupt
keine Abstriche an feministischen Fragen, a:ber (.) ich mach mir rich-
tig So:rgen um die Manner () um meinen Mann, um meine K- nicht
nur meine Kinder, sondern um alle jungen Manner da draufien, also

alle Braunen jungen Minner [..] irgendwie miissen wir fiireinander
Schutzschilder sein, ganz sta:rk.«

Als Verbandsvertreter:innen entwickeln die Diskussionsteilnehmer:in-
nen Ideen zum professionellen Umgang mit dem Sicherheitsdiskurs,
mit der Adressierung als >Sicherheitspartner< und mit der Ausgestal-
tung muslimischer Jugend- und Bildungsarbeit. In dieser Sequenz aber
wird der Austausch sehr personlich und intim, Aktivismus und Engage-
ment weichen der Exploration und Reflexion ihrer Gefiihle.’ Die Ant-
worten auf den Sicherheitsdiskurs sind nicht linger an den Staat und
die Gesamtgesellschaft gerichtet, sondern an sich selbst. Die Frage da-
nach, wie besonders vulnerable Muslim:innen und als solche Markierte
vor allzu grofien Verletzungen beschiitzt werden konnen, nimmt die
gegenseitige Verantwortung in den Blick. Es wird deutlich, dass inter-
sektionale Aspekte nicht nur in der Einschitzung besonders gefihrde-
ter Personengruppen, sondern auch in der Erwartung an Schutz eine
zentrale Rolle spielen.

Auf Asmah N.s Plidoyer, »fiireinander Schutzschild [zu] sein,
entsteht eine Diskussion zu der Frage, wie angesichts der intersektio-

31 Die emotionale Ebene wird im Kapitel Selbst_Positionierungen im Abschnitt
Schiitzende Distanzierungen und in Keskinkilig¢ 2021 i.E. diskutiert.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

nal-muslimischen Erfahrungen Verantwortung itbernommen werden
kann. Asmah N. hat das starke Gefiihl, sich als Frau insbesondere
schiitzend vor jiingere Minner stellen zu miissen. Sie selbst fithlt sich
geschiitzt, wenn jiidische Personen ihr als Paldstinenserin beistehen.
Leyla L. wirft ein, dass sie als Hijabi regelmifig von Trans* of color
in Schutz genommen wird. Sie vermisst dagegen, dass muslimische
cis-Minner weibliche und queere Muslim:innen verteidigen, wenn sie
diskriminiert werden. Hassan M. fiihlt sich als einziger Mann im Raum
angesprochen und gibt zu verstehen, dass er befiirchtet, dass seine Fiir-
sprache als muslimisch markierter Mann fiir muslimische Frauen und
Queers instrumentalisiert wird und den antimuslimischen Rassismus
affirmiert. Er ruft das hegemoniale Wissen auf, dass die Markierung
des muslimischen Mannes als aggressiver Titer mit der Markierung
der muslimischen Frau als sein passives Opfer korrespondiert. Hassan
M.s Zuriickhaltung rithrt daher, dass er den hegemonialen Diskurs
nicht bestitigen und auch nicht als Titer adressiert werden méch-
te. Asmah N.s Szenario, wonach sich Frauen schiitzend vor Minner
stellen, ist insofern ambivalent auf den Islamdiskurs bezogen, als
dass in ithrem Szenario Frauen als stark erscheinen, sodass sie in der
Anordnung von Schutzbediirftigen und Schiitzenden den orienta-
listischen Opferdiskurs durchkreuzt. Gleichzeitig reflektiert Asmah
N., dass die geschilderte Konstellation missgedeutet werden kann,
nidmlich als antifeministische Geste. Sie betont deswegen, dass sie
diesbeziiglich »keine Abstriche« macht. Sie bestitigt Hassan M. in
seiner Zuriickhaltung und kehrt das feministische Argument um:
»Leute, die schwicher sind als ich, die kénnen nicht mein Schutzschild
sein.« Die Schwiche muslimisch markierter Minner resultiert aus
ihrer Diskursivierung als Gefahr. Asmah N. weist die antimuslimische
Diskursivierung des muslimischen Geschlechterverhiltnisses durch
eine Anordnung zuriick, die sie entgegen der iblichen religitsen
und kulturellen Rahmung gesellschaftlich akzentuiert. Auch Leyla L.
bezieht in ihren Wunsch an Community-Mitglieder den gesamtgesell-
schaftlichen Kontext ein, sowohl in ihrer Aufforderung, in konkreten
Diskriminierungssituationen beschiitzt zu werden, als auch in der
Art und Weise des Antwortens. Sie wiinscht sich Unterstiitzung von

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

131


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

anderen Muslim:innen, um denjenigen, die diskriminieren, deutlich
zu zeigen: »[W]ir sehen euch.«

Die nach Innen gerichtete emotionale Offnung kann angesichts des
gesellschaftlichen Kontextes nicht lange aufrecht erhalten werden. Die-
ser rahmt und durchdringt die Schilderungen auch dann, wenn die Ant-
worten und Aufforderungen einander gelten. Der hegemoniale Diskurs
begriindet den Wunsch nach »menschlichem Schutzschild« und muss
in seiner Wirkung auf die Gesellschaft beriicksichtigt werden, weil die-
ser wiederum auf Muslim:innen zuriickwirkt. Die moglichen Effekte
vorwegnehmend schlieft die Aushandlung der gegenseitigen Verant-
wortungsitbernahme die Kritik am antimuslimischen Rassismus ein.
Mit Blick auf mégliche Konsequenzen stellt sich die Frage danach, wie
Schutz gewihrt werden kann und gleichzeitig Machtverhiltnisse be-
ricksichtigt, vielleicht sogar umgekehrt werden kénnen. Leyla L. méch-
te nicht linger beobachtet, kommentiert, reglementiert und sanktio-
niert werden, vielmehr kehrt sie zumindest das Blickregime um: »Wir
sehen euchg, in der Hoffnung, dass dies Wirkung zeigt.**

»Wo sind die ganzen Princes?«

In der geschilderten Sequenz resigniert Fatouma K. und stellt fest,
»dass es keine Schutzschilder fiir uns gibt, deswegen muss man auch
fragen, Sicherheit fiir wen?« Hassan M. ist noch nicht bereit, aufzu-
geben. Er unterscheidet verschiedene Strategien des Umgangs mit
dem Sicherheitsdiskurs und dem antimuslimischen Rassismus im
Allgemeinen und ruft Umgangsformen in Erinnerung, die nach innen
statt nach auflen gerichtet sind. Jenseits der medialen und politischen
Verwertungslogik zielen diese auf die Stirkung der Community im
Innern. In allen Gruppendiskussionen wird dieser Gedanke im Wunsch
nach eigenen, sicheren, stirkenden Riumen deutlich, in denen The-
men bearbeitet werden konnen, die Muslim:innen selbst fiir relevant

32 Fanon (2017 [1959]) beschreibt eindriicklich, wie der koloniale Blick verunsi-
chertwird, wenn rassifizierte Frauen weifSe Manner sehen, diesen aber der Blick
auf sie verwehrt ist.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ver_Handlungen

erachten und die im Zuge der Sicherheitslogik des Bedrohungsszena-
rios zuriickgedringt werden, wie etwa eine muslimisch akzentuierte
Jugendarbeit oder Mafinahmen, die infolge von Rassismus notwendig
werden, wie Schutz, Empowerment und Heilung.

Im Anschluss an die sehr intime und konzentrierte Sequenz »fiir-
einander Schutzschilder sein« entsteht in der dritten Gruppendiskus-
sion ein lebhafter Austausch wiber Visionen von Community-Zentren
und geschittzten Riumen. Im Vergleich zu ihren Erfahrungen in
Grofbritannien vermisst Tasnim J. in Deutschland eine Community-
Infrastruktur. Andere erginzen, dass es selbst in Kunst und Comedy in
Deutschland nicht jene kiinstlerische Freiheit fiir Muslim:innen gibt,
die, als Gegenmodell zu den biirokratisierten Strukturen der Zivilge-
sellschaft, Ausdrucksmoglichkeiten bieten kénnten. Leyla L., die als
Kinstlerin titig ist, widerspricht und berichtet, dass weifSe Strukturen
nicht vor kiinstlerischen Projekten halt machen. Aufgrund der finanzi-
ellen Abhingigkeit freiberuflicher Kunst- und Kulturschaffender wird
auch hier an den Sicherheitsdiskurs angekniipft. »Der deutsche Staat
hat alles im Griff, was die Zivilgesellschaft betrifft«, resiimiert Tasnim
J. und lenkt damit das Thema zuriick zur Fithrung durch die Kontrol-
le finanzieller Ressourcen. Angesichts des staatlich reglementierten
Zugangs zu materiellen Ressourcen und der eingeschrankten Moglich-
keiten, eigene Themensetzungen zu finanzieren, fragt Tasnim J.: »[W]o
sind unsere privaten Funders?«, woraufhin Leyla L. — den Orient- und
Islamdiskurs karikierend - sekundiert: »Wo sind die ganzen Princes?«
Leyla L. greift implizit auf das Stereotyp des Ol-Scheichs zuriick, das
vom orientalistischen Mairchenprinzen hin zur weltbeherrschenden
Macht mutiert ist und nun, so der antimuslimische Verschworungs-
mythos, die Medien-, Politik-, Justiz- und Bildungslandschaft steuert.
Das Stereotyp ist allen bekannt, das Auflachen kommentiert die Ab-
surditit der Vorstellung, dass saudiarabische Milliardire rassifizierte
und marginalisierte Minderheiten in Europa férdern kénnten.

Asmah N. greift die Frage nach alternativen Handlungsmaoglichkei-
ten auf und meint, dass Strategien sich manchmal indern miissen. Sie
unterscheidet zwischen solchen, die innerhalb des hegemonialen Dis-
kurses dessen Verschiebung anstreben und anderen, die von aufden In-

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

133


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

novationen anstoflen. Das erinnert an die zweite Gruppendiskussion,
in der sich die Unterscheidung nach inneren Auseinandersetzungen
und dufleren Neugriindungen aber auf die muslimische Community
bezog. Asmah N. hilt es manchmal fiir angemessener, ihre Bediirfnis-
se nicht laut zu artikulieren und wird dabei von Leyla L. unterstiitzt,
die bei sich bleiben, eigene Interessen und Ziele verfolgen und sich
nicht von Rassismen und den Anliegen der Anderen ablenken lassen
will. Sie kann auf diese Weise anderen Muslim:innen Vorbild sein, da
es ihrer Wahrnehmung nach »viele kaputte Menschen in den Commu-
nities« gibt, denen sie ihre Aufmerksamkeit zukommen lassen mochte.
Auch Asmah N. hat jene Muslim:innen im Blick, denen mangels Bil-
dungsprivilegien weniger Ressourcen zum Umgang mit den Anschul-
digungen und Ausschliissen zur Verfiigung stehen.

In allen Gruppendiskussionen zeigen sich Bereiche, in denen
Muslim:innen als Muslim:innen bereit sind, Verantwortung zu iiber-
nehmen, mehr noch, diese Méglichkeit der Verantwortungsiitbernahme
fireinander und auch fir die Gesamtgesellschaft einfordern. Darun-
ter fallen muslimische Jugendarbeit und religiése Unterweisung,
Auseinandersetzungen mit dem antimuslimischen Rassismus und
muslimische Zentren als Orte der Begegnung und Stirkung unter-
einander. Um dies zu erreichen, appellieren sie an die Politik, de-
mokratische Prinzipien einzuhalten, mit muslimischen Akteur:innen
auf Augenhdhe zu kooperieren, sie als genuinen Teil der Gesellschaft
mit gleichen Rechten und Ressourcen auszustatten und ihnen eige-
ne Riume zuzugestehen. An sich selbst und aneinander richten die
Diskussionsteilnehmer:innen die Erwartung, in Anerkennung ihrer
Differenzen solidarisch miteinander im Gesprich zu bleiben und sich
gegenseitig zu unterstiitzen.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Selbst_Positionierungen

In zehn Einzelinterviews baten wir Muslim:innen, die sich entweder
selbst als solche bezeichnen oder als solche adressiert werden, uns zu
schildern, wie sie den Sicherheitsdiskurs wahrnehmen, welche Auswir-
kungen er auf sie hat und wie sie damit umgehen. Uns interessierte,
wie sie sich angesichts ihrer Adressierung als sbedrohlich (und) fremd«
selbst positionieren. Um ein moglichst breites Feld an Deutungen und
Praktiken zu erhalten, versuchten wir, moglichst diverse Gesprichs-
partner:innen fiir Interviews zu gewinnen. Zur Auswertung nutzten wir
die Objektive Hermeneutik als Werkzeug und passten sie unserer Fra-
gestellung sowie unseren erkenntnistheoretischen und forschungsethi-
schen Positionen an. An den Einzelinterviews nahmen die folgenden
Personen (Pseudonyme) teil: Adem O., Ibtissam P., Khadija R., Rabea
S., Latifa T., Can U., Jasmin V., Martin W., Ussama X. und Merve Y.

Die folgenden drei Abschnitte fassen unsere Forschungsergebnisse
aus den Einzelinterviews zusammen. Die Fokussierung auf die genann-
ten Aspekte »Schiitzende Distanzierungen, »Performative Interventio-
nen«und »Globalhistorische Verflechtungen« entwickelten wir induktiv
aus dem Material. Der Datenerhebung und -auswertung gingen theo-
retische, ethische und methodologische Auseinandersetzungen voran,
die den Forschungsprozess begleiteten und in Form neuer Erkenntnisse
und Fragen an Theorien sowie Forschungsmethoden und -ethik dariiber
hinausragen.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Schiitzende Distanzierungen

Das Bedrohungsszenario nimmt Muslim:innen als Sicherheitsrisiko in
den Blick, wihrend ihre eigenen Sicherheitsbediirfnisse nicht beriick-
sichtigt werden. Es werden sicherheitspolitische Themen an sie her-
angetragen, sie werden aufgefordert, sich damit zu beschiftigen und
dazu zu positionieren. Auf ihre Adressierung als smuslimische Bedro-
hung« antworten unsere Gesprichspartner:innen unterschiedlich. Sie
setzen — mehr oder weniger bewusst — verschiedene Strategien ein,
um verletzenden Erfahrungen priventiv auszuweichen oder sich da-
von zu erholen." Sie gehen intellektuell auf Distanz, indem sie sich mit
anderen Themen beschiftigen, sie gehen korperlich auf Distanz und
wechseln die Arbeitsstelle oder den Wohnort und sie gehen emotional
auf Distanz, indem sie ihre Erfahrungen verdringen oder die itberwil-
tigenden Gefiihle, die sie auslsen, zu bindigen versuchen. Sie kehren
das Distanzierungsgebot gegeniiber dem »islamistischen Terrorismus«
und >bésen< Muslim:innen um, indem sie ihrerseits in Distanz zum Be-
drohungsszenario gehen. Sie kritisieren, dass ihre Erfahrungen, ihre
Wahrnehmungen und ihre Bediirfnisse kaum Eingang in den Sicher-
heitsdiskurs finden, obwohl ihre Sicherheit unter anderem durch die
Omniprisenz und durch die Gewalt des Bedrohungsszenarios gefihr-
det ist. Sie erleben Rassismus als intellektuelle, physische und emotio-
nale Herausforderung und versuchen ihr auf diesen Ebenen zu begeg-
nen. Der Einschreibung in ihre Korper und Psyche versuchen sie durch
befristete Migration, berufliche Entscheidungen und emotionale Stra-
tegien zu begegnen. Sie analysieren Rassismus in seiner Bedeutung fir
ihr Befinden und suchen nach Wegen, sich davon zu distanzieren, um
sich in Sicherheit zu bringen.

1 Zum emotionalen Umgang mit Rassismuserfahrungen: Ahmed 2018; Mecheril
1994.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Selbst_Paositionierungen

»0kay ich will mich damit nicht mehr befassen«

Auf die Einstiegsfrage, wie Latifa T. die Sicherheitsdebatten wahr-
nimmt und beurteilt, in denen Muslim:innen als Sicherheitsbedrohung
dargestellt werden, bemerkt sie, dass diese ihr Leben »total« struktu-
rieren. Ihre Rassifizierung stellt fiir sie einen »Zugang« zum Thema
dar, dem sie sich nicht entziehen kann. Dem Alltagsrassismus, dem sie
tagtiglich ausgesetzt ist, stellt sie allerdings selbstermichtigend ihre
eigene Entscheidung entgegen: Sie will sich »damit nicht mehr befas-
sen«. Es wirkt zunichst so, als stehe es ihr frei, sich zu entscheiden,
ob sie eine Rassismuserfahrung als solche zur Kenntnis nehmen will,
als handelte es sich um irgendein Thema, das sie aufgreifen kann oder
auch nicht. Latifa T. ist sich jedoch dariiber im Klaren, dass sie sich als
rassifizierte Person dieser Erfahrung nicht entziehen kann, weil sich
ihr Rassismus nicht als selbstgewihltes Thema stellt, sondern ihren
Alltag in einer antimuslimisch-rassistisch strukturierten Normalitat
durchzieht. Sie wiinscht sich, dass es anders wire und weifs doch, dass
sie im Unterschied zu weifSen Personen keine Wahl hat zu entscheiden,
ob sie sich mit Rassismus »befassen« will. Sie weify auch, dass ihre
Beschiftigung damit positioniert ist: »Ah ich glaub, wenn man davon
direkt betroffen ist, dann hat man nochmal n ganz anderen Zugang ih
dazu.« Rassismus ruft rassifizierte Menschen permanent dazu auf, sich
mit dieser Erfahrung zu beschiftigen und hindert sie daran, andere
Dinge zu tun. Sich zu entscheiden, andere Dinge zu tun und sich nicht
von Rassismus aufhalten zu lassen, ist eine mégliche Umgangsweise
mit Rassismus. Die Person entzieht sich der Antwort und konzentriert
sich stattdessen auf andere Dinge. Sie entscheidet sich dazu, die
Antwort schuldig zu bleiben, zu schweigen, auszuweichen oder sich
abzuwenden, und damit doch, wenn auch auf verweigernde Weise, zu
antworten.

Latifa T. arbeitet mit einer weiflen Partnerin in einem eigenen La-
den. Sie hat sich einen Raum geschaffen, in dem sie sich mit anderen
Themen als mit Rassismus beschiftigen kann. Sie wendet sich Dingen
zu, die sie und ihre Community betreffen, und ist sich wihrenddes-
sen gewiss, dass ihre weifSe Partnerin die Verantwortung fiir Rassismus

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

137


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

tibernimmt, sich ihm stellt, sich informiert und engagiert - sie ist oh-
nehin »viel engagierter und informierter« als Latifa T. selbst. Die Bereit-
schaft, sich als weifSe Person mit Rassismus zu beschiftigen, ist fir Lati-
fa T. eine Voraussetzung dafiir, dass eine Freundschaft und eine private
und berufliche Partnerschaft méglich wird und funktioniert. Latifa T.
berichtet, dass ihre weifle Partnerin »mitkriegt«, dass ihr Rassismuser-
fahrungen aufgenotigt werden, dass sie »im Laden oder auch im Freun-
deskreis« mit Rassismus konfrontiert wird. Im Unterschied zu weifSen
Personen kann sie sich nicht entscheiden, ob sie sich dieser Erfahrung
aussetzen will oder nicht. Der Begriff »mitkriegen« deutet darauf hin,
dass weifSe Personen aufgrund der Beobachtung rassistischer Situatio-
nen eine rassismuskritische Haltung entwickeln kénnen.

Latifa T. versucht sich rassistischen Erfahrungen zu entziehen, in-
dem sie sich raumlich/kérperlich und thematisch/intellektuell auf Di-
stanz und damit in Sicherheit bringt. Indem sie versucht, sich nicht
allzu sehr Rassismus auszusetzen, erdffnet sie sich Handlungsmoglich-
keiten: Sie kann Personen, die sich rassistisch duflern oder verhalten,
den Zutritt verweigern bzw. des Raumes verweisen und so die Souve-
ranitit iiber ihren Laden und ihr Leben behalten bzw. zuriickgewin-
nen. Sie kann weif3e Personen zur Verantwortung ziehen, sich mit ihrer
Verstrickung in rassistische Diskurse und Strukturen auseinanderzu-
setzen, sodass sie diejenigen sind, die sich Rassismus stellen miissen.
Sie selbst gewinnt dadurch Raum und Zeit, um sich anderen Dingen zu
widmen und eigenen Themen nachzugehen. Latifa T. entscheidet sich,
auf welche Weise und zu welchem Zeitpunkt sie (re-)agieren mochte.
Es obliegt ihrer Entscheidung, ihre limitierten Ressourcen, ihre Zeit
und ihre Energie, ihre emotionalen und ihre intellektuellen Kapazititen
einzusetzen. Sie hat den Entschluss gefasst, sich Rassismus soweit wie
moglich zu entziehen und stattdessen Riume der Erholung, der Selbst-
ermichtigung und der alltiglichen Selbstverstindlichkeit zu schaffen.
Thr Entschluss ist eine Antwort auf den antimuslimischen Rassismus:
Sie unterwirft sich dem hegemonialen Diskurs, indem sie ihn in Rech-
nung stellen muss, gleichzeitig widersteht sie ihm, indem sie ihn in
Schach hilt und die Méglichkeiten, Deutungs- und Handlungsmacht zu
ihren Gunsten auszuweiten, ergreift. Diese Moglichkeiten bieten sich

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Selbst_Paositionierungen

ihr aufgrund des sozialen Raums, in dem sie sich bewegt: Er ist von
kritischer Diversitit und den Kimpfen sozialer Bewegungen geprigt.
Adem O. entwickelt eine dhnliche Strategie, sich zu schiitzen. Als
muslimische, romani, minnliche Person blickt er auf »nicht nur eine,
sondern mehrere« Erfahrungen mit dem Sicherheitsdiskurs zuriick.
Seine »spezifische Strategi:e« besteht darin, sich dem antimuslimi-
schen Sicherheitsdiskurs zu »entzieh[en]«, indem er sicherheitspoli-
tische Themen aktiv zuriickweist. Als muslimischer Rom wird er als
Kronzeuge aufgerufen mit dem Ziel, ihn gegen andere Muslim:innen
in Stellung zu bringen. Er verweigert diese Rolle in der Hoffnung,
zumindest diesen Diskursstrang aufzuldsen: »Also das ist eine ganz
bewusste Abgrenzungsstrategie. Auch damit lege ich einen Diskurs
trocken.« Sein situiertes Erfahrungswissen und die antizipierte Ras-
sismuserfahrung helfen ihm zu erkennen, so seine Ausfithrungen,
dass sein Beitrag zu bestimmten Themen instrumentalisiert wird. Um
dieser Instrumentalisierung zu entgehen und gewisse »Rollen nicht
zu erfilllen«, entzieht er sich und reagiert nicht auf Anfragen, die er
als antimuslimisch identifiziert. Adem O. sagt, dass es »keinen Sinn«
ergibt, in der Dominanzgesellschaft auf muslimische Perspektiven
aufmerksam zu machen, da die hegemoniale Anrufung als Sicherheits-
bedrohung keine andere Positionierung zulisst und er nicht gehort
wird. Er entzieht sich aber nicht ginzlich. Wenn er sich entscheidet,
doch zu antworten, dann »erklirt« er zunichst die Spielregeln: »[D]as
fing halt damit an, dass ich erklart hab, ih es geht um Menschenrechte,
das ist eigentlich das Thema.« Er distanziert sich thematisch/intellek-
tuell von der Diskursivierung des Islams als bedrohlich und verleiht
seiner Thematisierung eine andere Rahmung. Er weist die fremdbe-
stimmte Deutung und Kontrolle zuriick und antwortet in einer Weise,
zu der er sich selbst bemichtigt und die ihn ermichtigt. Inwiefern er
von der Dominanzgesellschaft gehort wird, bleibt offen. Nach innen
hin kann er in der muslimischen Rom-Community eigene Themen
setzen und bearbeiten: »i:hm haben wir auch gelernt ih, j:a: (.) dh
eigene Schutzriume zu schaffen«. Das Verb »schaffen« deutet auf die

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

selbstbestimmte, kreative Aktivitit hin, im Unterschied zum passiven,
reaktiven Antworten auf die Fragen Anderer.”

»0k eigentlich muss ich hier weg«

Ibtissam P. geht auf physische/kérperliche Distanz und sucht einen
riaumlichen, in diesem Fall geografischen Abstand zu ihren Rassis-
muserfahrungen in Deutschland. Sie ist »miide« und »erschépft, fithlt
sich »sehr, sehr stark eingeengt«: »Ok eigentlich muss ich hier weg.«

Sie entscheidet sich, fiir mehrere Monate im Siidwesten der USA zu
leben. Die Sicherheitsdebatten dort und auch ihre intersektionalen
Rassismuserfahrungen unterscheiden sich von jenen in Deutschland:
»Und spannend war da, (.) ich hab mich die ganze wirklich bedroht
gefuhlt als Schwarze Frau.« Der unmittelbaren Bedrohung begegnet
sie analytisch (»spannend«) und kann so die Angst durch intellektuelle
Distanz bandigen. Ihre gewohnte Rassismuserfahrung als Hijabi in
Deutschland tritt in den USA hinter jene als Schwarze Frau zuriick. In
Siidspanien wiederum, wo sie ebenfalls mehrere Monate lang versucht,
sich vom deutschen Rassismus zu erholen, tritt ihre muslimische Mar-
kierung wieder in den Vordergrund, allerdings auf andere Weise als
im deutschen Kontext:

»[Dler nationale Diskurs (.) zu Muslimen ist ja grade in Siidspanien
einfach n anderer ist, im Sinne von so auch so ner Anerkennu:ng. Wir
habenjaislamische:: sowas wie ne islamische Geschichte, Stidspanien
ist verwurzelt mit ner spanisch- 4h mit ner islamischen Geschichte. Ah
wie das dann ausgehandelt ist, ist dahin gestellt.«

Die >Verwurzelung« in der islamischen Geschichte ist ein Zugestind-
nis Stiidspaniens, es ist in der Architektur, der Kultur und anderen Ma-
terialisierungen offensichtlich und kann nicht geleugnet werden. Der
nationale Diskurs in Siidspanien ist ein anderer als in Deutschland,
weil er eine islamische Geschichte beriicksichtigen muss. Ibtissam P.

2 Auf geschiitzte Raume wird im Kapitel Ver_Handlungen im Abschnitt Ver Ant-
worten ausfiihrlich eingegangen.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Selbst_Paositionierungen

relativiert zwar das positive Beispiel, indem sie hervorhebt, dass das
Eingestindnis einer islamischen Geschichte Siidspaniens nicht gleich-
bedeutend ist mit der Wertschitzung einer gemeinsamen Geschichte
oder Kultur. Die Tatsache als solche kann aber nicht geleugnet werden,
sodass sie dort als Schwarze Muslimin anders positioniert wird und
sich anders positionieren kann als in Deutschland. Die Anerkennung
der historischen Existenz des Islams auf siidspanischem Boden ist fiir
Ibtissam P. ausschlaggebend dafiir, dass sie dort »das Gefiihl [hat], dass
ich da auf einmal anders leben konnte«. Sie fithlt sich frei, selbstver-

stindliche Dinge selbstverstindlich zu tun, Sport zu treiben, tanzen
zu gehen und einen Malkurs zu belegen. Gleichwohl fiihlt sie sich dort
nicht heimisch: »4hm aber weil ich auch nicht aus Spanien bin und ich
halt auch nicht so vertraut war mit diesen mit dem Kontext von Spani-
en«.

Der geografische, raumliche, physische Abstand, der hier in zwei
verschiedenen Kontexten ein nationaler ist, und die kérperliche Erfah-
rung, auflerhalb Deutschlands anders adressiert zu werden und sich
selbst anders wahrzunehmen, erméglichen ihr, neu auf ihre deutsche
Erfahrung zu blicken: Es existiert eine Wirklichkeit auferhalb der ihr
vertrauten, ihr Kérper wird anderswo anders wahrgenommen und fithlt
sich deswegen auch anders an. In den USA fiihlt sie sich als Schwarze
Frau verletzlich, sie bezieht sich im Interview auf die von der Polizei
ausgehende Gewalt gegen Schwarze. Ihre Sicherheit als Schwarze steht
dort zur Disposition. Ihr Umgang damit ist ein intellektueller, sie ana-
lysiert sich in der Situation und schafft so eine Distanz zwischen dem
erlebenden, bedrohten Kérper und dem analysierenden, ermichtigten
Intellekt. In Spanien wiederum ist der nationale Diskurs ein anderer.
Die >islamischen Wurzeln« bieten ihr als Muslimin eine Grundlage, dort
anders leben zu konnen als in den USA oder in Deutschland. Sie kann
als Hijabi aufatmen und sich frei fithlen. Gleichzeitig fihlt sie sich dort
fremd, sie ist in Deutschland sozialisiert. In Deutschland wird sie als
Muslimin, zumal mit Kopftuch, als Gefahr adressiert und ihre — aus ih-
rer Sicht — fraglos gegebene Zugehorigkeit in Frage gestellt. Indem sie
auf riumliche/kérperliche Distanz zu ihrem Alltag geht, kann sie ih-
re Erfahrungen als historisch, national und intersektional akzentuierte

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

reflektieren und auf analytische Distanz zu der Ursache ihrer Erschép-
fung gehen. Das ermoglicht es ihr, Handlungsméglichkeiten zu erpro-
ben, die tiber Reaktionen auf ihre Adressierung hinausgehen. Ihr eroft-
nen sich Freirdume, Dinge fiir sich selbst zu tun. Es handelt sich dabei
um Aktivititen (Sport, Tanzen, Malen), die einer Schwarzen Hijabi im
deutschen Kontext nicht so ohne weiteres moglich sind, auf rassifizie-
rende Kommentierungen muss sie gefasst sein.

Sich dem deutschen Kontext und den belastenden Diskursen zu
entziehen, bedeutet fiir Ibtissam P., sich der auch an sie persénlich ge-
richteten Adressierung zu entziehen und sich nicht zu Salafismus und
Terrorismus positionieren zu miissen. Die raumliche/kérperliche Di-
stanzierung und die vergleichende Reflexion ermdglichen es Ibtissam
P., nach ihrer Riickkehr auch diskursiv und thematisch/intellektuell auf
Distanz zu gehen. Sie fillt eine Entscheidung: Sie reagiert nicht mehr
auf ihre Anrufung, da sie den hegemonialen Diskurs nicht verindern
kann, und geht stattdessen »selbstbestimmt« ihren eigenen Interessen
nach.

»also irgendwie man versucht natiirlich sich auch dann
anders zu (.) verwi:rklichen«

Rabea S. beendet ein Arbeitsverhiltnis und geht auf thematisch/in-
tellektuelle, raumlich/physische und emotionale Distanz zu einer
Situation, die sie belastet. Sie berit muslimische Klient:innen in einer
staatlichen Institution und bemerkt, dass sowohl sie selbst als auch ihre
Klient:innen im Vergleich zu den nicht-muslimischen Berater:innen
und Klient:innen ungerecht behandelt werden. Im Unterschied zu den
anderen Beratungsverhiltnissen ist der Datenschutz im muslimisch-
muslimischen Beratungsverhiltnis eingeschrinkt. Es wird von ihr
erwartet, Informationen iber ihre Klient:innen preiszugeben. Sie
berichtet von verschiedenen Hiirden, die ihr bei der Ausitbung ihrer
Tatigkeit in den Weg gelegt werden. Sie spricht im Interview den
Staat direkt an und wirft ihm vor, Muslim:innen auszuspihen und zu

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Selbst_Paositionierungen

vernachlissigen: »Wie willst DU mir glaubhaft machen, dass du fir
uns DA bist?<?

Rabea S. signalisiert, dass sie den Staat durchschaut hat und zieht
ihn in die Verantwortung. Implizit fordert sie, dass die Ungleichbe-
handlung beendet wird und Muslim:innen nicht nur gleichgestellt, son-
dern auch beschiitzt und umsorgt werden. Diese Forderung kehrt den
Sicherheitsdiskurs in mehrfacher Hinsicht um: Rabea S. ist diejenige,
die ein Bediirfnis nach und Recht auf Sicherheit und Fiirsorge hat, sie
ist diejenige, die in der Position ist, zu fordern und sie ist es, die sich
getduscht fithlt und anklagt. Im Sicherheitsdiskurs ist sie in der Bring-
schuld und steht mit dem Riicken an der Wand. Nun tadelt sie und
fordert ihre Rechte ein.

Sie wird im Interview laut, nimmt sich Zeit und iiberlegt, wie sie
ihre Bediirfnisse und Erfahrungen prignant in Worte fassen kann. Im
Verlauf des Gesprachs artikuliert Rabea S. ihre eigenen Sicherheitsbe-
diirfnisse und fordert, dass der Staat fiir alle Biirger:innen gleicherma-
3en Verantwortung zu iibernehmen hat. Sie ist nicht linger bereit, auf-
grund ihrer Rassifizierung Ungerechtigkeiten zu ertragen. Ihre diesbe-
ziigliche Kritik an ihrer Arbeitsstelle wird nicht gehért, ithr wird nicht
»glaubhaft« gemacht, dass der Staat auch fiir sie da ist. Deswegen ent-
scheidet sich Rabea S., das Arbeitsverhiltnis zu beenden und sich um-
zuorientieren: »[IJrgendwie: geht’s dann doch (.) also irgendwie man
versucht natiirlich sich auch dann anders zu (.) verwi:rklichen.« Sie hat
sich entschieden zu gehen, sich also rdumlich/physisch und damit auch
intellektuell und emotional zu distanzieren, um sich selbst zu schiitzen
und die Ungerechtigkeit nicht linger zu ertragen und mitzutragen. Ra-
bea S. ist zuversichtlich, dass es »irgendwie« weitergeht und sie sich
selbstverstindlich (»natiirlich«) verwirklichen mochte, dies aber auch
auf andere Weise moglich ist. Wenn dies im Beruf oder in diesem Beruf
nicht moglich ist, weil ihr die Umstinde schaden, stehen ihr auch an-
dere Wege offen. Sie entscheidet sich, die diskriminierende Situation
zu verlassen und kiindigt ihre Arbeitsstelle.

3 Hier klingt auch der Vorwurf der Tauschung an, der im Kapitel Ver_Handlungen
im Abschnitt Ver_ Antworten diskutiert wurde.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

143


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

im

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Rabea 8. spricht an anderer Stelle ganz allgemein iiber den anti-
muslimischen Rassismus. Im Anschluss an ihre rationalen und kon-
trollierten Uberlegungen zur Bedeutung des Sicherheitsdiskurses fiir
muslimische Communities geht sie auf ihre eigene Wahrnehmung und
schliefilich auf ihre Gefiihle ein: »Also es is zwischen Wut und Trauer (.)
pendelt das dann immer bei mir.« Sie reagiert emotional auf ihre ras-

sifizierende Adressierung, die ihr unter anderem in der medialen Be-
richterstattung begegnet und die Muslim:innen unter Generalverdacht
stellt. Sie versucht, ihre Emotionen zu kontrollieren. Sie hofft, dass sie
gehort wird, wenn ihre emotionale Betroffenheit als Folge ihrer Ras-
sismuserfahrungen anerkannt wird. Sie wirkt unsicher und findet nur
schwer die richtigen Worte: »Und manchmal weif ich nicht: Was soll
ich mehr empfinden? Also das ist immer so g-emotional immer auch
so Chaos ih, was es bei mir dann verursacht.« Rabea S. ist sich nicht
sicher, ob sie ihre Rassismuserfahrungen richtig deutet, weil sie hiu-
fig erleben muss, dass sie geleugnet oder bagatellisiert werden.* Das
»Chaos« rithrt moéglicherweise daher, dass ihr signalisiert wird, dass
ihre emotionalen Reaktionen (»Wut und Trauer«) unangemessen sind,
vielleicht werden sie nicht ernst genommen.

Rabea S. will die Ursache fiir ihren emotionalen Aufruhr verstehen
und kontrollieren, vielleicht auch ihre Empfindungen regulieren. Sie
beobachtet und analysiert ihre Gefiihle in der Hoffnung, sich nicht von
ihnen beherrschen zu lassen. »Was soll ich mehr empfinden?« Die Frage
wirkt wie der Ruf nach einer klaren Anweisung, um das Chaos zu been-
den und Klarheit zu gewinnen. Der Widerspruch, der in der Anweisung
(»soll«) zu einer emotionalen Reaktion (»empfindenc) liegt, driickt ih-
re Verzweiflung aus: Sie ist bereit, anders zu empfinden, wenn sie nur
wiisste, wie. Sie sucht nach einer kognitiven Lsung ihrer emotiona-
len Verstrickung. Der intellektuelle Austausch tiber den Sicherheitsdis-
kurs ersetzt nicht den Austausch iiber die Emotionen, die er auslost.
Trotz fachlicher Expertise und argumentativer Sicherheit in ihrer Kritik
am Diskurs bleibt die Auseinandersetzung auf der Gefithlsebene unab-
geschlossen. Thr stehen keine Gelegenheiten zur Verfugung, tiber ihre

4 Ahmed 2018: 119ff.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Selbst_Paositionierungen

Emotionen zu reflektieren, ihr »emotionalfes...] Chaos« zu verstehen
und zu ordnen, einen Umgang mit ihrer »Wut und Trauer« zu finden.
Die Frage nach angemessenen Empfindungen ist mit der Frage nach
entsprechenden Deutungen und Handlungen verkniipft. [hre iiberwil-
tigenden Gefithle zu kliren und zu ordnen und so in eine analytische
Distanz zu ihnen und zum verletzenden Ausldser zu gehen, um an-
schlieflend wieder zu sich zuriickzufinden und sich zu zentrieren, kann
als Voraussetzung fiir angemessene (Sprech-)Handlungen notwendig
werden. Die Sicherheit, die ihr eine Ordnung auf emotionaler Ebene
gibt, kénnte zu ihrer Handlungsfihigkeit beitragen.

»weil ich das einfach so lacherlich finde«

Khadija R. findet sich in den Sicherheitsdebatten in Deutschland nicht
wieder, will sich damit nicht beschiftigen und kann sie nicht wirklich
ernst nehmen: »Ahm, ja ich kann das gar nicht so richtig wahrnehmen
oder dhm (.) mach mir da iberhaupt gar nicht so wirklich Gedanken,
weil ich das einfach so licherlich finde.« Sie geht auf Distanz dazu und
grenzt sich ab. Das hegemoniale Wissen iitber Muslim:innen nimmt
Khadija R. als verzerrt und falsch wahr, sie findet es »licherlich«, es
verdient keine weitere Beachtung. Der hegemonialen Perspektive stellt
sie ihre eigene entgegen. Vor dem Hintergrund ihrer Erfahrungen und
ihres Wissens tiber sich selbst kann sie die Diskursivierung muslimi-
scher junger Frauen als Gefahr nicht nachvollziehen: »Weil ich mir nicht
vorstellen kann, dass ein kleines Kopftuch°midchen® ih auf der Stra-
Re eine Gefahr darstellen kann.« Sie lacht auf, als sie »Kopftuch’mad-
chen’« sagt und unterstreicht, wie »licherlich« die Vorstellung ist, dass
sie und andere Hijabis eine Gefahr darstellen kénnten. Indem sie den
Namen, der ihr im 6ffentlichen Diskurs gegeben wird, annimmt, um
ihn der Licherlichkeit preiszugeben, itbernimmt sie die Kontrolle iiber
die Bedeutung des Wortes und nutzt es fiir ihre eigene Erzahlung.
Khadija R. berichtet von verschiedenen Rassismuserfahrungen. Im
Zuge eines Bewerbungsverfahrens muss sie von einem Gebiude in ein
anderes wechseln und lasst ihre »Sachen« zuriick. Der aufgebrachte
Wachmann trigt ihr ihre Tasche am weit ausgestreckten Arm durch

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

145


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

zwei Gebiude hinterher, da er das klingende Mobiltelefon darin fiir eine
Bombe hilt: »Nicht dass hier gleich was hochgeht«.« In einer anderen
Situation dringelt sich an der Kasse ein Kunde vor. Sie versucht zu-
nichst durch Vorfahren, dann durch Hiisteln auf sich aufmerksam zu
machen, um ihn schlieflich mit ihrem Rollstuhl leicht anzustupsen. Die
Person holt, ohne sich umzudrehen, mit dem Fufd nach hinten aus und
tritt sie weg. In der Schilderung gesteht sie ein, dass sie den sich vor-
dringelnden Mann hitte zur Rede stellen sollen. Sie entschuldigt sich
damit, dass sie »nicht so die Person [ist], die dazu was sagen kannc.
Sein Verhalten erlebt sie trotz ihres eigenen Fehlers als unangemessen
aggressiv und gewaltvoll. Sie ringt bei der Schilderung nach Worten,
wiederholt sich mehrfach und fragt: »Ok, war-warum? Ah aus welchem
Grund? Warum gibt es so Menschen?« Sie ist fassungslos. Obwohl ih-
re Frage zunichst nach den Motiven fragt, kehrt sie in der Evaluation
der Situationen zu sich zuriick und konzentriert sich auf die Effekte.
Sie ist emotional betroffen: »Und man hat sich einfach so schlecht da-
bei gefiithlt.« Sie abstrahiert von ihrem eigenen Gefithl und ihrer Be-
troffenheit (»man«) sowie von der konkreten Person (»so Menschen«).
Durch die Generalisierung gelingt ihr eine Distanzierung. Sie teilt ihre
emotionale Betroffenheit mit anderen Personen in vergleichbaren Si-
tuationen.

Obwohl Khadija R. zu Beginn des Interviews zu verstehen gibt, dass
sie den Sicherheitsdiskurs nicht ernst nehmen kann, geht aus den kon-
kreten Schilderungen ihrer Erfahrungen und aus ihrer emotionalen In-
volviertheit hervor, dass dies nur bedingt gelingt: Sie bleibt vom anti-
muslimischen Rassismus nicht unberiihrt. Sie weigert sich jedoch, sich
von diesen Erfahrungen iiberwiltigen zu lassen: Sie verallgemeinert ih-
re emotionale Betroffenheit und nimmt ihnen durch die Distanzierung
von sich als Person das Verletzungspotential. Auch rahmt sie die Fiille
an Beispielen, die sie im 22-miniitigen Interview vortrigt, durch eine
Basiserzihlung, nach der ihre »Erfahrungen bis jetzt eigentlich immer
ganz positiv« waren. Ihre Schilderungen fallen sehr knapp aus. Sie fithrt
sielediglich an, um sie sogleich wieder zu verdringen, sie will nicht dar-
iber nachdenken. Indem sie sie dennoch anfiihrt, zielt ihre Schilderung
nicht darauf, sich als Opfer zu thematisieren. Vielmehr versucht sie zu

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Selbst_Paositionierungen

verstehen, was ihr und anderen passiert, warum Menschen anderen Ge-
walt antun und wie sich das fiir die Opfer der Gewalt anfithlt. Zudem
dienen die Beispiele dazu, auf die Eingangsfrage zuriickzukommen, sie
kontert: »Und sind wir jetzt die be-Bedrohung oder sind es andere Leu-
te mit deren Gedanken?« Resiimierend stellt sie fest, dass sie vermehrt
Diskriminierung und Gewalt erfihrt, seitdem sie ein Kopftuch trigt.
Thre Erfahrung, als »armes Midchen im Rollstuhl« »nett und freund-
lich« behandelt zu werden, weicht ihrer Erfahrung, nun als gefihrliche
Hijabi verhandelt zu werden.

Khadija R. reflektiert, dass ihr Gefahr »auf der Strafle« droht, in
der Offentlichkeit, im nicht-muslimischen Auflen. Zuhause und in ih-
rer Community ist sie geschiitzt. Sie kehrt die hegemoniale Erzihlung
um, wonach Kopftuch tragende Frauen durch das muslimische Innen
— die Familie, andere Muslim:innen, die Community und den Islam -
unterdriickt werden und das nicht-muslimische Auflen sie rettet und
emanzipiert. Vor ihrem eigenen Erfahrungshintergrund sind muslimi-
sche Frauen mit Hijab in der Offentlichkeit bedroht, hier erleben sie
Diskriminierung und Gewalt. Angesichts dessen ist die hegemoniale
Diskursivierung von Hijabis besonders abwegig (»licherlich«): »Weil ich
mir nicht vorstellen kann, dass ein kleines Kopftuch°madchen® ih auf
der Strafie eine Gefahr darstellen kann.« Sie spitzt den Widerspruch zu,
indem sie die rassistische Bezeichnung (kleines Kopftuchmidchen)
und das koloniale Narrativ bmuslimische Frauen retten< dem Bedro-
hungsszenario gegeniiberstellt. Wenn Musliminnen Opfer (des Islams,
der muslimischen Kultur und muslimischer Minner) sind, dann stellen
sie keine Gefahr dar, sondern benétigen Schutz. Ihre Erfahrung lehrt sie
aber, dass sie zwar schutzbediirftig ist — allerdings angesichts des anti-
muslimischen Rassismus. Khadija R. nimmt die Bezeichnung >kleines
Kopftuchmidchen« an, aber nicht, um sich selbst als solches zu positio-
nieren, sondern um die Inkonsistenz und >Licherlichkeit« des hegemo-
nialen Diskurses aufzudecken. Sie spricht von Demokratie und Men-
schenrechten, appelliert an Religions- und Meinungsfreiheit, an Fair-
ness und ein »gutes Klima«. Sie hilt auch hier der Dominanzgesell-
schaft den Spiegel vor, wendet die antimuslimische Argumentation um

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

147


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

und fordert sozialvertrigliches Verhalten, demokratische Rechte und
die Gewihrleistung ihrer Sicherheit ein.

Performative Interventionen

Das Sprechen tiber antimuslimischen Rassismus lasst sich nicht auf ei-
ne einzelne Diskriminierungserfahrung reduzieren — im Gegenteil le-
gen die Gesprichspartner:innen grofen Wert darauf, das Thema von
einzelnen Erfahrungen zu trennen und auf Diskursstrukturen zu ver-
weisen, die sie selbst iiberblicken, verstehen und einordnen kénnen.
Themen, die an sie herangetragen werden, konnen sie verkomplizie-
ren, Fragen ausweiten, eigene Sprechhandlungen analysieren und kon-
textualisieren. Unsere Gesprichspartner:innen bieten eine alternative
Sichtweise auf ihre Lebensrealititen abseits der etablierten Ordnung
an.®

Unter Rickgriff auf die eigenen Erfahrungshorizonte sind sie in der
Lage, ein widerstindiges Bewusstsein zu artikulieren und der Diskri-
minierung mit distinkten, selbstdefinierten Standpunkten entgegen-
zutreten. Diese reichen von mimetischen Sprachhandlungen, bei denen
hegemoniale Diskursfiguren angeeignet, umgedeutet und zum Zwecke
der Unterbrechung des antimuslimischen Rassismus zuriickgeworfen
werden, iiber Strategien, an sie herangetragene Fragen zu sezieren,
historisch-politisch zu kontextualisieren und Diskursriume auszudif-
ferenzieren, bis hin zu aktivistischen, pidagogischen und zivilgesell-
schaftlichen Interventionen, bei denen hegemoniale Narrative irritiert
und mit multiplen Erzihlungen verkompliziert werden. Die Gesprichs-
partner:innen untergraben hegemoniale Sprechakte im antimuslimi-
schen Bedrohungsszenario: Dessen Effekt, zum Schweigen zu bringen,
zu fithren und zu disziplinieren, scheitert bisweilen an performativ-
analytischen Protestformen, die sich am Diskurs selbst orientieren, an

5 »Kurz gesagt, erfahrt eine untergeordnete Gruppe nicht nur eine andere Rea-
litat als eine herrschende Gruppe, sondern sie kann diese Realitat auch anders
und unabhingig interpretieren.« (Collins 1989: 18).

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Selbst_Paositionierungen

dessen Themen und Begrifflichkeiten ankniipfen, sie umdeuten, irritie-
ren oder aneignen und verkomplizieren.

»ich beg- benutz immer diese Fachbegriffe, das tut mir leid«

Adem O. stellt direkt zum Interviewbeginn klar, dass er sich vollkom-
men bewusst ist dariiber, »dass ich natiirlich in einer bestimmten Art
und Weise gele:sen werde«. Um sich als muslimisch markierter Rom
vor Racial Profiling an éffentlichen Orten zu schiitzen, verfolgt er »eine
ganz spezifische Strategie«. Wenn er auf Reisen geht, etwa am Flug-
hafen, trigt er Anzug und Hemd. Den hegemonialen Sicherheitsdis-
kurs versteht er als »eine Art (2) Theater, dh in dem festgelegte Rolle
sind«. Das bedeutet aber nicht, dass er den Zuschreibungen und De-
batten ohnmichtig ausgeliefert ist. Er betritt die diskursive Bithne und
spielt mit den Bedeutungen, er eignet sich soziodkonomische Codes
an, um die rassifizierende Wahrnehmung zu irritieren oder zu neutra-
lisieren. Schliefflich werden sowohl Muslim:innen als auch Rom:nja mit
einem bestimmten sozialen Habitus assoziiert, mit Armut und Mangel
an Bildung und sozialem Kapital in Verbindung gebracht. Wenn Adem
O. sich das Kostiim der biirgerlichen Mitte anzieht, also Anzug und
Hemd trigt, entgeht er den rassistisch motivierten Kontrollen: »und
a:hm in der Regel werde ich dann auch nicht °kontrolliert®.« Adem O.
senkt die Stimme, als befiirchte er, seiner Strategie tiberfiihrt zu wer-
den, gleichzeitig amiisiert ihn die mimikryhafte Performanz, mit der
er den Diskurs zu untergraben hofft. Er will nichts dem Zufall iiberlas-
sen. Die bewusste, fast schon parodistische Nachahmung soziodkono-
mischer Symbole soll hier weniger affirmieren als vielmehr irritieren,
Ausschliisse entlarven und ihm Schutz bieten bzw. vor erneuten Ras-
sismuserfahrungen bewahren.®

6 Homi K. Bhabha schreibt itber Mimikry im kolonialen Setting: »Die metony-
mische Strategie produziert den Signifikanten der kolonialen Mimikry als den
Affekt der Hybriditat — als Modus sowohl der Aneignung als auch des Wider-
standes, vom Disziplinierten zum Begehrenden. Als das diskriminierte Objekt
wird das Metonym der Prdsenz zur Stiitze eines autoritdren Voyeurismus und
dient dazu, nur um so besser das Auge der Macht zur Schau zu stellen. Wenn

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

149


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Zum einen fithrt Adem O. praktisch vor, wie sich Rassismen mit-
einander und mit anderen sozialen Kategorien, darunter Klasse, aber
auch Gender, vermengen und Hierarchien hervorbringen. Zum ande-
ren zeigt er dadurch ihren performativen Charakter. Es handelt sich um
keine gegebenen, schon gar nicht natiirlich festgeschriebenen Identiti-
ten, sondern um Konstrukte, die ihre Wirkmichtigkeit in ihrer wieder-
holten Performativitit entfalten und gleichzeitig in der performativen
Wiederholung verschieben lassen. Adem O. erlaubt sich einen spieleri-
schen Umgang, um den Ausschluss an sich in seinen Funktionsweisen
exemplarisch vorzufithren und die Trennlinien ins Absurde zu fithren.
Das heif3t, er eignet sich die Zeichen der Autoritit bewusst in jenen Si-
tuationen an, in denen er eigentlich diskriminiert werden soll — und
wirft sie zuriick. Die Subversion liegt darin, dass dualistische Ordnun-
gen ausgehohlt werden, was mitunter einen parodierenden Effekt hat.
Im vorliegenden Fall liegt das Ziel der Strategie darin, in einer zeit-
lich begrenzten Situation der Unsicherheit bewusst sozioskonomische
und -kulturelle Codes nachzuahmen, um sich vor (rassistischer) Dis-
kriminierung zu schiitzen. Mehr nur als (weifSbiirgerliche) Autoritit zu
kopieren, irritiert die Handlung essentialistische Identititskategorien
und zieht die Ordnung ins Licherliche.

Es ist nicht die einzige Umgangsweise, auf die Adem O. alltiglich
zuriickgreift: »Tatsichlich, das heif’t das sind ganz ganz ihm ja alltigli-
che Strategien.« Die strategische Performativitit tritt bereits im Spre-
chen iiber seine Erfahrung mit dem Sicherheitsdiskurs auf. Das per-
formative Wissen, wie sich rassifizierte Subjekte im 6ffentlichen Raum
zu geben haben, um sich Gewalt méglichst zu entziehen, spiegelt sich
sprachlich wieder und strukturiert im Sprechen tiber die Erfahrung
Handlungsoptionen. Indem Adem O. etwa durchgingig auf seine Wort-
wahl achtet und Fachtermini nutzt (»ich beg- benutz immer diese Fach-
begriffe, das tut mir leid.«) und der wissenschaftlichen Befragung ei-
ne eigene wissenschaftliche Analyse und Expertise anbietet (»ich bin

danndie Diskriminierung in die Bestatigung des Hybriden umschlagt, wird das
Signum der Autoritit zu einer Maske, zu einer Farce.« (2000: 178).

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Selbst_Paositionierungen

ja selbst Autodidakt« und »das ist meine Analyse«), expliziert er seine
Sprecherposition und interveniert in das Geschehen.

Adem O. fordert Kontrolle itber den Gesprichsverlauf und seine
Wahrnehmung und Bewertung ein, indem er seine Position als Experte
stirkt und die Deutungshoheit Anderer iiber sich abweist und zugleich
seine Situation in einen grofReren gesellschaftlichen Kontext setzt: »Al-
so ich bin mir voll und ganz bewusst, dass unsere Gesellschaft von Ras-
sismus, Antisemitismus und gruppenbezogener Menschenfeindlichkeit
strukturie:rt ist.« Er wechselt im Sprechen mehrfach zwischen »wir«
(Plural) und »ich« (Singular), setzt also seine eigenen Erfahrungen in
den Zusammenhang kollektiver Erfahrungen: »Man muss natiirlich sa-
gen als Ro:ma haben wir andere historische nochmal Bediirfnisse als
andere Muslime. U:nd 4:hm (.) und durch die historische Erfahrung
haben wir auch gelernt (.) - ich spreche auch im- in einem wi:r.«

Damit greift Adem O. Fremdmarkierungen vor: Er analysiert und
erklirt sein Sprechen und nimmt Einfluss auf die Beobachtung und die
Analyse Anderer iiber ihn. Er reflektiert, wann er als Teil eines/welches
Kollektivs spricht und wann als Einzelperson. Er liefert eine Analyse als
Befragter und unterliuft die iibliche Hierarchie zwischen Forscher:in
und Beforschtem.” Adem O. macht sich im Sprechen iiber seine Dis-
kriminierungserfahrung selbst zum Untersuchungsgegenstand und si-
gnalisiert, dass er durchaus weif3, wer er ist und was er tut. Es konn-
te sein, dass ihm diese kurze Intervention auch deshalb wichtig ist,
weil rassifizierten Menschen i.d.R. ein Expert:innentum abgesprochen
wird: Es wird tiber sie gesprochen, ihr Erfahrungswissen als unwissen-
schaftliches, subjektives Wissen diskreditiert und abgewiesen. Einem
hegemonialen Objektivititsanspruch hilt Adem O. ein »situiertes Wis-

7 Die Zuriickweisung weifler Gadje-Wissenschaftler:innen griindet sicherlich
auch auf der historischen Erfahrung und dem kollektiven Gedichtnis von
Rom:nja und Sinti:zze. Lange vor dem Nationalsozialismus und bis in die Ge-
genwart hinein nehmen Wissenschaftler:innen eine mafigebliche Rolle in der
Rassifizierung, Aussonderung, Verfolgung und Tétung von Rom:nja und Sin-
ti:zze ein.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

sen<® entgegen, das den vermeintlich wissenschaftlichen Standpunkt
Anderer, aus dem diese heraus sprechen, beobachten und bewerten, als
subjektiv entlarvt und zugleich die eigene Position als ebenbiirtig und
relevant witrdigt. Indem er sich selbst einer Gruppe zuordnet (»ich kol-
lektiviere mich gerade«) kommt er einer Fremdzuschreibung zuvor.
Zugleich fungiert die analytische Intervention als vorgreifendes
Korrektiv, um die Richtung der Bewertung und Betrachtung der
Forschenden mitzubestimmen. Indem Adem O. sich im Sprechen
tiber das eigene Sprechen stellt, davon abstrahiert und die Regeln
seines Sprechens erliutert, weist er die wissenschaftliche Autoritit
der Forschenden iber ihn zuriick. Diese Strategie wendet er auch
im Umgang mit dem Sicherheitsdiskurs im Allgemeinen und den
offentlichen Institutionen im Speziellen an. Adem O. meint, sich
der Anrufung (Muslim/Rom/Bedrohung) entziehen zu kénnen. Den
Sicherheitsdiskurs kann er »glaub ich trocken legen, indem man eben
diese Rolle nicht erfiillt. Und sich auch dieser Rolle entzieht«. Zwar
werde er zu bestimmten Themen angefragt, entscheide aber selbst
dariiber, ob und wie er auf Adressierungen von aufen reagiert: »[I]ch
schaffe auch ein ganz bestimmtes Framing. Ich entziehe mich einem
Framing und schaffe ein Framing. A:h und das heif3t auch bestimm-
te Anfragen abzulehnen.<’ Adem O. ist sich seiner performativen
Interventionsmoglichkeiten bewusst, mit denen er jene, die auf ihn
blicken und ihn adressieren, mit dem eigenen (Zuriick-)Blicken und
der eigenen Themenwahl und -fokussierung konfrontiert und so das
Geschehen mitbeeinflusst: »Ich belasse sie ih (.) in ihren Riumen. (.)
Und indem ich mich nicht positioniere, miissen sie reflektieren, ob
sie wollen oder nicht.« Der hegemonialen Anrufung begegnet er mit
eigenen Positionierungen und Expertisen: »[E]s geht um Menschen-
rechte, das ist eigentlich das Thema. Es geht nicht um Sinti und Roma
und ich werde jetzt auch nicht sagen, erzihlen, wie man iber Sinti
und Roma, was deren Kultur ist und dhm also ich werd jetzt da kein
Roma-Fliisterer-Training anbieten oder so.« Adem O. schligt hier eine

8 Haraway 1995: 80.
9 Diese Strategie wird im Abschnitt Schiitzende Distanzierungen interpretiert.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Selbst_Paositionierungen

Briicke: Er fithrt sowohl personliche als auch fachliche Erfahrungen
zusammen. Er blickt auf eigenes Wissen und eigene Kompetenzen,
die im offentlichen Diskurs zu wenig Beachtung finden, doch deren
Relevanz er konsequent verteidigt.

»WOAH, wo soll ich jetzt anfangen?«

Ibtissam P. schenkt ihre volle Aufmerksamkeit den Fragen, die ihr ange-
sichts ihrer Erfahrungen mit dem antimuslimischen Rassismus gestellt
werden: »Ok, gut. Ich so: WOAH, wo soll ich jetzt anfangen? (.) Ahm,
kannst du die Frage noch mal wiederholen. (10) Ahm (4)«. Statt unmit-
telbar zu antworten, lisst sie Fragen auf sich wirken, bittet um ihre
Wiederholung und Klarstellung. Sie seziert die Fragen, die an sie her-
angetragen werden, und nihert sich Schritt fir Schritt weiteren Frage-
stellungen und thematischen Querverbindungen, die fiir eine differen-
zierte Beantwortung notwendig erscheinen. »(4) also es geht aber auch
schon auch so um hm also nicht nur jetzt heute im Moment oder aktu-
ell, sondern auch so in der- (6)«. Ibtissam P. breitet das Diskussionsfeld
aus, sie will das Geschehen zeitlich (»heute im Moment oder aktuell,
sondern auch so in der-«), thematisch (»die mediale Berichterstattung
zu Muslimen«) und értlich (»in Deutschland«) prizisieren. Der jeweili-
ge nationale Kontext, in dem Sicherheitsdebatten gefithrt werden, wie
auch Ort und Zeit sind fiir Ibtissam P. zentrale Referenzpunkte, um die
Mechanismen des antimuslimischen Bedrohungsszenarios einordnen
zu kénnen.'® Das besagte Thema setzt sie unmittelbar in einen globa-
len Zusammenhang: Sie spricht tiber 9/11 in den USA und die darauf-
folgenden Verinderungen im Umgang mit Muslim:innen, die auch Ef-
fekte auf Debatten und Praktiken in Europa und Deutschland hatten.
9/11 ist deshalb fir sie relevant geworden, weil das Thema an sie her-
angetragen wurde. Retrospektiv macht Ibtissam P. den Mechanismus,
bei dem ihr ein Thema aufgedrangt und zu ihrer Diskriminierung an-
gefithrt wird, selbst zum Thema ihrer Kritik. Das Thema »mediale Be-

10  Die nationalen Kontexte werden im Abschnitt Schiitzende Distanzierungen dis-
kutiert.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

153


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

richterstattung zu Muslim:innen in Deutschland« im Zusammenhang
mit 9/11 gibt gleichzeitig Auskunft iiber ihre Kindheitserfahrungen, also
tiber jene Zeit, in der das Phianomen in ihr alltigliches Leben tritt und
ihr suggeriert, dass »[ich] als Muslima (.) fir das Land, in dem ich lebe,
und die Welt, in der ich lebe, irgendwie f- eine Gefahr bin, so, ahm (.).«

Systematisch baut Ibtissam P. die eigene Erfahrung als Quellen-
nachweis ein, um erst im Anschluss, nachdem die >richtigen< und prizi-
sen Fragen aufbereitet wurden, zu antworten. Sie hangelt sich zwischen
Distanzierung und Anniherung an den Themen entlang und fordert ei-
ne Aufficherung in verschiedene Dimensionen, um dem grofRen The-
menblock der Sicherheitsdebatten und ihrer Bedeutung fiir sie als ras-
sifizierte Person gerecht zu werden. In der Subjektposition »Muslima«
zu sein wird nach einer analytischen, retrospektiven Interpretation der
medialen Reprisentation von Muslim:innen in Deutschland seit 9/11 fir
sie virulent. Ibtissam P. bildet damit einen strukturellen Rahmen, um
in einem global-politischen Kontext, also itber das Individuelle (»Mus-
lima«/»Gefahr«) und iiber den deutschen Rahmen hinaus (Land/Welt),
zu reflektieren. Das heifdt, die wissenschaftlich-technische Eingangs-
sequenz erfilllt den Zweck, eine Sprecherinposition zu etablieren und
das eigene Sprechen moglich zu machen, um die eigene Erfahrung zu
erzihlen und wissenschaftlich zu untermauern.

Durch die analytische Schrittfolge kommt sie zu dem Ergebnis, dass
Muslim:innen in Deutschland zu einer globalen Metapher fir Gefahr
werden, das heif3t die mediale Berichterstattung nicht konkrete Men-
schen in den Blick nimmt, sondern auf Symbolen beruht, die transna-
tional zirkulieren und auf Ereignisse woanders zuriickgreifen, die sie
lokal relevant machen. Die Gesprichspartnerin wiirdigt die persénli-
chen Erfahrungen in der Herausbildung ihrer eigenen Interpretation,
starkt kollektive Bezugspunkte und wiirdigt marginalisierte Positionen,
sodass sie zugleich Wege alternativer, widerstindiger Wissensproduk-
tionen beschreitet." Einer stigmatisierenden und pauschalisierenden
Medienlandschaft, die sich als objektiv und neutral definiert, hilt sie

1 Patricia Hill Collins (1989) zu Schwarzem feministischem Denken.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Selbst_Paositionierungen

eine eigene differenzierte Methode der Berichterstattung und Erdrte-
rung entgegen.

Sie demonstriert im Gesprichsverlauf, wie sie sich selbst gesell-
schaftlichen Themen annihert: Es bedarf der Selbstreflexion der Spre-
chenden und ihrer gesellschaftspolitischen Sprecherposition (Ich), der
Explikation und Reflexion dessen, worum es geht (mediale Bericht-
erstattung), wen diese wiederum berithrt bzw. welches Thema (Markie-
rung als Gefahr) und wo dies im Konkreten oder Allgemeinen ortlich
stattfindet (Deutschland/Welt). Dadurch bringt Ibtissam P. gleichzeitig
etwas anderes zum Ausdruck, nimlich dass die relevante Schnittstel-
le (9/11) gesellschaftlich relevant gemacht wurde und dadurch relevant
fiir sie wird, das Thema also an sie herangetragen wird und keines-
falls selbst gewihlt ist. Im Bedrohungsszenario haben Muslim:innen
dem hegemonialen Interesse zu folgen und auf Fragen zu antworten.
Das bedeutet auch, dass Muslim:innen, die sich mit diesen relevant ge-
machten Themen befassen, aus dem Blick verlieren, was eigentlich in
ihrem eigenen Leben von Relevanz ist, also vom Eigenen abgelenkt wer-
den. Die Gesprichspartnerin widersetzt sich einer solchen Ablenkung,
indem sie einerseits auf das relevant Gemachte zuriickgreift, um aber
dann die eigene Erfahrung ins Feld zu fithren und dadurch implizit ge-
sellschaftspolitische Forderungen nach Anerkennung, Reprisentation,
Zugehorigkeit und differenzierter, medialer Berichterstattung mit zu
erzihlen.

»das war wirklich nicht meine Geschichte. Das ist nu:r ihre (.)
Vorstellung und sie w0llen das h0:ren«

Jasmin V. positioniert sich als Gefliichtete, die in ihrer Sprache iiber
ihre eigene Fluchterfahrung in weiflen Riumen eingeschrinkt wird. Sie
beklagt, dass ihre Geschichte nicht gehért wird, sondern in dominanten
Kontexten missgedeutet wird. Sie macht die Erfahrung, dass nur eine
bestimmte Geschichte in der Dominanzgesellschaft iiber gefliichtete,
(queere) Muslim:innen bzw. muslimische Trans® zugelassen ist. »War-
um denken sie, wir sind Opfer?«, fragt Jasmin V. und weist unzutreffen-
de Vorannahmen tber ihren Fluchtgrund zuriick. Es werde durchgin-

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

155


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

gig vermutet, dass Jasmin V. wegen ihrer muslimischen Familie (aus ei-
nem mehrheitlich muslimischen Land) geflohen sei. Es gibe bestimm-
te Bilder iiber »die muslimische Familie«. Jasmin V. beklagt, dass ihr
ganz personlicher Grund zur Flucht stereotyp interpretiert wird, wo-
nach sie aufgrund familidrer Erfahrungen, das heif3t der Verfolgung
durch Familienmitglieder, nicht aber als regimekritische politische Ak-
tivistin, geflohen sei. GemiR einer solchen Vorstellung wird »die musli-
mische Familie« als Titer qua Religion und Kultur imaginiert, wihrend
unsichtbar gemacht wird, dass muslimische Familien auch in Deutsch-
land leben und hiesigen Herrschaftsverhiltnissen ausgesetzt sind: Die
Dichotomie Hier Freiheit vs. Dort Unfreiheit geht nicht auf. Jasmin V. stellt
klar: »[D]as war wirklich nicht meine Geschichte. Das ist nu:r ihre (.)

Vorstellung und sie wOllen das hO:ren.«

Jasmin V. ist mit einem hegemonialen Begehren nach einer quee-
ren muslimischen Gefliichteten konfrontiert, die antimuslimische Ste-
reotype bestitigt. Andere Geschichten konnen im 6ffentlichen Raum
nicht gehort werden, nicht weil es keine Stimmen gibt, die widerspre-
chen, sondern weil sie verdringt und ausgeblendet werden. Jasmin V.
wird auf ein stereotypes Opfer-Sein reduziert, ihre Erfahrungen zum
Zwecke der Bestitigung antimuslimischer Narrative und stereotyper
Darstellungen tiber mehrheitlich muslimische Linder instrumentali-
siert. Sie beschreibt eine Abhingigkeitssituation: Um gesellschaftlich
Zugange zu erlangen, >Erlaubnis< zu bekommen, eintreten zu diirfen
bzw. Teil der (Dominanz-)Gesellschaft zu sein, von ihr wahrgenommen
und gehort zu werden, kénnen Diskursregeln, die iiber das Gehort-
Werden entscheiden, nicht ignoriert werden. Jasmin V. beklagt: »Und
wir miissen diese Geschichte w-(.) einfach wiederholen, a-auf ihre In-
teresse reden zum Beispiel fiir eine (.) als gefliichtete Person [..] (.)
weifle Fantasie einfach wiederholen.« Muslimisierte Subjekte werden
dazu gedringt, die »Bilder«, »Vorstellungen« und »weifen Fantasien«
zu »wiederholen«. Doch Jasmin V. weigert sich, in Argumentationen
des interkulturellen Paradigmas zu sprechen und eine hegemoniale Ge-
schichtsdeutung zu erzihlen. Sie weist diese zuriick, da sie nicht auf
sie zutrifft. Die Gesprichspartnerin fithrt die persénliche Biografie als
signifikante Wissensquelle fir die Kritik sozialer Machtverhiltnisse in

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Selbst_Paositionierungen

Deutschland ein. Jasmin V. sucht nach Auswegen, um innerhalb der
Diskursfelder, in die sie als Gefliichtete und queere Muslimin verwie-
sen und innerhalb der Kategorien, auf die sie durchgingig reduziert
wird, den eigenen Geschichten Raum zu geben und zu widersprechen.

Das hindert Jasmin V. nicht daran, andere queere Fluchtgeschich-
ten anzuerkennen, die ebenso ko-existieren konnen. Die narrative
Intervention besteht darin, sensibel fiir verschiedene Erzihlungen zu
sein und multiplen Realititen Gehor zu verschaffen. Umso wichtiger
ist ihr der Begriff der Intersektionalitit. Als Transfrau, als Muslimin
und als Gefliichtete macht sie spezifische Erfahrungen. Es gibt dem-
nach nicht die eine muslimische Erfahrung, sondern verschiedene,
die sich iiberschneiden kénnen. Jasmin V. lisst sich von bestimmten
absoluten Begriffen weder vereinnahmen noch schrinkt sie sich durch
diese selbst ein. Die vielschichtige Erzihlung iiber ihre Erfahrungen
und Identititen erfillen zugleich den Zweck, politischen Forderun-
gen nach Schutz Nachdruck zu verleihen und fur jeweils spezifische
Antworten zu plidieren. Jasmin V. braucht »mehr Sicherheit« gerade
weil sie an der Schnittstelle verschiedener Diskriminierungskategorien
existiert. Damit bringt sie auch zum Ausdruck, dass es wichtig ist, das
Spezifische in jeder Rassismuserfahrung zu beriicksichtigen. Die Un-
sicherheit, die aus der muslimischen Erfahrung hervorgeht, vermengt
sich mit der Unsicherheit fiir Trans® of Color und Gefliichtete. Daraus
folgen spezifische Sicherheitsbediirfnisse genauso wie Allianzvorha-
ben. Jasmin V.s narrative Intervention untergribt das hegemoniale
Islambild, reichert die Erfahrung als queere muslimische Gefliichtete
an und weist damit Fantasien der Dominanzgesellschaft zuriick.

»A:hm is ja eine se:hr ((atmet tief aus)) breit gefasste Frage. (...)
Die Debatten &h gibt=es (.) ja scho- seit etlichen Jahren«

Merve Y. macht schon zu Beginn des Interviews klar, dass sie nicht als
Betroffene sprechen will, sondern rein beruflich mit dem Thema zu tun
hat und vor diesem Erfahrungshintergrund sprechen wird. Sie kom-
mentiert Fragen im Gesprich (»A:hm is ja eine se:hr ((atmet tief aus))
breit gefasste Frage«) und betont: »Die Debatten dh gibt=es (.) ja scho-

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

157


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

seit etlichen Jahren.« Merve Y. entscheidet sich dazu, das Thema Be-
drohungsszenario »ganz allgemein« zu beantworten. Sie wahrt Anony-
mitit und Professionalitit. Sie berichtet nicht von personlichen Ras-
sismuserfahrungen, aber nicht weil sie keine hat. Indem sie auf die
fachliche Diskussion setzt und sich der Diskurstermini bedient, macht
sie sich die Regeln 6ffentlicher Debatten zunutze und verteidigt ihre
Sprecherinposition als Expertin bzw. macht sich hérbar.” Thre strate-
gische Uberlegung geht davon aus, dass ihre fachliche Erfahrung nicht
in Frage gestellt wird, wohl aber ihre personliche. Die Entscheidung,
als Expertin statt als Diskriminierte zu sprechen, gibt ihr Sicherheit
im Gesprach. Merve Y. positioniert sich in einer Fachdebatte zum anti-
muslimischen Rassismus und bringt die Expertise anderer Kolleg:in-
nen thematisch ein (»ich mein du hast dariiber auch ne Veroffentli-
chung geschrieben«). Das ist eine Moglichkeit, an das Wissen Ande-
rer anzukniipfen, dieses zu bestitigen und auf eine politische Misslage
hinzuweisen, in der die Bediirfnisse muslimischer Jugendlicher von Be-
horden und Ministerien ibergangen, ausschlieflich auf das Thema is-
lamistischer Extremismus und Deradikalisierung beschrinkt werden,
und andere Themen, die muslimisches Leben betreffen, darunter auch
Empowerment und Schutz, nicht forderwiirdig erscheinen: »Weil das
[Islamismus] nicht die Realitit ist, mit der wir konfrontiert sind oder
werden in unserer Arbeit. Dass es um ganz andere Themen geht. Und
i:h (\) auch vor allem um das Sicherheitsbediirfnis der rassifizierten
Jugendlichen geht.«

Merve Y.s Einstieg »ganz allgemein« zu sprechen, kann gerade des-
halb nicht als personliche Einschitzung abgewiesen werden, weil auch
andere »ganz allgemein« zu den gleichen Schliissen gekommen sind.
»Ganz allgemein« kann der antimuslimische Rassismus folglich nicht
geleugnet werden, er ist nicht nur deshalb eine Realitit, weil Betrof-
fene davon berichten, sondern weil auch Wissenschaft und Praxis zu
der gleichen Einschitzung kommen. Indirekt bestitigt Merve Y. damit
auch die personlichen Berichte anderer Muslim:innen als »ganz allge-
mein«wahr und zutreffend, weil sie im Einklang mit dem wissenschaft-

12 Butler 2006; Foucault 2017.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Selbst_Paositionierungen

lichen Diskurs stehen. Wie in den vorangegangen Ausfithrungen ande-
rer Gesprachspartner:innen kommen auch in dieser Umgangsstrategie
personliche und wissenschaftliche/professionelle Erfahrungen zusam-
men, sie erginzen sich gegenseitig. Merve Y. ist von diesen Entwick-
lungen nicht unberithrt, sie flechtet, dhnlich wie andere Gesprichs-
partner:innen, eigene Gefiihle ein. Es sei »immer wieder schmerzhaft,
dass offentliche Diskussionen, die mit dem Bedrohungsszenario spie-
len, »hochkochen« und das Leben von Muslim:innen negativ beeinflus-
sen. Sie fithrt die gesellschaftlichen Dynamiken an, wenn rassistische
Vorurteile in den Medien zirkulieren und auch in den sozialen Medien
aufgegriffen werden koénnen, sodass Diskussionen um Muslim:innen

und als solche Markierte »hochkochen«. Sie kritisiert, dass »rassistische

Vorurteile sehr stark in den Medien prisent sind und (.) was dann auch
vor allem auch in den sozialen Medien 4h thematisiert wird«. Eine L6-
sung des Problems sieht sie darin, mit Jugendlichen gemeinsam zu re-
flektieren, wie Medien auf sie (ein-)wirken und wie Gegennarrative ge-
starkt werden kénnen (»Und ich wiirde das [Sicherheitsdiskurse] gerne
so ein bisschen um=umdeuten.«).

Merve Y.s Aussagen erinnern an Ibtissam P.s Kritik an etablierten
Medien. Sie erkennt ein Potential in alternativen Medien gerade fiir
Muslim:innen, die in etablierten Medien oft stereotyp dargestellt und
tibergangen werden. Das Gesprich bietet zugleich einen Ankniipfungs-
punkt zu Jasmin V.s Kritik, dass die dominante Mehrheit ihre Geschich-
te nicht horen will und sie dem 6ffentlichen Begehren ausgeliefert ist.
Umso stirker erscheint Merve Y.s Argument, dass soziale Medien fiir
benachteiligte Gruppen einen Handlungsspielraum ermdglichen, um
ihre Realititen in die Offentlichkeit zu tragen und sich Gehér zu ver-
schaffen.

Globalhistorische Verflechtungen
Einige unserer Gesprichspartner:innen sehen sich mit einer euro-

bzw. germanozentrischen Geschichtsschreibung und Erinnerungs-
politik konfrontiert, in der Narrative und Erfahrungen ihrer Familie

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

keinen Platz finden. Sie bleiben eine historische Randnotiz, werden
umgedeutet und angepasst oder gar geleugnet und diskreditiert. Un-
sere Interviewpartner:innen heben globalhistorische Verkniipfungen
hervor und riicken vor dem Hintergrund ihrer eigenen Erfahrungen
und Beziige aufler- und innerhalb Europas Verbindungslinien in den
Fokus. Sie finden unterschiedliche Auswege, um mit der historisch
unterkomplexen Narration von Biirger:inschaft im Zusammenhang
mit der unterfiitterten Anrufung als Sicherheitsgefahr umzugehen.
Sie schweigen in bestimmten Gesprichssituationen, zensieren sich
selbst und schiitzen sich, weil sie die Erfahrung machen, dass ihnen
ihre Geschichte genommen und ihre Erinnerung diskreditiert wird,
dass ihre Lebensrealititen geleugnet oder umgedeutet und sie auf das
eine vermeintlich wahre Narrativ verpflichtet werden. Sie treffen Ent-
scheidungen, wann und in welcher Form historische Adressierungen
aufgegriffen und beantwortet werden, indem fiir sie relevante Beziige
aus dem kollektiven Gedichtnis in Erinnerung gerufen werden, sodass
sie ihre eigenen Bediirfnisse im Licht der Vergangenheit und dem Zu-
sammenspiel globalhistorischer Verflechtungen artikulieren konnen.
Sie lesen die nationale Geschichtsschreibung gegen den Strich und
bringen verdeckte Ereignisse und Erinnerungen an die Oberfliche. Sie
erinnern multidirektional, erginzen und durchkreuzen das Feld der
Erinnerung um weitere Dimensionen. Sie setzen die >muslimische«
Erfahrung ins Verhiltnis zu anderen Ereignissen und Erfahrungen,
changieren zwischen dem Universellen und dem Partikularen, zwi-
schen der Zuriickweisung eines einzigen nationalen Narrativs und dem
Insistieren auf globalhistorischen Perspektivierungen und verschaffen
sich dadurch Gehor fir eigene Lebenswirklichkeiten und Interessen,
Deutungen und Praktiken.

»eine vollkommen andere, (.) ah als die Erfahrung, die man mir
versucht sozusagen aufzudriicken«

Adem O. identifiziert sich als muslimischer Rom, seine Rassismuser-

fahrungen beruhen auf beiden Rassismen und ihrer Intersektion. Der
Prisenz muslimischer Rom:nja-Gemeinden in Deutschland wird in der

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Selbst_Paositionierungen

breiten Offentlichkeit wenig Beachtung geschenkt und sowohl in der
Rassifizierung von Rom:nja als auch in jener von Muslim:innen wenig
Rechnung getragen. Einerseits entlastet das Adem O., denn seine Un-
sichtbarkeit als Muslim erspart ihm diesbeziiglich verletzende und un-
sinnige Fragen: »Und 4h wir werden also nicht gefragt, wie wir zu Erdo-
gan stehen °oder so°, zum Beispiel. Und alle anderen werden gefragt.«
Andererseits werden andere grenziiberschreitende und unsinnige Fra-
gen an ihn gerichtet: »Wir werden eher gefragt, warum wir Muslime
sind.« Adem O. berichtet, dass seine Identifizierung als muslimischer
Rom unsichtbar gemacht wird, indem sein gleichzeitiges Muslimisch-
und Romsein in ein Muslimischsein und ein Romsein gespalten und ge-
geneinander ausgespielt wird. Er spricht von einem »weifSen Diskursc,
in dem er als Rom gegen andere Muslim:innen instrumentalisiert wer-
den soll: »Ok, das ist ein Roma, der ist bestimmt irgendwie unterdriickt
von anderen Muslimen.« Mit der gesellschaftlichen Anrufung als Rom
geht die Erwartungshaltung einher, eine Rolle einzunehmen, die der
Dominanzgesellschaft im Umgang mit anderen Muslim:innen dient:
»Und das ist ja die Rolle, die ich ausiiben soll.« Indem Adem O. als (mus-
limischer) Rom angerufen und nach einer Diskriminierungs- und Un-
terdriickungserfahrung mit Islam und Muslim:innen befragt wird, wird
er als Kronzeuge zu instrumentalisieren versucht. Er widersetzt sich je-
doch der Teile-und-Herrsche-Strategie, die die Sorge um Rom:nja pla-
kativ ins Feld fithrt, um Muslim:innen zu stigmatisieren: »Und das ist
die Rolle, die ich eben nicht ausiibe, weil tatsichlich fiir mich Muslim-

sein fiir meine eigene Biographie ih und (eher) etwas Emanzipatori-
sches bedeutet.«

Der diskursiven Spaltung Rom versus Muslim hilt er eine widerstin-
dige Selbstpositionierung entgegen: Muslimischsein bedeutet fiir ihn
weder ein Makel noch ein Defizit, vielmehr erlebt er es als Bereiche-
rung und hebt dessen emanzipatorische Bedeutung hervor. »Muslim-
sein« stellt fiir ihn keine Gefahr dar, die von anderen Muslim:innen
oder dem Islam ausgeht, sondern ist fir ihn ein biographisch wich-
tiger Ankerpunkt, der ihm Schutz und Entwicklung bietet. Adem O.
irritiert die homogene Zuschreibung von Muslim:innen als Titer:innen
und Rom:nja als deren Opfer, indem er sich selbstbewusst als musli-

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

mischer Rom prisentiert. Er untergribt die eurozentrische Universali-
sierung des Unrechts an Europas Sinti:zze und Rom:nja, indem er die
Geschichte muslimischer Rom:nja kontrapunktisch erzihlt und global-
historisch perspektiviert. Er weist die der Anrufung inhirente Narra-
tion zuriick, wonach der Rassismus gegen Sinti:zze und Rom:nja der
nationalsozialistischen Vergangenheit angehort, wihrend andernorts
und in anderen >Kulturen< Rom:nja weiterhin diskriminiert, aber von
der gelduterten, bundesdeutschen Gesellschaft beschiitzt wiirden. Die
deutsche Selbstvergewisserung, aus der Geschichte gelernt zu haben
und nun Andere (wieder) zu fithren und in Demokratie und Moder-
ne einzufithren, beruft sich auf die Figur des Islams und muslimischer
Herrschaft als europiisches Gegenbild.

Demgegeniiber greift Adem O. auf eine Narration zuriick, in der
»ein idealisiertes Bild iiber das Osmanische Reich« vorherrscht. Das
Bild entspricht zwar nicht der Realitit, so Adem O., es ist »natiirlich
kein differenziertes Bild«. Gleichwohl erfiillt das »idealisierte Bild«
wichtige Funktionen: Zum einen vermag es das Narrativ, der Erfah-
rung und der Identifizierung muslimischer Rom:nja einen Rahmen zu
geben: »[Eline Roma-Community im Balkan, die muslimisch ist und
die sich unter Umstinden idealisiert als Osmanen definieren.« Adem
O. liest die deutsch-europiische Geschichtserzahlung kontrapunktisch
und kann nun seine eigenen und die Erinnerungen seiner Community
als muslimischer Rom emanzipatorisch zusammenfithren. Zum Ande-
ren entlarvt die Idealisierung jene Mechanismen, die Rom:nja gegen
Muslim:innen instrumentalisieren, indem sie den Islam als rassistisch
gegen Rom:nja in Stellung zu bringen versucht. Die Idealisierung ist
jedoch »auch nicht differenziert«. Adem O.s Bezug auf das Narrativ
geht es nicht darum, Geschichte zu idealisieren und Konflikte zu
glitten. Vielmehr nutzt er das »idealisierte Bild«, um sich mit anderen
Muslim:innen zu solidarisieren, und gleichzeitig die spezifische Erfah-
rung von (muslimischen) Rom:nja zu betonen: »Man muss natiirlich
sagen, als Roma haben wir andere historische nochmal Bediirfnisse als
andere Muslime.«

Adem O. antwortet auf den Sicherheitsdiskurs, indem er einerseits
sein (romani-)Muslimischsein emanzipatorisch deutet, widerstindige

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Selbst_Paositionierungen

Narrative in Erinnerung ruft und die Erfahrungen mit den Rassismen
globalhistorisch verkompliziert. Andererseits kann er zwischen Rom-
sein und Muslimsein changieren: »Tatsichlich haben Roma (.) ab einem
bestimmten (2) ab einem bestimmten Level auch eine privilegierte Po-
sition. (.) Ah und es gibt ja eine Staatsrison.« Je nach Kontext wihlt er
bestimmte Aspekte aus und reklamiert ihre Relevanz, um sich so der
einseitigen, instrumentalisierenden Anrufung zu widersetzen. Das be-
deutet nicht, dass sich fiir Adem O. Muslimischsein und Romsein ge-
genseitig ausschlief3en, vielmehr legt er Wert auf das Zusammenspiel
und die Komplexitit verschiedener sozialer Verhiltnisse, Erfahrungen
und Erinnerungen. Schliefilich ist seine Erfahrung »dann also eine voll-
kommen andere, (.) dh als die Erfahrung, die man mir versucht sozu-
sagen aufzudriicken«.

»konnte ich mich nicht so duBern wie ich (.) w- gerne, also ich (.)
hab dann einfach oft dieses Thema vermieden (.) so«

Ussama X. identifiziert sich als muslimisch und palistinensisch. Er ist
in Deutschland geboren und aufgewachsen, die Flucht und die Ver-
treibung aus Paldstina gehoren zu zentralen Aspekten seiner Biogra-
fie. Wahrend in seiner Familie dariiber gesprochen wird, finden die-
se Erfahrungen in der deutschen Offentlichkeit keinen Platz. Sie wer-
den aus der postnazistischen Geschichtsschreibung der Bundesrepu-
blik und der hegemonialen Narration verdrangt und/oder umgedeutet.
Ussama X. findet sich regelmiRig in Gesprachssituationen wieder, in
denen seine Erinnerungen und seine Erfahrungen nicht gehort werden
und nicht zihlen, sie werden als illegitim zuriickgewiesen und er zum
Schweigen gebracht: »[K]onnte ich mich nicht so dufdern wie ich (.) w-
gerne, also ich (.) hab dann einfach oft dieses Thema vermieden (.) so.«
Seine Erfahrung mit dem antimuslimischen Rassismus hingt unmit-
telbar mit der Ausléschung der palistinensischen Erfahrung aus der
bundesdeutschen Geschichtsschreibung und dem hegemonialen deut-
schen, kollektiven Gedichtnis zusammen, der antimuslimische Rassis-
mus zeigt sich ihm gleichzeitig antiarabisch und antipalistinensisch.
Ussama X. wird wiederholt als Sicherheitsbedrohung angerufen, einer-

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

163


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

seits im Verhiltnis zur Dominanzgesellschaft, indem er als muslimisch
adressiert wird, und andererseits im Verhiltnis zur jidischen Minder-
heit im In- und Ausland, indem er als muslimisch, arabisch und palis-
tinensisch adressiert wird.

Bereits seit den 1970/80er Jahren sind die Namen >Palistinensers,
>Araber<und>Terrorist«im bundesdeutschen Diskurs eng verwoben und
mit anderen Gewaltakten (etwa der RAF) diskursiv verkoppelt. Mithil-
fe des antimuslimischen Bedrohungsszenarios werden die historischen
Karten neu gemischt und eine Anordnung skizziert, wonach das deut-
sche Wir, das (wieder aufblithende) jiidische Leben in Deutschland und
der Staat Israel auf der gleichen Seite platziert werden, wihrend ihnen
gegeniiber der muslimisch-arabisch-palistinensische Terrorist verortet
wird. Gemeinsam mit >Juden< und »Jitdinnen« diskursivieren sich >Deut-
sche«als Opfer von >Muslim:innen< im Allgemeinen und im Besonderen
als Opfer von >Araberns, die (historisch fragwiirdige) Ethnisierung ei-
ner Sprachgemeinschaft nutzend, um die Vertreibung und Staatenlo-
sigkeit der Paldstinenser:innen zu de-thematisieren. Die Verschiebung
der antisemitischen Gefahr auf Muslim:innen, Araber:innen und Palis-
tinenser:innen, insbesondere auf solche, die als Migrant:innen und Ge-
fliichtete von auflen eindringen, beendet das kollektive >deutsche« Té-
ternarrativ und entlisst sich selbst aus der historischen Verantwortung
fiir die Schoah und fir die Vertreibung der nicht-jiidischen Palistinen-
ser:innen. Gleichzeitig werden migrationsgesellschaftliche Defizite der
Bundesrepublik in den >Nahen Ostenc« verschoben, sodass sich die Bun-
desrepublik auch dieser Verantwortung und ihrer (geo-)politischen Rol-
le entziehen bzw. sie verdecken kann.

Die palistinensische Erfahrung von Flucht und Vertreibung wird
unsichtbar gemacht und mit ihrer Dethematisierung auch die deut-
sche, (post-)nazistische Verantwortung dafiir. Dies kollidiert mit dem
palistinensischen Narrativ und einer globalhistorischen Perspektivie-
rung, wie sie Ussama X. reflektiert. Im Unterschied zur hegemonialen
Diskursivierung stellt sich die >Nagba« seiner Familie weder als rdum-
lich noch als zeitlich entferntes, wenn nicht gar fragwiirdiges, Ereignis
dar, sondern ist mit seinem Leben eng verwoben. In der deutschen Er-
innerungskultur haben Ussama X.s Erfahrungen jedoch keinen Platz.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Selbst_Paositionierungen

Im Gegenteil sieht er sich mit einer Geschichtsschreibung und mit Nar-
rativen konfrontiert, die palistinensische Erinnerungen als partikular,
wenn nicht gar als falsch deuten, und sie der eigenen, als richtig und
universell giiltigen Erzihlung, die als objektive Geschichtsschreibung
prisentiert wird, entgegensetzen. Das hat Konsequenzen fiir Ussama
X. und die (Un-)Moglichkeit, die eigene Biografie und die Vertreibung
seiner Familie aus Palistina in alltiglichen Situationen anzusprechen.
Er hat daraus gelernt und antizipiert eine erneute Zurechtweisung und
einen diskursiven Ausschluss, indem er schweigt und sich nun selbst
fithrt: »Ahm (.) und hab so mein Palistinenser (.) meine palistinensi-
sche Seite irgendwie so'n bisschen einfach so (.) so'n bisschen unter den
Tisch oder so weifdte so (.) nu::r nicht auffallen (.) oder so.«

Die Selbstfithrung bedeutet aber nicht, dass Ussama X. sich ginz-
lich dem Diskurs unterwirft und in einer passiven Position verharrt.
Die Interviewsituation selbst ist exemplarisch fiir sein Vermogen, sich
Gehor zu verschaffen. Er spricht sein Dilemma offen an und riskiert,
sanktioniert zu werden, gleichzeitig erwartet er, von der ihn interview-
enden Person verstanden zu werden. Ussama X. nutzt die einseitige
Gesprichssituation — das Interview — und vertraut angesichts der
Forschungsfrage auf die Bereitschaft der Forschenden zur Sensibilitit
fiir seine Selbstpositionierung und ihre Reflexion. In der Interviewsi-
tuation greift er auf konkurrierende, historische Gedichtnisse zuriick,
kontextualisiert nationale Geschichtsschreibungen globalhistorisch
und fithrt vor Augen, dass seine biographische Erfahrung und kollek-
tive Erinnerung mit der Anderer verwoben ist. Ussama X. Interesse
daran, gehort zu werden, rithrt auch daher, dass er nun als Vater
besondere Verantwortung tragt: »Also ich hab jetzt auch zwei Jungs
zum Beispiel ja? Und (1) vielleicht macht das auch n Unterschied, weil
ich mich mit diesem Thema beschiftige ja?«

Er ist nun selbst in der Position, das palistinensische Narrativ
weiterzugeben, er trigt Verantwortung gegeniiber seiner Community
und seinen Kindern.®? Gleichzeitig lotet er Handlungsoptionen aus
und sucht nach Wegen, Erinnerungen Rechnung zu tragen und Zeit

13 El-Qasem 2018.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

165


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

und Energie nicht in ungeeigneten Situationen aufs Spiel zu setzen,
in denen das Gegeniiber keine Bereitschaft zeigt, die Engfithrung
nationaler Erinnerungskultur zu hinterfragen und der Komplexitit
von Globalgeschichte und Widerspriichlichkeit von Narrativen Auf-
merksamkeit zu schenken. Ussama X. reflektiert den Kontext und
wihlt wohliberlegt aus: Er begreift das Erinnern und das Erzihlen
als individuelle und kollektive Ressourcen und entscheidet je nach Ort
und Situation, wann er sie einsetzt und wann nicht. Die gleichzeitig
aufgendtigte und selbstgewihlte Zensur, der Riickzug aus Orten und
Gesprichssituationen ist ein emanzipatorischer Akt, er bietet Schutz
und Heilung und vermag so, die Erinnerung selbstbestimmt und
eigenmichtig zu entfalten.

»der nationale Diskurs (.) zu Muslimen [...] einfach n anderer ist,
im Sinne von so auch so ner Anerkennu:ng«

Ibtissam P. fasst ihre Erfahrung, als Muslimin in Deutschland zu
leben, wie folgt zusammen: »Also dieses immer wieder hinterfragt
werden. Frage von welche Berechtigung, welche Existenzberechtigung
hat man?« Im Unterschied dazu blickt sie auf eine positive Aus-
landserfahrung in Siidspanien zuriick." Auch dort war sie »natiirlich
weiterhin eine Schwarze muslimische Frau«, jedoch konnte sie sich
dort ganz anders im 6ffentlichen Raum bewegen und einen anderen
Alltag fithren. Schlielich ist »der nationale Diskurs (.) zu Muslimen
list] ja grade in Siidspanien einfach n anderer ist, im Sinne von so
auch so ner Anerkenn:ung >Wir haben ja islamische:: sowas wie ne
islamische Geschichte, Stidspanien ist verwurzelt mit ner spanisch-
dh mit ner islamischen Geschichte«.« Die islamische Geschichte im
heutigen Europa legt Zeugnis iiber die historisch-gewachsene Prisenz
muslimischer Wirklichkeiten ab und prigt das Bewusstsein, sowohl
jenes von (europdischen) Muslim:innen als auch jenes der Region. Zwar
ist Geschichtsschreibung auch in Siidspanien eine Frage der nationalen

14 Unter anderer Fragestellung wird diese Sequenz im Abschnitt Performative In-
terventionen rekonstruiert.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Selbst_Paositionierungen

Aushandlung und Rassismus kein Relikt der Vergangenheit, dessen ist
sich Ibtissam P. bewusst. Nichtsdestotrotz liegt der Unterschied fiir
sie darin, dass muslimische Geschichte in Stidspanien anders als in
Deutschland nicht geleugnet werden kann.

Ibtissam P. identifiziert sich weder als arabisch noch als amazig-
hisch, sie verfiigt auch nicht iber personliche, biografische Beziige
zu Siidspanien oder dem nordafrikanischen Raum, in den Spaniens
Muslim:innen einst deportiert wurden. Das hindert sie aber nicht
daran, sich in der Geschichte Andalusiens wiederzufinden und auf das
kollektive Gedichtnis als Muslimin zuriickzugreifen. Darin kommt der
acht Jahrhunderte wihrenden Prisenz von Muslim:innen im nordli-
chen Mittelmeerraum ein hoher erinnerungspolitischer Stellenwert
zu. In Deutschland wird dieser historischen Prisenz kaum Rechnung
getragen, ebensowenig wie den anderen Orten im heutigen Europa, in
denen Muslim:innen heimisch waren und noch sind. Dem nationalen
und europdischen Diskurs zufolge werden Muslim:innen auflerhalb
Europas verortet und als Gefahr fiir europdische Werte und Sicherheit
konstruiert. Die nationale Geschichtsschreibung und Erinnerungskul-
tur in Deutschland kommt ohne Muslim:innen aus bzw. fithrt sie als
juflere Andere in die Diskussion ein. Durch die (zeitlich befristete)
Verlagerung ihres Alltags nach Stidspanien entzieht sich Ibtissam P. der
hegemonialen, deutschen Adressierung als Andere, deren »Existenz-
berechtigung« auf dem Spiel steht. Durch ihre Selbstpositionierung
(unter anderem) als Muslim:in kann sie im ehemaligen Al-Andalus
ihre Anwesenheit als Selbstverstindlichkeit einfordern und verteidi-
gen. Dort verhilt sie sich anders als in Deutschland, sie legt keine
Rechenschaft iiber ihr So-Sein ab, sie bezieht keine Position (»Erklir
mal Salafismus. Was- Wie stehst du dazu? Was machst du damit?«).

Indem Ibtissam P. auf die noch sichtbare muslimisch-arabisch-
amazighische Prisenz in Siidspanien verweist, kann sie die eigene
Prisenz als Schwarze muslimische Hijabi als Teil der europiischen
Geschichte und Gegenwart verteidigen, mehr noch: Sie kann ihren
Platz dort reklamieren bzw. ganz selbstverstindlich einnehmen. Sie
kontextualisiert die eigene muslimische Erfahrung erinnerungspoli-
tisch, riickt die islamische Geschichte innerhalb Europas ins Zentrum

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

167


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168  Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

und gibt jenen Perspektiven Raum, die in einer deutschen nationalen
Erinnerungskultur zum Schweigen gebracht werden.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfassung und Fazit

In einem Zeitraum von insgesamt drei Jahren galt unser Forschungs-
interesse den Erfahrungshorizonten von (als) Muslim:innen (Markier-
ten), muslimischen Communities und Vertreter:innen aus Selbstorga-
nisationen im Umgang mit dem hegemonialen Sicherheitsdiskurs in
Deutschland. Wir fragten danach, wie sie auf die Anrufung als Sicher-
heitsgefahr antworten und interessierten uns vor allem dafiir, wie es
moglich ist, sich nicht ginzlich zu unterwerfen und eigene Interessen
nicht aus dem Blick zu verlieren oder sie gar ins Spiel zu bringen: Wie
navigieren Muslim:innen durch Strukturen des Othering und der Dis-
kriminierung, von Ein- und Ausschliissen, Stigmatisierung und Gene-
ralverdacht? Wie kniipfen sie an gesellschaftliche Debatten um Sicher-
heit an, wie beteiligen sie sich an Aushandlungsprozessen und wie posi-
tionieren sie sich, um sich Gehor fir ihre Anliegen, Bediirfnisse und Er-
fahrungen zu verschaffen? Wie gelingt es (als) Muslim:innen (Markier-
ten) am Diskurs teilzuhaben und dabei Definitions- und Handlungs-
macht (wieder-) zu gewinnen?

Um die soziale Wirklichkeit von Muslim:innen und ihre Umgangs-
weisen mit dem Sicherheitsdiskurs zu rekonstruieren, bedienten wir
uns zweier rekonstruktiver Methoden, die wir rassismus- und macht-
kritisch perspektivierten'. Ein rassismuskritischer und intersektiona-
ler Ansatz erschien uns geboten, um - im Unterschied zur iblichen
Essentialisierung und Homogenisierung von Muslim:innen - den viel-
stimmigen Deutungen Raum zu geben, die auf der Suche nach Strate-

1 Denzin/Lincoln/Smith 2008; Collins 1993.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

gien deren Vielfalt erst sichtbar werden lassen. Ein solcher Ansatz ist
auch geboten, um Rassismus als Gesellschaft strukturierendes Macht-
verhiltnis, das in den Wissensbestinden und Subjektivierungsweisen
wirkt, im gesamten Forschungsprozess zu reflektieren und zu beriick-
sichtigen. Den dominanzkulturellen Blick auf Muslim:innen in Rech-
nung stellend kehrten wir die Blickrichtung um, um muslimische Stim-
men und den ihnen zugrunde liegenden Erfahrungen und Reflexionen
zu horen.

Die Auswahl der Interviewpartner:innen und Diskussionsteil-
nehmer:innen ermdglichte es uns, eine grofle Bandbreite an Wis-
sensbestinden zu vernehmen, die an der Schnittstelle von Alter,
Gender, Sexualitit, Klasse, Ability, Hautfarbe, Migration, Religion u.a.
spezifisch adressiert werden. Mithilfe der Objektiven Hermeneutik®
rekonstruierten wir aus zehn Einzelinterviews Positionierungen und
(Sprech-)Handlungen, wihrend wir mithilfe der Dokumentarischen
Methode® Aushandlungen zum Sicherheitsdiskurs in drei Gruppen-
diskussionen in den Blick nahmen. Die Reflexion beider Methoden
in Hinblick auf ihre Methodologien und Anwendungsempfehlungen
ermoglichte uns einerseits die Ausdifferenzierung von Wissensfor-
men in hegemoniale und muslimisch/rassifizierte Wissensbestinde.
Andererseits konnten wir durch die Herausarbeitung der latenten
Sinnstrukturen und konjunktiven Erfahrungsriume die unbewussten
und die bewussten Umgangsweisen erschliefRen.

Da wir auch widerstindiges (Sprach-)Handeln herausarbeiten
wollten, war eine macht- und rassismuskritische Anpassung beider
rekonstruktiver Forschungsmethoden nétig, um die Wissensbestinde
rassifizierter Personen interpretieren, analysieren und rekonstru-
ieren zu koénnen. Aus dem untersuchten empirischen Material lief3
sich unter Beriicksichtigung gouvernementalititstheoretischer* und
rassismuskritischer Perspektiven ein Archiv an Handlungsoptionen

2 Wernet 2019.
3 Bohnsack 2018.
4 Foucault 2017a.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfassung und Fazit

nachvollziehen, mit denen Menschen mit antimuslimischer Rassis-
muserfahrung dem hegemonialen Sicherheitsdiskurs auf vielfiltige,
oft ambivalente und doch selbstermichtigende Weise begegnen.

Zusammenfassung der Rekonstruktionsergebnisse

Im Folgenden werden zunichst die Rekonstruktionsergebnisse aus den
Gruppendiskussionen und Einzelinterviews vorgestellt, um anschlie-
f3end allgemeine Schlussfolgerungen zu ziehen. Die vorgestellten und
diskutierten Ergebnisse sind nicht reprasentativ fiir alle Muslim:innen
und als solche Markierte. Vielmehr geben sie Aufschluss iiber unsere
Rekonstruktion und Interpretation unterschiedlicher Deutungen und
Umgangsweisen, Positionierungen und Verhandlungen, die sich unse-
re Gesprachspartner:innen in der Auseinandersetzung mit dem Sicher-
heitsdiskurs angeeignet haben und die sie in den Gesprichen mit uns
und miteinander zur Sprache brachten.

Ver_Handlungen

In drei Gruppendiskussionen baten wir Muslim:innen, die sich entwe-
der selbst als solche dufiern oder als solche adressiert werden, mitein-
ander dariiber zu sprechen, wie sie den Sicherheitsdiskurs wahrneh-
men, welche Auswirkungen er auf sie hat und wie sie damit umgehen.
Im Gesprich mit anderen werden Reflexionsprozesse verbal zuginglich
und in der Explikation und der Aushandlung von Positionen entwickelt
und differenziert. Insofern boten sich Gruppendiskussionen zur Da-
tenerhebung an.

Inter_Sektionen: Unsere Gesprichspartner:innen teilen die Er-
fahrung, mit kollektiven Verdichtigungen und Fragen nach ihrer
Demokratiefihigkeit konfrontiert zu werden, sie werden alltiglich
mit beleidigenden und verletzenden Begriffen als Fremde markiert
und herabgewiirdigt, in medialen und politischen Debatten iiber
Sicherheit, Religion und Kultur als Bedrohung konturiert und kri-
minalisiert, in sicherheitspolitischer Adressierung beobachtet und

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

reglementiert. Thre Anrufung als >Muslim:innen< bringt sie als Sub-
jekte hervor®. Sie kénnen sich dem nicht entziehen, haben aber die
Moglichkeit, auf verschiedene Weisen zu antworten. Ihre Aussagen
und Handlungen werden vor dem Hintergrund des Islam- und Sicher-
heitsdiskurses bewertet und reguliert. Unsere Gesprichspartner:innen
antworten auf ihre Adressierung als Muslim:innen, vervielfiltigen und
verkomplizieren aber ihr Muslimischsein, indem sie es mit weiteren
Positionierungen — Geschlecht, Sexualitit, Klasse, Bildung, Migration,
Kultur, Ethnizitit, Sprache, Hautfarbe, Religion, Ability, Alter — kreu-
zen. So weisen sie einerseits die dem antimuslimischen Rassismus
inhirente Essentialisierung und Homogenisierung >der Muslimin« und
sdes Muslim« zuriick, greifen aber andererseits auf jene vergeschlecht-
lichten, sexualisierten, kolonialen, klassistischen Positionierungen
zuriick, die den antimuslimischen Rassismus im Allgemeinen und den
Sicherheitsdiskurs im Besonderen durchziehen.

Ent_Solidarisierung: In allen Gruppendiskussionen wird auf das
gesellschaftliche Misstrauen gegeniiber Muslim:innen Bezug genom-
men. Der Sicherheitsdiskurs produziert ein Klima der Verdichtigung
und Grenzziehung, das auch das Verhiltnis innerhalb der Community
berithrt. Die Diskussionsteilnehmer:innen berichten davon, zu sicher-
heitsrelevanten Themen und Fragen Rede und Antwort stehen und sich
von »bdsen« Muslim:innen distanzieren und zu »liberalens, >konserva-
tiven< und anderen Abstufungen von Muslimischsein positionieren
zu missen. Sie ringen um Differenzierung, handeln aus, mit wem es
moglich ist, solidarisch zu sein und mit wem nicht, ohne sich selbst
und die eigene Gemeinde allzu sehr in Gefahr zu bringen. So deutet
sich in der Dynamik der Gespriche selbst eine gelebte Praxis der So-
lidarisierung und des Widerstands gegen allzu grofRe Vereinnahmung
durch die Dominanzgesellschaft an. Die Diskussionsteilnehmer:innen
reflektieren Solidarititsbekundungen, kommentieren und bewerten
bisherige Erfahrungen und stellen Fragen an die Bedingungen und
Chancen solidarischen Verhaltens.

5 Butler 2006; Ekkehard 2011.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfassung und Fazit

Ver_Antworten: In allen Gruppendiskussionen ziehen die Teilneh-
mer:innen den Staat zur Verantwortung und fordern ihn mehr oder
weniger explizit auf, in demokratischen Prinzipien auch ihnen gegen-
tiber gerecht zu werden. Sie sind sich der Anrufung bewusst, mit der sie
dazu angehalten werden, ihren Beitrag zu Deradikalisierung und Pri-
vention zu leisten. Sie wissen aus eigener Erfahrung, dass die Forder-
landschaft aufislamistischen Extremismus«< fokussiert und finanzielle
Anreize schafft mit dem Ziel, dass muslimische Gemeinden und Ver-
eine die sicherheitspolitische Fithrung und Disziplinierung mittragen
und sich selbst entsprechend fithren. Sie kritisieren, auf die Rolle als
Sicherheitspartner im Kampf gegen Islamismus reduziert zu werden,
und dass nicht einmal in diesem Arbeitsfeld von einer Zusammenarbeit
auf Augenhohe die Rede sein kann. Stattdessen steht ihre Loyalitit als
Biirger:innen zur Disposition und sie werden als Muslim:innen unter
Generalverdacht gestellt, sodass sie hiufig mehr mit ihrer Verteidigung
und Aufenwahrnehmung beschiftigt sind als mit ihren community-in-
ternen Interessen und ihrem allgemeinen, gesellschaftlichen Engage-
ment. Sie bemingeln die Intransparenz sicherheitspolitischer Appara-
te und Begriffsinstrumente und fordern, dass auch ihren Sicherheits-
bediirfnissen und Schutzinteressen angesichts des antimuslimischen
Rassismus Rechnung getragen wird.

Selbst_Positionierungen

In zehn Einzelinterviews baten wir Muslim:innen, die sich entweder
selbst als solche zu Wort melden oder als solche adressiert werden, uns
zu schildern, wie sie den Sicherheitsdiskurs wahrnehmen, welche Aus-
wirkungen er auf sie hat und wie sie damit umgehen. Uns interessierte,
wie sie sich angesichts ihrer Adressierung als sbedrohlich (und) fremd«
selbst positionieren. Um auch hier ein maoglichst breites Feld an Deu-
tungen und Praktiken zu erhalten, suchten wir unsere Gesprichspart-
ner:innen nach ihrer Diversitit aus.

Schiitzende Distanzierungen: Unsere Gesprichspartner:innen set-
zen — mehr oder weniger bewusst — verschiedene Strategien ein, um
verletzenden Erfahrungen priventiv auszuweichen oder sich davon zu

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

173


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

erholen. Sie gehen intellektuell auf Distanz, indem sie sich mit anderen
Themen beschiftigen, sie gehen korperlich auf Distanz und wechseln
die Arbeitsstelle oder den Wohnort und sie gehen emotional auf Di-
stanz, indem sie ihre Erfahrungen verdringen oder die tiberwiltigen-
den Gefiihle, die sie auslosen, zu bindigen versuchen. Sie kehren das
Distanzierungsgebot gegeniiber dem sislamistischen Terrorismus< und
»bdsen« Muslim:innen um, indem sie ihrerseits auf Distanz zum Be-
drohungsszenario gehen. Sie erleben Rassismus als intellektuelle, phy-
sische und emotionale Herausforderung und versuchen ihr auf diesen
Ebenen zu begegnen. Der Einschreibung in ihre Kérper und Psychen
versuchen sie durch befristete Migration, berufliche Entscheidungen
und emotionale Strategien zu begegnen. Sie analysieren Rassismus in
seiner Bedeutung fiir ihr Befinden und suchen nach Wegen, sich davon
zu distanzieren, um sich in Sicherheit zu bringen.

Performative Interventionen: Unsere Gesprichspartner:innen ord-
nen einzelne Erfahrungen mit dem antimuslimischen Bedrohungssze-
nario in deren grofReren gesellschaftlichen Zusammenhang ein und ver-
weisen auf Diskursstrukturen, die sie selbst iiberblicken und verste-
hen. Sie verkomplizieren Themen, die an sie herangetragen werden,
weiten Fragen aus, analysieren und kontextualisieren das eigene Spre-
chen. Der Diskriminierung treten sie mit selbstdefinierten Standpunk-
ten vor dem Hintergrund eigener Erfahrungshorizonte, situierten Wis-
sens und widerstindigen Bewusstseins entgegen. Diese reichen von
mimetischen Sprachhandlungen, bei denen hegemoniale Diskursfigu-
ren angeeignet, umgedeutet und zum Zwecke der Unterbrechung des
antimuslimischen Rassismus zuriickgeworfen werden, iiber Strategi-
en, an sie herangetragene Fragen zu sezieren, historisch-politisch zu
kontextualisieren und Diskursriume auszudifferenzieren, bis hin zu
aktivistischen, pidagogischen und zivilgesellschaftlichen Interventio-
nen, bei denen hegemoniale Narrative irritiert und mit multiplen Er-
zihlungen verkompliziert werden. Unsere Gesprichspartner:innen un-
tergraben hegemoniale Sprechakte im antimuslimischen Bedrohungs-
szenario: Dessen Effekt, zum Schweigen zu bringen, zu fithren und zu
disziplinieren, scheitert zuweilen an performativ-analytischen Protest-

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfassung und Fazit

formen, die hegemoniale Debatten umdeuten, irritieren und verkom-
plizieren.

Globalhistorische Verflechtungen: Unsere Interviewpartner:innen
heben globalhistorische Verkniipfungen hervor und riicken vor dem
Hintergrund ihrer eigenen oder familidren Erfahrungen, Narrative
und Beziige aufler- und innerhalb Europas Verbindungslinien in den
Fokus. Sie finden unterschiedliche Auswege, um mit der historisch
unterkomplexen Narration von Bilrger:inschaft im Zusammenhang
mit der Anrufung als Sicherheitsgefahr umzugehen. Sie schweigen in
bestimmten Gesprichssituationen, zensieren sich selbst und schiitzen
sich, weil sie die Erfahrung machen, dass ihre Geschichte missre-
prasentiert, umgedeutet und instrumentalisiert und ihre Erinnerung
diskreditiert wird sowie ihre Lebensrealititen geleugnet oder umge-
deutet und sie auf das eine vermeintlich wahre Narrativ verpflichtet
werden. Sie treffen Entscheidungen, wann und in welcher Form
historische Adressierungen aufgegriffen und beantwortet werden,
indem fur sie relevante Beziige aus dem kollektiven Gedichtnis in
Erinnerung gerufen werden, sodass sie ihre eigenen Bediirfnisse im
Licht der Vergangenheit und dem Zusammenspiel globalhistorischer
Verflechtungen artikulieren kénnen. Sie lesen die nationale Geschichts-
schreibung gegen den Strich und bringen verdeckte Erinnerungen und
Ereignisse an die Oberfliche. Sie erinnern multidirektional®, erginzen
und durchkreuzen das Feld der Erinnerung um weitere Dimensionen.

Islambezogene Gouvernementalitat: (Selbst-)Fiihrung
und Widerstand

Im antimuslimischen Bedrohungsszenario tritt die Foucault'sche” Gou-
vernementalitit gerade dort in Erscheinung, wo weder ausschlieRlich
Disziplin noch Strafe greifen, sondern vielmehr muslimische/mus-
limisierte Subjekte zur Selbstfithrung angerufen werden. Mit Blick

6 Rothberg 2009.
7 Foucault 2017a: 162.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

175


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

auf unsere Rekonstruktionsergebnisse lisst sich festhalten, dass (als)
Muslim:innen (Markierte) die Erfahrung duflern, dass im hegemonia-
len Sicherheitsdiskurs Einfluss auf ihre Gewohnheiten und Gefiihle,
ihre Angste, Erwartungen und Selbstbilder genommen wird und dass
gesellschaftliche, strukturelle und institutionelle Rahmenbedingungen
derart (um-)gestaltet werden, dass sich (als) Muslim:innen (Markierte)
unter den hegemonialen Sicherheitsdiskurs (Salafismus, islamistischer
Terrorismus, Deradikalisierung, Privention, Leitkultur, Integration,
Sicherheitspartnerschaft) zu figen haben. Das bedeutet, dass in
dieser neuen Regierungstechnologie Muslim:innen und als solche
adressierte Menschen zusitzlich zu klassischen Machtapparaten, die
kriminalisieren, pathologisieren, erziehen und ausschliefRen, als sehr
spezifische Bevolkerungsgruppe angerufen und einbezogen werden,
jedoch einseitig und instrumentell im staatlichen Interesse und vor
dem Hintergrund orientalisierenden und rassifizierenden Wissens,
mit dem Ziel, sie zu regulieren und Kontrolle zu dezentralisieren.

Doch Muslim:innen sind keine passiven Subjekte einer allgegen-
wirtigen Macht, die sie uneingeschrinkt lenkt und kontrolliert, der
sie sich ohnmaichtig fiigen oder gegeniiber der sie unsichtbar bleiben.
Auch muslimischen/muslimisierten Subjekten erdffnen sich durch die
Unterwerfung unter den Sicherheitsdiskurs und den Namen, mit de-
nen sie angerufen und adressiert werden, Handlungsspielriume®, so-
dass sie Freiheiten erweitern, eigene Positionierungen und Umgangs-
weisen inmitten des Spannungsverhiltnisses von Macht- und Selbst-
techniken selbstreflexiv, intersektional und in Ambivalenz statt Homo-
genitit® verhandeln.

Unsere Gesprichspartner:innen changieren zwischen verschiede-
nen gesellschaftlichen Positionierungen und bringen sie miteinander in
Dialog. Sie berichten von (personlichen) Rassismuserfahrungen im Be-
drohungsszenario, setzen sie und den Sicherheitsdiskurs in einen poli-
tischen und historischen Zusammenhang und untermauern zugleich
professionelle, wissenschaftliche und aktivistische Sprechpositionen.

8 Butler 2006.
9 Jain 2003; Wagenknecht 2003.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfassung und Fazit

Einige bemiihen sich, antizipierten Rassismuserfahrungen vorzubeu-
gen, zum Beispiel indem sie islamische oder als solche wahrgenom-
mene Lektiire im 6ffentlichen Raum meiden, kein Arabisch sprechen
oder auf deutsche Kulturgiiter zuriickgreifen. In der Erwartung, als
Muslim:innen angesprochen und deshalb gemafiregelt oder benach-
teiligt zu werden, wird der 6ffentliche Rickgriff auf eigene Sprachen
und Handlungen sowie die eigene Mobilitit eingeschrinkt. Das bedeu-
tet nicht, dass unsere Gesprichspartner:innen sich den hegemonialen
(Sprach-)Handlungen und den zugewiesenen Handlungsriumen voll-
kommen unterwerfen. Vielmehr eignen sie sich die Begrifflichkeiten
subversiv an, deuten Themenfelder um, stellen Riickfragen und erwei-
tern die Handlungsfelder um eigene Interessen, Perspektiven und Er-
fahrungen. Sie greifen auf performative Sprachcodes zuriick, um Kon-
trolle iiber ihre Situation (wieder-) zu erlangen, indem sie Themenkom-
plexe sezieren und vom Gesagten abstrahieren, ihre Rassismuserfah-
rung problematisieren, zugleich die Situationen fachlich, wissenschaft-
lich und aktivistisch bewerten und untersuchen.

Den antimuslimischen Sprechakten begegnen sie mit performati-
ven Interventionen und demonstrieren Handlungsoptionen bereits im
Sprechen und Reflektieren iiber die Erfahrungen mit dem hegemonia-
len Sicherheitsdiskurs. Um sprechen zu kénnen bzw. gehort zu werden,
nehmen sie die Anrufung als Muslim:innen an, nicht aber um sie zu be-
stitigen, sondern um die Kategorie zu vervielfiltigen und zu verkom-
plizieren und ihr Muslimischsein zu pluralisieren. Sie geben kollekti-
ven wie individuellen Zuweisungen und Wirklichkeiten an der Schnitt-
stelle von Alter, Gender, Sexualitit, Klasse, Migration, Sprache, Haut-
farbe, Ability und Religion Ausdruck, untergraben dadurch homogene
Konstruktionen von Muslim:innen als Fremde und Andere, und stirken
dariiber hinaus eigene Wissensbestinde, die in hegemonialen Islam-
und Sicherheitsdebatten marginalisiert werden.

Ingesamt wird deutlich, dass die geteilte Rassismuserfahrung Mus-
lim:innen sowohl zu vereinen als auch zu trennen vermag. Gleichzeitig
werden Selbstverstindnisse und Lebensrealititen mit anderen Erfah-
rungen ins Verhiltnis gesetzt und zusammengefiihrt. In Gesprichssi-
tuationen teilen Muslim:innen verbindende und trennende Erfahrun-

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

77


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

gen, sie geben einander Raum und verschaffen sich Gehér, kniipfen an
eigene Erinnerungen und jene anderer aus ihren Familien oder Com-
munities an, vervielfiltigen sie oder reflektieren ausgehend davon ei-
gene Positionierungen affirmativ oder kritisch. Sie stellen Fragen an
das gesellschaftliche Zusammenleben in der Dominanzgesellschaft und
unter Muslim:innen. Der Vorwurf der Illoyalitit bereitet ihnen Sorgen:
Sie kritisieren ein Klima der gegenseitigen Verdichtigungen und Be-
schuldigungen, entziehen sich Strategien des Teilens und Herrschens
oder bedienen sich ihrer, und diskutieren dariiber, wie eine Gesellschaft
aussehen konnte, die den Bediirfnissen und Interessen aller Menschen
gerecht wird, die ihre politische Teilhabe erméglicht und Community-
Strukturen fordert und schiitzt, anstatt sie zu behindern, zu instru-
mentalisieren, zu stigmatisieren oder unter Generalverdacht zu stellen.
Sie treten als zivilgesellschaftliche, wissenschaftliche, politische, kultu-
relle und soziale Akteur:innen auf, die Moglichkeiten der Solidarisie-
rung diskutieren und Visionen austauschen fiir eine bessere, commu-
nity-basierte Zusammenarbeit, in der sie nicht gegeneinander ausge-
spielt werden, sondern gemeinsame Riume gestalten, die ihnen Schutz
bieten.

Schlussfolgerung und Ausblick

Den Umgang von (als) Muslim:innen (Markierten) mit dem antimus-
limischen Rassismus empirisch zu untersuchen, legt einen metho-
denkritischen Perspektivenwechsel nahe. Die den Methoden zugrunde
liegenden Theorien und auch ihre Anwendung missen kritisch re-
flektiert und positivistische Grundannahmen aufgespiirt werden, um
ihren Einfluss auf den Forschungsprozess zu minimieren und der
Analyse zuginglich zu machen. Hierzu sind rassismuskritische und
intersektionale Zuginge in allen Phasen des Prozesses geboten: in
der Formulierung der Forschungsfragestellung, im Zugang zum Feld,
im Datenerhebungs- und Auswertungsprozess sowie in der Zusam-
mensetzung des Forschungsteams und der Interpretationsgruppen.
Methoden sind Werkzeuge, die machtkritisch eingesetzt auch der

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfassung und Fazit

Anniherung an Wirklichkeiten und Perspektivierungen rassifizierter
Menschen von Nutzen sein konnen. Die Reflexion grundlagentheo-
retischer und epistemologischer Positionen trigt zur Revision und
Differenzierung von Forschungsmethoden bei.

Fir unsere Studie war es notwendig, anstelle des hegemonialen
skommunikativen Wissens« die sozialen Wirklichkeiten von Muslim:in-
nen zum Ausgangspunkt der Rekonstruktion zu nehmen. Wir fragten
danach, wie sie die (hegemoniale) Wirklichkeit als bedrohlich-musli-
misch markierte Personen wahrnehmen, deuten und wie sie damit um-
gehen. Die Art und Weise, wie Muslim:innen in Forschungsvorhaben
adressiert werden, welche Fragen an sie gerichtet werden, mit welchem
Vokabular sie angerufen und welche Themen relevant gemacht oder in
den Ausfithrungen der Interviewten von den Forscher:innen als relevant
selektiert werden, bestimmt den weiteren Verlauf der Gespriche, der
Interpretation und der abschlieRenden Auswertung, sodass sich durch-
aus auch in kritisch reflektierten Methoden stereotype Deutungsmus-
ter wiederfinden, die bestitigt oder aufgegriffen werden.

In unserer Studie kniipfen die von uns befragten (als) Muslim:innen
(Markierten) an ihrer begrifflichen und thematischen Adressierung an,
weisen sie zuriick oder greifen sie subversiv oder affirmativ auf, um
gehort zu werden. Gerade Letzteres kann dazu fithren, dass in Inter-
viewsituationen (als) Muslim:innen (Markierte) in der Erwartung, ein
bestimmtes Wissen zu prisentieren, hegemoniale Ordnungen reprodu-
zieren oder sich an ihnen abarbeiten. In der Antizipation erneuter Ras-
sismuserfahrungen sprechen sie in rassifizierenden Codes und unter-
werfen sich — scheinbar, voriibergehend — dem Diskurs, ver-andern ih-
re Erfahrungen in Begriffen des hegemonialen, kommunikativen Wis-
sens als kulturell oder religids >fremds, um in einer Situation, in der
sie befragt, beobachtet und beforscht werden, handlungsfihig zu blei-
ben oder zu werden. Umso grofRer wirkt der Unterschied, wenn Mus-
lim:innen sich in der Forschungssituation nicht erkliren, rechtfertigen
oder verteidigen und am stereotypen Wissen des Gegeniibers abarbei-
ten miissen, sondern ein Gesprich vertiefen kénnen, das an ihrem si-
tuierten Wissen ansetzt und nach differenzierenden Begriffen und ei-
ner Sprache sucht, mit der sie ihren Anliegen, Themen und Gefithlen

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

179


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Ausdruck verleihen kénnen. Unsere Eingangsfrage™ erdffnete nicht nur
durch die methodologische Gesprichsfithrung, sondern auch durch das
Wissen, nicht missgedeutet, instrumentalisiert und vorgefithrt zu wer-
den, eine offene Gesprichsatmosphire, die es moglich machte, auch
sensible Themen anzusprechen und intime Perspektiven zu teilen.

Fir gewohnlich sorgt das Prifix »anti« im Begriff des antimuslimi-
schen Rassismus fiir Irritation, richtet es sich doch auf den ersten Blick
auf Handlungen und Diskurse, die Muslim:innen dimonisieren, aus-
grenzen und kriminalisieren und sie zur Zielscheibe von Feindschaft
und Gewalt machen. Eine solche Interpretation verliert aber jene Phi-
nomene aus dem Blick, die (als) Muslim:innen (Markierte) exotisieren,
paternalisieren oder — wie im Falle der Gouvernementalitit — indirekt
lenken, etwa indem sie als >Sicherheitspartner< angerufen und in das
Othering aktiv eingebunden, zur >Leitkultur< oder einem >deutschen
Islamc« angehalten, integriert und zivilisiert werden, mit dem Ziel, sie
zubesserenc< deutschen Staatsbiirger:innen zu erziehen, die islamische
Religionspraxis nach christlichem Muster zu regulieren und das Ver-
hiltnis zwischen >guten< und >bésen< Muslim:innen weiter auszudiffe-
renzieren. Dass auch jene Praktiken nicht im Widerspruch zur Funkti-
onsweise des antimuslimischen Rassismus stehen, wurde in der vorlie-
genden empirischen Studie deutlich.

Antimuslimischer Rassismus wird als Wissensordnung wirksam,
die >Muslim:innen< als bedrohliche (und) fremde Andere adressiert,
um ihre Ein- und Ausgrenzung zu rechtfertigen und die Barrieren und
Mafinahmen, die sie an der fraglos gegebenen Zugehorigkeit hindern,
zu legitimieren. Im Zuge dessen werden Muslim:innen als gesellschaft-
liche Subjekte hervorgebracht und bringen sich selbst als solche hervor.
Thre Rassifizierung hat sich freilich im Laufe der Jahrhunderte modi-
fiziert, wie bereits Fanon ausfiihrt.” Im antimuslimischen Rassismus
kulminieren >Religions, >Kultur« und >Herkunft« als Diskursstringe
- in Intersektion mit weiteren Diskursen und Machtverhiltnissen

10 Wirfragten danach, wie sie den Sicherheitsdiskurs wahrnehmen, welche Aus-
wirkungen er auf sie hat und wie sie damit umgehen.
b8 Fanon 1969: 39f.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfassung und Fazit

— und weisen >Muslim:innen< einen Platz als konstitutives Auflen™
zu — auch dann oder gerade dann, wenn sie im Inneren leben. Das
konstitutive Aufien wird nicht ausgeschlossen in dem Sinne, dass es
entfernt wird und nicht mehr vorhanden ist, vielmehr muss es immer
wieder neu nach AufSen diskursiviert werden, also sichtbar bleiben als
Ausgeschlossenes, sodass es das Innen weiterhin konstituieren kann.
Mit Bezug auf Laclau schligt Hall in Das verhdngnisvolle Dreieck vor,
zur Theoretisierung der anhaltenden Relevanz von Rassismus trotz der
weit verbreiteten naturwissenschaftlichen Erkenntnis, dass es keine
biologischen Rassen gibt, die Konstruktion von Rasse als »gleitenden
Signifikanten« zu verstehen, der — zusammen mit Ethnizitit und
Nation - kulturelle Differenz legitimiert, die sich historisch und sozial
entwickelt hat. Rasse, Ethnizitit und Nation als Konzeptionen

»kulturelle[r] Differenz in diskursiven Termini neu zu denken [bedeu-
tet,] Diskurs als dasjenige [zu] begreifen, was menschlichen Praktiken
und Institutionen Bedeutung verleiht, was uns dazu fihig macht, die
Welt zu verstehen, und folglich als das, was menschliche Praktiken
zu bedeutungsvollen Praktiken macht, die genau deshalb geschicht-
licher Natursind, weil sie aufjene Weise signifizieren, auf die sie auch
menschliche Differenzen markieren«.

Diese Theoretisierung von Rassismus unterscheidet sich von einer Deu-
tung von Rassismus als Feindschaft oder Angst, wie sie in Begriffen der
»Islamophobie« oder der »Islamfeindlichkeit« anklingen. Der antimus-
limische Rassismus stellt freilich in der Geschichte des europiischen
Rassismus keine Ausnahme dar, zeigt doch bereits Hall in Der Westen
und der Rest™, wie zentral diskursive Aufspaltungen in >gute< und >bs-
se« Andere im europiischen Expansions- und Kolonialprojekt auch in
der Kolonisierung der Amerikas waren und eine intrinsische Funktion
im Rassismus erfilllten. So gesehen stellt die Produktion sguter<« Frem-

der und die Bandbreite an kolonialen Strategien jenseits von Ausschluss

12 laclau2002: 67.
13 Hall 2017: 55.
14 Hall 1994.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

181


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

und Verfolgung keinen Widerspruch zum Rassismus dar, sondern eine
zentrale Dimension insbesondere des postmodernen Rassismus, die ro-
he Formen physischer Gewalt und staatlichen Zwangs — als ultima ratio
— erst denkbar macht und legitim erscheinen lisst.

Die >Anderen< werden instrumentalisiert und in das Projekt von
Macht und Herrschaft eingebunden, auch, aber nicht nur, durch Aus-
schluss. Wir halten daher einen Begriff des antimuslimischen Rassis-
mus fiir sinnvoll, der den vormodernen und modernen Geschichten von
Nationsbildung und Kolonialismus Rechnung trigt und die aktuellen
Riickbeziige auf Religion, Kultur, Herkunft und Rasse (er-)neu(-t) ver-
webt. Es handelt sich um einen Begriff von (antimuslimischem) Rassis-
mus, der die ambivalenten und widerspriichlichen Mechanismen nicht
aus dem Blick verliert, deren Ziel und Methode es ist, nicht-weifse Men-
schen als Andere zu produzieren, zu disziplinieren, zu fithren und ein-
zuordnen. Der Begriff des Rassismus glittet die vielfiltigen, gleich-
zeitig wirkenden und sich sowohl verstirkenden als auch irritierenden
(diskursiven) Praktiken nicht zu einer einzigen Erzahlung, in der Di-
monisierung, Gewalt und Ausschluss als alleinige Mittel von Herrschaft
und Zwang, Ausbeutung und Unterdriickung geltend gemacht werden.
Rassismus dient auch und zentral der Selbstvergewisserung, sodass so-
wohl Aus- als auch Einschluss und sowohl »Islamophobie« als auch »Is-
lamophilie«” dazugehéren.

Im Prozess der Rassifizierung finden neben negativen durchaus
romantisierende und exotisierende Vorstellungen Resonanz, die am
Orientalismus ankniipfen und >Muslim:innenc als Kontrastfolie zur Ei-
gengruppe konstruieren. Ob >gut« oder >bose, auch die zunehmenden
Unter- und Zwischenkategorien halten an >Muslim:innenc« als eine der
Figuren des ewigen Anderen fest, genauso wie an den Aquivalenz- und
Differenzketten, wie Laclau und Hall sagen wiirden, und versuchen
(als) Muslim:innen (Markierte) dazu zu bringen, von diesem Platz aus
zu sprechen — oder ungehéort zu bleiben.

Gleichwohl erlaubt dieses Verstindnis von Rassismus (an-) zu
erkennen, dass Muslim:innen auf antimuslimische Diskurse auch

15 Tamdgidi 2012.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfassung und Fazit

mit subversiven Gegen-Narrativen antworten, ihren Perspektiven und
Stimmen widerstindig Raum geben, sich vernetzen und verbiinden,
auch iiber die eigenen Communities hinaus, dass sie sich aktivistisch,
kinstlerisch, akademisch und zivilgesellschaftlich engagieren und
mediale wie politische Debatten mitgestalten und eigenen Bediirfnis-
sen und Interessen Gehor verschaffen. Die Performativitit macht es
moglich. Gleichzeitig reicht der Begriff des Widerstandes nicht aus,
um der Spannbreite an Strategien Ausdruck zu verleihen, in denen
Widerstindiges, aber auch Affirmatives zur Geltung kommen und
sowohl als das Eine als auch als das Andere gedeutet werden kann,
in denen Handlungsoptionen also nicht eindeutig als Ausdruck ent-
weder von Unterwerfung oder von Widerstand klassifiziert werden
konnen. Vielmehr gibt es inmitten des Spektrums von Unterwerfung
und Widerstand vielfiltige, oft widerspriichliche Umgangsweisen,
mit denen Muslim:innen innerhalb und auflerhalb des diskursiven
Rahmens das eigene Sprechen, die eigene Mobilitit, das individuelle
und kollektive Auftreten, die religiése Praxis, das zivilgesellschaftliche
Engagement, das professionelle Berufsleben und den Alltag (um-)deu-
ten, Moglichkeiten und Grenzen austesten und so das Verhiltnis von
Disziplinierung und Selbstfithrung tagtiglich aushandeln.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

183


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839457115 -



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Ahmed, Leila (1992): Women and Gender in Islam, New Haven & Lon-
don.

Ahmed, Sara (2004): Affective Economies. In: Social Text, 70 (22/2),
S. 117-139.

Ahmed, Sara (2018): Das Gliicksversprechen. Eine feministische Kultur-
kritik, Miinster.

Al-Azmeh, Aziz (1996): Die Islamisierung des Islam. Imaginire Welten
einer politischen Theologie, Frankfurt a.M.

Amir-Moazami, Schirin (2014): Wer spricht wie fiir wen und warum?
Zur Anerkennung, Authentizitit und Reprisentation von Musli-
men unter liberal-sikularen Bedingungen. In: Bertelsmann Stif-
tung (Hg.): Vielfiltiges Deutschland. Bausteine fiir eine zukunfts-
fahige Gesellschaft, Giitersloh, S. 357-377.

Amir-Moazami, Schirin (2018) (Hg.): Der inspizierte Muslim. Zur Poli-
tisierung der Islamforschung in Europa, Bielefeld.

Amling, Steffen (2015): Peergroups und Zugehorigkeit. Empirische Re-
konstruktionen und ungleichheitstheoretische Reflexionen, Wies-
baden.

Asad, Talal (2003): Formations of the Secular. Christianity, Islam,
Modernity, Stanford.

Attia, Iman (2007): Orient- und IslamBilder. Interdisziplinire Beitrige
zu Orientalismus und antimuslimischem Rassismus, Miinster.
Attia, Iman (2009): Die »westliche Kultur« und ihr Anderes. Zur De-
konstruktion von Orientalismus und antimuslimischem Rassismus,

Bielefeld.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Attia, Iman (20192 [2016]): Unzumutbare Koexistenz. Rassialisierungs-
prozesse von Muslimen und Musliminnen in historischer Perspek-
tive. In: Ugar, Biilent/Kassis, Wassilis (Hg.): Antimuslimischer Ras-
sismus und Islamfeindlichkeit, Gottingen, S. 125-140.

Attia, Iman (2019b): Die fremdgemachte Gewalt. Zum Verhilt-
nis von antimuslimischem Rassismus, dem Bedrohungsszena-
rio des sislamistischen Terrorismus< und Extremismuspriventi-
on, https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11
/Debattenbeitrag-1.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf.

Attia, Iman/Bock, Andreas/Scherschel, Karin (Hg.) (20211.E.): Unter Be-
obachtung. Das Bedrohungsszenario des »islamistischen Terroris-
mus« aus den Perspektiven von Medien, Politik und muslimischen
Communities, Bielefeld.

Attia, Iman/Keskinkilig, Ozan Zakariya (2016): Antimuslimischer Ras-
sismus. In: Mecheril, Paul (Hg.): Handbuch Migrationspiddagogik,
Weinheim & Basel, S. 168-182..

Attia, Iman/Popal, Mariam (Hg.) (2018): BeDeutungen dekolonisieren.
Spuren von (antimuslimischem) Rassismus, Minster.

Attia, Iman/Yilmaz-Giinay, Koray (Hg.) (2021 i.E.): Antimuslimischer
Rassismus im Kontext. Anniherungen — Relationen — Reflexionen,
Berlin.

Austin, John (1975): How to do things with words, Cambridge.

Bicker, Matthias (2020): Von der Gefahr zum »Gefihrder«. In: Kulick,
Andreas/Goldhammer, Michael (Hg.): Der Terrorist als Feind? Per-
sonalisierung im Polizei- und Volkerrecht, Tiibingen, S. 147-165.

Balibar, Etienne (1992): Gibt es einen >Neorassismus?< In Ders./Waller-
stein, Immanuel (Hg.): Rasse Klasse Nation. Ambivalente Identiti-
ten, Hamburg, S. 23-38.

Bartel, Daniel/Liebscher, Doris/Remus, Juana (2017): Rassismus vor Ge-
richt. WeifSe Norm und Schwarzes Wissen im deutschen Recht. In:
Fereidooni, Karim/El, Meral (Hg.), a.2.0., S. 361-383.

Bassiouni, Mahmoud (2014): Menschenrechte zwischen Universalitit
und islamischer Legitimitit, Berlin.

Bayoumi, Moustafa (2009): How Does It Feel to Be a Problem? Being
Young and Arab in America, New York.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf

Literaturverzeichnis

Bellmann, Uta (2011): >Orientierungenc. Uber die Entstehung europii-
scher Bilder vom Orient und von Arabien in der Antike. Einflussfak-
toren und stereotype Fortfithrungen im Mittelalter, Berlin.

Benz, Wolfgang (2012): Die Feinde aus dem Morgenland. Wie die Angst
vor den Muslimen unsere Demokratie gefihrdet, Miinchen.

Berger, Maurits S. (2014): A Brief History of Islam in Europe. Thirteen
Centuries of Creed, Conflict and Coexistence, Leiden.

Berman, Nina (1996): Orientalismus, Kolonialismus und Moderne. Zum
Bild des Orients in der deutschsprachigen Kultur um 1900, Stutt-
gart.

Bhabha, Homi K. (2000): Die Verortung der Kultur, Tiibingen.

Bock, Andreas (2017): Islamistischer Terrorismus, die konstruierte Be-
drohung. In: Zeitschrift fiir Auflen- und Sicherheitspolitik (ZfAS),
10 (2), S. 245-265.

Bohnsack, Ralf (1989): Generation, Milieu und Geschlecht — Ergebnisse
aus Gruppendiskussionen mit Jugendlichen, Opladen u.a.

Bohnsack, Ralf (2018): Dokumentarische Methode. In: Ders./Geimer,
Alexander/Meuser, Michael (Hg.), a.2.0., S. 52-58.

Bohnsack, Ralf/Geimer, Alexander/Meuser, Michael (Hg.) (2018):
Hauptbegriffe Qualitativer Sozialforschung, Opladen u.a.

Bohnsack, Ralf/Przyborksi, Aglaja (2010): Diskursorganisation, Ge-
sprichsanalyse und die Methode der Gruppendiskussion. In:
Ders./Dies./Schiffer, Burkhard (Hg.), a.2.0., S. 233-248.

Bohnsack, Ralf/Przyborski, Aglaja/Schiffer, Burkhard (Hg.) (2010): Das
Gruppendiskussionsverfahren in der Forschungspraxis, Opladen
u.a.

Brunner, Claudia (2011): Wissensobjekt Selbstmordattentat. Epistemi-
sche Gewalt und okzidentalistische Selbstvergewisserung in der
Terrorismusforschung, Wiesbaden.

Brunnett, Regina/Grife, Stefanie (2003): Gouvernementalitit und Anti-
Terror-Gesetze. Kritische Fragen an ein analytisches Konzept. In:
Pieper, Marianne/Gutiérrez Rodriguez, Encarnacién (Hg.), a.a.0.,
S. 50-67.

Bublitz, Hannelore (2014): Gouvernementalitit, Normalisierung und
Selbstfithrung. In: Vasilache, Andreas (Hg.): Gouvernementalitit,

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Staat und Weltgesellschaft, Staat — Souverinitit — Nation, Wies-
baden, S. 83-99.

Butler, Judith (1990): Gender Trouble. Feminism and the Subversion of
Identity, New York.

Butler, Judith (2006): Haf3 spricht. Zur Politik des Performativen, Frank-
furt a.M.

Collins, Patricia Hill (1986): Learning from the Outsider Within: The So-
ciological Significance of Black Feminist Thought, Social Problems,
33 (6), S. 14-32.

Collins, Patricia Hill (1993): Die gesellschaftliche Konstruktion Schwar-
zen feministischen Denkens. In: Joseph, Gloria (Hg.): Schwarzer Fe-
minismus: Theorie und Politik afro-amerikanischer Frauen, Berlin,
S. 17-52.

Cowans, Jon (Hg.) (2003): Early Modern Spain. A Documentary History,
Philadelphia.

Cremer, Hendrik (2017): Rassismus? — Die Entscheidung des UN-
Ausschusses gegen rassistische Diskriminierung (CERD) im »Fall
Sarrazin.« In: Fereidooni, Karim/El, Meral (Hg.), a.2.0., S. 415-427.

Denkowski, Charles von (2014): Die formelle soziale Kontrolle des Jiha-
dismus sowie der islamfeindlich motivierten Kriminalitit — werden
beide Phinomene in der Bundesrepublik Deutschland angemessen
behandelt? In: Jahrbuch fiir Islamophobieforschung 2014, S. 42-65.

Denzin, Norman K./Lincoln, Yvonna S./Smith, Linda Tuhiwai (Hg.)
(2008): Handbook of Critical and Indigenous Methodologies, Los
Angeles u.a.

Dorner, Olaf/Loos, Peter/Schiffer, Burkhard/Schondelmayer, Anne
(Hg.) (2019): Dokumentarische Methode: Triangulation und blinde
Flecken, Opladen u.a.

Elahi, Farah/Khan, Omar (Hg.) (2017): Islamophobia. Still a challenge
for us all, Runnymede Trust, London.

El-Qasem, Kawthar (2018): Palistina erzihlen. Inversion als Strategie
zur Bewahrung des eigenen in Dekulturalisierungsprozessen, Bie-
lefeld.

Fanon, Frantz (1966 [1961]): Die Verdammten dieser Erde, Frankfurt
a.M.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Fanon, Frantz (1972 [1969]): Fiir eine afrikanische Revolution, Berlin.

Fanon, Frantz (2017 [1959]): Der Schleier, Wien.

Fereidooni, Karim/El, Meral (Hg.) (2017): Rassismuskritik und Wider-
standsformen, Wiesbaden.

Fliigel-Martinsen, Oliver (2014): Macht zwischen Unterwerfung und
Widerstand. Zur Subjektkonstitution im politischen Denken Fou-
caults. In: Vasilache, Andreas (Hg.): Gouvernementalitit, Staat und
Weltgesellschaft. Studien zum Regieren im Anschluss an Foucault,
Wiesbaden, S. 43-58.

Fouad, Hazim (2019): Zeitgendssische muslimische Kritik am Salafis-
mus, Baden-Baden.

Foucault, Michel (1976): Die Macht und die Norm. In: Mikrophysik der
Macht, Berlin, S. 114-123.

Foucault, Michel (1992): Was ist Kritik?, Berlin.

Foucault, Michel (2001 [1976]): In Verteidigung der Gesellschaft, Frank-
furt a.M.

Foucault, Michel (2005): Heterotopien, Frankfurt a.M.

Foucault, Michel (2013a): Die Geburt der Biopolitik. In: Ders. (Hg.): Ana-
lytik der Macht, Frankfurt a.M., S. 180-187.

Foucault, Michel (2013b): Subjekt und Macht. In: Ders. (Hg.): Analytik
der Macht, Frankfurt a.M., S. 240-263.

Foucault, Michel (2017a): Sicherheit, Territorium, Bevdlkerung. Ge-
schichte der Gouvernementalitit I, Frankfurt a.M.

Foucault, Michel (2017b[1976]): Der Wille zum Wissen. Sexualitit und
Wabhrheit 1, Frankfurt a.M.

Fuhrmann, Malte (2006): Der Traum vom deutschen Orient. Zwei deut-
sche Kolonien im Osmanischen Reich 1851-1918, Frankfurt a.M.
Graebsch, Christine (2019): Krimmigration: Die Verwobenheit straf-
rechtlicher mit migrationsrechtlicher Kontrolle unter besonderer
Beriicksichtigung des Pre-Crime-Rechts fur »Gefihrder.« In: Kri-
mO]J, Kriminologie — Das Online-Journal, (1) 1, S. 75-103, https://do

i.org/10.18716/0js/krimoj/2019.1.6.

Gutiérrez Rodriguez, Encarnacién (2003): Gouvernementalitit und die
Ethnisierung des Sozialen. Migration, Arbeit und Biopolitik. In:
Pieper, Marianne/Dies. (Hg.), a.a.0., S. 161-178.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

189


https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6

190

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Hafez, Kai/Schmidt, Sabrina (2014): Die Wahrnehmung des Islams in
Deutschland. Religionsmonitor — verstehen was verbindet, Giiters-
loh.

Hall, Stuart (1994): Rassismus und kulturelle Identitit, Hamburg.

Hall, Stuart (2004): Wer braucht >Identitit?« In: Ders. (Hg.): Ideolo-
gie, Identitit, Reprasentation. Ausgewihlte Schriften 4, Hamburg,
S. 167-187.

Hall, Stuart (2017): Das verhingnisvolle Dreieck, Berlin.

Haraway, Donna (1995): Situiertes Wissen. Die Wissenschaftsfrage im
Feminismus und das Privileg einer partialen Perspektive. In: Dies.
(Hg.) (1995): Die Neuerfindung der Natur. Primaten, Cyborgs und
Frauen, Frankfurt a.M., S. 73-97.

Hempfer, Klaus W./Volbers, Jérg (Hg.) (2011): Theorien des Performati-
ven: Sprache — Wissen — Praxis. Eine kritische Bestandsaufnahme,
Bielefeld.

Hering Torres, Max Sebastiin (2006): Rassismus in der Vormoderne.
Die »Reinheit des Blutes« im Spanien der Frithen Neuzeit, Frankfurt
a.M.

Hernandez Aguilar, Luis Manuel (2018): Die Orientalisierung des mus-
limischen Lebens in Deutschland. Die Deutsche Islamkonferenz
und die Studie Muslimisches Leben in Deutschland. In: Attia,
Iman/Popal, Mariam (Hg.), 2.2.0., S. 297-319.

Hoéfert, Almut (2003): Den Feind beschreiben. »Tiirkengefahr« und eu-
ropiisches Wissen iiber das Osmanische Reich 1450-1600, Frankfurt
a.M.

Jain, Anil K. (2003): Die Spannung zwischen Subjekt und Politik und
die Dialektik von Reflexion und Deflexion. In: Pieper, Marianne/Gu-
tiérrez Rodriguez, Encarnacién (Hg.), a.2.0., S. 240-256.

Johansen, Birgitte/Spielhaus, Riem (2012): Counting Deviance. Revisit-
ing a Decade’s Production of Surveys among Muslims in Western
Europe, Journal of Muslims in Europe, 1, S. 81-112.

Johansen, Birgitte/Spielhaus, Riem (2018): Die Vermessung der Musli-
me. Ein Jahrzehnt quantitativer Forschung zu Muslimen in West-
europa. In: Amir-Moazami, Schirin (Hg.), a.2.0., S. 125-157.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Jukschat, Nadine/Leimbach, Katharina (2019): Radikalisierung als hege-
moniales Paradigma. Eine empiriebasierte kritische Bestandsauf-
nahme. In: Behemoth. A Journal on Civilisation, 12 (2), S. 11-23.

Kabbani, Rana (1993): Mythos Morgenland. Wie Vorurteile und Kli-
schees unser Bild vom Orient bis heute prigen, Miinchen.

Karakagoglu, Yasemin/Wojciechowicz, Anna Aleksandra (2017): Mus-
lim_innen als Bedrohungsfigur fiir die Schule — Die Bedeutung
des antimuslimischen Rassismus im pidagogischen Setting der
Lehramtsausbildung. In: Fereidooni, Karim/El, Meral (Hg.), a.a.0.,
S. 507-5238.

Katzer, Annette (2008): Araber in deutschen Augen. Das Araberbild der
Deutschen vom 16. bis zum 19. Jahrhundert, Paderborn.

Keskinkili, Ozan Zakariya (20192): Die Islamdebatte gehort zu
Deutschland. Rechtspopulismus und antimuslimischer Rassismus
im (post-)kolonialen Kontext, Berlin.

Keskinkilig, Ozan Zakariya (2019b): Was ist antimuslimischer Ras-
sismus?, https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierung
spraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus.

Keskinkili¢, Ozan Zakariya (2021 i.E.): Unbehagen, Sorge und Scham.
Affekte in islambezogener Gouvernementalitit und das Problem
der Selbstzensur. In: Attia, Iman/Bock, Andreas/Scherschel, Karin
(Hg.), a.a.0.

Keskinkilig, Ozan Zakariya/Langer, Armin (Hg.) (2018): Fremdgemacht
& Reorientiert. Jiidisch-muslimische Verflechtungen, Berlin.

Konig, Ekkehard (2011): Bausteine einer allgemeinen Theorie des Perfor-
mativen aus linguistischer Perspektive. In: Hempfer, Klaus W./Vol-
bers, Jérg (Hg.), a.a.0., S. 43-68.

Laclau, Ernesto (2002 [1996]): Emanzipation und Differenz, Wien.

Lamnek, Siegfried/Krell, Claudia (2016): Qualitative Sozialforschung,
Weinheim & Basel.

Lemke, Thomas (2001): Gouvernementalitit. In: Kleiner, Marcus S.
(Hg.): Michel Foucault. Eine Einfithrung in sein Denken, Frankfurt
a.M., S.108-122. www.thomaslemkeweb.de/publikationen/Gouver-
nementalit %E4t %20_Kleiner-Sammelband_.pdf.

Lembke, Thomas (2007): Biopolitik zur Einfithrung, Hamburg.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus

192

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Lewicki, Aleksandra (2016): Islamophobia in Germany: National Report
2016. In: Bayrakli, Enes/Hafez, Farid (Hg.): European Islamophobia
Report 2016, Istanbul, S. 213-236.

Lewis, Gail (1996): Situated Voices: >Black Women’s Experience< and So-
cial Work. Feminist Review, 53, Speaking Out. Researching and Re-
presenting Women, S. 24-56.

Lohlker, Ridiger (2014): Salafismus als Teil der Globalgeschichte. In:
Schneiders, Thorsten G. (Hg.): Salafismus in Deutschland. Urspriin-
ge und Gefahren einer islamistisch-fundamentalistischen Bewe-
gung, Bielefeld, S. 137-148.

Mahmood, Saba (2015): Religious Difference in a Secular Age. A Mino-
rity Report, Princeton.

Marx, Daniela (2006): Vom »>feministischen Schreckgespenst« zur ge-
fragten Expertin. Alice Schwarzers Islamismuskritik als Eintritts-
karte in die Welt der Mainstream-Medien. In: Jiger, Margret/Link,
Jiirgen (Hg.): Macht — Religion — Politik. Zur Renaissance religioser
Praktiken und Mentalititen, Duisburg, S. 209-230.

Mecheril, Paul (1994): Die Lebenssituation Anderer Deutscher. Eine An-
niherung in dreizehn thematischen Schritten. In: Ders./Teo, Tho-
mas (Hg.): Andere Deutsche. Zur Lebenssituation von Menschen
multiethnischer und multikultureller Herkunft, Berlin, S. 57-93.

Meuser, Michael (2018): Rekonstruktive Sozialforschung. In: Bohnsack,
Ralf/Geimer, Alexander/Ders. (Hg.), a.2.0., S. 206-209.

Motadel, David (2017): Fiir Prophet und Fithrer. Die Islamische Welt und
das Dritte Reich, Stuttgart.

Miihe, Nina (2019): Muslimische Religiositit als Stigma. Wie muslimi-
sche Schiiler und Schiilerinnen mit Stigmatisierung an den Schulen
umgehen. In: Ugar, Billent/Kassis, Wassilis (Hg.): Antimuslimischer
Rassismus und Islamfeindlichkeit, Gottingen, S. 197-208.

Mustafa, Imad (2013): Der Politische Islam. Zwischen Muslimbriidern,
Hamas und Hizbollah, Wien.

Mustafa, Imad (2016): Die diskursive Konstruktion des »muslimischen
Terrorismus« im Kontext »westlicher« Dominanzstrategien. In:
DAS ARGUMENT, 319, S. 683-693.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Naguib, Tarek (2013): Wenn der Antirassismus staatlich sanktioniert
wird. In: recht — Zeitschrift fiir juristische Weiterbildung und Pra-
xis, S. 13-27.

Nohl, Arnd-Michael (2013): Relationale Typenbildung und Mehrebenen-
vergleich. Neue Wege der Dokumentarischen Methode, Wiesbaden.

Nohl, Arnd-Michael (2017): Interview und Dokumentarische Methode.
Anleitungen fiir die Forschungspraxis, Wiesbaden.

Nohl, Arnd-Michael/Schiffer, Burkhard/Loos, Peter/Przyborski, Aglaja
(2013): Einleitung: Zur Entwicklung der Dokumentarischen Me-
thode durch Ralf Bohnsack. In: Dies. (Hg.): Dokumentarische
Methode. Grundlagen — Entwicklungen — Anwendungen, Opladen
u.a., S. 9-40.

Ntifiez Muley, Francisco (1567): A Memorandum for the President of the
Royal Audiencia and Chancery Court of the City and Kingdom of
Granada. 2007 herausgegeben und iibersetzt von Vincent Barletta,
Chicago.

Oevermann, Ulrich (1993): Die Objektive Hermeneutik als unverzicht-
bare methodologische Grundlage fiir die Analyse von Subjektivi-
tit. Zugleich eine Kritik der Tiefenhermeneutik. In: Jung, Tho-
mas/Miiller-Doohm, Stefan (Hg.): »Wirklichkeit« im Deutungspro-
zefd: Verstehen und Methoden in den Kultur- und Sozialwissen-
schaften. Frankfurt a.M., S. 106-189.

Pieper, Marianne/Gutiérrez Rodriguez, Encarnacién (Hg.) (2003): Gou-
vernementalitit: Ein sozialwissenschaftliches Konzept in Anschluss
an Foucault, Frankfurt a.M.

Pinn, Irmgard/Wehner, Marlies (1995): EuroPhantasien. Die islamische
Frau aus westlicher Sicht, Duisburg.

Puar, Jasbir K. (2007): Terrorist Assemblages. Homonationalism in
Queer Times, Durham & London.

Qasem, Sindyan (2019): Erfahrungen von Rassismus als Radikalisie-
rungsfaktor: Ein (Gegen-)Beispiel, https://www.bpb.de/politik/ext
remismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-r
assismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

193


https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel

194

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Rohde, Achim (2005): Der innere Orient. Orientalismus, Antisemitis-
mus und Geschlecht im Deutschland des 18. bis 20. Jahrhunderts.
In: Die Welt des Islams 45 (2), S. 370-411.

Rose, Nadine (2015): Subjekte der Macht bei Judith Butler und Michel
Foucault. Machtvolle Diskurse, Subjektivierungen und Widerstand
als Ausgangspunkt fiir eine rassismuskritische Perspektive in der
Migrationsforschung. In: Reuter, Julia/Mecheril, Paul (Hg.): Schlits-
selwerke der Migrationsforschung, Wiesbaden, S. 323-342.

Rothberg, Michael (2009): Multidirectional Memory. Remembering the
Holocaust in the Age of Decolonization, California.

Said, Edward W. (1978): Orientalism, New York.

Said, Edward W. (1985): Orientalism reconsidered. In: Cultural Critique,
1, S. 89-107.

Said, Edward W. (1994): Culture and Imperialism, New York.

Sarasin, Philipp (2003): Zweierlei Rassismus? Die Selektion des Frem-
den als Problem in Michel Foucaults Verbindung von Biopolitik und
Rassismus. In: Stingelin, Martin (Hg.): Biopolitik und Rassismus,
Frankfurt a.M., S. 55-79.

Sarasin, Philipp (2005): Michel Foucault zur Einfithrung, Hamburg.

Scharathow, Wiebke (2014): Risiken des Widerstands. Jugendliche und
ihre Rassismuserfahrungen, Bielefeld.

Scharathow, Wiebke (2017): Jugendliche und Rassismuserfahrungen.
Kontexte, Handlungsherausforderungen und Umgangsweisen. In:
Fereidooni, Karim/El, Meral (Hg.), a.a.0., S. 107-127.

Schiffauer, Werner (2020): Vorwurf des Islamismus. Warum das Kon-
zept der Kontaktschuld problematisch ist, https://mediendienst-in
tegration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf.

Schiitz, Alfred (1974): Der sinnhafte Aufbau der sozialen Welt. Eine Ein-
leitung in die verstehende Soziologie, Frankfurt a.M.

Shooman, Yasemin (2014): »... weil ihre Kultur so ist«. Narrative des an-
timuslimischen Rassismus, Bielefeld.

Shooman, Yasemin (2015): Zur Debatte iiber das Verhiltnis von Anti-
semitismus, Rassismus und Islamfeindlichkeit. In: Rauschenber-
ger, Katharina/Konitzer, Werner (Hg.): Antisemitismus und andere

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf

Literaturverzeichnis

Feindseligkeiten. Interaktionen von Ressentiments, Frankfurt a.M.,
S. 125-156.

Soyer, Francois (2018): Glaube, Kultur und Angst. Antimuslimischer
Rassismus im Spanien der Frithen Neuzeit und im Europa des 21.
Jahrhunderts - ein Vergleich. In: Attia, Iman/Popal, Mariam (Hg.),
a.2.0., S. 126-148.

Spielhaus, Riem (2011): Wer ist hier Muslim? Die Entwicklung eines is-
lamischen Bewusstseins in Deutschland zwischen Selbstidentifika-
tion und Fremdzuschreibung, Wiirzburg.

Spielhaus, Riem (2013): Muslime in der Statistik. Wer ist Muslim und
wenn ja, wie viele?, https://mediendienst-integration.de/artikel/we
r-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html.

Stoler, Ann Laura (2002): Foucaults »Geschichte der Sexualitit« und
die koloniale Ordnung der Dinge. In: Conrad, Sebastian/Randeria,
Shalini/Romhild, Regina (Hg.): Jenseits des Eurozentrismus. Post-
koloniale Perspektiven in den Geschichts- und Kulturwissenschaf-
ten, Frankfurt a.M., S. 301-321.

Tamdgidi, Mohamed H. (2012): Beyond Islamophobia and Islamophilia
as Western Epistemic Racisms. Revisiting Runnymede Trust’s Def-
inition in a World-History Context. Islamophobia Studies Journal,
1(1), S. 54-81. http://doi:10.13169/islastud].1.1.0054.

Tezcan, Levent (2007): Kultur, Gouvernementalitit der Religion und der
Integrationsdiskurs. In: Wohlrab-Sahr, Monika/Ders. (Hg.): Kon-
fliktfeld Islam in Europa, Baden-Baden, S. 51-74.

Wadud, Amina (1999): Qur'an and Woman. Rereading the Sacred Text
from a Woman's Perspective, New York & Oxford.

Wagenhofer, Sophie (2010): »Rassischer« Feind - politischer Freund?
Inszenierung und Instrumentalisierung des Araberbildes im natio-
nalsozialistischen Deutschland, Berlin.

Wagenknecht, Peter (2003): »Always be yourselfl« Minnlichkeit, Klas-
senposition und normative Heterosexualitit in der Formierung von
Subjektivitit. In: Pieper, Marianne/Gutiérrez Rodriguez, Encarna-
cién (Hg.), a.a.0., S. 196-223.

Wernet, Andreas (2009): Einfithrung in die Interpretationstechnik der
Objektiven Hermeneutik, Wiesbaden.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:

195


https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html

196 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Yegenoglu, Meyda (1998): Colonial Fantasies. Towards a feminist read-
ing of Orientalism, New York.

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Soziologie

Michael Volkmer, Karin Werner (Hg.)
Die Corona-Gesellschaft
Analysen zur Lage und Perspektiven fiir die Zukunft

Juli2020, 432 S., kart., 2 SW-Abbildungen
24,50€ (DE), 978-3-8376-5432-5

E-Book:

PDF: 21,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5432-9
EPUB: 21,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-5432-5

Naika Foroutan
Die postmigrantische Gesellschaft
Ein Versprechen der pluralen Demokratie

2019, 280 S., kart., 18 SW-Abbildungen

19,99 € (DE), 978-3-8376-4263-6

E-Book:

PDF: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4263-0
EPUB: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-4263-6

Bernd Kortmann, Giinther G. Schulze (Hg.)
Jenseits von Corona

Unsere Welt nach der Pandemie -
Perspektiven aus der Wissenschaft

September 2020, 320 S., 1 SW-Abbildung
22,50 € (DE), 978-3-8376-5517-9

E-Book:

PDF: 19,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5517-3
EPUB: 19,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-5517-9

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Soziologie

Detlef Pollack

Das unzufriedene Volk
Protest und Ressentiment in Ostdeutschland
von der friedlichen Revolution bis heute

September 2020, 232 S., 6 SW-Abbildungen
20,00 € (DE), 978-3-8376-5238-3

E-Book:

PDF: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5238-7
EPUB: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-5238-3

Ingolfur Bliihdorn, Felix Butzlaff,

Michael Deflorian, Daniel Hausknost, Mirijjam Mock
Nachhaltige Nicht-Nachhaltigkeit

Warum die dkologische Transformation der Gesellschaft
nicht stattfindet

Juni 2020, 350 S., kart.

20,00€ (DE), 978-3-8376-5442-4

E-Book:

PDF: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5442-8

Juliane Karakayali, Bernd Kasparek (Hg.)
movements.
Journal for Critical Migration

and Border Regime Studies
Jg. 4, Heft 2/2018

2019, 246 S., kart.
24,99 € (DE), 978-3-8376-4474-6

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://dol.org/10:14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Transkriptionsregeln
	Einleitung
	Der antimuslimische Rassismus und sein Sicherheitsdiskurs
	Traditionen des Sicherheitsdiskurses
	Antimuslimischer Rassismus als Gesellschafts- und Erfahrungshintergrund
	Die Adressierung von ›Muslim:innen‹ als Sicherheitsproblem
	Eine weitere Studie über ›Muslim:innen‹?

	Theoretische Überlegungen zu Fremd- und Selbstführung
	Gouvernementalität, Biopolitik und Rassismus
	Freiheit und (Selbst‑)Führung im (antimuslimischen) Rassismus
	Subjekt, Widerstand und Handlungsmacht
	Schlussfolgerung

	Rekonstruktive Forschungsmethoden rassismuskritisch perspektiviert
	Sample, Interviewführung und das Problem mit den Typologien
	Nutzen und Grenzen rekonstruktiver Methoden
	Schlussfolgerung

	Ver_Handlungen
	Inter_Sektionen
	Ent_Solidarisierung
	Ver_Antworten

	Selbst_Positionierungen
	Schützende Distanzierungen
	Performative Interventionen
	Globalhistorische Verflechtungen

	Zusammenfassung und Fazit
	Zusammenfassung der Rekonstruktionsergebnisse
	Islambezogene Gouvernementalität: (Selbst‑)Führung und Widerstand
	Schlussfolgerung und Ausblick

	Literaturverzeichnis

