
https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Iman Attia, Ozan Zakariya Keskinkılıç, Büşra Okcu
Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Kultur und soziale Praxis

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Iman Attia (Dr. phil.) ist Professorin an der Alice Salomon Hochschule Berlin. Sie 
lehrt und forscht zur Relationalität von Rassismen und ihren Intersektionen mit 
anderen gesellschaftlichen Machtverhältnissen. Ihr Schwerpunkt liegt neben Er-
innerungsarbeit und globalhistorischen Narrativen vor allem auf antimuslimi-
schem Rassismus.
Ozan Zakariya Keskinkılıç ist Politikwissenschaftler und Rassismusforscher. Sei-
ne Forschungsschwerpunkte sind u.a. (antimuslimischer) Rassismus, Antisemi-
tismus, Orientalismus und Empowerment.
Büşra Okcu ist Praxisforscherin der Sozialen Arbeit und Pädagogik. Ihre Schwer-
punkte liegen auf rekonstruktiven Methoden aus rassismuskritischer Perspekti-
ve, antimuslimischem Rassismus und Beratungsprozessen in der muslimischen 
Sozialen Arbeit. 

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Iman Attia, Ozan Zakariya Keskinkılıç, Büşra Okcu

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs
Eine rekonstruktive Studie über den Umgang mit dem Bedrohungsszenario

Unter Mitarbeit von Ouassima Laabich-Mansour 

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vorliegende Publikation wurde aus Mitteln des Bundesministeriums für Bil-
dung und Forschung als Teilprojekt »Gouvernementalität« des Verbundprojekts 
»Das Bedrohungsszenario des ›islamistischen Terrorismus‹ aus den Perspektiven 
von Politik, Medien und muslimischen Communities — eine empirische Studie« 
unter dem Kennzeichen 01UG1830BX gefördert.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-No-
Derivs 4.0 Lizenz (BY-NC-ND). Diese Lizenz erlaubt die private Nutzung, gestattet aber 
keine Bearbeitung und keine kommerzielle Nutzung. Weitere Informationen finden Sie 
unter https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
Um Genehmigungen für Adaptionen, Übersetzungen, Derivate oder Wiederverwendung 
zu kommerziellen Zwecken einzuholen, wenden Sie sich bitte an rights@transcript-pu-
blishing.com
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber. 

© 2021 transcript Verlag, Bielefeld

Umschlaggestaltung: Kordula Röckenhaus, Bielefeld 
Umschlagcredit: »WE MUST NOT BE EXTREME« 2017, Artwork by: Faisal Hus-

sain, www.suspectobjects.com, Photograph: David Rowan
Lektorat: Julia Jürgens, Berlin
Korrektorat: Luisa Bott, Bielefeld
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-5711-1
PDF-ISBN 978-3-8394-5711-5
https://doi.org/10.14361/9783839457115

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-download 

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Inhalt

Transkriptionsregeln ......................................................... 7

Einleitung ....................................................................9

Der antimuslimische Rassismus und sein Sicherheitsdiskurs ............... 13

Traditionen des Sicherheitsdiskurses ......................................... 13

Antimuslimischer Rassismus als Gesellschafts- und Erfahrungshintergrund.... 17

Die Adressierung von ›Muslim:innen‹ als Sicherheitsproblem .................. 19

Eine weitere Studie über ›Muslim:innen‹? ..................................... 21

Theoretische Überlegungen zu Fremd- und Selbstführung .................. 29

Gouvernementalität, Biopolitik und Rassismus ............................... 30

Freiheit und (Selbst-)Führung im (antimuslimischen) Rassismus .............. 35

Subjekt, Widerstand und Handlungsmacht ................................... 38

Schlussfolgerung............................................................ 46

Rekonstruktive Forschungsmethoden rassismuskritisch perspektiviert ... 49

Sample, Interviewführung und das Problem mit den Typologien................ 51

Nutzen und Grenzen rekonstruktiver Methoden............................... 56

Schlussfolgerung ........................................................... 64

Ver_Handlungen ............................................................ 67

Inter_Sektionen ............................................................. 69

Ent_Solidarisierung ......................................................... 92

Ver_Antworten .............................................................. 116

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Selbst_Positionierungen.................................................... 135

Schützende Distanzierungen ................................................ 136

Performative Interventionen ................................................ 148

Globalhistorische Verflechtungen ............................................ 159

Zusammenfassung und Fazit ............................................... 169

Zusammenfassung der Rekonstruktionsergebnisse........................... 171

Islambezogene Gouvernementalität: (Selbst-)Führung und Widerstand ........ 175

Schlussfolgerung und Ausblick .............................................. 178

Literaturverzeichnis........................................................ 185

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Transkriptionsregeln

 

L Beginn einer Überlappung

J Ende einer Überlappung

(.) Pause bis zu einer Sekunde

(2) Anzahl der Sekunden einer Pause

Nein Betonung

LAUT laut, akzentuiert (auch Silben, z.B. wOllen)

nei::n Dehnung,wobei dieAnzahl derDoppelpunkte aufdie Länge

des gedehntenWortes verweist

°ja° sehr leise gesprochenesWort

@ kurzes Lachen unter einer Sekunde

@(.)@ kurzes Lachenmit Angabe der Sekunden in der Klammer

@nicht@ lachend gesprochen

Büch- Abbruch einesWortes

ach=nee Stottern, Wiederholung, schnell gesprochen, Wortschlei-

fung

(naja) schwer verständlichesWort

() unverständlichesWort

((atmet aus)) Beschreibung nicht-sprachlicher Vorgänge

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung

Das vorliegende Buch ist das Ergebnis eines qualitativen Forschungs-

projekts. Das Teilprojekt Gouvernementalität des BMBF-geförderten

Verbundprojekts Bedrohungsszenario des ›islamistischen Terrorismus‹ aus

den Perspektiven von Medien, Politik und muslimischen Communities war an

der Alice Salomon Hochschule Berlin angesiedelt. Von Februar 2018

bis Januar 2021 nahmen wir die Perspektiven muslimischer und als

muslimisch markierter Akteur:innen zum Ausgangspunkt, um ihre

Erfahrungen und Deutungen zum Sicherheitsdiskurs in Deutschland

und ihre Strategien im Umgang damit zu erfragen bzw. zu rekonstru-

ieren. Der hegemoniale Sicherheitsdiskurs konstruiert ›Muslim:innen‹

aufgrund ihrer (zugeschriebenen) Religion, Kultur und/oder Herkunft

als Bedrohung und nimmt sie ins Visier strafrechtlicher Maßnahmen,

interdisziplinärer Forschung sowie pädagogischer und politischer

Programme. (Als) Muslim:innen (Markierte) werden beobachtet, ver-

messen und diszipliniert, der Sicherheitsdiskurs zielt auf ihr Verhalten,

ihre Wahrnehmung und ihre Bewegung im öffentlichen Raum, mit

dem Ziel, sie (in-)direkt unter der Figur der ›deutschen Leitkultur‹ zu

führen. Vor diesem Hintergrund arbeiten wir heraus, wie muslimische

Akteur:innen Deutungs- und Handlungsmacht über ihr privates und

gesellschaftliches Leben sowie ihre aktivistische und berufliche Arbeit

(wieder-)gewinnen, wie sie das Verhältnis von Zustimmung zu und

Kritik an ihrer Adressierung austarieren und welche Freiräume sie sich

schaffen, um die Diskursivierung des muslimischen Subjekts nicht

(gänzlich) anderen zu überlassen und ihre Interessen und Bedürfnisse

zu verwirklichen.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

›Muslim:innen‹ gelten nicht erst seit 9/11 als bedrohlich (und) fremd:

Das Bedrohungsszenario, das Muslim:innen und als solche Markierte

als Sicherheitsrisiko adressiert, stellt einen der Diskursstränge des

antimuslimischen Rassismus dar. Darüber ist im ersten Kapitel mehr

zu lesen. Das zweite Kapitel dient der theoretischen Grundlegung: Mit

dem Begriff der Gouvernementalität bietet Foucault ein für die vorlie-

gende Forschungsfrage nützliches theoretisches Grundgerüst an, um

das Kräfteverhältnis von Unterwerfung und Widerstand, den Prozess

der Subjektwerdung und damit einhergehend das Zusammenspiel der

Regierung durch andere mit Selbsttechnologien in den Mittelpunkt der

Untersuchung zu rücken. Anschließend stellen wir die zur Erhebung

und Auswertung eingesetzten Methoden vor. Die Dokumentarische

Methode und die Objektive Hermeneutik dienen uns als Werkzeuge,

die wir rassismuskritisch modifizieren. Vor dem Hintergrund unserer

theoretischen und methodologischen Auseinandersetzungen führten

und rekonstruierten wir drei Gruppendiskussionen und zehn Einzelin-

terviews und entwickelten induktiv sechs Spannungsfelder, die in den

Kapiteln Ver_Handlungen und Selbst_Positionierungen vorgestellt wer-

den. Die Studie endet mit einer Zusammenfassung der empirischen

Befunde sowie methodischer und theoretischer Überlegungen.

Wir danken herzlich allen 24 Gesprächspartner:innen, die uns offen

und bereitwillig ihr Vertrauen schenkten und ihre Gedankenmitteilten.

Sie haben das vorliegende Buch erst möglich gemacht. Die reflektierten

und fundierten Überlegungen, die Intensität der Debatten und die Dif-

ferenziertheit der Ausführungen haben uns so manche Analyse erleich-

tert und viele interessante Erkenntnisse ermöglicht. Gleichzeitig wur-

den die doch häufig durch Repression, Begrenzung und Entrechtung

hervorgerufenen Gefühle der Ausweglosigkeit und der Bedrückung von

Humor, Witz und Ironie und auch von Inspiration, Utopie und Ein-

fallsreichtum unterbrochen, sodass die Arbeit an den Transkripten oft

genug zu einem vergnüglichen und anregenden Erlebnis wurde. Wir

danken Euch und Ihnen allen sehr dafür!

Ouassima Laabich-Mansour hat als studentische Mitarbeiterin die

Arbeit im Forschungsprojekt von Beginn an bereichert. Ihre Erfahrun-

gen, Perspektiven und Reflexionen haben zum Gelingen beigetragen.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung 11

Dafür gebührt Dir unsere Anerkennung. Deine Herzlichkeit und dein

Lachen haben wiederum vieles leichter gemacht.

Danken möchten wir auch Alexander Fahim, Latifa Hahn, Katja

Kinder, Malika Mansouri, Kofi Ohene-Dokyi, Rümeysa Şenel und

Constantin Wagner, die an Interpretationsgruppen teilnahmen. Unser

besonderer Dank geht an Schirin Amir-Moazami, Malika Mansouri

und Constantin Wagner, die Teile des Manuskripts vorab gelesen und

uns wichtige Rückmeldungen gegeben haben. Julia Jürgens besorgte

das Lektorat, auch dafür vielen Dank.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der antimuslimische Rassismus

und sein Sicherheitsdiskurs

Traditionen des Sicherheitsdiskurses

Es greift zu kurz, 9/11 als Kristallisationspunkt des antimuslimischen

Rassismus in den USA, Europa, Deutschland und anderen Teilen der

Welt zu setzen,wie dies häufig geschieht. Anders als es dasmediale und

politische Sprechen über Islam, Migration und Integration oder auch

einzelne Studien aus der Vorurteilsforschung zu Islamophobie sugge-

rieren, hat die Problematisierung der Minderheit und ihre Diskursivie-

rung als bedrohlich und fremd eine lange Tradition.

Gegenwärtige Maßnahmen zur inneren und äußeren Sicherheit,

die sich in spezifischer Weise gegen und an (als) Muslim:innen (Mar-

kierte) richten, reichen bis ins späte 15. bzw. frühe 16. Jahrhundert

in Südeuropa zurück. Auf der Iberischen Halbinsel etwa müssen die

über Jahrhunderte ansässigen Bevölkerungsgruppen muslimischen

Glaubens und arabischer oder amazighischer Sprachen nach der

Machtübernahme durch katholische, spanische und portugiesische

Herrscher:innen zunächst verschiedene restriktive Maßnahmen über

sich ergehen lassen, die sie in der Ausübung ihrer Religion und an

der Entfaltung ihrer Kulturen hindern: Sie werden zur Konversion

gezwungen oder vertrieben und schließlich nach Nordafrika depor-

tiert.1 Die Idee der neuen, christlichen Herrscher:innen, die Einheit

der Nation durch religiöse Reinheit zu erreichen, koppelt die Loyalität

1 Berger 2014; Cowans 2003; Núñez Muley 1567; Soyer 2018.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

gegenüber der Nation an die Religionszugehörigkeit, die wiederum

genealogisch hergeleitet wird. Der eigenen Logik und Politik zufolge

kann die muslimisch-arabisch-amazighische Bevölkerung, ›Mauren‹

oder ›Moriscos‹ genannt, nicht loyal sein und wird deswegen als gefähr-

lich behandelt, beobachtet, reglementiert, sanktioniert und schließlich

vertrieben und deportiert. Die über mehrere Jahrhunderte andauernde

Koexistenz der multilingualen und multireligiösen Gesellschaft, die

in gemeinsamen Arbeiten philosophische und naturwissenschaftliche

Höhenflüge erreicht, nimmt ein gewaltsames Ende. Der vormoderne

Rassismus erhält seine Konturen.2

Im Zuge des europäischen Kolonialismus verändert sich die Wahr-

nehmung und Darstellung der ›Mohammedaner:innen‹ im ›Orient‹ und

in ›Afrika‹, die Deutung ihrer Gefährlichkeit erfährt eine neue Varian-

te und geht abermals mit ihrer Rassifizierung einher. Um die koloniale

Herrschaft, Gewalt, Ausbeutung, Unterdrückung undHerabwürdigung

zu rechtfertigen, werden die kolonialen ›Untertanen‹ als rückständig

und unzivilisiert diskursiviert, der Widerstand dagegen als Aufstand

und Gewalt diffamiert.3 Die Ver-anderung und die Gewalt sind geblie-

ben, ihre Begründung und ihre Formen verändern sich, wie Fanon ar-

gumentiert:

»Der vulgäre, primitive, gewöhnliche Rassismus gab vor, in der Bio-

logie die materielle Basis der Doktrine zu finden, als sich die Bibel

als unzureichend erwiesen hatte. […] Nichtsdestoweniger feiern die

alten Äußerungen hier und dort Wiederauferstehung. […] Der Rassis-

mus, der sich rational, individuell, genotypisch und phänotypisch de-

terminiert gibt, verwandelt sich in einen kulturellen Rassismus. Das

Objekt des Rassismus ist nicht länger der einzelne Mensch, sondern

eine bestimmte Existenz-Form. […] Die ›westlichenWerte‹ treffen sich

seltsamerweise wieder mit dem so berühmten Aufruf zum Kampf des

›Kreuzes gegen den Halbmond‹.«4

2 Hering Torres 2006.

3 Fanon 1966, 1969; Said 1978.

4 Fanon 1969: 39f.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der antimuslimische Rassismus und sein Sicherheitsdiskurs 15

Fanons und Saids Studien zur kolonialen Gewalt und zum Orientalis-

mus nehmen französische und englische Diskurse und Politiken in den

Blick. Auch im deutschen Kolonialismus bis hin zum Nationalsozia-

lismus spielt neben der biologischen und kulturellen Orientalisierung

der Muslim:innen ihre politische Beherrschung und Instrumentalisie-

rung eine Rolle.5 Die Frage danach, welche Gefahr von ihnen ausgeht,

bezieht hier, ähnlich wie in anderen europäischen Kontexten, sowohl

vormoderne als auch moderne Argumentationslinien ein6, die in aktu-

elle Diskurse hineinragen. Sie bringen ein spezifisches ›Wissen‹ über

Muslim:innen hervor7 und verdichten sich in einem neuen antimus-

limischen Rassismus.8 Darin kommen dem Bedrohungsszenario und

dem Sicherheitsdiskurs wieder prominente Bedeutungen zu – ›Mus-

lim:innen‹ werden als innere und als äußere Gefahr diskursiviert.9

Der aktuelle antimuslimische Rassismus nimmt sowohl auf den

vormodernen als auch auf den modernen Rassismus Bezug, sodass

einige ältere Topoi erstaunlich aktuell erscheinen – oder auch gegen-

wärtige, als menschenrechtliche ›Islamkritik‹ präsentierte Äußerungen

auffallend mittelalterlich. Das Wechselspiel von Religion, Kultur, Ge-

schlecht und Sexualität etwa blickt auf eine lange Geschichte zurück10,

aktuelle Analysen zu Homonationalismus und Femonationalismus11

können auf Vorarbeiten zum »kolonialen Feminismus«12 zurückgreifen.

Die Vorstellung einer Gefahr, die von Muslim:innen – und auch

Juden:Jüdinnen – als ›fünfter Kolonne‹ ausgeht, welche im Innern der

Nation einer äußeren Macht zuarbeitet, finden wir ausgeprägt im 16.,

im ausgehenden 20. sowie im beginnenden 21. Jahrhundert wieder,

5 Attia 2007; Berman 1996; Fuhrmann 2006; Keskinkılıç 2019a;Motadel 2017;Wa-

genhofer 2010.

6 Bellmann 2011; Höfert 2003; Katzer 2008.

7 Amir-Moazami 2018; für Europa: Johansen/Spielhaus 2012.

8 Attia 2009; für Europa und USA: Attia/Keskinkılıç 2016.

9 Benz 2012.

10 Kabbani 1993; Pinn/Wehner 1995; Shooman 2014; Yeǧenoǧlu 1998.

11 Zum Homonationalismus Puar 2007; zum Femonationalismus Farris 2011.

12 Ahmed 1992: 151.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

während die angebliche Gefahr, die von der vermeintlichen Rück-

ständigkeit und dem Widerstand der Muslim:innen (und der anderen

ausgebeuteten Völker) gegen Kolonialismus und die ›Neue Weltord-

nung‹ ausgeht, das 18. und 19. mit dem 21. Jahrhundert verbindet.

Die Transformation spiegelt die Entwicklung des Rassismus: Während

der vormoderne Rassismus ›Rassen‹ im Plural als getrennte Entitäten

konzipiert, führt der moderne Rassismus die vormals getrennten ›Ras-

sen‹ zusammen – die Differenz wird nun linear in der Entwicklung

der Menschheitsrasse, ›Rasse‹ im Singular also, angeordnet. Insofern

verwundert es nicht, wenn im vormodernen Rassismus die Gefahr

auch dann als äußere wahrgenommen wird, wenn diejenigen, von

denen die Gefahr ausgehen soll, im Inneren leben (Illoyalität), während

die Gefahr im modernen Rassismus als universalistische, weil den

Fortschritt der Menschheit bzw. die ›Rassenhygiene‹ betreffend, kon-

zipiert wird (Minderwertigkeit). In jeweils angepasster Sprache und

Bezügen finden wir beide Diskursstränge in aktuellen Rassismen, auch

im antimuslimischen, wieder. ›Muslim:innen‹ sind demzufolge sowohl

gefährlich, »weil sie wirklich imWeltmaßstab operieren«13 und »an der

Übernahme der Macht«14 arbeiten, als auch, weil sie aufgrund ihrer

»enorme[n] Fruchtbarkeit […] auf lange Sicht eine Bedrohung für das

kulturelle und zivilisatorische Gleichgewicht [und einen] Rückschritt«15

darstellen. Insofern verbinden sich im antimuslimischen Rassismus

Argumentationsmuster des Antisemitismus mit jenen des kolonialen

Rassismus, weisen aber auch Unterschiede zu beiden auf und stellen

daher eine spezifische Form von Rassismus dar.16

Der kurze Abriss zeigt, dass der Sicherheitsdiskurs nicht neu ist

und die Vermutung, dass er auf die Gewalt reagiert, die von (als) Mus-

lim:innen (Markierten) ausgeht, zu kurz greift.17

13 Schwarzer zit.n. Marx 2006: 213.

14 Mannheimer zit.n. Shooman 2014: 149.

15 Sarrazin zit.n. Shooman 2014: 60.

16 Attia 2009; Keskinkılıç/Langer 2018; Rohde 2005; Shooman 2015.

17 Brunner 2011; Mustafa 2016.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der antimuslimische Rassismus und sein Sicherheitsdiskurs 17

Antimuslimischer Rassismus als Gesellschafts-
und Erfahrungshintergrund

Die Stereotypisierung, Diskriminierung und Verfolgung von (als) Mus-

lim:innen (Markierten) damit zu entschuldigen, dass es nicht die Fal-

schen trifft, angesichts von Terrorismus und Radikalisierung, Illoya-

lität und Fremdheit, Rückständigkeit und Traditionalismus, verkennt

die historischen und gesellschaftlichen Zusammenhänge und bedient

sich genau jener Argumentationen, die sie zu kritisieren vorgibt. Al-

Azmeh vergleicht Die Islamisierung des Islam, so der Titel seines Buches,

in europäischen Diskursen mit der »Islamisierung des Islam«18 durch

islamistische Ideologien. Demnach verbindet islamistische und anti-

muslimische Argumentationen eine Komplizenschaft, die auf der na-

turalisierenden Kulturalisierung von Differenz beruht und in Rassis-

mus verstrickt ist. Muslimische Gemeinschaften werden in beiden Va-

rianten überislamisiert und »aus konkreten sozialen, historischen, po-

litischen, ideologischen Gebilden mit bestimmten Tendenzen und Per-

spektiven«19 zu einem ahistorischen, essentiellen Islam umgedeutet.

Weil Religion als Kultur und beides als unveränderlich und statisch ver-

handelt wird, spricht Al-Azmeh von Rassismus. Auch Said hatte den

kolonialen Orientalismus des 18. und 19. Jahrhunderts als Rassismus

theoretisiert.20 Aktuelle Fachdebatten stimmen mit dieser Einordnung

überein und sprechen von antimuslimischem Rassismus.21

Der antimuslimische Rassismus hat Folgen, die über die Wahr-

nehmung von Muslim:innen als fremd und bedrohlich und die Ge-

ringschätzung des Islams und der Muslim:innen hinausgehen.22 Im

Bedrohungsszenario des ›islamistischen Terrorismus‹ werden (als)

Muslim:innen (Markierte) ihrer tatsächlichen oder zugeschriebenen

Religion, Kultur und Herkunft nach als spezifische Problemgruppe ins

18 Al-Azmeh 1996: 21.

19 Ebd.: 7.

20 Said 1978, 1985.

21 Attia/Keskinkılıç 2016.

22 Hafez/Schmidt 2014.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


18 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

öffentliche, politische, wissenschaftliche und pädagogische Visier ge-

nommen und unter Aufsicht gestellt. Das Bedrohungsszenario mündet

in Politiken der Kriminalisierung, Verdächtigung und Überwachung

von (als) Muslim:innen (Markierten) als potentielle »Gefährder«23.

Und das, obwohl »die Geschichte des modernen Terrorismus keine

Geschichte islamistischer Gruppierungen« ist und »andere Formen

staatlicher wie nicht staatlicher Gewalt ein rechnerisch größeres

Gefährdungspotenzial für die innere wie auch internationale Sicher-

heit«24 besitzen. Gleichzeitig wird gegen Muslim:innen gerichtete

rassistische und extrem rechte Gewalt individualisiert und marginali-

siert25 sowie Kritik am antimuslimischen Rassismus verharmlost und

diskreditiert.26

(Als)Muslim:innen (Markierte) werdenmit demStigma des bedroh-

lich Fremden belegt, misstrauisch beobachtet und kommentiert, sie

werden der Integrationsverweigerung oder der Integrationsunfähig-

keit sowie der Unterwanderung und Islamisierung bezichtigt, sodass

ihre Diskriminierung nicht nur als gerechtfertigt, sondern bisweilen

gar als geboten erscheint. ›Muslim:innen‹ bleiben von hegemonialen

Islamdebatten und der damit zusammenhängenden Anrufung als

Sicherheitsbedrohung nicht unberührt: Sie sehen sich mit alltäglichen

Anfeindungen auf offener Straße konfrontiert, erfahren institutio-

nelle Diskriminierung in Bildungseinrichtungen, im Beruf, auf dem

Wohnungsmarkt und im Gesundheitssystem27 und müssen sich – ob

sie wollen oder nicht – mit jenen Themen auseinandersetzen, die im

hegemonialen Islamdiskurs als ›muslimisch‹ und deswegen als proble-

matisch erscheinen. Sie werden dazu angehalten, sich für die Taten

anderer ›Muslim:innen‹ zu verantworten, von ›bösen‹ Muslim:innen

zu distanzieren und sich unaufhörlich als integrierte, aufgeklärte

Bürger:innen zu beweisen.

23 Bäcker 2020; Denkowski 2014; Graebsch 2019; Jukschat/Leimbach 2019.

24 Bock 2017: 250.

25 Denkowski 2014; Jukschat/Leimbach 2019.

26 Bartel/Liebscher/Remus 2017; Cremer 2017; Naguib 2013.

27 Bayoumi 2009; Elahi/Khan 2017; Lewicki 2016; Mühe 2019.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der antimuslimische Rassismus und sein Sicherheitsdiskurs 19

Ein möglicher Umgang damit ist, die religiösisierende und kultu-

ralisierende Sicht auf Gewalt, die von ›Muslim:innen‹ ausgeht, histo-

risch zu kontextualisieren28 oder auch muslimische Kritik daran euro-

päischen Leser:innen zugänglich zumachen.29 In der vorliegenden Stu-

die werden wir weitere Deutungen und Strategien imUmgangmit dem

Bedrohungsszenario und mit der Adressierung von ›Muslim:innen‹ als

Sicherheitsrisiko rekonstruieren.

Die Adressierung von ›Muslim:innen‹ als Sicherheitsproblem

Die folgenden Ausführungen sind das Ergebnis eines Forschungspro-

jekts, das (als) Muslim:innen (Markierte) fragt, wie sie den Sicherheits-

diskurs wahrnehmen, welche Bedeutung er für sie hat und wie sie da-

mit umgehen. In Einzelinterviews befragt und zu Gruppendiskussio-

nen eingeladen haben wir Akteur:innen, die in Verbänden, Commu-

nities oder Gemeinden aktiv sind und die sich selbst als muslimisch

verorten oder als solche angesprochen werden. Damit knüpft das For-

schungsprojekt an eine Praxis an, die ›Muslim:innen‹ nicht nur als be-

sondere Gruppe ver-andert, sondern im Kontext des Sicherheitsdiskur-

ses anspricht.

Belege für die Adressierung von (als) Muslim:innen (Markierten)

als Sicherheitsproblem lassen sich in Praxis reflektierender und erfor-

schender Literatur finden. Qasem30 schildert, dass er von einer Schule

gebeten wird, einenWorkshop durchzuführen. Der Auftrag wird damit

begründet, dass einige ›muslimische‹ Schüler:innen »auffälliges Ver-

halten« zeigen, ein Schüler soll »auf dem Schulhof predige[n]«. »Ich

selber beobachtete in meinen Gesprächen während der Workshops je-

doch keinerlei besonderen religiösen Eifer bei diesem Schüler, sondern

nahm seine mitunter tatsächlich lautstarken Beschwerden über Ras-

sismus vielmehr als aufrichtige Unmutsäußerungen wahr«, so Qasem.

28 Mustafa 2013.

29 Fouad 2019.

30 Qasem 2019: 4-6.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


20 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Dieses Beispiel steht paradigmatisch für viele seiner Erfahrungen im

Zusammenhang mit der Islamismusprävention: »Von Rassismus be-

troffene Jugendliche – und unter ihnen vor allem diejenigen, die diese

Erfahrung auch klar als Erfahrung von Rassismus benennen – werden

so automatisch als potenziell radikalisierungsgefährdet gelesen«.

Eine Studie von Karakaşoğlu und Wojciechowicz bestätigt diese

Schilderung.31 Die Autorinnen zitieren einen Schulleiter, der sich

gegen eine Referendarin mit Hijab »energisch zur Wehr gesetzt [hat]«,

weil er meint, dass »das Kopftuch die demokratisch strukturierte Ord-

nung der Schule gefährde[t]«. Ein anderer Schulleiter unterstellt eine

Praktikantin mit Hijab seiner direkten Aufsicht (im Unterschied zu

den anderen Praktikant:innen, die von der Ausbildungskoordinatorin

betreut werden) und versetzt sie wöchentlich in eine andere Klasse,

wo sie in der letzten Reihe sitzen muss, weil der Schulleiter nicht will,

dass die Schüler:innen sie als künftige Lehrerin anerkennen. Die Er-

fahrung junger Menschen in (außer-)schulischen Bildungskontexten,

als Bedrohung und Sicherheitsrisiko adressiert zu werden, reiht sich

in ihre allgemeinen Rassismuserfahrungen ein32 und betrifft freilich

nicht nur Jugendliche. Im Rahmen einer Studie führen Jukschat und

Leimbach Interviews im Justizvollzug durch. Sie berichten, wie ihnen

»mehrheitlich vermeintlich ›radikalisierte‹ Interviewpartner vermittelt

wurden, die, wie sich im biografischen Interview und der rekonstruk-

tiven Analyse zeigte, weder demokratiefeindliche Positionen vertraten

nochmit islamistischen Akteur:innen sympathisierten«.33 In einem Fall

stellt sich heraus, dass die als Islamist vorgestellte Person ein Aktivist

der PKK ist und im anderen, dass es sich um einen kurdischen Jesiden

handelt.

Quantitative Erhebungen und Meinungsumfragen, die (als) Mus-

lim:innen (Markierte) befragen und erforschen, und von Wissenschaft,

Politik, Verwaltung, Medien und NGOs in Auftrag gegeben werden, ge-

winnen in den letzten Jahrzehnten vermehrt an Bedeutung. Sie bilden

31 Karakaşoğlu/Wojciechowicz 2017: 517-518.

32 Mühe 2019; Scharathow 2014, 2017.

33 Jukschat/Leimbach 2019: 15.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der antimuslimische Rassismus und sein Sicherheitsdiskurs 21

den Korpus einer Untersuchung von Johansen und Spielhaus34. Die Au-

torinnen analysieren Studien, die über zehn Jahre in sieben west- und

nordeuropäischen Staaten durchgeführt wurden. Sie fragen danach,

welche Vorstellungen darin über Muslim:innen zum Ausdruck kom-

men: Wer gilt als muslimisch, wie wird die Stichprobe der ›Muslim:in-

nen‹ operationalisiert und wie kommt sie zustande? Wer wird als Mus-

lim:in befragt – und wer nicht, welcheThemenfelder werden angespro-

chen,welche Fragen gestellt – undwelche nicht, welches Erkenntnisziel

liegt den Befragungen zugrunde und wie werden die Ergebnisse prä-

sentiert? Die Befragungen, so ein Ergebnis von Johansen und Spielhaus,

greifen auf gesellschaftlich verfügbares Wissen über Muslim:innen zu-

rück und sind ihrerseits an der Produktion vonWissen überMuslim:in-

nen beteiligt, und zwar im Zuge des gesamten Forschungsprozesses,

vom Entwurf des Forschungsdesigns und der Zusammenstellung des

Samples, über den Erhebungs- und Auswertungsprozess bis hin zur

Präsentation der Ergebnisse.

Die wenigen Beispiele zeigen, dass es auch kritische Auseinander-

setzungen mit der einseitigen und unterkomplexen Erforschung von

›Muslim:innen‹ gibt sowie Studien, die Muslim:innen dazu einladen,

eigensinnige Perspektiven einzunehmen, und Abhandlungen, die die

fachlichen Kompetenzen von Muslim:innen ernst nehmen.35

Eine weitere Studie über ›Muslim:innen‹?

Unsere Studie folgt der Logik, ›Muslim:innen‹ zum Untersuchungsge-

genstand zu nehmen und sie zu einem problematischen Sachverhalt

zu befragen. Da wir die Effekte der Muslimisierung untersuchen wol-

len, müssen wir ›Muslim:innen‹ befragen. Wir müssen dem Konstruk-

tionsprozess des ›muslimischen Sicherheitsproblems‹ nachspüren, um

seine Funktions- und Wirkungsweisen zu verstehen und ihn »kontra-

34 Johansen/Spielhaus 2012, 2018.

35 Spielhaus 2011; Bassiouni 2014.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


22 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

punktisch«36, also sowohl in der hegemonialen Bedeutung und deren

Vereindeutigungen und Auslassungen als auch den Widerständen da-

gegen, lesen zu können. Die Diskursivierung von ›Muslim:innen‹ als Si-

cherheitsproblem ist ein gesellschaftlicher Rassifizierungsprozess37mit

realen Folgen für (als) Muslim:innen (Markierte). Von einer Konstrukti-

on als einem Prozess der Rassifizierung zu sprechen, bedeutet freilich

nicht, dass es keineMenschen gibt, die sich alsMuslim:innen verstehen;

vielmehr ist damit die naturalisierende Homogenisierung von Men-

schen gemeint, die sie aufgrund ihrer (vermeintlichen oder tatsächli-

chen) Herkunft zu kulturell Fremden erklärt, ihre Fremdheit mit der

(vermeintlichen oder tatsächlichen) Religionszugehörigkeit begründet

und damit die Herabsetzung und Entwürdigung der so zu ›Muslim:in-

nen‹ rassifizierten Menschen rechtfertigt.

Der rassifizierende Konstruktionsprozess hat unter anderem zur

Folge, dass sich ›Muslim:innen‹ mit Rassismus auf die ein oder andere

Weise beschäftigen müssen, auch wenn sie es nicht wollen. Da Rassis-

mus nicht verschwindet,wenn sichMenschen entscheiden, ihn zu igno-

rieren, muss diese Entscheidung immer wieder neu getroffen werden;

so findet die Beschäftigung mit Rassismus also auch dann kein Ende,

wenn ihr eine rassifizierte Person aus dem Weg zu gehen versucht: Sie

wird weiterhin als ›Muslim:in‹ adressiert undmuss sich aktiv dazu oder

auch dagegen verhalten. Rassismus zu ignorieren, ist also keine Opti-

on, jedenfalls nicht für Menschen, die rassifiziert werden, und nicht

in kritischer Absicht. Um Rassismus der Kritik zugänglich zu machen

mit dem Ziel, ihn oder zumindest seine Folgen zu minimieren, muss er

thematisiert werden.

Eine der Möglichkeiten, Rassismus zu identifizieren, besteht darin,

seine Effekte zu studieren. Insbesondere nicht-intendierter, institu-

tionalisierter, wohlmeinender, paternalistischer Rassismus kann nur

schwerlich an den Motiven erkannt werden. Handlungsroutinen etwa

können problematisch sein, wenn ihnen eine spezifische Norm (weiß,

36 Said 1994: 51

37 Attia 2009; Shooman 2014.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der antimuslimische Rassismus und sein Sicherheitsdiskurs 23

christlich, säkular) zugrunde liegt, die partikular ist, aber universali-

siert wird; Personen müssen sich nichts weiter dabei denken, wenn

sie wie üblich handeln, und dennoch kann der Effekt ausschließen

und dem Ausschluss eine rassistische Konstruktion zugrunde liegen.38

Grenzüberschreitendes Verhalten, das damit begründet wird, nur das

Beste im Sinn zu haben und helfen zu wollen, kann in rassistische

Diskurse verstrickt sein, ohne dass die so handelnde Person ein ras-

sistisches Motiv benennen könnte. Und doch haben diese Formen von

Rassismus Herabsetzung und Verletzung, Barrieren und Ungleichheit,

Wut und Rückzug zur Folge.

Antimuslimischer Rassismus (be-)trifft Menschen, die als ›Mus-

lim:innen‹ angesprochen und ausgeschlossen, bevormundet und

bemitleidet, zurückgewiesen und behindert, beschimpft und beschul-

digt werden, der Sicherheitsdiskurs (be-)trifft (als) Muslim:innen

(Markierte). Insofern müssen wir ›Muslim:innen‹ befragen, wenn wir

rassismuskritische Forschung betreiben wollen, auch auf die Gefahr

hin, die Konstruktion der Gruppe der ›Muslim:innen‹ – jedenfalls

vorübergehend – dadurch zu affirmieren, dass wir unsere Gesprächs-

partner:innen als solche anrufen.

Johansen und Spielhaus kommen in ihrer Analyse zu dem Schluss,

dass in der überwiegenden Mehrzahl der Befragungen bereits die

Fragestellung und die Auswahl der Gesprächspartner:innen davon aus-

gehen, dass Muslim:innen fremd und potentiell problematisch sind.

Die Themenfelder nehmen folgende Aspekte in den Blick: »integration,

belonging and identity, radicalization and security, religiosity and reli-

gious practice, political and civic participation, gender and sexuality«.39

In Fragestellungen zu Einstellungen,Werten und Praktiken werden die

genannten Themenfelder derart miteinander ins Verhältnis gesetzt,

38 Das Neutralitätsgesetz etwa wurde im Zuge der Kopftuch-/Berufsverbote für

Kopftuch tragende, muslimische Frauen an staatlichen Schulen erlassen. Die

Begründung für das Verbot findet sich im Gesetzestext nicht wieder, seine Fol-

gen für Hijabis sind geblieben.

39 Johansen/Spielhaus 2012: 104.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


24 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

dass im Ergebnis die (vermutete) Religionszugehörigkeit von ›Mus-

lim:innen‹ als potentielles Integrationshindernis interpretiert wird

und die misslungene Integration als potentielles Sicherheitsrisiko.

Über den Aspekt der Integration werden also Religion und Sicherheit

miteinander verbunden. Da das Thema Integration nur Migrant:innen

(und davon nur bestimmte) betrifft, werden deutsche Muslim:innen

ohne Migrationsbezüge aus Studien über ›Muslim:innen‹ ausgeklam-

mert40, während Befragte, die sich trotz Adressierung als Muslim:in als

atheistisch oder säkular bezeichnen, nicht aus der Stichprobe entfernt

werden.41 Die Zusammenstellung des Samples und die in den Blick

genommenen Fragen stellen die (vermutete) Differenz, die Religion an

Kultur und Nation bindet, in den Mittelpunkt – schließlich begründet

diese eine eigene Befragung von ›Muslim:innen‹. Wenig überraschend

erscheinen ›Muslim:innen‹ dann tatsächlich als fremd bzw. werden als

fremd präsentiert – alles andere wäre unspektakulär und würde keine

Sonderbefragung rechtfertigen.

Auch wir überlassen den von uns interviewten Personen und

Gruppen nicht die Wahl des Themas, sondern haben ein Erkenntnis-

interesse. Hierzu bedienen wir uns zwar offener Erhebungsmethoden,

laden unsere Gesprächspartner:innen aber zu einem spezifischen, pro-

blematisierenden Thema ein. In der vorliegenden Publikation reihen

wir keine Zitate aneinander – auch das würde nicht ungefiltert Aussa-

gen der Gesprächspartner:innen wiedergeben, sondern wäre durch uns

ausgewählt und angeordnet –, sondern interpretieren die Aussagen

kontrolliert und versuchen zu rekonstruieren: Letztlich treffen wir als

Forschungsteam, das ein Forschungsdesign entwirft, Fragestellung

und Methoden festlegt, Interviewpartner:innen und Diskussions-

teilnehmer:innen einlädt, Passagen auswählt und interpretiert, den

gesamten Prozess über Entscheidungen. Wir haben versucht, der

Homogenisierung von (als) Muslim:innen (Markierten) entgegenzu-

wirken, indem wir das Sample der zu befragenden ›Muslim:innen‹

divers zusammenstellen. Der Problematisierung von ›Muslim:innen‹

40 Hernández Aguilar 2018.

41 Spielhaus 2013.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der antimuslimische Rassismus und sein Sicherheitsdiskurs 25

wiederum begegnen wir, indem wir diese ins Zentrum unserer Studie

stellen: Wir bitten unsere Gesprächspartner:innen, über die Bedeutung

des Sicherheitsdiskurses für sie zu sprechen. In Einzelinterviews und

Gruppendiskussionen geben wir ihnen die Gelegenheit, ihre Wahrneh-

mungen und Strategien zu explizieren, ihr Muslimischsein angesichts

des Bedrohungsszenarios selbst zu definieren und zu verkomplizieren,

miteinander auszuhandeln und voneinander abzugrenzen, sodass sie

aus der fremdbestimmten Positionierung ›Muslim:in‹ heraustreten

und in Selbstpositionierungen aus pluralen, intersektionalen, ambiva-

lenten, brüchigen Perspektiven von Muslim:innen sprechen können.

Dies ist mit der Hoffnung verbunden, dass sie auch als solche gehört

werden.

Die ausgewählten Auswertungsmethoden orientieren sich an einer

rekonstruktiven Methodologie. Sie geht davon aus, dass die Wirklich-

keit gesellschaftlich konstruiert ist und es Aufgabe der empirischen For-

schung ist, »die (sinnhaften) Konstruktionen der Wirklichkeit zu re-

konstruieren, welche die Akteure in und mit ihren Handlungen vollzie-

hen«.42 Wissensbestände, die Handlungen anleiten, sind meist impli-

zit, sodass nicht einfach danach gefragt werden kann. Vielmehr müs-

sen Handlungen, wozu auch Sprachhandlungen gehören, beobachtet

und rekonstruiert werden, um die »implizite Klugheit«43 sichtbar zu

machen. Das Ziel der Rekonstruktion ist es, »soziale Verhältnisse als

Sinnzusammenhänge erfassen zu können und auf dieseWeise […] einen

verstehenden Nachvollzug sozialen Handelns zu ermöglichen«, unter

anderem auch, weil »sich in der Art und Weise, wie die soziale Welt er-

fahren wird, milieu- oder generationstypische Lebensbedingungen do-

kumentieren«44 können.

(Als) Muslim:innen (Markierte) zu befragen bedeutet also, dass

wir davon ausgehen, dass sie ein Set an sozialen Wirklichkeiten und

Wissensbeständen teilen, das Rückschlüsse auf ihre Lebensumstände

ermöglicht. Zu rekonstruieren (oder auch auf andere Weise Daten

42 Meuser 2018: 207.

43 Bohnsack zit.n. ebd.: 208.

44 Meuser 2018: 207.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


26 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

auszuwerten) ist daher kein technokratischer Arbeitsschritt, der von

jeder beliebigen Person angewendet zum gleichen Ergebnis gelangt.

Vielmehr kommt in allen Schritten des Forschungsprozesses zum

Ausdruck, welches (Alltags-)Wissen die Forschenden einspeisen und

zur Geltung bringen und wie sie selbst in das Thema involviert sind.

Die spezifischen sozialen Wirklichkeiten, die spezifischen Wissens-

bestände und die besonderen Lebensumstände von ›Muslim:innen‹

können religiös, kulturell, gesellschaftlich oder historisch perspekti-

viert werden oder aber genau diese Perspektivierungen hinterfragt,

intersektional miteinander und mit weiteren Aspekten verwoben

und/oder rassismuskritisch dekonstruiert werden.

Methoden sind Werkzeuge, aber keine bloßen Techniken; sie wer-

den zu einem spezifischen Erkenntniszweck eingesetzt, theoretisch

begründet und (alltags-)theoretisch umgesetzt. Sie werden von gesell-

schaftlich positionierten Personen entwickelt und genutzt, die auf die

ein oder andere Weise in rassistische Diskurse verstrickt sind, insbe-

sondere dann, wenn die Forschenden sich unbeteiligt oder objektiv

wähnen und damit ihre spezifische Position, von der aus sie forschen,

nicht offen legen.

Unser Forschungsteam setzt sich aus (als) Muslim:innen (Mar-

kierten)45 zusammen, die unterschiedliche religiöse, sprachliche,

geschlechtliche, sexuelle, soziale, migrationsbiographische, diszipli-

näre und weitere Positionierungen und Perspektivierungen in die

Arbeit einbringen. Die zu den Interpretationsgruppen eingeladenen

Personen verfügen über diverse Expertisen und intersektionale Ras-

sismuserfahrungen, sodass weitere Perspektiven hinzukommen. Die

(als) Muslim:innen (Markierten), die wir für die vorliegende Studie

befragen, sprechen wir – im Unterschied zum Großteil der Studien

45 Im Folgenden nutzen wir die Bezeichnungen Muslim:innen, ›Muslim:innen‹

und (als) Muslim:innen (Markierte), um (zunächst) zwischen Figur, Anrufung

und Identifizierung, zwischen Selbst- und Fremdbezeichnung zu unterschei-

den, die sich sowohl auf die Fokussierung auf das eine zentrale Merkmal, das

Muslimischsein, bezieht als auch auf die Frage danach, ob diese Zuordnung

überhaupt zutrifft.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der antimuslimische Rassismus und sein Sicherheitsdiskurs 27

über Muslim:innen – nicht als Fremde und schon gar nicht als pro-

blematisch, illoyal und bedrohlich, sondern als Teil der Bevölkerung

an. Und obwohl wir ›muslimische‹ Akteur:innen befragen, zielt unsere

Studie nicht darauf, ›Muslim:innen‹ als Typ zu konstruieren und auch

nicht verschiedene Typen ›muslimischer Wirklichkeiten‹ voneinander

zu unterscheiden, sondern stattdessen möglichst vielfältige gouverne-

mentale und insbesondere widerständige Umgangsstrategien mit dem

Sicherheitsdiskurs zu rekonstruieren. Unsere Gesprächspartner:innen

(sprach-)handeln auf unterschiedliche und häufig widersprüchliche

Weisen. Sie suchen – in (selbst-)reflexiven Überlegungen und ge-

meinsamen Diskussionen – nach Deutungen und Positionen, nach

angemessenem Verhalten und zielführenden Handlungen, sie wech-

seln die Richtung, sowohl im Denken als auch im Handeln. Insofern

präsentieren wir als Forschungsergebnis keine Typologien, sondern

Deutungen und Strategien, die um Themenspektren kreisen, welche

jeweils neu verhandelt werden und zu verschiedenen, sich kreuzenden

und auseinander laufenden, bisweilen ambivalenten und dann wieder

klaren Positionierungen einladen.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Theoretische Überlegungen zu Fremd-

und Selbstführung

»Aber das heißt, wir sind auch Gefährder, oder wie?«, fragt Hassan

M. in der dritten Gruppendiskussion besorgt in die Runde. Die Un-

kenntnis darüber, nach welchen Kriterien der polizeiliche Fachbegriff

operiert und wie sicherheitspolitisch zwischen ›guten‹ und ›bösen‹

Muslim:innen unterschieden wird, führt zu einem generellen Unbe-

hagen unter den Diskussionsteilnehmer:innen. Sie befürchten, als

Bedrohung wahrgenommen zu werden, zum Beispiel weil sie regel-

mäßig Moscheen besuchen oder in religiösen Vereinen aktiv sind. Von

strafrechtlicher Relevanz sind diese Aspekte des alltäglichen Lebens

weit entfernt, das ist allen bewusst. Gleichzeitig kommen sie nicht um-

hin, sich zu fragen, was passieren könnte, wenn bestimmte Orte und

Akteur:innen mit Salafismus und Radikalisierung in Verbindung ge-

bracht werden oder sie mit Gruppen und Personen assoziiert werden,

die dem Spektrum des sogenannten politischen Islams zugeordnet

werden. Die muslimischen Diskussionsteilnehmer:innen fühlen sich

unter Druck gesetzt, ihre Loyalität und Zugehörigkeit unter Beweis zu

stellen, um einer möglichen Zuordnung in eine problematische Ka-

tegorie vorzubeugen. Allein der Gedanke, als Gefährder:in, Salafist:in

oder Terrorist:in wahrgenommen zu werden, führt dazu, dass sie

selbst ihre Körper, ihre Sprache und ihre Kleidung, ihr Verhalten und

ihre Mobilität im öffentlichen Raum daraufhin befragen, wie sie wahr-

genommen werden und wie sie sich den diskursiven Anforderungen

an eine ›gute Bürgerschaft‹ anpassen oder entziehen.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Die Angst davor, als gefährlich eingeordnet zu werden, kann auch

dazu führen, anderen Muslim:innen und muslimischen Akteur:innen

gegenüber mit Vorsicht zu begegnen. Im Alltag bedeutet das, Kontakt-

schuldvorwürfen1 vorzubeugen und daher Gruppen und Individuen,

die möglicherweise als islamistisch eingestuft werden, zu meiden. Es

bedeutet auch, sich zu überlegen, ob und gegebenenfalls in welcher

Weise sie Stellung beziehen zu den Themen Terrorismus, Salafismus

und Gewalt, die im Namen des Islams gerechtfertigt werden.2 Weder

Strafe und Zwangsmaßnahmen noch direkte staatliche Kontrolle und

Disziplinierung engen in dieser Sequenz die Diskussionsteilnehmer:in-

nen im Kontext des Bedrohungsszenarios des islamistischen Terroris-

mus ein. Vielmehr tun dies Andeutungen und Erwartungen, Befürch-

tungen und exemplarische Erfahrungen Anderer, mediale und politi-

sche Diskursregeln, die sie als Muslim:innen homogenisieren und als

Kollektiv als (potentielle) Gefahr adressieren. In ihren Selbstbildern und

Verhaltensweisen tritt jene Machttechnologie in Erscheinung, die Fou-

cault als Gouvernementalität3 (gouverner: regieren; mentalité: Denkwei-

se) bezeichnet.

Gouvernementalität, Biopolitik und Rassismus

Dabei handelt es sich um eine Regierungstechnologie, »die aus den In-

stitutionen, den Vorgängen,Analysen undReflexionen, den Berechnun-

gen und den Taktiken gebildete Gesamtheit, welche es erlauben, diese

recht spezifische, wenn auch sehr komplexe Form der Macht auszu-

üben, die als Hauptzielscheibe die Bevölkerung, als wichtigsteWissens-

form die politische Ökonomie und als wesentliches technisches Instru-

ment die Sicherheitsdispositive hat«.4 Im gegenwärtigen Sicherheits-

1 Schiffauer 2020.

2 Die genannte Sequenz wird im Kapitel Ver_Handlungen im Abschnitt Ent_Soli-

darisierung rekonstruiert.

3 Foucault 2017a.

4 Ebd.: 162.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Theoretische Überlegungen zu Fremd- und Selbstführung 31

diskurs steht der nach Foucault üblichen Disziplinarmacht, die (isla-

mistischen Terrorismus) verbietet, (Gefährder:innen) beobachtet und

(islamistische Straftäter:innen) diszipliniert, eine andere Technik zur

Seite, die den Rest der Muslim:innen kollektiv zur Selbstführung an-

hält. Foucaults Ausführungen zur Gouvernementalität sind für die vor-

liegende Untersuchung instruktiv, weil sie den Blick auf Sicherheitsdis-

positive lenken, deren Funktion darin liegt, »auf eine Realität zu ant-

worten, so daß diese Antwort jene Realität aufhebt, auf die sie antwor-

tet«.5 Im Verhältnis von Sicherheit und antimuslimischem Rassismus

ist das Ziel einer gouvernementalen Führung, indirekt auf die Bevöl-

kerung einzuwirken, also »auf die der Bevölkerung offensichtlich ent-

fernten Dinge Einfluß [zu] nehmen«.6

Bublitz zufolge handelt es sich bei der Gouvernementalität um »eine

spezifische Form der Biomacht, in der das Leben des Menschen als Le-

bewesen auf dem Spiel steht und Gegenstand wissens- und technikba-

sierter ›Praktiken des Selbst‹ wird«.7 Die Biopolitik, die Foucault bereits

in DerWille zumWissen. Sexualität undWahrheit I untersucht, nimmt seit

dem 18. Jahrhundert die Bevölkerung – unter dem Vorwand innere und

äußere Gefahren abwehren zu wollen – ins Visier biologischer Umge-

staltung. Sie löst das alte Souveränitätsprinzip »sterben zumachen oder

leben zu lassen« ab durch die Regel »leben zu machen oder in den Tod

zu stoßen«.8 Die Biopolitik zielt auf die »vollständige Durchsetzung des

Lebens«.9 Sie befragt Gesundheit, Sterblichkeit, Geburtenziffer, Hygie-

ne und Lebensdauer der Bevölkerung. Ihre Geburtsstunde fällt nicht

zufällig zusammen mit der

»Entwicklung eines spezifischen politischen Wissens und neuer Dis-

ziplinen wie Statistik, Demografie, Epidemiologie und Biologie, die

Lebensprozesse auf dem Niveau von Bevölkerungen analysieren, um

5 Ebd.: 76.

6 Ebd.: 111.

7 Bublitz 2014: 94.

8 Foucault 2017b: 134.

9 Ebd.: 135.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Individuen und Kollektivemittels korrigierender, exkludierender, nor-

malisierender, disziplinierender, therapierender oder optimierender

Maßnahmen zu ›regieren‹«.10

Als Beispiel besonders geeignet ist die sich im 18. Jahrhundert in

Deutschland etablierende Polizeiwissenschaft, die, so Foucault, »ei-

ne vom Prinzip der Staatsräson beherrschte Regierungstechnologie

angenommen« hat, indem sie sich den »Problemen der Population«

annimmt, um die Bevölkerung »für die Stärke des Staates« zu ›ver-

bessern‹.11 Das macht die Biopolitik zum Dreh- und Angelpunkt einer

»Macht-Technologie, deren Gegenstand und Ziel das Leben ist«12,

insofern sie (bestimmtes) Leben aufwertet, verlängert und vervielfacht.

Sarasin13 hebt diesen Aspekt ausdrücklich hervor: Anders als es etwa

in Agambens Souveränitätstheorie zum Tragen kommt, die sich unter

dem Begriff der Biopolitik auf das Töten beschränkt, kreist Foucaults

Konzept »um die Produktion, nicht um die Tötung von Leben«.14 Für

Foucault stellt sich deshalb die Frage danach, wie eineMacht, die Leben

maximieren und vervielfältigen will, töten kann: »Wie sollte eine Macht

ihr höchstes Vorrecht in der Verhängung des Todes äußern, wenn ihre

Hauptaufgabe darin besteht, das Leben zu sichern, zu verteidigen, zu

stärken, zu mehren und zu ordnen?«15 Hier kommt der Rassismus ins

Spiel.

Tatsächlich hängen Foucaults Überlegungen zur Biopolitik unmit-

telbar mit jenen zum modernen Rassismus zusammen: Der Rassismus

legitimiert imNamen der Biopolitik das Töten. In seinemVortrag InVer-

teidigung der Gesellschaft betont Foucault, dass die Biopolitik nicht ohne

den Rassismus gedacht werden kann, Rassismus stellt eine intrinsische

Komponente innerhalb des Machtapparates dar und ist das »Mittel, um

in diesen Bereich des Lebens, den die Macht in Beschlag genommen

10 Lemke 2007: 14.

11 Foucault 2013a: 181.

12 Foucault 2001: 300.

13 Sarasin 2003: 58.

14 Ebd.: 61.

15 Foucault 2017b: 133.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Theoretische Überlegungen zu Fremd- und Selbstführung 33

hat, eine Zäsur einzuführen: die Zäsur zwischen dem, was leben, und

dem, was sterben muß«.16 Rassismus ermöglicht es, die Bevölkerung

zu fragmentieren, zu disziplinieren und Gruppen gegeneinander aus-

zuspielen, indem ›Rassen‹ produziert und als höherwertig bzw. min-

derwertig hierarchisiert werden. Wichtig dabei ist, dass Foucault un-

ter dem Recht zu töten weit mehr versteht als den direkten Mord. Im

Gegenteil zählen darunter auch indirekte Formen, wie »jemanden der

Gefahr des Todes ausliefern, für bestimmte Leute das Todesrisiko oder

ganz einfach den politischen Tod, die Vertreibung, Abschiebung usw.

erhöhen«.17

Zwar beschränkt sich Foucault in seinem Vortrag in erster Linie

auf einen biologistischen Rassismus, doch kann, wie Rose anmerkt,

ein ähnliches Prinzip ebenso im Falle eines kulturell argumentieren-

den Rassismus beobachtet werden. 18 Mit Balibar und Hall19 versteht

Rose Rassismus

»als machtvolles Operations- und Differenzierungsmodell […], das in

das Kontinuum einer Bevölkerung bedeutsame Unterscheidungen

wie ›eigen‹ oder ›fremd‹, ›höher- oder minderwertig‹ einführt, wo-

durch diejenigen, für die die letztgenannten Kategorien in Anschlag

gebracht werden, stärker als erstere einer Gefahr ausgesetzt sind«.20

Stoler kritisiert, dass in Foucaults enger Rassismus-Analyse, aus-

gehend von seiner Geschichte der Sexualität, der Kolonialismus zu

kurz kommt. Schließlich spielen auch imperiale Schauplätze außer-

halb Europas eine Rolle in der Produktion europäischer Diskurse um

Sexualität, weshalb Foucault »die Praktiken [übergeht], welche eine

Rassenterminologie in den Körper einschreiben«.21 Bürgerliche Iden-

titäten in europäischen Metropolen und in ›ihren‹ Kolonien in Übersee

16 Foucault 2001: 301.

17 Ebd.: 303.

18 Rose 2015: 334.

19 Balibar 1992; Hall 1994.

20 Rose 2015: 334.

21 Stoler 2002: 307.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

waren »insgeheim nachhaltig durch Rassenvorstellungen codiert«.22

Stoler hinterfragt, weshalb Foucault die Geburtsstunde des Rassismus

ins späte 19. Jahrhundert legt, obgleich sich das Phänomen historisch,

sozial und politisch breiter auffächern lässt.23 Auch Lemke vermisst die

Berücksichtigung des Kolonialismus und die spezifischen Intersektio-

nen zur Sexualität in Foucaults Kritik des Rassismus. Gleichzeitig geht

er davon aus, dass dies analytische Vorteile bietet, indem Rassismus

weder als »Ausnahmesituation oder Antwort auf soziale Krisen«24

noch als individuelle Handlung Einzelner verharmlost wird. Im An-

schluss an Foucault kann Rassismus verstanden werden als Gesellschaft

strukturierend, Politik leitend und institutionell manifestiert.

In Foucaults Überlegungen zur Gouvernementalität wird der Be-

griff der Biopolitik nicht mehr verwendet. In seiner weiteren Ausein-

andersetzung mit dem Problem der Bevölkerungsregierung spielt auch

die Sexualität keine prominente Rolle mehr. Möglicherweise ist das der

Grund, weshalb Foucault fortan dem Rassismus keine Beachtung mehr

schenkt. Letztendlich hängt sie in seinen Überlegungen zur Biopolitik

noch eng mit der sexuellen, und damit der biologischen Regulierung

und (Um-)Gestaltung der Bevölkerung zusammen. Sarasin geht davon

aus, dass Foucaults Konzept der Biopolitik dennoch »ein Torso mit vie-

len Schnittstellen für mögliche theoretische Weiterentwicklungen un-

ter dem Stichwort ›Gouvernementalität‹« ist.25 Dies trifft gewiss für die

Untersuchung des gegenwärtigen Rassismus unter dem Gesichtspunkt

der Sicherheitsdispositive zu. Angesichts der Verquickung von (diszi-

plinierender) Macht mit (normalisierenden) Selbsttechnologien stellt

sich die Frage, wie sich rassistische Praktiken transformieren und wie

das Subjekt zur Selbstführung angeleitet wird, wenn die ›Freiheit‹ und

die ›Sicherheit‹ der Subjekte zur raison d’être liberaler Regierungspra-

xis werden. Die gouvernementale Macht setzt »in einer fundamenta-

len Weise nicht einfach die disziplinäre Anpassung und Unterwerfung

22 Ebd.: 308.

23 Ebd.: 312.

24 Lemke 2007: 59.

25 Sarasin 2005: 177.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Theoretische Überlegungen zu Fremd- und Selbstführung 35

der Individuen voraus […], sondern ganz im Gegenteil deren Freiheit«.26

Sicherheitstechnologien »fabrizieren eine Freiheit, die permanent be-

droht und gefährdet ist und daher zur Grundlage immer neuer Inter-

ventionen wird, die einem Sicherheitskalkül der Gesellschaft folgen«.27

Doch was bedeuten Freiheit und Sicherheit im antimuslimischen Ras-

sismus für die Führung rassifizierter Subjekte?

Freiheit und (Selbst-)Führung
im (antimuslimischen) Rassismus

»Regieren heißt, die Dinge regieren«28, schreibt Foucault. Das funktio-

niert über Erziehung, Kampagnen und Überzeugungsarbeit, um Ein-

fluss auf die Gewohnheiten der Bevölkerung zu nehmen – auf ihre Be-

fürchtungen, darauf, wie sie sich bewegen und verhalten, wie sie le-

ben und denken. Auch mithilfe von Rassismus kann dieser Regel Folge

geleistet werden. Rassismus legitimiert das Strafen, Ausschließen und

Kriminalisieren, doch genauso gut können im Rassismus auch Einbe-

zug, ›Integration‹ und Vereinnahmung funktional greifen, und das oh-

ne die eigentliche Zielsetzung, nämlich rassifizierte Subjekte unterzu-

ordnen, aus dem Blick zu verlieren.

Mecheril spricht von einem »antizipierten Rassismus«29, um zu

beschreiben, dass Rassismus auch erfahren wird, indem man Gering-

schätzung undDegradierung vorwegnimmt oder Angriffe und Attacken

befürchten muss. Rassifizierte Personen können deswegenWut, Angst,

Verzweiflung oder auch Scham empfinden. Mecheril beschreibt Vor-

sicht bis hin zur Vermeidung von Kontakten und dem Rückzug aus

bestimmten Situationen als Reaktionen auf Rassismuserfahrungen.

Nach der Bedeutung des Sicherheitsdiskurses gefragt berichten un-

sere Gesprächspartner:innen von ihren Gefühlen angesichts der Alltäg-

26 Ebd.: 184.

27 Bublitz 2014: 95.

28 Foucault 2017a: 147.

29 Mecheril 1994: 60.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

lichkeit ihrer Rassismuserfahrungen.30 Ahmed diskutiert Rassismus im

Zusammenhang mit einer »gewisse[n] paranoide[n] Sorge um Dinge,

die bereits passieren und passieren könnten«, sodass sich rassifizier-

te Menschen als Effekt von Rassismuserfahrungen vorbeugend selbst

zensieren und zurückziehen.31 Rassismus, Sicherheit und Gouverne-

mentalität stehen so in einem wechselseitigen Dreiecksverhältnis: ›Die

Anderen‹ können indirekt gelenkt werden, die Führung wird dezentra-

lisiert und in die Subjekte selbst verlagert.32 Das lässt sich etwa am

Interesse des Staates beobachten, einen spezifischen Bevölkerungsan-

teil als ›Muslim:innen‹ zu regieren, sie als solche zu adressieren und

zu erziehen, ein Interesse, das einige muslimische Akteur:innen tat-

sächlich aufgreifen, unter anderem auch, weil es mit ihren Interessen

zusammenfällt. Amir-Moazami spricht von einem »intime[n] Verhält-

nis von Anerkennungsgesten und verstärkter Kontrolle der religiösen

Praxis durch Sicherheitstechniken«.33 Der hegemoniale Sicherheitsdis-

kurs trägt dazu bei, dass Muslim:innen zu ›guten (deutschen)‹ Staats-

bürger:innen zivilisiert und in die Logik liberal-säkularer Machttechni-

ken eingefügt werden. Demzufolge betreten, so Amir-Moazami weiter,

jene Muslim:innen, die sogenannte Sicherheitspartnerschaften einge-

hen, die öffentliche Bühne und arbeiten der staatlichen Islamismus-

bekämpfung zu. Staatlich gelenkte Imamausbildungen und die Gestal-

tung des islamischen Religionsunterrichts begreift sie als regulative In-

strumente und Kontrollmechanismen mit dem Ziel, den Islam nach

christlich-säkularem Vorbild zu zähmen und europagerecht zu moder-

nisieren. Tezcan führt das am Beispiel der Deutschen Islamkonferenz

30 Zur Rekonstruktion der Emotionen: Keskinkılıç 2021 i.E.

31 Ahmed 2018: 125.

32 Auch weitere Subjektivierungen und Positionierungen bzw. ihre Intersektio-

nen sind wirksam, da die hegemoniale Anrede als Muslim:in nur eine Facette

des Lebens eines Menschen betrifft. Im Forschungsfeld Islam/Muslim:innen in

Europa liegen Arbeiten vor, die die Zusammenhänge von Macht und Subjekti-

vierung unter verschiedenen sozialen, historischen und politischen Gesichts-

punkten thematisieren u.a. als Kritik am europäischen Säkularismus (Amir-

Moazami 2018; Asad 2003; Mahmood 2015).

33 Amir-Moazami 2014: 363.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Theoretische Überlegungen zu Fremd- und Selbstführung 37

aus, die wesentlich zur Konstruktion »eines gesellschaftsfähigen, auf-

geklärten, deutschen muslimischen Subjekts«34 beigetragen hat.

Die konzeptionelle Trennung von Herrschaft und Macht, die

im neuen Begriff der Gouvernementalität notwendig wird, lenkt

also den Blick auf jene rassistischen Verhältnisse, die sich abseits

herkömmlicher Ausschlussmechanismen ausdrücken können. Im

antimuslimischen Bedrohungsszenario werden Muslim:innen unter

dem Aspekt der (De-)Radikalisierung und der Prävention angespro-

chen, ihrer (zugeschriebenen) Zugehörigkeit nach mit Terrorismus

in Verbindung gebracht und dazu angehalten, ›bösen‹ Muslim:innen

zu entsagen.35 Einerseits greift die Disziplinarmacht durch rechtliche

Normen und disziplinierende Normierungen36 weiter ein, wie zum

Beispiel in Form von Anti-Terror-Gesetzen, die überwachen, bestrafen

und kriminalisieren.37 Andererseits wirkt bereits das Wissen, dass die

Disziplinarmacht greifen kann, disziplinierend bzw. selbstführend.

Aus dem empirischen Material der vorliegenden Studie geht her-

vor, dass unsere Gesprächspartner:innen ihr Verhalten nach dem Wis-

sen, dass potentiell alle Muslim:innen betroffen sind (»wir sind auch

Gefährder«), ausrichten und sich selbst kritisch befragen, ob sie als Ge-

fahr wahrgenommen werden könnten. Sie antizipieren Rassismuser-

fahrungen und loten Handlungsmöglichkeiten aus, die sie nicht allzu

sehr in Gefahr bringen.

Hieran setzt unser Forschungsinteresse an: Wir untersuchen die

Aufforderung bzw. Anordnung, sich selbst zu führen und stellen die

Frage, ob und gegebenenfalls wie das geschieht. Uns interessiert, wie

es möglich ist, auf diese Aufforderung zu antworten (ohne sich gänz-

lich zu unterwerfen) und dabei eigene Interessen nicht aus dem Blick

zu verlieren oder sogar ins Spiel zu bringen – also widerständig zu

handeln. Uns interessieren in diesem Sinne, wie Gemeinden, Verbände

und Vereine auf Ein- und Ausschlussmechanismen im Zusammenhang

34 Tezcan 2007: 7.

35 Attia 2019b; Keskinkılıç 2019b; Mustafa 2016.

36 Lemke 2001.

37 Brünett/Gräfe 2003.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

mit dem Sicherheitsdispositiv reagieren. Oder um es in gouvernemen-

talitätstheoretischer Perspektive zu formulieren: Wie macht sich das

muslimische Subjekt die gouvernementale Vernunft angesichts des an-

timuslimischen Rassismus zunutze, um Freiheiten zu erweitern und

Handlungsspielräume (ob unterwerfend oder widerständig) im Span-

nungsverhältnis von Macht- und Selbsttechniken zu dehnen und eige-

ne Bedürfnisse zu artikulieren? Denn wie bereits Foucault zu bedenken

gibt, folgt die gouvernementale Vernunft keinesfalls starr den Staatsin-

teressen, sondern erwächst aus dem Zusammenspiel individueller und

kollektiver Bedürfnisse und Interessen. Es gibt keine universelle Frei-

heit, eher »ein Verhältnis, bei dem dasMaß des ›zu wenig‹ an bestehen-

der Freiheit durch das ›noch mehr‹ an geforderter bestimmt wird«.38

Subjekt, Widerstand und Handlungsmacht

Wo Macht ausgeübt wird, gibt es auch Konflikte und Strategien, sich

ihr zu widersetzen, sich aufzulehnen oder alternative Handlungsop-

tionen auszuloten. Um zu verstehen, wie Macht operiert, »müssen wir

vielleicht die Widerstände dagegen untersuchen und die Bemühungen,

diese Beziehungen aufzulösen«, schreibt Foucault.39Mehr noch: Es gibt

»keine Machtbeziehung ohne Widerstand, ohne Ausweg oder Flucht,

ohne möglichen Umschwung«.40 Das eine existiert nicht ohne das an-

dere: Macht und Widerstand stehen »in einem Verhältnis wechselseiti-

ger Provokation, endloser Verkettung und ständiger Verkehrung«.41

Foucault lädt dazu ein, den Gegenstand unter dem Aspekt des

Widerstandes, also der Umgangsweisen und Handlungsoptionen zu

beleuchten. Schließlich fokussiert er in seinen Studien zur Gouverne-

mentalität keine totalitärenGesellschaften. Flügel-Martinsen vermutet,

38 Foucault 2017b: 97.

39 Foucault 2013b: 243.

40 Ebd.: 261.

41 Ebd.: 262.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Theoretische Überlegungen zu Fremd- und Selbstführung 39

dass »der Prozess der politischen Subjektwerdung erst durch die inter-

ne Verschränkung von Unterwerfung und Widerstand verständlich«42

wird. Beide Aspekte schließen sich weniger gegenseitig aus, als dass sie

sich vielmehr wechselseitig bedingen. Der entscheidende Punkt für die

Frage des Widerstands liegt darin, dass im schöpferischen Prozess der

Macht Subjekte nicht einfach unterworfen, sondern hervorgebracht

werden. Im Zusammenspiel von Subjektwerdung und Macht liegt ein

Widerstandspotential: Die Subjekte »selbst sind es ja, die im Konflikt

der Mächte mitwirken und die so, wie es erst in diachroner Perspektive

sichtbar wird, die Diskurse der Macht umschreiben«.43

Den Aspekt subversiverWiderstandspraktiken im Kontext hegemo-

nialer Anrufungen greift Butler in Haß spricht auf. Sie bekräftigt, dass

Subjekte zwar diskursiv hervorgebracht werden, diese aber zeitgleich

durch den Namen, mit dem sie angerufen werden, in eine Sphäre tre-

ten, in der sie den eigenen Handlungsraum entgegen des ursprüngli-

chen Interesses der Anrede erweitern können:

»Durch den Namen, den man erhält, wird man nicht einfach nur

festgelegt. Insofern dieser Name verletzend ist, wird man zugleich

herabgesetzt und erniedrigt. Doch enthält der Name auch eine an-

dere Möglichkeit, da man durch die Benennung auch eine bestimmte

Möglichkeit der gesellschaftlichen Existenz erhält und erst in ein

zeitliches Leben der Sprache eingeführt wird, das die ursprüngli-

chen Absichten, die der Namensgebung zugrunde lagen, übersteigt.

Während also die verletzende Anrede ihren Adressaten schein-

bar nur festschreibt und lähmt, kann sie ebenso eine unerwartete,

ermächtigende Antwort hervorrufen.«44

42 Flügel-Martinsen 2014: 44.

43 Ebd.: 54.

44 Butler 2006: 10.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Butler knüpft in ihren Arbeiten im Anschluss an Austin45 an Sprechakt-

theorien und den Performativitätsbegriff an.46 Theorien des Performa-

tiven fokussieren nicht ausschließlich das Feld der Linguistik, sondern

werden »über die Sprache hinaus auf sinnenhafte Kulturphänomene

aller Art übertragen«.47 Wie König bemerkt, unterscheidet sich Butlers

Performativitätsbegriff grundlegend von einem theaterwissenschaftli-

chen Verständnis, in welchem das »›Ereignishafte‹ (der Aufführung) als

fundamental« angesehen wird, während Butler das Prozesshafte her-

vorhebt.48 Butler bietet eine Perspektive an, »wie sprachliche bzw. dis-

kursive Praxis wirklichkeitsverändernd [H.i.O.] wirken kann – nämlich

45 In How to do things with Words begreift Austin das Sprechen, etwa Beleidigun-

gen, Befehle aber auch Ansprache und Rede, als eine Form des Handelns. Das

bedeutet, die sprachliche Handlung konstituiert das, was sie äußert. Austin

(1975: 109ff.) unterscheidet zwischen drei verschiedenen Sprechakten: Der lo-

kutionäre Akt meint die Handlung, etwas zu sagen. Dazu zählen sprachliche

Laute und Äußerungen nach grammatikalischen Regeln einer Sprache, die da-

zu dienen, Aussagen über Gegenstände und Ereignisse zu machen. Unter ei-

nem illokutionären Akt, »›meaning‹ in the traditional sense«, versteht Austin

den Vollzug einer konventionellen Sprachhandlung, die sich aus einer sozia-

len Interaktion ergibt, also Fragen, Drohungen oder Empfehlungen. Der illo-

kutionäre Akt vollzieht sich, indem etwas geäußert wird. Dagegen betrifft ein

perlokutionärer Akt (»what we bring about or achieve by saying something«)

die Folgen einer Sprachhandlung, also dadurch, dass etwas geäußert wird. Er

betrifft die Wirkung, er kränkt, verunsichert oder überzeugt.

46 In Anlehnung an Austins Sprechakttheorie und unter Berücksichtigung der

Foucaultschen Diskurstheorie erweitert Butler das Blickfeld um Phänomene

der Identitätskonstruktionen, insbesondere im Zusammenhang mit der Per-

formativität von Geschlecht und Sexualität: »Gender identity is performative,

which means […] that it is real only to the extent that it is performed. […] If

gender attributes, however, are not expressive but performative, then these at-

tributes effectively constitute the identity they are said to express and reveal.«

(Butler 1990: 278f.) IndemButler auf die Rolle des Performativen in der Heraus-

bildung von Geschlecht verweist, weist sie Vorstellungen einer ontologischen

Realität vonGeschlechtsidentität, also einer vermeintlich natürlich gegebenen,

zurück.

47 Hempfer/Volbers 2011: 7.

48 König 2001: 45.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Theoretische Überlegungen zu Fremd- und Selbstführung 41

durch die Möglichkeit der Variation oder parodistischen Subversion

vorgegebener Handlung – oder Identitätsskripte«.49

Der Mechanismus lässt sich auch im antimuslimischen Rassismus

beobachten. Hegemoniale Sprechhandlungen, die Muslim:innen im

Akt des Bezeichnens und Besprechens als Sicherheitsbedrohung her-

vorbringen, können im Sinne Austins neben dem illokutionären Akt

auch als perlokutionärer Akt verstanden werden. Die Diskriminierung

vollzieht sich einerseits, indem antimuslimisch gesprochen wird, aber

auch weil Ausschluss und Benachteiligung praktische Folgen davon

sind, dass antimuslimisch gesprochen wird. Die Bezeichnung ist kei-

ne neutrale, im Gegenteil reguliert sie den Zugang zu Ressourcen,

entscheidet darüber, wer (zu welchen Themen und wie) Gehör findet.

Mit dem Akt der Benennung werden Muslim:innen also dem Dis-

kurs unterworfen und als ›Muslim:innen‹ hervorgebracht. Butler nennt

diesen Prozess Subjektivation. Die Unterwerfung des Subjekts unter

den Diskurs führt es zugleich ins Leben und ist eine Voraussetzung da-

für, zu sprechen bzw. Gehör zu finden. Die Anrufung des Subjekts setzt

die Bedingungen, um sich selbst im Angesicht der Macht zu konstitu-

ieren und sich Diskursregeln zu eigenen Zwecken nutzbar zu machen.

Butler schreibt, »dass gerade darin, dass der herrschende, autorisierte

Diskurs enteignet [H.i.O.] werden kann, eine Möglichkeit seiner subver-

siven Resignifikation liegt«.50

Das Changieren zwischen Unterwerfung und Handlungsmacht ist

durchaus ambivalent zu begreifen,wie Gutiérrez Rodríguez amBeispiel

(neo-)liberaler Regierungstechniken in der Ausländer-,Migrations- und

Asylpolitik zeigt. Jene, die als ›Migrant:innen‹ und als ›Ausländer:in-

nen‹ angerufen werden, werden zu ›ethnisierten Anderen‹ konstruiert:

»Erst von dem Zeitpunkt an, an dem die Minderheiten als die ›eth-

nisch Differenten‹ kodifiziert, kontrolliert und regiert werden, existie-

ren sie als solche.«51 Sie werden zu defizitären Anderen konstruiert,

49 Butler 2011: 49.

50 Ebd.: 246.

51 Gutiérrez Rodríguez 2003: 171.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

in ihren Bewegungsmöglichkeiten eingeschränkt und für ihre missli-

che Lage selbst verantwortlich gemacht. Gleichzeitig werden sie auf-

gefordert, sich zu integrieren und durch Leistung und Arbeit aufzu-

steigen. Indem der Staat an die Individuen appelliert, entledigt er sich

seiner Verantwortung. Dem Topos des homo oeconomicus unterwor-

fen, werden Migrant:innen paradoxerweise einerseits entmächtigt und

andererseits als selbstständig handelnde Subjekte adressiert. Die An-

rufung als ethnisierte Andere geht in das Selbstverständnis der Indivi-

duen ein, ohne sie total zu bestimmen. Gutiérrez Rodríguez weist dar-

auf hin, dass sich die Anrufung verkompliziert: Die Anderen gelten als

Sündenbock und Problem und werden gleichzeitig »als die neuen Unter-

nehmerInnen [H.i.O.] zelebriert«52 und als ökonomische Zielgruppe zur

Förderung von Selbstständigkeit angesprochen. Eine direkte Analogie

hierzu findet sich in der steigenden Anzahl an Förderprogrammen zur

Deradikalisierung von Muslim:innen, die sich insbesondere an mus-

limische Selbstorganisationen richten und finanzielle Abhängigkeiten

schaffen.53 Die Biopolitik bindet ›die Anderen‹ in die neoliberale Logik

ein, vermag sie aber nicht vollständig zu kontrollieren:

»Denn der Versuch der Domestizierung der Subjekte scheitert an der

Hartnäckigkeit der unbestimmbaren und ungezügelten kollektiven

Praxis. Die staatlichen Führungsprogrammatiken im Sinne der Gou-

vernementalität mögen daher aus den Praktiken und Rationalitäten

der Subjekte schöpfen, können diese aber nicht vollständig abbilden

und kontrollieren. Die Praxis der Subjekte ist nicht zu fixieren, sie

durchdringt die Risse der Strukturen, in denen sie zwar verfangen,

aber auch zugleich beweglich ist. Das Konzept der Gouvernementa-

lität wirft daher spannende Fragen bezüglich der Vereinnahmung

subjektiver Praktiken und Denkformen durch staatliche Institutionen

auf. Zugleich verweist es auf die Grenzen dieser Führungslogik, die an

52 Ebd.: 176.

53 Attia 2019b; Qasem 2019.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Theoretische Überlegungen zu Fremd- und Selbstführung 43

der Praxis und dem widerspenstigen Begehren der Subjekte, die sie

zu modellieren sucht, scheitert.«54

Ähnlich argumentiert auch Rose. Mit Foucault und Butler definiert sie

widerständiges Handeln als »eine Praxis der Grenzbearbeitung, eine

Praxis des kritischen Fragens und einer kritischen Haltung, die genau

jene bislang gültigen Grenzziehungen zwischen dem ›Normalen‹ und

dem ›Verwerflichen‹ zum Gegenstand der Auseinandersetzung macht,

indem sie ihnen nur begrenzt entspricht«.55 AuchWagenknecht befragt

die widersprüchlichen und ambivalenten Verhaltensweisen imUmgang

mit hegemonialer Anrede und lenkt dazu den Blick auf die in der Le-

benspraxis von Subjekten gesammelten Erfahrungen und Bedürfnisse,

»die Ausgangspunkt für die Überwindung herrschaftlicher Zurichtung

sein können.«56 Die Möglichkeit, den Namen zurückzuweisen und das

Selbst abseits der diskursiven Anrufung zu gestalten, gelingt, indem

Ambivalenz produziert wird. Die Anrufung eines Subjekts kann auf ei-

ne Weise beantwortet werden, die die Ansprache irritiert. Sie vermag

es, die hervorgebrachte Repräsentation, unter der das Subjekt benannt

wird, zu stören und zu brechen.

»Die verschiedenen ökonomischen, politischen, ideologischen, kultu-

rellen usw. Prozesse der Ambivalenzproduktionen gehören zu einer

wesentlichen Veränderung des gesellschaftlichen Ganzen, zur For-

mierung einer neuen Produktionsweise. […] Die Ambivalenz entsteht

als Veränderung in der Artikulation gesellschaftlicher Widersprüche,

in der Art und Weise, wie sie verbunden sind und sich gegenseitig

formen. Vormals klare Differenzlinien werden verwischt, werden

nicht nur durch ideologische Rede vernebelt, sondern tatsächlich

uneindeutig.«57

54 Gutiérrez Rodríguez 2003: 176f.

55 Rose 2015: 332.

56 Wagenknecht 2003: 200.

57 Ebd.: 213.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Flügel-Martinsen bringt es folgendermaßen auf den Punkt: »Wider-

stand bedeutet so gesehen Bedeutungsverschiebung«.58

Aus der Skepsis gegenüber metaphysisch überhöhten Begrifflich-

keiten und absoluten Wahrheiten, die Foucaults Arbeiten durchziehen,

warnt Flügel-Martinsen davor, eine systematische Theorie des Wider-

standes bei Foucault zu suchen, und plädiert stattdessen dafür, die Fra-

ge nach widerständigem Handeln umzudeuten:

»Zu fragen ist also nicht, wie Subjekte generell Widerstand gegen

Machtprozesse, die sie konstituieren, leisten können, sondern zu

untersuchen sind die je spezifischen Modalitäten der Subjektkonsti-

tution und des Widerstands in konkreten historischen Konstellatio-

nen«.59

Jain geht davon aus, dass die Ambivalenz und Widersprüchlichkeit von

Wünschen und Begierden eine Reflexion ermöglichen, die wiederum

Widerspruch und infolge dessen auch »die Spannung zwischen Sub-

jekt und Politik, die die eigentliche Grundlage des politischen Verhält-

nisses ist, wieder beleben«.60 Er sieht in der Entwicklung eines solchen

Subjektbewusstseins die notwendige Voraussetzung für kollektive po-

litische Handlungsfähigkeit. Das Subjekt muss

»[…] sich selbst als solches erkennen und begreifen und sich zugleich

(kritisch und widerständig) auf seine Umwelt beziehen. Es muss ein

›authentisches‹ Bewusstsein seiner Selbst entwickeln, und dies setzt

eine (Selbst-)Reflexion voraus, die gerade für die Widersprüche und

die Ambivalenz des Seins und des Selbst offen ist. Ein solcher reflexi-

ver Authentizitätsbegriff bedeutet, dass das Selbst seine immanen-

te, nicht transzendierbare innere Widersprüchlichkeit und Ambiva-

lenz entdeckt, um seinenWiderspruch für die Möglichkeit desWider-

sprüchlichen und des Differenten zu entfachen. Die reflexive Authen-

tizität des Selbst bestünde also gerade in der Spiegelung und im Zu-

58 Flügel-Martinsen 2014: 54.

59 Ebd.: 56.

60 Jain 2003: 255.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Theoretische Überlegungen zu Fremd- und Selbstführung 45

lassen von innerer wie äußerer Ambivalenz – nicht im Beharren auf

Eindeutigkeit und Identität.«61

Das Ambivalenz-Dispositiv, das in diesen Überlegungen als widerstän-

dige Reaktion auf eine unterwerfende Anrede bemüht wird, lenkt den

Blick auf vielfältige Strategien, mit denen auch Muslim:innen auf den

antimuslimischen Sicherheitsdiskurs antworten. Butlers Subjektiva-

tionstheorie gemäß werden sie als (Gefahren-)Subjekt angerufen und

hervorgebracht, ihnen wird ein Name und damit einhergehend eine

gesellschaftliche Rolle zugewiesen, die sie ins Leben führt und zugleich

die Bedingungen schafft, um handlungsfähig und gehört zu werden.

Themen, die an sie herangetragen werden – Salafismus, Terrorismus,

(De-)Radikalisierung und Prävention – können als Muslim:innen An-

gerufene aufgreifen, sich zu ihnen positionieren und sich mit ihnen

auseinandersetzen und zugleich eigene Erfahrungen, Interessen und

Bedürfnisse artikulieren.

Das erlaubt, islambezogene Kontrastfolien zu irritieren und um

andere Identifikationspunkte zu erweitern, unter denen sich die je-

weiligen Lebensentwürfe und –realitäten gestalten, Erfahrungen mit

dem antimuslimischen Rassismus zu artikulieren und das muslimi-

sche Selbst zu verkomplizieren, statt Identität zu vereinheitlichen.

Essentialistische Anrufungen als ›Muslim:in‹ können zurückgewiesen

(und damit verweigert) werden, sie können unter Berücksichtigung

verschiedener religiöser, säkularer, politischer, sozialer und verge-

schlechtlichter Deutungsmuster differenziert und multipliziert wer-

den, sodass (nicht nur individuell) Ambivalenz produziert wird. Die

»Praxen dieser Überwindung [sind] notwendig kollektive Praxen«62,

gerade weil Erfahrungen des antimuslimischen Rassismus struktu-

rell eingeschrieben sind und im größeren sozialen Zusammenhang

existieren. (Als) Muslim:innen (Markierte) sind sich der kollektiven

Erfahrungsdimension bewusst. Sie verschaffen sich gegenseitig Gehör,

61 Ebd.: 242f.

62 Wagenknecht 2003: 200.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

beziehen sich aufeinander und denken gemeinsam konkrete Utopi-

en. Die Erfahrung von ›Gleichheit‹ kann mit einer »Solidarität der

Verschiedenheiten«63 verknüpft werden.

Schlussfolgerung

In der Auseinandersetzung mit dem antimuslimischen Rassismus

kommt man nicht umhin, dem zentralen Stellenwert des hege-

monialen Sicherheitsdiskurses Rechnung zu tragen. Wie aus dem

empirischen Material der vorliegenden Studie hervorgeht, sind unsere

muslimischen Gesprächspartner:innen in ihrem Alltag und in ihrem

Beruf, in öffentlichen Institutionen und auf offener Straße, durch

mediale und politische Ansprache mit Misstrauen und Verdacht kon-

frontiert. Sie müssen sich verantworten und Stellung beziehen, sich zu

›islami(sti)scher‹ Gewalt positionieren, sich distanzieren und als ›gute‹

Ausnahmen in Szene setzen. Die Erfahrung, ihrer (vermeintlichen) Re-

ligion, Kultur und Herkunft nach kollektiv als Gefahr wahrgenommen

zu werden, hat Einfluss auf ihre Gefühle und ihr Selbstbild, darauf, an

welchen Orten sie Präsenz zeigen und welche sie wiederum meiden,

ob und wie sie Religiosität praktizieren, wie sie sich kleiden, was und

wie sie (be-)sprechen oder (ver-)schweigen. Doch Muslim:innen sind –

wie andere auch – keine passiven Objekte einer allgegenwärtigen und

omnipotenten Macht.

Hieran knüpft unsere Studie an: Wir fragen danach, wie das mus-

limische Subjekt Deutungs- und Handlungsmacht (zurück-)erlangt.

Vor dem Hintergrund von Foucaults Ausführungen zum Verhältnis

von Sicherheit, Bevölkerung und Gouvernementalität sowie seinem

Diktum, dass es dort, wo es Macht gibt, auch Widerstand gibt, fragen

wir danach, wie die als Muslim:innen Angerufenen das Verhältnis von

Unterwerfung und Widerstand angesichts des Sicherheitsdiskurses

austarieren. Uns stellt sich also die Frage nach den Spielräumen:

Wie navigieren Muslim:innen durch Strukturen der Verbesonderung

63 Ebd.: 221.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Theoretische Überlegungen zu Fremd- und Selbstführung 47

und Diskriminierung, durch Ein- und Ausschlüsse, durch Stigmati-

sierung und Generalverdacht? Wie knüpfen sie an gesellschaftliche

Debatten um Sicherheit an, wie beteiligen sie sich an Aushandlungs-

prozessen und wie positionieren sie sich, um sich Gehör für ihre

Erfahrungen, Anliegen und Bedürfnisse zu verschaffen? Wie gelingt

es ›Muslim:innen‹ am Diskurs teilzuhaben und dabei Definitions- und

Handlungsmacht (wieder) zu gewinnen? Dabei interessieren uns auch

widersprüchliche und uneindeutige Gleichzeitigkeiten von Unterwer-

fung undWiderstand, etwa wie in der affirmativen Selbstführung auch

›eigene‹ Interessen artikuliert und verfolgt werden können. Ausgehend

davon, dass im Machtverhältnis Aushandlungspotential liegt und in

der Selbstführung Interpretations- und Handlungsspielräume genutzt

werden können, ist es also möglich, dass sich Muslim:innen im Prozess

und in der Aneignung der sicherheitspolitischen Selbstführung nicht

nur anpassend unterwerfen, sondern im Zuge ihrer Antwort den Si-

cherheitsdiskurs verschieben und ihn nutzen, um anderen Interessen

nachzugehen als jenen, die von ihnen erwartet werden.

Schließlich lässt sich im empirischen Material ein weites Archiv

an widerständigen Selbstbildern, Verhaltensweisen und alternativen

Handlungsoptionen nachvollziehen, die das Gegenstück zur anti-

muslimischen Regierungskunst der Gouvernementalität bilden. Um

es in Foucaults Worten zu sagen, geht es um »die Kunst nicht re-

giert zu werden bzw. die Kunst nicht auf diese Weise und um diesen

Preis regiert zu werden«.64 Unsere Gesprächspartner:innen sind dar-

um bemüht, zwischen verschiedenen gesellschaftlichen Rollen zu

changieren und sie miteinander in Dialog zu bringen. Sie berichten

von Rassismuserfahrungen, setzen sie in einen politischen, histo-

rischen Zusammenhang und untermauern zugleich professionelle,

wissenschaftliche und aktivistische Sprechpositionen. Sie ordnen und

verkomplizieren gesellschaftliche Themen, die an sie herangetragen

werden, sie weiten Fragestellungen aus, analysieren und kontextuali-

sieren eigene Positionierungen, differenzieren Diskussionsräume aus

und untergraben hegemoniale Sprechakte.

64 Foucault 1992: 12.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Insgesamt fordern sie defizitäre Islamdebatten heraus, irritieren

homogene Kategorien und rücken komplexe Lebensrealitäten ins Feld,

indem sie auf globalhistorische, queer-feministische, unterschiedlich

religiöse, säkulare und weitere Erfahrungen und Erinnerungen zurück-

greifen. Sie sind sich der Ausschlussmechanismen des Sicherheitsdis-

kurses bewusst, reflektieren Anforderungen nach Prävention undDera-

dikalisierung unter dem Aspekt des antimuslimischen Rassismus und

rücken eigene Sicherheitsbedürfnisse und staatsbürgerliche Interessen

ins Zentrum, die sie den Medien, der Politik und der Gesamtgesell-

schaft gegenüber geltend machen. Sie kritisieren ein Klima des Miss-

trauens, der Verdächtigungen und Konkurrenzen, das Einfluss auf die

Community und die Zusammenarbeit untereinander nimmt, und re-

flektieren angesichts dessenMöglichkeiten der Solidarisierung.Und sie

tauschen Visionen für eine bessere, community-nahe Zusammenarbeit

aus, in der sie nicht gegeneinander ausgespielt werden, sondern statt-

dessen Räume zur Selbstermächtigung gestalten.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rekonstruktive Forschungsmethoden

rassismuskritisch perspektiviert

Im Bedrohungsszenario des ›islamistischen Terrorismus‹ werden Mus-

lim:innen als Subjekte hervorgebracht. Sie haben sich zum Sicherheits-

diskurs zu positionieren und ergreifen hierzu diverse Handlungsoptio-

nen, um auf Anforderungen und Anrufungen zu reagieren, (nicht oder

anders) zu antworten und eigene Themen und Bedürfnisse einzubrin-

gen. Mit Foucault gehen wir davon aus, dass das gesellschaftliche Kräf-

teverhältnis keines zwischen aktivHerrschenden und passiv Beherrsch-

ten ist: Macht wird nicht von einer Gruppe besessen, während andere

gänzlich ohnmächtig sind. Vielmehr wirkt Macht in sozialen Beziehun-

gen und stellt »eine bestimme Form augenblickhafter und beständig

wiederholter Zusammenstöße«1 dar. Mit der vorliegenden empirischen

Studie versuchen wir, jenen komplexen Prozessen Rechnung zu tragen,

in denen Muslim:innen als soziale Größe produziert werden und in de-

nen sie sich zugleich selbst hervorbringen.Es bieten sich rekonstruktive

Forschungsmethoden und insbesondere die Dokumentarische Metho-

de an, um Verhandlungen zwischen ›Muslim:innen‹ zu untersuchen,

während die Objektive Hermeneutik sich für das Herausarbeiten der

Positionierungen einzelner ›Muslim:innen‹ als nützlich erweist. Beide

Methoden unterscheiden sich in ihrem Erkenntnisinteresse und -ziel:

Währendmithilfe der DokumentarischenMethode der Umgangmit der

bestehenden, gesellschaftlichenWirklichkeit zu erklären versucht wird,

1 Foucault 1976: 114.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

zielt die Objektive Hermeneutik darauf, die Sinnstrukturierung dieser

Wirklichkeit zu rekonstruieren und zu verstehen.

Im Rahmen unserer Auseinandersetzungen mit beiden Metho-

den wurden wir auf verschiedene Probleme aufmerksam, die mit

erkenntnistheoretischen und forschungsethischen Fragestellungen

zusammenhängen. Dies zog Konsequenzen für den Erhebungs- und

Auswertungsprozess unserer Daten nach sich: Wir konnten in den

Methodologien beider Methoden keine systematische Berücksichti-

gung gesellschafts- oder gar rassismuskritischer Ansätze erkennen,

die es ermöglicht hätten, die Komplexität und Widersprüchlichkeit der

Erfahrungen und die Gleichzeitigkeit verschiedener, auch widerstrei-

tender sozialer Wirklichkeiten von rassifizierten Menschen deutend

zu verstehen. Das geteilte, reflektierte Erfahrungswissen rassifizierter

Personen wird im sogenannten »Regelwissen«2 der Objektiven Herme-

neutik oder im »kommunikative[n] Wissen«3 der Dokumentarischen

Methode nicht als common sense der Gesamtgesellschaft abgebildet.

Rassifizierte Personen greifen aber sowohl auf ein gesamtgesellschaftli-

ches Regel- bzw. kommunikatives Wissen als auch auf ein Community-

basiertes zurück, das ergab unsere Analyse. Um also einen reflektierten

Zugang zu Erfahrungen, Orientierungen und Handlungspraxen zu

ermöglichen bzw. nicht durch eigene, unbearbeitete Verstrickungen

zu behindern, sollte der Forschungspraxis zur Interpretation und Ana-

lyse von Datenmaterial mit rassifizierten Menschen eine macht- und

rassismuskritische Auseinandersetzung vorangehen. Die Entwicklung

der Fragestellung und des Forschungsdesigns, der Zugang zum Feld,

die Erarbeitung von Diskussionsimpulsen und Leitfragen, die Vorbe-

reitung auf die Datenerhebung und der Prozess der Interpretation

und Generalisierung müssen rassismuskritisch reflektiert werden, um

der rassistischen Strukturierung der gesellschaftlichen Wirklichkeit

Rechnung tragen zu können.

Bohnsack, Przyborski und Schäffer argumentieren, dass die Analyse

mithilfe der Dokumentarischen Methode stets im Zusammenhang mit

2 Wernet 2009: 14.

3 Bohnsack 2018: 54.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rekonstruktive Forschungsmethoden rassismuskritisch perspektiviert 51

»unserer eigenen Praxis des Forschens«4 steht. Wernet beschreibt für

die Objektive Hermeneutik, dass Interpret:innen mit den Regeln sozia-

ler Handlungen vertraut sind, da sie als »sprachlich-handlungsfähige

Subjekte« gelten, sodass sie »keine Vertrautheit mit dem Forschungs-

gegenstand«5 aufweisen müssen. In Abgrenzung dazu stellen wir im

Folgenden unsere Forschungspraxis und modifizierte Anwendung der

genannten rekonstruktiven Forschungsmethoden mit (als) Muslim:in-

nen (Markierten) vor dem Hintergrund des antimuslimischen Rassis-

mus vor.

Sample, Interviewführung und das Problem mit den Typologien

Bezüglich der Dokumentarischen Methode orientierten wir uns an

den Vorlagen für Gruppendiskussionsverfahren6 und luden (als) Mus-

lim:innen (Markierte) zu drei Gruppendiskussionen ein, um vor dem

Hintergrund ihrer beruflichen, ehrenamtlichen, aktivistischen, künst-

lerischen oder wissenschaftlichen Tätigkeit und ihrer Erfahrungen mit

dem antimuslimischen Rassismus zu sprechen. Wir baten sie, mitein-

ander darüber ins Gespräch zu kommen,wie sie den Sicherheitsdiskurs

wahrnehmen, welche Bedeutung er für sie hat und wie sie damit um-

gehen. Entsprechend der Methodologie der Objektiven Hermeneutik

führten wir anschließend zehn »gesprächsförmige«7 Einzelinterviews

mit (als) Muslim:innen (Markierten) zur gleichen Fragestellung. Vor

der Datenerhebung entwickelten wir ein Datenschutzkonzept für den

gesamten Forschungsprozess. Zur Erhebung bereiteten wir offene

Diskussionsimpulse bzw. Leitfragen zur Orientierung vor. Für die In-

terpretationen wählten wir jeweils drei Sequenzen aus, transkribierten

und interpretierten sie mit dem Ziel, den Orientierungsrahmen un-

serer Diskussionsteilnehmer:innen und die Handlungspraxis unserer

4 Bohnsack/Przyborski/Schäffer 2010: 13.

5 Wernet 2009: 14.

6 Bohnsack/Przyborski/Schäffer 2010.

7 Wernet 2009: 58.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Gesprächspartner:innen sowie die Strukturen, innerhalb derer sie sich

bewegen, zu rekonstruieren.

Die Gruppenzusammensetzung erfolgte nach thematischen Ge-

sichtspunkten, wobei wir uns bemühten, sie entlang unterschiedlicher

Aspekte intersektional zu pluralisieren. Das weicht von der üblichen

Vorgehensweise ab, Gruppen als ›homogene, künstliche‹ oder ›hete-

rogene, natürliche‹ oder einer Kombination aus beiden Elementen8

zusammen zu setzen und danach zu ordnen, wo »sich in ihnen ein

Kontrast in den Orientierungsrahmen, aber auch in Bezug auf die

Erlebnisschichtung finden«9 lässt. Grund hierfür ist, dass es nicht

unser Anliegen ist, eine vergleichende Erkenntnishaltung einzuneh-

men und die Besonderheit eines Falles vor dem Hintergrund anderer

Fälle zu vergleichen, sondern möglichst differenziert Deutungen und

Strategien im Umgang mit ähnlichen Erfahrungen zu rekonstruieren.

Machtkritische und intersektionale Theorien zu Rassismus (und zu

anderen gesellschaftlichen Machtverhältnissen) weisen überzeugend

darauf hin, dass die Festlegung von Personen auf Kategorien und

die Suche nach stabilen Identitäten den fluiden, widersprüchlichen

und komplexen Verstrickungen in gesellschaftliche Machtverhält-

nisse zuwiderläuft. Obwohl rassistische Topoi und ihre Effekte klar

beschrieben werden können, wirken sie zusammen mit anderen

Machtverhältnissen und werden von Subjekten in jeweils konkreten

Situationen ausgehandelt. Insofern würde die Identifizierung von

Fällen hinter den Forschungsstand zu (antimuslimischem und in-

tersektionalem) Rassismus und zur diskursiven Hervorbringung des

›muslimischen Subjekts‹ zurückfallen – und nicht substantiell zur

Beantwortung unserer Forschungsfrage beitragen. Wir nehmen daher

die Interrelation von Religion, Kultur, Herkunft, Klasse, Alter, Ability,

Geschlecht und Sexualität in den Blick, ohne sie als Personenmerk-

male zu verstehen. Vielmehr verstehen wir sie als vielfach verwobene

und sich wechselseitig bedingende gesellschaftliche Verhältnisse, die

jeweils konkrete Effekte in konkreten Situationen haben und auf die

8 Lamnek/Krell 2016: 410.

9 Amling 2015: 99.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rekonstruktive Forschungsmethoden rassismuskritisch perspektiviert 53

in changierenden und widersprüchlichen Weisen Bezug genommen

wird. Aus diesem Grund erheben wir auch keine Sozialdaten, sondern

arbeiten die Bezugnahmen der Gesprächspartner:innen auf Sozial-

daten, Personenmerkmale und gesellschaftliche Machtverhältnisse in

ihrer Bedeutung für den jeweiligen Kontext heraus.

Anstatt also essentialistische Größen als Ausgangspunkt zu setzen

und soziale Machtverhältnisse in Personenkategorien zu überführen

und zu festigen, gehen wir von Dynamiken aus und richten unsere Auf-

merksamkeit auf jene sozialen Verhältnisse, in denen sich Macht mani-

festiert. Wir stellen die realen Folgen der gesellschaftlichen Konstruk-

tion von Kategorien in Rechnung, indem wir sie in der Rekonstruktion

konkreter Sequenzen als existierende Verhältnisse berücksichtigen, ar-

beiten jedoch im kollektiven Forschungsprozess daran, sie nicht zu re-

produzieren.Wir fragen nach den Ordnungen und Strukturen als Rah-

menbedingungen, die es ermöglichen, dass der Diskurs und die Dinge,

die er ordnet, sich gerade auf diese Weise (und keine andere) gestalten.

Argumentationen und Strategien zum Umgang mit der Adressie-

rung von ›Muslim:innen‹ als Sicherheitsrisiko variieren, sie changieren

selbst in den Argumentationen ein und derselben Person im Laufe des

Interviews oder der Diskussion. Rekonstruktionen, die darauf zielen,

sozio- und sinngenetische Typen zu generieren10, würden dies als wi-

dersprüchlich und inkonsistent deuten und zum Anlass nehmen, neue

Typen zu bilden. Unser Erkenntnisinteresse bezieht sich aber nicht

darauf, Typen von Muslim:innen herauszuarbeiten, sie nach binären

Kategorien wie Geschlecht oder Nationalität einzuteilen, miteinander

zu vergleichen und mit oppositionellen (Kontroll-)Gruppen zu kontras-

tieren. Es interessiert uns auch nicht, ein sogenanntes ›Milieu‹ unter

dem Aspekt von Generation oder Geschlecht zu (re-)konstruieren und

auf dieser Grundlage Erfahrungen oder Orientierungen zu kategori-

sieren.11 Mit Ordnungen und Kategorien zu arbeiten, affirmiert diese

zumindest vorläufig und schließt Uneindeutigkeit aus. Bestenfalls

10 Nohl 2013: 43ff., 2017: 94ff.

11 Nohl et al. 2013: 22ff.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

werden Essentialisierungen, Homogenisierungen und Dichotomisie-

rungen durch feinere oder neue ersetzt, nicht aber verflüssigt. Genau

so funktionieren Rassismen, wie Hall eindrücklich argumentiert.12 Um

keine Rassismen und anderen gesellschaftlichen Machtverhältnisse

zu reproduzieren, aber auch, um für die Pluralität und Ambiguität

von Deutungs- und Handlungsmöglichkeiten offen zu bleiben, be-

ziehen wir also Geschlecht, Alter und all die anderen machtförmigen

Anrufungen in die Analyse ein und behandeln sie als gesellschaftliche

Positionierungen, die sich materialisieren und bedeutsam werden

können.

Für unser Forschungsprojekt sehen wir uns also vor der Heraus-

forderung, einerseits der erneuten Rassifizierung von ›Muslim:innen‹,

auch durch die Konstruktion neuer oder von Unter-Kategorien von

›Muslim:innen‹ zu widerstehen, andererseits aber die Deutungen und

Handlungen im Umgang mit der rassifizierenden Adressierung als

›Muslim:innen‹ herauszuarbeiten. Uns interessieren ganz konkret die

Antworten auf die Anrufung. Insofern müssen wir die Anrufung ›Mus-

lim:in‹ dem Sample zugrunde legen, ohne aber den Fehler zu begehen,

die befragten Personen als Personenkategorie zu bestätigen: Eine Un-

tersuchung zu Lehrkräften interviewt Lehrkräfte, eine Untersuchung

zu Muslim:innen entsprechend Muslim:innen. Im Unterschied zum

häufig vorgeschlagenen Vorgehen bei rekonstruktiven Forschungsme-

thoden entwickeln wir aber keine Subjekt- oder Gruppen-Kategorien

und auch keine Binnen-Identitäten (Muslim:in-Typ a/b/c, muslimische

Frauen der zweiten Generation). Vielmehr arbeiten wir Strategien

heraus, die unter anderem mit der Adressierung als ›muslimische

Frau‹ oder ›türkischer Arbeiter‹ zusammenhängen können, ohne sie als

Typ darauf festzulegen und andere Aussagen vor diesem Hintergrund

zu deuten bzw. andere Personen in diese Kategorien einzuordnen. Die

Berücksichtigung ihrer Adressierung oder Selbstpositionierung dient

in der konkreten Sequenz dazu, ihre Deutung bzw. ihre Strategie zu

verstehen und bezieht jeweils jene Positionen, Kategorien, Machtver-

hältnisse usw. ein, die explizit oder implizit (an-)gedeutet werden.

12 Hall 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rekonstruktive Forschungsmethoden rassismuskritisch perspektiviert 55

Unzusammenhängende oder widersprüchliche Aussagen einer Person

oder eines ›Typus‹ müssen also nicht als solche problematisiert und in

feinere oder neue Kategorien überführt werden, um den Widerspruch

aufzulösen und konsistente Typen zu generieren. Vielmehr ergeben

sie unserer Vorgehensweise nach in einem spezifischen Kontext Sinn,

etwa in der Konstellation der Diskussionsteilnehmer:innen, bezüglich

des thematischen Fokus, wegen des intersektionalen Changierens,

des Abwägens von Folgen und aus anderen Gründen, die es zu rekon-

struieren gilt: um zu verstehen, nicht um zu ordnen. Sie gehen also

in die Interpretation der Argumentation ein, um die Deutungs- und

Handlungsstrategien zu entschlüsseln und nicht, um einen Deutungs-

oder Handlungstyp zu (re-)konstruieren.

Wir sprechen unsere Gesprächsteilnehmer:innen also nicht analog

zum hegemonialen Diskurs als ›Muslim:innen‹ mitsamt der hege-

monialen Unterscheidungen nach Alter, Geschlecht usw. an, sondern

lassen offen, ob und gegebenenfalls in welcher Weise sie sich selbst

oder auch die anderen Diskussionsteilnehmer:innen als Muslim:innen

einordnen, und ob und in welcher Weise sie sich in den durch gesell-

schaftliche Machtverhältnisse hervorgebrachten Personenkategorien

wiederfinden und darin positionieren. Unsere Fragestellung macht

zudem deutlich, dass wir um die Markierung als ›gefährliche Mus-

lim:in‹ wissen und diese Figur in der Forschungsfrage problematisieren

(»Sicherheitsdiskurs«). Wir legen unser Erkenntnisinteresse offen und

bitten unsere Gesprächspartner:innen, über ihre Sichtweisen zu spre-

chen (»wie nimmst du das wahr, wie siehst du das«), zu assoziieren

und zu diskutieren, was sie an der Frage für wichtig halten. Durch die

gezielte (anstelle der beliebigen oder natürlichen) Zusammensetzung

der Gruppen versuchen wir theoriegeleitet, den im antimuslimischen

Rassismus und insbesondere im Sicherheitsdiskurs angerufenen Po-

sitionen Rechnung zu tragen, sodass in den Diskussionen sowohl die

Ambiguität als auch die Konkretheit sowie die Suchbewegungen zum

Vorschein kommen. Das heißt, unser Forschungsdesign zielt nicht

darauf, zur Ordnung der Dinge beizutragen, sondern im Gegenteil

die Ordnung kritisch zu reflektieren, ihr Gefüge aufzubrechen, die

Komplexität zum Vorschein kommen zu lassen und das zur unhinter-

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

fragten Normalität Gewordene in Frage zu stellen. Insofern liegt der

Fokus unserer Rekonstruktion des geteilten, aber auch differenten,

kollektiven Wissens auf den ihnen zugrunde liegenden geteilten und

differenten, kollektiven und spezifischen Erfahrungen, die durchzogen

sind von interrelationalen, intersektionalen, gesellschaftlichen Macht-

verhältnissen, deren Relevanzen in der Auswertung zu berücksichtigen

sind, um spezifische Deutungen und Strategien nachzuvollziehen.

Nutzen und Grenzen rekonstruktiver Methoden

Wir haben uns für die Gruppendiskussion als Erhebungsmethode und

die Dokumentarische Methode als Auswertungsmethode entschieden,

um einen Zugang zu kollektiven (impliziten und handlungsleitenden)

Wissensbeständen von muslimischen Akteur:innen zu erhalten. Die

Auswertung von Einzelinterviews mithilfe der Objektiven Hermeneu-

tik hingegen dient der Rekonstruktion der diskursiven Struktur des

Sicherheitsdiskurses, des Erfahrungswissens und der Handlungspraxis

unserer Gesprächspartner:innen sowie ihren Subjektivierungsweisen

und Selbsttechnologien im Umgang damit.

Dokumentarische Methode: Kommunikatives, atheoretisches

und situiertes Wissen

Die Dokumentarische Methode eignet sich dazu, die Aushandlung

von Deutungen und Umgangsweisen mit dem Sicherheitsdiskurs

unter Muslim:innen zu untersuchen. In Gruppendiskussionen kann

das kommunikative Miteinander mehrerer Personen und die Herstel-

lungspraxis ihrer Wirklichkeit rekonstruiert werden.13 Laut Bohnsack,

Przyborski und Schäffer bietet diese Methode die Möglichkeit, einen

»Zugang zu kollektiven [H.i.O.] Erfahrungen und Orientierungen«14 zu

erhalten.

13 Nohl et al. 2013: 21ff.

14 Bohnsack/Przyborski/Schäffer 2010: 13.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rekonstruktive Forschungsmethoden rassismuskritisch perspektiviert 57

Die in der vorliegenden Publikation vorgestellten Ergebnisse ver-

weisen auf unterschiedliche Umgangsweisen mit dem Sicherheitsdis-

kurs durch muslimische und muslimisierte Akteur:innen. Konjunkti-

ve Erfahrungsräume sind gemeinsame Erfahrungen und Handlungs-

praxen (auch kollektive Deutungsmuster genannt), die Menschen zu

einem spezifischen Thema teilen, ohne sich untereinander kennen zu

müssen. Diese können an jenen Stellen der Gruppendiskussion erkannt

werden, »wo diejenigen, die ein gemeinsames Problem oder allgemei-

ner: einen gemeinsamen [H.i.O.] Erlebnishintergrund oder existentiel-

len Hintergrund teilen, in ein darauf gerichtetes oder darauf aufbau-

endes kommunikatives Miteinander [H.i.O.] eintreten«.15 Auch unsere

Rekonstruktion zielt darauf, konkrete Handlungsstrategien herauszu-

arbeiten.

In Anlehnung an die Dokumentarische Methode fassten wir zu-

nächst den thematischen Verlauf zusammen, wählten die für unsere

Fragestellung relevanten Sequenzen aus, die sich durch eine besondere

Gesprächsdichte auszeichnen, transkribierten sie und arbeiteten Ober-

und Unterthemen heraus. Daraufhin schrieben wir zu jeder Sequenz

formulierende Interpretationen, auf deren Grundlage wir Diskursmodi

identifizierten: antithetisch, parallel, oppositionell, univok und diver-

gent.16 Die folgende Textsortentrennung dient dazu, das atheoretische

vom kommunikativen Wissen zu unterscheiden. Beim kommunikati-

ven Wissen handelt es sich um alltägliches Wissen. Es tritt in Schil-

derungen von Handlungen in Erscheinung und wird in Argumentatio-

nen und Bewertungen explizit geäußert (weil-Motive17). Dagegen wird

das atheoretische Wissen in Erzählungen und Beschreibungen deut-

lich, es stellt »ein implizites oder still-schweigendes, ein konjunktives

Wissen«18 dar. Es ist den Personen reflexiv nicht verfügbar undwird von

den Forscher:innen rekonstruiert. Das Spannungsverhältnis zwischen

den beiden Wissensformen spielt für die reflektierende Interpretation

15 Bohnsack zit.n. Amling 2015: 88.

16 Bohnsack/Przyborski 2010.

17 Schütz 1974.

18 Bohnsack 2018: 54.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

eine wichtige Rolle, um die Art und Weise herauszuarbeiten, wie die

Themen bearbeitet werden.

Die gängige Unterscheidung beider Wissensformen kann jedoch

aus unserer Sicht die unterschiedlichen Bezüge auf Wissensbestände

aus einer rassifizierten oder unmarkierten Position nicht hinreichend

berücksichtigen. Der Methodologie der Dokumentarischen Methode

zufolge nimmt das kommunikative Wissen das öffentliche Wissen in

den Blick und wird expliziert, während das atheoretische Wissen auf

den Umgang damit verweist und implizit ist. Die Zuordnung zu dem

einen oder anderen Wissen wird durch eine Textsortentrennung (s.o.)

identifiziert. Diese Trennung vermag es aber im Zusammenhang mit

Redebeiträgen von rassifizierten Personen nicht, ihre spezifische Situa-

tion zu berücksichtigen: (Als) Muslim:innen (Markierte) verfügen zwar

über ein gemeinsames öffentliches Wissen, das sie mit Angehörigen

des Rests der Gesellschaft teilen, jedoch stellt das »situierte Wissen«19

ebenfalls ein gemeinsames Wissen gleicher Struktur dar und muss mit

berücksichtigt werden. Das bedeutet im Umkehrschluss, dass nicht

nur marginalisierte Personen auf ein situiertes Wissen zurückgreifen,

sondern dass auch das hegemoniale Wissen situiert ist, obwohl es sich

als allgemein gültig gibt. Während die hegemonialen Wissensbestände

bekannt sind, finden die Wissensbestände marginalisierter Personen

kaum oder gar keinen Eingang in das sogenannte Alltagswissen, ob-

wohl es ihnen selbst neben dem hegemonialen Wissen ebenfalls als

19 Donna Haraway spricht von situiertem Wissen und kritisiert, dass die west-

liche Kultur Objektivität und Wissenschaftlichkeit für sich beansprucht und

hierdurch weiße Herrschaftsverhältnisse reproduziert, um sich zu legitimie-

ren. Durch essentialistische und unkritische Argumentationsweisen schließt

siemarginaleWissensbestände aus. Demgegenüber eröffnet eineHaltung, die

die Situiertheit des Wissens, seine Verortung anerkennt, »die Perspektive sol-

cher Blickwinkel anzustreben, die niemals im voraus bekannt sein können und

die etwas sehr Ungewöhnliches versprechen, nämlich einWissen, das die Kon-

struktion von Welten ermöglicht, die in geringerem Maße durch Achsen der

Herrschaft organisiert sind« (Haraway 1995: 85).

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rekonstruktive Forschungsmethoden rassismuskritisch perspektiviert 59

kommunikatives Wissen zur Verfügung steht.20 Dies wirkt sich auf die

Rekonstruktionen dahingehend aus, dass wir berücksichtigen müs-

sen, dass unsere Diskussionsteilnehmer:innen das gemeinsame und

öffentliche Wissen kennen und sich darauf beziehen und gleichzeitig

dieses von ihrem eigenen situierten Wissen differenzieren können. In

der Artikulation des situierten, alltäglichen, kommunikativen Wissens

der nicht-muslimischen Gesellschaft wiesen unsere Diskussionsteil-

nehmer:innen mitunter auf hegemoniale Wissensbestände hin, die sie

als muslimisch Markierte homogenisieren und als Sicherheitsgefahr

konstruieren. Die hegemonialen Wissensbestände werden von unseren

Diskussionsteilnehmer:innen meist zitierend vorgetragen, explizit

oder implizit reflektiert und der Kritik unterzogen. Gleichzeitig wird

den hegemonialen Wissensbeständen anderes Wissen gegenüber ge-

stellt, das ihre Perspektiven sichtbar macht und ihre Lebensrealitäten

widerspiegelt. Wir identifizieren es daher als kommunikativ-situiertes

Wissen von (als) Muslim:innen (Markierten) und bezeichnen es als

Erfahrungswissen oder situiertes Wissen. Dieses Wissen wird von

der nicht-muslimischen Gesellschaft nicht geteilt und ist ihr häufig

auch gar nicht bekannt. Das kommunikativ-situierte Wissen von

Muslim:innen ist kein allgemeines, alltägliches und kann nicht als

Common-Sense der Gesamtgesellschaft vorausgesetzt werden, obwohl

es als solches zur Verfügung steht. Dörner et al. weisen darauf hin,

dass durch einen »Common-Sense-Blick«21 bestimmte Phänomene

unberücksichtigt bleiben. Das kommunikativ-situierte Wissen unserer

Diskussionsteilnehmer:innen ist als Erfahrungswissen von Alltags-

theorien nicht gedeckt, sodass darauf in der Forschungspraxis ohne

die von uns hier beschriebenen Modifikationen im methodischen

Vorgehen nicht zurückgegriffen werden kann.

20 Indigene, Schwarze und Forscher:innen of Color haben auf ein solches Wis-

sen hingewiesen (Denzin/Lincoln/Smith 2008; Collins 1993; Lewis 1996) und

verdeutlicht, dass z.B. marginalisierte Erfahrungen undWissensbestände sehr

wohl bestehen, aber de-legitimiert werden und damit noch keinen Eingang in

den eurozentrischen Wissenskanon gefunden haben.

21 Dörner et al. 2019: 11.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


60 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Objektive Hermeneutik: Objektive Bedeutungsmuster

und latente Sinnstrukturen

Anknüpfend an die Rekonstruktionsergebnisse der Dokumentarischen

Methode haben wir ausgewählte Personen zu unseren Einzelinterviews

eingeladen, um unser Verständnis der identifizierten Umgangsweisen

mit dem Sicherheitsdiskurs zu vertiefen. Zirkulär vorgehend haben wir

hierfür nach und nach Personen eingeladen und zunächst dieselbe Ein-

stiegsfrage gestellt, jedoch die Nachfragen an den Personen und ihren

beruflichen und/oder aktivistischen Erfahrungen orientiert.

Die Objektive Hermeneutik eignet sich zur Rekonstruktion der un-

bewussten bzw. latenten Handlungsmöglichkeiten und ihrer zugrunde

liegenden Bedeutungen, auf die (als) Muslim:innen (Markierte) im Um-

gangmit demBedrohungsszenario zurückgreifen. Im Zuge der Anwen-

dung der Methode stellten wir allerdings fest, dass sich die transkri-

bierten Interviews als »Protokolle [H.i.O.] der Wirklichkeit«22 nicht aus-

schließlich »entlang geltender Regeln«23 von allen Interpret:innen ver-

stehen lassen. Vor demHintergrund unseres Forschungsvorhabens und

rassismuskritischer Theorien gehen wir davon aus, dass Gesellschaften

von rassistischen Strukturen durchzogen sind und jedes Mitglied ei-

ner Gesellschaft darin verstrickt ist, sodass sich sowohl weiße als auch

rassifizierte Personen Strategien zum Umgang damit aneignen.24 Die

unterschiedlichen Weisen des Verstricktseins in rassistische Machtver-

hältnisse bringt esmit sich, dass nicht angenommenwerden kann, dass

dasWissen zu Rassismus ein Regelwissen darstellt und die Interpret:in-

nen zwangsläufig darüber verfügen, sodass sogenannte übersubjektive

Strukturen bzw. Latenzen herausgearbeitet werden können.

In Anlehnung an sinnverstehende Wissenschaften geht die Ob-

jektive Hermeneutik davon aus, »dass sich die sinnstrukturierte Welt

durch Sprache konstituiert und in Texten materialisiert«.25 Die Welt

22 Wernet 2009: 12.

23 Ebd.: 18.

24 Mecheril 1994: 57ff.

25 Wernet 2009: 11.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rekonstruktive Forschungsmethoden rassismuskritisch perspektiviert 61

ist demnach durch Regeln vorstrukturiert und das soziale Handeln

orientiert sich an den bestehenden Regeln. Für die Interpretation

ist die Berücksichtigung und Einbeziehung dieser Regeln relevant,

damit die Rekonstruktion sozialer Praxis gelingt. Im Mittelpunkt der

Interpretation stehen also die Alltagshandlungen der Gesprächspart-

ner:innen, die dahingehend analysiert werden, welche unbewussten

bzw. latenten Regeln und Strukturen ihrem Handeln zugrunde liegen.

Diese Regeln und Strukturen sind objektiv vorhanden und universal,

sodass »die fundamentale Bedeutung der Regelgeleitetheit […] in

ihrer Nicht-hintergehbarkeit [besteht]. Die Lebenspraxis kann sich

ihr weder entziehen, noch kann sie die Regelgeltung außer Kraft

setzen«.26 Wenn aber die Welt aus viel komplexeren, widersprüch-

licheren und vielschichtigeren Regeln besteht, wie dies etwa durch

unterschiedliche Positionen, Normalitäten, Regeln und Ressourcen

aufgrund von Rassismus und anderen Machtverhältnissen der Fall

ist, so stellt sich die Frage, ob bzw. wie sie mit dieser Methode ein-

gefangen werden können. Die Erfahrungen von (als) Muslim:innen

(Markierten) stellen eine spezifische gesellschaftliche Wirklichkeit dar,

die sich unter anderem durch die Erfahrung von (intersektionalem

antimuslimischem) Rassismus von der sozialen Wirklichkeit anderer

Gesellschaftsmitglieder unterscheidet und nicht mithilfe sogenannter

universaler Regeln rekonstruiert werden kann. Vielmehr bedarf es

zur Anwendung von Regeln eines fundierten Wissens über die Funk-

tionsweisen von Rassismus, um regelgeleitet vorgehen zu können.

Andernfalls gehen die unreflektierten, rassistischen Wissensbestände

als latente Sinnstrukturen leitend in die Interpretation ein, sodass

(als) Muslim:innen (Markierte) und ihre Alltagshandlungen als anders,

fremd und bedrohlich affirmiert werden. Sich an einer sogenannten

universalen Sprache für den deutschsprachigen Kontext zu orientieren,

bedeutet also auch, die Interpretationen entlang der hegemonialen

Konstruktion von ›Muslim:innen‹ vorzunehmen. Für die Rekonstruk-

tion ihrer Handlungspraxis erscheint es demgegenüber relevant, ihre

26 Ebd.: 13.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


62 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Rassismuserfahrungen und die im hegemonialen Wissen ausgeblen-

deten Lebensrealitäten mitzudenken und generell im Regelwissen das

Mitlaufen von Rassismus, also Rassismus als Subtext, Kontext oder

Haupttext, mit einzubeziehen.

Eine solche Interpretation ermöglicht es, die Auswahl der Hand-

lungsmöglichkeiten (also die Selektivität des Handelns) von (als)

Muslim:innen (Markierten) vor dem Hintergrund eines rassistischen

Regelwissens zu interpretieren und zu rekonstruieren. Leanza schlägt

vor, die rekonstruierten Fallstrukturen der Kritik zugänglich zu ma-

chen und auch die sichtbar gemachten latenten Sinnstrukturen »als

Selektion aus einem Raum von Möglichkeiten« zu verstehen, sodass

»bestimmte Implikate von Deutungen oder aber auch versteckte

Herrschafts- und ›Entfremdungsstrukturen‹ aufgedeckt werden«27

können.

Anknüpfend an diesen Vorschlag bezogen wir die Kritik bereits

in den Interpretationsprozess ein und unterzogen die objektiven

Bedeutungsstrukturen28 einer rassismuskritischen Reflexion. Die ob-

jektiven Bedeutungsstrukturen sind von rassistischem Alltagswissen

durchzogen, hegemoniale Diskurse beziehen sich auf antimuslimische

Stereotype als unhinterfragte Wissensbestände.29 Unseren Gesprächs-

partner:innen sind diese hegemonialen Diskurse bekannt, ohne dass

sich ihr Handeln ausschließlich daran orientiert. Ihre Praxen, Per-

spektiven undWissensbestände gehen in den hegemonialen Diskursen

nicht auf, sie werden in der Regel nicht gesehen und gehört, sondern

missrepräsentiert und missgedeutet, sodass es dazu kein Regelwissen

27 Leanza 2008: 103.

28 Objektive Bedeutungsstrukturen meint in der Methodologie der Objektiven

Hermeneutik, dass jedes Mitglied einer Gesellschaft für seine Handlungen auf

bestehende Strukturen und Regeln, die bereits bestehen, zurückgreift. Diese

Strukturen und Regeln eignet sich der Mensch im Laufe seiner Sozialisation

an. Das Ziel der Rekonstruktion liegt darin, diese herauszuarbeiten, sowie die

Bedeutung der Auswahl von Handlungsmöglichkeiten zu verstehen (Wernet

2009: 13ff.).

29 Attia 2009: 53-94.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rekonstruktive Forschungsmethoden rassismuskritisch perspektiviert 63

gibt. Um sprechen zu können bzw. um gehört zu werden, orientie-

ren sich unsere Gesprächspartner:innen bis zu einem gewissen Grad

trotzdem an Themen, Begriffen, Metaphern und Sprachmotiven aus

dem hegemonialen Islamdiskurs. Auf diese Weise können sie sich zu-

nächst verständlich machen. Dies gilt auch für das Gespräch unter (als)

Muslim:innen (Markierten), da sie miteinander bisweilen auch auf der

Grundlage des hegemonialen Diskurses sprechen und dieser ihre ge-

teilte Wirklichkeit (mit-)konstruiert. Aufgrund der rassismuskritischen

Ausrichtung unserer Studie und der rassismuskritisch und intersek-

tional informierten Interpretationsgruppen war es uns möglich, das

Erfahrungswissen unserer rassifizierten Gesprächspartner:innen zu

erkennen und die latenten Sinnstrukturen und Bedeutungen ihrer

Lebenspraxen zu rekonstruieren. Insofern war es uns möglich, auch

jene Strukturen, Erfahrungen und Wissensbestände zum Vorschein

zu bringen, die nicht durch den Text und die ausgesprochenen Worte

repräsentiert werden. Vielmehr erhielt das Gesagte vor dem Hinter-

grund von rassismusbezogenem Wissen, Theorien und Reflexionen

seine Bedeutung.

Insofern konnten wir »die Selbstauffassungen des Handlungssub-

jekts, die Handlungsintentionen«30 vor dem Hintergrund des anti-

muslimischen Rassismus herausarbeiten. Die methodischen Schritte31

ließen sich problemlos anwenden und gewährleisten, dass die Lebens-

praxis in ihrer Struktur rekonstruiert werden kann. Hierdurch lassen

sich mehrere Umgangsstrategien und Subjektivierungsweisen heraus-

kristallisieren. Wir fassten Gemeinsamkeiten mehrerer Einzelinter-

views zusammen und stellen sie als Fallstruktur-Generalisierungen

vor. Darunter versteht Wernet, dass

30 Wernet 2009: 18.

31 Oevermann versteht die Interpretation mithilfe der Objektiven Hermeneutik,

als deren Begründer er gilt, als »Kunstlehre« (Oevermann 1993: 126) und gibt

für die praktische Anwendung keine expliziten Vorgaben.Wernet hingegen hat

in seinem Standardwerk Einführung in die Interpretationstechnik der Objektiven

Hermeneutik »methodentechnische […] Kernoperationen« (Wernet 2009: 10) für

die Interpretation vorgestellt und diese anhand eines Lehrer:inneninterviews

praktisch angewendet (ebd.: 52ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


64 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

»[d]er analysierte Fall […] immer schon allgemein und besonders zu-

gleich [ist]. Denn in jedem Protokoll sozialer Wirklichkeit ist das All-

gemeine ebensomitprotokolliert wie das Besondere im Sinne der Be-

sonderheit des Falls. Der konkrete Fall ist insofern schon mehr als ein

Einzelfall, als er ein sinnstrukturiertes Gebilde darstellt«.32

In unserer Studie verstehen wir unter einem Fall Deutungen und Stra-

tegien. Folglich stellen wir die Fallstrukturgeneralisierungen jedes Ein-

zelinterviews nicht einzeln vor, sondern fassen sie thematisch zusam-

men und stellen daher unterschiedliche Umgangsweisen mit dem Be-

drohungsszenario vor.

Schlussfolgerung

Vor dem Hintergrund unserer Erfahrungen mit den genutzten rekon-

struktiven Forschungsmethoden erscheint ihre macht- und rassismus-

kritische Anpassung geboten, sobald die Erfahrungen und Wissensbe-

stände rassifizierter Personen interpretiert, analysiert und rekonstru-

iert werden.Wir halten dies auch für Forschungsfragen für angebracht,

die nicht auf Rassismuserfahrungen fokussieren, da diese immer mit-

laufen und relevant sein könnten. Bereits durch den groben Umriss

unseres Forschungsinteresses und die Auswahl der Teilnehmer:innen

an der Gruppendiskussion, deren Wissen um ihre eigenen Expertisen,

denen der anderen und auch um unsere Expertisen in einem spezi-

fischen Fachgebiet, geben wir einen bestimmten Rahmen vor. Diesen

versuchen wir nicht zu kaschieren, indem wir etwa die Adressierung

von (als) Muslim:innen (Markierten) zu vermeiden versuchen oder das

Thema unserer Forschung vage halten. Vielmehr sprechen wir die Teil-

nehmer:innen explizit auf genau jene Adressierung an und rufen sie als

Expert:innen ihrer selbst auf, halten uns aber in der Gruppendiskussion

mit eigenen Beiträgen zurück und verbleiben in der Moderationsrolle.

32 Ebd.: 19.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rekonstruktive Forschungsmethoden rassismuskritisch perspektiviert 65

Uns interessieren sowohl explizite Äußerungen unserer Diskussi-

onsteilnehmer:innen angesichts ihrer Erfahrung mit dem antimusli-

mischen Rassismus (kommunikativesWissen) als auch jene handlungs-

leitenden, kollektiven (widerständigen) Wissensbestände, die sich kon-

junktiv artikulieren und der indirekten, gouvernementalen Selbstfüh-

rung in Form alltäglicher Handlungen Rechnung tragen. Es geht uns

also darum, die Wissensbegriffe in Dialog zu setzen, anstatt sie scharf

voneinander zu trennen. Die Dokumentarische Methode schlägt dafür

das Konzept des Orientierungsrahmens vor und verweist auf das Span-

nungsverhältnis beiderWissensformen. Sie geht davon aus, dass nur je-

ne Normen, die im Kontrast zum eigenen Handeln erkannt werden, ex-

plizit formuliert werden können und deshalb kommunikativ sind, denn

sonst würde die Norm in den Habitus übergehen und sich konjunk-

tiv manifestieren. Nur jene Normen, die von Subjekten aktiv wahrge-

nommen werden, finden dementsprechend Eingang ins kommunika-

tive Wissen, während sich im atheoretischen Wissen die impliziten,

handlungsleitenden Wissensbestände befinden, da diese im konjunk-

tiven Erfahrungsraum entstehen.

Vor dem Hintergrund intersektionaler, rassismuskritischer Theo-

rien verstehen wir das üblicherweise als kommunikatives Wissen

Bezeichnete als hegemoniales Wissen und meinen hiermit jenes öf-

fentliche Wissen, das allen Gesellschaftsmitgliedern und damit auch

Muslim:innen bekannt ist und im Grunde das situiert-kommunikative

Wissen der Dominanzgesellschaft darstellt. Mit Erfahrungswissen

oder situiertem Wissen meinen wir jenes kommunikativ-situierte

Wissen unserer Diskussionsteilnehmer:innen, das ihnen darüberhin-

aus aufgrund ihrer Muslimisierung bekannt ist. Diese Spezifizierung

eröffnet uns erst die Möglichkeit, unterschiedliche konjunktive Er-

fahrungsräume und damit unterschiedliche Umgangsweisen mit dem

Sicherheitsdiskurs herauszuarbeiten. Sie basieren auf der Erfah-

rung des antimuslimischen Rassismus und dem Umgang mit dem

Bedrohungsszenario und stellen damit die soziale Wirklichkeit von

(als) Muslim:innen (Markierten) in einer Gesellschaft dar, die durch

Rassismus strukturiert ist.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen

In drei Gruppendiskussionen ging es uns darum, eine Breite an Deu-

tungen und Strategien zu generieren, und nicht, wie sonst in Grup-

pendiskussionsverfahren üblich, Personenkategorien oder Organisati-

onstypen zu konstruieren. Gruppendiskussionen bieten sich dennoch

für unsere Fragestellung an, weil im Gespräch mit anderen Reflexions-

prozesse verbal zugänglich und in der Explikation und der Aushand-

lung von Positionen entwickelt und differenziert werden. Wir luden

Personen zur Diskussion ein, die in Vereinen, Kollektiven, Verbänden

und anderen Zusammenschlüssen aktiv sind. Alle Diskussionsteilneh-

mer:innen äußern sich entweder selbst als Muslim:innen oder werden

als solche adressiert. Die Wahl fiel auf Personen, die auf einen breiten

Fundus an Deutungs- und Handlungsmustern zurückgreifen können.

Zur ersten Gruppendiskussion waren der Einladung Vertreter:in-

nen von Moscheegemeinden und anderen Verbänden gefolgt. Im

Zuge der Interpretation der ersten Sequenz stellte sich uns die Frage,

welche Relevanz es haben könnte, wenn die Verbände auf konkrete

eigene Restriktionen im Zusammenhang mit dem Sicherheitsdiskurs

zurückblicken und von konkreten Auswirkungen des sicherheitspoli-

tischen Disziplinar- und Sanktionssystems berichten können. Diesen

Aspekt fokussierten wir in der zweiten Gruppendiskussion und luden

entsprechend ein. In der dritten Gruppendiskussion interessierte

uns, welche Deutungen und Strategien diskutiert werden, wenn die

Teilnehmer:innen nicht als Vertreter:innen von Verbänden oder Mo-

scheegemeinden sprechen, sondern sich stärker auf ihre aktivistische,

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


68 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

künstlerische oder akademische Arbeit beziehen und daran orientiert

zu Wort melden.

Die Diskussionen eröffnetenwirmit der Bitte,miteinander darüber

zu sprechen, wie die Diskussionsteilnehmer:innen den Sicherheitsdis-

kurs wahrnehmen, welche Auswirkungen er auf sie hat und wie sie da-

mit umgehen. Zur Auswertung nutzten wir die Dokumentarische Me-

thode als Werkzeug und passten sie unserer Fragestellung sowie unse-

ren erkenntnistheoretischen und forschungsethischen Positionen an.

Alle drei Gruppendiskussionen erhielten von uns die gleichen Informa-

tionen und den gleichen Impuls: »Wir würden Euch gerne bitten, mit-

einander darüber zu sprechen, wie Ihr den Sicherheitsdiskurs wahr-

nehmt, was er für Euch bedeutet und wir Ihr damit umgeht. Ihr könnt

anfangen, wie Ihr wollt, wir werden uns nicht amGespräch beteiligen.«

Zwei Audiogeräte zeichneten die Diskussion auf, zudemprotokollierten

zwei Forscher:innen ihre Wahrnehmungen. An den Gruppendiskussio-

nen nahmen die folgenden Personen (Pseudonyme) teil:

G 1: Aslı A., Mohamed B., Sidar C., Gülçin D., Viola E. und Rahman F.

(96 Minuten)

G 2: Rania G., Samir H. und Abdul I. (84 Minuten)

G 3: Tasnim J., Fatouma K., Leyla L., Hassan M. und Asmah N. (127 Mi-

nuten)

Die folgenden drei Abschnitte fassen unsere Forschungsergebnisse

aus den Gruppendiskussionen zusammen. Die Fokussierung auf die

genannten Aspekte und die Spannung zwischen den jeweiligen Polen

Inter_Sektionen, Ent_Solidarisierung und Ver_Antworten entwickelten

wir induktiv aus dem Material. Der Datenerhebung und -auswertung

gingen theoretische, ethische und methodologische Auseinanderset-

zungen voran. Sie begleiteten den Forschungsprozess und ragen in

Form neuer Erkenntnisse und Fragen an Theorien sowie Forschungs-

methoden und -ethik darüber hinaus.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 69

Inter_Sektionen

In den Gruppendiskussionen greifen die Teilnehmer:innen ihre Anru-

fung als ›Muslim:innen‹ auf. Sie sprechen als Muslim:innen, vervielfäl-

tigen und verkomplizieren aber ihr Muslimischsein, indem sie es plu-

ralisieren und mit weiteren Positionierungen kreuzen. Damit weisen

sie einerseits die dem antimuslimischen Rassismus inhärente Essen-

tialisierung und Homogenisierung ›der Muslimin‹ und ›des Muslims‹

zurück, greifen aber andererseits auf jene Subjektpositionen zurück,

die den antimuslimischen Rassismus im Allgemeinen und den Sicher-

heitsdiskurs im Besonderen durchziehen. Narrative zu Orient und Is-

lam sind in der Konstruktion des fremden, rückständigen und bedroh-

lichen Anderen intersektional mit Geschlecht, Sexualität, Klasse, Bil-

dung, Nationalität, Migration, Kultur, Ethnizität, Sprache, Hautfarbe

und Religiosität verwoben.Während die Intersektionen in orientalisie-

renden und antimuslimischenDiskursen das Fremde signifizieren, ver-

mag es ihreThematisierung alsMachtverhältnisse, die Entitäten zu ver-

flüssigen und in konkreten Situationen zu immer wieder neuen Kon-

stellationen zu verweben, ohne beliebig zu werden. Das eröffnet nach

›innen‹ und nach ›außen‹ hin Ansatzpunkte zur Kritik an Essentialisie-

rung, Homogenisierung, Dichotomisierung und Hierarchisierung.

In beiden Fällen bewegt sich der Bezug auf die genannten Diffe-

renzkategorien und Machtverhältnisse innerhalb des hegemonialen

Diskurses, wenn auch in unterschiedlichen Weisen, die unterschied-

liche Formen der Unterwerfung und des Widerstands aufweisen.

Die Diskussionsteilnehmer:innen antworten zum Beispiel auf ihre

Anrufung als Muslim:innen, indem sie ihre Adressierung als Hijabi,

›Gastarbeiter‹, ›dritte Generation‹ usw. aufgreifen und in den Diskus-

sionen auch untereinander ihr Muslimischsein mit Bezug auf diese

Anrufungen artikulieren. Im Zuge der Performativität von Intersek-

tionen kommt es zu Verschiebungen und Affirmationen des Diskurses

sowie zu vielfältigen und wechselnden Bezugnahmen aufeinander,

die implizit oder explizit intersektional eingeleitet und gerahmt wer-

den. Indem die Gesprächspartner:innen die Anrufung annehmen

und durch sie sprechen, äußern sie sich als informierte Bürger:innen

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


70 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

dieser Gesellschaft1, denen die mit dem Islam- und Sicherheitsdiskurs

verwobenen Intersektionen geläufig und vertraut sind. Sie setzen sie

ein, reflektieren sie und verweben sie gegebenenfalls neu.

Im Folgenden fragen wir danach, wie in den Diskussionen Po-

sitionierungen und Intersektionen sichtbar gemacht und verhandelt

werden. Dies erfolgt mit Bezug auf unterschiedliche Machtverhält-

nisse. Die Diskussionsteilnehmer:innen reflektieren, wie sie in der

Gesellschaft als intersektional positionierte Muslim:innen adressiert

werden und welche Spielräume sie angesichts der intersektionalen

Durchdringung des Sicherheitsdiskurses ergreifen können. Sie ar-

gumentieren vor dem Hintergrund ihrer pluralen, sich kreuzenden

und wieder auseinanderlaufenden Positionierungen und deren Be-

deutungen in ihrem privaten, beruflichen und zivilgesellschaftlichen

Alltag. Es wird deutlich, wie sie mit ihrer intersektionalen Anrufung

als ›Muslim:innen‹ in konkreten Situationen umgehen. Indem sie die

Gemeinsamkeiten und Unterschiede untereinander in die Diskussion

einführen, können die Diskussionsteilnehmer:innenmit den jeweiligen

Anrufungen verbundene Problematisierungsweisen bezüglich sicher-

heitspolitischer Themen herausarbeiten. Die Gruppendiskussionen

dienen hierzu nicht nur als Reflexionsraum, sondern führen in actu

vor, dass unterschiedliche Erfahrungen zu unterschiedlichen Einschät-

zungen und Handlungsoptionen beitragen können, aber expliziert

werden müssen, um miteinander sprechen zu können.

Intersektionale Machtverhältnisse sind im Verlauf der Diskussio-

nen, in den Reflexionen zwischen den Diskussionsteilnehmer:innen

und in unseren Rekonstruktionen vielfach entscheidend. Die Diskus-

sionsteilnehmer:innen rufen Differenzen untereinander entlang der

genannten Kategorien und Verhältnisse auf und weisen explizit auf in-

tersektionale Gemeinsamkeiten und Unterschiede hin, um sich in der

Diskussion voneinander abzugrenzen oder um gemeinsame Positionen

zu begründen. Sie re-zentrieren ihr Muslimischsein in Interrelation

zu anderen Subjektpositionen, sodass differenzierte Reflexionen ihrer

Erfahrungen, Positionen und Praktiken im Zusammenhang mit dem

1 Darauf wird im Abschnitt Ver_Antworten eingegangen.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 71

Sicherheitsdiskurs und dem antimuslimischem Rassismus möglich

werden.

Die Diskussionsteilnehmer:innen tauschen sich über ihre Rassis-

muserfahrungen im Zusammenhang mit dem Sicherheitsdiskurs aus

und identifizieren über die Gemeinsamkeiten hinweg auch Unterschie-

de in ihremMuslimischsein als gelebte Erfahrungen und Positionierun-

gen. Unter Berücksichtigung ihrer intersektional-muslimischen Bezü-

ge ist es den Teilnehmer:innenmöglich, ihre Erfahrungen in Relation zu

setzen und teils in Nuancen, teils aber auch wesentlich zu unterschei-

den und in ihrer Pluralität,Widersprüchlichkeit und Ambiguität als ge-

meinsame, nämlich vielstimmige muslimisch-deutsche Erfahrung zu

reflektieren. Die Betroffenheit von antimuslimischem Rassismus ver-

eint (als) Muslim:innen (Markierte) und kann im Rahmen der Analy-

sen sowohl als explizites als auch als implizites Wissen rekonstruiert

werden, das sowohl auf ihrer Kenntnis des hegemonialen Wissens als

auch auf ihrem Erfahrungswissen beruht. Vor dem Hintergrund ihrer

intersektionalen Rassismuserfahrungen ist es den Diskussionsteilneh-

mer:innen möglich, differenzierter und vertiefter über deren Effekte

und über ihre Handlungsoptionen zu reflektieren.

»Herr Sheikh abi«

Der gegenderte antimuslimische Rassismus spielt im Kontext der Dis-

kussionen zum Sicherheitsdiskurs wiederholt eine herausragende Rol-

le. Gülçin D. weist in der ersten Gruppendiskussion auf verschiedene

Subjektpositionierungen hin, die sie als Adressierung und als Identi-

fizierung2 artikuliert und verhandelt. Sie bezeichnet sich als Teil der

»deutschtürkischen Muslime« und führt ihre Position als Frau, Mutter

und Tochter ins Gespräch ein. Sie bezieht sich intersektional auf die-

se Positionierungen und tut dies in der folgenden Sequenz im Disput

mit und in Abgrenzung von Rahman F., der aus der Perspektive eines

Imams spricht. Im weiteren Verlauf der nun folgenden Rekonstruktion

2 Vgl. zum Konzept der Identifikation: Hall 2004.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


72 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

wird Gülçin D. sein (Rahman F.s) höheres Alter und ihre Zugehörigkeit

zu unterschiedlichen Migrationsgenerationen betonen.3

Die Sequenz beginnt damit, dass Rahman F. von Nachbarschafts-

konflikten berichtet und argumentiert, dass die Verstrickung der »Bür-

ger« in antimuslimisch-rassistische Diskurse von der Medienbericht-

erstattung herrührt. Seine Rede wirbt für Verständnis und Dialog und

räumt eine Mitschuld von »unserer Seite« ein.4 Gegen diese Themati-

sierung legt Gülçin D. vehementWiderspruch ein. Sie rahmt ihre Argu-

mentation intersektional und ruft bereits in der einleitenden Anspra-

che gleich mehrere Differenzdimensionen auf: »((stöhnt und atmet tief

ein)) Herr Sheikh abi«.

Die Namen, die Gülçin D. wählt, sprechen auf mehreren Ebenen

ihre Beziehung zu Rahman F. an: Der deutschen, bürgerlichen Benen-

nung ›Herr‹ folgt seine Adressierung als religiöse Autorität ›Sheikh‹, um

schließlich mit der familiären Anrede für eine ältere Respektsperson

›abi‹ zu enden. ImUnterschied zu der distanzierten Anrede ›Herr‹ greift

Gülçin D. mit ›Sheikh‹ und ›abi‹ auf Namen zurück, die eine Bezie-

hung aufrufen. Sie deuten auf eine Beziehungskonstellation hin, in der

Gülçin D. zunächst der religiösen Autorität Respekt zollt, um Rahman

F. gleich darauf durch die familiäre Ansprachewieder näher an sich her-

anzurücken.Die verschiedenen Bezeichnungenweisen auf die Komple-

xität ihrer Beziehung hin, die aus Gülçin D.s Perspektive den Alters-,

Migrations- und Generationsunterschied in Intersektion mit seiner re-

ligiösen Position hervorheben. Rahman F. gehört nicht ihrer »Wir«-

Gruppe, der Gruppe der »deutschtürkische[n] Muslime«, an.5 Gülçin

D. erkennt seine Autorität an und würdigt seine religiöse Expertise.

Ihre eigene Expertise wiederum möchte sie als die einer in Deutsch-

land geborenen und sozialisierten Person anerkannt wissen. Sie erklärt

Rahman F. geduldig-genervt, ((stöhnt und atmet tief ein)), in welcher

Weise adäquat mit dem antimuslimischen Rassismus in Deutschland

umzugehen ist. Geschlecht als weiteres in beider Namen impliziertes

3 Seine Selbstpositionierung wird weiter unten rekonstruiert.

4 Der Konflikt selbst wird im Abschnitt Ent_Solidarisierung interpretiert.

5 Auf diesen Aspekt wird im Abschnitt Ent_Solidarisierung näher eingegangen.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 73

Verhältnis spielt in der Beziehung zwischen Gülçin D. und Rahman F.

in dieser Sequenz nur insofern eine Rolle, als dass die antimuslimisch-

orientalistischen Adressierungen vergeschlechtlichend zwischen ihnen

unterscheiden, von ihnen aber zunächst nicht geltend gemacht werden.

Gülçin D. erfährt von den anderen Diskussionsteilnehmer:innen

Zustimmung durch Kopfnicken und Zwischenrufe wie: »Ich gebe ihr

eigentlich Recht.« Sie äußern ihre inhaltliche Zustimmung zu Gülçin

D. und damit die Distanz zu Rahman F.s Argumentation in einem

höflichen Ton (»eigentlich«). Aufgrund der Dynamik zwischen Gülçin

D. und Rahman F. finden die anderen Diskussionsteilnehmer:innen

jedoch keinen Zugang zum Gespräch in dieser Sequenz.

Gülçin D. berichtet davon, wie Lehrer:innen ihrer Tochter von ihr

als »türkische[r] Mutter« bei schulischen Anlässen erwarten, »Börek«

zu backen. Bereits ihre Mutter hat mit »Sarma« und »Börek« »die gan-

zen Nachbarn Jahrze::hnte verso::rgt«. Inzwischen folgt Gülçin D. der

Aufforderung nicht mehr: »N::EIN, ich bring einen Apfelsaft mit!«. Sie

lehnt den ihr zugewiesenen Platz als Fremde und als Frau entschie-

den ab: »Ich hab die Nase voll davon!« Damit weist sie gleichzeitig ihre

Orientalisierung und ihre Vergeschlechtlichung zurück: Der »Apfelsaft«

symbolisiert ihre Absage sowohl an den Arbeitseinsatz für ein aufwän-

diges Gericht, das Frauen in die Küche verweist, als auch an die Einver-

leibung des Exotischen, die sich der ›Gastfreundlichkeit‹ und der ›ori-

entalischen Küche‹ bedient.

Gülçin D. setzt der intersektionalen Anrufung ihre Selbstpositionie-

rung als Mitglied der Gesellschaft entgegen: »Ich bin hier groß gewor-

den. Ich bin hier geboren. Ich bin ein Teil in dieser Gesellschaft.«6 Darin

scheint sowohl die Dethematisierung von Gender als auch die Fokussie-

rung auf (geschlechtsneutrale) Bürger:inschaft durch. Als Grund dafür,

nicht mehr »nett« und »freundlich« auf ihre Adressierung als Frem-

de reagieren zu wollen, führt sie zudem an, dass sie auch dann kei-

ne gleichwertige Anerkennung erfährt, wenn sie sich der Anrufung un-

terwirft. Stattdessen wird sie weiterhin diskriminiert: »[U]nd bei einer

6 Auf diese Passage wird weiter unten näher eingegangen und im Abschnitt

Ent_Solidarisierung Bezug genommen.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


74 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

kleinen Sache bist du trotzdem der Muslim. Ich WILL das nicht mehr

machen.« Gülçin D. stellt in ihrer Argumentation nicht einfach eine Er-

fahrung einer anderen gegenüber – sie reflektiert vielmehr die Gleich-

zeitigkeit und Interrelation verschiedener Machtverhältnisse. Die Zita-

tion der männlichen Anrede für sich selbst (»der Muslim«) wiederum

verschiebt den Fokus ihrer Stereotypisierung. Ihr widerständiges Ver-

halten gegen ihre Adressierung als untergeordnete »türkische Mutter«

wird mit ihrer Adressierung als bedrohlicher »Muslim« beantwortet.

In beiden Konstellationen bleibt Gülçin D. fremd. Gleichwohl ändert

sich ihre untergeordnete feminisiert-orientalistische Platzierung (gast-

freundliche »türkische Mutter«) in eine übermächtige maskulinisiert-

muslimisierte (bedrohlicher »Muslim«).

»Story of our Life einfach nur«

Die Sequenz7 wird von Hassan M. eingeleitet, der eingesteht, dass er

nach seiner Migration als Erwachsener nach Deutschland »unbewusst«

lange Zeit kein arabisches Buch in öffentlichen Verkehrsmitteln gele-

sen hat. Es entsteht eine dichte Gesprächsatmosphäre, in der die rest-

lichenDiskussionsteilnehmer:innen zu erkennen geben, dass sie sich in

der Schilderungwiedererkennen: »((murmelnd)) Ohmein Gott, Story of

our Life einfach nur ((lacht)).« Ohne dies explizit auszusprechen, teilen

die Diskussionsteilnehmer:innen das situierte Wissen, wonach hier die

Rede von antizipierter und erlebter Rassismuserfahrung ist, die im Si-

cherheitsdiskurs besondere Relevanz erfährt. Das Wissen ist den Rede-

beiträgen inhärent und den Diskussionsteilnehmer:innen reflexiv ver-

fügbar. Es gehört zu ihrem Alltagswissen und muss nicht ausgeführt,

sondern kann als situiertesWissen vorausgesetzt werden. In der rekon-

struierten Sequenz diskutieren die Teilnehmer:innen nicht die Situati-

on als solche und halten sich auch nicht mit möglichen Motiven der

anderen Fahrgäste und deren Reaktionen darauf auf. Sie können diese

jedoch nicht ignorieren und müssen sich darauf beziehen, auch wenn

7 Die Bedeutung von Migration in Intersektion mit dem Sicherheitsdiskurs wird

weiter unten herausgearbeitet.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 75

sie sich mehr für ihre eigenen Praktiken und Gefühle interessieren. Die

Variationen der Grunderzählung sind von intersektionalen Positionie-

rungen durchzogen.

Leyla L. aus der dritten Gruppendiskussion trägt Hijab und pro-

blematisiert den gegenderten antimuslimischen Rassismus. Sie liest

»Qur’an and Woman« in der U-Bahn und befürchtet, dass das Buch

falsch gedeutet wird. Sie »schäm[t]« sich und hat »Angst«, dass »die

Leute denken«, es ist »gut«, dass sie sich mit »Frausein im Islam,

weil is ja problematisch« befasst. Auch hier führt die Rednerin nicht

weiter aus, was »die Leute« meinen und wie sie zu dieser Einschätzung

kommen, weil die Gesprächspartner:innen ein gemeinsames Erfah-

rungswissen hierüber teilen. Es ist auch nicht nötig, das namentlich

genannte Buch näher vorzustellen, da es seit einiger Zeit in muslimi-

schen Communities ein Bestseller ist. Leyla L. setzt voraus, dass die

Gruppe sowohl das Buch einzuordnen weiß als auch ihr Dilemma nach-

vollziehen kann. Sie geht auch davon aus, dass das Buch in öffentlichen

Verkehrsmitteln von der breiten Masse der Fahrgäste nicht erkannt

wird.8 Das Wissen um den gegenderten antimuslimischen Rassismus

reflektierend kann Leyla L. ihr Buch jedoch nicht »in Ruhe« lesen. Zu

sehr befürchtet sie, dass sie den Diskurs ›unterdrückte muslimische

Frau‹ bedient, wenn sie als Hijabi ein Buch zu Islam und Frauen liest.

Sie möchte »einfach irgendein Buch« lesen, den Titel »Qur’an and

Woman« nennt sie nur, weil er auf das Dilemma hindeutet.

Hassan M. kann auf die Erwähnung eines Titels gänzlich verzich-

ten, hier ist es offensichtlich, dass es um »irgendein Buch« geht. In

seiner Erzählung weist »Arabisch« auf sein Dilemma als ›muslimischer

Mann‹ hin. Während er die Zeichen aufruft, die ihn im hegemonialen

Islamdiskurs, zumal mit Fokus auf den Sicherheitsdiskurs, als ›Gefähr-

der‹ markieren, ruft Leyla L. jene auf, die sie als ›unterdrückte Frau‹

deuten. Beide setzen sich unfreiwillig und auch widerstrebend mit ih-

rer Anrufung als ›Muslim:innen‹ auseinander und reflektieren in ihrer

8 Wadud, Amina (1999): Qur’an and woman. Rereading the Sacred Text from a

Woman’s Perspective, New York & Oxford.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


76 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Erzählung die intersektionale Rahmung und den gegenderten antimus-

limischen Rassismus. Während Hassan M. sich zunächst in der Weise

der Anrufung unterwirft, dass er (zumindest) dieses Zeichen (»Arabisch

lesen«) zu verbergen versucht, gehen beide in der Gruppendiskussion

dazu in kritische Distanz. Hassan M. sagt: »Und dann aber natürlich

hab ich mich irgendwann (  ) Also was für Schei:ße mache ich da?« Frei-

lich können sie sich der Anrufung trotz reflexiver Distanzierung nicht

entziehen.9 Sie sind weiterhin durch andere Zeichen markiert.

Für Fatouma K. hingegen spielt es keine Rolle, ob sie durch das

Lesen bestimmter Bücher in einer spezifischen Schrift erkannt wird.

Als Schwarze Hijabi entscheidet sie sich bewusst dazu, im öffentlichen

Raum »demonstrativ« aufzutreten. Sie sagt: »Mir ist das egal.@ Ich lauf

dann so, ich hab dann mein’ James Baldwin oder meine muslimischen

Sachen, ich (.) mach das demonstrativ« und fügt leise hinzu: »[U]nd also

ºich trag ja auchmein Kopftuch und so weiterº demonstrativ.« Fatouma

K. verknüpft die Anrufung zur Selbstführungmit intrinsischen Bedürf-

nissen, wenn sie das Kopftuchtragen einerseits als Demonstration be-

zeichnet und andererseits als religiöse Entscheidung: »[I]mmer noch ist

es aus religiösen Gründen.« Sie teilt als Hijabi gegenderte Rassismuser-

fahrungen mit Leyla L., bezieht sich aber darüber hinaus intersektio-

nal auf antischwarzen Rassismus. Fatouma K.’s Erfahrungen kreuzen

sich an der Schnittstelle von gegendertem antimuslimischem und anti-

schwarzem Rassismus.Während HassanM. »Arabisch lesen« und Leyla

L. »Qur’an and Woman« als Anlässe für (antizipierte) gegenderte Ras-

sismuserfahrungen identifizieren, führt Fatouma K. zunächst »James

Baldwin«, den nicht-muslimischen Schwarzen Schriftsteller, und erst

dann die »muslimischen Sachen« an, wobei sie beide als ihr zugehö-

rig (»mein«, »meine«) markiert. Sie knüpft damit an die Debatte und

die geteilte Erfahrung als ›Muslim:innen‹ an und grenzt sich gleichzei-

tig ab. Die doppelte Betonung des »demonstrativ[en]« Zeigens könn-

te auch diese Abgrenzung implizieren. Für Fatouma K. gehören ihr

9 Verschiedene Formen vonDistanzierungenwerden imKapitel Selbst_Positionie-

rungen interpretiert.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 77

Muslimisch- und ihr Schwarzsein ebenso untrennbar zusammen wie

ihre antimuslimisch-antischwarze Rassismuserfahrung als Hijabi.

»Ich kann meine Hautfarbe nicht ablegen«

Fatouma K. ist die einzige Schwarze Hijabi in der dritten Gruppendis-

kussion. Sie macht wiederholt im Verlauf der Diskussion auf ihre spe-

zifischen Erfahrungen von intersektional gegendert-antimuslimisch-

antischwarzem Rassismus aufmerksam. Sie widerspricht in der fol-

genden Sequenz Asmah N. und Hassan M., die anhand verschiedener

Beispiele problematisieren, welche weitreichenden Folgen es hat, wenn

persönliche Fragen »voll unter dem Sicherheitsaspekt, volle Kanne« ver-

handelt werden mit dem Ziel, »mit weniger Problemen« zu leben. As-

mah N. sagt: »Du betrachtest dich immer aus der Perspektive der an-

deren.« Die Selbstführung beginnt bei Überlegungen zur Familienpla-

nung und Namensgebung, ragt in die Entscheidung hinein, in welcher

Sprache im öffentlichen Raum gesprochen wird, bis hin zur Wahl von

Kleidung, Schmuck und Make-up. Asmah N. resümiert, das ist »so ein

intimer Eingriff« und Hassan M. meint, dass der Versuch »unsichtba-

rer [zu] werden« zu Überlegungen führt, die für die Person selbst »so

falsch« sind. Die anderen Diskussionsteilnehmer:innen stimmen wie-

derholt zu und darin überein, dass jene Marker, die zu ihrer Diskrimi-

nierung führen, zu »kompensieren« versucht werden. Das setzt aller-

dings entsprechende Ressourcen voraus, man muss sie sich »leisten«

können.

Als Asmah N. ihr Dilemma anspricht, wird sie von Fatouma K.,

die wie die anderen vorher mehrfach zugestimmt hat, unterbrochen.

Fatouma K. sagt, dass sie Asmah N.s kostspielige »Kompensations-ir-

gendwas« nicht mittragen kann, da auch diese Anlass zu Stereotypisie-

rung bieten. Asmah N. kommentiert ihr eigenes Verhalten, indem sie

Klasse ins Gespräch einführt: »Das kann ich mir natürlich leisten.« Fa-

toumaK. bestätigt sie unterbrechend: »[W]ollte ich gerade sagen, sorry,

aber ((lacht)) ich kann mir nicht« und fordert Asmah N. auf: »Mach’s!«

Die darauf folgende Irritation nutzt Fatouma K. und führt weiter aus:

»Das sind hier halt die Entscheidungen, die Menschen treffen. Die ei-

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

nen entscheiden sich so, die anderen so (.) und ob man sich davon tan-

gieren lassen will, ich kann meine Hautfarbe nicht ablegen (2) Kann

ich nicht (.).« Asmah N. nimmt den Faden zur eigenen Erzählung, in

der sie sich entlang von Klasse distinguiert, nicht wieder auf, sondern

knüpft an Fatouma K.s Abgrenzung entlang von Hautfarbe an. Sie fällt

nun ihrerseits Fatouma K. ungeduldig zustimmend ins Wort (»Ja, ja,

stimmt ja auch, stimmt ja auch«) und gibt anschließend zu bedenken:

»[J]a, aber du kannst doch auch dein Kopftuch nicht ablegen.« Damit

nimmt sie auf ihr situiertes Wissen Bezug, wonach es für viele Hijabis

undenkbar ist, ihr Kopftuch abzulegen.

Die Rassifizierung von Muslim:innen knüpft unter anderem am

Kopftuch an. Fatouma K. erwähnt das Kopftuch nicht, vielmehr bezieht

sich ihr Einwand auf Kleidungsstile (»moderne Sachen«, »old school

Kleidung«, »ethnic clothing«) und Schmuck (»Goldreifen«). Indem

Asmah N. den Einwand von Fatouma K. auf diese Weise deutet, lässt

sie Klasse als Differenz zwischen sich und Fatouma K. wieder fallen

und appelliert an ihre geteilte Erfahrung als Musliminnen. Als Marker

zu ihrer Rassifizierung funktionieren unter anderem das Kopftuch

und die Hautfarbe. Fatouma K. kommt der Aufforderung nach, sich

weiterhin als Muslimin zu subjektivieren: Sie lässt die Argumentation

zur Hautfarbe jedoch fallen und antwortet lediglich auf den Einwand

zum Kopftuch. Dennoch geht in ihre Analyse zur Funktionsweise von

antimuslimischem Rassismus die Reflexion der Interrelation verschie-

dener Rassismen ein, die auf ihrem situierten Wissen gründet. So

argumentiert sie, dass sie ihr Kopftuch zwar ablegen kann, dass das

jedoch nichts an »bestimmte[n] Wissensbestände[n] in den Köpfen der

Menschen« ändert. Als Schwarze Hijabi ruft sie zunächst die Unter-

scheidung zwischen antimuslimischem und antischwarzem Rassismus

auf: Während aus ihrer Sicht das Kopftuch physisch abgelegt werden

kann, ist die Hautfarbe biologisch nicht zu ändern.

Fatouma K.s Argumentation zielt indes nicht auf eine Unterschei-

dung, die Rassismus auf biologische ›Rassen‹konstruktionen reduziert.

Ihr Widerspruch zu Asmah N.s Feststellung richtet sich auch nicht ge-

gen die Existenz und die rassistische Aufladung ›natürlicher‹ Unter-

schiede, hier der Hautfarbe. Vielmehr widerspricht sie der hegemonia-

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 79

len Auffassung, wonach sich ›Islamkritik‹ gegen die Praxis von Mus-

lim:innen, hier das Tragen eines Kopftuchs, richtet und deswegen kein

Rassismus sein kann. Rassismus ist keine Reaktion auf das, was rassi-

fizierte Personen tun, sondern ein Ausdruck des Wissens, auf das Per-

sonen zurückgreifen, die sich rassistisch äußern.10 Aus Fatouma K.s

analytischer Perspektive schützt ein auf Assimilation gerichtetes Ent-

gegenkommen rassisierter Personen, hier das Ablegen des Hijab, nicht

vor Rassismus. »[…] bestimmte Wissensbestände in den Köpfen der

Menschen« wirken weiterhin und rassifizieren Muslim:innen auch oh-

ne Kopftuch, wenn auch zum Teil auf andere Weise.

Auch Asmah N.s Aussage richtet sich sowohl gegen die Themati-

sierung von antimuslimischem Rassismus als ›Islamkritik‹ als auch

gegen die unterkomplexe Problematisierung von Rassismus als ›Haut-

farbenrassismus‹. Ihre Argumentation stützt sich aber weiterhin auf

die Praxis von Muslim:innen und fordert die Anerkennung von Dif-

ferenz im Verhältnis zur Gesamtgesellschaft ein. Sie setzt darauf,

dass die Praxis von Muslim:innen verstanden und anerkannt wird,

sodass diese frei entscheiden können, ob sie ein Kopftuch tragen oder

nicht. An diesem Punkt unterscheiden sich die Argumentationen der

beiden Diskutierenden: Während Fatouma K. das innermuslimische

Verhältnis als diverses und intersektional diskriminiertes anspricht,

argumentiert Asmah N. in Richtung des hegemonialen Diskurses.

Auch Fatouma K. spricht in diese Richtung, allerdings nicht, um für

Verständnis und Anerkennung zu werben, sondern um zur Selbstre-

flexion aufzufordern. Ihre Argumentation fokussiert nicht die Praxis

von Muslim:innen: Nicht die Differenz ist hier das Problem, sondern

die Differenzierung, die als Rassifizierung problematisiert wird. Oh-

ne die Unterschiede zwischen den Rassismen zu vernachlässigen,

verwischt Fatouma K. also die den antimuslimischen Rassismus als

›Islamkritik‹ rechtfertigende Unterscheidung zwischen Hautfarbe und

Kopftuch. Sie kann zwar das Kopftuch ablegen, wird aber weiterhin

als Muslimin rassifiziert: Ob mit oder ohne Kopftuch, »bestimmte

10 Vgl. dazu Attia 2019.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


80 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Wissensbestände« werden andere Marker finden, sodass der antimus-

limische Rassismus, wenn auch anders, so doch auch dann greift,

wenn eine Frau das Kopftuch ablegt. Die Praxis von Muslim:innen

(Kopftuch tragen oder ablegen) ist nicht ausschlaggebend, sondern der

Rassismus (»bestimmte Wissensbestände«). Fatouma K. erteilt dem

Versuch, »unsichtbarer [zu] werden« als unmögliches Unterfangen eine

Absage, weil Rassismus nicht als Reaktion auf die Praxis rassifizierter

Personen zu verstehen ist. Die Reflexion ihrer eigenen Hypervisibili-

tät trägt vor dem Hintergrund ihres situierten Wissens, das auf die

reflektierte Erfahrung von gegendert-antimuslimisch-antischwarzem

Rassismus zurückgreift, dazu bei, die in der Diskussion angeführten

Unterwerfungspraktiken von vornherein zum Scheitern zu verurteilen

und zu der widerständigen Schlussfolgerung zu gelangen: »Ich möchte

mich nicht davon bestimmen lassen.«

»Also (.) manchmal ist es wirklich gu::t, wenn ein anderer (.)

für einen spricht.«

Aslı A. aus der ersten Gruppendiskussion gibt sich als säkular zu er-

kennen. Sie ist als türkische Frau markiert und obwohl sie nicht re-

ligiös ist, teilt sie die Erfahrung, als Muslimin adressiert zu werden.

Auch sie ist von antimuslimischem Rassismus, wenn auch auf ande-

re Weise als Hijabis oder praktizierende Muslim:innen, betroffen. Sie

lebt wie Gülçin D. als Nachfahrin von türkischen Eingewanderten in

Deutschland und versteht sich als Teil der Gesellschaft. Ihre antimusli-

mische Rassismuserfahrung lässt einen anderen Umgang mit dem Si-

cherheitsdiskurs zu, gerade weil sie sich als »säkular« positioniert und

dennoch als ›Muslimin‹ adressiert wird. Trotz ihres differenten Ori-

entierungsrahmens zu Gülçin D. kann sie sich mit dem gemeinsamen

»wir« im Raum identifizieren und wird von den anderen Diskussions-

teilnehmer:innen zwar ambivalent, aber doch als säkulare Muslimin

angesprochen. Aslı A. teilt die Erfahrung: »man wird automatisch als

Bedrohung angesehen«. Gülçin D. kann ihr Schmunzeln jedoch nicht

verbergen angesichts der Selbstrepräsentation nicht nur als säkulare,

sondern darüberhinaus als nicht-religiöse Muslimin. Die Art und Wei-

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 81

se, wie beide diesesThema behandeln, zeigt, dass sich ihre Erfahrungs-

werte an diesem Punkt kreuzen und doch wieder auseinander laufen:

Die Bedeutung der Adressierung und der Umgang damit und mit ih-

rem (vermeintlichen) Muslimischsein wird mehrstimmig geführt und

enthält in dieser Sequenz Konfliktpotential.

Gülçin D. weist Aslı A. auf die Rolle ihres säkularen Verbandes hin,

der zunächst im Sinne des Berliner Neutralitätsgesetzes argumentierte

und derenMitglieder als Kronzeug:innen für ein Kopftuchverbot gehört

wurden. Aslı A. bedauert die ehemalige Position ihres Verbandes (»Das

war vormeiner Zeit«), weil sie zum Schadenmuslimischer Frauen führ-

te, die Kopftuch tragen. Sie steht an der Seite von Hijabis, wie sie sagt,

und wünscht sich mehr Aktivismus gegen das Verbot. Das Ziel, der in-

stitutionellen, intersektionalen Diskriminierung zu begegnen, trennt

und verbindet beide: Aslı A. sagt, dass sie sich mehr »Gegenwind« von

muslimischen Verbänden wünscht, um gegen »künstlich erzeugte De-

batten« zu argumentieren. Sie spricht hier zwar ein religiös-markiertes

Thema und die Verbände als religiöse an, meint aber nicht die Religi-

on, sondern die Religiösisierung der »Debatten«, weswegen sie sie als

»künstlich erzeugt« attribuiert. Aslı A. diskutiert ›Religion‹ in einem

anderen, nämlich säkularen Kontext. Sie vermisst einen »gesellschaft-

lichen Aufschrei seit dem Bekanntwerden der NSU-Verbrechen«, wenn

ein »Zusammenhang zwischen Burkaträgerinnen und Terrorismus […]

erzeugt« oder »geflüchtete Muslime pauschal [als] Gruppenvergewalti-

ger« bezeichnet werden. Als Vorbild dient ihr die Aktion »Berlin trägt

Kippa«. Sie verschiebt den Fokus, indem sie Widerstand gegen anti-

muslimischen Rassismus in jenen gegen andere Rassismen einbettet.

Die Aufforderung der Vertreterin eines säkularen Verbands, gerichtet

an die anwesenden Vertreter:innen religiöser Verbände, erscheint des-

wegen widersprüchlich, ist jedoch gemäß ihres eigenen Orientierungs-

rahmens stimmig: »Also die Kampagne äh Kontra Neutralitätsgesetz ist

(.) äh (.) irgendwie (.) ä:hmmuss belebt werden und da äh (.) zählen wir

auch so n bisschen auf auf @eure Unterstützung@.«

Dieser Rahmung des Themas widerspricht Gülçin D. vehement. Sie

weist Aslı A.’s Aufforderung zurück, dass sich Muslim:innen deutlicher

in der Öffentlichkeit kritisch äußern sollen. Sie verengt den durch As-

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


82 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

lı A. geöffneten Aktionsradius wieder und kehrt zum Ausgangspunkt

der Diskussion zurück, dem Kopftuchverbot. Dieses schöpft aus einem

hegemonialen Wissen über sie als praktizierende Muslimin, das ihrem

eigenen Wissen über sich und ihre Praxis entgegensteht. Sie spricht

aus eigener Erfahrung und perspektiviert das politische Thema in sei-

ner persönlichen Bedeutung für sie als Hijabi. Das unterscheidet ihre

Situation grundsätzlich von jener Aslı A.s. Gülçin D.s Argumentation

zielt darauf, ihre muslimische Perspektive als direkt Betroffene sicht-

bar zu machen und zu stärken und gleichzeitig jene in die Verantwor-

tung zu nehmen, die säkular-muslimisch sind und kein Kopftuch tra-

gen. Aslı A. behandelt das »Neutralitätsgesetz« als Thema, das in einem

Zusammenhang mit anderenThemen steht, die der politischen und zi-

vilgesellschaftlichen Positionierung und Aktion bedürfen. Für Gülçin D.

dagegen stellt das Kopftuchverbot kein abstraktes Thema dar, vielmehr

betrifft sie das Verbot direkt und hat konkrete Konsequenzen für ihr ei-

genes Leben.Obwohl säkular und religiös in der Regel keine Gegensätze

sind, bezieht sich Gülçin D. aufgrund der sichtbar gelebten religiösen

Praxis auf einen anderen Orientierungsrahmen als Aslı A. Beide deuten

das Verbot vor dem Hintergrund ihrer jeweiligen, von jener der ande-

ren an diesem Punkt sich unterscheidenden Erfahrungen und Positio-

nierungen. Beide fordern Unterstützung von den jeweils anderen ein,

die Begründung und die Adressierung fällt aber entgegengesetzt aus:

Während Aslı A. die muslimischen Verbände auffordert, bei »Kampa-

gnen« mitzumachen, um sie zu »beleben«, wünscht sich Gülçin D. als

direkt vom Verbot betroffene Hijabi solidarische Unterstützung. Mehr

noch, sie sagt: »Also (.) manchmal ist es wirklich gu::t, wenn ein anderer

(.) für einen spricht.«

Als Hijabi hat Gülçin D. »auf ganz vielen Diskussionsforen« gespro-

chen, aber: »[W]enn ich mich eben gegen das Neutralitätsgesetz als

Musli::min ausspreche, dann kommt das bei den Leuten ga:nz anders

an, als, wenn da eine: (.) äh Sabine sitzt, die (.) eben im Sinne der

Neutralität das sagt.« Wenn sie sich für ihr Recht einsetzt, das Kopf-

tuch zu tragen, wird das dahingehend interpretiert, dass Muslim:in-

nen »Druck« ausüben, womit das Bedrohungsszenario bestätigt wird:

»Also es sind die radikalen Muslime: die wollen eben, dass alle Frau-

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 83

en ein Kopftuch tragen und seht ihr, sie sind auch gegen die Neutrali-

tät unseres Staates (.) und da fängt ja schon die Islamisierung an und

so.« Gülçin D.s Einsatz für ihr Recht, Kopftuch zu tragen, wird im Si-

cherheitsdiskurs als Gefahr für die Gesellschaft umgedeutet. Einerseits

werden Muslim:innen ununterbrochen genötigt, zu gewissen Themen

Stellung zu beziehen. Andererseits werden sie nicht gehört und ihre

Antworten antimuslimisch umgedeutet. Einen Ausweg aus diesem Di-

lemma sieht Gülçin D. darin, dass Verbände für Muslim:innen spre-

chen, die nicht direkt betroffen sind, aber mit denen es partielle Über-

einstimmungen gibt, nämlich einerseits säkular-migrantische und an-

dererseits christliche Verbände. Diesen Einwand hört Aslı A. nicht, da

ihr Orientierungsrahmen ein anderer ist.

Beide sprechen aus der Erfahrung einer rassifizierten musli-

mischen Frau, die eine trägt Kopftuch, die andere nicht. Insofern

unterscheiden sich ihre Rassismuserfahrungen an diesem Punkt.

Gülçin D.s Intervention zielt darauf, die Perspektive von Hijabis zu

stärken und gleichzeitig vor dem Hintergrund ihrer Erfahrung die

Aufforderung zurückzuweisen, sich als Muslim:innen in dieser Frage

mehr zu engagieren. Vor dem Hintergrund ihres situierten Wissens als

Hijabi ist ihr Engagement gegen das Kopftuchverbot kontraproduktiv.

IndemGülçin D. nur an dem Argument von Aslı A. anknüpft, das für sie

als Hijabi relevant ist, verschiebt sie die Aufforderung zu allgemeinem

gesellschaftlichem Engagement hin zu einer eindringlichen Bitte um

Unterstützung in einer Sache, in der sie als betroffene Person nicht

am Diskurs partizipieren kann, weil sie nicht gehört wird. Vor Gülçin

D.s Erfahrungshintergrund ist die Verschiebung nachvollziehbar, weil

sie ihre Situation als Dilemma erlebt: Musliminnen sehen sich als

direkt und gravierend von antimuslimischem Rassismus Betroffene

permanent gezwungen, für ihre Rechte zu kämpfen und Stellung zu

beziehen. Auf ihre Argumente wird aber nicht eingegangen:Weder ihre

wiederholten Erklärungen, dass sie aus anderen als den vermuteten

Gründen Kopftuch tragen, noch, dass sie selbst entscheiden wollen, ob

sie es tragen oder nicht, erhalten Resonanz. Gülçin D. erlebt nun in

der Gruppendiskussion wieder, dass ihre Interessen ins Leere laufen.

Sie selbst geht ebenfalls nicht auf Aslı A.s Argumentation ein, sodass

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


84 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

die persönliche Not der einen dem politischen Anliegen der anderen

gegenübersteht. Beide knüpfen zwar aneinander an und bestätigen

sich gegenseitig in der Notwendigkeit, das Ziel zu erreichen (das Kopf-

tuchverbot abzuschaffen), reden aber letztlich doch aneinander vorbei,

indem sie nicht auf die Argumente der jeweils anderen eingehen,

sondern ihre eigene Strategie verfolgen.

Viola E. versucht sich wiederholt in die Diskussion einzubringen,

die von langen Redebeiträgen geprägt ist. Schließlich unterbricht sie

und sagt:

»Ich muss mal ganz kurz was, auch wenn=es vielleicht nicht direkt da-

zu gehört, was sagen. Weil es immer heißt gegen Neutralitätsgesetz.

Ich finde es fängt schon bei den Begriffen an. Ähm das klingt so, wie

man ist gegen Neutralität. Natürlich sind wir ja für Neutralität. Aber,

hier gehts nicht um Neutralität, sondern hier gehts um Berufsverbo-

te.«

Aslı A. unterbricht zweimal: »von Frauen« und »Berufsverbote, von de-

nen Frau=Frauen betroffen sind«, beim zweiten Mal fällt ihr wiederum

Gülçin D. ins Wort: »Hauptsächlich muslimische Frauen«, woraufhin

Viola E. sagt: »Genau. Diskriminierung von Frauen.« Alle drei beto-

nen also, dass das Berufsverbot nur Frauen diskriminiert. Während es

Gülçin D. wichtig ist, zu betonen, dass es sich »[h]auptsächlich [um]

muslimische Frauen« handelt, belassen es Aslı A. und Viola E. bei der

gegenderten Problematisierung.

Die unterschiedlichen Deutungen der drei an dieser Sequenz be-

teiligten Diskussionsteilnehmerinnen stehen im Zusammenhang mit

ihren aktuellen Erfahrungen mit dem Kopftuchdiskurs. Weder Aslı A.

noch Viola E. teilen die Erfahrung von Gülçin D., nämlich alsHijabi dis-

kriminiert, missgedeutet und ausgeschlossen zu werden. Indem auch

Viola E. Gülçin D. korrigiert und ihr sagt, welche Begriffe angemessen

sind und verwendet werden sollen, bestätigt sie Gülçin D.s These, wo-

nach Musliminnen mit Hijab nicht gehört werden. Für sie als Kopftuch

tragende Person stellt das Gesetz ein Kopftuchverbot dar. Gülçin D. for-

dert sowohl eine sprachliche Konkretisierung des Verbots, die Hijabis

als Betroffene im Blick behält, als auch eine effektive Unterstützung

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 85

zur Erlangung ihrer Rechte ein. In diese Diskursivierung sind Aslı A.

und Viola E. nicht als direkt beteiligte Personen eingeschlossen, viel-

mehr fordert eine direkt Betroffene von ihnen solidarisches Handeln

ein. In dieser Sequenz bleibt diese allerdings aus, sodass Gülçin D.s

Ohnmachtsgefühl, das aus den »ganz vielen Diskussionsforen« resul-

tiert, aktualisiert und bestätigt wird. Sie wird selbst von jenen nicht

gehört, die das gleiche Ziel verfolgenwie sie. Ihrer Erfahrung nach ist es

manchmal »besser […], wenn nicht die muslimischen Verbände (.) sich

[zu bestimmtenThemen] aussprechen«, sondern sich zurückhalten und

anderen das Feld überlassen, die für ihr Anliegen, das sie direkt betrifft,

eintreten. Trotz gemeinsamen Ziels ist aus jeder der drei Perspektiven

die Diskussion zum Kopftuch-/Berufsverbot indes gescheitert.

»guck mal du bist aus einer anderen Generation«

In der ersten Gruppendiskussion fließen Migrationserfahrung sowie

Alter und Generation in die Reflexion des erlebten antimuslimischen

Rassismus ein. In der bereits erwähnten und im Zusammenhang

mit gegendertem antimuslimischem Rassismus diskutierten Sequenz

beschreibt Rahman F., dass er als Vorstand einer Gemeinde nachbar-

schaftlichen Konflikten durch Dialog begegnen möchte. Er plädiert

dafür, Bürger:innen die medial geschürte Angst vor Muslim:innen zu

nehmen, auf sie zuzugehen und sie für sich zu gewinnen. In seinen

Ausführungen erscheinen in der Gegenüberstellung zur »Zielgruppe

[…] Bü::rger« Muslim:innen nicht als Bürger:innen, sondern als Einge-

wanderte. Das korrespondiert mit seiner persönlichen Positionierung;

ob sie auch jene seiner Gemeinde spiegelt, wissen wir nicht.

Gülçin D. überzeugt der Vorschlag zum Dialog nicht. Ihr zufolge

machen die Gemeinden das schon seit Jahren mit wenig Erfolg. Gülçin

D. betont, dass sie ihre Zugehörigkeit zur Gesellschaft nicht beweisen

muss: Sie ist hier geboren und verdient die gleichen Rechte wie alle

anderen auch. Der Beweispflicht setzt sie die Forderung entgegen, als

Teil der Gesellschaft anerkannt zu werden. Sie begründet ihre Rechte

hier mit einem Argument, das die Lebenssituation der ›ersten Genera-

tion‹ nicht mit einbezieht, sodass diese in der so begründeten Forde-

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


86 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

rung nach Anerkennung unberücksichtigt bleiben. Gülçin D.s und Rah-

man F.s Erwartungen an die Gesamtgesellschaft und ihr Umgang da-

mit knüpfen an ihren unmittelbaren eigenen Erfahrungen an. Gülçin

D. möchte sich nicht (mehr) von bestimmten Bildern über Muslim:in-

nen distanzieren oder Nicht-Muslim:innen aufklären, sondern sich als

gleichberechtigte Muslimin dann äußern, wenn es ihr angemessen er-

scheint. Sie nimmt Bezug auf die Unterscheidung von Eingewander-

ten nach Generationen: Im Gegensatz zu Rahman F. (erste Generati-

on) ist sie hier geboren (x’te Generation). Sie erklärt ihm: »[G]uck mal

du bist aus einer anderen Generation. Du bist aus der Generation, die

als (1) GASTarbeiter gekommen ist.« Gülçin D. zählt Rahman F. zu den

älteren ›Gastarbeiter:innen‹. Gemäß ihrer eigenen Familiengeschichte

korrespondieren Alter und Einwanderungsgeneration mit politischem

und persönlichemMigrationskontext. Gülçin D. unterscheidet die Deu-

tungen zu und Umgangsweisen mit dem antimuslimischen Rassismus

vor dem Hintergrund der jeweiligen Zugehörigkeit zur Gesellschaft:

»hier geboren« versus »gekommen«. Die Differenz zwischen sich und

ihren (Groß-)Eltern dient ihr dabei sowohl als Muster, das sie auf die

Adressierung von Rahman F. anwendet, als auch als Erfahrungsdiffe-

renz, die sie – aufgrund ihrer Zugehörigkeit zu einer anderen Migrati-

onsgeneration – als die Erfahrenere (»guck mal«) von ihnen beiden im

Umgangmit derMigrationssituation auszeichnet. Als »hier geboren[e]«

hebt sich Gülçin D. im Verhältnis zu Rahman F. mehrfach (Gender, Po-

sition, Alter, Generation) hervor: »Herr Sheikh abi […] guck mal«.

Rahman F. unterbricht Gülçin D.: Er ist als Student nach Deutsch-

land gekommen (»nein, nein, ich bin Student als=als Student«), ihn als

›Gastarbeiter‹ anzusprechen ist demnach inkorrekt. Der intersektiona-

len Selbst- und Fremd-Positionierung fügt Rahman F. durch Klasse ein

weiteres Differenzverhältnis zwischen den Diskussionsteilnehmer:in-

nen hinzu. Im Unterschied zurThematisierungsweise der anderen Dif-

ferenzverhältnisse ist diese jedoch im bundesdeutschen Islamdiskurs

recht jung und trifft ins Zentrum des Sicherheitsdiskurses. DieMarkie-

rung ›arabischer Student‹ unterscheidet sich von jener ›türkischer Ar-

beitsmigrant‹, wird aber in der Diskussion nicht aufgegriffen; Rahman

F.s Einwurf bleibt insgesamt ohne Resonanz. Interessanterweise wirft

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 87

er weder seinen Beruf noch seine Position in der Gemeinde in dieWaag-

schale, auch Gender und Alter nutzt er hier nicht, um seiner Zurück-

setzung (»guck mal«) zu begegnen. Gülçin D. lässt sich nicht bremsen

und führt ihre Argumentation fort, wie weiter oben bereits ausgeführt.

Rahman F. kann erst an der Diskussion partizipieren, als er den Fa-

den wieder aufgreift und seine Überlegungen zum eingangs erwähnten

Nachbarschaftskonflikt weiterführt. Im Austausch über die Probleme,

die sich ihnen alsMuslim:innen stellen, können er undGülçin D.wieder

mit einem gemeinsamen Ziel vor Augen diskutieren. Ihre unterschied-

lichen Positionen werden hier zwar auf unterschiedliche Positionierun-

gen im intersektionalen Gefüge des antimuslimischen Rassismus zu-

rückgeführt, flankieren aber nur die Diskussion und führen letztlich

nicht dazu, entlang von Intersektionen Differenzen festzuschreiben.

»Manchmal ist es ein Privileg sogar nicht hier geboren zu sein.«

Die unterschiedlichenDeutungen vonMenschen, die erst als Erwachse-

ne nach ihrerMigration Rassismuserfahrungenmachen, und jenen, die

bereits damit großgeworden sind, kommen auch in der dritten Grup-

pendiskussion zur Sprache. Hassan M., der einzige nicht in Deutsch-

land sozialisierte Teilnehmer in dieser Gruppendiskussion, beschreibt,

dass er an seinem eigenen Verhalten im öffentlichen Raum einen Un-

terschied bemerkt zwischen seiner Kindheit und Jugend in einem ara-

bisch-sprachigen Land und seinem Leben als Student in Deutschland

heute. Er fühlt sich unwohl11, wenn er öffentlich ein arabisches Buch

liest. Hassan M. reflektiert, dass der antimuslimische Rassismus dazu

führt, dass er sich zensiert und bestimmte Orte und Situationen mei-

det, um sich zu schützen. Er unterwirft sich also dem Diskurs, aber

nicht, indem er sich assimiliert, sondern indem er seine Lektüre und

seine Mobilität einschränkt. Die anderen Diskussionsteilnehmer:innen

knüpfen mit eigenen Erzählungen an seine Schilderung an. Im Unter-

schied zu den anderen führt er jedoch die Differenz zwischen seinem

11 Zur emotionalen Dimension von Rassismuserfahrungen anhand dieser Se-

quenz: Keskinkılıç 2021 i.E.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


88 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Verhalten vor und nach der Migration an. Er hat heute in manchen Si-

tuationen das irritierende Gefühl, nicht mehr er selbst sein zu können.

Sein Erfahrungswissen aus einem anderen gesellschaftlichen Kontext

ist ihm noch präsent. Leyla L. dagegen ist mit dem antimuslimischen

Rassismus aufgewachsen. Sie verbindet das Lesen in der Öffentlich-

keit mehr mit dem Gefühl der Scham und der Angst – Gefühle, die ihr

Verhältnis zur deutschen Gesellschaft ausdrücken.Das wiederumüber-

rascht Hassan M.: »echt?« In einer anderen Sequenz gesteht er, dass er

erleichtert ist, nicht in Deutschland aufgewachsen zu sein: »Manchmal

ist es ein Privileg sogar nicht hier geboren zu sein.«

Leyla L. spricht darüber, was die alltägliche Erfahrung von Rassis-

mus mit Menschen macht, die davon unmittelbar betroffen sind. Ei-

nerseits freut sie sich, dass sie selbst und viele andere es schaffen, sich

davon nicht allzu sehr beeinträchtigen zu lassen: »Krass ja, ma’sha’al-

la, was wir so alles erleben so und was wir so durch den Tag tragen

(.) und krass- el’hamd’ul’illah, dass ich so heil- dass ich noch so glück-

lich bin so.« Ihre Freude gründet jedoch nicht auf einer Verharmlo-

sung der Dinge, die »wir so durch den Tag tragen«. Sie betont: »[D]iese

Schwe::re oder diese Last, die wir auf unseren Schultern tragen, die

ist doch nicht norma::l.« Angesichts dessen und »im Umkehrschluss«

ist sie dann doch »auch ein bisschen stolz«, dass sie nicht zerbricht

und sogar »glücklich« sein kann. Diese Möglichkeit führt sie darauf zu-

rück, vergessen und verdrängen zu können: »[I]ch frag mich natürlich,

ob ich das- (.) ob das einfach (.) passiert, dass ich es vergesse oder ob

das vielleicht auch irgendwi:e m: ob es ’n unbewusster Prozess ist, um

es immer wieder zu verdrängen.« Einerseits ist es hilfreich, vergessen

und verdrängen zu können, denn so kann sie »heil« bleiben und »glück-

lich« sein. Andererseits ist ihr das nicht geheuer, sie sieht »natürlich«,

dass »voll viele Menschen aus unserer Community« psychisch darunter

leiden, »kaputt« gehen und »mit so Sachen nicht umgehen können«.

Sie resümiert: »[E]s zieht nicht an uns vorbei.« Fatouma K. bestätigt

die »psychische Dimension« von Rassismuserfahrungen: »[E]s gibt halt

auch Leute, die diesem Druck nicht standhalten können und (.) und

die nicht eine Überlebensstrategie finden (.) und dann in der Resigna-

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 89

tion verharren, vielleicht es auch schaffen wieder rauszukommen und

es immer so ein Pingpong-Ding ist.«

Hieran knüpft Hassan M. an. Er leitet seine Ausführungen mit der

Frage ein, ob seine Vermutung zutrifft, dass er als einziger nicht in

Deutschland geboren und aufgewachsen ist. Das bis zu diesem Zeit-

punkt eine Stunde währende Gespräch und insbesondere die letzten

Ausführungen haben ihn zu dieser Schlussfolgerung verleitet, die von

den anderen bestätigt wird.Die zunehmend persönlicher und reflexiver

ausfallenden Redebeiträge verdeutlichen die sich ständig neu formie-

renden Konstellationen von Gemeinsamkeiten und Unterschieden zwi-

schen den Beteiligten.Hier ist es nun die Frage nach denMöglichkeiten

der emotionalen und psychischen Verarbeitung von Rassismuserfah-

rungen vor dem Hintergrund des Nicht_Aufwachsens in einer rassis-

tisch strukturierten Normalität.

Hassan M. kann auf ein anderes Selbstbild zurückgreifen als die

anderen Diskussionsteilnehmer:innen. Es beruht auf seiner biographi-

schen Erfahrung, einer Gesellschaft, hier seines Geburtslandes, selbst-

verständlich anzugehören. Rassismuserfahrungen be_treffen ihn nun

auch, aber berühren ihn auf andere Weise: Sie sind ihm präsent und

irritieren sein Selbstkonzept. Die Herausforderung, sich selbst perma-

nent »aus der Perspektive der anderen« zu evaluieren, ist ihm neu.

Die Scham, von der Leyla L. im Zusammenhang mit der öffentlichen

Lektüre spricht, das Vergessen und Verdrängen der »schweren Last«,

auch Fatouma K.s Ausführungen zu Überlebensstrategien und der Re-

signation thematisieren ihr Verhältnis zurweißenGesellschaft. Auch ihr

Selbstverhältnis ist daran orientiert, sie sprechen als (marginalisierte)

Deutsche. Hassan M. greift auf einen anderen Erfahrungshintergrund

zurück. Im Unterschied zu den hier Aufgewachsenen erinnert Hassan

M.s Irritation ihn daran, dass er mit einer Situation konfrontiert ist,

die ihn aus der Gesellschaft heraushalten will: »Am Ende sozusagen ich

bin Outsider (.), ich gehöre nicht dazu.«

Er sagt »Outsider« und nicht »Ausländer«, denn selbst der deut-

sche Pass, wie die Diskussionsteilnehmer:innen später feststellen, än-

dert nur graduell etwas an ihrem Selbstverhältnis angesichts von Ras-

sismuserfahrungen. Seine Erfahrung von Nicht-Zugehörigkeit gepaart

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


90 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

mit der Erinnerung an eine zwar zurückliegende, aber dennoch seiner-

zeit selbstverständliche Zugehörigkeit lässt ihn mit anderen Gefühlen

zurück. Er kann sich an seiner Erinnerung orientieren und vor diesem

Hintergrund die aktuelle Situation als neue Herausforderung reflektie-

ren. Sie erschüttert weder sein Selbstbild grundlegend noch lässt sie ihn

(zu diesem Zeitpunkt) daran zweifeln, den aktuellen Zustand überwin-

den zu können. Die Erfahrung von Nicht-Zugehörigkeit der hier So-

zialisierten gründet dagegen auf einem Widerspruch zwischen ihrem

Gefühl von Zugehörigkeit und ihrer Adressierung als fremd. Ihre Refle-

xion nimmt die »Story of our Life« als ambivalent in den Blick. Hassan

M. ahnt, dass diese Positionierung ihm ebenfalls bevorsteht und wird

darin von Asmah N. bestätigt. Niemand in der Gruppe kommt auf die

Idee, dass die unterschiedlichen Gefühle und Deutungen mit individu-

ellen oder kulturellen Eigenschaften zu tun haben könnten, wie dies in

hegemonialen Kontexten rassifizierend üblich ist.

In der weiter oben geschilderten Perspektivierung ergänzenHassan

M. und Asmah N. sich in der Aufzählung von Situationen, in denen

sie sich angesichts des Sicherheitsdiskurses selbst führen. Hassan M.

berichtet von seinen Versuchen, »unsichtbarer [zu] werden« und dass

sich das »so falsch« anfühlt. Die Spannung bezieht sich auf sein altes

im Vergleich zu seinem neuen Leben, die Selbstführung ist (noch) nicht

internalisiert und zu seiner Normalität geworden. Er kann (noch) un-

terscheiden zwischen einem Verhalten, das sich für ihn selbst richtig

anfühlt im Unterschied zu einem, das ihn mit einem Fremdbild kon-

frontiert, dessen mögliche Affirmation er reflektieren und dessen kon-

kreten Gefahren aus dem Weg gehen muss. Der sicherheitspolitisch

aufgeladene, rassistische, gesellschaftliche Kontext versetzt ihn inUnsi-

cherheit im doppelten Sinne: Er verunsichert ihn emotional angesichts

des Abgrunds zwischen Selbst- und Fremdbild und er gefährdet seine

bürgerliche Unbescholtenheit, denn ein arabisch lesender junger Mann

passt in das Profil eines ›Gefährders‹.12 Die hier sozialisierten Diskussi-

onsteilnehmer:innen orientieren ihre Reflexion dagegen ausschließlich

an der Differenz zwischen Selbst- und Fremdbild, die ihnen ein Leben

12 Darauf wird im Abschnitt Ent_Solidarisierung näher eingegangen.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 91

lang bekannt ist und als solche unterschiedliche Kontextualisierungen

kennt, jedoch keine selbstverständliche Zugehörigkeit zu jener Gesell-

schaft, in der sie ihren Lebensmittelpunkt haben. Sie kommentieren

den Unterschied zwischen jenen, die anderswo aufgewachsen sind und

auf andere Selbstbilder zurückgreifen können und ihnen selbst, die in

einerweißenDominanzgesellschaft, die sie als fremddiskursiviert, groß

geworden sind. Sie können HassanM.s Situation nachvollziehen, wenn

sie sie mit eigenen Reiseerfahrungen im Rahmen eines Auslandsstudi-

ums etwa vergleichen oder die Erfahrungen von Familienangehörigen

und Freund:innen zitieren. Tasnim J. kommentiert: »Ganz ehrlich, ir-

gendwie bin ich schon ein bisschen neidisch so.«

Hassan M. ist selbst eingewandert, gehört aber einer anderen

Altersgruppe an als Rahman F. aus der ersten Gruppendiskussion, der

ebenfalls zu Studienzwecken einreiste. Zwischen ihren Migrationen

liegen indes Jahrzehnte. Beide gehören zwar vor dem Hintergrund der

Kategorisierung der deutschen Migrationsforschung biographisch der

gleichen ›Migrationsgeneration‹ an, aber unterschiedlichen Altersge-

nerationen. Auch Mohamed B. aus der ersten Gruppendiskussion ist

im gleichen Alter wie Hassan M. und vor nicht allzu langer Zeit als

Jugendlicher nach Deutschland eingewandert. Im Disput zwischen

Gülçin D. und Rahman F. stimmt Mohamed B. teils Gülçin D. zu, die

seinem Alter näher ist, andernteils Rahman F., der wie er auf eine

eigene Migrationserfahrung zurückblickt. Auch Mohamed B. fordert

Gleichberechtigung als hier lebender Bürger und weist die Verantwor-

tung für die ›Ängste‹ der weißen Gesellschaft zurück. In der dritten

Gruppendiskussion besteht ein Konsens darüber, dass rassifizierte

Personen nicht verantwortlich für Rassismus sind, hier unterwirft sich

auch Hassan M. nicht dieser Anrufung. Unterwerfung und Wider-

stand angesichts der Adressierung als bedrohlich fremd wird in den

Diskussionen also vor dem Hintergrund vielschichtiger und sich in

konkreten Situationen immer wieder neu intersektional kreuzender

Positionierungen und Selbstidentifizierungen unterschiedlich ver-

handelt. Die Komplexität des antimuslimischen Rassismus und der

damit verwobenen politischen, gesellschaftlichen, biographischen und

persönlichen Dimensionen sowie die Vielfalt an damit einhergehenden

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


92 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Konstellationen hat changierende Positionierungen auch aufgrund

des Zusammenspiels verschiedener Macht- und Differenzverhältnisse

zur Folge, die wiederum zu lebendigen Gesprächsdynamiken und

unterschiedlichen Allianzen und Strategien führen.

Ent_Solidarisierung

In allen Gruppendiskussionen wird auf das gesellschaftliche Miss-

trauen gegenüber ›Muslim:innen‹ Bezug genommen. Der Sicherheits-

diskurs produziert ein Klima der Verdächtigung und Grenzziehung,

das auch das Verhältnis innerhalb der Community berührt. (Als) Mus-

lim:innen (Markierte) werden implizit oder explizit aufgefordert, sich

zu ›muslimischen‹ Gewalttaten bzw. zu Aussagen und Handlungen

anderer (als) Muslim:innen (Markierter) zu positionieren. Zudem

sehen sie sich in alltäglichen, beruflichen und zivilgesellschaftlichen

Zusammenhängen dazu angehalten, Kontakte jeglicher Art daraufhin

zu überprüfen, ob diese Personen oder Gruppierungen berühren, die

unter Beobachtung stehen, um nicht selbst unter Verdacht zu geraten.

Insbesondere der Verfassungsschutzbericht übt als sicherheitspoliti-

sches Instrument nicht nur direkt, sondern auch indirekt Einfluss auf

die muslimische Bevölkerung aus. Organisationen, die dort erwähnt

werden, erfahren einschneidende Sanktionen, und zwar auch dann,

wenn sie lediglich unter Beobachtung stehen. Nicht im Verfassungs-

schutzbericht erwähnt zu werden, bleibt trotzdem nicht folgenlos:

Zum einen kann sich dies jederzeit ändern, zum anderen besteht die

Gefahr, wegen der sogenannten Kontaktschuld Restriktionen zu erfah-

ren. Insofern operiert der Verfassungsschutz an der Schnittstelle von

Disziplinarmacht und Gouvernementalität. Im Kontext von Selbstfüh-

rung gibt er ein eindrückliches Beispiel dafür, wie (als) Muslim:innen

(Markierte) die Perspektive des hegemonialen Sicherheitsdiskurses

einnehmen und sich in seinem Sinne selbst führen. Zwang und Strafe

greifen (noch) nicht, sondern die institutionellen und strukturellen

Rahmen von Beobachtung und Misstrauen führen dazu, dass sich (als)

Muslim:innen (Markierte) selbst und gegenseitig disziplinieren und

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 93

kontrollieren, indem sie ihr Verhalten und ihre Zusammenarbeit am

Sicherheitsdiskurs ausrichten. Die Vorwegnahme der Sanktion führt

dazu, dass die Sanktion nicht mehr nötig wird, weil sie schon im

Vorfeld greift.

Dennoch sind die Diskussionsteilnehmer:innen dem Sicherheits-

diskurs nicht ausgeliefert. Unterwerfung ist nicht die einzige und vor-

rangige Praxis: Sie ringen um Differenzierung, handeln aus, mit wem

es möglich ist, solidarisch zu sein und mit wem nicht, ohne sich selbst

und die eigene Gemeinde allzu sehr in Gefahr zu bringen. Zum einen

gibt es eine chronologische Abfolge, der zufolge Solidarität auf Entso-

lidarisierung folgt. Zum anderen analysieren die Diskussionsteilneh-

mer:innen, warum sich überhaupt die Frage nach Ent_Solidarisierung

stellt, wenn ›wir‹ ohnehin divers sind und alle ›Muslim:innen‹ potentiell

in Verdacht geraten und unter Beobachtung stehen. Tatsächlich deutet

sich in der Dynamik der Gespräche selbst eine gelebte Praxis der Solida-

risierung und des Widerstands gegen allzu große Vereinnahmung ab.

Diese ist weder harmonisch noch zielt sie auf Übereinstimmung, son-

dern schöpft aus der gemeinsamen Erfahrung, als Bedrohung adres-

siert zu werden und auch aus der Unklarheit der Kriterien. Da lediglich

die (vermutete) Religionszugehörigkeit zum Islam als Kriterium sicher

ist, vermag es die essentialistische und homogenisierende Ansprache,

›Muslim:innen‹ trotz (teils erheblicher) Differenzen an diesem Punkt zu

vereinen, sodass sie füreinander einstehen.

Die Solidarisierung äußert sich in den Reflexionen der Beteiligten.

Sie greift auf die Erfahrungen anderer ›Muslim:innen‹ zurück und wird

durch eigene Perspektiven ergänzt. Die Diskussionsteilnehmer:innen

tauschen sich über die Erfahrung mit dem Sicherheitsdiskurs aus und

erschaffen damit einen Raum, in dem das Problem intern verhandelt

und aus verschiedenen Blickwinkeln diskutiert wird. Deutlich wird,

dass die Frage nach einer möglichen Ent_Solidarisierung weniger

vor dem Hintergrund der eigenen Einschätzung zur politischen,

gesellschaftlichen oder religiösen Ausrichtung eines potentiellen Ko-

operationspartners diskutiert wird als auf Basis der Vorsicht vor einem

Kontaktschuldvorwurf. Die Notwendigkeit, sich selbst und die eigene

Organisation zu schützen, durchkreuzt die Solidarität als Community,

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


94 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

der Gemeinschaft als Muslim:innen, in der füreinander eingestanden

und solidarische Werte miteinander gelebt werden. Dabei treten am-

bivalente Positionierungen und Handlungsspielräume mit Blick auf

gemeinsame Visionen für eine muslimische Agency an den Tag.

In den Gruppendiskussionen werden Risiken, Chancen und Her-

ausforderungen (öffentlich vernehmbarer) Solidaritätsbekundungen

mit anderen Muslim:innen kritisch reflektiert. Insgesamt scheint für

die Diskussionsteilnehmer:innen solidarisches Handeln und manch-

mal sogar eine Solidaritätsgeste kein leichtes Unterfangen zu sein,

könnten sie doch im öffentlichen Raum missgedeutet werden oder

den sich Solidarisierenden und ihrem Anliegen schaden. Die allge-

meine Stimmung von Bedrohung, Verdacht und Unsicherheit dringt

in den Diskussionsraum ein und fordert die Sprechenden dazu auf,

sich zu positionieren und das eigene Handeln angesichts des Bedro-

hungsszenarios zu legitimieren. Die Erfahrung, für das Verhalten

anderer ›Muslim:innen‹ zur Rechenschaft gezogen zu werden, wird

jeweils vor dem Hintergrund eigener Erfahrungen perspektiviert,

kommentiert und bewertet. Insofern hängt die Ent_Solidarisierung

zwischen verschiedenen muslimischen Gruppierungen mit ihrem

Antwortverhalten auf ihre hegemoniale Adressierung und der ihnen

zugewiesenen bzw. verwehrten Verantwortungsübernahme gegenüber

der Gesamtgesellschaft zusammen13. Die Unterwerfung unter das Eine

kann als Widerstand gegen das Andere gedeutet werden und entspre-

chende Effekte zeitigen. Das Changieren zwischen Ver_Antworten und

Ent_Solidarisierung bringt jeweils neue Reflexionen und Entscheidun-

gen hervor, die im konkreten Fall neu verhandelt werden, sodass –

jedenfalls in unserem Sample – solidarisches Verhalten untereinander

bzw. Unterwerfung unter den Sicherheitsdiskurs nicht bestimmten

Personen oder Gruppierungen zugeordnet werden können: Beides

wird gleichzeitig und in Relation zueinander konkret und kontrovers

diskutiert, und häufig kommt es nicht zu rigorosen Positionen und

eindeutigen Entscheidungen, sondern der Austausch über die ver-

schiedenen Dimensionen und das Abwägen möglicher Folgen steht

13 Darauf wird im Abschnitt Ver_Antworten näher eingegangen.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 95

im Mittelpunkt. In den Diskussionen zeigt sich auch, wie ermüdend

und letztlich unbefriedigend die Verhandlung von Ent_Solidarisierung

angesichts drohender Disziplinarmaßnahmen ist und welche Auswege

daraus gesucht werden.

»Verhaltens- (.) äh ra- Verfassungs- ä:h schutzbericht

ist sozusagen unsere Verhaltensgrundlage oder

unsere Aktionsgrundlage«

Abdul I. ist Vertreter eines muslimischen Verbandes und nimmt an der

zweiten Gruppendiskussion mit zwei weiteren Vertreter:innen anderer

muslimischer Verbände teil, die ebenfalls in der Vergangenheit direkt

von Praktiken der Sicherheitsbehörden betroffen waren. Er gibt zu be-

denken, dass die Zusammenarbeit unter Muslim:innen angesichts zu-

nehmender Verdächtigungen erschwert wird:

»Es gibt die Tendenz (.) ä:hm durch diesen Druck, der entsteht das

machen dann Organisationen auch, ne, also indem sie dann einfach

sagen ok Verhaltens- (.) äh ra- Verfassungs- ä:h schutzbericht ist so-

zusagen unsere Verhaltensgrundlage oder unsere Aktionsgrundlage,

was ja klar ist wegen den Förderungsrichtlinien und so weiter.«

Der Verfassungsschutzbericht wirkt aus dieser Perspektive in mehrere

Richtungen. Er ist ein Instrument des Staates, um unter Verdacht

gestellte Gruppierungen zu beobachten. Diese werden nicht erst bei

erwiesenem Fehlverhalten sanktioniert, sondern bereits die Erwäh-

nung im Verfassungsschutzbericht zieht Sanktionen nach sich, die von

der Beobachtung, über das Versagen öffentlicher Gelder bis hin zum

Verlust der bürgerlichen Reputation reichen. Der Verfassungsschutz-

bericht wirkt jedoch auch nach innen hin. Zum einen in Gestalt des

Unter-Beobachtung-Stehens der dort aufgeführten Gruppierungen,

zum anderen wirkt das (Noch-)Nicht-unter-Beobachtung-Stehen be-

reits im Vorfeld: Mit einer der im Verfassungsschutzbericht genannten

Personen oder Gruppierungen in Verbindung gebracht zu werden,

kann dazu führen, selbst im nächsten Verfassungsschutzbericht auf-

geführt zu werden, also der ›Kontaktschuld‹ bezichtigt zu werden. Das

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


96 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

bedeutet, dass staatliche Sanktionen drohen, sobald die Selbstführung

versagt. Die Disziplinarmacht kann auch in der Gouvernementali-

tät greifen, Zwangsmaßnahmen und Selbstführung bleiben in enger

Verbindung bestehen.

Das hat zur Folge, dass es muslimische Gruppierungen gibt, die

im Verfassungsschutzbericht nicht erwähnt sind und nicht beobachtet

werden, und die dennoch aus Angst, der ›Kontaktschuld‹ verdächtigt

und sanktioniert zu werden, andere Gruppierungen und Personen kri-

tisch überprüfen, Kooperationen ablehnen und sich von Muslim:innen,

die der Gefahr verdächtigt werden könnten, distanzieren. Die Praxis

der gegenseitigen Überprüfung wird von Abdul I. nicht kritisiert; im

Gegenteil, er kann sie gut nachvollziehen und hält sie für angemessen,

»was ja klar ist«. Aus Angst, für die (vermuteten) Taten Anderer zur Re-

chenschaft gezogen zu werden, greift die Selbstführung und führt da-

zu, dass der Verfassungsschutzbericht als Maßstab für das eigene Ver-

halten innerhalb der Communities dient. Gouvernementalität wirkt, je-

denfalls in diesem Kontext, nur in ihrer Interrelation zur Disziplinar-

macht. Ohne Androhung von Sanktionen würde die gegenseitige Über-

prüfung und die Ausrichtung des eigenen Verhaltens an der drohenden

Gefährdung der eigenen Gruppe nicht wirken. Abdul I.s Versprecher

»Verhaltens- (.) äh ra- Verfassungs- ä:h schutzbericht« und die Beendi-

gung seines Satzes »ist sozusagen unsere Verhaltensgrundlage oder un-

sere Aktionsgrundlage« reflektiert diesen Zusammenhang: Für musli-

mische Verbände und andere Zusammenschlüsse, aber auch für Einzel-

personen, ist der Verfassungsschutzbericht nicht lediglich ein Instru-

ment staatlicher Führung, sondern auch ein Instrument der Selbstfüh-

rung – eine Selbstführung, die zu Entsolidarisierung auch dann führen

kann, wenn sie selbst anhand der Kriterien des Verfassungsschutzes

nicht gerechtfertigt ist.

Die sicherheitspolitischeUnterscheidung zwischen ›guten‹ und ›bö-

sen‹Muslim:innen imZusammenhangmit der gouvernementalen Stra-

tegie der Selbstführung hat den Effekt, dass Muslim:innen analog dazu

vorgehen und muslimische Verbände nach dem gleichen Kriterium zu

unterscheiden suchen. Fatouma K. aus der dritten Gruppendiskussi-

on sagt, dass »mit bestimmten Gruppen nicht assoziiert [zu] werden«

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 97

die Chance bietet, zu den ›guten‹ Muslim:innen zu gehören und nicht

in Ungnade zu fallen. Diese Einschätzung wird kontrovers diskutiert.

Asmah N. beobachtet, dass viele versuchen, möglichen Anschuldigun-

gen dadurch zu entgehen, dass bestimmteMuslim:innen nichtmehr als

Referent:innen zu Veranstaltungen eingeladen werden. Es gehört mitt-

lerweile zur gängigen Praxis, muslimische Referent:innen über Online-

Suchmaschinen auszuleuchten, mit Blick auf Details, die als problema-

tisch gewertet werden könnten. Die Diskussionsteilnehmer:innen wis-

sen um diese Details und führen sie im Gespräch nicht näher aus, es

handelt sich um eine kollektiv geteilte Erfahrung. Sie können sich also

aufeinander beziehen und an das Gesagte anknüpfen, ohne zu explizie-

ren, worum es geht. Von diesem Generalverdacht, auf dessen Grund-

lage muslimische Gruppierungen andere beobachten, bleiben Nicht-

Muslim:innen verschont.14 Dass auch Asmah N. den Auswirkungen des

Sicherheitsdiskurses nicht gänzlich entkommen kann, zeigt sich dar-

in, wie auch sie angesichts medialer Berichterstattung über bestimmte

Moscheegemeinden und Muslim:innen, die als ›Gefährder‹ eingestuft

werden, sofort zur Suchmaschine greift und recherchiert: »Ich muss

das jetzt wissen.« Trotz ihrer Unterwerfung übt sie Selbstkritik an ih-

rem eigenen Verhalten. Sie beklagt die Angst vor Kontaktschuldvorwür-

fen auch innerhalb ihrer eigenen Familie, in der vor dem Besuch von

Moscheen gewarnt wird, um sich vor staatlichen und in der Folge auch

vor öffentlichen und zivilgesellschaftlichen Verdächtigungen und Sank-

tionen zu schützen. Asmah N. kritisiert das Ausmaß der Verdächtigun-

gen, sodass muslimische Religionspraxis und das Community-Leben

auch intern unter Verdacht stehen, Zeichen einer Radikalisierung zu

sein oder als solches missverstanden zu werden. Dass etwa ihre Kinder

den Islam- und Arabisch-Unterricht in Moscheen besuchen, wird von

anderenmisstrauisch kommentiert oder gar davor gewarnt.Die fehlen-

de Abgrenzung kann dazu führen, selbst Entsolidarisierung zu erfah-

ren. Trotz Wissens um den Sicherheitsdiskurs, seiner entsolidarisie-

renden und grenzüberschreitenden Effekte auf das eigene, das familiä-

14 Obwohl die extreme Rechte sich etwa auf ihr Deutschsein bezieht, geraten

nicht alle ›Deutschen‹ unter Generalverdacht.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


98 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

re und das Community-Leben und der kritischen Auseinandersetzung

damit können sich ihm die Diskussionsteilnehmer:innen nicht entzie-

hen.

»es gibt wirklich manchmal (2) ä Chaos von unserer Seite«

Die Anrufung, sich von ›bösen‹ Muslim:innen abzugrenzen, ist auch

in der ersten Gruppendiskussion Thema. Rahman F. ist Imam einer

Moscheegemeinde und berichtet von nachbarschaftlichen Problemen,

die er lösen will, um ein intaktes Gemeindeleben zu sichern und die

Räumlichkeiten nicht zu verlieren.15 Er tut dies, indem er den Sicher-

heitsdiskurs aufgreift, ihn im Zusammenhang mit einer bestimmten

Gruppe Muslim:innen bestätigt, die eigene Organisation jedoch davon

ausnimmt und so die Gültigkeit des Diskurses nicht grundsätzlich ver-

wirft, aber in Bezug auf sich zu neutralisieren versucht. Der folgenden

Sequenz liegt keine Beschreibung eines konkreten Konflikts zugrunde,

auf den er sich bezieht; es handelt sich um einen beliebigen, alltäg-

lichen Nachbarschaftskonflikt. Rahman F. räumt ein, dass es »Salafis-

ten« gibt, die »missionieren«, sie »verteilen« Ausgaben desQur’an in der

Stadt. Er erklärt nicht, was problematisch daran ist, Qur’an-Exemplare

zu verteilen und niemand fragt nach, was er meint. Die Markierung

als muslimische Praxis knüpft am hegemonialen Wissen an, das allen

Diskussionsteilnehmer:innen bekannt ist, unabhängig davon, ob sie es

teilen oder nicht.

Das Verteilen von Qur’an-Exemplaren gilt im Rahmen des Sicher-

heitsdiskurses (und des antimuslimischen Rassismus im Allgemeinen)

als problematisch, weil es als Werbung für eine Sache diskursiviert

wird, die es nicht zu verbreiten, sondern vielmehr zu begrenzen und

einzudämmen gilt. Das Verteilen von Qur’an-Exemplaren symbolisiert

vor diesem Hintergrund die ›Islamisierung‹ des Westens und wird

als aggressiver Akt des Eindringens und der feindlichen Übernah-

me interpretiert. Gar nicht in Betracht kommt dagegen eine andere

15 Dieselbe Sequenz wird im Abschnitt Inter_Sektionen unter anderem Fokus in-

terpretiert.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 99

Deutung, etwa dass es den Gläubigen um Aufklärung über ihre Reli-

gion, um Transparenz und Dialog zu offenem und kommunikativem

Miteinander in einer pluralen Gesellschaft geht. Diese Deutung liegt

auch deswegen in der Diskussion nicht nahe, weil diejenigen, die die

Schriften verteilen, als »Salafisten« bezeichnet werden. Salafist:innen

gelten als Vertreter:innen eines besonders rückschrittlichen, gewalttä-

tigen und bedrohlichen Islams, insofern ist jede Aktion, die von ihnen

ausgeht, zu missbilligen. Salafiyya als pietistische Reformbewegung

zu verstehen, die auf moderne Herausforderungen antwortet und

globalhistorische Bezüge aufweist16, kommt als Deutung in dieser

Sequenz nicht in Betracht. Rahman F. knüpft am hegemonialen Wis-

sen an und die Diskussionsteilnehmer:innen wissen, was er damit zu

verstehen geben will. Insofern muss nicht erwähnt werden, wovon

genau sich Rahman F. abgrenzt, um seine Gemeinde als unverdächtig

zu präsentieren: Die Symbole ›Salafisten‹ und ›Exemplare des Qur’an

verteilen‹ reichen aus.

Das Bild, das Rahman F. aufruft, ist gesellschaftlich bekannt, wird

medial in Szene gesetzt und kann auch unter den Diskussionsteilneh-

mer:innen als bekannt vorausgesetzt werden. Rahman F. aktualisiert

das Bild von den missionierenden Salafist:innen (»Manche haben’s ge-

tan«), um sich tadelnd von ihnen zu distanzieren: »Das ist ä=ä (1) nicht

die Art«. Salafist:innen werden auch im weiteren Verlauf der Diskus-

sion nicht weiter definiert oder ihre Thematisierung wird problema-

tisiert. Die Unterwerfung unter den Sicherheitsdiskurs bestätigt des-

sen Berechtigung und nimmt die eigene Gemeinde aus. So kann Rah-

man F. die Fehler der Muslim:innen seiner Gemeinde anders rahmen.

Er ruft »Chaos« als Grund für Nachbarschaftskonflikte auf und diskur-

siviert den Konflikt damit als etwas ganz Normales: »[E]s gibt wirklich

manchmal (2) ä Chaos von unserer Seite.« Sich paternalistisch entschul-

digend (»wirklich«, »unserer Seite«) steht er zu ›seinen‹ Leuten und ge-

steht Konflikte ein. In der Abgrenzung zu »Salafisten« verschiebt er die

Grenzziehung, die im antimuslimischen Rassismus gezogen wird, (›die

Muslime‹ versus ›die Deutschen‹) und bestätigt die Grenzziehung des

16 Lohlker 2014.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


100 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Sicherheitsdiskurses (die ›guten‹ versus die ›bösen‹ Muslim:innen). Die

Unterwerfung unter den Sicherheitsdiskurs geht mit der Entsolidari-

sierung mit einer anderen muslimischen Gruppe einher.

Die Unterwerfung unter den Diskurs rührt nicht daher, dass sei-

ne Gemeinde keine Exemplare des Qur’an verteilt. Vielmehr ist es die

Art und Weise, in der er die Distanzierung performativ inszeniert, die

auf eine Selbstführung hindeutet: Rahman F. unterwirft sich dem Si-

cherheitsdiskurs, indem er die Berechtigung der Ausgrenzung ›böser‹

Muslim:innen bestätigt, wenn auch mit dem Ziel, seine Gemeinde von

der Kritik auszunehmen und diesseits der Grenzziehung anzusiedeln.

Gleichwohl deuten seine Ausführungen auch auf Widerstand hin. Wi-

derständig fällt seine Kritik an der negativen medialen Berichterstat-

tung über den Islam im Allgemeinen und das Schüren von Ängsten im

Besonderen aus: »[W]ir ä: (2) haben nur Sch- ä Stress mit den Medie-

(.) ä mit den Medien.« Das inklusive »wir« vereint alle Muslim:innen.

Die Differenzierung zwischen ›bösen‹ und ›guten‹ Muslim:innen ist an-

gesichts des medialen Islamdiskurses ebensowenig nötig wie jene zwi-

schen verschiedenen Medien. Um diese geht es ihm auch gar nicht, er

nennt sie stellvertretend, wenn auch verantwortlich für die öffentliche

Meinung und den hegemonialen Diskurs.

Vor diesem Hintergrund ist eine ›normale‹ Kontaktaufnahme mit

Nachbar:innen nicht möglich: »Die Leute sind nicht genug aufgeklä:rt.

Die sind beeinflusst.« Rahman F. kann eine derart vernichtende Kritik

an »den Medien« üben und »die Leute« – diesmal sind »die Bürger«

gemeint, wie er sie wiederholt bezeichnet – wiederum paternalistisch

in Schutz nehmen, weil er die grundsätzliche Legitimität des Sicher-

heitsdiskurses akzeptiert. Die Unterwerfung durch Entsolidarisierung

ermöglicht ihm also sowohl Kritik am hegemonialen Islamdiskurs zu

üben als auch sich vor »seine Leute« und die »Bürger« zu stellen. Im

Spannungsfeld von Unterwerfung und Widerstand und unter Berück-

sichtigung des hegemonialen Wissens kann er seine Kritik formulie-

ren: Es gibt ›böse‹ Muslim:innen namens »Salafisten«, die Bedrohliches

tun, und zwar Exemplare des Qur’an verteilen, sodass Kritik an eini-

gen Muslim:innen berechtigt ist. Die Medien verallgemeinern unbe-

rechtigterweise und üben Kritik am Islam als Ganzem. Damit schüren

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 101

sie Ängste in der Bevölkerung, sodass normale Nachbarschaftskonflikte

vor großen Herausforderungen stehen. Rahman F. unterscheidet nicht

zwischen verschiedenenMedienhäusern, Publikationsorganen, Journa-

list:innen, Textsorten usw. Ihm geht es nicht um die Einschätzung me-

dialer Berichterstattung, sondern um die Skizzierung des hegemonia-

len Kontextes, in demNachbarschaftskonflikte zwischenMuslim:innen

und Nicht-Muslim:innen stattfinden. »Die Leute« lassen sich von »den

Medien« »beeinflussen«, sodass ein ganz normaler Nachbarschaftskon-

flikt antimuslimisch oder gar sicherheitspolitisch aufgeladen wird. Die

Anordnung von Konflikt und Kontext, die Rahman F. entwirft, ermög-

licht es ihm, sein Ziel zu verfolgen, nämlich einen normalen nachbar-

schaftlichen Konflikt zu lösen bzw. gegebenenfalls dessen Scheitern zu

erklären.

»Die reden erst von denen, aber eigentlich meinen die mich.«

Aslı A. aus der ersten Gruppendiskussion beklagt die mangelnde Soli-

darität untereinander.17 Dennoch kann sie die Befürchtungen anderer

Diskussionsteilnehmer:innen nachvollziehen, dass es weitere Vorwür-

fe mit sich bringen kann, als Muslim:innen für andere Muslim:innen

zu sprechen und sich offen für muslimische Themen einzusetzen. Aslı

A., Vertreterin eines säkularen Verbandes, bestätigt, dass auch ande-

re muslimische Verbände Herausforderungen zu bewältigen haben, da

»man sie der Radikalität bezeichnet«. Der Versprecher (bezeichnet an-

stelle von bezichtigt) steht für eine symbolische Gleichsetzung von Be-

zeichnung und Bezichtigung, wonach mit der Bezeichnung als musli-

misch bereits der Vorwurf der Radikalität impliziert ist. ImMachtgefäl-

le zwischen Anrufenden und Angerufenen ist die Beziehung zwischen

fraglos ›Normalen‹ auf der einen Seite und unter Verdacht und Beob-

achtung Stehenden auf der anderen Seite inhärent. Als radikal »be-

zeichnet« zu werden, ist nicht nur einfach irgendeine Bezeichnung,

sondern eine Bezichtigung, ein Vorwurf. Der Versprecher weist auf das

17 Der Konflikt wurde im Abschnitt Inter_Sektionen rekonstruiert.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


102 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

gesellschaftliche Stigma der ›Radikalität‹ hin: Die Bezeichnung mar-

kiert und wertet im Zuge dessen.

In der dritten Gruppendiskussion provoziert Asmah N., indem sie

sich den Begriff »Gefährder« aneignet.18 Zu Beginn zögert sie, schließ-

lich ist ihr die Bedeutung ihrer Aussage bewusst, es sind Personen im

Raum, die sie nicht kennt und zwei Aufnahmegeräte zeichnen zuver-

lässig alles auf, was gesagt wird, auch wenn sie die Stimme senkt. Es

entsteht eine subversive Atmosphäre, als sie den Schimpfnamen ins

Positive umkehrt und sich implizit solidarisch mit den Beschuldigten

zeigt. Die Konstruktion des »Gefährders« überbrückt die Lücke zwi-

schen der Allgemeinheit der Muslim:innen und Personen, die straf-

rechtlich in Erscheinung treten. Zwischen gouvernementaler und dis-

ziplinierender Macht angesiedelt regelt diese Konstruktion nicht nur

das Verhältnis zwischen Muslim:innen und dem Sicherheitsapparat,

sondern auch unter den Muslim:innen selbst. Die Unbestimmtheit des

Gefährder-Begriffs ragt in muslimische Communities hinein, verunsi-

chert sie und gefährdet Kooperationen. Asmah N. erklärt den anwesen-

den Diskussionsteilnehmer:innen, dass alle im Raum und auch andere,

die sich aktivistisch betätigen, jederzeit als ›Gefährder:in‹ klassifiziert

werden können und viele gar nicht wissen, dass ihr Kooperationspart-

ner oder gar sie selbst als solche unter Beobachtung stehen: »Vielleicht

arbeiten sie aktivistisch zusammen, weil die Leute das selbst nicht wis-

sen.« Asmah N. beschreibt das Problem, dass Menschen, die als ›Ge-

fährder‹ gelten, ohne es zu wissen, auch andere gefährden, die fortan

mit ihnen assoziiert werden. Sich zivilgesellschaftlich zu engagieren,

kann also auch jene gefährden, die vom Engagement profitieren, weil

sie mit ›Gefährder:innen‹ in Verbindung gebracht werden könnten. Das

Thema beschäftigt alle im Raum, Asmah N.s Ausführungen werden nur

durch gemurmelte (»((zustimmend))«) oder deutliche (»@Voll!@@()@«)

Zustimmung,Nachfragen und Zwischenrufe (« ((wirre und lebhafte Ge-

spräche durcheinander))«) und nachdenkliche Laute (»ja, hm:, ((aktiv

zuhörend))«) unterbrochen.

18 Diese Sequenz wird im Abschnitt Ver_Antworten unter anderem Fokus disku-

tiert.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 103

Auch Fatouma K. stimmt mehrfach zu (»Und man meint uns, ja.«)

und will Genaueres wissen: »°Ich versteh das grade nicht.° Wer=wer

soll- oder wer hat diesen Begriff überhaupt gesetzt, Gefährder?« Entset-

zen, Sorge und Verunsicherung einen die Gruppe. Alle sprechen leise,

sodass der Eindruck entsteht, als fühlten sie sich beobachtet und ab-

gehört, als sprächen sie über etwas Verbotenes, das ihnen Schaden zu-

fügen könnte. Auf Fatouma K.s Nachfrage antwortet Asmah N. direkt

mit »Polizei«; auch sie flüstert zurück, es sei eine »Polizeifachdefini-

tion« und bestätigt damit die Atmosphäre. Während einige im Raum

eine Antwort auf die Frage suchen, wer den Begriff etabliert hat – Tas-

nim J. bringt das Innenministerium fragend ins Gespräch und Asmah

N. führt Landeskriminalämter und das Bundesverwaltungsgericht als

Institutionen auf, die den Begriff übernahmen – beschäftigt Leyla L.

das Wort selbst; sie empfindet es als »hart beleidigend«. Der Begriff als

solches, die Zuschreibung und Bezeichnung als Gefahr, stellt eine Be-

leidigung dar, die zudem »hart« ist, sie verletzt und erniedrigt. Sie ist

keine Gefahr und will auch nicht als solche tituliert werden. Leyla L.

spricht aber nicht nur für sich selbst, sondern »find[et] das Wort schon

hart beleidigend« und bezieht ihre Kritik daran auf die Bezeichnung

von Muslim:innen im Allgemeinen (oder gar aller Menschen) als ›Ge-

fährder‹. Im Verlauf der gesamten Sequenz verteidigt sich niemand,

alle teilen das situierte Wissen, dass die Anschuldigung haltlos ist. Ei-

ne Unterwerfung kommt nicht in Frage, auch nicht in der Form, sich

selbst von der Anschuldigung auszunehmen. Obwohl Leyla L.s Resü-

mee gegen diejenigen gerichtet scheint, die den Begriff prägen und

nutzen, weist er in die Community hinein und stellt eine widerstän-

dige Solidaritätsbekundung dar: Die grundsätzliche und unspezifische

Zurückweisung der pejorativen Bezeichnung ›Gefährder‹ als »hart be-

leidigend« unterscheidet nicht zwischen Muslim:innen, die ihn verdie-

nen und anderen, die fälschlicherweise erniedrigt werden. Die selbst-

verständliche und übereinstimmende Ablehnung vereint die Gruppe,

sie solidarisieren sich nicht nur untereinander, sondern auch mit an-

deren (potentiell allen) Muslim:innen, da diese ebenfalls von der Be-

leidigung betroffen sind. Die Funktion des Gefährder-Konzepts, auch

unbescholtene Muslim:innen als potentielle Straftäter:innen auszuspä-

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


104 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

hen, sie zu verunsichern und Misstrauen zu sähen, greift jedenfalls in

diesem Moment nicht: »Die reden erst von denen, aber eigentlich mei-

nen die mich.«

Asmah N. spricht das diskursive Verbot aus: Sie identifiziert sich

mit den ›Gefährder:innen‹. Die Identifikationmit ihnen gibt eine ambi-

valente Verortung im Diskurs wieder, in der sich Asmah N. (undmit ihr

die anderen) angesichts des Bedrohungsszenarios als ›Gefährder:innen‹

wiederfinden bzw. befürchten, aufgrund undurchsichtiger Kriterien als

solche beobachtet, kontrolliert und reglementiert zu werden. Asmah

N. nimmt den Namen an, aber nicht um sich selbstführend als ›gute‹

Muslimin von den ›bösen‹ ›Gefährder:innen‹ abzugrenzen, sondern sie

nimmt ihn für sich selbst an und fordert die Deutungshoheit über die

Begrifflichkeiten heraus. Sie tritt in den Diskurs ein, will aber die Spiel-

regeln mitbestimmen, den Diskurs durch kritische Analyse und Aufklä-

rungsarbeit mitgestalten und beginnt gleich in der Gruppendiskussion

damit. Sie nimmt die Beleidigung nicht an, auch nicht indem sie dage-

gen rebelliert oder sie zurückgibt. Vielmehr akzeptiert sie den Namen

und nutzt ihn zur solidarischen Selbstermächtigung: Wenn alle Mus-

lim:innen Gefährder:innen sind, verliert das Konzept seine Macht. Ob-

wohl sich diese Strategie von der Zurechtweisung (»hart beleidigend«)

unterscheidet, deuten beide auf die Solidarisierung mit jenen hin, die

als ›Gefährder:in‹ bezeichnet und bezichtigt werden, und auf das wi-

derständige Potential, das in der Solidarisierung liegt.

»ich bin hier groß geworden. Ich bin hier geboren.«

Auch bei guter Führung, also Unterwerfung unter den Sicherheitsdis-

kurs und kritikloser Annahme der zugewiesenen Position, bleibt die

gleichberechtigte Anerkennung aus, so Gülçin D. aus der ersten Grup-

pendiskussion. Die Gleichstellung mit anderen Deutschen ist prekär

und kann jederzeit einseitig aufgelöst werden. Dazu reichen Kleinig-

keiten aus, die dazu dienen, das Gegenüber zu muslimisieren und zur

Gefahr zu erklären. Gülçin D. kritisiert, dass man »bei einer kleinen Sa-

che […] trotzdem der Muslim« ist, so sehr man sich auch anstrengt, den

zugewiesenen Platz zu akzeptieren und dabei »nett« und »freundlich«

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 105

bleibt.19 In einer späteren Sequenz bezieht sich Gülçin D. erneut auf das

Othering von Muslim:innen. Ihrem Erfahrungshorizont entsprechend

spielt die Arbeit eines türkischen Verbandes eine zentrale Rolle. ›Gu-

te‹ Muslim:innen, die zuvor allseits als Kooperationspartner bevorzugt

wurden (»hätte man mit keinem anderen Muslim zusammen gearbei-

tet«), wurden plötzlich fallengelassen und unter Beobachtung gestellt:

Sie stehen jetzt »auch auf dieser ä:hm auf diesem Bedrohungs- (2) auf

der Bedrohungsliste. Ne, es sind auch die bösen Muslime geworden.«

Die Homogenisierung und das Fremdmachen von ›Muslim:innen‹ geht

so weit, »deutschtürkische Muslime«, zu denen sie sich selbst zählt, für

türkische Regierungspolitik in die Verantwortung zu ziehen. Jahrzehn-

te lange gute Kooperation kann »mit einer Türkeipolitik […] auch das

schon wieder zu-ä-nichtewerden«. Gülçin D. lässt hier offen, wen sie

für schuldig hält an der Transformation von ›guten‹ Muslim:innen in

›böse‹ und für die sicherheitspolitische Überwachung (»Bedrohungslis-

te«). Sie führt auch nicht weiter aus, was vorgefallen ist und es bleibt

unklar, ob sie die deutsche »Türkeipolitik«, jene des Verbandes oder die

türkische Politik meint. Ihre Solidarität ist indes eindeutig und gilt ih-

rer Bezugsgruppe: »Das sind ja Leute, die hier groß geworden sind, de-

ren Eltern mit diese Moscheen aufgebaut haben, die in den Projekten

arbeiten, das sind ja wir hier, die deutschtürkischen Muslime.«

Die Solidarisierung mit den nun ›bösen‹ Muslim:innen hält Gülçin

D. nicht davon ab, ihnen »Fehler« zu attestieren: Sie haben, so meint

sie, »sich ja auch viele Fehler erlaubt«. Ihre Solidarität ist nicht unkri-

tisch, aber angesichts der Sanktion eine notwendige Folge. Sie grenzt

sich von anderenMuslim:innen ab, die nicht in ihrem »wir«mitgemeint

sind. Sie selbst betont mehrfach: »Ich bin hier groß geworden. Ich bin

hier geboren.« Ihr verzweifelter Ausruf ist in Richtung Dominanzge-

sellschaft gerichtet und zielt darauf, die gleichen Rechte wie alle an-

deren auch, und zwar »als Muslimin in dieser Gesellschaft« zu haben.

Das geschieht in Abgrenzung zu nicht-türkischen Muslim:innen und

19 Diese Sequenz wurde unter anderem Fokus im Abschnitt Inter_Sektionen disku-

tiert.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


106 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

zu nicht hier geborenen und nicht hier aufgewachsenen deutschtürki-

schen Muslim:innen. Im Zusammenhang mit der »Türkeipolitik« steht

ihre Zugehörigkeit jenen gegenüber, die sie als »Imame, Attachés, Bü-

rokraten« bezeichnet und von denen sie sich vehement abgrenzt.Gülçin

D. unterwirft sich damit dem Sicherheitsdiskurs und folgt der nationa-

len Einteilung: ›Gute‹ Muslim:innen sind hier geboren, ›böse‹ dringen

von außen ins Land ein und gehören einem anderen Staat an, sind gar

dessen Vertreter. Sie bedient sich des Diskurses über einen domesti-

zierten ›Euro-Islam‹ in Abwehr eines anderen, fremden, ›bösen‹ Islams.

Dieser trägt nicht nur seine Interessen von außen in die deutsche Ge-

sellschaft hinein, sondern bedroht ihren Platz darin. Gülçin D. betont,

dass sie »hier« in Deutschland geboren ist und das Recht hat, als »Teil

in dieser Gesellschaft« anerkannt zu werden. Über die Türkei verliert

sie bis auf die genannten Kontexte, in denen es um Schuldige (»Türkei-

politik«) und Eindringlinge (»Imame, Attachés, Bürokraten«) geht, kein

Wort. Ihre Solidarität ist eindeutig, sie gilt nicht allen Muslim:innen,

im Gegenteil: Einige gefährden ihr Deutsch(türkisch)sein und werden

aus der Solidarisierung implizit oder explizit ausgenommen. Die hege-

moniale Gleichsetzung von Religionszugehörigkeit und nationaler Zu-

gehörigkeit wird bestätigend verschoben: »Deutschtürkische Muslime«

gehören dazu, andere Muslim:innen gefährden dieses Arrangement.

Das Changieren zwischen Solidarisierung und Entsolidarisierung geht

einher mit der punktuellen Unterwerfung unter den Sicherheitsdis-

kurs, die es ihr erlaubt, Kritik zu üben und die Grenzen, wenn auch

nur zu Gunsten ihrer eigenen Gruppe, zu verschieben.

»der war ja nicht religiös«

In der ersten Gruppendiskussion unterscheiden Gülçin D. und Rahman

F. (auf unterschiedliche Weisen) zwischen ›guten‹ und ›bösen‹ Mus-

lim:innen. Sie normalisieren die ›guten‹ Muslim:innen, indem sie ihr

Muslimischsein unmarkiert lassen und implizit als ›normal‹ mitfüh-

ren: Gülçin D. spricht von »ga:nz norma:le[n] Jugendliche[n]« mit Be-

darf nach »Jugendarbeit« und »religiöser Unterweisung«. Von ihnen

grenzt sie die »radikalisierten jungen Leute[n]« ab, die sie auch als »ra-

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 107

dikalisierte Muslime« bezeichnet. Rahman F. unterscheidet zwischen

»Salafisten« und »unseren Leuten«:Während erstere eindeutig aus dem

Rahmen fallen, werden letztere durch ihre fehlende muslimische Rah-

mung normalisiert.Die fehlende Bezeichnung des Selbstverständlichen

und Normal(isiert)en ist im Kontext hegemonialer Benennungsprakti-

ken bekannt, die explizite Bezeichnung von Menschen als weiß, bürger-

lich oder heterosexuell stößt bei diesen auf Irritation; sie bleiben übli-

cherweise unmarkiert. Gülçin D. und Rahman F. bedienen sich dieser

Strategie, um sich und ihre Leute als ›normale‹ Menschen zu empfehlen

und quasi leise hinzuzufügen, dass es sich um Muslim:innen handelt.

Die Entsolidarisierung gegenüber den ›bösen‹ ›Muslim:innen‹

geht nun paradoxerweise mit ihrer Hypervisibilisierung als (›böse‹)

Muslim:innen bei gleichzeitiger Entmuslimisierung einher. Das funk-

tioniert am Beispiel von Gülçin D. folgendermaßen: Sie bezieht sich

auf den berechtigten Bedarf »ganz normaler Jugendlicher« nach »re-

ligiöser Unterweisung«. Sprachlich stellt sie muslimische Jugendliche

mit christlichen, jüdischen, buddhistischen und anderen Jugendlichen

gleich. Trotzdem besteht kein Zweifel, dass es ihr um Muslim:innen

geht. Die Begriffsverschiebung, die das Muslimische in den Hinter-

grund rückt und dafür das Religiöse und das Jugendliche aufruft,

greift anerkannte Aspekte auf und nutzt sie für das Ziel, muslimi-

sche Religionszugehörigkeit als eine mögliche von ›ganz normalen‹

Deutschen zu normalisieren. Die performative Wiederholung erlaubt

ihr, ihre Interessen als Bürger:in zu artikulieren (»Ich bin ein Teil in

dieser Gesellschaft. Ich möchte mich nicht andauernd erklären«)20

und im Zuge dessen, ihre Religion zu inkludieren (»Ich möchte, dass

es selbstverständlich ist, dass ich als Muslim in dieser Gesellschaft (1)

((atmet tief ein)) genauso viel Rechte habe«).

Gleichzeitig geschieht dies auf Kosten der Exklusion anderer Mus-

lim:innen, und zwar aus der Gemeinschaft derMuslim:innen: Zunächst

spricht Gülçin D. von »radikalisierte[n] Muslime[n]«, dann von »radi-

kalisierten jungen Leuten«, anschließend argumentiert sie bezüglich

20 Die Sequenz wird im Abschnitt Ver_Antworten rekonstruiert.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


108 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

eines konkreten Falls, den sie verallgemeinert: »[D]er war ja nicht re-

ligiös, ja, es geht ja, also (2) wenn er religiös gewesen wä:re, und, hm

(2), wie sagt man (1) aufgeklärt, dann würde er ja wissen, dass er so-

was nicht machen darf oder nicht machen kann.« Sie bezieht sich auf

den Fall eines Jugendlichen, der einen Mann wegen seiner Kippa mit

einem Gürtel schlug. Der im öffentlichen Diskurs als muslimisch mar-

kierte Täter wird von ihr als nicht-religiös jenen »ganz normalen Ju-

gendlichen« entgegengehalten, deren religiöse Unterweisung zum Ziel

hat, sich das Verhalten des Propheten zum Vorbild zu nehmen. Der Ge-

walt des entmuslimisierten Jugendlichen stellt sie das angestrebte Ver-

halten normalisiert-muslimischer Jugendlicher gegenüber: »[E]in vor-

bildlicher, ein liebevoller, ein respektvoller Umgang mit anderen Men-

schen« ist für sie das Ziel der »religiösen Unterweisung«.Die Unterwer-

fung unter den Sicherheitsdiskurs erlaubt es ihr, eine Verschiebung vor-

zunehmen: Das gewalttätige Verhalten, das im antimuslimischen Dis-

kurs als muslimisch markiert wird, wird von ihr als nicht-muslimisch,

weil nicht religiös gedeutet. Sie lehnt die Gewalt ab, weil sie Musli-

min ist (und nicht obwohl sie Muslimin ist) und erwartet, »als Mus-

limin« anderen Deutschen gleichgestellt zu werden. Die Unterwerfung

erlaubt den Widerstand gegen antimuslimische Stereotype und über-

lässt die entmuslimisierten Jugendlichen dem Sicherheitsdiskurs, so-

dass die Durchführung von Deradikalisierungs- und Präventionsmaß-

nahmen als gerechtfertigt erscheint, wenn auch nicht für normale (also

muslimische) Jugendliche indiziert.

»Ok, dann machen wir halt äh unser Ding«

In der zweiten Gruppendiskussion wird die Frage der Ent_Solidari-

sierung mit Blick auf Konflikte zwischen etablierten Muslim:innen

thematisiert, die in Deutschland »Strukturen« aufgebaut haben und

sich darin engagieren, und jüngeren, »in Deutschland sozialisiert[en]«

Muslim:innen, die neue Strukturen aufbauen – teils neben, teils gegen

die alten Strukturen. Abdul I. kritisiert dies scharf und bevorzugt

es, auch konfliktreiche Diskussionen zu führen und »Widerstände«

als »interne« anzugehen und zu »überwinden«, um muslimische

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 109

Strukturen zwar divers, aber gemeinsam zu gestalten. »Ich glaube

schon, dass wir neue Initiativen und so brauchen, aber sie müssen

nicht diesen (.) diese Richtung einschlagen.« Er kritisiert, dass junge,

hier sozialisierte Muslim:innen es sich durch den Austritt aus den

etablierten Verbänden zu leicht machen, wenn sie den Konflikten

ausweichen. Abdul I. spricht aus der Position der alten Strukturen,

die er repräsentiert und denen als Strukturen eine gewisse Starrheit,

aber auch Stärke anhaftet. Etwas daran ändern zu wollen, bedeutet

für ihn, gegen »Widerstände« ankämpfen zu müssen, von denen er

aber glaubt, dass sie »zu überwinden« sind. Er führt verschiedene

Gründe an, warum aus seiner Perspektive die Auseinandersetzung zu

suchen ist. Zum einen gebietet das laut Abdul I. der Respekt gegenüber

jenen, die die Strukturen aufgebaut haben. Er wünscht sich, dass

neue Vereine »sagen ›Okay, wir sind im Dialog, wir respektieren die

Arbeit der Verbände usw.‹« Er kritisiert also nicht grundsätzlich die

Gründung neuer Organisationen, sondern seine Kritik richtet sich

dagegen, dass neue Vereine in Opposition zu den alten Strukturen

gegründet werden und den internen Konflikten ausweichen, mehr

noch, sie in der Öffentlichkeit austragen, die also »sagen ›Ja wir sind

gegen Verbände und wir kritisieren sie jetzt von A bis Z und sonst was

ähm und wir arbeiten sogar äh im Zweifelsfall gegen sie.‹«

Aus Abdul I.s Sicht ist das respektlos. Das Vorgehen ist nicht nur

aus moralischen Gründen, sondern seines Erachtens auch deswegen

verwerflich, weil die neuen Vereine aus den alten Strukturen hervor-

gingen. Ohne die Stärke, den Rückhalt und die Unterstützung durch

die etablierten Strukturen wären die neuen Akteur:innen nicht in der

Lage gewesen, sich zu »akademisieren« und Neues aufzubauen, so sei-

ne Argumentation. »Die sind aus den Strukturen heraus entstanden,

aus den Strukturen heraus.« Samir H. stimmt Abdul I. zu, sie reden

durcheinander und bestätigen sich gegenseitig: »Ja, genau, […] das ge-

worden, was sie sind und propagieren jetzt etwas VÖLLIG NEUES, NIE

DAGEWESENES.« Er führt seinerseits aus: »Es DARF äh außerhalb der

ähm (3) der Moscheen oder der Strukturen das geben, aber diese Leu-

te, die sich strukturiert haben, müssen eben selber sich fragen ›Wel-

chen Mehrwert gebe ich der muslimischen Community insgesamt zu-

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


110 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

rück.‹« Samir H. ist ebenfalls nicht grundsätzlich gegen Neugründun-

gen und eine Pluralität von Vereinen und Verbänden. Er erwartet aller-

dings nicht nur Respekt, sondern auch Dankbarkeit sowie eine gewisse

Bescheidenheit in der Einschätzung der eigenen Arbeit.

In der Argumentation der beiden Vertreter etablierter Verbände

scheinen die klassischen Konflikte zwischen etabliert und innovativ,

Eltern und Kindern und ähnlichen Konstellationen durch. Im Unter-

schied zu den üblichen Konflikten dieser Art finden die hier genannten

jedoch in einem gesellschaftlichen Kontext statt, der muslimische

Verbände beobachtet, kommentiert und reglementiert. Abdul I. meint:

»Ja, das das ist ja (.) offensichtlich ne Tendenz ähm, die die mehr als

gefährlich ist aus meiner Sicht.« und Samir H. bestätigt: »Das sehe ich

auch.« Die eindringliche Aufforderung, die Konflikte als »interne« zu

behandeln und die »Community-Anbindung« nicht aufzugeben, reflek-

tiert den gesellschaftlichen und sicherheitspolitischen Kontext. Auch

die Erinnerung daran, dass die hier sozialisierte Generation durch die

Stärke, den Rückhalt und die Unterstützung der Communities wach-

sen konnte, reflektiert den Umstand, dass die Marginalisierung von

Eingewanderten aufgefangen wurde und die Verbände durch eigene

Angebote der Diskriminierung entgegen getreten sind. Vor diesem

Hintergrund stellt die öffentliche Opposition, also das Hineintragen

interner Konflikte in jene Bereiche der Gesellschaft, die die Entfaltung

von Muslim:innen behindern, eine besonders empfindliche Verletzung

dar und hat Verständnislosigkeit und Kränkung zur Folge. Die hier

sozialisierte Generation, so Abdul I., reflektiert diesen Umstand nicht.

Sie bricht das Gespräch mit der Community ab und wendet sich der

Dominanzgesellschaft zu.

Die Kommentierung der oppositionellen Neugründungen erfährt

aber auch aus einem weiteren Grund Kritik. Abdul I. unterscheidet ver-

schiedene Positionierungen innerhalb der muslimischen Community

und führt Alter, Sozialisation, »liberale Muslime« und »Mainstream-

Muslime« an. Er hält der – aus seiner Sicht – »fragwürdige[n] Entwick-

lung« den Vorschlag entgegen, »interne Widerstände zu überwinden«

und »neue Initiativen« respektvoll und imDialogmit den alten Struktu-

ren zu gründen. Diesen Umgang miteinander und mit Konflikten ver-

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 111

misst er: Er bedauert, dass »das immer mehr verloren geht« und fragt

sich, »wo das am Ende hinführen wird«. Seine Kritik richtet sich auch

gegen die Beliebigkeit und Unverbindlichkeit jener Gruppierungen, die

er – analog zu deren Selbstbezeichnung – unter einem »liberalen La-

bel« zusammenfasst. Aber auch »Mainstream-Muslim:innen« wirft Ab-

dul I. Kompliz:innenschaft vor. Es handelt sich bei einer der Gruppen,

über die in der Diskussion exemplarisch geredet wird, laut Abdul I. um

»20 Männekens«, die aber große öffentliche Aufmerksamkeit erhalten,

ohne seiner Meinung nach repräsentativ sein zu können. Aus der Per-

spektive der etablierten Strukturen ist das seiner Meinung nach »ge-

fährlich«, und zwar »gesellschaftlich« und »intern muslimisch«. Samir

H. verknüpft den Vorwurf der Beliebigkeit mit dem Argument der Ge-

fährlichkeit und meint, dass »eine selbst gewählte Optimierung höchst

gefährlich« ist. Gegen Neugründungen hat auch er nichts einzuwen-

den, erwartet von den Akteur:innen aber eine Orientierung an musli-

mischen Interessen: »Es DARF äh außerhalb der ähm (3) der Moscheen

oder der Strukturen das geben, aber diese Leute, die sich strukturiert

haben,müssen eben selber sich fragen: WelchenMehrwert gebe ich der

muslimischen Community insgesamt zurück.« Er wird dabei mehrfach

von Abdul I. bestätigt: »Genau!« An Abdul I.s einleitenden Ausführun-

gen anknüpfend beklagt Samir H., dass die kritisierten Vereine sich an

persönlichen, individuellen Interessen und an der Optimierung der ei-

genen Person und Position orientieren. Im Zuge der »selbstgewählten

Optimierung« verlieren seiner Ansicht nach diese Neugründungen die

Community aus dem Blick, da ihre Aktivitäten keinen »Mehrwert« für

Muslim:innen haben. Samir H. hält die dominanzgesellschaftliche An-

erkennung dieser Gruppen für »gefährlich«, weil »20 Männekens« ohne

»Community-Anbindung« als repräsentativ missgedeutet werden. In-

demdiese nicht nur neben, sondern auch gegen die etablierten Struktu-

ren arbeiten, sind sie auch »intern muslimisch« »gefährlich« und schä-

digen die Community: »[G]egen die Strukturen, ähm äh und auch ähm

ZU DEM PREIS, DASS WIR DIE STRUKTUREN SCHWÄCHEN. Und

ich glaub das ist ne=ne fr- ne sehr fragwürdige Entwicklung.«

Obwohl einige Kritikpunkte gegen das attestierte neoliberale Ver-

halten gerichtet sind, meinen die Diskussionsteilnehmer:innen hier

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


112 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

nicht jene, die sich unter dem »liberalen Label« formieren. Im Unter-

schied zu »liberalen« Muslim:innen, über die es sich – so die einhellige

Meinung – nicht lohnt weiter zu sprechen, stellt Samir H. heraus,

dass der Verein, über den diskutiert wird, aus den Strukturen heraus

entstanden ist. Er wiederholt diese Tatsache mehrfach. Die Kränkung

liegt darin, dass die Akteur:innen des Vereins auf eine gemeinsame

Geschichte mit jenen Muslim:innen und ihren Strukturen zurückbli-

cken, von denen sie sich nun absetzen. Der genannte neue Verein

greift, so die Kritik der Diskussionsteilnehmer:innen, auf geteiltes

Wissen zurück, stellt dieses aber als neu dar, grenzt sich von den

etablierten Strukturen ab und setzt sich medienwirksam in Szene.

Für Unverständnis unter den Diskussionsteilnehmer:innen sorgt auch,

dass diese Gruppe im Unterschied zu den »liberalen« Muslim:innen

weiß, wovon sie spricht. Während mit den »liberalen« Muslim:in-

nen keinerlei Verbindung und demnach auch keine Solidarität, noch

nicht einmal eine aktive Entsolidarisierung stattfindet, scheint das

Band zwischen den etablierten Verbänden und den neuen Vereinen

zumindest in Form einer aktiven gegenseitigen Abgrenzung noch zu

bestehen. Aufgrund ihrer historischen und religiösen Nähe kann aus

Sicht der alten »Strukturen« ein solidarisches Mit- oder auch Ne-

beneinander nur aufrechterhalten werden, wenn ein Mindestmaß an

Respekt, Vernetzung und Community-Orientierung gegeben ist. Dazu

gehört auch, dass die Arbeit der jeweils anderen anerkannt wird und

nicht »propagiert« wird, dass die neuen Vereine etwas »völlig Neues«,

»nie Dagewesenes« anbieten. Anstatt konkrete, niedrigschwellige Ver-

einsarbeit zu leisten, die an den Bedürfnissen der Community ansetzt,

organisieren die Akteur:innen der neuen Vereine aber zum Beispiel

eine Konferenz, die an eine nicht-muslimische Zielgruppe gerichtet

ist. Das wertet Samir H. als »Versuch der Akademisierung«. Anstatt der

Gemeinde zu dienen und ihr etwas zurückzugeben – schließlich haben

auch sie von den Gemeindediensten profitiert –, bemühen sie sich um

Nicht-Muslim:innen, und zwar auf Kosten jener Community, die sie

aufgezogen hat, so Samir H. Die Aufkündigung der Solidarität seitens

der neuen Vereine wird ihrerseits mit Entsolidarisierung beantwortet.

In der Argumentation deuten sich mehr als nur eine Konkurrenzsitua-

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 113

tion sowie gegenseitige Verletzungen und Kränkungen an, vielmehr

scheint hier ein klassischer Eltern-Kind-Konflikt durch. Der Kontext

ist jedoch gesellschaftlich strukturiert, der Vorwurf des fehlenden

»Mehrwerts« und mehr noch, der Arbeit »gegen die Strukturen«,

um den Preis, diese zu »schwächen«, erhält angesichts dessen eine

gesellschaftliche Dimension von großer Reichweite.

Die sicherheitspolitische Dimension des Konflikts liegt darin, dass

das Ausrichten von öffentlichkeitswirksamen Angeboten, die sich an

den Interessen der Dominanzgesellschaft orientieren, politisch und fi-

nanziell gefördert wird, während die alltägliche Basisarbeit als Ehren-

amt geleistet wird und unsichtbar bleibt. Während geförderte Vereine

öffentlichkeitswirksame Konferenzen für Nicht-Muslim:innen planen,

muss sich der Moscheevorstand nach Feierabend »um Klopapier küm-

mern […], um den Wasserrohrbruch und dann soll er noch ein Konzept

für Jugendarbeit entwerfen?«, so Samir H. Mit Blick auf die Privilegi-

en und Ressourcen der anderen verteidigt er sich und entschuldigt die

wenig aufregenden Angebote: »Was bieten wir denen an?« Hier scheint

der Konflikt zwischen produktiver und reproduktiver Arbeit durch. Sa-

mir H. ist verärgert, weil die ausscherenden Akteur:innen der neuen

Vereine all das wissen, schließlich sind sie in diesen Strukturen groß-

geworden. Umso unverständlicher ist ihm ihre Kritik an den »Leute[n]

in der Moschee«. Samir H. kritisiert, dass sie Moscheeverbände öffent-

lich diskreditieren, anstatt der Community etwas zurückzugeben.

Rania G., der Jüngsten in der Runde, gelingt es nach wiederholten

Versuchen, in das Gespräch einzusteigen. Als Vertreterin eines musli-

mischen Jugendverbandes macht sie auf die Erfahrungen vonmuslimi-

schen Jugendlichen aufmerksam, um sowohl die Achse zwischen Jung

und Alt aufzubrechen als auch der Deutung des Konflikts eine andere

Sichtweise hinzuzufügen. Sie fordert von den älteren Anwesenden als

Vertreter der etablierten Strukturen Unterstützung ein und kritisiert

ihrerseits deren fehlende Würdigung des Engagements der Jungen, die

innerhalb der Community aktiv sind: »[G]anz ehrlich, also bei uns in-

im Verband,wer sind denn die Aktiven? Studenten. Undwarum?@Weil

die flexibel sind.@.« Sie durchkreuzt damit gleich mehrere Differenz-

linien, die Samir H. und Abdul I. in ihrer Kritik angeführt hatten: Zu-

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


114 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

nächst ist ihr Verband ein Beispiel dafür, dass jüngere, hier sozialisierte

Muslim:innen innerhalb der Strukturen aktiv werden. Der Markierung

der Neugründungen als »Versuch der Akademisierung« hält sie entge-

gen, dass in ihrem Verband angehende Akademiker:innen (»Studen-

ten«) die Hauptlast tragen. Argumentativ setzt sie der Identifizierung

von Gründen für die reproduktive Arbeit eine andere Komponente als

jener von Samir H. angeführten entgegen: Personen, die über Zeit ver-

fügen, können sich um die Basisarbeit kümmern. Insbesondere aber

steht die Gruppendiskussion selbst paradigmatisch für den Umgang

mit jüngeren Mitgliedern der Community: Rania G. wird nicht gehört.

Selbst als sie in dieser Sequenz endlich sprechen kann, wird ihr Beitrag

von Abdul I. kurz kommentiert (»Sicherlich. Gar keine Frage.«) und das

Gespräch in eine andere Richtung weitergeführt. Rania G. leitet ihren

Redebeitrag damit ein, dass sie das Gespräch zum Thema der Diskus-

sion zurückführen und daran erinnern will:

»Ja, aber einfach nochmal um zu=zu dem Thema Sicherheitsdiskur-

se zurückzukommen. Man muss aber auch sagen, dass eben, also ich

mach Sicherheitsdiskurse auchmit dafür verantwortlich, dass ähm Ju-

gendarbeit oder islamische Verbandsarbeit whatever, ähm (.) ein Pri-

vileg bleibt.«

Sie führt also ebenfalls den gesellschaftlichen Kontext in die Reflexion

ein, gibt diesem aber eine andereWendung.Während SamirH. und Ab-

dul I. die fehlende Berücksichtigung des Kontextes im Zusammenhang

mit dem öffentlichen Austragen interner Konflikte bemängeln, argu-

mentiert Rania G. diesbezüglich mit Blick auf muslimische Verbände

insgesamt. Fehlende Ressourcen für die Basis- und Verbandsarbeit er-

weitert sie um fehlende Ressourcen für Jugendarbeit und lenkt damit

die Kritik um: Anstatt gegeneinander zu argumentieren und sich um

die viel zu knapp bemessenen Ressourcen zu streiten, richtet sie ihre

Kritik an diejenigen, die die Verteilung von Ressourcen verantworten.

Die Entsolidarisierung, die im Gespräch zwischen Samir H. und Ab-

dul I. tragend ist, wird von Rania G. aufgefangen und damit implizit

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 115

Solidarität eingefordert, um gemeinsame Interessen verfolgen zu kön-

nen.21

Rania G. ruft in ihrer Argumentation in Erinnerung, dass die

Sicherheitsdiskurse maßgeblich für die Handlungsfähigkeit von mus-

limischen Verbänden und Organisationen verantwortlich sind, etwa

wenn Gemeinnützigkeit aberkannt und der Zugang zu finanziellen

Ressourcen eingeschränkt oder gar nicht erst gewährt wird. Ehrenamt

kann dann häufig nur von flexiblen und aktiven Studierenden getragen

werden. Rania G.s Argument beleuchtet Samir H.s Kritik aus einer an-

deren Perspektive: Sie reagiert (ähnlich zur ersten Interviewsituation

zwischen Gülçin D. und Rahman F.) auf die Erwartungshaltung der

älteren Generation ihrerseits mit der Aufforderung, das Engagement

der jungen Generation zu würdigen und ihre Lebenssituation sowie

ihre Interessen im Kontext des Sicherheitsdiskurses anzuerkennen.

Sie lenkt den Blick auf die Erfahrung anderer junger muslimischer

Studierender und Ehrenamtlicher, die Lücken schließen, aber un-

sichtbar gemacht und nicht gehört werden. Der Entsolidarisierung

setzt sie einen Appell zur Solidarisierung entgegen und fordert ge-

meinsames Handeln ein, um der gesellschaftlichen Diskriminierung

begegnen zu können. Auch in den anderen Gruppendiskussionen wird

anhand konkreter Beispiele und allgemeiner Diskussionen darüber

gesprochen, wie der gesellschaftliche Islam- und Sicherheitsdiskurs in

das Verhältnis zwischen Muslim:innen hineinragt und dabei Fragen

nach Ent_Solidarisierung zentral sind. Denn die Sichtbarkeit von

Muslim:innen als Muslim:innen in der Öffentlichkeit ist auf wenige

ihnen zugestandene Rollen begrenzt, die zudem eher dazu geeignet

sind, sich von anderen (als) Muslim:innen (Markierten) abzugrenzen

als muslimische Bedürfnisse aufzugreifen. Zusammengenommen

verdeutlichen die Argumentationen, wie komplex und vielschichtig die

Fragen sind, mit denen sich die Verbände auseinandersetzen müssen,

und dass dabei sowohl intersektionale Machtverhältnisse als auch die

Rahmung durch den Islam- und Sicherheitsdiskurs stets mitverhandelt

werden.

21 Über Jugendarbeit ist im Abschnitt Ver_Antwortenmehr zu lesen.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


116 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Ver_Antworten

In allen Gruppendiskussionen antworten die Diskussionsteilneh-

mer:innen auf den Sicherheitsdiskurs, indem sie den Staat zur

Verantwortung ziehen und ihn mehr oder weniger explizit auffor-

dern, demokratischen Prinzipien gerecht zu werden. Dazu gehört

aus ihrer Sicht selbstverständlich auch, muslimische Interessen und

Bedürfnisse als bürgerliche in einem säkularen Staat zu akzeptieren.

Sie diskutieren verschiedene Konstellationen, in denen sie ihre An-

erkennung und ihre Sicherheit gefährdet oder missachtet sehen. Die

Funktionsweise des ›Bedrohungsszenarios‹ wird evaluiert hinsichtlich

seiner Auswirkungen auf ihr persönliches und soziales Leben, ihr zi-

vilgesellschaftliches Engagement und ihre Gemeindearbeit sowie ihren

beruflichen Alltag. Sie kehren also die Blickrichtung um: Die geteilte

Erfahrung, beobachtet, kommentiert und reglementiert zu werden,

wird selbst zum Gegenstand von Beobachtung und Kommentierung.

Unsere Diskussionsteilnehmer:innen reflektieren die Adressierung

von ›Muslim:innen‹ als Bedrohung unter Berücksichtigung intersek-

tionaler Konstellationen22 und ambiguer Bedeutungen für jeweils

konkrete Kontexte. Sie werden gleichzeitig als Teil des Problems und

seiner Lösung adressiert und durch wiederholte Ansprachen dazu

angehalten, sich zum Sicherheitsdiskurs zu positionieren. Sie wer-

den zur Distanzierung von ›Islamismus‹ und ›islamisch‹ legitimierter

Gewalt aufgefordert, ansonsten droht die Disziplinarmacht in Form

von Verdächtigung, Beobachtung und Reglementierung zu greifen

sowie damit, Restriktionen und Sanktionen zu ergreifen. Ihr aktiver

Beitrag, den sie als Muslim:innen zur Gesellschaft leisten, wird auf

die Mitwirkung in Maßnahmen zu Deradikalisierung und Prävention

reduziert. Die Bereitschaft zur Selbstführung durch Bekenntnis und

Verantwortungsübernahme wird mit (vorläufiger und begrenzter) Zu-

gehörigkeit belohnt. Diese reicht jedoch nicht aus und führt letztlich zu

der Frage, wie (als) Muslim:innen (Markierte) angesichts ihrer prekären

22 Das wurde bereits im Abschnitt Inter_Sektionen rekonstruiert.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 117

Anerkennung und des ihnen verweigerten Schutzes ihre Bedürfnisse

nach Bildung, Sicherheit und Würde selbst organisieren können.

Die Diskussionsteilnehmer:innen sind sich der Anrufung bewusst,

mit der sie dazu angehalten werden, ihren Beitrag zu Deradikalisie-

rung und Prävention zu leisten. Sie wissen aus eigener Erfahrung, dass

die Förderlandschaft auf ›islamistischen Extremismus‹ fokussiert und

finanzielle Anreize schafft mit dem Ziel, dass muslimische Gemein-

den und Vereine die sicherheitspolitische Führung und Disziplinierung

mittragen und sich selbst entsprechend führen. Sie kritisieren einer-

seits, auf die Rolle als ›Sicherheitspartner‹ im Kampf gegen Islamis-

mus reduziert zu werden23, andererseits kann selbst in diesem Arbeits-

feld von einer Zusammenarbeit auf Augenhöhe keine Rede sein. Letzt-

endlich interessiert ihr allgemeiner und gleichberechtigter Beitrag zur

Gesellschaft, den sie als muslimische Mitbürger:innen leisten, nicht.

Stattdessen steht ihre Loyalität als Deutsche zur Disposition und sie

stehen als ›Muslim:innen‹ unter Generalverdacht, sodass sie sich häu-

fig damit konfrontiert sehen, mehr mit ihrer Verteidigung und Außen-

wahrnehmung zu beschäftigen als mit ihren community-internen In-

teressen und ihrem allgemeinen, gesellschaftlichen Engagement. Die

›Partnerschaft‹, die im Sicherheitsdiskurs zwischen Staat und musli-

mischen Communitys von ersterem eingefordert wird, ist unausgegli-

chen. Muslimische Communities machen die Erfahrung, dass Grund-

gesetz, Rechtsstaat, Demokratie, Sicherheit, Meinungs- und Religions-

freiheit zu ihren Ungunsten missgedeutet werden, also universalisti-

sche Werte partikular ausgelegt und Muslim:innen benachteiligt wer-

den. Die Diskussionsteilnehmer:innen bemängeln die Intransparenz

sicherheitspolitischer Apparate und Begriffsinstrumente. Das Konzept

des ›Gefährders‹ verunsichert und verletzt sie.Die Aufforderung, eigene

Angebote nach sicherheitspolitischen Interessen auszurichten, um ihre

erfolgreiche Integration und Demokratiefähigkeit zu beweisen, blendet

aus, dass (als)Muslim:innen (Markierte) vielfältigenDiskriminierungen

ausgesetzt sind, nicht zuletzt, indem ihre Integrations- und Demokra-

tiefähigkeit kollektiv in Frage gestellt wird, ihre Anerkennung prekär

23 Amir-Moazami 2018.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


118 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

bleibt und ihre Bedürfnisse – zum Beispiel nach Sicherheit und Gleich-

stellung – missachtet werden. In der Reflexion dessen stellt sich die

Frage, wer eigentlich sie beschützt und ihre Sicherheit im Blick hat, die

nicht zuletzt infolge des Sicherheitsdiskurses notwendig wird.

Im Zusammenspiel von Gouvernementalität und Bedrohungssze-

nario bringen sich (als) Muslim:innen (Markierte) als Subjekte hervor,

die ihre Loyalität immer wieder neu unter Beweis stellen und ihre ›De-

radikalisierung‹ als Lebens- und Community-Aufgabe zu erfüllen ha-

ben. Da die Selbstführung ›Freiheit‹ voraussetzt24, kann im Zuge der

Unterwerfung Handlungsmacht erlangt werden, sodass eigene musli-

mische Bedürfnisse in den politischenDiskurs eingeführt und die Aner-

kennung undBekämpfung von antimuslimischemRassismus als demo-

kratisches Bürger:innenrecht eingefordert werden kann. Indem sie sich

der Anrufung unterwerfen25 und Deradikalisierungs- und Präventions-

arbeit leisten, gestalten sie den Diskursraum mit: Sie können Position

beziehen und neben Erfolgen auch von der unangemessenen Diskur-

sivierung sowie von politischen Fehlentscheidungen und Förderlücken

berichten. Das Antworten ermöglicht eine Deutungsposition, von der

aus der Staat selbst in die Verantwortung genommen wird.

Die Diskussionsteilnehmer:innen kritisieren, dass im Unterschied

zu Präventions- und Deradikalisierungsprogrammen, die ›Muslim:in-

nen‹ als (potentielle) Täter:innen in den Blick nehmen, Förderprogram-

me für Muslim:innen fehlen, und zwar solche, die antimuslimischen

Rassismus thematisieren, Muslim:innen empowern oder, wie Gülçin

D. es fordert, »ganz normale« Jugendarbeit anbieten. Sie rücken ei-

gene Bedarfe ins Licht, die im Rahmen von Präventions- und Deradi-

kalisierungsarbeit nicht zufriedenstellend bedient werden können. Sie

fordern gleichberechtigte Teilhabe, auch bezüglich ihrer spezifischen

Interessen, sodass ›Freiheit‹ und ›Demokratie‹ ihren universalistischen

Ansprüchen gerecht werden. Die Relevanz und Bedeutung der Arbeit

muslimischer Communities wird von ihnen selbst als Beitrag zur Ge-

24 Foucault 2017b; Sarasin 2005.

25 Butler 2006.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 119

samtgesellschaft betont undmit Hinweis darauf ihre uneingeschränkte

Anerkennung und Gleichstellung eingefordert.

Die Argumentation gründet unter anderem auf allgemein gesell-

schaftlich geteilten und anerkannten Interessen (etwa Jugend- und Bil-

dungsarbeit zu betreiben oder sich um die religiösen Bedarfe ihrer Ge-

meinde zu kümmern), auf ihrer faktischen Zugehörigkeit (hier gebo-

ren, aufgewachsen und lebend) und auf ihrem Anspruch, durch die

deutsche Verfassung geschützt und gleichgestellt zu werden. In der

Kritik, die in der Unterwerfung möglich wird, präsentieren sich unse-

re Gesprächspartner:innen als Bürger:innen, artikulieren ihre Interes-

sen aus dieser Position und streben nach Handlungsmacht. Sie fordern

ein, dass das Versprechen nach Teilhabe tatsächlich eingelöst wird und

sie als gleichgestellte Bürger:innen anerkannt werden. Das setzt vor-

aus, dass ihre Sorgen und Ängste ernst genommen, ihre Sicherheits-

bedürfnisse nicht übergangen und ihre Forderungen nach Partizipati-

on, Zugang zu Ressourcen und Investition in muslimische Strukturen

stärker ins gesellschaftliche Blickfeld rücken. Muslimische Interessen

treten im Sinne der gouvernementalen Vernunft26 als bürgerliche In-

teressen in Erscheinung, auf die der Staat reagieren muss, wenn er

die (Selbst-)Führung nicht gefährden will. Gleichwohl vertrauen nicht

alle Diskussionsteilnehmer:innen darauf, dass der Staat sie schützen

wird. Es werden Möglichkeiten diskutiert, sich gegenseitig Schutz zu

bieten. In gemeinsamen Visionen über eine community-nahe Solidari-

tät und Zusammenarbeit mit anderen Muslim:innen tritt die Vorstel-

lung eines gegen-hegemonialen Raumes in Erscheinung. Die Diskus-

sionsteilnehmer:innen konzipieren einen heterotopen Raum27, in dem

nicht Misstrauen und Ent_Solidarisierung, sondern Gemeinschaft in

Verschiedenheit gelebt wird.

26 Nach Foucault folgt die gouvernementale Vernunft nicht starr den Staatsin-

teressen, sondern erwächst aus dem »komplexen Spiel zwischen individuellen

und kollektiven Interessen« (2017b: 73).

27 Foucault 2005.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


120 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

»Dicka, habt doch die Transparenz so!«

Unsere Diskussionsteilnehmer:innen teilen die kollektive Erfahrung,

dass ihre Loyalität als Deutsche zur Disposition steht. Sie stehen unter

Generalverdacht und müssen auf Vorwürfe und Anschuldigungen

reagieren. Sie unterwerfen sich dem Sicherheitsdiskurs, indem sie

seine Sprache und Argumentation aufgreifen auf der Suche nach

einem adäquaten Umgang damit. Eine Strategie besteht darin, Staat

und Gesellschaft an ihre eigenen Maximen zu erinnern und ihnen zu

spiegeln, dass sie es sind, deren Verhalten undemokratisch, unredlich

und sozial unverträglich ist. Die Diskussionsteilnehmer:innen kehren

also sowohl die Blickrichtung als auch den Vorwurf um.

In der dritten Gruppendiskussion diskutieren die Teilnehmer:in-

nen über den ›Gefährder‹-Begriff. Leyla L. bemängelt, dass sie sich vom

Sicherheitsdiskurs »verarscht« fühlt und fordert Transparenz: »Dicka,

habt doch die Transparenz so!« Die kumpelhafte Anrede unterstreicht,

dass sie sich auf derselben Seite wähnt. Sie spricht den Staat direkt an

und durchbricht einerseits die Grenzziehung zwischen Muslim:innen

und Deutschen und andererseits die im Sicherheitsdiskurs gegen Mus-

lim:innen gerichtete einseitige Kontrollfunktion des Staates. Sie ruft

ein Verhältnis zwischen Staat und Bürger:innen auf, das zwar arbeits-

teilig, aber gleichberechtigt operiert: »So wenn wir, weißt du (.), wenn

wir n gemeinsames Ziel haben, dann können wir doch zusammenar-

beiten.« Obwohl auch in dieser Gruppendiskussion die Solidarität zwi-

schenMuslim:innen angesichts ihrer Diskriminierung verhandelt wird,

werden in dieser Sequenz Muslim:innen, Staat und Dominanzgesell-

schaft in ein »wir« zusammengeführt, das ein »gemeinsames Ziel« ver-

folgt. IndemLeyla L. das »wir« so selbstverständlich formuliert, setzt sie

die Gegenüberstellung eines Staates der Deutschen auf der einen Seite

undMuslim:innen, deren Integration verhandelt wird und deren Zuge-

hörigkeit zur Disposition steht, auf der anderen Seite, außer Kraft.28 In

28 Vgl. etwa die erste Deutsche Islamkonferenz, in der diese Konstellation sich be-

reits in der Sitzordnung spiegelte, aber auch in Sprache, Programm und Zielen

ausgedrückt wurde.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 121

der Einladung zur Zusammenarbeit präsentiert Leyla L. Muslim:innen

nicht nur als Bürger:innen, sondern lädt sie zu einer Kooperation auf

Augenhöhe ein, um die parallel laufenden Bemühungen zusammen zu

führen. Die derzeitige Situation ironisierend, formuliert sie ihre Auf-

forderung so, als hätte bislang einfach niemand daran gedacht, zu ko-

operieren (»dann können wir doch«). Gleich darauf übt sie offen Kri-

tik am Staat, weil er Muslim:innen gegenüber nicht offen ist und ih-

nen nicht vertraut, so ihr Vorwurf: »Warum versteckst du was vor mir?

Warum?« Sie lacht kurz auf und ergänzt »Weißt du so? Weil es ist halt

so, is direkt so:Wen willst du hier verarschen.« Sie fühlt sich hintergan-

gen. Ihr Redebeitrag wird von den anderen Diskussionsteilnehmer:in-

nen rege und zustimmend kommentiert. Hassan M. sagt: Das »Pro-

blem« ist »nicht nur man=etwas versteckt, sondern man versteckt was,

aber behauptet man dann, man sei transparent«. Intransparenz und

Heuchelei sind klassische antimuslimische Topoi29, die insbesondere

im Sicherheitsdiskurs ihre Wirkung zeigen. Sie werden hier nun auf-

gegriffen und zurückgespiegelt. »Man« ist nicht nur intransparent, son-

dern gibt auch noch vor, transparent zu sein, mehr noch: »Man« wirft

Muslim:innen vor, intransparent und heuchlerisch zu sein.Der Staat als

wichtiger Akteur im Sicherheitsdiskurs wird demokratischen Ansprü-

chen offenbar nicht gerecht, wirft aber die eigenen Versäumnisse Mus-

lim:innen vor, so die Argumentation. Die Diskussionsteilnehmer:innen

hinterfragen dieMachtstruktur und die doppelten Standards: VonMus-

lim:innen wird etwas erwartet, das ihnen gegenüber nicht eingehalten

wird, dessen Missachtung ihnen aber wiederum vorgeworfen wird.

»die Frage der Priorität und [die] Frage der Augenhöhe«

Gülçin D. spricht aus der Perspektive eines Vereins, der Präventions-

und Deradikalisierungsarbeit anbietet. Vor dem Hintergrund ihrer Er-

fahrungen in der konkreten Arbeit zweifelt sie an der Berechtigung des

Bedrohungsszenarios: »Ich sehe das ja aus dem äh aus der Arbeit, die

29 Shooman 2014.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


122 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

ich bei meinem Träger mache, dass eigentlich die Gefahr nicht so groß

ist, dass wir andauernd radikalisierte Jugendliche haben.« Demgegen-

über mangelt es an regulären Angeboten:

»[I]m Vorfeld braucht es mehr Aufklärungsarbeit unter Musli::men

oder braucht es mehr politische Bildung, um die Menschen, (1) die

Mu=Muslime, in dem stark zu machen, was sie gerade tun. Also sei-

sind sie Schüler sind sie stä- zu stärken in ihrem Schülersein, wenn

sie Student sind, sie zu stärken in ihrem Studium.«

Zwischen den politischen Interessen, die sich in Förderrichtlinien nie-

derschlagen, und jenen muslimischer Communities besteht eine Dis-

krepanz: »[W]ir würden gerne da eigentlich andocken, ähm aber (1) das

wird schwie::rig, weil die Töpfe, aus denen man Projekte beantragen

kann (1), eben in diesem großen Topf untergebracht sind Sicherheit und

Extremismusprävention.«

Darin drückt sich eine doppelte Diskriminierung aus. Die ge-

wünschten Arbeitsschwerpunkte gehören zu den regulären Leistungen

und Aufgaben der Kinder- und Jugendhilfe. Sie liegen in staatli-

cher Verantwortung und werden dem Subsidiaritätsprinzip zufolge

von freien Trägern ausgeführt. Zusätzlich existieren Projektförde-

rungen, die zeitlich befristet sind und auf spezifische, kurzfristige

Problemlagen reagieren.Während Jugendarbeit und politische Bildung

regelfinanziert sind, woran aber muslimische Träger erst zögerlich

partizipieren können, fällt die Deradikalisierungsarbeit unter die

Projektförderung. Gülçin D. schließt sich nun weder der verbreite-

ten Kritik an der Einschätzung an, dass politischer Radikalismus

und Rassismus als kurzfristige Probleme behandelt werden, noch

kritisiert sie die mangelnde Unterstützung an der Etablierung eines

muslimischen Wohlfahrtsverbands. Sie begnügt sich vielmehr damit,

Projektmittel (also eine zeitlich und thematisch begrenzte Förderung)

für muslimische Jugend- und Bildungsarbeit zu fordern. Gülçin D.s

Wunsch »Projekte [zu] beantragen« knüpft an ihrer Erfahrung an, als

muslimischer Träger lediglich Gelder aus »diesem großen Topf […]

Sicherheit und Extremismusprävention« zu erhalten. Angesichts der

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 123

anvisierten gesellschaftlichen Aufgaben, die sie übernehmen will, ist

ihre Forderung bescheiden.

Sowohl die Bescheidenheit als auch die Unterwerfung stoßen auf

Mohamed B.s Kritik. Muslim:innen wird nur zugestanden, im Rahmen

von Projekten für die Lösung konkreter Probleme in die Verantwortung

genommen zu werden: »›Es gibt ein Problem. Diese Muslime können

das irgendwie auch ändern […] aber sollen nur das bitte ändern und so

wie es uns passt und nicht so,wie sie denken, dass es richtig wäre‹.« Aus

dieser Sicht ist diese Praxis aus verschiedenen Gründen problematisch:

Muslim:innen haben keinen Anteil daran, das Problem zu definieren

oder ein Handlungskonzept zu entwerfen. Sie sind lediglich als Ausfüh-

rende vorgesehen. Die sicherheitspolitische Rahmung des Handlungs-

bedarfs hält Muslim:innen auch perspektivisch aus der Verantwortung

heraus, reguläre Jugendarbeit ist nicht vorgesehen. Insofern argumen-

tiert Mohamed B. sowohl mit als auch gegen Gülçin D.s Strategie. Auch

er hält reguläre Angebote für sinnvoll, zweifelt aber daran, dass Mus-

lim:innen mehr gewährt wird als »ein Problem […] irgendwie [zu] än-

dern«. Ihm stellt sich »die Frage der Priorität und [die] Frage der Au-

genhöhe«. Muslimischen Verbänden wird im Rahmen des Sicherheits-

diskurses lediglich eine nachgeordnete Akteursposition zugestanden:

»Man betrachtet die muslimischen Gemeinden nicht als ebenbürtig«,

sie sollen so arbeiten, »wie es uns passt und nicht so, wie sie den-

ken, dass es richtig wäre«.Die Perspektiven, Erfahrungen undWissens-

bestände von Muslim:innen finden keine Berücksichtigung, vielmehr

werden Aspekte davon für sicherheitspolitische Interessen instrumen-

talisiert.

Gülçin D. ist um einen pragmatischen Ansatz bemüht. Sie stimmt

Mohamed B.s Analyse und Kritik zu (»Das stimmt, da hast du Recht,

aber nur das-«) und widerspricht gleichzeitig seiner Strategie. Sie

teilt seine Kritik an der Übertragung sicherheitspolitischer Aufgaben

an muslimische Verbände, da ihre Kompetenzen nicht in diesem Be-

reich liegen: »Plötzlich müssen sie irgendwelche Projekte stemmen,

mit denen sie vielleicht gar nichts zu tu:n haben.« Gleichzeitig wird

ihnen verwehrt, sich in einer Weise gesellschaftlich einzubringen,

die ihren Fähigkeiten entspricht: »[U]nd sie hätten vielleicht andre

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


124 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Sachen, die sie bisher gut gemacht haben. Wenn man das fördert,

vielleicht viel bessere Arbeit auf die Beine bringen können«. Sie

schwächt ihre Kritik ab, indem sie gleich dreimal ihre eigene Aussage

in Frage stellt (»vielleicht«). Weder sind muslimische Akteur:innen

eindeutig nicht in der Lage, sicherheitspolitische Verantwortung zu

übernehmen, noch kann sie eindeutig bestätigen, dass sie anderes

besser können und dass dieses andere auch fruchtet. Die größtenteils

ehrenamtliche Arbeit der Verbände bedarf der Professionalisierung.

Deren Förderung wird weitgehend erfolglos eingefordert. Stattdessen

werden von außen andere Aufgaben an die Verbände herangetragen

und gefördert. Die ihnen zugedachte Rolle anzunehmen, beruht nicht

nur auf strategischen Überlegungen, sondern ist auch der materiellen

Situation der Verbände geschuldet. Über Deradikalisierungsprojekte

können Verbandsstrukturen professionalisiert werden, allerdings nur

einen Projektzeitraum lang. Die Grenze zwischen Selbstführung und

Disziplinierung verschwimmt.

Gülçin D. argumentiert, dass muslimische Jugendarbeit den Effekt

hat, gesellschaftlich unerwünschtes Verhalten zu reduzieren: »Also es

gibt so viele Sachen, die man machen müsste, damit es gar nicht erst

zur Radikalisierung kommt oder zu dem Geda:nken einer Radikalisie-

rung. So viel Ju::gendarbeit aus muslimischer Perspektive.« Sie wirbt

in der Gruppendiskussion mit muslimischen Teilnehmer:innen für ei-

ne sicherheitspolitische Begründung von Jugendarbeit und versucht,

ihr pragmatisches Vorgehen gegenüber der Politik zu normalisieren.

Mohamed B. deutet Gülçin D.s Ziel, muslimische Jugendarbeit zu pro-

fessionalisieren, als gemeinsames Anliegen von Muslim:innen. Im Un-

terschied dazu geht es »der Politik« seiner Ansicht nach um etwas an-

deres: »Anschläge zu verhindern, einzuschränken oder geringer zu ha-

ben«, also restriktive Maßnahmen durchzusetzen. Demgegenüber wol-

len muslimische Verbände junge Leute stärken, so Mohamed B. Der

nicht näher spezifizierte Begriff im Plural »Anschläge« deutet auf die

Gewalt hin, die von ›Muslim:innen‹ ausgeübt wird. Nicht gemeint sind

hier Anschläge, die gegen Muslim:innen gerichtet sind. Insofern zie-

len die von »der Politik« eingeführten Maßnahmen im Zusammenhang

mit »Anschlägen« nicht auf die Stärkung von Muslim:innen. Vielmehr

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 125

steht ihre Thematisierung als Täter:innen im Zentrum. Mohamed B.

bescheinigt »der Politik« zudem Hilflosigkeit in der Konzeption sinn-

voller Maßnahmen: »[M]ach mal irgendwas, aber bewegt euch nicht zu

viel.« Aus seiner Perspektive mangelt es der Politik an klaren Konzep-

ten, lediglich das Ausmaß an Handlungsfähigkeit wird begrenzt. Die

Anrufung von muslimischen Verbänden als Akteure nimmt sie einer-

seits in die Verantwortung, gesteht ihnen aber nicht zu viel davon zu:

»›[S]o wie ihr noch in der Ecke seid, ist es ganz gut‹«, sagt Mohamed B.

sarkastisch; Muslim:innen sollen »nicht zu sehr in Erscheinung treten«.

Die Diskussionsteilnehmer:innen sind sich nicht einig, ob ihnen ei-

ne unterwerfende Antwort auf die Anrufung muslimischer Verbände

als ›Sicherheitspartner‹ perspektivisch ermöglicht, als reguläre Partner

Verantwortung übernehmen zu können oder aber sie instrumentalisiert

und »in der Ecke« hält. Einig sind sie sich dagegen darin, dass sie Ver-

antwortung übernehmen wollen, und zwar als muslimischer Teil der

Gesellschaft. Hierzu muss die Politik muslimischen Akteuren auf Au-

genhöhe begegnen, sodass andere Prioritäten möglich werden.

»eigentlich brauchen wir was ganz anderes, wir brauchen

eigentlich eine Stärkung der Community«

Viola E. antwortet ebenfalls auf den antimuslimischen Sicherheitsdis-

kurs und hält muslimische Jugendarbeit für eine gute Möglichkeit zur

Prävention. Sie kehrt allerdings die Argumentation des Sicherheitsdis-

kurses um. Nicht »zu viel Islam« führt aus ihrer Sicht zu »Extremis-

mus« und »Terrorismus«, sondern »zu wenig«: »In der Realität ist es ja

tatsächlich so:, dass nicht ä::h zu viel Isla:m äh dieses Problem erzeugt

hat, sondern ä zu wenig oder zu wenigWissen über den Islam.« »Extre-

misten« haben »skurrile Vorstellungen« und das rührt daher, »dassman

eben überhaupt nichtmehr verwurzelt ist und dass (1) ganz grundlegen-

de Dinge, die die Religion ja auch ausmachen […], dass das überhaupt

nicht mehr klar ist«. Viola E. diskutiert im Unterschied zu Gülçin D.

nicht die Frage, wie groß das Radikalisierungsproblem ist. Einig sind

sie und die anderen Diskussionsteilnehmer:innen sich jedoch in der

Theoretisierung des Problems und der Konzipierung von Handlungs-

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


126 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

konzepten. Viola E. knüpft an den Sicherheitsdiskurs in einer Weise

an, die den Staat darin bestätigt, dass etwas geschehen muss. Sie sieht

sowohl den Staat als auch muslimische Verbände in der Verantwortung

zu handeln. Sie führt aber andere Gründe für das Problem an, inso-

fern weicht auch ihr Vorschlag ab: »[E]igentlich brauchen wir was ganz

anderes, wir brauchen eigentlich eine Stärkung der Community. Wenn

wir äh, wenn Moscheegemeinden äh sich äh Räume leisten könnten (1)

und ganz normal ihre Arbeit machen (1) könnten«. Gülçin D. und Mo-

hamed B. stimmen Viola E. zu, sie unterbrechen sie bestätigend und

führen ihre Sätze analog zu Ende.

Das hier in Anschlag gebrachte Wissen widerspricht dem sicher-

heitspolitischen: Die muslimische Deutung des Problems und seiner

Lösung weist das hegemoniale Wissen zurück. Die muslimische Sicht

auf ihre Religion und die Einschätzung der Akteur:innen bezüglich

ihres Potentials zur Extremismusprävention steht der Außenwahr-

nehmung gegenüber. Dass sie dennoch auf ihre Anrufung als ›Si-

cherheitspartner:innen‹ antworten und Verantwortung übernehmen,

gründet auf ihrem Selbstverständnis, dass auch sie sich als geeignete

Ansprechpartner:innen für das Thema erachten, wenn auch aus ande-

ren Gründen. Indem sie in den Sicherheitsdiskurs eintreten, eröffnet

sich ihnen die Möglichkeit, das hegemoniale Wissen über den Islam

und über Radikalisierungsprozesse zu verschieben, zumindest aber zu

pluralisieren. Das hegemoniale Wissen über Islam und Radikalisierung

präsentiert sich als Wahrheit, ist aber partikular und situiert. Es bildet

nicht die Erfahrungen und das Wissen der muslimischen Diskussi-

onsteilnehmer:innen ab. Auch ihr Wissen ist situiert. Im Unterschied

zum hegemonialen Wissen kennen Marginalisierte aber sowohl die

eigenen als auch die hegemonialen Wissensbestände und reflektieren

die Begrenztheit und Standortgebundenheit des jeweiligen kommuni-

kativen Wissens. Den Diskussionsteilnehmer:innen ist die Kontingenz

der kommunikativen Wissensbestände vertraut. Das Ver_Antworten

bietet ihnen die Gelegenheit, das Präventionsparadigma um eigene

Bedürfnisse zu erweitern und für ihre Sichtweise auf den Islam sowie

auf Radikalisierungsprozesse in der Dominanzgesellschaft Gehör zu

finden. In der Präventions- und Deradikalisierungsarbeit Verant-

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 127

wortung zu übernehmen, bietet ihnen zudem die Möglichkeit, die

konkrete Arbeit nach ihrem eigenen Verständnis und den Bedürfnissen

der »ganz normalen Jugendlichen« zu gestalten.

Die Hoffnung auf Änderung des Diskurses ist jedoch brüchig.

Schließlich bestätigen auch jene Diskussionsteilnehmer:innen, die

sich auf die Sicherheitspartnerschaft einlassen, dass sie nicht »auf

Augenhöhe« stattfindet und ihre »Prioritäten« andere sind. Die kurz-

fristige Projektfinanzierung erlaubt es nicht, grundständige Aufgaben

zu übernehmen und sich zu professionalisieren, selbst Räume fehlen,

um kontinuierlich und nachhaltig arbeiten zu können. In der zwei-

ten Gruppendiskussion konfrontiert Samir H. die Aufforderung an

Muslim:innen, sich an der »Deradikalisierung« zu beteiligen mit der

fehlenden Bereitschaft des Staates, im Gegenzug die »Betroffene[n]

des eigenen Sicherheitsdiskurs« zu unterstützen. Er betont die »krasse

Diskrepanz […], Sicherheitsdiskurs hat ne Auswirkung auf unsere

Lebensrealität, eben antimuslimischer Rassismus, Ausschlussmecha-

nismen. Sowohl individuell als Muslime, als auch als Organisation, hat

ein=ein äh (.) ä:h realen Effekt auf unsere Lebensrealität«. In seinem

Bundesland gibt es bis dahin »kein einziges Programm gegen antimus-

limischen Rassismus.º (2)« Indem er den antimuslimischen Rassismus

in einen Zusammenhang mit dem Sicherheitsdiskurs bringt, stellt

er die Dringlichkeit von Projekten gegen antimuslimischen Rassis-

mus heraus. Neben der üblichen Jugend- und Bildungsarbeit, die

muslimische Träger als reguläre Aufgabe wie alle anderen »Teile der

Gesellschaft« leisten wollen, sind Projekte gegen antimuslimischen

Rassismus zumindest als Folge des Sicherheitsdiskurses wie Projekte

zu Prävention und Deradikalisierung zu behandeln. Insofern nehmen

die Diskussionsteilnehmer:innen ihrerseits den Staat in die Verant-

wortung, für ihre Bildung und Entwicklung sowie für ihre Sicherheit

und ihr Empowerment zu sorgen. Sie kritisieren auf unterschiedliche

Weise, dass Muslim:innen einseitig in die Verantwortung genom-

men werden, indem sie als (potentielle) Gefahr angerufen werden

und von ihnen disziplinierende und gouvernementale Kooperation

erwartet wird, ohne dass ihren eigenen Partizipationsansprüchen und

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


128 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Sicherheitsbedürfnissen als gleichberechtigte Bürger:innen und damit

demokratischen Prinzipien entsprochen wird.

»irgendwie müssen wir füreinander Schutzschilder sein«

Die Auswirkungen des Sicherheitsdiskurses auf (als) Muslim:innen

(Markierte) sind gravierend. Der Sicherheitsdiskurs als Dimension des

antimuslimischen Rassismus hat nicht nur Folgen auf die Förderung,

die Disziplinierung und das gesellschaftliche Ansehen von Personen

und Gruppierungen, sondern dringt in die Körper und in die Psyche

von (als) Muslim:innen (Markierten) ein. Leyla L. berichtet in der

dritten Gruppendiskussion, dass es einen Unterschied macht, mit

wem sie sich im öffentlichen Raum bewegt: Wenn sie mit Personen

unterwegs ist, die als asiatisch wahrgenommen werden, dann werden

sie als Tourist:innen adressiert und auf Englisch angesprochen: »[W]ir

sind keine Gefahr quasi, wir sind nur ne Kaufkraft quasi.« Das kann

amüsant sein. Im Unterschied dazu belastet es sie sehr, wenn sie sich

mit männlichen, insbesondere jüngeren, als muslimisch markierten

Personen in der Öffentlichkeit bewegt:

»[W]enn ich aber mit meinem Vater (.) aber eigentlich hauptsächlich

mit meinem Bruder unterwegs bin […] uns beiden ist es bewusst […]

mir ist es sehr kla:r (.) ich bin s-(.) mir ist- (.) ich bin ä: (.) wie nennt

man das (.) ä: (.) ich bin wach, ich bin wach, ich guck, jede Sekunde,

könnte jetzt was kommen.«

Die ständige Angst und die Vorsicht vor möglichen verbalen oder kör-

perlichen Verletzungen führt dazu, dass sie sich ihrer Markierung als

Muslimin deutlicher bewusst ist und folglich ihre muslimischen Bezü-

ge auch ihr selbst stärker ins Bewusstsein rücken.Die Alltäglichkeit sol-

cher Situationen wirkt identitätsstiftend, sodass »dannmeine Identität

auch stärker muslimisch ist mit meinem Bruder zusammen, also wenn

wir zusammen unterwegs sind und die Sache ist (.) mittlerweile hat sich

das so normalisiert«. Identität beschreibt Leyla L. nicht als Wesensei-

genschaft, sondern als Antwort, als Relation zwischen ihr und der Au-

ßenwelt. Sie führt ihre Haut als Medium zwischen Innen und Außen

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 129

an: Im Ausland, »wo ich nicht als (.) muslimisch rassifiziert werde […]

wo ich einfach nur als Touri oder so gesehen werde (.) es lö:st sich eine

Haut von mir, es entsteht eine Leichtigkeit«. Hassan M. kennt diesen

Unterschied auch, und zwar zwischen seinem früheren Leben und sei-

ner aktuellen Situation.30 Als Person, die muslimisch, männlich, jung

wahrgenommen wird, kann er jedoch »nicht ausschalten, weil ich er-

lebe das tagtäglich, am eigenen Leib«. Er kennt »diesen Luxus« nicht

mehr, sich »ohne nachzudenken (.) ähm was sagen die Leute jetzt« in

der Öffentlichkeit zu bewegen. Auch Tasnim J. setzt der Sicherheitsdis-

kurs zu:

»[I]ch hab soviel (.) äh soviel Unrecht äh gese:hen und (.) ähm ich hab

so n starkes Gefühl von Ungerechtigkeit, die immer und immer und

immer wieder passiert ((hustet)) und ä:hm (1) wie ä: ja es treibt dich

in so’ne Ecke […] ich glaube wir tra:gen soviel von diesem psychischen

(.) Fuck-up und dieser=dieser (.) also es ist für mich (.) wie (.) also es ist

wie Vergewaltigung einfach (.) psychisch, die ga:nze Zeit.«

Die »Normalität, dass wi:r (.) ähm ä als gefährlich wahrgenommenwer-

den«, wird »internalisiert« und wirkt sich darauf aus, »wie man seinen

eigenen Körper sozusagen als gefährlich wahrnimmt«.

Die langen Ausführungen aller Diskussionsteilnehmer:innen wer-

den von den anderen nicht unterbrochen, sie hören konzentriert zu.

Bei der Suche nach dem richtigen Wort für die psychischen Folgen der

Normalisierung von Rassismuserfahrungen helfen die Diskussionsteil-

nehmer:innen aus: »[D]u isolierst dich oder du vernichtest dich oder du

findest Wege und Strategien, um irgendwie weiter zu machen«, man

versucht, die »Gewalt [zu] sublimieren«, man wird »stumpf […] gegen-

über diesen ganzen Bildern und den ganzen Diskussionen«, »akzep-

tiert« sie, ist »gelangweilt«, »distanziert« sich, aber bei erneuten »Mi-

kroaggressionen« »kommt es wieder hoch«. Die Diskussionsteilneh-

mer:innen fühlen sich ausgeliefert und ungeschützt. Besonders hilflos

macht es sie, wenn ihre Kinder und andere jüngere Menschen von Ras-

sismus getroffen werden. Asmah N. stimmt in die Diskussion ein:

30 Die entsprechende Sequenz wurde im Abschnitt Inter_Sektionen rekonstruiert.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


130 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

»Ich hab schon Angst (.) ä::hm (1) ich ä: ich hab kleine Jungs […] es

gibt so Sachen, mit denen kann ich umgehen (.) oder ich hab die für

mich schon einmal durch […] es ist nicht für immer und ewig stabil

und so (   ) ja, es nervt […], aber jetzt hab ich- jetzt gibt’s ne kleine Ge-

neration (.) von jung, männlich, arabisch, musli:misch, das ist jetzt da

so (.), also meine=meine Angst richtet sich so’n bisschen auf die, des-

wegen ich bin sehr, sehr besorgt, ähm (.) und ich merk auf der einen

Seite, wie ichmich auch gerade als Frau so’n bisschen als ä::h mensch-

liches Schutzschild fühle ((bestätigendes Gemurmel)), dass eswichtig

ist, Frauenmüssen da sein, woMänner sind […] ichmach da überhaupt

keine Abstriche an feministischen Fragen, a:ber (.) ich mach mir rich-

tig So:rgen um die Männer (.) um meinen Mann, um meine K- nicht

nur meine Kinder, sondern um alle jungen Männer da draußen, also

alle Braunen jungen Männer […] irgendwie müssen wir füreinander

Schutzschilder sein, ganz sta:rk.«

Als Verbandsvertreter:innen entwickeln die Diskussionsteilnehmer:in-

nen Ideen zum professionellen Umgang mit dem Sicherheitsdiskurs,

mit der Adressierung als ›Sicherheitspartner‹ und mit der Ausgestal-

tungmuslimischer Jugend- und Bildungsarbeit. In dieser Sequenz aber

wird der Austausch sehr persönlich und intim, Aktivismus und Engage-

ment weichen der Exploration und Reflexion ihrer Gefühle.31 Die Ant-

worten auf den Sicherheitsdiskurs sind nicht länger an den Staat und

die Gesamtgesellschaft gerichtet, sondern an sich selbst. Die Frage da-

nach, wie besonders vulnerable Muslim:innen und als solche Markierte

vor allzu großen Verletzungen beschützt werden können, nimmt die

gegenseitige Verantwortung in den Blick. Es wird deutlich, dass inter-

sektionale Aspekte nicht nur in der Einschätzung besonders gefährde-

ter Personengruppen, sondern auch in der Erwartung an Schutz eine

zentrale Rolle spielen.

Auf Asmah N.s Plädoyer, »füreinander Schutzschild [zu] sein«,

entsteht eine Diskussion zu der Frage, wie angesichts der intersektio-

31 Die emotionale Ebene wird im Kapitel Selbst_Positionierungen im Abschnitt

Schützende Distanzierungen und in Keskinkılıç 2021 i.E. diskutiert.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 131

nal-muslimischen Erfahrungen Verantwortung übernommen werden

kann. Asmah N. hat das starke Gefühl, sich als Frau insbesondere

schützend vor jüngere Männer stellen zu müssen. Sie selbst fühlt sich

geschützt, wenn jüdische Personen ihr als Palästinenserin beistehen.

Leyla L. wirft ein, dass sie als Hijabi regelmäßig von Trans* of color

in Schutz genommen wird. Sie vermisst dagegen, dass muslimische

cis-Männer weibliche und queere Muslim:innen verteidigen, wenn sie

diskriminiert werden. HassanM. fühlt sich als einziger Mann im Raum

angesprochen und gibt zu verstehen, dass er befürchtet, dass seine Für-

sprache als muslimisch markierter Mann für muslimische Frauen und

Queers instrumentalisiert wird und den antimuslimischen Rassismus

affirmiert. Er ruft das hegemoniale Wissen auf, dass die Markierung

des muslimischen Mannes als aggressiver Täter mit der Markierung

der muslimischen Frau als sein passives Opfer korrespondiert. Hassan

M.s Zurückhaltung rührt daher, dass er den hegemonialen Diskurs

nicht bestätigen und auch nicht als Täter adressiert werden möch-

te. Asmah N.s Szenario, wonach sich Frauen schützend vor Männer

stellen, ist insofern ambivalent auf den Islamdiskurs bezogen, als

dass in ihrem Szenario Frauen als stark erscheinen, sodass sie in der

Anordnung von Schutzbedürftigen und Schützenden den orienta-

listischen Opferdiskurs durchkreuzt. Gleichzeitig reflektiert Asmah

N., dass die geschilderte Konstellation missgedeutet werden kann,

nämlich als antifeministische Geste. Sie betont deswegen, dass sie

diesbezüglich »keine Abstriche« macht. Sie bestätigt Hassan M. in

seiner Zurückhaltung und kehrt das feministische Argument um:

»Leute, die schwächer sind als ich, die können nicht mein Schutzschild

sein.« Die Schwäche muslimisch markierter Männer resultiert aus

ihrer Diskursivierung als Gefahr. Asmah N. weist die antimuslimische

Diskursivierung des muslimischen Geschlechterverhältnisses durch

eine Anordnung zurück, die sie entgegen der üblichen religiösen

und kulturellen Rahmung gesellschaftlich akzentuiert. Auch Leyla L.

bezieht in ihren Wunsch an Community-Mitglieder den gesamtgesell-

schaftlichen Kontext ein, sowohl in ihrer Aufforderung, in konkreten

Diskriminierungssituationen beschützt zu werden, als auch in der

Art und Weise des Antwortens. Sie wünscht sich Unterstützung von

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


132 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

anderen Muslim:innen, um denjenigen, die diskriminieren, deutlich

zu zeigen: »[W]ir sehen euch.«

Die nach Innen gerichtete emotionale Öffnung kann angesichts des

gesellschaftlichen Kontextes nicht lange aufrecht erhalten werden. Die-

ser rahmt und durchdringt die Schilderungen auch dann,wenn die Ant-

worten und Aufforderungen einander gelten. Der hegemoniale Diskurs

begründet den Wunsch nach »menschlichem Schutzschild« und muss

in seiner Wirkung auf die Gesellschaft berücksichtigt werden, weil die-

ser wiederum auf Muslim:innen zurückwirkt. Die möglichen Effekte

vorwegnehmend schließt die Aushandlung der gegenseitigen Verant-

wortungsübernahme die Kritik am antimuslimischen Rassismus ein.

Mit Blick auf mögliche Konsequenzen stellt sich die Frage danach, wie

Schutz gewährt werden kann und gleichzeitig Machtverhältnisse be-

rücksichtigt, vielleicht sogar umgekehrt werden können. Leyla L.möch-

te nicht länger beobachtet, kommentiert, reglementiert und sanktio-

niert werden, vielmehr kehrt sie zumindest das Blickregime um: »Wir

sehen euch«, in der Hoffnung, dass dies Wirkung zeigt.32

»Wo sind die ganzen Princes?«

In der geschilderten Sequenz resigniert Fatouma K. und stellt fest,

»dass es keine Schutzschilder für uns gibt, deswegen muss man auch

fragen, Sicherheit für wen?« Hassan M. ist noch nicht bereit, aufzu-

geben. Er unterscheidet verschiedene Strategien des Umgangs mit

dem Sicherheitsdiskurs und dem antimuslimischen Rassismus im

Allgemeinen und ruft Umgangsformen in Erinnerung, die nach innen

statt nach außen gerichtet sind. Jenseits der medialen und politischen

Verwertungslogik zielen diese auf die Stärkung der Community im

Innern. In allen Gruppendiskussionen wird dieser Gedanke imWunsch

nach eigenen, sicheren, stärkenden Räumen deutlich, in denen The-

men bearbeitet werden können, die Muslim:innen selbst für relevant

32 Fanon (2017 [1959]) beschreibt eindrücklich, wie der koloniale Blick verunsi-

chert wird, wenn rassifizierte FrauenweißeMänner sehen, diesen aber der Blick

auf sie verwehrt ist.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ver_Handlungen 133

erachten und die im Zuge der Sicherheitslogik des Bedrohungsszena-

rios zurückgedrängt werden, wie etwa eine muslimisch akzentuierte

Jugendarbeit oder Maßnahmen, die infolge von Rassismus notwendig

werden, wie Schutz, Empowerment und Heilung.

Im Anschluss an die sehr intime und konzentrierte Sequenz »für-

einander Schutzschilder sein« entsteht in der dritten Gruppendiskus-

sion ein lebhafter Austausch über Visionen von Community-Zentren

und geschützten Räumen. Im Vergleich zu ihren Erfahrungen in

Großbritannien vermisst Tasnim J. in Deutschland eine Community-

Infrastruktur. Andere ergänzen, dass es selbst in Kunst und Comedy in

Deutschland nicht jene künstlerische Freiheit für Muslim:innen gibt,

die, als Gegenmodell zu den bürokratisierten Strukturen der Zivilge-

sellschaft, Ausdrucksmöglichkeiten bieten könnten. Leyla L., die als

Künstlerin tätig ist, widerspricht und berichtet, dass weiße Strukturen

nicht vor künstlerischen Projekten halt machen. Aufgrund der finanzi-

ellen Abhängigkeit freiberuflicher Kunst- und Kulturschaffender wird

auch hier an den Sicherheitsdiskurs angeknüpft. »Der deutsche Staat

hat alles im Griff, was die Zivilgesellschaft betrifft«, resümiert Tasnim

J. und lenkt damit das Thema zurück zur Führung durch die Kontrol-

le finanzieller Ressourcen. Angesichts des staatlich reglementierten

Zugangs zu materiellen Ressourcen und der eingeschränkten Möglich-

keiten, eigeneThemensetzungen zu finanzieren, fragt Tasnim J.: »[W]o

sind unsere privaten Funders?«, woraufhin Leyla L. – den Orient- und

Islamdiskurs karikierend – sekundiert: »Wo sind die ganzen Princes?«

Leyla L. greift implizit auf das Stereotyp des Öl-Scheichs zurück, das

vom orientalistischen Märchenprinzen hin zur weltbeherrschenden

Macht mutiert ist und nun, so der antimuslimische Verschwörungs-

mythos, die Medien-, Politik-, Justiz- und Bildungslandschaft steuert.

Das Stereotyp ist allen bekannt, das Auflachen kommentiert die Ab-

surdität der Vorstellung, dass saudiarabische Milliardäre rassifizierte

und marginalisierte Minderheiten in Europa fördern könnten.

Asmah N. greift die Frage nach alternativen Handlungsmöglichkei-

ten auf und meint, dass Strategien sich manchmal ändern müssen. Sie

unterscheidet zwischen solchen, die innerhalb des hegemonialen Dis-

kurses dessen Verschiebung anstreben und anderen, die von außen In-

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


134 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

novationen anstoßen. Das erinnert an die zweite Gruppendiskussion,

in der sich die Unterscheidung nach inneren Auseinandersetzungen

und äußeren Neugründungen aber auf die muslimische Community

bezog. Asmah N. hält es manchmal für angemessener, ihre Bedürfnis-

se nicht laut zu artikulieren und wird dabei von Leyla L. unterstützt,

die bei sich bleiben, eigene Interessen und Ziele verfolgen und sich

nicht von Rassismen und den Anliegen der Anderen ablenken lassen

will. Sie kann auf diese Weise anderen Muslim:innen Vorbild sein, da

es ihrer Wahrnehmung nach »viele kaputte Menschen in den Commu-

nities« gibt, denen sie ihre Aufmerksamkeit zukommen lassen möchte.

Auch Asmah N. hat jene Muslim:innen im Blick, denen mangels Bil-

dungsprivilegien weniger Ressourcen zum Umgang mit den Anschul-

digungen und Ausschlüssen zur Verfügung stehen.

In allen Gruppendiskussionen zeigen sich Bereiche, in denen

Muslim:innen als Muslim:innen bereit sind, Verantwortung zu über-

nehmen,mehr noch, diese Möglichkeit der Verantwortungsübernahme

füreinander und auch für die Gesamtgesellschaft einfordern. Darun-

ter fallen muslimische Jugendarbeit und religiöse Unterweisung,

Auseinandersetzungen mit dem antimuslimischen Rassismus und

muslimische Zentren als Orte der Begegnung und Stärkung unter-

einander. Um dies zu erreichen, appellieren sie an die Politik, de-

mokratische Prinzipien einzuhalten, mit muslimischen Akteur:innen

auf Augenhöhe zu kooperieren, sie als genuinen Teil der Gesellschaft

mit gleichen Rechten und Ressourcen auszustatten und ihnen eige-

ne Räume zuzugestehen. An sich selbst und aneinander richten die

Diskussionsteilnehmer:innen die Erwartung, in Anerkennung ihrer

Differenzen solidarisch miteinander im Gespräch zu bleiben und sich

gegenseitig zu unterstützen.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Selbst_Positionierungen

In zehn Einzelinterviews baten wir Muslim:innen, die sich entweder

selbst als solche bezeichnen oder als solche adressiert werden, uns zu

schildern, wie sie den Sicherheitsdiskurs wahrnehmen, welche Auswir-

kungen er auf sie hat und wie sie damit umgehen. Uns interessierte,

wie sie sich angesichts ihrer Adressierung als ›bedrohlich (und) fremd‹

selbst positionieren. Um ein möglichst breites Feld an Deutungen und

Praktiken zu erhalten, versuchten wir, möglichst diverse Gesprächs-

partner:innen für Interviews zu gewinnen. Zur Auswertung nutztenwir

die Objektive Hermeneutik als Werkzeug und passten sie unserer Fra-

gestellung sowie unseren erkenntnistheoretischen und forschungsethi-

schen Positionen an. An den Einzelinterviews nahmen die folgenden

Personen (Pseudonyme) teil: Adem O., Ibtissam P., Khadija R., Rabea

S., Latifa T., Can U., Jasmin V., Martin W., Ussama X. und Merve Y.

Die folgenden drei Abschnitte fassen unsere Forschungsergebnisse

aus den Einzelinterviews zusammen.Die Fokussierung auf die genann-

ten Aspekte »SchützendeDistanzierungen«, »Performative Interventio-

nen« und »Globalhistorische Verflechtungen« entwickeltenwir induktiv

aus dem Material. Der Datenerhebung und -auswertung gingen theo-

retische, ethische und methodologische Auseinandersetzungen voran,

die den Forschungsprozess begleiteten und in Form neuer Erkenntnisse

und Fragen anTheorien sowie Forschungsmethoden und -ethik darüber

hinausragen.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


136 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Schützende Distanzierungen

Das Bedrohungsszenario nimmt Muslim:innen als Sicherheitsrisiko in

den Blick, während ihre eigenen Sicherheitsbedürfnisse nicht berück-

sichtigt werden. Es werden sicherheitspolitische Themen an sie her-

angetragen, sie werden aufgefordert, sich damit zu beschäftigen und

dazu zu positionieren. Auf ihre Adressierung als ›muslimische Bedro-

hung‹ antworten unsere Gesprächspartner:innen unterschiedlich. Sie

setzen – mehr oder weniger bewusst – verschiedene Strategien ein,

um verletzenden Erfahrungen präventiv auszuweichen oder sich da-

von zu erholen.1 Sie gehen intellektuell auf Distanz, indem sie sich mit

anderen Themen beschäftigen, sie gehen körperlich auf Distanz und

wechseln die Arbeitsstelle oder den Wohnort und sie gehen emotional

auf Distanz, indem sie ihre Erfahrungen verdrängen oder die überwäl-

tigenden Gefühle, die sie auslösen, zu bändigen versuchen. Sie kehren

das Distanzierungsgebot gegenüber dem ›islamistischen Terrorismus‹

und ›bösen‹ Muslim:innen um, indem sie ihrerseits in Distanz zum Be-

drohungsszenario gehen. Sie kritisieren, dass ihre Erfahrungen, ihre

Wahrnehmungen und ihre Bedürfnisse kaum Eingang in den Sicher-

heitsdiskurs finden, obwohl ihre Sicherheit unter anderem durch die

Omnipräsenz und durch die Gewalt des Bedrohungsszenarios gefähr-

det ist. Sie erleben Rassismus als intellektuelle, physische und emotio-

nale Herausforderung und versuchen ihr auf diesen Ebenen zu begeg-

nen. Der Einschreibung in ihre Körper und Psyche versuchen sie durch

befristete Migration, berufliche Entscheidungen und emotionale Stra-

tegien zu begegnen. Sie analysieren Rassismus in seiner Bedeutung für

ihr Befinden und suchen nach Wegen, sich davon zu distanzieren, um

sich in Sicherheit zu bringen.

1 Zum emotionalen Umgang mit Rassismuserfahrungen: Ahmed 2018; Mecheril

1994.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Selbst_Positionierungen 137

»Okay ich will mich damit nicht mehr befassen«

Auf die Einstiegsfrage, wie Latifa T. die Sicherheitsdebatten wahr-

nimmt und beurteilt, in denen Muslim:innen als Sicherheitsbedrohung

dargestellt werden, bemerkt sie, dass diese ihr Leben »total« struktu-

rieren. Ihre Rassifizierung stellt für sie einen »Zugang« zum Thema

dar, dem sie sich nicht entziehen kann. Dem Alltagsrassismus, dem sie

tagtäglich ausgesetzt ist, stellt sie allerdings selbstermächtigend ihre

eigene Entscheidung entgegen: Sie will sich »damit nicht mehr befas-

sen«. Es wirkt zunächst so, als stehe es ihr frei, sich zu entscheiden,

ob sie eine Rassismuserfahrung als solche zur Kenntnis nehmen will,

als handelte es sich um irgendein Thema, das sie aufgreifen kann oder

auch nicht. Latifa T. ist sich jedoch darüber im Klaren, dass sie sich als

rassifizierte Person dieser Erfahrung nicht entziehen kann, weil sich

ihr Rassismus nicht als selbstgewähltes Thema stellt, sondern ihren

Alltag in einer antimuslimisch-rassistisch strukturierten Normalität

durchzieht. Sie wünscht sich, dass es anders wäre und weiß doch, dass

sie im Unterschied zu weißen Personen keine Wahl hat zu entscheiden,

ob sie sich mit Rassismus »befassen« will. Sie weiß auch, dass ihre

Beschäftigung damit positioniert ist: »Äh ich glaub, wenn man davon

direkt betroffen ist, dann hat man nochmal n ganz anderen Zugang äh

dazu.« Rassismus ruft rassifizierte Menschen permanent dazu auf, sich

mit dieser Erfahrung zu beschäftigen und hindert sie daran, andere

Dinge zu tun. Sich zu entscheiden, andere Dinge zu tun und sich nicht

von Rassismus aufhalten zu lassen, ist eine mögliche Umgangsweise

mit Rassismus. Die Person entzieht sich der Antwort und konzentriert

sich stattdessen auf andere Dinge. Sie entscheidet sich dazu, die

Antwort schuldig zu bleiben, zu schweigen, auszuweichen oder sich

abzuwenden, und damit doch, wenn auch auf verweigernde Weise, zu

antworten.

Latifa T. arbeitet mit einer weißen Partnerin in einem eigenen La-

den. Sie hat sich einen Raum geschaffen, in dem sie sich mit anderen

Themen als mit Rassismus beschäftigen kann. Sie wendet sich Dingen

zu, die sie und ihre Community betreffen, und ist sich währenddes-

sen gewiss, dass ihre weiße Partnerin die Verantwortung für Rassismus

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


138 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

übernimmt, sich ihm stellt, sich informiert und engagiert – sie ist oh-

nehin »viel engagierter und informierter« als Latifa T. selbst.Die Bereit-

schaft, sich alsweiße Personmit Rassismus zu beschäftigen, ist für Lati-

fa T. eine Voraussetzung dafür, dass eine Freundschaft und eine private

und berufliche Partnerschaft möglich wird und funktioniert. Latifa T.

berichtet, dass ihre weiße Partnerin »mitkriegt«, dass ihr Rassismuser-

fahrungen aufgenötigt werden, dass sie »im Laden oder auch im Freun-

deskreis« mit Rassismus konfrontiert wird. Im Unterschied zu weißen

Personen kann sie sich nicht entscheiden, ob sie sich dieser Erfahrung

aussetzen will oder nicht. Der Begriff »mitkriegen« deutet darauf hin,

dass weiße Personen aufgrund der Beobachtung rassistischer Situatio-

nen eine rassismuskritische Haltung entwickeln können.

Latifa T. versucht sich rassistischen Erfahrungen zu entziehen, in-

dem sie sich räumlich/körperlich und thematisch/intellektuell auf Di-

stanz und damit in Sicherheit bringt. Indem sie versucht, sich nicht

allzu sehr Rassismus auszusetzen, eröffnet sie sich Handlungsmöglich-

keiten: Sie kann Personen, die sich rassistisch äußern oder verhalten,

den Zutritt verweigern bzw. des Raumes verweisen und so die Souve-

ränität über ihren Laden und ihr Leben behalten bzw. zurückgewin-

nen. Sie kann weiße Personen zur Verantwortung ziehen, sich mit ihrer

Verstrickung in rassistische Diskurse und Strukturen auseinanderzu-

setzen, sodass sie diejenigen sind, die sich Rassismus stellen müssen.

Sie selbst gewinnt dadurch Raum und Zeit, um sich anderen Dingen zu

widmen und eigenen Themen nachzugehen. Latifa T. entscheidet sich,

auf welche Weise und zu welchem Zeitpunkt sie (re-)agieren möchte.

Es obliegt ihrer Entscheidung, ihre limitierten Ressourcen, ihre Zeit

und ihre Energie, ihre emotionalen und ihre intellektuellen Kapazitäten

einzusetzen. Sie hat den Entschluss gefasst, sich Rassismus soweit wie

möglich zu entziehen und stattdessen Räume der Erholung, der Selbst-

ermächtigung und der alltäglichen Selbstverständlichkeit zu schaffen.

Ihr Entschluss ist eine Antwort auf den antimuslimischen Rassismus:

Sie unterwirft sich dem hegemonialen Diskurs, indem sie ihn in Rech-

nung stellen muss, gleichzeitig widersteht sie ihm, indem sie ihn in

Schach hält und dieMöglichkeiten,Deutungs- undHandlungsmacht zu

ihren Gunsten auszuweiten, ergreift. Diese Möglichkeiten bieten sich

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Selbst_Positionierungen 139

ihr aufgrund des sozialen Raums, in dem sie sich bewegt: Er ist von

kritischer Diversität und den Kämpfen sozialer Bewegungen geprägt.

Adem O. entwickelt eine ähnliche Strategie, sich zu schützen. Als

muslimische, romani, männliche Person blickt er auf »nicht nur eine,

sondern mehrere« Erfahrungen mit dem Sicherheitsdiskurs zurück.

Seine »spezifische Strategi:e« besteht darin, sich dem antimuslimi-

schen Sicherheitsdiskurs zu »entzieh[en]«, indem er sicherheitspoli-

tische Themen aktiv zurückweist. Als muslimischer Rom wird er als

Kronzeuge aufgerufen mit dem Ziel, ihn gegen andere Muslim:innen

in Stellung zu bringen. Er verweigert diese Rolle in der Hoffnung,

zumindest diesen Diskursstrang aufzulösen: »Also das ist eine ganz

bewusste Abgrenzungsstrategie. Auch damit lege ich einen Diskurs

trocken.« Sein situiertes Erfahrungswissen und die antizipierte Ras-

sismuserfahrung helfen ihm zu erkennen, so seine Ausführungen,

dass sein Beitrag zu bestimmten Themen instrumentalisiert wird. Um

dieser Instrumentalisierung zu entgehen und gewisse »Rollen nicht

zu erfüllen«, entzieht er sich und reagiert nicht auf Anfragen, die er

als antimuslimisch identifiziert. Adem O. sagt, dass es »keinen Sinn«

ergibt, in der Dominanzgesellschaft auf muslimische Perspektiven

aufmerksam zu machen, da die hegemoniale Anrufung als Sicherheits-

bedrohung keine andere Positionierung zulässt und er nicht gehört

wird. Er entzieht sich aber nicht gänzlich. Wenn er sich entscheidet,

doch zu antworten, dann »erklärt« er zunächst die Spielregeln: »[D]as

fing halt damit an, dass ich erklärt hab, äh es geht umMenschenrechte,

das ist eigentlich das Thema.« Er distanziert sich thematisch/intellek-

tuell von der Diskursivierung des Islams als bedrohlich und verleiht

seiner Thematisierung eine andere Rahmung. Er weist die fremdbe-

stimmte Deutung und Kontrolle zurück und antwortet in einer Weise,

zu der er sich selbst bemächtigt und die ihn ermächtigt. Inwiefern er

von der Dominanzgesellschaft gehört wird, bleibt offen. Nach innen

hin kann er in der muslimischen Rom-Community eigene Themen

setzen und bearbeiten: »ä:hm haben wir auch gelernt äh, j:a: (.) äh

eigene Schutzräume zu schaffen«. Das Verb »schaffen« deutet auf die

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


140 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

selbstbestimmte, kreative Aktivität hin, im Unterschied zum passiven,

reaktiven Antworten auf die Fragen Anderer.2

»Ok eigentlich muss ich hier weg«

Ibtissam P. geht auf physische/körperliche Distanz und sucht einen

räumlichen, in diesem Fall geografischen Abstand zu ihren Rassis-

muserfahrungen in Deutschland. Sie ist »müde« und »erschöpft«, fühlt

sich »sehr, sehr stark eingeengt«: »Ok eigentlich muss ich hier weg.«

Sie entscheidet sich, für mehrere Monate im Südwesten der USA zu

leben. Die Sicherheitsdebatten dort und auch ihre intersektionalen

Rassismuserfahrungen unterscheiden sich von jenen in Deutschland:

»Und spannend war da, (.) ich hab mich die ganze wirklich bedroht

gefühlt als Schwarze Frau.« Der unmittelbaren Bedrohung begegnet

sie analytisch (»spannend«) und kann so die Angst durch intellektuelle

Distanz bändigen. Ihre gewohnte Rassismuserfahrung als Hijabi in

Deutschland tritt in den USA hinter jene als Schwarze Frau zurück. In

Südspanien wiederum, wo sie ebenfalls mehrere Monate lang versucht,

sich vom deutschen Rassismus zu erholen, tritt ihre muslimische Mar-

kierung wieder in den Vordergrund, allerdings auf andere Weise als

im deutschen Kontext:

»[D]er nationale Diskurs (.) zu Muslimen ist ja grade in Südspanien

einfach n anderer ist, im Sinne von so auch so ner Anerkennu:ng. Wir

haben ja islamische:: sowaswie ne islamischeGeschichte, Südspanien

ist verwurzeltmit ner spanisch- ähmit ner islamischen Geschichte. Äh

wie das dann ausgehandelt ist, ist dahin gestellt.«

Die ›Verwurzelung‹ in der islamischen Geschichte ist ein Zugeständ-

nis Südspaniens, es ist in der Architektur, der Kultur und anderen Ma-

terialisierungen offensichtlich und kann nicht geleugnet werden. Der

nationale Diskurs in Südspanien ist ein anderer als in Deutschland,

weil er eine islamische Geschichte berücksichtigen muss. Ibtissam P.

2 Auf geschützte Räume wird im Kapitel Ver_Handlungen im Abschnitt Ver_Ant-

worten ausführlich eingegangen.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Selbst_Positionierungen 141

relativiert zwar das positive Beispiel, indem sie hervorhebt, dass das

Eingeständnis einer islamischen Geschichte Südspaniens nicht gleich-

bedeutend ist mit der Wertschätzung einer gemeinsamen Geschichte

oder Kultur. Die Tatsache als solche kann aber nicht geleugnet werden,

sodass sie dort als Schwarze Muslimin anders positioniert wird und

sich anders positionieren kann als in Deutschland. Die Anerkennung

der historischen Existenz des Islams auf südspanischem Boden ist für

Ibtissam P. ausschlaggebend dafür, dass sie dort »das Gefühl [hat], dass

ich da auf einmal anders leben konnte«. Sie fühlt sich frei, selbstver-

ständliche Dinge selbstverständlich zu tun, Sport zu treiben, tanzen

zu gehen und einen Malkurs zu belegen. Gleichwohl fühlt sie sich dort

nicht heimisch: »ähm aber weil ich auch nicht aus Spanien bin und ich

halt auch nicht so vertraut war mit diesen mit dem Kontext von Spani-

en«.

Der geografische, räumliche, physische Abstand, der hier in zwei

verschiedenen Kontexten ein nationaler ist, und die körperliche Erfah-

rung, außerhalb Deutschlands anders adressiert zu werden und sich

selbst anders wahrzunehmen, ermöglichen ihr, neu auf ihre deutsche

Erfahrung zu blicken: Es existiert eine Wirklichkeit außerhalb der ihr

vertrauten, ihr Körper wird anderswo anders wahrgenommen und fühlt

sich deswegen auch anders an. In den USA fühlt sie sich als Schwarze

Frau verletzlich, sie bezieht sich im Interview auf die von der Polizei

ausgehende Gewalt gegen Schwarze. Ihre Sicherheit als Schwarze steht

dort zur Disposition. Ihr Umgang damit ist ein intellektueller, sie ana-

lysiert sich in der Situation und schafft so eine Distanz zwischen dem

erlebenden, bedrohten Körper und dem analysierenden, ermächtigten

Intellekt. In Spanien wiederum ist der nationale Diskurs ein anderer.

Die ›islamischenWurzeln‹ bieten ihr als Muslimin eine Grundlage, dort

anders leben zu können als in den USA oder in Deutschland. Sie kann

als Hijabi aufatmen und sich frei fühlen. Gleichzeitig fühlt sie sich dort

fremd, sie ist in Deutschland sozialisiert. In Deutschland wird sie als

Muslimin, zumal mit Kopftuch, als Gefahr adressiert und ihre – aus ih-

rer Sicht – fraglos gegebene Zugehörigkeit in Frage gestellt. Indem sie

auf räumliche/körperliche Distanz zu ihrem Alltag geht, kann sie ih-

re Erfahrungen als historisch, national und intersektional akzentuierte

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


142 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

reflektieren und auf analytische Distanz zu der Ursache ihrer Erschöp-

fung gehen. Das ermöglicht es ihr, Handlungsmöglichkeiten zu erpro-

ben, die über Reaktionen auf ihre Adressierung hinausgehen. Ihr eröff-

nen sich Freiräume, Dinge für sich selbst zu tun. Es handelt sich dabei

um Aktivitäten (Sport, Tanzen, Malen), die einer Schwarzen Hijabi im

deutschen Kontext nicht so ohne weiteres möglich sind, auf rassifizie-

rende Kommentierungen muss sie gefasst sein.

Sich dem deutschen Kontext und den belastenden Diskursen zu

entziehen, bedeutet für Ibtissam P., sich der auch an sie persönlich ge-

richteten Adressierung zu entziehen und sich nicht zu Salafismus und

Terrorismus positionieren zu müssen. Die räumliche/körperliche Di-

stanzierung und die vergleichende Reflexion ermöglichen es Ibtissam

P., nach ihrer Rückkehr auch diskursiv und thematisch/intellektuell auf

Distanz zu gehen. Sie fällt eine Entscheidung: Sie reagiert nicht mehr

auf ihre Anrufung, da sie den hegemonialen Diskurs nicht verändern

kann, und geht stattdessen »selbstbestimmt« ihren eigenen Interessen

nach.

»also irgendwie man versucht natürlich sich auch dann

anders zu (.) verwi:rklichen«

Rabea S. beendet ein Arbeitsverhältnis und geht auf thematisch/in-

tellektuelle, räumlich/physische und emotionale Distanz zu einer

Situation, die sie belastet. Sie berät muslimische Klient:innen in einer

staatlichen Institution und bemerkt, dass sowohl sie selbst als auch ihre

Klient:innen im Vergleich zu den nicht-muslimischen Berater:innen

und Klient:innen ungerecht behandelt werden. Im Unterschied zu den

anderen Beratungsverhältnissen ist der Datenschutz im muslimisch-

muslimischen Beratungsverhältnis eingeschränkt. Es wird von ihr

erwartet, Informationen über ihre Klient:innen preiszugeben. Sie

berichtet von verschiedenen Hürden, die ihr bei der Ausübung ihrer

Tätigkeit in den Weg gelegt werden. Sie spricht im Interview den

Staat direkt an und wirft ihm vor, Muslim:innen auszuspähen und zu

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Selbst_Positionierungen 143

vernachlässigen: »Wie willst DU mir glaubhaft machen, dass du für

uns DA bist?«3

Rabea S. signalisiert, dass sie den Staat durchschaut hat und zieht

ihn in die Verantwortung. Implizit fordert sie, dass die Ungleichbe-

handlung beendet wird undMuslim:innen nicht nur gleichgestellt, son-

dern auch beschützt und umsorgt werden. Diese Forderung kehrt den

Sicherheitsdiskurs in mehrfacher Hinsicht um: Rabea S. ist diejenige,

die ein Bedürfnis nach und Recht auf Sicherheit und Fürsorge hat, sie

ist diejenige, die in der Position ist, zu fordern und sie ist es, die sich

getäuscht fühlt und anklagt. Im Sicherheitsdiskurs ist sie in der Bring-

schuld und steht mit dem Rücken an der Wand. Nun tadelt sie und

fordert ihre Rechte ein.

Sie wird im Interview laut, nimmt sich Zeit und überlegt, wie sie

ihre Bedürfnisse und Erfahrungen prägnant in Worte fassen kann. Im

Verlauf des Gesprächs artikuliert Rabea S. ihre eigenen Sicherheitsbe-

dürfnisse und fordert, dass der Staat für alle Bürger:innen gleicherma-

ßen Verantwortung zu übernehmen hat. Sie ist nicht länger bereit, auf-

grund ihrer Rassifizierung Ungerechtigkeiten zu ertragen. Ihre diesbe-

zügliche Kritik an ihrer Arbeitsstelle wird nicht gehört, ihr wird nicht

»glaubhaft« gemacht, dass der Staat auch für sie da ist. Deswegen ent-

scheidet sich Rabea S., das Arbeitsverhältnis zu beenden und sich um-

zuorientieren: »[I]rgendwie: geht’s dann doch (.) also irgendwie man

versucht natürlich sich auch dann anders zu (.) verwi:rklichen.« Sie hat

sich entschieden zu gehen, sich also räumlich/physisch und damit auch

intellektuell und emotional zu distanzieren, um sich selbst zu schützen

und die Ungerechtigkeit nicht länger zu ertragen undmitzutragen. Ra-

bea S. ist zuversichtlich, dass es »irgendwie« weitergeht und sie sich

selbstverständlich (»natürlich«) verwirklichen möchte, dies aber auch

auf andere Weise möglich ist. Wenn dies im Beruf oder in diesem Beruf

nicht möglich ist, weil ihr die Umstände schaden, stehen ihr auch an-

dere Wege offen. Sie entscheidet sich, die diskriminierende Situation

zu verlassen und kündigt ihre Arbeitsstelle.

3 Hier klingt auch der Vorwurf der Täuschung an, der im Kapitel Ver_Handlungen

im Abschnitt Ver_Antworten diskutiert wurde.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


144 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Rabea S. spricht an anderer Stelle ganz allgemein über den anti-

muslimischen Rassismus. Im Anschluss an ihre rationalen und kon-

trollierten Überlegungen zur Bedeutung des Sicherheitsdiskurses für

muslimische Communities geht sie auf ihre eigene Wahrnehmung und

schließlich auf ihre Gefühle ein: »Also es is zwischenWut und Trauer (.)

pendelt das dann immer bei mir.« Sie reagiert emotional auf ihre ras-

sifizierende Adressierung, die ihr unter anderem in der medialen Be-

richterstattung begegnet und die Muslim:innen unter Generalverdacht

stellt. Sie versucht, ihre Emotionen zu kontrollieren. Sie hofft, dass sie

gehört wird, wenn ihre emotionale Betroffenheit als Folge ihrer Ras-

sismuserfahrungen anerkannt wird. Sie wirkt unsicher und findet nur

schwer die richtigen Worte: »Und manchmal weiß ich nicht: Was soll

ich mehr empfinden? Also das ist immer so g-emotional immer auch

so Chaos äh, was es bei mir dann verursacht.« Rabea S. ist sich nicht

sicher, ob sie ihre Rassismuserfahrungen richtig deutet, weil sie häu-

fig erleben muss, dass sie geleugnet oder bagatellisiert werden.4 Das

»Chaos« rührt möglicherweise daher, dass ihr signalisiert wird, dass

ihre emotionalen Reaktionen (»Wut und Trauer«) unangemessen sind,

vielleicht werden sie nicht ernst genommen.

Rabea S. will die Ursache für ihren emotionalen Aufruhr verstehen

und kontrollieren, vielleicht auch ihre Empfindungen regulieren. Sie

beobachtet und analysiert ihre Gefühle in der Hoffnung, sich nicht von

ihnen beherrschen zu lassen. »Was soll ichmehr empfinden?« Die Frage

wirkt wie der Ruf nach einer klaren Anweisung, um das Chaos zu been-

den und Klarheit zu gewinnen. DerWiderspruch, der in der Anweisung

(»soll«) zu einer emotionalen Reaktion (»empfinden«) liegt, drückt ih-

re Verzweiflung aus: Sie ist bereit, anders zu empfinden, wenn sie nur

wüsste, wie. Sie sucht nach einer kognitiven Lösung ihrer emotiona-

len Verstrickung. Der intellektuelle Austausch über den Sicherheitsdis-

kurs ersetzt nicht den Austausch über die Emotionen, die er auslöst.

Trotz fachlicher Expertise und argumentativer Sicherheit in ihrer Kritik

am Diskurs bleibt die Auseinandersetzung auf der Gefühlsebene unab-

geschlossen. Ihr stehen keine Gelegenheiten zur Verfügung, über ihre

4 Ahmed 2018: 119ff.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Selbst_Positionierungen 145

Emotionen zu reflektieren, ihr »emotional[es…] Chaos« zu verstehen

und zu ordnen, einen Umgang mit ihrer »Wut und Trauer« zu finden.

Die Frage nach angemessenen Empfindungen ist mit der Frage nach

entsprechenden Deutungen und Handlungen verknüpft. Ihre überwäl-

tigenden Gefühle zu klären und zu ordnen und so in eine analytische

Distanz zu ihnen und zum verletzenden Auslöser zu gehen, um an-

schließend wieder zu sich zurückzufinden und sich zu zentrieren, kann

als Voraussetzung für angemessene (Sprech-)Handlungen notwendig

werden. Die Sicherheit, die ihr eine Ordnung auf emotionaler Ebene

gibt, könnte zu ihrer Handlungsfähigkeit beitragen.

»weil ich das einfach so lächerlich finde«

Khadija R. findet sich in den Sicherheitsdebatten in Deutschland nicht

wieder, will sich damit nicht beschäftigen und kann sie nicht wirklich

ernst nehmen: »Ähm, ja ich kann das gar nicht so richtig wahrnehmen

oder ähm (.) mach mir da überhaupt gar nicht so wirklich Gedanken,

weil ich das einfach so lächerlich finde.« Sie geht auf Distanz dazu und

grenzt sich ab. Das hegemoniale Wissen über Muslim:innen nimmt

Khadija R. als verzerrt und falsch wahr, sie findet es »lächerlich«, es

verdient keine weitere Beachtung. Der hegemonialen Perspektive stellt

sie ihre eigene entgegen. Vor dem Hintergrund ihrer Erfahrungen und

ihres Wissens über sich selbst kann sie die Diskursivierung muslimi-

scher junger Frauen als Gefahr nicht nachvollziehen: »Weil ichmir nicht

vorstellen kann, dass ein kleines Kopftuch°mädchen° äh auf der Stra-

ße eine Gefahr darstellen kann.« Sie lacht auf, als sie »Kopftuch°mäd-

chen°« sagt und unterstreicht, wie »lächerlich« die Vorstellung ist, dass

sie und andere Hijabis eine Gefahr darstellen könnten. Indem sie den

Namen, der ihr im öffentlichen Diskurs gegeben wird, annimmt, um

ihn der Lächerlichkeit preiszugeben, übernimmt sie die Kontrolle über

die Bedeutung des Wortes und nutzt es für ihre eigene Erzählung.

Khadija R. berichtet von verschiedenen Rassismuserfahrungen. Im

Zuge eines Bewerbungsverfahrens muss sie von einem Gebäude in ein

anderes wechseln und lässt ihre »Sachen« zurück. Der aufgebrachte

Wachmann trägt ihr ihre Tasche am weit ausgestreckten Arm durch

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


146 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

zwei Gebäude hinterher, da er das klingendeMobiltelefon darin für eine

Bombe hält: »›Nicht dass hier gleich was hochgeht‹.« In einer anderen

Situation drängelt sich an der Kasse ein Kunde vor. Sie versucht zu-

nächst durch Vorfahren, dann durch Hüsteln auf sich aufmerksam zu

machen, um ihn schließlichmit ihremRollstuhl leicht anzustupsen.Die

Person holt, ohne sich umzudrehen, mit dem Fuß nach hinten aus und

tritt sie weg. In der Schilderung gesteht sie ein, dass sie den sich vor-

drängelnden Mann hätte zur Rede stellen sollen. Sie entschuldigt sich

damit, dass sie »nicht so die Person [ist], die dazu was sagen kann«.

Sein Verhalten erlebt sie trotz ihres eigenen Fehlers als unangemessen

aggressiv und gewaltvoll. Sie ringt bei der Schilderung nach Worten,

wiederholt sich mehrfach und fragt: »Ok, war-warum? Äh aus welchem

Grund? Warum gibt es so Menschen?« Sie ist fassungslos. Obwohl ih-

re Frage zunächst nach den Motiven fragt, kehrt sie in der Evaluation

der Situationen zu sich zurück und konzentriert sich auf die Effekte.

Sie ist emotional betroffen: »Und man hat sich einfach so schlecht da-

bei gefühlt.« Sie abstrahiert von ihrem eigenen Gefühl und ihrer Be-

troffenheit (»man«) sowie von der konkreten Person (»so Menschen«).

Durch die Generalisierung gelingt ihr eine Distanzierung. Sie teilt ihre

emotionale Betroffenheit mit anderen Personen in vergleichbaren Si-

tuationen.

Obwohl Khadija R. zu Beginn des Interviews zu verstehen gibt, dass

sie den Sicherheitsdiskurs nicht ernst nehmen kann, geht aus den kon-

kreten Schilderungen ihrer Erfahrungen und aus ihrer emotionalen In-

volviertheit hervor, dass dies nur bedingt gelingt: Sie bleibt vom anti-

muslimischen Rassismus nicht unberührt. Sie weigert sich jedoch, sich

von diesen Erfahrungen überwältigen zu lassen: Sie verallgemeinert ih-

re emotionale Betroffenheit und nimmt ihnen durch die Distanzierung

von sich als Person das Verletzungspotential. Auch rahmt sie die Fülle

an Beispielen, die sie im 22-minütigen Interview vorträgt, durch eine

Basiserzählung, nach der ihre »Erfahrungen bis jetzt eigentlich immer

ganz positiv« waren. Ihre Schilderungen fallen sehr knapp aus. Sie führt

sie lediglich an, um sie sogleichwieder zu verdrängen, sie will nicht dar-

über nachdenken. Indem sie sie dennoch anführt, zielt ihre Schilderung

nicht darauf, sich als Opfer zu thematisieren. Vielmehr versucht sie zu

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Selbst_Positionierungen 147

verstehen,was ihr und anderen passiert,warumMenschen anderenGe-

walt antun und wie sich das für die Opfer der Gewalt anfühlt. Zudem

dienen die Beispiele dazu, auf die Eingangsfrage zurückzukommen, sie

kontert: »Und sind wir jetzt die be-Bedrohung oder sind es andere Leu-

te mit deren Gedanken?« Resümierend stellt sie fest, dass sie vermehrt

Diskriminierung und Gewalt erfährt, seitdem sie ein Kopftuch trägt.

Ihre Erfahrung, als »armes Mädchen im Rollstuhl« »nett und freund-

lich« behandelt zu werden, weicht ihrer Erfahrung, nun als gefährliche

Hijabi verhandelt zu werden.

Khadija R. reflektiert, dass ihr Gefahr »auf der Straße« droht, in

der Öffentlichkeit, im nicht-muslimischen Außen. Zuhause und in ih-

rer Community ist sie geschützt. Sie kehrt die hegemoniale Erzählung

um, wonach Kopftuch tragende Frauen durch das muslimische Innen

– die Familie, andere Muslim:innen, die Community und den Islam –

unterdrückt werden und das nicht-muslimische Außen sie rettet und

emanzipiert. Vor ihrem eigenen Erfahrungshintergrund sind muslimi-

sche Frauen mit Hijab in der Öffentlichkeit bedroht, hier erleben sie

Diskriminierung und Gewalt. Angesichts dessen ist die hegemoniale

Diskursivierung vonHijabis besonders abwegig (»lächerlich«): »Weil ich

mir nicht vorstellen kann, dass ein kleines Kopftuch°mädchen° äh auf

der Straße eine Gefahr darstellen kann.« Sie spitzt denWiderspruch zu,

indem sie die rassistische Bezeichnung (›kleines Kopftuchmädchen‹)

und das koloniale Narrativ (›muslimische Frauen retten‹) dem Bedro-

hungsszenario gegenüberstellt. Wenn Musliminnen Opfer (des Islams,

der muslimischen Kultur und muslimischer Männer) sind, dann stellen

sie keineGefahr dar, sondern benötigen Schutz. Ihre Erfahrung lehrt sie

aber, dass sie zwar schutzbedürftig ist – allerdings angesichts des anti-

muslimischen Rassismus. Khadija R. nimmt die Bezeichnung ›kleines

Kopftuchmädchen‹ an, aber nicht, um sich selbst als solches zu positio-

nieren, sondern um die Inkonsistenz und ›Lächerlichkeit‹ des hegemo-

nialen Diskurses aufzudecken. Sie spricht von Demokratie und Men-

schenrechten, appelliert an Religions- und Meinungsfreiheit, an Fair-

ness und ein »gutes Klima«. Sie hält auch hier der Dominanzgesell-

schaft den Spiegel vor, wendet die antimuslimische Argumentation um

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


148 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

und fordert sozialverträgliches Verhalten, demokratische Rechte und

die Gewährleistung ihrer Sicherheit ein.

Performative Interventionen

Das Sprechen über antimuslimischen Rassismus lässt sich nicht auf ei-

ne einzelne Diskriminierungserfahrung reduzieren – im Gegenteil le-

gen die Gesprächspartner:innen großen Wert darauf, das Thema von

einzelnen Erfahrungen zu trennen und auf Diskursstrukturen zu ver-

weisen, die sie selbst überblicken, verstehen und einordnen können.

Themen, die an sie herangetragen werden, können sie verkomplizie-

ren, Fragen ausweiten, eigene Sprechhandlungen analysieren und kon-

textualisieren. Unsere Gesprächspartner:innen bieten eine alternative

Sichtweise auf ihre Lebensrealitäten abseits der etablierten Ordnung

an.5

Unter Rückgriff auf die eigenen Erfahrungshorizonte sind sie in der

Lage, ein widerständiges Bewusstsein zu artikulieren und der Diskri-

minierung mit distinkten, selbstdefinierten Standpunkten entgegen-

zutreten.Diese reichen vonmimetischen Sprachhandlungen, bei denen

hegemoniale Diskursfiguren angeeignet, umgedeutet und zum Zwecke

der Unterbrechung des antimuslimischen Rassismus zurückgeworfen

werden, über Strategien, an sie herangetragene Fragen zu sezieren,

historisch-politisch zu kontextualisieren und Diskursräume auszudif-

ferenzieren, bis hin zu aktivistischen, pädagogischen und zivilgesell-

schaftlichen Interventionen, bei denen hegemoniale Narrative irritiert

undmitmultiplen Erzählungen verkompliziert werden.Die Gesprächs-

partner:innen untergraben hegemoniale Sprechakte im antimuslimi-

schen Bedrohungsszenario: Dessen Effekt, zum Schweigen zu bringen,

zu führen und zu disziplinieren, scheitert bisweilen an performativ-

analytischen Protestformen, die sich am Diskurs selbst orientieren, an

5 »Kurz gesagt, erfährt eine untergeordnete Gruppe nicht nur eine andere Rea-

lität als eine herrschende Gruppe, sondern sie kann diese Realität auch anders

und unabhängig interpretieren.« (Collins 1989: 18).

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Selbst_Positionierungen 149

dessenThemen und Begrifflichkeiten anknüpfen, sie umdeuten, irritie-

ren oder aneignen und verkomplizieren.

»ich beg- benutz immer diese Fachbegriffe, das tut mir leid«

Adem O. stellt direkt zum Interviewbeginn klar, dass er sich vollkom-

men bewusst ist darüber, »dass ich natürlich in einer bestimmten Art

und Weise gele:sen werde«. Um sich als muslimisch markierter Rom

vor Racial Profiling an öffentlichen Orten zu schützen, verfolgt er »eine

ganz spezifische Strategie«. Wenn er auf Reisen geht, etwa am Flug-

hafen, trägt er Anzug und Hemd. Den hegemonialen Sicherheitsdis-

kurs versteht er als »eine Art (2) Theater, äh in dem festgelegte Rolle

sind«. Das bedeutet aber nicht, dass er den Zuschreibungen und De-

batten ohnmächtig ausgeliefert ist. Er betritt die diskursive Bühne und

spielt mit den Bedeutungen, er eignet sich sozioökonomische Codes

an, um die rassifizierende Wahrnehmung zu irritieren oder zu neutra-

lisieren. Schließlich werden sowohl Muslim:innen als auch Rom:nja mit

einem bestimmten sozialen Habitus assoziiert, mit Armut und Mangel

an Bildung und sozialem Kapital in Verbindung gebracht. Wenn Adem

O. sich das Kostüm der bürgerlichen Mitte anzieht, also Anzug und

Hemd trägt, entgeht er den rassistisch motivierten Kontrollen: »und

ä:hm in der Regel werde ich dann auch nicht °kontrolliert°.« Adem O.

senkt die Stimme, als befürchte er, seiner Strategie überführt zu wer-

den, gleichzeitig amüsiert ihn die mimikryhafte Performanz, mit der

er den Diskurs zu untergraben hofft. Er will nichts dem Zufall überlas-

sen. Die bewusste, fast schon parodistische Nachahmung sozioökono-

mischer Symbole soll hier weniger affirmieren als vielmehr irritieren,

Ausschlüsse entlarven und ihm Schutz bieten bzw. vor erneuten Ras-

sismuserfahrungen bewahren.6

6 Homi K. Bhabha schreibt über Mimikry im kolonialen Setting: »Die metony-

mische Strategie produziert den Signifikanten der kolonialen Mimikry als den

Affekt der Hybridität – als Modus sowohl der Aneignung als auch des Wider-

standes, vom Disziplinierten zum Begehrenden. Als das diskriminierte Objekt

wird das Metonym der Präsenz zur Stütze eines autoritären Voyeurismus und

dient dazu, nur um so besser das Auge der Macht zur Schau zu stellen. Wenn

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


150 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Zum einen führt Adem O. praktisch vor, wie sich Rassismen mit-

einander und mit anderen sozialen Kategorien, darunter Klasse, aber

auch Gender, vermengen und Hierarchien hervorbringen. Zum ande-

ren zeigt er dadurch ihren performativen Charakter. Es handelt sich um

keine gegebenen, schon gar nicht natürlich festgeschriebenen Identitä-

ten, sondern um Konstrukte, die ihre Wirkmächtigkeit in ihrer wieder-

holten Performativität entfalten und gleichzeitig in der performativen

Wiederholung verschieben lassen. Adem O. erlaubt sich einen spieleri-

schen Umgang, um den Ausschluss an sich in seinen Funktionsweisen

exemplarisch vorzuführen und die Trennlinien ins Absurde zu führen.

Das heißt, er eignet sich die Zeichen der Autorität bewusst in jenen Si-

tuationen an, in denen er eigentlich diskriminiert werden soll – und

wirft sie zurück. Die Subversion liegt darin, dass dualistische Ordnun-

gen ausgehöhlt werden, was mitunter einen parodierenden Effekt hat.

Im vorliegenden Fall liegt das Ziel der Strategie darin, in einer zeit-

lich begrenzten Situation der Unsicherheit bewusst sozioökonomische

und -kulturelle Codes nachzuahmen, um sich vor (rassistischer) Dis-

kriminierung zu schützen. Mehr nur als (weißbürgerliche) Autorität zu

kopieren, irritiert die Handlung essentialistische Identitätskategorien

und zieht die Ordnung ins Lächerliche.

Es ist nicht die einzige Umgangsweise, auf die Adem O. alltäglich

zurückgreift: »Tatsächlich, das heißt das sind ganz ganz ähm ja alltägli-

che Strategien.« Die strategische Performativität tritt bereits im Spre-

chen über seine Erfahrung mit dem Sicherheitsdiskurs auf. Das per-

formative Wissen, wie sich rassifizierte Subjekte im öffentlichen Raum

zu geben haben, um sich Gewalt möglichst zu entziehen, spiegelt sich

sprachlich wieder und strukturiert im Sprechen über die Erfahrung

Handlungsoptionen. IndemAdemO. etwa durchgängig auf seineWort-

wahl achtet und Fachtermini nutzt (»ich beg- benutz immer diese Fach-

begriffe, das tut mir leid.«) und der wissenschaftlichen Befragung ei-

ne eigene wissenschaftliche Analyse und Expertise anbietet (»ich bin

dann die Diskriminierung in die Bestätigung des Hybriden umschlägt, wird das

Signum der Autorität zu einer Maske, zu einer Farce.« (2000: 178).

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Selbst_Positionierungen 151

ja selbst Autodidakt« und »das ist meine Analyse«), expliziert er seine

Sprecherposition und interveniert in das Geschehen.

Adem O. fordert Kontrolle über den Gesprächsverlauf und seine

Wahrnehmung und Bewertung ein, indem er seine Position als Experte

stärkt und die Deutungshoheit Anderer über sich abweist und zugleich

seine Situation in einen größeren gesellschaftlichen Kontext setzt: »Al-

so ich bin mir voll und ganz bewusst, dass unsere Gesellschaft von Ras-

sismus, Antisemitismus und gruppenbezogenerMenschenfeindlichkeit

strukturie:rt ist.« Er wechselt im Sprechen mehrfach zwischen »wir«

(Plural) und »ich« (Singular), setzt also seine eigenen Erfahrungen in

den Zusammenhang kollektiver Erfahrungen: »Man muss natürlich sa-

gen als Ro:ma haben wir andere historische nochmal Bedürfnisse als

andere Muslime. U:nd ä:hm (.) und durch die historische Erfahrung

haben wir auch gelernt (.) – ich spreche auch im- in einem wi:r.«

Damit greift Adem O. Fremdmarkierungen vor: Er analysiert und

erklärt sein Sprechen und nimmt Einfluss auf die Beobachtung und die

Analyse Anderer über ihn. Er reflektiert, wann er als Teil eines/welches

Kollektivs spricht und wann als Einzelperson. Er liefert eine Analyse als

Befragter und unterläuft die übliche Hierarchie zwischen Forscher:in

und Beforschtem.7 Adem O. macht sich im Sprechen über seine Dis-

kriminierungserfahrung selbst zum Untersuchungsgegenstand und si-

gnalisiert, dass er durchaus weiß, wer er ist und was er tut. Es könn-

te sein, dass ihm diese kurze Intervention auch deshalb wichtig ist,

weil rassifizierten Menschen i.d.R. ein Expert:innentum abgesprochen

wird: Es wird über sie gesprochen, ihr Erfahrungswissen als unwissen-

schaftliches, subjektives Wissen diskreditiert und abgewiesen. Einem

hegemonialen Objektivitätsanspruch hält Adem O. ein »situiertes Wis-

7 Die Zurückweisung weißer Gadje-Wissenschaftler:innen gründet sicherlich

auch auf der historischen Erfahrung und dem kollektiven Gedächtnis von

Rom:nja und Sinti:zze. Lange vor dem Nationalsozialismus und bis in die Ge-

genwart hinein nehmen Wissenschaftler:innen eine maßgebliche Rolle in der

Rassifizierung, Aussonderung, Verfolgung und Tötung von Rom:nja und Sin-

ti:zze ein.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


152 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

sen«8 entgegen, das den vermeintlich wissenschaftlichen Standpunkt

Anderer, aus dem diese heraus sprechen, beobachten und bewerten, als

subjektiv entlarvt und zugleich die eigene Position als ebenbürtig und

relevant würdigt. Indem er sich selbst einer Gruppe zuordnet (»ich kol-

lektiviere mich gerade«) kommt er einer Fremdzuschreibung zuvor.

Zugleich fungiert die analytische Intervention als vorgreifendes

Korrektiv, um die Richtung der Bewertung und Betrachtung der

Forschenden mitzubestimmen. Indem Adem O. sich im Sprechen

über das eigene Sprechen stellt, davon abstrahiert und die Regeln

seines Sprechens erläutert, weist er die wissenschaftliche Autorität

der Forschenden über ihn zurück. Diese Strategie wendet er auch

im Umgang mit dem Sicherheitsdiskurs im Allgemeinen und den

öffentlichen Institutionen im Speziellen an. Adem O. meint, sich

der Anrufung (Muslim/Rom/Bedrohung) entziehen zu können. Den

Sicherheitsdiskurs kann er »glaub ich trocken legen, indem man eben

diese Rolle nicht erfüllt. Und sich auch dieser Rolle entzieht«. Zwar

werde er zu bestimmten Themen angefragt, entscheide aber selbst

darüber, ob und wie er auf Adressierungen von außen reagiert: »[I]ch

schaffe auch ein ganz bestimmtes Framing. Ich entziehe mich einem

Framing und schaffe ein Framing. Ä:h und das heißt auch bestimm-

te Anfragen abzulehnen.«9 Adem O. ist sich seiner performativen

Interventionsmöglichkeiten bewusst, mit denen er jene, die auf ihn

blicken und ihn adressieren, mit dem eigenen (Zurück-)Blicken und

der eigenen Themenwahl und -fokussierung konfrontiert und so das

Geschehen mitbeeinflusst: »Ich belasse sie äh (.) in ihren Räumen. (.)

Und indem ich mich nicht positioniere, müssen sie reflektieren, ob

sie wollen oder nicht.« Der hegemonialen Anrufung begegnet er mit

eigenen Positionierungen und Expertisen: »[E]s geht um Menschen-

rechte, das ist eigentlich das Thema. Es geht nicht um Sinti und Roma

und ich werde jetzt auch nicht sagen, erzählen, wie man über Sinti

und Roma, was deren Kultur ist und ähm also ich werd jetzt da kein

Roma-Flüsterer-Training anbieten oder so.« Adem O. schlägt hier eine

8 Haraway 1995: 80.

9 Diese Strategie wird im Abschnitt Schützende Distanzierungen interpretiert.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Selbst_Positionierungen 153

Brücke: Er führt sowohl persönliche als auch fachliche Erfahrungen

zusammen. Er blickt auf eigenes Wissen und eigene Kompetenzen,

die im öffentlichen Diskurs zu wenig Beachtung finden, doch deren

Relevanz er konsequent verteidigt.

»WOAH, wo soll ich jetzt anfangen?«

IbtissamP. schenkt ihre volle Aufmerksamkeit den Fragen, die ihr ange-

sichts ihrer Erfahrungenmit dem antimuslimischen Rassismus gestellt

werden: »Ok, gut. Ich so: WOAH, wo soll ich jetzt anfangen? (.) Ähm,

kannst du die Frage noch mal wiederholen. (10) Ähm (4)«. Statt unmit-

telbar zu antworten, lässt sie Fragen auf sich wirken, bittet um ihre

Wiederholung und Klarstellung. Sie seziert die Fragen, die an sie her-

angetragen werden, und nähert sich Schritt für Schritt weiteren Frage-

stellungen und thematischen Querverbindungen, die für eine differen-

zierte Beantwortung notwendig erscheinen. »(4) also es geht aber auch

schon auch so um hm also nicht nur jetzt heute im Moment oder aktu-

ell, sondern auch so in der- (6)«. Ibtissam P. breitet das Diskussionsfeld

aus, sie will das Geschehen zeitlich (»heute im Moment oder aktuell,

sondern auch so in der-«), thematisch (»die mediale Berichterstattung

zu Muslimen«) und örtlich (»in Deutschland«) präzisieren. Der jeweili-

ge nationale Kontext, in dem Sicherheitsdebatten geführt werden, wie

auch Ort und Zeit sind für Ibtissam P. zentrale Referenzpunkte, um die

Mechanismen des antimuslimischen Bedrohungsszenarios einordnen

zu können.10 Das besagte Thema setzt sie unmittelbar in einen globa-

len Zusammenhang: Sie spricht über 9/11 in den USA und die darauf-

folgenden Veränderungen im Umgang mit Muslim:innen, die auch Ef-

fekte auf Debatten und Praktiken in Europa und Deutschland hatten.

9/11 ist deshalb für sie relevant geworden, weil das Thema an sie her-

angetragen wurde. Retrospektiv macht Ibtissam P. den Mechanismus,

bei dem ihr ein Thema aufgedrängt und zu ihrer Diskriminierung an-

geführt wird, selbst zum Thema ihrer Kritik. Das Thema »mediale Be-

10 Die nationalen Kontexte werden im Abschnitt Schützende Distanzierungen dis-

kutiert.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


154 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

richterstattung zu Muslim:innen in Deutschland« im Zusammenhang

mit 9/11 gibt gleichzeitig Auskunft über ihre Kindheitserfahrungen, also

über jene Zeit, in der das Phänomen in ihr alltägliches Leben tritt und

ihr suggeriert, dass »[ich] als Muslima (.) für das Land, in dem ich lebe,

und die Welt, in der ich lebe, irgendwie f- eine Gefahr bin, so, ähm (.).«

Systematisch baut Ibtissam P. die eigene Erfahrung als Quellen-

nachweis ein, um erst im Anschluss, nachdem die ›richtigen‹ und präzi-

sen Fragen aufbereitet wurden, zu antworten. Sie hangelt sich zwischen

Distanzierung und Annäherung an denThemen entlang und fordert ei-

ne Auffächerung in verschiedene Dimensionen, um dem großen The-

menblock der Sicherheitsdebatten und ihrer Bedeutung für sie als ras-

sifizierte Person gerecht zu werden. In der Subjektposition »Muslima«

zu sein wird nach einer analytischen, retrospektiven Interpretation der

medialen Repräsentation vonMuslim:innen in Deutschland seit 9/11 für

sie virulent. Ibtissam P. bildet damit einen strukturellen Rahmen, um

in einem global-politischen Kontext, also über das Individuelle (»Mus-

lima«/»Gefahr«) und über den deutschen Rahmen hinaus (Land/Welt),

zu reflektieren. Das heißt, die wissenschaftlich-technische Eingangs-

sequenz erfüllt den Zweck, eine Sprecherinposition zu etablieren und

das eigene Sprechen möglich zu machen, um die eigene Erfahrung zu

erzählen und wissenschaftlich zu untermauern.

Durch die analytische Schrittfolge kommt sie zu demErgebnis, dass

Muslim:innen in Deutschland zu einer globalen Metapher für Gefahr

werden, das heißt die mediale Berichterstattung nicht konkrete Men-

schen in den Blick nimmt, sondern auf Symbolen beruht, die transna-

tional zirkulieren und auf Ereignisse woanders zurückgreifen, die sie

lokal relevant machen. Die Gesprächspartnerin würdigt die persönli-

chen Erfahrungen in der Herausbildung ihrer eigenen Interpretation,

stärkt kollektive Bezugspunkte undwürdigtmarginalisierte Positionen,

sodass sie zugleich Wege alternativer, widerständiger Wissensproduk-

tionen beschreitet.11 Einer stigmatisierenden und pauschalisierenden

Medienlandschaft, die sich als objektiv und neutral definiert, hält sie

11 Patricia Hill Collins (1989) zu Schwarzem feministischem Denken.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Selbst_Positionierungen 155

eine eigene differenzierte Methode der Berichterstattung und Erörte-

rung entgegen.

Sie demonstriert im Gesprächsverlauf, wie sie sich selbst gesell-

schaftlichen Themen annähert: Es bedarf der Selbstreflexion der Spre-

chenden und ihrer gesellschaftspolitischen Sprecherposition (Ich), der

Explikation und Reflexion dessen, worum es geht (mediale Bericht-

erstattung), wen diese wiederum berührt bzw. welchesThema (Markie-

rung als Gefahr) und wo dies im Konkreten oder Allgemeinen örtlich

stattfindet (Deutschland/Welt). Dadurch bringt Ibtissam P. gleichzeitig

etwas anderes zum Ausdruck, nämlich dass die relevante Schnittstel-

le (9/11) gesellschaftlich relevant gemacht wurde und dadurch relevant

für sie wird, das Thema also an sie herangetragen wird und keines-

falls selbst gewählt ist. Im Bedrohungsszenario haben Muslim:innen

dem hegemonialen Interesse zu folgen und auf Fragen zu antworten.

Das bedeutet auch, dass Muslim:innen, die sich mit diesen relevant ge-

machten Themen befassen, aus dem Blick verlieren, was eigentlich in

ihrem eigenen Leben von Relevanz ist, also vomEigenen abgelenkt wer-

den. Die Gesprächspartnerin widersetzt sich einer solchen Ablenkung,

indem sie einerseits auf das relevant Gemachte zurückgreift, um aber

dann die eigene Erfahrung ins Feld zu führen und dadurch implizit ge-

sellschaftspolitische Forderungen nach Anerkennung, Repräsentation,

Zugehörigkeit und differenzierter, medialer Berichterstattung mit zu

erzählen.

»das war wirklich nicht meine Geschichte. Das ist nu:r ihre (.)

Vorstellung und sie wOllen das hÖ:ren«

Jasmin V. positioniert sich als Geflüchtete, die in ihrer Sprache über

ihre eigene Fluchterfahrung in weißen Räumen eingeschränkt wird. Sie

beklagt, dass ihre Geschichte nicht gehört wird, sondern in dominanten

Kontexten missgedeutet wird. Sie macht die Erfahrung, dass nur eine

bestimmte Geschichte in der Dominanzgesellschaft über geflüchtete,

(queere) Muslim:innen bzw. muslimische Trans* zugelassen ist. »War-

um denken sie, wir sind Opfer?«, fragt Jasmin V. undweist unzutreffen-

de Vorannahmen über ihren Fluchtgrund zurück. Es werde durchgän-

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


156 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

gig vermutet, dass Jasmin V. wegen ihrer muslimischen Familie (aus ei-

nem mehrheitlich muslimischen Land) geflohen sei. Es gäbe bestimm-

te Bilder über »die muslimische Familie«. Jasmin V. beklagt, dass ihr

ganz persönlicher Grund zur Flucht stereotyp interpretiert wird, wo-

nach sie aufgrund familiärer Erfahrungen, das heißt der Verfolgung

durch Familienmitglieder, nicht aber als regimekritische politische Ak-

tivistin, geflohen sei. Gemäß einer solchen Vorstellung wird »diemusli-

mische Familie« als Täter qua Religion und Kultur imaginiert, während

unsichtbar gemacht wird, dass muslimische Familien auch in Deutsch-

land leben und hiesigen Herrschaftsverhältnissen ausgesetzt sind: Die

DichotomieHier Freiheit vs. Dort Unfreiheit geht nicht auf. Jasmin V. stellt

klar: »[D]as war wirklich nicht meine Geschichte. Das ist nu:r ihre (.)

Vorstellung und sie wOllen das hÖ:ren.«

Jasmin V. ist mit einem hegemonialen Begehren nach einer quee-

ren muslimischen Geflüchteten konfrontiert, die antimuslimische Ste-

reotype bestätigt. Andere Geschichten können im öffentlichen Raum

nicht gehört werden, nicht weil es keine Stimmen gibt, die widerspre-

chen, sondern weil sie verdrängt und ausgeblendet werden. Jasmin V.

wird auf ein stereotypes Opfer-Sein reduziert, ihre Erfahrungen zum

Zwecke der Bestätigung antimuslimischer Narrative und stereotyper

Darstellungen über mehrheitlich muslimische Länder instrumentali-

siert. Sie beschreibt eine Abhängigkeitssituation: Um gesellschaftlich

Zugänge zu erlangen, ›Erlaubnis‹ zu bekommen, eintreten zu dürfen

bzw. Teil der (Dominanz-)Gesellschaft zu sein, von ihr wahrgenommen

und gehört zu werden, können Diskursregeln, die über das Gehört-

Werden entscheiden, nicht ignoriert werden. Jasmin V. beklagt: »Und

wir müssen diese Geschichte w-(.) einfach wiederholen, a-auf ihre In-

teresse reden zum Beispiel für eine (.) als geflüchtete Person […] (.)

weiße Fantasie einfach wiederholen.« Muslimisierte Subjekte werden

dazu gedrängt, die »Bilder«, »Vorstellungen« und »weißen Fantasien«

zu »wiederholen«. Doch Jasmin V. weigert sich, in Argumentationen

des interkulturellen Paradigmas zu sprechen und eine hegemoniale Ge-

schichtsdeutung zu erzählen. Sie weist diese zurück, da sie nicht auf

sie zutrifft. Die Gesprächspartnerin führt die persönliche Biografie als

signifikante Wissensquelle für die Kritik sozialer Machtverhältnisse in

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Selbst_Positionierungen 157

Deutschland ein. Jasmin V. sucht nach Auswegen, um innerhalb der

Diskursfelder, in die sie als Geflüchtete und queere Muslimin verwie-

sen und innerhalb der Kategorien, auf die sie durchgängig reduziert

wird, den eigenen Geschichten Raum zu geben und zu widersprechen.

Das hindert Jasmin V. nicht daran, andere queere Fluchtgeschich-

ten anzuerkennen, die ebenso ko-existieren können. Die narrative

Intervention besteht darin, sensibel für verschiedene Erzählungen zu

sein und multiplen Realitäten Gehör zu verschaffen. Umso wichtiger

ist ihr der Begriff der Intersektionalität. Als Transfrau, als Muslimin

und als Geflüchtete macht sie spezifische Erfahrungen. Es gibt dem-

nach nicht die eine muslimische Erfahrung, sondern verschiedene,

die sich überschneiden können. Jasmin V. lässt sich von bestimmten

absoluten Begriffen weder vereinnahmen noch schränkt sie sich durch

diese selbst ein. Die vielschichtige Erzählung über ihre Erfahrungen

und Identitäten erfüllen zugleich den Zweck, politischen Forderun-

gen nach Schutz Nachdruck zu verleihen und für jeweils spezifische

Antworten zu plädieren. Jasmin V. braucht »mehr Sicherheit« gerade

weil sie an der Schnittstelle verschiedener Diskriminierungskategorien

existiert. Damit bringt sie auch zum Ausdruck, dass es wichtig ist, das

Spezifische in jeder Rassismuserfahrung zu berücksichtigen. Die Un-

sicherheit, die aus der muslimischen Erfahrung hervorgeht, vermengt

sich mit der Unsicherheit für Trans* of Color und Geflüchtete. Daraus

folgen spezifische Sicherheitsbedürfnisse genauso wie Allianzvorha-

ben. Jasmin V.s narrative Intervention untergräbt das hegemoniale

Islambild, reichert die Erfahrung als queere muslimische Geflüchtete

an und weist damit Fantasien der Dominanzgesellschaft zurück.

»Ä:hm is ja eine se:hr ((atmet tief aus)) breit gefasste Frage. (…)

Die Debatten äh gibt=es (.) ja scho- seit etlichen Jahren«

Merve Y. macht schon zu Beginn des Interviews klar, dass sie nicht als

Betroffene sprechen will, sondern rein beruflich mit demThema zu tun

hat und vor diesem Erfahrungshintergrund sprechen wird. Sie kom-

mentiert Fragen im Gespräch (»Ä:hm is ja eine se:hr ((atmet tief aus))

breit gefasste Frage«) und betont: »Die Debatten äh gibt=es (.) ja scho-

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


158 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

seit etlichen Jahren.« Merve Y. entscheidet sich dazu, das Thema Be-

drohungsszenario »ganz allgemein« zu beantworten. Sie wahrt Anony-

mität und Professionalität. Sie berichtet nicht von persönlichen Ras-

sismuserfahrungen, aber nicht weil sie keine hat. Indem sie auf die

fachliche Diskussion setzt und sich der Diskurstermini bedient, macht

sie sich die Regeln öffentlicher Debatten zunutze und verteidigt ihre

Sprecherinposition als Expertin bzw. macht sich hörbar.12 Ihre strate-

gische Überlegung geht davon aus, dass ihre fachliche Erfahrung nicht

in Frage gestellt wird, wohl aber ihre persönliche. Die Entscheidung,

als Expertin statt als Diskriminierte zu sprechen, gibt ihr Sicherheit

im Gespräch. Merve Y. positioniert sich in einer Fachdebatte zum anti-

muslimischen Rassismus und bringt die Expertise anderer Kolleg:in-

nen thematisch ein (»ich mein du hast darüber auch ne Veröffentli-

chung geschrieben«). Das ist eine Möglichkeit, an das Wissen Ande-

rer anzuknüpfen, dieses zu bestätigen und auf eine politische Misslage

hinzuweisen, in der die Bedürfnissemuslimischer Jugendlicher von Be-

hörden und Ministerien übergangen, ausschließlich auf das Thema is-

lamistischer Extremismus und Deradikalisierung beschränkt werden,

und andere Themen, die muslimisches Leben betreffen, darunter auch

Empowerment und Schutz, nicht förderwürdig erscheinen: »Weil das

[Islamismus] nicht die Realität ist, mit der wir konfrontiert sind oder

werden in unserer Arbeit. Dass es um ganz andere Themen geht. Und

ä:h (.) auch vor allem um das Sicherheitsbedürfnis der rassifizierten

Jugendlichen geht.«

Merve Y.s Einstieg »ganz allgemein« zu sprechen, kann gerade des-

halb nicht als persönliche Einschätzung abgewiesen werden, weil auch

andere »ganz allgemein« zu den gleichen Schlüssen gekommen sind.

»Ganz allgemein« kann der antimuslimische Rassismus folglich nicht

geleugnet werden, er ist nicht nur deshalb eine Realität, weil Betrof-

fene davon berichten, sondern weil auch Wissenschaft und Praxis zu

der gleichen Einschätzung kommen. Indirekt bestätigt Merve Y. damit

auch die persönlichen Berichte anderer Muslim:innen als »ganz allge-

mein«wahr und zutreffend,weil sie imEinklangmit demwissenschaft-

12 Butler 2006; Foucault 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Selbst_Positionierungen 159

lichen Diskurs stehen. Wie in den vorangegangen Ausführungen ande-

rer Gesprächspartner:innen kommen auch in dieser Umgangsstrategie

persönliche und wissenschaftliche/professionelle Erfahrungen zusam-

men, sie ergänzen sich gegenseitig. Merve Y. ist von diesen Entwick-

lungen nicht unberührt, sie flechtet, ähnlich wie andere Gesprächs-

partner:innen, eigene Gefühle ein. Es sei »immer wieder schmerzhaft«,

dass öffentliche Diskussionen, die mit dem Bedrohungsszenario spie-

len, »hochkochen« und das Leben von Muslim:innen negativ beeinflus-

sen. Sie führt die gesellschaftlichen Dynamiken an, wenn rassistische

Vorurteile in den Medien zirkulieren und auch in den sozialen Medien

aufgegriffen werden können, sodass Diskussionen um Muslim:innen

und als solcheMarkierte »hochkochen«. Sie kritisiert, dass »rassistische

Vorurteile sehr stark in den Medien präsent sind und (.) was dann auch

vor allem auch in den sozialen Medien äh thematisiert wird«. Eine Lö-

sung des Problems sieht sie darin, mit Jugendlichen gemeinsam zu re-

flektieren, wie Medien auf sie (ein-)wirken und wie Gegennarrative ge-

stärkt werden können (»Und ich würde das [Sicherheitsdiskurse] gerne

so ein bisschen um=umdeuten.«).

Merve Y.s Aussagen erinnern an Ibtissam P.s Kritik an etablierten

Medien. Sie erkennt ein Potential in alternativen Medien gerade für

Muslim:innen, die in etablierten Medien oft stereotyp dargestellt und

übergangen werden. Das Gespräch bietet zugleich einen Anknüpfungs-

punkt zu Jasmin V.s Kritik, dass die dominanteMehrheit ihre Geschich-

te nicht hören will und sie dem öffentlichen Begehren ausgeliefert ist.

Umso stärker erscheint Merve Y.s Argument, dass soziale Medien für

benachteiligte Gruppen einen Handlungsspielraum ermöglichen, um

ihre Realitäten in die Öffentlichkeit zu tragen und sich Gehör zu ver-

schaffen.

Globalhistorische Verflechtungen

Einige unserer Gesprächspartner:innen sehen sich mit einer euro-

bzw. germanozentrischen Geschichtsschreibung und Erinnerungs-

politik konfrontiert, in der Narrative und Erfahrungen ihrer Familie

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


160 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

keinen Platz finden. Sie bleiben eine historische Randnotiz, werden

umgedeutet und angepasst oder gar geleugnet und diskreditiert. Un-

sere Interviewpartner:innen heben globalhistorische Verknüpfungen

hervor und rücken vor dem Hintergrund ihrer eigenen Erfahrungen

und Bezüge außer- und innerhalb Europas Verbindungslinien in den

Fokus. Sie finden unterschiedliche Auswege, um mit der historisch

unterkomplexen Narration von Bürger:inschaft im Zusammenhang

mit der unterfütterten Anrufung als Sicherheitsgefahr umzugehen.

Sie schweigen in bestimmten Gesprächssituationen, zensieren sich

selbst und schützen sich, weil sie die Erfahrung machen, dass ihnen

ihre Geschichte genommen und ihre Erinnerung diskreditiert wird,

dass ihre Lebensrealitäten geleugnet oder umgedeutet und sie auf das

eine vermeintlich wahre Narrativ verpflichtet werden. Sie treffen Ent-

scheidungen, wann und in welcher Form historische Adressierungen

aufgegriffen und beantwortet werden, indem für sie relevante Bezüge

aus dem kollektiven Gedächtnis in Erinnerung gerufen werden, sodass

sie ihre eigenen Bedürfnisse im Licht der Vergangenheit und dem Zu-

sammenspiel globalhistorischer Verflechtungen artikulieren können.

Sie lesen die nationale Geschichtsschreibung gegen den Strich und

bringen verdeckte Ereignisse und Erinnerungen an die Oberfläche. Sie

erinnern multidirektional, ergänzen und durchkreuzen das Feld der

Erinnerung um weitere Dimensionen. Sie setzen die ›muslimische‹

Erfahrung ins Verhältnis zu anderen Ereignissen und Erfahrungen,

changieren zwischen dem Universellen und dem Partikularen, zwi-

schen der Zurückweisung eines einzigen nationalen Narrativs und dem

Insistieren auf globalhistorischen Perspektivierungen und verschaffen

sich dadurch Gehör für eigene Lebenswirklichkeiten und Interessen,

Deutungen und Praktiken.

»eine vollkommen andere, (.) äh als die Erfahrung, die man mir

versucht sozusagen aufzudrücken«

Adem O. identifiziert sich als muslimischer Rom, seine Rassismuser-

fahrungen beruhen auf beiden Rassismen und ihrer Intersektion. Der

Präsenz muslimischer Rom:nja-Gemeinden in Deutschland wird in der

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Selbst_Positionierungen 161

breiten Öffentlichkeit wenig Beachtung geschenkt und sowohl in der

Rassifizierung von Rom:nja als auch in jener von Muslim:innen wenig

Rechnung getragen. Einerseits entlastet das Adem O., denn seine Un-

sichtbarkeit als Muslim erspart ihm diesbezüglich verletzende und un-

sinnige Fragen: »Und ähwir werden also nicht gefragt, wie wir zu Erdo-

gan stehen °oder so°, zum Beispiel. Und alle anderen werden gefragt.«

Andererseits werden andere grenzüberschreitende und unsinnige Fra-

gen an ihn gerichtet: »Wir werden eher gefragt, warum wir Muslime

sind.« Adem O. berichtet, dass seine Identifizierung als muslimischer

Rom unsichtbar gemacht wird, indem sein gleichzeitiges Muslimisch-

und Romsein in einMuslimischsein und ein Romsein gespalten und ge-

geneinander ausgespielt wird. Er spricht von einem »weißen Diskurs«,

in dem er als Rom gegen andere Muslim:innen instrumentalisiert wer-

den soll: »Ok, das ist ein Roma, der ist bestimmt irgendwie unterdrückt

von anderen Muslimen.« Mit der gesellschaftlichen Anrufung als Rom

geht die Erwartungshaltung einher, eine Rolle einzunehmen, die der

Dominanzgesellschaft im Umgang mit anderen Muslim:innen dient:

»Und das ist ja die Rolle, die ich ausüben soll.« IndemAdemO. als (mus-

limischer) Rom angerufen und nach einer Diskriminierungs- und Un-

terdrückungserfahrungmit IslamundMuslim:innen befragt wird,wird

er als Kronzeuge zu instrumentalisieren versucht. Er widersetzt sich je-

doch der Teile-und-Herrsche-Strategie, die die Sorge um Rom:nja pla-

kativ ins Feld führt, um Muslim:innen zu stigmatisieren: »Und das ist

die Rolle, die ich eben nicht ausübe, weil tatsächlich für mich Muslim-

sein für meine eigene Biographie äh und (eher) etwas Emanzipatori-

sches bedeutet.«

Der diskursiven Spaltung Rom versus Muslim hält er eine widerstän-

dige Selbstpositionierung entgegen: Muslimischsein bedeutet für ihn

weder ein Makel noch ein Defizit, vielmehr erlebt er es als Bereiche-

rung und hebt dessen emanzipatorische Bedeutung hervor. »Muslim-

sein« stellt für ihn keine Gefahr dar, die von anderen Muslim:innen

oder dem Islam ausgeht, sondern ist für ihn ein biographisch wich-

tiger Ankerpunkt, der ihm Schutz und Entwicklung bietet. Adem O.

irritiert die homogene Zuschreibung von Muslim:innen als Täter:innen

und Rom:nja als deren Opfer, indem er sich selbstbewusst als musli-

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


162 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

mischer Rom präsentiert. Er untergräbt die eurozentrische Universali-

sierung des Unrechts an Europas Sinti:zze und Rom:nja, indem er die

Geschichte muslimischer Rom:nja kontrapunktisch erzählt und global-

historisch perspektiviert. Er weist die der Anrufung inhärente Narra-

tion zurück, wonach der Rassismus gegen Sinti:zze und Rom:nja der

nationalsozialistischen Vergangenheit angehört, während andernorts

und in anderen ›Kulturen‹ Rom:nja weiterhin diskriminiert, aber von

der geläuterten, bundesdeutschen Gesellschaft beschützt würden. Die

deutsche Selbstvergewisserung, aus der Geschichte gelernt zu haben

und nun Andere (wieder) zu führen und in Demokratie und Moder-

ne einzuführen, beruft sich auf die Figur des Islams und muslimischer

Herrschaft als europäisches Gegenbild.

Demgegenüber greift Adem O. auf eine Narration zurück, in der

»ein idealisiertes Bild über das Osmanische Reich« vorherrscht. Das

Bild entspricht zwar nicht der Realität, so Adem O., es ist »natürlich

kein differenziertes Bild«. Gleichwohl erfüllt das »idealisierte Bild«

wichtige Funktionen: Zum einen vermag es das Narrativ, der Erfah-

rung und der Identifizierung muslimischer Rom:nja einen Rahmen zu

geben: »[E]ine Roma-Community im Balkan, die muslimisch ist und

die sich unter Umständen idealisiert als Osmanen definieren.« Adem

O. liest die deutsch-europäische Geschichtserzählung kontrapunktisch

und kann nun seine eigenen und die Erinnerungen seiner Community

als muslimischer Rom emanzipatorisch zusammenführen. Zum Ande-

ren entlarvt die Idealisierung jene Mechanismen, die Rom:nja gegen

Muslim:innen instrumentalisieren, indem sie den Islam als rassistisch

gegen Rom:nja in Stellung zu bringen versucht. Die Idealisierung ist

jedoch »auch nicht differenziert«. Adem O.s Bezug auf das Narrativ

geht es nicht darum, Geschichte zu idealisieren und Konflikte zu

glätten. Vielmehr nutzt er das »idealisierte Bild«, um sich mit anderen

Muslim:innen zu solidarisieren, und gleichzeitig die spezifische Erfah-

rung von (muslimischen) Rom:nja zu betonen: »Man muss natürlich

sagen, als Roma haben wir andere historische nochmal Bedürfnisse als

andere Muslime.«

Adem O. antwortet auf den Sicherheitsdiskurs, indem er einerseits

sein (romani-)Muslimischsein emanzipatorisch deutet, widerständige

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Selbst_Positionierungen 163

Narrative in Erinnerung ruft und die Erfahrungen mit den Rassismen

globalhistorisch verkompliziert. Andererseits kann er zwischen Rom-

sein undMuslimsein changieren: »Tatsächlich haben Roma (.) ab einem

bestimmten (2) ab einem bestimmten Level auch eine privilegierte Po-

sition. (.) Äh und es gibt ja eine Staatsräson.« Je nach Kontext wählt er

bestimmte Aspekte aus und reklamiert ihre Relevanz, um sich so der

einseitigen, instrumentalisierenden Anrufung zu widersetzen. Das be-

deutet nicht, dass sich für Adem O. Muslimischsein und Romsein ge-

genseitig ausschließen, vielmehr legt er Wert auf das Zusammenspiel

und die Komplexität verschiedener sozialer Verhältnisse, Erfahrungen

und Erinnerungen. Schließlich ist seine Erfahrung »dann also eine voll-

kommen andere, (.) äh als die Erfahrung, die man mir versucht sozu-

sagen aufzudrücken«.

»konnte ich mich nicht so äußern wie ich (.) w- gerne, also ich (.)

hab dann einfach oft dieses Thema vermieden (.) so«

Ussama X. identifiziert sich als muslimisch und palästinensisch. Er ist

in Deutschland geboren und aufgewachsen, die Flucht und die Ver-

treibung aus Palästina gehören zu zentralen Aspekten seiner Biogra-

fie. Während in seiner Familie darüber gesprochen wird, finden die-

se Erfahrungen in der deutschen Öffentlichkeit keinen Platz. Sie wer-

den aus der postnazistischen Geschichtsschreibung der Bundesrepu-

blik und der hegemonialen Narration verdrängt und/oder umgedeutet.

Ussama X. findet sich regelmäßig in Gesprächssituationen wieder, in

denen seine Erinnerungen und seine Erfahrungen nicht gehört werden

und nicht zählen, sie werden als illegitim zurückgewiesen und er zum

Schweigen gebracht: »[K]onnte ich mich nicht so äußern wie ich (.) w-

gerne, also ich (.) hab dann einfach oft dieses Thema vermieden (.) so.«

Seine Erfahrung mit dem antimuslimischen Rassismus hängt unmit-

telbar mit der Auslöschung der palästinensischen Erfahrung aus der

bundesdeutschen Geschichtsschreibung und dem hegemonialen deut-

schen, kollektiven Gedächtnis zusammen, der antimuslimische Rassis-

mus zeigt sich ihm gleichzeitig antiarabisch und antipalästinensisch.

Ussama X.wird wiederholt als Sicherheitsbedrohung angerufen, einer-

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


164 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

seits im Verhältnis zur Dominanzgesellschaft, indem er als muslimisch

adressiert wird, und andererseits im Verhältnis zur jüdischen Minder-

heit im In- und Ausland, indem er als muslimisch, arabisch und paläs-

tinensisch adressiert wird.

Bereits seit den 1970/80er Jahren sind die Namen ›Palästinenser‹,

›Araber‹ und ›Terrorist‹ im bundesdeutschenDiskurs eng verwoben und

mit anderen Gewaltakten (etwa der RAF) diskursiv verkoppelt. Mithil-

fe des antimuslimischen Bedrohungsszenarios werden die historischen

Karten neu gemischt und eine Anordnung skizziert, wonach das deut-

sche Wir, das (wieder aufblühende) jüdische Leben in Deutschland und

der Staat Israel auf der gleichen Seite platziert werden, während ihnen

gegenüber dermuslimisch-arabisch-palästinensische Terrorist verortet

wird. Gemeinsammit ›Juden‹ und ›Jüdinnen‹ diskursivieren sich ›Deut-

sche‹ als Opfer von ›Muslim:innen‹ im Allgemeinen und im Besonderen

als Opfer von ›Arabern‹, die (historisch fragwürdige) Ethnisierung ei-

ner Sprachgemeinschaft nutzend, um die Vertreibung und Staatenlo-

sigkeit der Palästinenser:innen zu de-thematisieren. Die Verschiebung

der antisemitischen Gefahr auf Muslim:innen, Araber:innen und Paläs-

tinenser:innen, insbesondere auf solche, die als Migrant:innen und Ge-

flüchtete von außen eindringen, beendet das kollektive ›deutsche‹ Tä-

ternarrativ und entlässt sich selbst aus der historischen Verantwortung

für die Schoah und für die Vertreibung der nicht-jüdischen Palästinen-

ser:innen. Gleichzeitig werden migrationsgesellschaftliche Defizite der

Bundesrepublik in den ›Nahen Osten‹ verschoben, sodass sich die Bun-

desrepublik auch dieser Verantwortung und ihrer (geo-)politischen Rol-

le entziehen bzw. sie verdecken kann.

Die palästinensische Erfahrung von Flucht und Vertreibung wird

unsichtbar gemacht und mit ihrer Dethematisierung auch die deut-

sche, (post-)nazistische Verantwortung dafür. Dies kollidiert mit dem

palästinensischen Narrativ und einer globalhistorischen Perspektivie-

rung, wie sie Ussama X. reflektiert. Im Unterschied zur hegemonialen

Diskursivierung stellt sich die ›Naqba‹ seiner Familie weder als räum-

lich noch als zeitlich entferntes, wenn nicht gar fragwürdiges, Ereignis

dar, sondern ist mit seinem Leben eng verwoben. In der deutschen Er-

innerungskultur haben Ussama X.s Erfahrungen jedoch keinen Platz.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Selbst_Positionierungen 165

Im Gegenteil sieht er sichmit einer Geschichtsschreibung undmit Nar-

rativen konfrontiert, die palästinensische Erinnerungen als partikular,

wenn nicht gar als falsch deuten, und sie der eigenen, als richtig und

universell gültigen Erzählung, die als objektive Geschichtsschreibung

präsentiert wird, entgegensetzen. Das hat Konsequenzen für Ussama

X. und die (Un-)Möglichkeit, die eigene Biografie und die Vertreibung

seiner Familie aus Palästina in alltäglichen Situationen anzusprechen.

Er hat daraus gelernt und antizipiert eine erneute Zurechtweisung und

einen diskursiven Ausschluss, indem er schweigt und sich nun selbst

führt: »Ähm (.) und hab so mein Palästinenser (.) meine palästinensi-

sche Seite irgendwie so’n bisschen einfach so (.) so’n bisschen unter den

Tisch oder so weißte so (.) nu::r nicht auffallen (.) oder so.«

Die Selbstführung bedeutet aber nicht, dass Ussama X. sich gänz-

lich dem Diskurs unterwirft und in einer passiven Position verharrt.

Die Interviewsituation selbst ist exemplarisch für sein Vermögen, sich

Gehör zu verschaffen. Er spricht sein Dilemma offen an und riskiert,

sanktioniert zu werden, gleichzeitig erwartet er, von der ihn interview-

enden Person verstanden zu werden. Ussama X. nutzt die einseitige

Gesprächssituation – das Interview – und vertraut angesichts der

Forschungsfrage auf die Bereitschaft der Forschenden zur Sensibilität

für seine Selbstpositionierung und ihre Reflexion. In der Interviewsi-

tuation greift er auf konkurrierende, historische Gedächtnisse zurück,

kontextualisiert nationale Geschichtsschreibungen globalhistorisch

und führt vor Augen, dass seine biographische Erfahrung und kollek-

tive Erinnerung mit der Anderer verwoben ist. Ussama X. Interesse

daran, gehört zu werden, rührt auch daher, dass er nun als Vater

besondere Verantwortung trägt: »Also ich hab jetzt auch zwei Jungs

zum Beispiel ja? Und (1) vielleicht macht das auch n Unterschied, weil

ich mich mit diesem Thema beschäftige ja?«

Er ist nun selbst in der Position, das palästinensische Narrativ

weiterzugeben, er trägt Verantwortung gegenüber seiner Community

und seinen Kindern.13 Gleichzeitig lotet er Handlungsoptionen aus

und sucht nach Wegen, Erinnerungen Rechnung zu tragen und Zeit

13 El-Qasem 2018.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


166 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

und Energie nicht in ungeeigneten Situationen aufs Spiel zu setzen,

in denen das Gegenüber keine Bereitschaft zeigt, die Engführung

nationaler Erinnerungskultur zu hinterfragen und der Komplexität

von Globalgeschichte und Widersprüchlichkeit von Narrativen Auf-

merksamkeit zu schenken. Ussama X. reflektiert den Kontext und

wählt wohlüberlegt aus: Er begreift das Erinnern und das Erzählen

als individuelle und kollektive Ressourcen und entscheidet je nach Ort

und Situation, wann er sie einsetzt und wann nicht. Die gleichzeitig

aufgenötigte und selbstgewählte Zensur, der Rückzug aus Orten und

Gesprächssituationen ist ein emanzipatorischer Akt, er bietet Schutz

und Heilung und vermag so, die Erinnerung selbstbestimmt und

eigenmächtig zu entfalten.

»der nationale Diskurs (.) zu Muslimen […] einfach n anderer ist,

im Sinne von so auch so ner Anerkennu:ng«

Ibtissam P. fasst ihre Erfahrung, als Muslimin in Deutschland zu

leben, wie folgt zusammen: »Also dieses immer wieder hinterfragt

werden. Frage von welche Berechtigung, welche Existenzberechtigung

hat man?« Im Unterschied dazu blickt sie auf eine positive Aus-

landserfahrung in Südspanien zurück.14 Auch dort war sie »natürlich

weiterhin eine Schwarze muslimische Frau«, jedoch konnte sie sich

dort ganz anders im öffentlichen Raum bewegen und einen anderen

Alltag führen. Schließlich ist »der nationale Diskurs (.) zu Muslimen

[ist] ja grade in Südspanien einfach n anderer ist, im Sinne von so

auch so ner Anerkenn:ung ›Wir haben ja islamische:: sowas wie ne

islamische Geschichte, Südspanien ist verwurzelt mit ner spanisch-

äh mit ner islamischen Geschichte‹.« Die islamische Geschichte im

heutigen Europa legt Zeugnis über die historisch-gewachsene Präsenz

muslimischer Wirklichkeiten ab und prägt das Bewusstsein, sowohl

jenes von (europäischen) Muslim:innen als auch jenes der Region. Zwar

ist Geschichtsschreibung auch in Südspanien eine Frage der nationalen

14 Unter anderer Fragestellung wird diese Sequenz im Abschnitt Performative In-

terventionen rekonstruiert.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Selbst_Positionierungen 167

Aushandlung und Rassismus kein Relikt der Vergangenheit, dessen ist

sich Ibtissam P. bewusst. Nichtsdestotrotz liegt der Unterschied für

sie darin, dass muslimische Geschichte in Südspanien anders als in

Deutschland nicht geleugnet werden kann.

Ibtissam P. identifiziert sich weder als arabisch noch als amazig-

hisch, sie verfügt auch nicht über persönliche, biografische Bezüge

zu Südspanien oder dem nordafrikanischen Raum, in den Spaniens

Muslim:innen einst deportiert wurden. Das hindert sie aber nicht

daran, sich in der Geschichte Andalusiens wiederzufinden und auf das

kollektive Gedächtnis als Muslimin zurückzugreifen. Darin kommt der

acht Jahrhunderte währenden Präsenz von Muslim:innen im nördli-

chen Mittelmeerraum ein hoher erinnerungspolitischer Stellenwert

zu. In Deutschland wird dieser historischen Präsenz kaum Rechnung

getragen, ebensowenig wie den anderen Orten im heutigen Europa, in

denen Muslim:innen heimisch waren und noch sind. Dem nationalen

und europäischen Diskurs zufolge werden Muslim:innen außerhalb

Europas verortet und als Gefahr für europäische Werte und Sicherheit

konstruiert. Die nationale Geschichtsschreibung und Erinnerungskul-

tur in Deutschland kommt ohne Muslim:innen aus bzw. führt sie als

äußere Andere in die Diskussion ein. Durch die (zeitlich befristete)

Verlagerung ihres Alltags nach Südspanien entzieht sich Ibtissam P. der

hegemonialen, deutschen Adressierung als Andere, deren »Existenz-

berechtigung« auf dem Spiel steht. Durch ihre Selbstpositionierung

(unter anderem) als Muslim:in kann sie im ehemaligen Al-Andalus

ihre Anwesenheit als Selbstverständlichkeit einfordern und verteidi-

gen. Dort verhält sie sich anders als in Deutschland, sie legt keine

Rechenschaft über ihr So-Sein ab, sie bezieht keine Position (»Erklär

mal Salafismus. Was- Wie stehst du dazu? Was machst du damit?«).

Indem Ibtissam P. auf die noch sichtbare muslimisch-arabisch-

amazighische Präsenz in Südspanien verweist, kann sie die eigene

Präsenz als Schwarze muslimische Hijabi als Teil der europäischen

Geschichte und Gegenwart verteidigen, mehr noch: Sie kann ihren

Platz dort reklamieren bzw. ganz selbstverständlich einnehmen. Sie

kontextualisiert die eigene muslimische Erfahrung erinnerungspoli-

tisch, rückt die islamische Geschichte innerhalb Europas ins Zentrum

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


168 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

und gibt jenen Perspektiven Raum, die in einer deutschen nationalen

Erinnerungskultur zum Schweigen gebracht werden.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zusammenfassung und Fazit

In einem Zeitraum von insgesamt drei Jahren galt unser Forschungs-

interesse den Erfahrungshorizonten von (als) Muslim:innen (Markier-

ten), muslimischen Communities und Vertreter:innen aus Selbstorga-

nisationen im Umgang mit dem hegemonialen Sicherheitsdiskurs in

Deutschland. Wir fragten danach, wie sie auf die Anrufung als Sicher-

heitsgefahr antworten und interessierten uns vor allem dafür, wie es

möglich ist, sich nicht gänzlich zu unterwerfen und eigene Interessen

nicht aus dem Blick zu verlieren oder sie gar ins Spiel zu bringen: Wie

navigieren Muslim:innen durch Strukturen des Othering und der Dis-

kriminierung, von Ein- und Ausschlüssen, Stigmatisierung und Gene-

ralverdacht? Wie knüpfen sie an gesellschaftliche Debatten um Sicher-

heit an,wie beteiligen sie sich an Aushandlungsprozessen undwie posi-

tionieren sie sich, um sich Gehör für ihre Anliegen, Bedürfnisse und Er-

fahrungen zu verschaffen? Wie gelingt es (als) Muslim:innen (Markier-

ten) am Diskurs teilzuhaben und dabei Definitions- und Handlungs-

macht (wieder-) zu gewinnen?

Um die soziale Wirklichkeit von Muslim:innen und ihre Umgangs-

weisen mit dem Sicherheitsdiskurs zu rekonstruieren, bedienten wir

uns zweier rekonstruktiver Methoden, die wir rassismus- und macht-

kritisch perspektivierten1. Ein rassismuskritischer und intersektiona-

ler Ansatz erschien uns geboten, um – im Unterschied zur üblichen

Essentialisierung und Homogenisierung von Muslim:innen – den viel-

stimmigen Deutungen Raum zu geben, die auf der Suche nach Strate-

1 Denzin/Lincoln/Smith 2008; Collins 1993.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


170 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

gien deren Vielfalt erst sichtbar werden lassen. Ein solcher Ansatz ist

auch geboten, um Rassismus als Gesellschaft strukturierendes Macht-

verhältnis, das in den Wissensbeständen und Subjektivierungsweisen

wirkt, im gesamten Forschungsprozess zu reflektieren und zu berück-

sichtigen. Den dominanzkulturellen Blick auf Muslim:innen in Rech-

nung stellend kehrten wir die Blickrichtung um, ummuslimische Stim-

men und den ihnen zugrunde liegenden Erfahrungen und Reflexionen

zu hören.

Die Auswahl der Interviewpartner:innen und Diskussionsteil-

nehmer:innen ermöglichte es uns, eine große Bandbreite an Wis-

sensbeständen zu vernehmen, die an der Schnittstelle von Alter,

Gender, Sexualität, Klasse, Ability, Hautfarbe, Migration, Religion u.a.

spezifisch adressiert werden. Mithilfe der Objektiven Hermeneutik2

rekonstruierten wir aus zehn Einzelinterviews Positionierungen und

(Sprech-)Handlungen, während wir mithilfe der Dokumentarischen

Methode3 Aushandlungen zum Sicherheitsdiskurs in drei Gruppen-

diskussionen in den Blick nahmen. Die Reflexion beider Methoden

in Hinblick auf ihre Methodologien und Anwendungsempfehlungen

ermöglichte uns einerseits die Ausdifferenzierung von Wissensfor-

men in hegemoniale und muslimisch/rassifizierte Wissensbestände.

Andererseits konnten wir durch die Herausarbeitung der latenten

Sinnstrukturen und konjunktiven Erfahrungsräume die unbewussten

und die bewussten Umgangsweisen erschließen.

Da wir auch widerständiges (Sprach-)Handeln herausarbeiten

wollten, war eine macht- und rassismuskritische Anpassung beider

rekonstruktiver Forschungsmethoden nötig, um die Wissensbestände

rassifizierter Personen interpretieren, analysieren und rekonstru-

ieren zu können. Aus dem untersuchten empirischen Material ließ

sich unter Berücksichtigung gouvernementalitätstheoretischer4 und

rassismuskritischer Perspektiven ein Archiv an Handlungsoptionen

2 Wernet 2019.

3 Bohnsack 2018.

4 Foucault 2017a.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zusammenfassung und Fazit 171

nachvollziehen, mit denen Menschen mit antimuslimischer Rassis-

muserfahrung dem hegemonialen Sicherheitsdiskurs auf vielfältige,

oft ambivalente und doch selbstermächtigende Weise begegnen.

Zusammenfassung der Rekonstruktionsergebnisse

Im Folgenden werden zunächst die Rekonstruktionsergebnisse aus den

Gruppendiskussionen und Einzelinterviews vorgestellt, um anschlie-

ßend allgemeine Schlussfolgerungen zu ziehen. Die vorgestellten und

diskutierten Ergebnisse sind nicht repräsentativ für alle Muslim:innen

und als solche Markierte. Vielmehr geben sie Aufschluss über unsere

Rekonstruktion und Interpretation unterschiedlicher Deutungen und

Umgangsweisen, Positionierungen und Verhandlungen, die sich unse-

re Gesprächspartner:innen in der Auseinandersetzung mit dem Sicher-

heitsdiskurs angeeignet haben und die sie in den Gesprächen mit uns

und miteinander zur Sprache brachten.

Ver_Handlungen

In drei Gruppendiskussionen baten wir Muslim:innen, die sich entwe-

der selbst als solche äußern oder als solche adressiert werden, mitein-

ander darüber zu sprechen, wie sie den Sicherheitsdiskurs wahrneh-

men, welche Auswirkungen er auf sie hat und wie sie damit umgehen.

ImGesprächmit anderen werden Reflexionsprozesse verbal zugänglich

und in der Explikation und der Aushandlung von Positionen entwickelt

und differenziert. Insofern boten sich Gruppendiskussionen zur Da-

tenerhebung an.

Inter_Sektionen: Unsere Gesprächspartner:innen teilen die Er-

fahrung, mit kollektiven Verdächtigungen und Fragen nach ihrer

Demokratiefähigkeit konfrontiert zu werden, sie werden alltäglich

mit beleidigenden und verletzenden Begriffen als Fremde markiert

und herabgewürdigt, in medialen und politischen Debatten über

Sicherheit, Religion und Kultur als Bedrohung konturiert und kri-

minalisiert, in sicherheitspolitischer Adressierung beobachtet und

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


172 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

reglementiert. Ihre Anrufung als ›Muslim:innen‹ bringt sie als Sub-

jekte hervor5. Sie können sich dem nicht entziehen, haben aber die

Möglichkeit, auf verschiedene Weisen zu antworten. Ihre Aussagen

und Handlungen werden vor dem Hintergrund des Islam- und Sicher-

heitsdiskurses bewertet und reguliert. Unsere Gesprächspartner:innen

antworten auf ihre Adressierung als Muslim:innen, vervielfältigen und

verkomplizieren aber ihr Muslimischsein, indem sie es mit weiteren

Positionierungen – Geschlecht, Sexualität, Klasse, Bildung, Migration,

Kultur, Ethnizität, Sprache, Hautfarbe, Religion, Ability, Alter – kreu-

zen. So weisen sie einerseits die dem antimuslimischen Rassismus

inhärente Essentialisierung und Homogenisierung ›der Muslimin‹ und

›des Muslim‹ zurück, greifen aber andererseits auf jene vergeschlecht-

lichten, sexualisierten, kolonialen, klassistischen Positionierungen

zurück, die den antimuslimischen Rassismus im Allgemeinen und den

Sicherheitsdiskurs im Besonderen durchziehen.

Ent_Solidarisierung: In allen Gruppendiskussionen wird auf das

gesellschaftliche Misstrauen gegenüber Muslim:innen Bezug genom-

men. Der Sicherheitsdiskurs produziert ein Klima der Verdächtigung

und Grenzziehung, das auch das Verhältnis innerhalb der Community

berührt. Die Diskussionsteilnehmer:innen berichten davon, zu sicher-

heitsrelevanten Themen und Fragen Rede und Antwort stehen und sich

von ›bösen‹ Muslim:innen distanzieren und zu ›liberalen‹, ›konserva-

tiven‹ und anderen Abstufungen von Muslimischsein positionieren

zu müssen. Sie ringen um Differenzierung, handeln aus, mit wem es

möglich ist, solidarisch zu sein und mit wem nicht, ohne sich selbst

und die eigene Gemeinde allzu sehr in Gefahr zu bringen. So deutet

sich in der Dynamik der Gespräche selbst eine gelebte Praxis der So-

lidarisierung und des Widerstands gegen allzu große Vereinnahmung

durch die Dominanzgesellschaft an. Die Diskussionsteilnehmer:innen

reflektieren Solidaritätsbekundungen, kommentieren und bewerten

bisherige Erfahrungen und stellen Fragen an die Bedingungen und

Chancen solidarischen Verhaltens.

5 Butler 2006; Ekkehard 2011.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zusammenfassung und Fazit 173

Ver_Antworten: In allen Gruppendiskussionen ziehen die Teilneh-

mer:innen den Staat zur Verantwortung und fordern ihn mehr oder

weniger explizit auf, in demokratischen Prinzipien auch ihnen gegen-

über gerecht zu werden. Sie sind sich der Anrufung bewusst,mit der sie

dazu angehalten werden, ihren Beitrag zu Deradikalisierung und Prä-

vention zu leisten. Sie wissen aus eigener Erfahrung, dass die Förder-

landschaft auf ›islamistischen Extremismus‹ fokussiert und finanzielle

Anreize schafft mit dem Ziel, dass muslimische Gemeinden und Ver-

eine die sicherheitspolitische Führung und Disziplinierung mittragen

und sich selbst entsprechend führen. Sie kritisieren, auf die Rolle als

Sicherheitspartner im Kampf gegen Islamismus reduziert zu werden,

und dass nicht einmal in diesem Arbeitsfeld von einer Zusammenarbeit

auf Augenhöhe die Rede sein kann. Stattdessen steht ihre Loyalität als

Bürger:innen zur Disposition und sie werden als Muslim:innen unter

Generalverdacht gestellt, sodass sie häufigmehr mit ihrer Verteidigung

und Außenwahrnehmung beschäftigt sind als mit ihren community-in-

ternen Interessen und ihrem allgemeinen, gesellschaftlichen Engage-

ment. Sie bemängeln die Intransparenz sicherheitspolitischer Appara-

te und Begriffsinstrumente und fordern, dass auch ihren Sicherheits-

bedürfnissen und Schutzinteressen angesichts des antimuslimischen

Rassismus Rechnung getragen wird.

Selbst_Positionierungen

In zehn Einzelinterviews baten wir Muslim:innen, die sich entweder

selbst als solche zu Wort melden oder als solche adressiert werden, uns

zu schildern, wie sie den Sicherheitsdiskurs wahrnehmen, welche Aus-

wirkungen er auf sie hat und wie sie damit umgehen. Uns interessierte,

wie sie sich angesichts ihrer Adressierung als ›bedrohlich (und) fremd‹

selbst positionieren. Um auch hier ein möglichst breites Feld an Deu-

tungen und Praktiken zu erhalten, suchten wir unsere Gesprächspart-

ner:innen nach ihrer Diversität aus.

Schützende Distanzierungen: Unsere Gesprächspartner:innen set-

zen – mehr oder weniger bewusst – verschiedene Strategien ein, um

verletzenden Erfahrungen präventiv auszuweichen oder sich davon zu

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


174 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

erholen. Sie gehen intellektuell auf Distanz, indem sie sich mit anderen

Themen beschäftigen, sie gehen körperlich auf Distanz und wechseln

die Arbeitsstelle oder den Wohnort und sie gehen emotional auf Di-

stanz, indem sie ihre Erfahrungen verdrängen oder die überwältigen-

den Gefühle, die sie auslösen, zu bändigen versuchen. Sie kehren das

Distanzierungsgebot gegenüber dem ›islamistischen Terrorismus‹ und

›bösen‹ Muslim:innen um, indem sie ihrerseits auf Distanz zum Be-

drohungsszenario gehen. Sie erleben Rassismus als intellektuelle, phy-

sische und emotionale Herausforderung und versuchen ihr auf diesen

Ebenen zu begegnen. Der Einschreibung in ihre Körper und Psychen

versuchen sie durch befristete Migration, berufliche Entscheidungen

und emotionale Strategien zu begegnen. Sie analysieren Rassismus in

seiner Bedeutung für ihr Befinden und suchen nach Wegen, sich davon

zu distanzieren, um sich in Sicherheit zu bringen.

Performative Interventionen: Unsere Gesprächspartner:innen ord-

nen einzelne Erfahrungen mit dem antimuslimischen Bedrohungssze-

nario in deren größeren gesellschaftlichen Zusammenhang ein und ver-

weisen auf Diskursstrukturen, die sie selbst überblicken und verste-

hen. Sie verkomplizieren Themen, die an sie herangetragen werden,

weiten Fragen aus, analysieren und kontextualisieren das eigene Spre-

chen. Der Diskriminierung treten sie mit selbstdefinierten Standpunk-

ten vor demHintergrund eigener Erfahrungshorizonte, situiertenWis-

sens und widerständigen Bewusstseins entgegen. Diese reichen von

mimetischen Sprachhandlungen, bei denen hegemoniale Diskursfigu-

ren angeeignet, umgedeutet und zum Zwecke der Unterbrechung des

antimuslimischen Rassismus zurückgeworfen werden, über Strategi-

en, an sie herangetragene Fragen zu sezieren, historisch-politisch zu

kontextualisieren und Diskursräume auszudifferenzieren, bis hin zu

aktivistischen, pädagogischen und zivilgesellschaftlichen Interventio-

nen, bei denen hegemoniale Narrative irritiert und mit multiplen Er-

zählungen verkompliziert werden. Unsere Gesprächspartner:innen un-

tergraben hegemoniale Sprechakte im antimuslimischen Bedrohungs-

szenario: Dessen Effekt, zum Schweigen zu bringen, zu führen und zu

disziplinieren, scheitert zuweilen an performativ-analytischen Protest-

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zusammenfassung und Fazit 175

formen, die hegemoniale Debatten umdeuten, irritieren und verkom-

plizieren.

Globalhistorische Verflechtungen: Unsere Interviewpartner:innen

heben globalhistorische Verknüpfungen hervor und rücken vor dem

Hintergrund ihrer eigenen oder familiären Erfahrungen, Narrative

und Bezüge außer- und innerhalb Europas Verbindungslinien in den

Fokus. Sie finden unterschiedliche Auswege, um mit der historisch

unterkomplexen Narration von Bürger:inschaft im Zusammenhang

mit der Anrufung als Sicherheitsgefahr umzugehen. Sie schweigen in

bestimmten Gesprächssituationen, zensieren sich selbst und schützen

sich, weil sie die Erfahrung machen, dass ihre Geschichte missre-

präsentiert, umgedeutet und instrumentalisiert und ihre Erinnerung

diskreditiert wird sowie ihre Lebensrealitäten geleugnet oder umge-

deutet und sie auf das eine vermeintlich wahre Narrativ verpflichtet

werden. Sie treffen Entscheidungen, wann und in welcher Form

historische Adressierungen aufgegriffen und beantwortet werden,

indem für sie relevante Bezüge aus dem kollektiven Gedächtnis in

Erinnerung gerufen werden, sodass sie ihre eigenen Bedürfnisse im

Licht der Vergangenheit und dem Zusammenspiel globalhistorischer

Verflechtungen artikulieren können. Sie lesen die nationale Geschichts-

schreibung gegen den Strich und bringen verdeckte Erinnerungen und

Ereignisse an die Oberfläche. Sie erinnern multidirektional6, ergänzen

und durchkreuzen das Feld der Erinnerung um weitere Dimensionen.

Islambezogene Gouvernementalität: (Selbst-)Führung
und Widerstand

Im antimuslimischen Bedrohungsszenario tritt die Foucault’sche7 Gou-

vernementalität gerade dort in Erscheinung, wo weder ausschließlich

Disziplin noch Strafe greifen, sondern vielmehr muslimische/mus-

limisierte Subjekte zur Selbstführung angerufen werden. Mit Blick

6 Rothberg 2009.

7 Foucault 2017a: 162.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


176 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

auf unsere Rekonstruktionsergebnisse lässt sich festhalten, dass (als)

Muslim:innen (Markierte) die Erfahrung äußern, dass im hegemonia-

len Sicherheitsdiskurs Einfluss auf ihre Gewohnheiten und Gefühle,

ihre Ängste, Erwartungen und Selbstbilder genommen wird und dass

gesellschaftliche, strukturelle und institutionelle Rahmenbedingungen

derart (um-)gestaltet werden, dass sich (als) Muslim:innen (Markierte)

unter den hegemonialen Sicherheitsdiskurs (Salafismus, islamistischer

Terrorismus, Deradikalisierung, Prävention, Leitkultur, Integration,

Sicherheitspartnerschaft) zu fügen haben. Das bedeutet, dass in

dieser neuen Regierungstechnologie Muslim:innen und als solche

adressierte Menschen zusätzlich zu klassischen Machtapparaten, die

kriminalisieren, pathologisieren, erziehen und ausschließen, als sehr

spezifische Bevölkerungsgruppe angerufen und einbezogen werden,

jedoch einseitig und instrumentell im staatlichen Interesse und vor

dem Hintergrund orientalisierenden und rassifizierenden Wissens,

mit dem Ziel, sie zu regulieren und Kontrolle zu dezentralisieren.

Doch Muslim:innen sind keine passiven Subjekte einer allgegen-

wärtigen Macht, die sie uneingeschränkt lenkt und kontrolliert, der

sie sich ohnmächtig fügen oder gegenüber der sie unsichtbar bleiben.

Auch muslimischen/muslimisierten Subjekten eröffnen sich durch die

Unterwerfung unter den Sicherheitsdiskurs und den Namen, mit de-

nen sie angerufen und adressiert werden, Handlungsspielräume8, so-

dass sie Freiheiten erweitern, eigene Positionierungen und Umgangs-

weisen inmitten des Spannungsverhältnisses von Macht- und Selbst-

techniken selbstreflexiv, intersektional und in Ambivalenz statt Homo-

genität9 verhandeln.

Unsere Gesprächspartner:innen changieren zwischen verschiede-

nen gesellschaftlichen Positionierungen und bringen siemiteinander in

Dialog. Sie berichten von (persönlichen) Rassismuserfahrungen im Be-

drohungsszenario, setzen sie und den Sicherheitsdiskurs in einen poli-

tischen und historischen Zusammenhang und untermauern zugleich

professionelle, wissenschaftliche und aktivistische Sprechpositionen.

8 Butler 2006.

9 Jain 2003; Wagenknecht 2003.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zusammenfassung und Fazit 177

Einige bemühen sich, antizipierten Rassismuserfahrungen vorzubeu-

gen, zum Beispiel indem sie islamische oder als solche wahrgenom-

mene Lektüre im öffentlichen Raum meiden, kein Arabisch sprechen

oder auf deutsche Kulturgüter zurückgreifen. In der Erwartung, als

Muslim:innen angesprochen und deshalb gemaßregelt oder benach-

teiligt zu werden, wird der öffentliche Rückgriff auf eigene Sprachen

und Handlungen sowie die eigene Mobilität eingeschränkt. Das bedeu-

tet nicht, dass unsere Gesprächspartner:innen sich den hegemonialen

(Sprach-)Handlungen und den zugewiesenen Handlungsräumen voll-

kommen unterwerfen. Vielmehr eignen sie sich die Begrifflichkeiten

subversiv an, deuten Themenfelder um, stellen Rückfragen und erwei-

tern die Handlungsfelder um eigene Interessen, Perspektiven und Er-

fahrungen. Sie greifen auf performative Sprachcodes zurück, um Kon-

trolle über ihre Situation (wieder-) zu erlangen, indem sieThemenkom-

plexe sezieren und vom Gesagten abstrahieren, ihre Rassismuserfah-

rung problematisieren, zugleich die Situationen fachlich,wissenschaft-

lich und aktivistisch bewerten und untersuchen.

Den antimuslimischen Sprechakten begegnen sie mit performati-

ven Interventionen und demonstrieren Handlungsoptionen bereits im

Sprechen und Reflektieren über die Erfahrungen mit dem hegemonia-

len Sicherheitsdiskurs. Um sprechen zu können bzw. gehört zu werden,

nehmen sie die Anrufung als Muslim:innen an, nicht aber um sie zu be-

stätigen, sondern um die Kategorie zu vervielfältigen und zu verkom-

plizieren und ihr Muslimischsein zu pluralisieren. Sie geben kollekti-

ven wie individuellen Zuweisungen und Wirklichkeiten an der Schnitt-

stelle von Alter, Gender, Sexualität, Klasse, Migration, Sprache, Haut-

farbe, Ability und Religion Ausdruck, untergraben dadurch homogene

Konstruktionen vonMuslim:innen als Fremde und Andere, und stärken

darüber hinaus eigene Wissensbestände, die in hegemonialen Islam-

und Sicherheitsdebatten marginalisiert werden.

Ingesamt wird deutlich, dass die geteilte RassismuserfahrungMus-

lim:innen sowohl zu vereinen als auch zu trennen vermag. Gleichzeitig

werden Selbstverständnisse und Lebensrealitäten mit anderen Erfah-

rungen ins Verhältnis gesetzt und zusammengeführt. In Gesprächssi-

tuationen teilen Muslim:innen verbindende und trennende Erfahrun-

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


178 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

gen, sie geben einander Raum und verschaffen sich Gehör, knüpfen an

eigene Erinnerungen und jene anderer aus ihren Familien oder Com-

munities an, vervielfältigen sie oder reflektieren ausgehend davon ei-

gene Positionierungen affirmativ oder kritisch. Sie stellen Fragen an

das gesellschaftliche Zusammenleben in der Dominanzgesellschaft und

unter Muslim:innen. Der Vorwurf der Illoyalität bereitet ihnen Sorgen:

Sie kritisieren ein Klima der gegenseitigen Verdächtigungen und Be-

schuldigungen, entziehen sich Strategien des Teilens und Herrschens

oder bedienen sich ihrer, und diskutieren darüber, wie eine Gesellschaft

aussehen könnte, die den Bedürfnissen und Interessen aller Menschen

gerecht wird, die ihre politische Teilhabe ermöglicht und Community-

Strukturen fördert und schützt, anstatt sie zu behindern, zu instru-

mentalisieren, zu stigmatisieren oder unter Generalverdacht zu stellen.

Sie treten als zivilgesellschaftliche, wissenschaftliche, politische, kultu-

relle und soziale Akteur:innen auf, die Möglichkeiten der Solidarisie-

rung diskutieren und Visionen austauschen für eine bessere, commu-

nity-basierte Zusammenarbeit, in der sie nicht gegeneinander ausge-

spielt werden, sondern gemeinsame Räume gestalten, die ihnen Schutz

bieten.

Schlussfolgerung und Ausblick

Den Umgang von (als) Muslim:innen (Markierten) mit dem antimus-

limischen Rassismus empirisch zu untersuchen, legt einen metho-

denkritischen Perspektivenwechsel nahe. Die den Methoden zugrunde

liegenden Theorien und auch ihre Anwendung müssen kritisch re-

flektiert und positivistische Grundannahmen aufgespürt werden, um

ihren Einfluss auf den Forschungsprozess zu minimieren und der

Analyse zugänglich zu machen. Hierzu sind rassismuskritische und

intersektionale Zugänge in allen Phasen des Prozesses geboten: in

der Formulierung der Forschungsfragestellung, im Zugang zum Feld,

im Datenerhebungs- und Auswertungsprozess sowie in der Zusam-

mensetzung des Forschungsteams und der Interpretationsgruppen.

Methoden sind Werkzeuge, die machtkritisch eingesetzt auch der

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zusammenfassung und Fazit 179

Annäherung an Wirklichkeiten und Perspektivierungen rassifizierter

Menschen von Nutzen sein können. Die Reflexion grundlagentheo-

retischer und epistemologischer Positionen trägt zur Revision und

Differenzierung von Forschungsmethoden bei.

Für unsere Studie war es notwendig, anstelle des hegemonialen

›kommunikativen Wissens‹ die sozialen Wirklichkeiten von Muslim:in-

nen zum Ausgangspunkt der Rekonstruktion zu nehmen. Wir fragten

danach, wie sie die (hegemoniale) Wirklichkeit als bedrohlich-musli-

mischmarkierte Personen wahrnehmen, deuten und wie sie damit um-

gehen. Die Art und Weise, wie Muslim:innen in Forschungsvorhaben

adressiert werden, welche Fragen an sie gerichtet werden,mit welchem

Vokabular sie angerufen und welche Themen relevant gemacht oder in

den Ausführungen der Interviewten von den Forscher:innen als relevant

selektiert werden, bestimmt den weiteren Verlauf der Gespräche, der

Interpretation und der abschließenden Auswertung, sodass sich durch-

aus auch in kritisch reflektierten Methoden stereotype Deutungsmus-

ter wiederfinden, die bestätigt oder aufgegriffen werden.

In unserer Studie knüpfen die von uns befragten (als) Muslim:innen

(Markierten) an ihrer begrifflichen und thematischen Adressierung an,

weisen sie zurück oder greifen sie subversiv oder affirmativ auf, um

gehört zu werden. Gerade Letzteres kann dazu führen, dass in Inter-

viewsituationen (als) Muslim:innen (Markierte) in der Erwartung, ein

bestimmtesWissen zu präsentieren, hegemoniale Ordnungen reprodu-

zieren oder sich an ihnen abarbeiten. In der Antizipation erneuter Ras-

sismuserfahrungen sprechen sie in rassifizierenden Codes und unter-

werfen sich – scheinbar, vorübergehend – dem Diskurs, ver-andern ih-

re Erfahrungen in Begriffen des hegemonialen, kommunikativen Wis-

sens als kulturell oder religiös ›fremd‹, um in einer Situation, in der

sie befragt, beobachtet und beforscht werden, handlungsfähig zu blei-

ben oder zu werden. Umso größer wirkt der Unterschied, wenn Mus-

lim:innen sich in der Forschungssituation nicht erklären, rechtfertigen

oder verteidigen und am stereotypen Wissen des Gegenübers abarbei-

ten müssen, sondern ein Gespräch vertiefen können, das an ihrem si-

tuierten Wissen ansetzt und nach differenzierenden Begriffen und ei-

ner Sprache sucht, mit der sie ihren Anliegen, Themen und Gefühlen

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


180 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Ausdruck verleihen können.Unsere Eingangsfrage10 eröffnete nicht nur

durch diemethodologische Gesprächsführung, sondern auch durch das

Wissen, nicht missgedeutet, instrumentalisiert und vorgeführt zu wer-

den, eine offene Gesprächsatmosphäre, die es möglich machte, auch

sensible Themen anzusprechen und intime Perspektiven zu teilen.

Für gewöhnlich sorgt das Präfix »anti« im Begriff des antimuslimi-

schen Rassismus für Irritation, richtet es sich doch auf den ersten Blick

auf Handlungen und Diskurse, die Muslim:innen dämonisieren, aus-

grenzen und kriminalisieren und sie zur Zielscheibe von Feindschaft

und Gewalt machen. Eine solche Interpretation verliert aber jene Phä-

nomene aus dem Blick, die (als) Muslim:innen (Markierte) exotisieren,

paternalisieren oder – wie im Falle der Gouvernementalität – indirekt

lenken, etwa indem sie als ›Sicherheitspartner‹ angerufen und in das

Othering aktiv eingebunden, zur ›Leitkultur‹ oder einem ›deutschen

Islam‹ angehalten, integriert und zivilisiert werden, mit dem Ziel, sie

zu ›besseren‹ deutschen Staatsbürger:innen zu erziehen, die islamische

Religionspraxis nach christlichem Muster zu regulieren und das Ver-

hältnis zwischen ›guten‹ und ›bösen‹ Muslim:innen weiter auszudiffe-

renzieren. Dass auch jene Praktiken nicht im Widerspruch zur Funkti-

onsweise des antimuslimischen Rassismus stehen, wurde in der vorlie-

genden empirischen Studie deutlich.

Antimuslimischer Rassismus wird als Wissensordnung wirksam,

die ›Muslim:innen‹ als bedrohliche (und) fremde Andere adressiert,

um ihre Ein- und Ausgrenzung zu rechtfertigen und die Barrieren und

Maßnahmen, die sie an der fraglos gegebenen Zugehörigkeit hindern,

zu legitimieren. Im Zuge dessen werdenMuslim:innen als gesellschaft-

liche Subjekte hervorgebracht und bringen sich selbst als solche hervor.

Ihre Rassifizierung hat sich freilich im Laufe der Jahrhunderte modi-

fiziert, wie bereits Fanon ausführt.11 Im antimuslimischen Rassismus

kulminieren ›Religion‹, ›Kultur‹ und ›Herkunft‹ als Diskursstränge

– in Intersektion mit weiteren Diskursen und Machtverhältnissen

10 Wir fragten danach, wie sie den Sicherheitsdiskurs wahrnehmen, welche Aus-

wirkungen er auf sie hat und wie sie damit umgehen.

11 Fanon 1969: 39f.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zusammenfassung und Fazit 181

– und weisen ›Muslim:innen‹ einen Platz als konstitutives Außen12

zu – auch dann oder gerade dann, wenn sie im Inneren leben. Das

konstitutive Außen wird nicht ausgeschlossen in dem Sinne, dass es

entfernt wird und nicht mehr vorhanden ist, vielmehr muss es immer

wieder neu nach Außen diskursiviert werden, also sichtbar bleiben als

Ausgeschlossenes, sodass es das Innen weiterhin konstituieren kann.

Mit Bezug auf Laclau schlägt Hall in Das verhängnisvolle Dreieck vor,

zur Theoretisierung der anhaltenden Relevanz von Rassismus trotz der

weit verbreiteten naturwissenschaftlichen Erkenntnis, dass es keine

biologischen Rassen gibt, die Konstruktion von Rasse als »gleitenden

Signifikanten« zu verstehen, der – zusammen mit Ethnizität und

Nation – kulturelle Differenz legitimiert, die sich historisch und sozial

entwickelt hat. Rasse, Ethnizität und Nation als Konzeptionen

»kulturelle[r] Differenz in diskursiven Termini neu zu denken [bedeu-

tet,] Diskurs als dasjenige [zu] begreifen, wasmenschlichen Praktiken

und Institutionen Bedeutung verleiht, was uns dazu fähig macht, die

Welt zu verstehen, und folglich als das, was menschliche Praktiken

zu bedeutungsvollen Praktiken macht, die genau deshalb geschicht-

licher Natur sind, weil sie auf jeneWeise signifizieren, auf die sie auch

menschliche Differenzen markieren«.13

DieseTheoretisierung von Rassismus unterscheidet sich von einer Deu-

tung von Rassismus als Feindschaft oder Angst, wie sie in Begriffen der

»Islamophobie« oder der »Islamfeindlichkeit« anklingen. Der antimus-

limische Rassismus stellt freilich in der Geschichte des europäischen

Rassismus keine Ausnahme dar, zeigt doch bereits Hall in Der Westen

und der Rest14, wie zentral diskursive Aufspaltungen in ›gute‹ und ›bö-

se‹ Andere im europäischen Expansions- und Kolonialprojekt auch in

der Kolonisierung der Amerikas waren und eine intrinsische Funktion

im Rassismus erfüllten. So gesehen stellt die Produktion ›guter‹ Frem-

der und die Bandbreite an kolonialen Strategien jenseits von Ausschluss

12 Laclau 2002: 67.

13 Hall 2017: 55.

14 Hall 1994.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


182 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

und Verfolgung keinen Widerspruch zum Rassismus dar, sondern eine

zentrale Dimension insbesondere des postmodernen Rassismus, die ro-

he Formen physischer Gewalt und staatlichen Zwangs – als ultima ratio

– erst denkbar macht und legitim erscheinen lässt.

Die ›Anderen‹ werden instrumentalisiert und in das Projekt von

Macht und Herrschaft eingebunden, auch, aber nicht nur, durch Aus-

schluss. Wir halten daher einen Begriff des antimuslimischen Rassis-

mus für sinnvoll, der den vormodernen undmodernen Geschichten von

Nationsbildung und Kolonialismus Rechnung trägt und die aktuellen

Rückbezüge auf Religion, Kultur, Herkunft und Rasse (er-)neu(-t) ver-

webt. Es handelt sich um einen Begriff von (antimuslimischem) Rassis-

mus, der die ambivalenten und widersprüchlichen Mechanismen nicht

aus dem Blick verliert, deren Ziel und Methode es ist, nicht-weißeMen-

schen als Andere zu produzieren, zu disziplinieren, zu führen und ein-

zuordnen. Der Begriff des Rassismus glättet die vielfältigen, gleich-

zeitig wirkenden und sich sowohl verstärkenden als auch irritierenden

(diskursiven) Praktiken nicht zu einer einzigen Erzählung, in der Dä-

monisierung, Gewalt und Ausschluss als alleinige Mittel von Herrschaft

und Zwang, Ausbeutung und Unterdrückung geltend gemacht werden.

Rassismus dient auch und zentral der Selbstvergewisserung, sodass so-

wohl Aus- als auch Einschluss und sowohl »Islamophobie« als auch »Is-

lamophilie«15 dazugehören.

Im Prozess der Rassifizierung finden neben negativen durchaus

romantisierende und exotisierende Vorstellungen Resonanz, die am

Orientalismus anknüpfen und ›Muslim:innen‹ als Kontrastfolie zur Ei-

gengruppe konstruieren. Ob ›gut‹ oder ›böse‹, auch die zunehmenden

Unter- und Zwischenkategorien halten an ›Muslim:innen‹ als eine der

Figuren des ewigen Anderen fest, genauso wie an den Äquivalenz- und

Differenzketten, wie Laclau und Hall sagen würden, und versuchen

(als) Muslim:innen (Markierte) dazu zu bringen, von diesem Platz aus

zu sprechen – oder ungehört zu bleiben.

Gleichwohl erlaubt dieses Verständnis von Rassismus (an-) zu

erkennen, dass Muslim:innen auf antimuslimische Diskurse auch

15 Tamdgidi 2012.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zusammenfassung und Fazit 183

mit subversiven Gegen-Narrativen antworten, ihren Perspektiven und

Stimmen widerständig Raum geben, sich vernetzen und verbünden,

auch über die eigenen Communities hinaus, dass sie sich aktivistisch,

künstlerisch, akademisch und zivilgesellschaftlich engagieren und

mediale wie politische Debatten mitgestalten und eigenen Bedürfnis-

sen und Interessen Gehör verschaffen. Die Performativität macht es

möglich. Gleichzeitig reicht der Begriff des Widerstandes nicht aus,

um der Spannbreite an Strategien Ausdruck zu verleihen, in denen

Widerständiges, aber auch Affirmatives zur Geltung kommen und

sowohl als das Eine als auch als das Andere gedeutet werden kann,

in denen Handlungsoptionen also nicht eindeutig als Ausdruck ent-

weder von Unterwerfung oder von Widerstand klassifiziert werden

können. Vielmehr gibt es inmitten des Spektrums von Unterwerfung

und Widerstand vielfältige, oft widersprüchliche Umgangsweisen,

mit denen Muslim:innen innerhalb und außerhalb des diskursiven

Rahmens das eigene Sprechen, die eigene Mobilität, das individuelle

und kollektive Auftreten, die religiöse Praxis, das zivilgesellschaftliche

Engagement, das professionelle Berufsleben und den Alltag (um-)deu-

ten, Möglichkeiten und Grenzen austesten und so das Verhältnis von

Disziplinierung und Selbstführung tagtäglich aushandeln.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literaturverzeichnis

Ahmed, Leila (1992): Women and Gender in Islam, New Haven & Lon-

don.

Ahmed, Sara (2004): Affective Economies. In: Social Text, 70 (22/2),

S. 117-139.

Ahmed, Sara (2018): Das Glücksversprechen. Eine feministische Kultur-

kritik, Münster.

Al-Azmeh, Aziz (1996): Die Islamisierung des Islam. Imaginäre Welten

einer politischen Theologie, Frankfurt a.M.

Amir-Moazami, Schirin (2014): Wer spricht wie für wen und warum?

Zur Anerkennung, Authentizität und Repräsentation von Musli-

men unter liberal-säkularen Bedingungen. In: Bertelsmann Stif-

tung (Hg.): Vielfältiges Deutschland. Bausteine für eine zukunfts-

fähige Gesellschaft, Gütersloh, S. 357-377.

Amir-Moazami, Schirin (2018) (Hg.): Der inspizierte Muslim. Zur Poli-

tisierung der Islamforschung in Europa, Bielefeld.

Amling, Steffen (2015): Peergroups und Zugehörigkeit. Empirische Re-

konstruktionen und ungleichheitstheoretische Reflexionen, Wies-

baden.

Asad, Talal (2003): Formations of the Secular. Christianity, Islam,

Modernity, Stanford.

Attia, Iman (2007): Orient- und IslamBilder. Interdisziplinäre Beiträge

zu Orientalismus und antimuslimischem Rassismus, Münster.

Attia, Iman (2009): Die »westliche Kultur« und ihr Anderes. Zur De-

konstruktion vonOrientalismus und antimuslimischemRassismus,

Bielefeld.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


186 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Attia, Iman (2019a [2016]): Unzumutbare Koexistenz. Rassialisierungs-

prozesse von Muslimen und Musliminnen in historischer Perspek-

tive. In: Uçar, Bülent/Kassis, Wassilis (Hg.): Antimuslimischer Ras-

sismus und Islamfeindlichkeit, Göttingen, S. 125-140.

Attia, Iman (2019b): Die fremdgemachte Gewalt. Zum Verhält-

nis von antimuslimischem Rassismus, dem Bedrohungsszena-

rio des ›islamistischen Terrorismus‹ und Extremismuspräventi-

on, https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11

/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf.

Attia, Iman/Bock, Andreas/Scherschel, Karin (Hg.) (2021 i.E.): Unter Be-

obachtung. Das Bedrohungsszenario des »islamistischen Terroris-

mus« aus den Perspektiven von Medien, Politik und muslimischen

Communities, Bielefeld.

Attia, Iman/Keskinkılıç, Ozan Zakariya (2016): Antimuslimischer Ras-

sismus. In: Mecheril, Paul (Hg.): Handbuch Migrationspädagogik,

Weinheim & Basel, S. 168-182.

Attia, Iman/Popal, Mariam (Hg.) (2018): BeDeutungen dekolonisieren.

Spuren von (antimuslimischem) Rassismus, Münster.

Attia, Iman/Yılmaz-Günay, Koray (Hg.) (2021 i.E.): Antimuslimischer

Rassismus im Kontext. Annäherungen – Relationen – Reflexionen,

Berlin.

Austin, John (1975): How to do things with words, Cambridge.

Bäcker, Matthias (2020): Von der Gefahr zum »Gefährder«. In: Kulick,

Andreas/Goldhammer, Michael (Hg.): Der Terrorist als Feind? Per-

sonalisierung im Polizei- und Völkerrecht, Tübingen, S. 147-165.

Balibar, Étienne (1992): Gibt es einen ›Neorassismus?‹ In Ders./Waller-

stein, Immanuel (Hg.): Rasse Klasse Nation. Ambivalente Identitä-

ten, Hamburg, S. 23-38.

Bartel, Daniel/Liebscher, Doris/Remus, Juana (2017): Rassismus vor Ge-

richt.Weiße Norm und Schwarzes Wissen im deutschen Recht. In:

Fereidooni, Karim/El, Meral (Hg.), a.a.O., S. 361-383.

Bassiouni, Mahmoud (2014): Menschenrechte zwischen Universalität

und islamischer Legitimität, Berlin.

Bayoumi, Moustafa (2009): How Does It Feel to Be a Problem? Being

Young and Arab in America, New York.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf
https://praeventionsnetzwerk.org/wp-content/uploads/2019/11/Debattenbeitrag-I.-Attia-Die-fremdgemachte-Gewalt.pdf


Literaturverzeichnis 187

Bellmann, Uta (2011): ›Orientierungen‹. Über die Entstehung europäi-

scher Bilder vomOrient und von Arabien in der Antike. Einflussfak-

toren und stereotype Fortführungen im Mittelalter, Berlin.

Benz, Wolfgang (2012): Die Feinde aus demMorgenland. Wie die Angst

vor den Muslimen unsere Demokratie gefährdet, München.

Berger, Maurits S. (2014): A Brief History of Islam in Europe. Thirteen

Centuries of Creed, Conflict and Coexistence, Leiden.

Berman, Nina (1996): Orientalismus, Kolonialismus und Moderne. Zum

Bild des Orients in der deutschsprachigen Kultur um 1900, Stutt-

gart.

Bhabha, Homi K. (2000): Die Verortung der Kultur, Tübingen.

Bock, Andreas (2017): Islamistischer Terrorismus, die konstruierte Be-

drohung. In: Zeitschrift für Außen- und Sicherheitspolitik (ZfAS),

10 (2), S. 245-265.

Bohnsack, Ralf (1989): Generation, Milieu und Geschlecht – Ergebnisse

aus Gruppendiskussionen mit Jugendlichen, Opladen u.a.

Bohnsack, Ralf (2018): Dokumentarische Methode. In: Ders./Geimer,

Alexander/Meuser, Michael (Hg.), a.a.O., S. 52-58.

Bohnsack, Ralf/Geimer, Alexander/Meuser, Michael (Hg.) (2018):

Hauptbegriffe Qualitativer Sozialforschung, Opladen u.a.

Bohnsack, Ralf/Przyborksi, Aglaja (2010): Diskursorganisation, Ge-

sprächsanalyse und die Methode der Gruppendiskussion. In:

Ders./Dies./Schäffer, Burkhard (Hg.), a.a.O., S. 233-248.

Bohnsack, Ralf/Przyborski, Aglaja/Schäffer, Burkhard (Hg.) (2010): Das

Gruppendiskussionsverfahren in der Forschungspraxis, Opladen

u.a.

Brunner, Claudia (2011): Wissensobjekt Selbstmordattentat. Epistemi-

sche Gewalt und okzidentalistische Selbstvergewisserung in der

Terrorismusforschung, Wiesbaden.

Brunnett, Regina/Gräfe, Stefanie (2003): Gouvernementalität und Anti-

Terror-Gesetze. Kritische Fragen an ein analytisches Konzept. In:

Pieper, Marianne/Gutiérrez Rodríguez, Encarnación (Hg.), a.a.O.,

S. 50-67.

Bublitz, Hannelore (2014): Gouvernementalität, Normalisierung und

Selbstführung. In: Vasilache, Andreas (Hg.): Gouvernementalität,

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


188 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Staat und Weltgesellschaft, Staat – Souveränität – Nation, Wies-

baden, S. 83-99.

Butler, Judith (1990): Gender Trouble. Feminism and the Subversion of

Identity, New York.

Butler, Judith (2006): Haß spricht. Zur Politik des Performativen, Frank-

furt a.M.

Collins, Patricia Hill (1986): Learning from the Outsider Within: The So-

ciological Significance of Black Feminist Thought, Social Problems,

33 (6), S. 14-32.

Collins, Patricia Hill (1993): Die gesellschaftliche Konstruktion Schwar-

zen feministischen Denkens. In: Joseph, Gloria (Hg.): Schwarzer Fe-

minismus: Theorie und Politik afro-amerikanischer Frauen, Berlin,

S. 17-52.

Cowans, Jon (Hg.) (2003): Early Modern Spain. A Documentary History,

Philadelphia.

Cremer, Hendrik (2017): Rassismus? – Die Entscheidung des UN-

Ausschusses gegen rassistische Diskriminierung (CERD) im »Fall

Sarrazin.« In: Fereidooni, Karim/El, Meral (Hg.), a.a.O., S. 415-427.

Denkowski, Charles von (2014): Die formelle soziale Kontrolle des Jiha-

dismus sowie der islamfeindlich motivierten Kriminalität –werden

beide Phänomene in der Bundesrepublik Deutschland angemessen

behandelt? In: Jahrbuch für Islamophobieforschung 2014, S. 42-65.

Denzin, Norman K./Lincoln, Yvonna S./Smith, Linda Tuhiwai (Hg.)

(2008): Handbook of Critical and Indigenous Methodologies, Los

Angeles u.a.

Dörner, Olaf/Loos, Peter/Schäffer, Burkhard/Schondelmayer, Anne

(Hg.) (2019): Dokumentarische Methode: Triangulation und blinde

Flecken, Opladen u.a.

Elahi, Farah/Khan, Omar (Hg.) (2017): Islamophobia. Still a challenge

for us all, Runnymede Trust, London.

El-Qasem, Kawthar (2018): Palästina erzählen. Inversion als Strategie

zur Bewahrung des eigenen in Dekulturalisierungsprozessen, Bie-

lefeld.

Fanon, Frantz (1966 [1961]): Die Verdammten dieser Erde, Frankfurt

a.M.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literaturverzeichnis 189

Fanon, Frantz (1972 [1969]): Für eine afrikanische Revolution, Berlin.

Fanon, Frantz (2017 [1959]): Der Schleier, Wien.

Fereidooni, Karim/El, Meral (Hg.) (2017): Rassismuskritik und Wider-

standsformen, Wiesbaden.

Flügel-Martinsen, Oliver (2014): Macht zwischen Unterwerfung und

Widerstand. Zur Subjektkonstitution im politischen Denken Fou-

caults. In: Vasilache, Andreas (Hg.): Gouvernementalität, Staat und

Weltgesellschaft. Studien zum Regieren im Anschluss an Foucault,

Wiesbaden, S. 43-58.

Fouad, Hazim (2019): Zeitgenössische muslimische Kritik am Salafis-

mus, Baden-Baden.

Foucault, Michel (1976): Die Macht und die Norm. In: Mikrophysik der

Macht, Berlin, S. 114-123.

Foucault, Michel (1992): Was ist Kritik?, Berlin.

Foucault, Michel (2001 [1976]): In Verteidigung der Gesellschaft, Frank-

furt a.M.

Foucault, Michel (2005): Heterotopien, Frankfurt a.M.

Foucault,Michel (2013a): Die Geburt der Biopolitik. In: Ders. (Hg.): Ana-

lytik der Macht, Frankfurt a.M., S. 180-187.

Foucault, Michel (2013b): Subjekt und Macht. In: Ders. (Hg.): Analytik

der Macht, Frankfurt a.M., S. 240-263.

Foucault, Michel (2017a): Sicherheit, Territorium, Bevölkerung. Ge-

schichte der Gouvernementalität I, Frankfurt a.M.

Foucault, Michel (2017b[1976]): Der Wille zum Wissen. Sexualität und

Wahrheit 1, Frankfurt a.M.

Fuhrmann,Malte (2006): Der Traum vom deutschen Orient. Zwei deut-

sche Kolonien im Osmanischen Reich 1851-1918, Frankfurt a.M.

Graebsch, Christine (2019): Krimmigration: Die Verwobenheit straf-

rechtlicher mit migrationsrechtlicher Kontrolle unter besonderer

Berücksichtigung des Pre-Crime-Rechts für »Gefährder.« In: Kri-

mOJ, Kriminologie – Das Online-Journal, (1) 1, S. 75-103, https://do

i.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6.

Gutiérrez Rodríguez, Encarnación (2003): Gouvernementalität und die

Ethnisierung des Sozialen. Migration, Arbeit und Biopolitik. In:

Pieper, Marianne/Dies. (Hg.), a.a.O., S. 161-178.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6
https://doi.org/10.18716/ojs/krimoj/2019.1.6


190 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Hafez, Kai/Schmidt, Sabrina (2014): Die Wahrnehmung des Islams in

Deutschland. Religionsmonitor – verstehen was verbindet, Güters-

loh.

Hall, Stuart (1994): Rassismus und kulturelle Identität, Hamburg.

Hall, Stuart (2004): Wer braucht ›Identität?‹ In: Ders. (Hg.): Ideolo-

gie, Identität, Repräsentation. Ausgewählte Schriften 4, Hamburg,

S. 167-187.

Hall, Stuart (2017): Das verhängnisvolle Dreieck, Berlin.

Haraway, Donna (1995): Situiertes Wissen. Die Wissenschaftsfrage im

Feminismus und das Privileg einer partialen Perspektive. In: Dies.

(Hg.) (1995): Die Neuerfindung der Natur. Primaten, Cyborgs und

Frauen, Frankfurt a.M., S. 73-97.

Hempfer, Klaus W./Volbers, Jörg (Hg.) (2011): Theorien des Performati-

ven: Sprache – Wissen – Praxis. Eine kritische Bestandsaufnahme,

Bielefeld.

Hering Torres, Max Sebastián (2006): Rassismus in der Vormoderne.

Die »Reinheit des Blutes« imSpanien der FrühenNeuzeit, Frankfurt

a.M.

Hernández Aguilar, Luis Manuel (2018): Die Orientalisierung des mus-

limischen Lebens in Deutschland. Die Deutsche Islamkonferenz

und die Studie Muslimisches Leben in Deutschland. In: Attia,

Iman/Popal, Mariam (Hg.), a.a.O., S. 297-319.

Höfert, Almut (2003): Den Feind beschreiben. »Türkengefahr« und eu-

ropäischesWissen über das Osmanische Reich 1450-1600, Frankfurt

a.M.

Jain, Anil K. (2003): Die Spannung zwischen Subjekt und Politik und

die Dialektik von Reflexion undDeflexion. In: Pieper,Marianne/Gu-

tiérrez Rodríguez, Encarnación (Hg.), a.a.O., S. 240-256.

Johansen, Birgitte/Spielhaus, Riem (2012): Counting Deviance. Revisit-

ing a Decade’s Production of Surveys among Muslims in Western

Europe, Journal of Muslims in Europe, 1, S. 81-112.

Johansen, Birgitte/Spielhaus, Riem (2018): Die Vermessung der Musli-

me. Ein Jahrzehnt quantitativer Forschung zu Muslimen in West-

europa. In: Amir-Moazami, Schirin (Hg.), a.a.O., S. 125-157.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literaturverzeichnis 191

Jukschat,Nadine/Leimbach, Katharina (2019): Radikalisierung als hege-

moniales Paradigma. Eine empiriebasierte kritische Bestandsauf-

nahme. In: Behemoth. A Journal on Civilisation, 12 (2), S. 11-23.

Kabbani, Rana (1993): Mythos Morgenland. Wie Vorurteile und Kli-

schees unser Bild vom Orient bis heute prägen, München.

Karakaşoğlu, Yasemin/Wojciechowicz, Anna Aleksandra (2017): Mus-

lim_innen als Bedrohungsfigur für die Schule – Die Bedeutung

des antimuslimischen Rassismus im pädagogischen Setting der

Lehramtsausbildung. In: Fereidooni, Karim/El, Meral (Hg.), a.a.O.,

S. 507-528.

Katzer, Annette (2008): Araber in deutschen Augen. Das Araberbild der

Deutschen vom 16. bis zum 19. Jahrhundert, Paderborn.

Keskinkılıç, Ozan Zakariya (2019a): Die Islamdebatte gehört zu

Deutschland. Rechtspopulismus und antimuslimischer Rassismus

im (post-)kolonialen Kontext, Berlin.

Keskinkılıç, Ozan Zakariya (2019b): Was ist antimuslimischer Ras-

sismus?, https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierung

spraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus.

Keskinkılıç, Ozan Zakariya (2021 i.E.): Unbehagen, Sorge und Scham.

Affekte in islambezogener Gouvernementalität und das Problem

der Selbstzensur. In: Attia, Iman/Bock, Andreas/Scherschel, Karin

(Hg.), a.a.O.

Keskinkılıç, Ozan Zakariya/Langer, Ármin (Hg.) (2018): Fremdgemacht

& Reorientiert. Jüdisch-muslimische Verflechtungen, Berlin.

König, Ekkehard (2011): Bausteine einer allgemeinenTheorie des Perfor-

mativen aus linguistischer Perspektive. In: Hempfer, Klaus W./Vol-

bers, Jörg (Hg.), a.a.O., S. 43-68.

Laclau, Ernesto (2002 [1996]): Emanzipation und Differenz, Wien.

Lamnek, Siegfried/Krell, Claudia (2016): Qualitative Sozialforschung,

Weinheim & Basel.

Lemke, Thomas (2001): Gouvernementalität. In: Kleiner, Marcus S.

(Hg.): Michel Foucault. Eine Einführung in sein Denken, Frankfurt

a.M., S. 108-122. www.thomaslemkeweb.de/publikationen/Gouver-

nementalit %E4t %20_Kleiner-Sammelband_.pdf.

Lemke, Thomas (2007): Biopolitik zur Einführung, Hamburg.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/302514/was-ist-antimuslimischer-rassismus


192 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Lewicki, Aleksandra (2016): Islamophobia in Germany: National Report

2016. In: Bayrakli, Enes/Hafez, Farid (Hg.): European Islamophobia

Report 2016, Istanbul, S. 213-236.

Lewis, Gail (1996): Situated Voices: ›Black Women’s Experience‹ and So-

cial Work. Feminist Review, 53, Speaking Out. Researching and Re-

presenting Women, S. 24-56.

Lohlker, Rüdiger (2014): Salafismus als Teil der Globalgeschichte. In:

Schneiders,ThorstenG. (Hg.): Salafismus inDeutschland.Ursprün-

ge und Gefahren einer islamistisch-fundamentalistischen Bewe-

gung, Bielefeld, S. 137-148.

Mahmood, Saba (2015): Religious Difference in a Secular Age. A Mino-

rity Report, Princeton.

Marx, Daniela (2006): Vom ›feministischen Schreckgespenst‹ zur ge-

fragten Expertin. Alice Schwarzers Islamismuskritik als Eintritts-

karte in die Welt der Mainstream-Medien. In: Jäger, Margret/Link,

Jürgen (Hg.): Macht – Religion – Politik. Zur Renaissance religiöser

Praktiken und Mentalitäten, Duisburg, S. 209-230.

Mecheril, Paul (1994): Die Lebenssituation Anderer Deutscher. Eine An-

näherung in dreizehn thematischen Schritten. In: Ders./Teo, Tho-

mas (Hg.): Andere Deutsche. Zur Lebenssituation von Menschen

multiethnischer und multikultureller Herkunft, Berlin, S. 57-93.

Meuser, Michael (2018): Rekonstruktive Sozialforschung. In: Bohnsack,

Ralf/Geimer, Alexander/Ders. (Hg.), a.a.O., S. 206-209.

Motadel,David (2017): Für Prophet und Führer.Die IslamischeWelt und

das Dritte Reich, Stuttgart.

Mühe, Nina (2019): Muslimische Religiosität als Stigma. Wie muslimi-

sche Schüler und Schülerinnenmit Stigmatisierung an den Schulen

umgehen. In: Uçar, Bülent/Kassis,Wassilis (Hg.): Antimuslimischer

Rassismus und Islamfeindlichkeit, Göttingen, S. 197-208.

Mustafa, Imad (2013): Der Politische Islam. Zwischen Muslimbrüdern,

Hamas und Hizbollah, Wien.

Mustafa, Imad (2016): Die diskursive Konstruktion des »muslimischen

Terrorismus« im Kontext »westlicher« Dominanzstrategien. In:

DAS ARGUMENT, 319, S. 683-693.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literaturverzeichnis 193

Naguib, Tarek (2013): Wenn der Antirassismus staatlich sanktioniert

wird. In: recht – Zeitschrift für juristische Weiterbildung und Pra-

xis, S. 13-27.

Nohl, Arnd-Michael (2013): Relationale Typenbildung undMehrebenen-

vergleich.NeueWege der DokumentarischenMethode,Wiesbaden.

Nohl, Arnd-Michael (2017): Interview und Dokumentarische Methode.

Anleitungen für die Forschungspraxis, Wiesbaden.

Nohl, Arnd-Michael/Schäffer, Burkhard/Loos, Peter/Przyborski, Aglaja

(2013): Einleitung: Zur Entwicklung der Dokumentarischen Me-

thode durch Ralf Bohnsack. In: Dies. (Hg.): Dokumentarische

Methode. Grundlagen – Entwicklungen – Anwendungen, Opladen

u.a., S. 9-40.

Núñez Muley, Francisco (1567): A Memorandum for the President of the

Royal Audiencia and Chancery Court of the City and Kingdom of

Granada. 2007 herausgegeben und übersetzt von Vincent Barletta,

Chicago.

Oevermann, Ulrich (1993): Die Objektive Hermeneutik als unverzicht-

bare methodologische Grundlage für die Analyse von Subjektivi-

tät. Zugleich eine Kritik der Tiefenhermeneutik. In: Jung, Tho-

mas/Müller-Doohm, Stefan (Hg.): »Wirklichkeit« im Deutungspro-

zeß: Verstehen und Methoden in den Kultur- und Sozialwissen-

schaften. Frankfurt a.M., S. 106-189.

Pieper, Marianne/Gutiérrez Rodríguez, Encarnación (Hg.) (2003): Gou-

vernementalität: Ein sozialwissenschaftliches Konzept in Anschluss

an Foucault, Frankfurt a.M.

Pinn, Irmgard/Wehner, Marlies (1995): EuroPhantasien. Die islamische

Frau aus westlicher Sicht, Duisburg.

Puar, Jasbir K. (2007): Terrorist Assemblages. Homonationalism in

Queer Times, Durham & London.

Qasem, Sindyan (2019): Erfahrungen von Rassismus als Radikalisie-

rungsfaktor: Ein (Gegen-)Beispiel, https://www.bpb.de/politik/ext

remismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-r

assismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/295169/erfahrungen-von-rassismus-als-radikalisierungsfaktor-ein-gegen-beispiel


194 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Rohde, Achim (2005): Der innere Orient. Orientalismus, Antisemitis-

mus und Geschlecht im Deutschland des 18. bis 20. Jahrhunderts.

In: Die Welt des Islams 45 (2), S. 370-411.

Rose, Nadine (2015): Subjekte der Macht bei Judith Butler und Michel

Foucault. Machtvolle Diskurse, Subjektivierungen und Widerstand

als Ausgangspunkt für eine rassismuskritische Perspektive in der

Migrationsforschung. In: Reuter, Julia/Mecheril, Paul (Hg.): Schlüs-

selwerke der Migrationsforschung, Wiesbaden, S. 323-342.

Rothberg, Michael (2009): Multidirectional Memory. Remembering the

Holocaust in the Age of Decolonization, California.

Said, Edward W. (1978): Orientalism, New York.

Said, EdwardW. (1985): Orientalism reconsidered. In: Cultural Critique,

1, S. 89-107.

Said, Edward W. (1994): Culture and Imperialism, New York.

Sarasin, Philipp (2003): Zweierlei Rassismus? Die Selektion des Frem-

den als Problem in Michel Foucaults Verbindung von Biopolitik und

Rassismus. In: Stingelin, Martin (Hg.): Biopolitik und Rassismus,

Frankfurt a.M., S. 55-79.

Sarasin, Philipp (2005): Michel Foucault zur Einführung, Hamburg.

Scharathow, Wiebke (2014): Risiken des Widerstands. Jugendliche und

ihre Rassismuserfahrungen, Bielefeld.

Scharathow, Wiebke (2017): Jugendliche und Rassismuserfahrungen.

Kontexte, Handlungsherausforderungen und Umgangsweisen. In:

Fereidooni, Karim/El, Meral (Hg.), a.a.O., S. 107-127.

Schiffauer, Werner (2020): Vorwurf des Islamismus. Warum das Kon-

zept der Kontaktschuld problematisch ist, https://mediendienst-in

tegration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf.

Schütz, Alfred (1974): Der sinnhafte Aufbau der sozialenWelt. Eine Ein-

leitung in die verstehende Soziologie, Frankfurt a.M.

Shooman, Yasemin (2014): »… weil ihre Kultur so ist«. Narrative des an-

timuslimischen Rassismus, Bielefeld.

Shooman, Yasemin (2015): Zur Debatte über das Verhältnis von Anti-

semitismus, Rassismus und Islamfeindlichkeit. In: Rauschenber-

ger, Katharina/Konitzer, Werner (Hg.): Antisemitismus und andere

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Expertise_Kontaktschuld.pdf


Literaturverzeichnis 195

Feindseligkeiten. Interaktionen von Ressentiments, Frankfurt a.M.,

S. 125-156.

Soyer, François (2018): Glaube, Kultur und Angst. Antimuslimischer

Rassismus im Spanien der Frühen Neuzeit und im Europa des 21.

Jahrhunderts – ein Vergleich. In: Attia, Iman/Popal, Mariam (Hg.),

a.a.O., S. 126-148.

Spielhaus, Riem (2011): Wer ist hier Muslim? Die Entwicklung eines is-

lamischen Bewusstseins in Deutschland zwischen Selbstidentifika-

tion und Fremdzuschreibung, Würzburg.

Spielhaus, Riem (2013): Muslime in der Statistik. Wer ist Muslim und

wenn ja, wie viele?, https://mediendienst-integration.de/artikel/we

r-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html.

Stoler, Ann Laura (2002): Foucaults »Geschichte der Sexualität« und

die koloniale Ordnung der Dinge. In: Conrad, Sebastian/Randeria,

Shalini/Römhild, Regina (Hg.): Jenseits des Eurozentrismus. Post-

koloniale Perspektiven in den Geschichts- und Kulturwissenschaf-

ten, Frankfurt a.M., S. 301-321.

Tamdgidi, Mohamed H. (2012): Beyond Islamophobia and Islamophilia

as Western Epistemic Racisms. Revisiting Runnymede Trust’s Def-

inition in a World-History Context. Islamophobia Studies Journal,

1(1), S. 54-81. http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054.

Tezcan, Levent (2007): Kultur, Gouvernementalität der Religion und der

Integrationsdiskurs. In: Wohlrab-Sahr, Monika/Ders. (Hg.): Kon-

fliktfeld Islam in Europa, Baden-Baden, S. 51-74.

Wadud, Amina (1999): Qur’an and Woman. Rereading the Sacred Text

from a Woman’s Perspective, New York & Oxford.

Wagenhofer, Sophie (2010): »Rassischer« Feind – politischer Freund?

Inszenierung und Instrumentalisierung des Araberbildes im natio-

nalsozialistischen Deutschland, Berlin.

Wagenknecht, Peter (2003): »Always be yourself!« Männlichkeit, Klas-

senposition und normative Heterosexualität in der Formierung von

Subjektivität. In: Pieper, Marianne/Gutiérrez Rodríguez, Encarna-

ción (Hg.), a.a.O., S. 196-223.

Wernet, Andreas (2009): Einführung in die Interpretationstechnik der

Objektiven Hermeneutik, Wiesbaden.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
http://doi:10.13169/islastudj.1.1.0054
https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html
https://mediendienst-integration.de/artikel/wer-ist-muslim-und-wenn-ja-wie-viele.html


196 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Yeǧenoǧlu, Meyda (1998): Colonial Fantasies. Towards a feminist read-

ing of Orientalism, New York.

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten 
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Soziologie
 Michael Volkmer, Karin Werner (Hg.) 

 Die Corona-Gesellschaft  
Analysen zur Lage und Perspektiven für die Zukunft  

Juli 2020, 432 S., kart., 2 SW-Abbildungen
24,50  €  (DE), 978-3-8376-5432-5
E-Book: 
PDF: 21,99  €  (DE), ISBN 978-3-8394-5432-9
EPUB: 21,99  €  (DE), ISBN 978-3-7328-5432-5 

 Naika Foroutan 

 Die postmigrantische Gesellschaft  
Ein Versprechen der pluralen Demokratie  

2019, 280 S., kart., 18 SW-Abbildungen
19,99  €  (DE), 978-3-8376-4263-6
E-Book: 
PDF: 17,99  €  (DE), ISBN 978-3-8394-4263-0
EPUB: 17,99  €  (DE), ISBN 978-3-7328-4263-6 

 Bernd Kortmann, Günther G. Schulze (Hg.) 

 Jenseits von Corona  
Unsere Welt nach der Pandemie – 
Perspektiven aus der Wissenschaft  

September 2020, 320 S., 1 SW-Abbildung
22,50  €  (DE), 978-3-8376-5517-9
E-Book: 
PDF: 19,99  €  (DE), ISBN 978-3-8394-5517-3
EPUB: 19,99  €  (DE), ISBN 978-3-7328-5517-9 

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten 
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Soziologie
 Detlef Pollack 

 Das unzufriedene Volk  
Protest und Ressentiment in Ostdeutschland 
von der friedlichen Revolution bis heute  

September 2020, 232 S., 6 SW-Abbildungen
20,00  €  (DE), 978-3-8376-5238-3
E-Book: 
PDF: 17,99  €  (DE), ISBN 978-3-8394-5238-7
EPUB: 17,99  €  (DE), ISBN 978-3-7328-5238-3 

 Ingolfur Blühdorn, Felix Butzlaff, 
Michael Deflorian, Daniel Hausknost, Mirijam Mock 

 Nachhaltige Nicht-Nachhaltigkeit  
Warum die ökologische Transformation der Gesellschaft 
nicht stattfindet  

Juni 2020, 350 S., kart.
20,00  €  (DE), 978-3-8376-5442-4
E-Book: 
PDF: 17,99  €  (DE), ISBN 978-3-8394-5442-8 

 Juliane Karakayali, Bernd Kasparek (Hg.) 

 movements. 
Journal for Critical Migration 
and Border Regime Studies  
Jg. 4, Heft 2/2018  

2019, 246 S., kart.
24,99  €  (DE), 978-3-8376-4474-6

https://doi.org/10.14361/9783839457115 - am 14.02.2026, 14:04:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Transkriptionsregeln
	Einleitung
	Der antimuslimische Rassismus und sein Sicherheitsdiskurs
	Traditionen des Sicherheitsdiskurses
	Antimuslimischer Rassismus als Gesellschafts- und Erfahrungshintergrund
	Die Adressierung von ›Muslim:innen‹ als Sicherheitsproblem
	Eine weitere Studie über ›Muslim:innen‹?

	Theoretische Überlegungen zu Fremd- und Selbstführung
	Gouvernementalität, Biopolitik und Rassismus
	Freiheit und (Selbst‑)Führung im (antimuslimischen) Rassismus
	Subjekt, Widerstand und Handlungsmacht
	Schlussfolgerung

	Rekonstruktive Forschungsmethoden rassismuskritisch perspektiviert
	Sample, Interviewführung und das Problem mit den Typologien
	Nutzen und Grenzen rekonstruktiver Methoden
	Schlussfolgerung

	Ver_Handlungen
	Inter_Sektionen
	Ent_Solidarisierung
	Ver_Antworten

	Selbst_Positionierungen
	Schützende Distanzierungen
	Performative Interventionen
	Globalhistorische Verflechtungen

	Zusammenfassung und Fazit
	Zusammenfassung der Rekonstruktionsergebnisse
	Islambezogene Gouvernementalität: (Selbst‑)Führung und Widerstand
	Schlussfolgerung und Ausblick

	Literaturverzeichnis

