
Ethik und Institution

1. Das ethische Expertentum und die Trennung von Ethik und
politischer Praxis

Das Phänomen der ethischen Institution hängt aufs Engste mit dem im Vor-

wort problematisierten abstrakten Ethikbegriff zusammen. Dieser Zusam-

menhang ermöglicht es uns aber auch, das Phänomen plastisch darzustellen.

Dies soll anhand von zwei Beispielen erfolgen, die es uns erlauben, die Insti-

tutionalisierung der Ethik zunächst auf der Ebene der Phänomene zu erfas-

sen. Die Beispiele dienen zugleich auch der Explikation dessen, was wir als

ethisches Expertentum bezeichnenwollen. Es lassen sich zweimarkante Formen

dieses Expertentums benennen: die sogenannten Bereichsethiken und die In-

stitution der Ethikräte und -kommissionen. Beginnen wir mit den Erstgenann-

ten.

Mit dem Terminus ›Bereichsethiken‹ ist ein streng modernes akademi-

sches Phänomen bezeichnet. Konkret steht der Gedanke der Bereichsethi-

ken dafür, dass ›ethische Fachbereiche‹ benannt und formiert werden (kön-

nen), die sich jeweils im Sinne der fachspezifischen Expertise mit einem be-

stimmten Teilbereich des (vornehmlich)1 öffentlichen Lebens auseinander-

setzen. Dazu gehören vor allem Medizinethik, Wirtschaftsethik, politische

Ethik, theologische Ethik, Beziehungsethik, Medienethik, Bioethik und Um-

weltethik, um nur einige zu nennen. Aufgrund der vorgeblichen Spezifität

und Komplexität der Fragen, mit denen sich in den einzelnen Teilbereichen

1 Wir sagen ›vornehmlich‹ und verstehen es zugleich im Sinne von ›vermeintlich‹, denn

die bereichsethische ›Expertise‹ greift auch auf individualethische, d.h. private, Fra-

gestellungen über und inkludiert sie in den öffentlichen Diskurs. Die prominentesten

Beispiele hierfür stammen aus der sogenannten Medizinethik und betreffen Themen

wie den Schwangerschaftsabbruch und die Sterbehilfe.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-002 - am 14.02.2026, 09:55:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


28 Kritik der ethischen Institution

auseinandergesetzt wird, ist das Konzept der Bereichsethiken dem Gedan-

ken des ethischen Expertentums verpflichtet. Das heißt konkret, dass der

fachspezifische ethische Diskurs imGewand des akademischenDiskurses da-

herkommt. Dementsprechend wird erkennbar, dass bereichsethische Debat-

ten und Diskurse nur bedingt im öffentlichen Raum stattfinden (obwohl sie

doch selbigen betreffen), sondern sich in elitären Diskursräumen akademi-

scher Provenienz einrichten. Dies hat nicht zuletzt auch den Effekt, dass sich

eine Entfremdung von der praktischen Dimension der Ethik einstellt. Der

Ethikbegriff ist überdeterminiert durch die expertokratische Struktur, in der

er Anwendung findet, was wiederum zur Folge hat, dass Ethik schließlich al-

lein als eine Form von Wissen(-schaft) verstanden wird und das praktische

Konzept des realen ethischen Akts ins Hintertreffen gerät. Aufgrund jener

diskursiven Hegemonie reproduziert sich der Ethikbegriff lediglich als intel-

lektuelles Konzept, während der (Re-)Produktionsprozess selbst aber nicht

als realer ethischer Akt zu verstehen ist, sondern allein als Anwendung ei-

ner spezifischen Technik innerhalb der Grenzen der elitären institutionellen

Diskursräume.

Das führt uns direkt zum zweiten Beispiel: Mit besagten elitären Diskurs-

räumen sind nämlich die Universitäten bzw. ihre entsprechenden Fakultäten

gemeint sowie auch die sich (hauptsächlich)2 aus ihnen speisenden staatli-

chen und freien Körperschaften und Institutionen, wie z.B. Gerichte, aber

auch Ethikkommissionen und -räte. Diese erfüllen die Funktion eines ›Fla-

schenhalses‹, über den ausgewählte akademische Diskurse Eingang in die

Bereiche des öffentlichen Lebens finden, in denen der normative Gehalt jener

wirksamwerden kann. D.h. konkret, dass sie Einfluss auf die Bereiche der Ju-

dikativen und der Legislativen nehmen können. Hierbei muss aber zwischen

einer integralen und einer inzidenten Partizipation am politischen Geschäft

unterschieden werden, da etwa die Institution des (Deutschen) Ethikrats al-

lein eine beratende Position einnimmt und somit nur indirekt auf die Staats-

gewalt einwirkt, während juristische Institutionen als unmittelbare staatliche

Körperschaften einen direkten Einfluss nehmen.3 Ein weiterer Unterschied

2 Der »Deutsche Ethikrat«, auf den wir uns im Folgenden konkret beziehen, setzt sich

ausschließlich aus Akademiker*innen bzw. Personen mit akademischemHintergrund

(z.B. Vorsitzende der Landesgerichte, Vertreter*innen der Kirchen u.a.) zusammen

(vgl. Deutscher Ethikrat 2021a).

3 So dürfen etwa dieMitglieder des Deutschen Ethikrats für die Zeit ihrerMitgliedschaft

nicht in Parlament und Regierung tätig sein (vgl. Deutscher Ethikrat 2021b, § 4 Abs. 3).

https://doi.org/10.14361/9783839462119-002 - am 14.02.2026, 09:55:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethik und Institution 29

zeigt sich außerdem darin, dass der Ethikrat dazu angehalten ist, als Ver-

mittler und Informant der Öffentlichkeit zu fungieren (vgl. Deutscher Ethik-

rat 2021c). Dieses Element der Transparenz darf wohl als egalitäres Bemühen

eingestuft werden. Auf struktureller Ebene zeigt sich dennoch, dass auch die

unabhängige Vermittlerposition letztlich nichts an der Tatsache der grund-

sätzlichen Segregation von akademischer, juridischer und legislativer Urteils-

bildung auf der einen Seite und öffentlicher Urteilsbildung auf der anderen

ändert. Überspitzt ausgedrückt: Die eine Seite ist wesentlich unabhängig und

durch sich selbst informiert, während die andere wesentlich (nämlich inner-

halb der Grenzen der Satzung der anderen) auf das Informiert-Werden ›von

oben‹ angewiesen ist.

In dieser Differenz spiegelt sich – zwar auf einer abgestuften, aber des-

halb nicht unerheblichen Ebene – ein fundamentales Problem des modernen

Rechtsstaats wider, nämlich das, was Ingeborg Maus als »›Refeudalisierung‹

der modernen Industriegesellschaft« (Maus 1994, 34) bezeichnet. Der Begriff

der Refeudalisierung meint dabei den prekären Prozess der »Verselbststän-

digung des Rechts gegenüber dem demokratischen Prozeß der Rechtserzeu-

gung« (ebd., 35). Mit anderen Worten, die Möglichkeit von Rechtsprechung,

Rechtsänderung und Rechtsbegründung findet in einem Raum jenseits desje-

nigen Raums statt, in dem man die sogenannte Öffentlichkeit4 verortet und

damit jenseits des sittlichen Prinzips der Volkssouveränität. Die Scheidung

der Sphären hat dabei zur Folge, dass besagte Prozesse fast ausschließlich in

der Verantwortung elitärer Akteure der entsprechenden Institutionen liegen,

während der δῆμος, um dessen ἦθος es ja geht, nicht einfach außerhalb des

Prozesses steht, sondern die sehr spezifische Position außerhalb des entschei-

dungsmächtigen Expertenkreises der sogenannten ›Repräsentant*innen‹ und

›Vertreter*innen‹5 zugewiesen bekommt.Dies resultiert in einer »Autopoiesie

des Rechts«, d.h. in einer »rekursiven Reproduktion eines Rechtssystems, das

ausschließlich den eigenen Anschlußzwängen folgend sich entwickelt, seine

4 Der Begriff der Öffentlichkeit ist selbst prekär, denn er verweist notwendigerweise auf

den Gegenbegriff des Privaten, während beide Begriffe unbedingt die Dimension des

Eigentums implizieren, das seinerseits dieser Trennung anheimfällt, anstatt als ›syn-

thetisierendes‹ Moment zu fungieren. Wir werden in Kap. III.6 auf das Problem des

Eigentumsbegriffs zurückkommen (siehe dort insbesondere Exkurs XIV).

5 In der Bundesrepublik Deutschland kommt hier z.B. der nächste Rat ins Spiel, nämlich

der Bundesrat.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-002 - am 14.02.2026, 09:55:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30 Kritik der ethischen Institution

Systemgrenzen gegen systemfremde Innovationen abschottet und so seine

›Souveränität‹ gegen den Rest der Gesellschaft behauptet« (ebd., 41).6

Von dieser schwerwiegenden Diagnose bleibt auch die Frage der ethi-

schen Institution und des ethischen Expertentums nicht unberührt. Das Ar-

gument nämlich, dass doch z.B. ein Ethikrat mit der Bestimmung eingesetzt

sei, »seiner Tätigkeit unabhängig« (Deutscher Ethikrat 2021b, § 3) nachzu-

gehen, und daher diesem selbstreferenziellen Exklusivismus gerade entge-

genwirken müsse, entpuppt sich als Finte. Wir erinnern uns, dass Ethik ja

auch die irreduzible Dimension der Praxis beinhaltet. Nun beschränkt sich

der Aufgabenbereich des Ethikrats aber allein auf die theoretische Dimensi-

on. Die Funktion der ethischen Institution reduziert sich dementsprechend

auf Konsultation und Expertise. In diesem Sinne haben wir es hier sowohl

mit einem Symptom als auch mit einem multiplikativen Effekt jener Refeu-

dalisierung zu tun: Ein Symptom ist die ethische Institution aus dem Grund,

weil der von ihr geführte ethische Diskurs eingeschränkt bleibt und sich dem

vorherrschenden Rechtsdiskurs unterwerfen muss. Als multiplikativer Effekt

wirkt sie, da sie die oben genannte Scheidung der Sphären reproduziert, in-

dem sie auf akademischer und diskursiver Ebene die kategoriale Trennung

von Laien und Expert*innen impliziert. Mag diese Trennung vordergründig

vielleicht sogar als rechtmäßige Differenzierung erscheinen, so widerspricht

sie doch allen Errungenschaften der Aufklärung, die nichts Geringeres als das

universalistische Prinzip der Volkssouveränität formuliert. Es handelt sich bei

der kategorialen Trennung nämlich tatsächlich um eine ausgesprochen wirk-

mächtige (weil subtile) Form der Herrschaft, da unter dem Vorwand einer ra-

tionalen, realiter aber expertokratisch verfassten ›Gerechtigkeitstheorie‹ (vgl.

Habermas 1983b, 76f.; Steinert 1989) eine »Statussegregation« (vgl. Steinert

1973b, 14)7 vorgenommen wird, wobei die aus diesem Prozess hervorgehende

Diskurselite sich dadurch in ihrem Status zu rechtfertigen weiß, da sie sich

auf die Beförderung des Gemeinwohls verpflichtet, was natürlich auch die

Mitverpflichtung der Nicht-Elite involviert.8 Da die elitäre Dimension hier

strukturbestimmend ist, wird es Laien erschwert, überhaupt einen Zugang

6 Maus selbst verweist in diesem Zusammenhang auf Luhmann 1984, 60ff.

7 Heinz Steinert definiert diese Statussegregation wie folgt: »Sozialer Status (Reputati-

on) beruht darauf, daß es gelingt, bestimmte Merkmale, nach denen man selbst eine

gute Position hat, als Statuskriterien durchzusetzen.« (Ebd.)

8 Hierin präsentiert sich eine moderne Variation der aufgeklärt-absolutistischen Idee

vom Herrschaftsvertrag. Zu dieser Vertragsform vgl. Maus 1994, 43-61, bes. 57f.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-002 - am 14.02.2026, 09:55:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethik und Institution 31

zum ›von oben‹ bestimmten und aufbereiteten Diskurs zu finden, da sie dazu

gezwungen sind, sich den von anderen abgesteckten logischen Schranken des

Diskurses zu verpflichten und sich dann auch noch innerhalb dieser Grenzen

zu beweisen. Diese strukturelle Barriere erzeugt schließlich einen intellek-

tuellen Negativeffekt, den Pierre Legendre mit Blick auf die Wissenschaft in

ihrer latenten ideologisch-expertokratischen Funktionsweise auf den Punkt

bringt: »Es ist möglich, mithilfe der Wissenschaft Unwissen zu fabrizieren

und unter Berufung auf sie geistige Regressionen zu produzieren.« (Legendre

2010b, 15) Das heißt in unserem Fall: Indem die Ethik allein als Wissenschaft

verstanden wird, deren Diskurs durch das ethische Expertentum bestimmt

wird, exkludiert sie nicht nur sämtliche Subjekte, die in die Kategorie des

Nicht-Expertentums fallen, sondern verdrängt zugleich das Element des Rea-

len, also den ethischen Akt, in dem sich die sittliche Gemeinschaft als solche

bestimmt bzw.– staatsrechtlich formuliert – sich ihre Verfassung gibt.Hierin

zeigt sich aber auch ein fundamentaler Zusammenhang von Ethik und poli-

tischer Praxis an. Diesen Zusammenhang wollen wir im Folgenden genauer

nachvollziehen.

Die fundamentale Beziehung von Ethik und politischer Praxis deutet sich

bereits in der einleitenden Definition an, nach der wir die Ethik als Selbstbe-

wusstsein der Sittlichkeit verstehen. Wo nämlich Ethik als Expertendiskurs ver-

standen wird, kann unmöglich von einem generellen Selbstbewusstsein der

Sittlichkeit die Rede sein. Zunächst einmal setzt nämlich das Selbstbewusst-

sein der Sittlichkeit ein Subjekt voraus, das sich selbst als sittliches Subjekt

erkennt. Soll Sittlichkeit dann noch als solche, d.h. ihrem Begriff nach, selbst-

bewusst sein, dann ist sie es allein dann, wenn garantiert ist, dass ausnahms-

los jedes Subjekt erstens zu einem unvermittelten Bewusstsein der sittlichen

Wirklichkeit kommen kann, zweitens direkten Zugang zum ethischen Dis-

kurs um die sittlicheWirklichkeit hat und drittens unmittelbaren Einfluss auf

das sittlichen Geschehens nehmen kann. Wo allerdings das Bewusstsein des

Sittlichen hauptsächlich auf Vermittlung durch Expert*innen beruht, da ist

nicht nur der direkte Zugang zum ethischen Diskurs erschwert oder gar ver-

baut, sondern die Idee sittlicher Universalität im Grunde suspendiert. Ethik

erscheint dann in Form von spezifischen Expertendiskursen innerhalb ei-

ner gegebenen sittlichen bzw. rechtlichen Ordnung, während das Sittliche

als solches nicht länger befragt wird, da sich der Expertendiskurs analog zum

Rechtsdiskurs selbst reproduziert, ohne sich dabei zu transzendieren. Der

normative Diskurs von Recht und Ethik reduziert sich somit auf die Verwal-

tung des Bestehenden. Verwaltung wird damit zum Substitut für das Reale

https://doi.org/10.14361/9783839462119-002 - am 14.02.2026, 09:55:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32 Kritik der ethischen Institution

der Sittlichkeit, also jener Kapazität des sittlichen Subjekts, durch die es sich

selbst als sittliches bestimmt und die sich der Symbolisierung durch die Pro-

zeduren der Verwaltung entzieht.9 Diese sittliche Kapazität verstehen wir als

politische Praxis. Das sittliche Subjekt also, das diese Bezeichnung verdient,

konstituiert sich unmittelbar selbst. Der Akt der sittlichen Konstitution ist

daher – wie die Bezeichnung bereits vermuten lässt – als politischer Akt im

Geiste der (aufklärerischen) Verfassungsidee zu werten.

Es dürfte daher kaum verwundern, dass sich dasselbe strukturelle Pro-

blem im verfassungs- bzw. staatsrechtlichen Kontext wiedererkennen lässt.

Dies wird besonders mit Blick auf die verfassungsrechtliche Kategorie des

›Widerstandsrechts‹ deutlich. Dieses in Rechtsphilosophie und Politikwissen-

schaften lebhaft diskutierte Recht, findet sich unter § 20 Abs. 4 des Grund-

gesetzes und liest sich dort wie folgt: »Gegen jeden, der es unternimmt, die-

se Ordnung zu beseitigen, haben alle Deutschen das Recht zum Widerstand,

wenn andere Abhilfe nicht möglich ist.« (Deutscher Bundestag 2021) Die Ord-

nung, von der hier die Rede ist, bezeichnet dabei konkret die »verfassungs-

mäßige Ordnung«, an welche auch die »Gesetzgebung« gebunden ist (ebd.,

§ 20 Abs. 3).10 Mit anderen Worten, das Widerstandsrecht besagt, dass der

Widerstand nicht aus sich selbst heraus legitimiert sein kann, sondern nur

dann verfassungsrechtlich zulässig ist, wenn er die verfassungsmäßige Ord-

nung vor einem Widerstand schützt, der nicht durch das Verfassungsrecht

legitimiert ist. Bildlich gesprochen ließe sich sagen, dass das Verfassungs-

recht sich hier ›um sich selbst wickelt‹. Es bildet so ein juridisches Knäuel,

das jede Position außerhalb dieses Knäuels als illegitim klassifiziert. Auf die-

se Weise »avanciert die Verfassung selbst zu einem Katalog vorentschiedener

richtiger Inhalte, aus dem im Wege verfassungsrechtlicher Interpretation die

verfassungskonformen Gesetze ohne Rest ›abgeleitet‹ werden können« (Maus

1994, 35; Herv. T.M.).Maus‘ Formulierungmacht deutlich, dass wir es hier mit

einem ethisch-normativen Phänomen zu tun haben: Die Verfassung gibt sich

selbst eine positive inhaltliche Bestimmung und setzt die darin einbezogenen

9 Der Gedanken der Substitution der Politik durch die Verwaltung orientiert sich an Ba-

diou 2009, 19.

10 Das Widerstandsrecht geht der Idee nach auf die amerikanischen Revolutionäre des

18. Jahrhunderts zurück und findet sich gleich im zweiten Absatz der Declaration of

Independence von 1776. Ihre Version desWiderstandsrechts spricht (im Unterschied zur

Verfassung der Bundesrepublik Deutschland) konkret vom ›Recht des Volks‹, in dem

Augenblick eine ›neue Regierung einzusetzen‹, da die aktuelle Regierung Leben und

Freiheit der Menschen illegalen Einschränkungen unterwirft.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-002 - am 14.02.2026, 09:55:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethik und Institution 33

Inhalte als richtig, rechtmäßig und normativ bindend. Um aber etwas als ga-

rantiert richtig, d.h. als ethisch geboten und handlungsleitend zu bestimmen,

muss es einen Wahrheitsgaranten geben, auf den sich diese unhintergehbare

Bestimmung der Richtigkeit stützt. Indem der Verfassungstext nun die Le-

gitimation jeder Gesetzgebung und damit auch jede Gesetzesänderung als

an die verfassungsmäßige Ordnung gebunden festlegt, setzt er sich effektiv

selbst an die Stelle dieses Wahrheitsgaranten. Ein gediegener Zirkelschluss.

Somit bleiben zwar Variationen der Gesetzgebung möglich, allerdings ist de-

ren Prinzip, die verfassungsmäßige Ordnung, bereits im Voraus festgelegt.

Dies führt nun allerdings gleichzeitig dazu, dass auch die expertokratische

Deutungshoheit der exekutiven Institutionen, vom obersten Gericht bis zum

einfachen Notar, institutionell abgesichert werden und damit einer »nahezu

vollständige[n] Entmachtung der Legislativen durch die Exekutive« (Mausfeld

2018e, 198) Vorschub geleistet wird. Die Folgen sind entsprechend drastisch,

denn diese Amalgamierung bedeutet den »faktischen Zusammenbruch[…] der

strikten funktionellen Gewaltenteilung in den politischen Systemen der Ge-

genwart, der auch die Bedingung der Möglichkeit einer partizipatorischen

Demokratie zerstört[…]« (Maus 2019, 185). Hinzuzufügen bleibt nun noch,

dass auch die ethische Institution diese Amalgamierung und Refeudalisie-

rung befördert, indem sie sie auf struktureller Ebene wiederholt, und das

obwohl sie ihrer Idee nach gerade das Gegenteil bewirken soll.

Trägt man den Anspruch realer Sittlichkeit an diesen Sachverhalt heran,

dann zeigt sich, dass der Begriff der Sittlichkeit Funktion und Struktur der

rechtsstaatlichen und ethischen Institution radikal, d.h. an ihrer Wurzel, in

Frage stellt. Dieses Infragestellen ist –wie wir imweiteren Verlauf noch deut-

lich erkennen werden – auch deshalb radikal, weil es auf das unmittelbare

Verhältnis der moralphilosophischen Idee der Sittlichkeit und der juristisch-

legalistischen Idee der Verfassung abzielt, also auf jenes Verhältnis, in dem

sich die Sittlichkeit als bewusste (und nicht allein strukturell implizierte und

inhaltlich vorgegebene) Selbstbestimmung einer sozialen Gemeinschaft ent-

faltet.

Um daher Missverständnissen vorzubeugen: Es versteht sich, dass mit

den obigen Ausführungen nicht gesagt sein soll, dass die Idee der Verfas-

sung als solche schadhaft sei, sondern es soll lediglich auf die petitio principii

des modernen rechtsstaatlichen Prozederes hingewiesen werden. Damit ist

gemeint, dass die rechtsstaatliche Idee den Gedanken einer sich selbst be-

gründenden Souveränität inhaltlich bestimmt und sich dadurch als in Wahr-

heit vormodern entpuppt und eigentlich eine sublimierte bzw. säkularisier-

https://doi.org/10.14361/9783839462119-002 - am 14.02.2026, 09:55:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34 Kritik der ethischen Institution

te Form der Theokratie praktiziert (diese steile These, die im Wesentlichen

auf Carl Schmitt [2015, bes. 43] zurückzuführen ist, werden wir im folgenden

Abschnitt dieses Kapitels genauer eruieren)11. Es versteht sich dennoch von

selbst, dass die Verfassung und das Verfassungsgericht eine integrale Rolle

bei der allgemeinen Freiheitssicherung im Rechtsstaat spielen. Das Problem

ist nur,

[…] diese Freiheitssicherung selbst ist nicht in freiheitlichem Prozedere, son-

dern wiederum in autoritärer Sachverwaltung einer dem Grundgesetz un-

terstellten Metaphysik der Staatszwecke, das heißt aber: durch den Dezisio-

nismus einer Gerechtigkeitsexpertokratie zustande gekommen. Basisdemokra-

tische ›Störfaktoren‹, die die Geschlossenheit dieses Systems von außen in

Frage stellen wollen, werden gezwungen, sich zu Legitimationszwecken auf

das gleiche metaphysische Terrain zu begeben, und sind deshalb den Legi-

timationsexperten hoffnungslos unterlegen. (Maus 1994, 60f.)

Mit der ›Schließung‹ des Systems ist daher das ganze Feld des Rechts – und

damit auch das des ethischen Diskurses – abgesteckt. Auf diese Weise wird

über den Weg der Verfassung selbst, die doch die Volkssouveränität als frei-

heitliches Prinzip der Sittlichkeit sichern soll, gleichzeitig eine latente Herr-

schaftsstruktur in Form eines Prinzips sui generis eingeführt, das den azephal-

anarchischen Charakter der Demokratie im Sinne der Volkssouveränität – ohne

es eigentlich zu wollen – unterminiert.12

11 In Kapitel III.6 werden wir konkret auf Schmitts Theorie zu sprechen kommen.

12 Das Problem, das hier auf nationaler Ebene begegnet, verschärft sich noch

einmal auf der internationalen. Man betrachte nur Art. 21 Abs. 3 der UN-

Menschenrechtserklärung, wo es heißt: »Der Wille des Volkes bildet die Grundlage

für die Autorität der öffentlichen Gewalt; dieser Wille muß durch regelmäßige, un-

verfälschte, allgemeine und gleiche Wahlen mit geheimer Stimmabgabe oder einem

gleichwertigen freienWahlverfahren zumAusdruck kommen.« (UNGA 1948) Zwischen

dem, was hier als Volk, und dem, was als öffentliche Gewalt bezeichnet wird, be-

steht von vornherein eine semantisch implizierte qualitative Differenz. Darüber hin-

aus wird das Wahlverfahren, von dem der Artikel spricht, nicht spezifiziert, so dass

mithilfe dieses Rechts sich auch durchaus eine »Wahloligarchie« (vgl. Mausfeld 2018b,

8) bzw. »Großparteienherrschaft« (Hartung 1989) legitimieren ließe. Dass dies real-

politisch schon längst der Fall ist, zeigt etwa Paolo Flores d’Arcais, der eine Spaltung

zwischen den Bürger*innen und ihren Repräsentant*innen diagnostiziert (vgl. d’Arcais

2004). Dabei handelt sich hierbei um ein Problem, das Hannah Arendt bereits 1963

aufs Tableau brachte (vgl. Arendt 2011a). Vgl. hierzu auch die gebündelte Darstellung

bei Dahn 2017, 110-125.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-002 - am 14.02.2026, 09:55:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethik und Institution 35

Anstatt der basisdemokratischen Idee der Volkssouveränität lässt sich an

diesem Punkt eine neue Hierarchie aus dem zugrunde gelegten Prinzip des

Selbstzwecks ableiten. Das Prinzip nämlich fungiert hier, wie Jacques Ran-

cière zeigt, entsprechend der klassischen Idee einer ἀρχή. Mit Blick auf die

etymologischen Implikationen dieser Form von Prinzipialität wird erkennbar,

dass die Idee des Prinzips als ἀρχή im direkten Zusammenhang mit der Fra-

ge der Herrschaft steht. So bedeutet ἄρχειν nichts anderes als ›vorangehen‹,

›den Anfang machen‹, ›der Erste Sein‹. »Und wenn es einen gibt, der voran-

geht, dann gehen die anderen notgedrungen hinterher.« (Rancière 2008, 12)13

»Gibt es ein Eigenes der Politik, so macht es sich ganz und gar fest in dieser

Beziehung, die keine Beziehung zwischen Subjekten ist, sondern eine Bezie-

hung zwischen zwei einander widersprechenden Termen, durch die sich ein

Subjekt definiert.« (Rancière 2008, 9f.) Mit anderen Worten, wo ein positi-

ves, d.h. inhaltlich bestimmtes Prinzip (voraus-)gesetzt wird, wird die Idee

einer fundamentalen Gleichheit notwendigerweise, also ›im Prinzip‹, verun-

möglicht, so dass sich auch die Subjektivation immer im herrschaftlich-hier-

archischen Prozedere, aber nie im egalitären Diskursraum abspielt.

Wie wir sehen, ist es dabei von höchster Bedeutung, dass das Prinzip

selbstmit dempositiven Recht verwoben ist, denn es ist diese selbstschöpferi-

sche und -erhaltende Verbindung, die nicht nur die Souveränität des Prinzips

absichert, sie glaubhaft14macht, sondern in der Folge die Bildung eines hoch-

komplexen Knäuels des Rechts bedingt, das sich aus diesem Prinzip ableitet,

indem es durch die Hände der Gelehrten geht, ausdifferenziert und veredelt

13 Was sich hier im sprachlich-symbolischen Register zu erkennen gibt, resultiert letzt-

lich aus dem abstrakt-formalen Diktat des Denkens durch die Axiomatik der klassi-

schen Logik: »Man will immer noch nicht sehen, daß das einfache Umtauschverhält-

nis von Affirmation und Negation, das durch die klassische Negationstafel bestimmt

wird, ein Denkzwang auslöst, der sich in einemmetaphysischen Glauben an eine fina-

le ontische Symmetrie von Subjekt und Objekt manifestiert. […] Formal gesprochen:

Das einfache Umtauschverhältnis von Affirmativität und Negation, mit dem die klas-

sische Logik anfängt, wurde in seiner Anwendung auf die Welt immer als ein Rang-

oder Verzugsverhältnis gedeutet, in dem die eine Komponente der andern unbedingt

über- bzw. untergeordnet wurde.« (Günther 1991, XXIIIf.)

14 Pierre Legendrebeschreibt diese vielschichtige, hier nur verkürztwiedergegebeneSys-

tematik hinsichtlich ihrer Technik daher auch als »Herrschaft des Glaubenmachens«

(vgl. Legendre 2016, 109) bzw. als »Propaganda des Glaubens« (ebd., 177) im »Stil der

Glaubhaftigkeit« (ebd., 235).

https://doi.org/10.14361/9783839462119-002 - am 14.02.2026, 09:55:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36 Kritik der ethischen Institution

wird.15 So kommt es zur Entfaltung der im Prinzip angelegten Ordnung, die

aufgrund dieser ›organisch‹ anmutenden Verbindung leicht als vermeintlich

›natürliche‹ Ordnung (miss-)verstanden wird, wobei wir uns hier doch offen-

sichtlich im symbolischen Raum des Gesetzes bewegen. Entsprechend pro-

blematisch gestaltet sich der Begriff der Ordnung, der hier ganz im Sinne

einer ›prästabilierten Harmonie‹ erscheint. Schauen wir uns den Sachverhalt

noch einmal mit Blick auf den Verfassungsgedanken an:

Betrachtetman das Phänomen genau,mussman sogleich feststellen, dass

die eigentliche Idee der Verfassung und die des positiv bestimmten Prinzips

einander ausschließen. Der Gedanke lässt sich leicht veranschaulichen: Denn

historisch betrachtet ist nicht von der Hand zu weisen, dass die Momen-

te, in denen derartige Verfassungen formuliert wurden, stets Wendepunk-

te in der Geschichte der Gesellschaft bzw. der Sozialität darstellten, in de-

nen gegenüber einer gescheiterten Ordnung eine neue Ordnung institutiert wur-

de, die sich als universale, (basis-)demokratische und/oder republikanische

Ordnung im Geiste der Volkssouveränität versteht bzw. – präziser formuliert

– bestimmt. Die Rede ist natürlich von der Aufklärung und den mit ihr ein-

hergehenden emanzipatorischen Bewegungen bis in die heutige Zeit, deren

ideengeschichtliches Epizentrum aber immer noch die Französische Revoluti-

on bildet. Ungeachtet der historischen, teils grausamen realpolitischen Mo-

mente dieser Revolution, bleibt die Tatsache bestehen, dass in dieser Zeit die

Idee der Volkssouveränität nicht nur ins (Selbst-)Bewusstsein des (von nun

an modernen) Menschen eintrat, sondern auch zur Verwirklichung dräng-

te und damit die ganze Idee der Gesellschaft und Demokratie neu formier-

te.16 Die Idee der universalen Freiheit und Selbstbestimmung aller Menschen

blieb nicht einfach nur Idee oder utopische Spekulation, sondern wurde in

der Tat (realiter) umgesetzt. Einen bedeutenden symbolischen Akt stellte in

dieser Hinsicht die Hinrichtung Louis XVI. am 21. Januar 1793 dar. Die sym-

bolische Wirkmächtigkeit dieser vordergründig menschenverachtenden Tat

15 Eine bedeutende historische Rolle spielt hierbei der scholastische Diskurs des Mittel-

alters, den wir im folgenden Abschnitt noch genauer betrachten werden. Eine pro-

minente Darlegung der hier problematisierten Konzepte von Ursprung, Ordnung und

Hierarchie findet sich z.B. bei Thomas von Aquin 1985, II, Quaestio 93; ebd., III (Sup-

plementum), Quaestio 34; ebd., I, Quaestio 108. Vgl. auch Wolin 2016, 122f.

16 Für eine philosophiehistorische Betrachtung unter dem Aspekt der Formierung des

modernen Demokratiegedankens vgl. Israel 2010.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-002 - am 14.02.2026, 09:55:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethik und Institution 37

bringt Saint-Just auf den Punkt, wenn er festhält, dass Louis nicht hinge-

richtet werden musste, weil er ein schlechter König war, sondern weil er der

Königwar.Der symbolische Akt des Königsmords hat dabeimaßgebliche Aus-

wirkungen auf die gesamte symbolische (Rechts-)Ordnung der Gesellschaft.

Er markiert den Punkt, an dem der Prozess einer Neubestimmung der ge-

sellschaftlichen (symbolischen) Ordnung einsetzt. Resultat dieses Prozesses

war die erste republikanische Verfassung Frankreichs, die am 10. August 1793

durch eine Volksabstimmung angenommen wurde (aber nie in Kraft trat und

stattdessen der Hermeneutik des Verdachts nach Art der Jakobiner umRobes-

pierre weichen musste). Das Fundament der Verfassung (und somit auch der

Verfassungsdiskussion) bildete folglich nicht ein der herrschenden Rechts-

ordnung gegenüber kohärentes Expertenurteil, sondern ein (be-)gründendes,

basisdemokratisches Urteil des souveränen Volks, dessen neu gewonnenes

sittliches Selbstbewusstsein die herrschende Ordnung transzendiert.

Auf die Bedeutung des Königsmordes werden wir an späterer Stelle

noch einmal zurückkommen (siehe Kapitel II.4). Für den Augenblick halten

wir fest, dass die geschichtsbewusste Vergegenwärtigung des Ursprungs

von Volkssouveränität und modernem Demokratieverständnis auf einen

konkreten Akt verweist, der – trotz seiner historisch-kontingenten Faktizi-

tät oder vielleicht gerade aufgrund dieser – eine universale Wahrheit der

menschlichen Sittlichkeit ans Licht bringt, nämlich die Idee der Freiheit und

Gleichheit aller Menschen. Um es mit Blick auf das ἐθίζειν auszudrücken:

Wir Mitteleuropäer des 21. Jahrhunderts sind so sehr an den Gedanken

gewöhnt, in einem demokratischen Verfassungsstaat zu leben, dass das histo-

rische Bewusstsein des zugrundeliegenden Gewöhnungsprozesses, der mit der

Formulierung der Menschenrechtserklärung von 1789 und den Ereignissen

in der Folgezeit einsetzte, zu verschwinden droht und kaum noch seine

fundamentale ethische Wahrheit preiszugeben vermag: Die ethische Wahr-

heit der Französischen Revolution liegt nämlich nicht einfach darin, dass

sie den modernen Begriff der Verfassung hervorbrachte, sondern sie liegt

genau in dem Ereignis, im realen ethischen Akt, in dem sich unverbrüchlich

zeigt, dass sich etwas im gesellschaftlichen (Selbst-)Bewusstsein und in der

Sittlichkeit getan hat, hinter das nicht mehr zurückgegangen werden kann,

das es sich also unbedingt zur Sitte zu machen gilt.

Es kann daher nicht genug betont werden, dass im realen ethischen Akt

der Französischen Revolution Konkretes und Abstraktes bzw. Kontingentes

und Allgemeines unbedingt in Eins fallen. Die These, dass es sich z.B. bei der

Aktion vom 14. Juli 1789, dem Sturm auf die Bastille, um einen konkreten,

https://doi.org/10.14361/9783839462119-002 - am 14.02.2026, 09:55:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38 Kritik der ethischen Institution

realen ethischen Akt handelt, darf daher nicht im Sinne eines ›blanken Ak-

tionismus‹, der einer zufälligen Laune entspringt, interpretiert werden. Dies

wäre etwa dann der Fall, wennman die hier vorliegende Folge vonMonarchie,

Revolution, Republik analog zu der pervertierten Abfolge von (Weimarer) Re-

publik, Putsch, ›Drittes Reich‹ verstehen wollte. Es ließe sich zwar auch im

letzteren Fall behaupten, dass hier von einer Sittlichkeit in eine andere (mehr

als zweifelhafte) ›Sittlichkeit‹ übergegangen würde, doch ist dies nur ein Teil

der Wahrheit und der entscheidende Aspekt fiele unter den Tisch. Der be-

deutsame Unterschied liegt nämlich in der fundamentalen Idee, die sich im

ethischen Akt verwirklicht.Während also die französischen Revolutionäre auf

der Basis der unbedingten, universalen Idee von Freiheit und Gleichheit aller

Menschen für Brüderlichkeit17 einstehen, basiert die Logik des NS-Regimes

und des Hitlerismus auf einem paradigmatischen Exklusivismus, der nicht

nur bestimmte Menschengruppen ausschließt und im Kontext seines mono-

manen Mythos in eine neue Hierarchie der ›Logik des Herrenmenschen‹ ein-

ordnet, sondern ihnen gar dasMenschsein als solches abspricht. Kurz, derMi-

nimalanspruch des ethischen Akts ist der sittliche Universalismus, da dieser – so pa-

radox es klingen mag – denjenigen Exklusivismus aufhebt, der sich selbst als

Prinzip ausgibt und so eine spezifische, inhaltlich bestimmte Weltanschau-

ung zur universalenWeltanschauung erhebt.18 Anders gesagt, der reale ethische

Akt realisiert die Exklusivität des sittlichen Universalismus.

Es lohnt sich, weitere Beispiele für den universalen ethischen Akt anzu-

führen, um ein Gespür für die Bedeutsamkeit der Ethik als Praxis zu gewin-

nen: Knapp achtzehnhundert Jahre vor der Französischen Revolution lässt

sich bereits ein einschneidender ethischer Akt ausmachen, der sich zudem

sehr bewusst als ethisch versteht. Der Akt, von dem hier die Rede ist, wird in

der christlichen Theologie durchaus treffend als Christusereignis bezeichnet.

Auch hier können wir eine analoge Abfolge zu derjenigen des Revolutionser-

eignisses wahrnehmen: Dekalog (legitimiert durch den Bund Gottes mit dem

Volk Israel), Christusereignis (»Ihr habt gehört […]. Ich aber sage Euch…!«),

Neues Testament. Oder (kirchen-)politisch Formuliert: Judentum, neue Ge-

setzesauslegung, Christentum.19 Religiös und christlich-theologisch betrach-

17 Zur Revision des Begriffs von der Brüderlichkeit siehe Kapitel III.4.

18 Das hier nur kurz skizzierte Problem eines vermeintlichen Universalismus wird von

Alain Badiou in seinem Ethikbuch nuanciert behandelt (vgl. Badiou 2015, bes. 79-114).

19 Diese stilisierte Darstellung der kirchen-politischen bzw. konfessionellen Deutung

darf keinesfalls verharmlosend aufgefasst werden und dient hier lediglich der Veran-

https://doi.org/10.14361/9783839462119-002 - am 14.02.2026, 09:55:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethik und Institution 39

tet, haben wir es hier wohl mit dem ethischen Akt schlechthin zu tun. Nicht

nur wird hier eine alte Ordnung durch eine neue ersetzt, sondern es wird ein

Einschnitt in der Logik der Ordnung selbst vorgenommen, indem die abso-

lute Autorität des alttestamentlichen Gottes durch den neutestamentlichen

Gottmenschen Jesus Christus relativiert wird. Nicht zuletzt spricht Sigmund

Freud in diesem Zusammenhang auch von einem symbolischen Vatermord

(analog zum Königsmord).20 Mit der Neubestimmung des göttlichen Geset-

zes findet auch eine Emanzipation vom Gedanken der ἀρχή statt. Dies zeigt

sich in der universalistischen Idee, die Paulus im Galaterbrief präsentiert:

»Hier ist nicht Jude noch Grieche, hier ist nicht Sklave noch Freier, hier ist

nicht Mann noch Frau; denn ihr seid allesamt einer in Christus Jesus« (Gal

3,28). Kurz gesagt, »in Christus« spielen positive Inhalte und spezifische At-

tribute wie Volk, Geschlecht und gesellschaftlicher Status keine Rolle.21 Das

Christusereignis delegitimiert jeden Exklusivismus und jede Hierarchie (die

›heiligen Führerschaft‹ wird durch den Gottmenschen selbst verabschiedet).

Es ist im Prinzip an-archisch und fungiert als fundamentales Ereignis, ohne

dass es deshalb den Anfang macht, da es die traditionelle Idee der ἀρχή auf-

hebt.22

Abschließend bleibt somit festzuhalten, dass uns die Frage nach der so-

zialen und politischen Ordnung jederzeit mit dem grundsätzlich ethischen

Thema der sittlichen Entwicklung der Gesellschaft konfrontiert. Heinz Steinert

bringt die Problematik auf den Punkt: »Man kann unter zwei ganz verschie-

denen Perspektiven über Gesellschaft und ihre Entwicklung nachdenken: Das

Problem kann sein, wie Ordnung herzustellen und aufrechtzuerhalten sei,

schaulichung. Das agonistische Verhältnis, in das gerade das institutionalisierte Chris-

tentum gegenüber dem Judentum eintrat, ist von historischer und politischer Bedeu-

tung und Wirkmacht, die nicht unterschätzt, geschweige denn verharmlost werden

darf. Vgl. dazu Legendre 2010b, 28f.

20 »Er [Christus; Anm. T.M.] wird selbst zum Gott neben, eigentlich an Stelle des Vaters.

Die Sohnesreligion löst die Vaterreligion ab.« (Freud 1974e, 437)

21 Badiou stellt daher fest, dass für Paulus »›Jude‹ und ›Grieche‹ in Wirklichkeit subjekti-

ve Dispositionen« im Unterschied zur universalen Disposition des Christlichen sind, die

daher trotzdem besetzt werden können (Badiou 2009, 53).

22 Dieses Element der Aufhebung wird symbolisch im Glaubensbekenntnis formuliert,

wenn dort die Rede von Christi Abstieg in das Reich der Toten ist. Diesermythologische

Akt des Abstiegs in die Unterwelt dient dabei der retroaktiven Heiligung des alttes-

tamentlichen Personenkreises, der schlicht und ergreifend in vor-christlichen Zeiten

lebte (vgl. Blumenberg 2017, 217). Das universale Heilsereignis ist notwendigerweise

transhistorisch.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-002 - am 14.02.2026, 09:55:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40 Kritik der ethischen Institution

oder aber, wie man Anerkennung und Freiheit erreichen könne.« (Steinert

1989, 347) Die Schwierigkeit, vor die sich die Ethik gestellt sieht, hängt ent-

sprechend unbedingt mit der Frage der politischen Praxis und der ihr zu-

grundeliegenden gesellschaftlichen Struktur zusammen. Diese Einsicht ist

keineswegs neu: Die praktische Dimension der Ethik findet sich bereits bei

Aristoteles, wenn dieser die Ethik zum festen Bestandteil der Politik macht.

Für ihn ist die Ethik »μέθοδος … πολιτική« (Aristoteles 1985, 1094a 11).

Damit ist allerdings nicht gemeint, dass die Ethik zu einem Teilbereich des

bestimmten politischenDaseins einer bestimmten Gemeinschaft wird, die le-

diglich in intragenerischen Zweifelsfragen des herrschenden Diskurses kon-

sultiert würde. Ethik und Politik sind vielmehr analoge Begriffe, da die Politik der

Polis fest mit deren ἦθος verzahnt ist, was auf seineWeise natürlich auch für

den modernen Verfassungsstaat gilt. Mit den Worten Joachim Ritters: »Die

praktische Philosophie ist als ›Ethik‹ Politik.« (Ritter 2003b, 110)23

Widmen wir uns also der Ethik, dann wenden wir uns gleichzeitig auch

der Politik zu – und dabei stehen wir vor der Frage: Wie werden wir dem

Gedanken der geschichtsbewussten Gesellschaft gerecht, die ihre konkrete

Ordnung nicht einfach als prästabiliert betrachten und durch eine jenseitige,

höhere, metaphysische Ordnung und einen entsprechenden positiven Wahr-

heitsgaranten bedingt verstehen kann, ohne bei diesem Versuch das Selbst-

bewusstsein der Sittlichkeit über Bord des metaphorischen ›Staatsschiffs‹ zu

werfen? Mit anderen Worten, es geht hier konkret um die Frage der sittli-

chen Selbsterkenntnis, die nur dann als sittliche zu klassifizieren ist, wenn

sie sich nicht in institutionell-systemischer Selbstvergessenheit und inhalt-

licher Überdeterminiertheit verliert. Um aber einer solchen Fehldeutung des

ethischen Diskurses vorzubeugen,müssen wir die Struktur und die Funktion

jener Selbstreferenzialität der Institution genauer analysieren und nach dem

Fundament ihrer Logik suchen.

23 Es versteht sich, dass die antike Auffassung einermodernenRevision undModifikation

bedurfte, umdemaufklärerischenGedanken der Autonomie standzuhalten; und nicht

zuletzt hat sich auch die Idee der Polis in etwas zu verwandeln, das man mit Ritter

als »Weltzivilisation« (vgl. Ritter 2003a, 319-354) bezeichnen kann. Siehe hierzu auch

Kapitel III.3.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-002 - am 14.02.2026, 09:55:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

