Aleida Assmann

Hofmannsthals Chandos-Brief
und die Hieroglyphen der Moderne

Bekanntlich haben die altigyptischen Hieroglyphen eine lange Faszi-
nationsgeschichte gehabt. Nachdem sie im alten Agypten in Schreiber-
schulen und Kanzleien, in Korrespondenzen und Erlassen, sowie vor
allem auf Grabwinden und 6ffentlichen Monumenten 3000 Jahre ithren
Dienst getan hatten, wurden sie in Europa ganz verschiedenen Epochen
wiederentdeckt. Lange nach dem Ende ihrer Funktionsgeschichte be-
ginnt ihre Rezeptionsgeschichte in einer anderen Kultur, die in keinem
Traditionsverhaltnis zum alten Agypten steht und von dessen Kultur nur
wenige unklare Vorstellungen behalten hat. So konnten die d4gyptischen
Hieroglyphen in der Geschichte des Abendlands zur Projektionsflache
fur etwas unerschopflich Geheimnisvolles und Fremdes werden. In
der Geschichte der westlichen kulturellen Evolution verkérpern die
altagyptischen Schriftzeichen etwas langst Uberwundenes und Uber-
holtes, etwas Vergessenes und Verlorenes, das zum Gegenstand von
Riickerinnerungen und Ursprungsphantasien und dabei zum Inbegriff
von Fremdheit, Geheimnis und Faszination geworden ist. Die zentralen
Fragen und Interessen der Hieroglyphenrezeption verschieben sich von
der Renaissance zur Romantik und Moderne, doch besteht kein Zweifel,
dafl sich diese Orientierungsdnderungen vor dem Hintergrund eines
langfristigen Hieroglyphendiskurses ereignen. Bemerkenswert ist, daf§
die Faszinationsgeschichte der Hieroglyphen mit der Geburtsstunde der
Agyptologie, ihrer Entzifferung durch Champollion im Jahre 1822, nicht
erloschen ist, sondern ungeschmalert anhielt. Das macht deutlich, dafi es
in der Faszinationsgeschichte der Hieroglyphen weniger um die Erfor-
schung der Schriftzeichen einer fremden Kultur als um eine imaginire
Auseinandersetzungen mit den Leitbegriffen, Zeichen und Medien der
eigenen Kultur geht. !

Solche Fragen stellten sich in Situationen der Krise mit besonderer
Dringlichkeit. Ich méchte hier den Chandos-Brief von Hofmannsthal

1 Zur Faszinationsgeschichte der Hieroglyphen vgl. Jan und Aleida Assmann, Hierogly-
phen. Stationen einer anderen abendlindischen Grammatologie, Miinchen 2003.

Hofmannsthals Chandos-Brief und die Hieroglyphen der Moderne 267

https://dol.org/10.5771/9783968216997-267 - am 17.01.2026, 20:54:06.



https://doi.org/10.5771/9783968216997-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nicht nur als exemplarisches Dokument einer Krise lesen, in der ein
Schriftsteller seine eigene Schreibhemmung an der Jahrhundertschwelle
um 1900 im Lichte der Erschépfung von Darstellungskonventionen und
den Medienproblemen der modernen Kultur inszeniert. Ich méchte dar-
iiber hinaus zeigen, daf} dieser fiktive und hochliterarische Brief sich in
die apokryphe Tradition eines abendlandischen Hieroglyphen-Diskurses
einschreibt und diesem Diskurs selbst eine neue Wendung gibt.

I. Zum englischen Kontext des Chandos-Briefes

Den bertihmten Text, um den es hier geht, schrieb Hugo von Hof-
mannsthal im Sommer 1902 und veréffentlichte thn im selben Jahr in
zwel Folgen in der Berliner Zeitschrift »Der Tag«.> Aus demselben Som-
mer sind viele personliche Briefe Hofmannsthals erhalten, die dasselbe
Thema der Sprach- und Schreibkrise behandeln. Hofmannsthal erlebte
in dieser Zeit langere unproduktive Phasen, die mit einem Vertauens-
schwund in das Wort als kiunstlerisches Medium und Ausdruck von
Realitdt zusammenhingen. Im (Fuvre des Autors markiert der Brief eine
Zasur zwischen den Jugendwerken und denen des reiferen Alters, die
zugleich auf einen Wechsel der Gattungen verweist. Hofmannsthal ver-
kiindet hier, so schreibt Gotthart Wunberg, »seine grofie Absage an die
lyrische Produktion seiner frithen Jahre, an die Werke, die ihn berithmt
gemacht haben.«® Es ist der Abschied von der Magie des lyrischen Worts
und die Hinwendung zu einer Prosa, die er ebenfalls als als >reine Formx«
zu binden erhofft. Das Prinzip der Form - wie immer wieder bemerkt
worden ist, wurde dieser Essay iiber das Verstummen in einer meister-
hafen Prosa artikuliert — iberbriickt nicht nur den Abstand zwischen
Lyrik und Prosa, sondern auch den zwischen den biographischen Briefen
und dem literarischen Brief.

Zu dieser bewuflt gesteigerten Formung gehort nicht zuletzt die
Ubersetzung des persénlichen Problems in einen anderen kulturellen
und historischen Kontext. Wie T.S. Eliot machte Hofmannsthal gern

2 Hugo von Hofmannsthal, Ein Brief P II, 7.
3 Gotthart Wunberg, Francis Bacon, der Empfénger des >Lord-Chandos-Briefes<von Hugo
von Hofmannsthal, in: German Life and Letters 15, 1961/62, 194-201; hier: 200, Anm. 4.

268 Aleida Assmann

https://dol.org/10.5771/9783968216997-267 - am 17.01.2026, 20:54:06.



https://doi.org/10.5771/9783968216997-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gebrauch von der Technik der >Persona«. Er selbst sprach von einer
»schallverstirkenden Maske« und kniipfte damit an die wortliche Be-
deutung des lat. Wortes »personarec an.* Durch Transposition in eine an-
dere Epoche und Konstruktion eines fiktiven Kontextes schafft sich der
Autor eine therapeutische Distanz zum eigenen Problem; der Text wird
zu einem kiinstlerischen Spiegel, in dem Privates gebrochen, reflektiert,
virtualisiert, transformiert und vielleicht auch therapeutisch abgegolten
wird. Diese Technik historischer Brechung verbindet Hofmannsthal
mit vielen Autoren des Fin de Siécle wie z.B. mit Walter Pater, der es
ebenfalls bevorzugte, die zentralen Probleme seines Lebens und seiner
Zeit durch das Prisma einer anderen Kultur und historischen Epoche
zu prisentieren. Beide sind als Meister kultureller Ubersetzung geprigt
vom Historismus des ausgehenden 19. Jahrhunderts.

Warum fillt die Wahl aber gerade auf Bacon als Adressaten und das
Jahr 1603 als fiktives Datum des Briefes? Da Hofmannsthal seinen Brief
im Jahre 1902 schrieb, hitte es doch niher gelegen, ihn statt auf 299 auf
volle 300 Jahre zuriickzudatieren?

Zur ersten Frage hilt die Forschung einige Antworten bereit. Es sind
in Hofmannsthals Text viele offenkundige und verschliisselte Bacon-
Zitate nachgewiesen worden. Der erste Teil des Briefes ist aus dem
Geist des grofien englischen Humanisten und Wissenschaftspioniers
geschrieben. Die enge Affinitit zwischen Absender und Adressat gilt
freilich nur fiir die Jugendphase des Schreibers, aus der sich dieser mit
seinem Brief endgiiltig verabschiedet. Der Name Bacons steht exem-
plarisch fiir das neuzeitliche Projekt einer wissenschaftlich-technischen
Weltbemichtigung.® Bacon hat sich insbesondere in einer Schrift mit
dem Titel »Valerius Terminus or the Interpretation of Nature« aus dem
Jahre 1603 (!) fir »die Wiederherstellung und erneute Einsetzung des
Menschen in die Herrschaft und Macht« ausgesprochen, »die er im er-
sten Stadium der Schépfung hatte«.5 Sein soteriologisches Projekt zielte

4 Hofmannsthal im Jahre 1896 in einem Brief an Hermann Bahr, B I, 206.

5 H. Stefan Schultz, Hofmannsthal and Bacon. The Sources of the Chandos Letter, in:
Comparative Literature, 13, 1961, 1-15.

6 Bacon hat sich in seinen Schriften nicht nur fiir eine rationale Durchleuchtung und
technische Umgestaltung der Natur ausgesprochen, er hat inmitten der Hochkonjunktur
von Emblemen und Hieroglyphen auch eine radikale Bilder-Kritik vorgelegt.

Hofmannsthals Chandos-Brief und die Hieroglyphen der Moderne 269

https://dol.org/10.5771/9783968216997-267 - am 17.01.2026, 20:54:06.



https://doi.org/10.5771/9783968216997-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auf die Authebung des Stindenfalls durch die Macht des Wissens in der
Form von Naturbeherrschung.

Die zweite Frage nach dem Datum des Briefes ist von der germani-
stischen Forschung, soweit ich sehe, noch nicht einmal gestellt worden.
Far Anglisten ist jedoch offensichtlich, daf} 1603 das Jahr einer paradig-
matischen Welt-, Sprach- und Sinnkrise ist. Es ist das Todesjahr der Ké-
nigin Elizabeth L., Abschluf} der elizabethanischen Ara einer bliihenden
Kulturentwicklung, der wegen des Abbruchs der Tudor-Dynastie als
auflerordentlich krisenhaft empfunden wurde. 1603 ist aber auch, noch
wesentlicher, das Jahr, in dem Shakespeares »Hamlet« auf der Biithne
und im Druck erschien. Soweit ich sehe, ist die Verbindung zu Hamlet
von der Forschung noch nicht hergestellt worden, vielleicht, weil sie
sich mit so groflem Eifer der Frage der historischen Vorbilder gewidmet
hat. Dabei ist diese literarische Achse von grofier Bedeutung: der spite
Briefschreiber Hofmannsthal spiegelt seine eigene Krise vom Anfang des
20. Jahrhunderts in der krisenhaften Schwellenzeit am Anfang der Neu-
zeit. Beide Zeiten sind gleichermafien »out of joint«. Es gibt viele Korre-
spondenzen zwischen Hamlet und Chandos, in dem wir unschwer einen
modernen Hamlet erkennen diirfen. Beide haben in radikaler Weise das
Vertrauen in Sprechen und Handeln, in das Funktionieren menschlicher
Beziehungen und kultureller Konventionen verloren. Beide leiden an
einer Zeichenkrise; vor ithnen 6ffnet sich der Abgrund zwischen Schein
und Sein, beide sind Melancholiker, die ihren geforderten Part in einer
offentlichen und sozialen Welt verweigern.

Die Nihe zu Hamlet ist vor allem im zweiten Teil des Briefes zu
spuren, der die Ausbreitung der Sprachkrise zum Thema hat. Chandos
ist der Zugang zur gestaltenden und synthetischen Kraft der Sprache
verwehrt. Ubrig bleiben nur noch Worte: »words, words, words«.” » T1s
all in pieces, all coherence gone!l« Dieser Ausruf aus einem Gedicht des
Dichters und Geistlichen John Donne findet im Chandos-Brief ebenfalls
ein vielfiltiges Echo. Dem Schreiber, so lautet seine berithmte Variante
dieser Formulierung, zerfiel alles »in Teile, die Teile wieder in Teile, und
nichts mehr lief§ sich mit einem Begriff umspannen.« (12)

7 Hamlet, I1, ii, 190. Zur Sprachskepsis im Hamlet vgl. Catherine Belsey, Shakespeare’s
Hamlet and the Controversies of Self (review), in: Shakespeare Quarterly 53, no. 4 (2002),
553-557.

270 Aleida Assmann

https://dol.org/10.5771/9783968216997-267 - am 17.01.2026, 20:54:06.



https://doi.org/10.5771/9783968216997-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Der Hieroglyphendiskurs im Chandos-Brief

Im ersten Teil des ins héfisch elizabethanische Milieu eingebetteten Brie-
fes ruft der fiktive Schreiber sich selbst und seinem Adressaten noch ein-
mal seine literarischen Erfolge und ambitionierten Projekte seiner Jugend
in Erinnerung. Dazu gehoerte auch ein grofies Hieroglyphenprojekt aus
dem Geist der Renaissance:

Ich wollte die Fabeln und mythischen Erzihlungen, welche die Alten uns
hinterlassen haben, und an denen die Maler und Bildhauer ein endloses und
gedankenloses Gefallen finden, aufschliefen als die Hieroglyphen eier geheimen,
unerschopflichen Weisheit, deren Anhauch ich manchmal, wie hinter einem
Schleier, zu spiiren meinte. (9, Hervorh. A.A.)

Chandos spielt hier auf das grofie geistige Projekt der Renaissance, die
Wiederentdeckung einer geheimen Ur- oder Universalsprache, an. In
den Hieroglyphen einer sehr viel élteren Kultur glaubte man Spuren
einer verlorenen menschheitlichen Urweisheit, einer >prisca philosophiac
finden zu kénnen. Ein Schleier hat sich tiber diese Weisheit gelegt, die sie
unzuganglich gemacht, damit aber auch das Begehren nach ihrer Riick-
gewinnung noch gesteigert hat. Ein dhnlicher Impuls spricht aus einem
enzyklopddischen Projekt, in dem Chandos »das ganze Dasein als eine
grofle Einheit« (10) zu entziffern gedachte. Form und Stoff, Dichtung
und Wahrheit, Natur und Kunst, Niederes und Erhabenes, Sinnliches
und Spirituelles fiigten sich in erhabenen Augenblicken zusammen, und
es erschien ihm dann,

alles wire Gleichnis und jede Kreatur ein Schlussel der anderen, und ich
fithlte mich wohl den, der imstande wire, eine nach der anderen bei der
Krone zu packen und mit ihr soviele der andern aufzusperren, als sie auf-
sperren konnte. (10)

In diesen Sitzen wird das Hieroglyphen-Projekt der Renaissance mit
Prizision und wunderbarer Sensibilitit beschrieben. Denn die Hiero-
glyphen wurden (zu Recht oder zu Unrecht, das spielt hier keine Rolle)
von den Gelehrten der Renaissance als dingliche Artikulationen einer
gottlich durchwalteten Welt gelesen. Hieroglyphen wurden aufgefafit als
eine Geheimschrift der Gotter, die in Kreaturen kodiert und so alt und
unveranderlich ist wie die Welt selbst. Es bestehen, so wurde unterstellt,
geheime Verbindungen zwischen der kosmologischen Struktur der Welt

Hofmannsthals Chandos-Brief und die Hieroglyphen der Moderne 271

https://dol.org/10.5771/9783968216997-267 - am 17.01.2026, 20:54:06.



https://doi.org/10.5771/9783968216997-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und der Ordnung dieser Zeichen, die das Gegenteil einer arbitraren und
konventionalisierten Schrift sind.

Fiir ein solches Zeichensystem habe ich in einem anderen Zusam-
menhang den Begriff der >unmittelbaren Signifikation< vorgeschlagen.®
Dieses beruht auf bestimmten kosmologischen Grundlagen, wie sie
fur polytheistische Religionen typisch sind. Denn in polytheistischen
Religionen wird die Welt als eine zusammenhédngende und geordnete
Manifestation von Goéttern aufgefafit. Dieser gottlich durchwirkte und
strukturierte Seinszusammenhang ist in sich sinnvoll und bedeutend; ein
jegliches Naturphdnomen kann deshalb zum Triger géttlicher Bedeu-
tung werden. Der jidische Monotheismus zerschlug dieses kosmotheisti-
sche Gewebe zugunsten neuer Manifestationsformen des einen Gottes
in den Dimensionen von Schrift und Geschichte. Mit der Erschliefung
dieser neuen Dimensionen wurde die Gottlichkeit des Kosmos (Kosmo-
theismus<) negiert, was schliellich zu einer Entzauberung der Welt und
einer Vertreibung der Gotter ins Exil der Poesie fithrte. Die entgotterte,
vergleichgtiltigte Sphdre der Natur konnte sodann der praktischen Ver-
nunft und technischen Verfiigung tiberlassen werden. Indem sich der
monotheistische Gott in Schrift und Geschichte verkorperte, zog er sich
aus der Welt zurtick, die damit den Charakter einer lebendigen Botschaft
verlor. An die Stelle der unmittelbaren Signifikation mit ihren kosmothe-
istischen Grundlagen trat, zusammen mit einer entgotterten Welt, das
System der mittelbaren Signifikation, das auf phonetische Schrift und die
konstruktive Kraft menschlicher Zeichengebung gegriindet ist.

Die Formulierung »alles wire Gleichnis und jede Kreatur ein Schliissel
der anderen« deutet mit ihrer konjunktivischen Konstruktion freilich
schon an, daf} die Primisse einer unmittelbaren Signifikation nicht
durchgehalten werden kann. Im Chandosbrief wird die Renaissance-
Hieroglyphik unter dem Vorzeichen ihres Scheiterns eingefiihrt. Aus
der Gegenwart des Briefschreibers heraus erscheint dieses Projekt als
grandiose Selbsttauschung eines ehrgeizigen Geistes, als » Trunkenheit«.
Sobald die Spannkraft jenes Geistes erlahmte, zerfiel jener prichtige
Sinnkosmos und mit ihr die Hoffnung auf eine umfassende >Daseins-

8 Aleida Assmann, Die Legitimitét der Fiktion. Ein Beitrag zur Geschichte der literari-
schen Kommunikation, Minchen 1980, 57-78.

272  Aleida Assmann

https://dol.org/10.5771/9783968216997-267 - am 17.01.2026, 20:54:06.



https://doi.org/10.5771/9783968216997-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hermeneutik«. Die hieroglyphische Weltsicht fiel einer fortschreitenden
Zeichenkrise zum Opfer.

Mit dieser erntichternden Einsicht ist die Faszinationsgeschichte der
Hieroglyphen jedoch noch keineswegs beendet. Im letzten Teil des Brie-
fes werden moderne Hieroglyphen aufgerufen, die an die Stelle der alten
treten. Im Akt dieser Ersetzung lassen sich erstaunliche Ahnlichkeiten
zwischen den Hieroglyphen der Renaissance und denen der Moderne
aufzeigen.

3. Hieroglyphen der Moderne

Voraussetzung der Wiederentdeckung der Renaissance-Hieroglyphen
war die Abkehr von der Alphabetschrift und dem abendldndisch einge-
schliffenen Gegensatz von Schrift und Bild. Voraussetzung der modernen
Hieroglyphen ist die Abkehr von der Sprache, genauer: das Zerreiflen
des Bandes, das Worter und Dinge miteinander verkniipft hatte. Wah-
rend ihm die Worte im Munde zerfallen »wie modernde Pilze« und sich
nichts mehr mit einem Begriff umspannen lésst, weil alles »in Teile, die
Teile wieder in Teile« zerbricht (13), erfahrt der Schreiber, was es heifit,
ohne den schiitzenden Panzer der Sprache zu existieren. Seine unerhért
empfindlichen Sinne und Phantasie liegen der Welt gegeniiber blof;
wichtiges und unwichtiges 1afit sich nicht mehr unterscheiden, nichts
kann er sich mehr vom Leibe halten. Den Menschen gegentiber fiihlt
er sich immer fremder, den Dingen gegentiber dagegen in einer unge-
kannten Intimitit und Intensitdt. Mit dem Schwinden der Potenz des
sprachlichen Ausdrucks steigt die Intensitdt des sinnlichen Eindrucks.?

Mit der Trennung von res et verba wird der Blick auf die Immanenz
des Systems Sprache gelenkt:

Diese Begriffe, ich verstand sie wohl: ich sah ihr wundervolles Verhaltnis-
spiel vor mir aufsteigen wie herrliche Wasserkiinste, die mit goldenen Béllen
spielen. Ich konnte sie umschweben und sehen, wie sie zueinander spielten:
aber sie hatten es nur miteinander zu tun. (13)

9 Georg Braungart diskutiert den Chandosbrief unter dem Stichwort »Die Riickseite der
Sprachskepsis:Variationen der Korpersprache um 1900«, in: Ders., Leibhafter Sinn. Der
andere Diskurs der Moderne, Tiibingen 1995, 219-230.

Hofmannsthals Chandos-Brief und die Hieroglyphen der Moderne 273

https://dol.org/10.5771/9783968216997-267 - am 17.01.2026, 20:54:06.



https://doi.org/10.5771/9783968216997-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ich lese diese Satze als eine Beschreibung jener neuen, systemischen
Auffassung von Sprache, wie sie in der ersten Dekade des 20. Jahrhun-
derts zeitgleich von Sprachwissenschaftlern und Philosophen entwickelt
wurde. Mit dieser Perspektive auf eine von den Referenten losgeloste
Sprache, die Worter nicht mehr als Namen von Gegenstinden und Sach-
verhalten sondern als ein immanentes System von Bedeutungsdifferen-
zen begreift, ist die Geburtsstunde der modernen Sprachwissenschaft
markiert. Denn erst die von ihrer Verweisfunktion auf Gegenstinde
entkoppelte Sprache konnte fiir etwas Neues transparent werden: fiir die
Gesetzmafligkeiten ihres eigenen Spiels. Wihrend Hofmannsthal seinen
Chandos in depressivem Ton tiber den Realititsverlust von Sprache und
damit tiber das Ende von Wollen und Meinen, von Sinn und Identitit
schreiben lieB}, entwickelten andere die innovativen Konsequenzen aus
dieser Perspektive. Saussure hielt seine Genfer Vorlesungen iiber die
Struktur der Sprache und die Denker des Wiener Kreises entwickelten
erste Ansdtze einer sprachanalytischen Philosophie. Was dem einen zum
Inbegriff von Entfremdung und Bedrohung wurde, ist fiir die anderen
zur Grundlage des linguistic turn geworden.

Aber auch fur Chandos ist mit dem Zusammenbruch seiner bisherigen
Welt die Chance neuer Erkenntnis und Erfahrung verbunden. Wihrend
namlich die opak gewordenen Worte in die Ferne riicken, riicken fiir ihn
umgekehrt die Dinge »in eine unheimliche Nahe« (13). Dabei kommt
die kompelementére Seite der neuen Sprachtheorie zum Vorschein, die
ich hier als >Mystik der Moderne< bezeichnen méchte.!* In dieser Mystik
geht es um eine Form der Wahrnehmung, die auf die Eigensprache der
Dinge gerichtet ist. Die Auffassung von Sprache als einem immanenten
System ist somit nur die eine Seite der Medaille, deren Riickseite die
Auffassung von der Wirklichkeit als einer mystischen Sphire verborge-
nen Seins ist.

Mit diesem Sein kénnen allerdings nur diejenigen Kontakt aufnehmen,
die die Sprache und ihre Konstruktionen hinter sich gelassen haben
und aus den Spurrillen menschlicher Kommunikation und Gesellschaft
ausgeschert ist. Das Leben des Chandos oszilliert nunmehr zwischen
zwei Extremen. Die eine Seite ist die Sphire des Scheins, in der er einer
vollstindigen Leere, Starre und Gleichgiiltigkeit ausgesetzt ist, die andere

10 Zu diesem Begriff vgl. Martina Wagner-Egelhaaf, Mystik der Moderne, Stuttgart 1989.

274  Aleida Assmann

https://dol.org/10.5771/9783968216997-267 - am 17.01.2026, 20:54:06.



https://doi.org/10.5771/9783968216997-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ist die Sphére des Seins, in der er sich selbst als Teil der Welt und einer
sie durchwebenden Harmonie erlebt. Wie jene, die in die Geheimnisse
der Renaissance Hieroglyphik eingeweiht waren, muf er die Domiane
der mittelbaren Signifikation verlassen, um der der unmittelbaren Signi-
fikation teilhaftig zu werden.

Unmittelbare Signifikation heifit in der Sprache des Briefes: Uber-
windung jener Entfremdung des Menschen von sich selbst, die mit der
Trennung von Geist und Kérper entstanden ist. Im Uberschwang seiner
frithen Hieroglyphik schienen dem Chandos »geistige und korperliche
Welt (...) keinen Gegensatz zu bilden« (10). Doch dann empfindet er
plotzlich ein »unerklérliches Unbehagen, die Worte >Geist, »Seele< oder
»Korper<« nur auszusprechen« (11-12). Als Teilhaber einer unmittelbaren
Signifikation wiederum weifl er nicht, ob er seine neuen Erregungszu-
stinde »dem Geist oder dem Korper zurechnen soll« (17). Seine Erfah-
rung einer mystischen Entgrenzung befreit ihn von der Biirde der Sub-
jektivitat und 143t ihn Hintiberflieflen in jedwede Kreatur und Materie.
Die Beschreibung dieses Zustands klingt wie eine neuartige Einlosung
des gescheiterten alten Hieroglyphen-Projekts, welches in der Entziffe-
rung der Chiffrenschrift der Natur bestanden hatte: »Es ist mir dann, als
bestiinde mein Koérper aus lauter Chiffren, die mir alles aufschlieflen.«
(17) Er braucht nicht mehr einen Schliissel nach dem anderen »bei der
Krone zu packen«, um damit so viel als méglich aufzusperren, vielmehr
er ist selbst zu einem Schliissel, zu einem Medium dieser Schrift gewor-
den. Mit dem Austritt aus der Menschensprache wird er selbst Teil der
Schrift, die er vormals nur zu lesen gedachte.

Erstaulicherweise beschreibt Hofmannsthals Chandos das, was er
gegen die verlorene Menschensprache eintauscht, ebenfalls als eine
Sprache, und zwar - in paradoxer Formulierung — als »eine Sprache, in
welcher die stummen Dinge zu mir sprechen.« (20) In dieser Sprache,
die »unbenannt und kaum benennbar« ist, diirfen wir die neuen Hiero-
glyphen der Moderne erkennen. Die Worte dieser stummen, in keine
menschliche Sprache tibersetzbaren Hieroglyphik entstammen abermals
der Chiffrenschrift der Natur; es sind die Dinge selbst, die unter der
Bedingung ihrer Loslésung von den menschlichen Kodes aufs Neue
anheben zu signifizieren. Alles kann in dieser stummen Sprache zum
Zeichen werden, vorausgesetzt allerdings — und darin unterscheiden
sich die dlteren grundlegend von den neuen Hieroglyphen, daf} es dem

Hofmannsthals Chandos-Brief und die Hieroglyphen der Moderne 275

https://dol.org/10.5771/9783968216997-267 - am 17.01.2026, 20:54:06.



https://doi.org/10.5771/9783968216997-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

selbstgewissen Deutungswahn und Zugrift des Menschen entzogen ist.
Was der Geust des Chandos nicht vermochte, namlich »die Hieroglyphen
einer geheimen unerschopflichen Weisheit« aufzuschlieflen und in jeder
Kreatur einen Schliissel zur anderen zu entdecken, das vermag nun sein
Korper. »Das ganze Dasein als eine grofie Einheit« erfassen zu wollen,
bleibt dem Menschengeist verwehrt. Dem auf die stumme Sprache der
Dinge Horenden fallt es jedoch in »guten Augenblicken« von selber zu,
sofern er die Rolle des selbstmachtigen neuzeitlichen Subjekts abzulegen
und sich mystischer Rezeptivitit und ozeanischer Selbstentgrenzung zu
tiberlassen vermag.

Der Briefschreiber entwickelt eine demiitige Haltung, die Aby War-
burg etwa zeitgleich als »Andacht zum Unbedeutenden« bezeichnet hat.
Gerade die »unscheinbare Forms, das »von niemand beachtete Daliegen
oder Dalehnen« eines Gegenstands, kann eine »stumme Wesenheit« zur
Erscheinung bringen. (18) Hier ist ein kleiner Ausschnitt aus dem Lexi-
kon der modernen Hieroglyphen, der stummen, auratischen Dinge:

Eine Gieflkanne, eine auf dem Felde verlassene Egge, ein Hund in der Sonne,
ein drmlicher Kirchhof, ein Kriippel, ein kleines Bauernhaus, (...) eine Ratte,
ein Kifer, ein verkiimmerter Apfelbaum, ein sich tiber den Hiigel schlingeln-
der Karrenweg, ein moosbewachsener Stein [...] (14, 16)

— all dies kann, wie der Briefschreiber versichert, »das Gefaf} (seiner)
Offenbarung werden.« Die depressive »Geist- und Gedankenlosigkeit«
(14), die den psychopathologischen Zustand des Briefschreibers kenn-
zeichnet, bildet den Hintergrund des Schweigens, vor dem die Dinge zu
sprechen anheben. Das tun sie dann unvermutet, unversehens. Es sind
»freudige und belebende Augenblicke« (14), in denen die Welt plétzlich
leicht und lebendig wird, die sonst fremd und dumpf auf ihm lastet. Fir
kurze Augenblicke fiigen sich dann die leblosen und zerstreuten Teile
wieder zu einem Ganzen zusammen:

Es erscheint mir alles, alles was es gibt, alles, dessen ich mich entsinne, alles
was meine verworrensten Gedanken bertihren, etwas zu sein. (16)

»Es scheint mir alles ...«: Die Vagheit und Unverfiigbarkeit solch sub-
jektiver Offenbarung ist nicht zu iibersehen. Wohlgemerkt, es heifit hier
nicht: »etwas zu bedeuten«, sondern »etwas zu sein«. Nicht von Bedeu-
tung ist hier die Rede, sondern von Wesen; nicht von >Sinnzusammen-
hangs, sondern von >Seinszusammenhang:. Worum es geht, ist nicht Sinn,

276 Aleida Assmann

https://dol.org/10.5771/9783968216997-267 - am 17.01.2026, 20:54:06.



https://doi.org/10.5771/9783968216997-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sondern »Gegenwart, vollste, erhabenste Gegenwart« (15). Wihrend er
dem Sprachspiel als ausgeschlossener Fremder gegentiberstand, ist er in
dieses Spiel hineingerissen:

Ich fuhle ein entziicktes, schlechthin unendliches Widerspiel in mir und um
mich, und es gibt unter den gegeneinander spielenden Materien keine, in
die ich nicht hintiberzuflielen vermochte. Es ist mir dann, als bestiinde mein
Korper als lauter Chiffren, die mir alles aufschlieflen. Oder als kénnten wir
in ein neues ahnungsvolles Verhiltnis zum ganzen Dasein treten, wenn wir
anfingen, mit dem Herzen zu denken. (16)

Ausblick

Nicht nur fiir das Renaissanceprojekt, auch fur Hofmannsthals Hiero-
glyphen der Moderne liele sich leicht ein englischer Kontext aufbauen.
Verbindungslinien wiren zu ziechen etwa zu den emphatischen Bildern
der Imagisten, zu Virginia Woolfs moments of being und zu James Joyces
epiphanen Augenblicken. Festzuhalten ist jedoch, dafl Hofmannsthals
Brief all diesen Varianten einer auratischen Hieroglyphik der Moderne
zeitlich vorausgeht. Wir diirfen ihn als das einleitende Manifest dieser
neuen Epoche lesen.

Die Hieroglyphen der Moderne sind das Produkt einer neuen Grenze,
die zwischen Sprache und Welt gezogen wird. Mit dieser Grenze entsteht
als Zwillingspaar die moderne Sprachtheorie und eine moderne Mystik,
die verborgenes Sein offenbart. Es ist jetzt nicht mehr eine okkulte
gottliche Welt, die in epiphanen Augenblicken zur Erscheinung kommt,
sondern die Wirklichkeit selbst, die in der Moderne unter den Bedingun-
gen der technischen Vermitteltheit und sozialen Konstruiertheit immer
stiarker »okkultiert«. In einer derarte entzauberten und entfremdeten Welt
geben Hofmannsthals Hieroglyphen der Moderne mit ihrem ldndlich
rustikalen Charakter dem Bediirfnis nach kosmischer Teilhaftigkeit und
Unmittelbarkeit der Erfahrung noch einmal neue Nahrung.

Der Chandosbrief ist ein wichtiges Dokument fiir die Faszinationsge-
schichte der Hieroglyphen, weil er in paradigmatischer Weise die Renais-
sance-Hieroglyphik in die Hieroglyphik der Moderne transformiert. Die
Voraussetzung der Renaissance-Hieroglyphik, die Erfahrung der Welt als
sinndurchwalteter Kosmos und Manifestation Gottes, ist am Anfang des

Hofmannsthals Chandos-Brief und die Hieroglyphen der Moderne 277

https://dol.org/10.5771/9783968216997-267 - am 17.01.2026, 20:54:06.



https://doi.org/10.5771/9783968216997-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20. Jahrhunderts endgiiltig verloren gegangen. Ohne diesen Sinnstifter
kann den Naturphdnomenen zwar noch asthetische Qualitit aber kein
kosmologischer Sinn mehr zugesprochen werden. Die in Hieroglyphen
sprechende Natur ist zwei mal verstummt, einmal mit der Heraufkunft
eines transzendenten Gottes, und das zweite mal mit dem Tode (des in
die Immanenz zuriickgeholten) Gottes. Die Dinge werden zu modernen
Hieroglyphen fiir den Kiinstler, dem sich blitzartig das verborgene We-
sen der Dinge offenbart. Im Zuge der fortschreitenden Modernisierung
der Lebenswelt beklagten die Romantiker bereits einen »unendlichen
Mangel an Sein«;'! Anfang des 20. Jahrhunderts ist Sein zu einer my-
stischen Kategorie geworden, die sich dem Suchenden nur noch in der
Plotzlichkeit'? guter Augenblicke erschliefit. Das Verstummen jeglicher
Sprache, der Menschen- wie der Gottessprache, ist also die Vorausset-
zung fiir jene Momente profaner Erleuchtung, in denen die verborgene
>Daseinsschrift« (Nietzsche)® lesbar wird.

Die Grundlagen von Hofmannsthals moderner Hieroglyphik kom-
men nicht mehr aus Altdgypten sondern aus Indien; sie sind weniger
von Horapollon als von der Lektiire Schopenhauers und seiner Vermitt-
lung 6stlichen Gedankenguts inspiriert.'* Die neue Offenbarungsformel
ist das Ostliche >Tat twam Asi< (auch das bist du), das an die Stelle des
westlichen »gnoti seauton« (erkenne dich selbst) getreten ist. Wahrend der
Imperativ des delphischen Orakels dem Menschen auferlegte, sich selbst
als unabhingig von der Welt zu erkennen, richtet sich die buddhistische
Formel auf eine Selbsterkenntnis als Teilhabe an der Weltsubstanz. Diese
ostliche Form der Selbsterkenntnis schliefit nicht nur eine grenzenlose
Sympathie mit der Kreatur, sondern auch eine Auflésung der Grenzen
zwischen Mensch und Tier, Gott und Tier, belebt und unbelebt, wich-
tig und trivial, Leben und Tod mit ein. Indem er sich von der Men-
schensprache mit ihren Rastern und Kategorien 16st, kann Chandos

11 Manfred Frank, Der unendliche Mangel an Sein, Miinchen 1992.

12 Vgl. Karlheinz Bohrer, Plotzlichkeit: zum Augenblick des édsthetischen Scheins, Frank-
furt a.M. 1981.

13 Friedrich Nietzsche, Werke in 3 Banden, hg. von Karl Schlechta, Miinchen 1962, 1,
325.

14 Auf den Zusammenhang von Hofmannsthal, Schopenhauer und buddhistischen
Elementen bin ich in einem Aufsatz tiber »Die Sprache der Dinge und die Grenzen der Kom-
munikation« (Ms. 1988) niher eingegangen.

278 Aleida Assmann

https://dol.org/10.5771/9783968216997-267 - am 17.01.2026, 20:54:06.



https://doi.org/10.5771/9783968216997-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wenigstens voriibergehend in diesen kosmischen Seinszusammenhang
zuriickkehren.

Dies ist der Punkt, an dem zuletzt noch das untergriindige Trauma
angesprochen werden mufi, das in Hofmannsthals Text eingeschrieben
ist. Der letzte Teil des Briefes enthilt die Vision eines Todeskampfes von
Ratten, die allmdhlich dem Gift erliegen, das der Gutsverwalter des Lord
Chandos in den unterirdischen Géngen seiner Milchfarm ausgestreut
hat. Chandos, der diese Mafinahme selbst veranlafit hatte, ist plotzlich
getroffen von der hautnahen Realitdt threr Umsetzung; in seiner Phan-
tasie befindet er sich mitten unter den in Panik versetzten Ratten und
wird Zeuge ihres jammerlichen Verendens. Auch das ist eine Folge der
Abwendung von der Sprache: die Bilder seiner Vorstellung stiirzen mit
unvermittelter Gewalt auf ihn ein. Ein mégliches Verstidndnis dieser
Horrorvision liegt in der dstlich kosmischen Sympathie mit der leiden-
den Kreatur begriindet. Hundert Jahre spiter konnen wir dagegen nicht
mehr umhin, mit dieser Passage vollig anachronistisch die Gaskammern
von Auschwitz zu assoziieren. Hofmannsthals Text ist nicht nur ein epo-
chales poetologisches Manifest der Moderne und Gegenmoderne, er
liest sich (in diesem Punkt) auch wie eine Andeutung auf Schrecken des
20. Jahrhunderts.

Hofmannsthals Chandos-Brief und die Hieroglyphen der Moderne 279

https://dol.org/10.5771/9783968216997-267 - am 17.01.2026, 20:54:06.



https://doi.org/10.5771/9783968216997-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783968216997-267 - am 17.01.2026, 20:54:06.



https://doi.org/10.5771/9783968216997-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

