
 Hofmannsthals Chandos-Brief und die Hieroglyphen der Moderne 267

Aleida Assmann

Hofmannsthals Chandos-Brief 
und die Hieroglyphen der Moderne

Bekanntlich haben die altägyptischen Hieroglyphen eine lange Faszi-
nationsgeschichte gehabt. Nachdem sie im alten Ägypten in Schreiber-
schulen und Kanzleien, in Korrespondenzen und Erlassen, sowie vor 
allem auf Grabwänden und öffentlichen Monumenten 3000 Jahre ihren 
Dienst getan hatten, wurden sie in Europa ganz verschiedenen Epochen 
wiederentdeckt. Lange nach dem Ende ihrer Funktionsgeschichte be-
ginnt ihre Rezeptionsgeschichte in einer anderen Kultur, die in keinem 
Traditionsverhältnis zum alten Ägypten steht und von dessen Kultur nur 
wenige unklare Vorstellungen behalten hat. So konnten die ägyptischen 
Hieroglyphen in der Geschichte des Abendlands zur Projektionsfl äche 
für etwas unerschöpfl ich Geheimnisvolles und Fremdes werden. In 
der Geschichte der westlichen kulturellen Evolution verkörpern die 
alt ägyptischen Schriftzeichen etwas längst Überwundenes und Über-
holtes, etwas Vergessenes und Verlorenes, das zum Gegenstand von 
Rückerinnerungen und Ursprungsphantasien und dabei zum Inbegriff 
von Fremdheit, Geheimnis und Faszination geworden ist. Die zentralen 
Fragen und Interessen der Hieroglyphenrezeption verschieben sich von 
der Renaissance zur Romantik und Moderne, doch besteht kein Zweifel, 
daß sich diese Orientierungsänderungen vor dem Hintergrund eines 
langfristigen Hieroglyphendiskurses ereignen. Bemerkenswert ist, daß 
die Faszinationsgeschichte der Hieroglyphen mit der Geburtsstunde der 
Ägyptologie, ihrer Entzifferung durch Champollion im Jahre 1822, nicht 
erloschen ist, sondern ungeschmälert anhielt. Das macht deutlich, daß es 
in der Faszinationsgeschichte der Hieroglyphen weniger um die Erfor-
schung der Schriftzeichen einer fremden Kultur als um eine imaginäre 
Auseinandersetzungen mit den Leitbegriffen, Zeichen und Medien der 
eigenen Kultur geht. 1 

Solche Fragen stellten sich in Situationen der Krise mit besonderer 
Dringlichkeit. Ich möchte hier den Chandos-Brief von Hofmannsthal 

 1  Zur Faszinationsgeschichte der Hieroglyphen vgl. Jan und Aleida Assmann, Hierogly-
phen. Stationen einer anderen abendländischen Grammatologie, München 2003.

https://doi.org/10.5771/9783968216997-267 - am 17.01.2026, 20:54:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268 Aleida Assmann

nicht nur als exemplarisches Dokument einer Krise lesen, in der ein 
Schriftsteller seine eigene Schreibhemmung an der Jahrhundertschwelle 
um 1900 im Lichte der Erschöpfung von Darstellungskonventionen und 
den Medienproblemen der modernen Kultur inszeniert. Ich möchte dar-
über hinaus zeigen, daß dieser fi ktive und hochliterarische Brief sich in 
die apokryphe Tradition eines abendländischen Hieroglyphen-Diskurses 
einschreibt und diesem Diskurs selbst eine neue Wendung gibt.

1. Zum englischen Kontext des Chandos-Briefes

Den berühmten Text, um den es hier geht, schrieb Hugo von Hof-
mannsthal im Sommer 1902 und veröffentlichte ihn im selben Jahr in 
zwei Folgen in der Berliner Zeitschrift »Der Tag«.2 Aus demselben Som-
mer sind viele persönliche Briefe Hofmannsthals erhalten, die dasselbe 
Thema der Sprach- und Schreibkrise behandeln. Hofmannsthal erlebte 
in dieser Zeit längere unproduktive Phasen, die mit einem Vertauens-
schwund in das Wort als künstlerisches Medium und Ausdruck von 
Realität zusammenhingen. Im Œuvre des Autors markiert der Brief eine 
Zäsur zwischen den Jugendwerken und denen des reiferen Alters, die 
zugleich auf einen Wechsel der Gattungen verweist. Hofmannsthal ver-
kündet hier, so schreibt Gotthart Wunberg, »seine große Absage an die 
lyrische Produktion seiner frühen Jahre, an die Werke, die ihn berühmt 
gemacht haben.«3 Es ist der Abschied von der Magie des lyrischen Worts 
und die Hinwendung zu einer Prosa, die er ebenfalls als als ›reine Form‹ 
zu binden erhofft. Das Prinzip der Form – wie immer wieder bemerkt 
worden ist, wurde dieser Essay über das Verstummen in einer meister-
hafen Prosa artikuliert – überbrückt nicht nur den Abstand zwischen 
Lyrik und Prosa, sondern auch den zwischen den biographischen Briefen 
und dem literarischen Brief. 

Zu dieser bewußt gesteigerten Formung gehört nicht zuletzt die 
Übersetzung des persönlichen Problems in einen anderen kulturellen 
und historischen Kontext. Wie T. S.   Eliot machte Hofmannsthal gern 

 2  Hugo von Hofmannsthal, Ein Brief P II, 7.
 3  Gotthart Wunberg, Francis Bacon, der Empfänger des ›Lord-Chandos-Briefes‹ von Hugo 
von Hofmannsthal, in: German Life and Letters 15, 1961/62, 194 – 201; hier: 200, Anm.   4.

https://doi.org/10.5771/9783968216997-267 - am 17.01.2026, 20:54:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Hofmannsthals Chandos-Brief und die Hieroglyphen der Moderne 269

Gebrauch von der Technik der ›Persona‹. Er selbst sprach von einer 
»schallverstärkenden Maske« und knüpfte damit an die wörtliche Be-
deutung des lat. Wortes ›personare‹ an.4 Durch Transposition in eine an-
dere Epoche und Konstruktion eines fi ktiven Kontextes schafft sich der 
Autor eine therapeutische Distanz zum eigenen Problem; der Text wird 
zu einem künstlerischen Spiegel, in dem Privates gebrochen, refl ektiert, 
virtualisiert, transformiert und vielleicht auch therapeutisch abgegolten 
wird. Diese Technik historischer Brechung verbindet Hofmannsthal 
mit vielen Autoren des Fin de Siècle wie z. B. mit Walter Pater, der es 
ebenfalls bevorzugte, die zentralen Probleme seines Lebens und seiner 
Zeit durch das Prisma einer anderen Kultur und historischen Epoche 
zu präsentieren. Beide sind als Meister kultureller Übersetzung geprägt 
vom Historismus des ausgehenden 19. Jahrhunderts. 

Warum fällt die Wahl aber gerade auf Bacon als Adressaten und das 
Jahr 1603 als fi ktives Datum des Briefes? Da Hofmannsthal seinen Brief 
im Jahre 1902 schrieb, hätte es doch näher gelegen, ihn statt auf 299 auf 
volle 300 Jahre zurückzudatieren?

Zur ersten Frage hält die Forschung einige Antworten bereit. Es sind 
in Hofmannsthals Text viele offenkundige und verschlüsselte Bacon-
Zitate nachgewiesen worden. Der erste Teil des Briefes ist aus dem 
Geist des großen englischen Humanisten und Wissenschaftspioniers 
geschrieben. Die enge Affi nität zwischen Absender und Adressat gilt 
freilich nur für die Jugendphase des Schreibers, aus der sich dieser mit 
seinem Brief endgültig verabschiedet. Der Name Bacons steht exem-
plarisch für das neuzeitliche Projekt einer wissenschaftlich-technischen 
Weltbemächtigung.5 Bacon hat sich insbesondere in einer Schrift mit 
dem Titel »Valerius Terminus or the Interpretation of Nature« aus dem 
Jahre 1603 (!) für »die Wiederherstellung und erneute Einsetzung des 
Menschen in die Herrschaft und Macht« ausgesprochen, »die er im er-
sten Stadium der Schöpfung hatte«.6 Sein soteriologisches Projekt zielte 

 4  Hofmannsthal im Jahre 1896 in einem Brief an Hermann Bahr, B I, 206.
 5  H. Stefan Schultz, Hofmannsthal and Bacon. The Sources of the Chandos Letter, in: 
Comparative Literature, 13, 1961, 1–15.
 6  Bacon hat sich in seinen Schriften nicht nur für eine rationale Durchleuchtung und 
technische Umgestaltung der Natur ausgesprochen, er hat inmitten der Hochkonjunktur 
von Emblemen und Hieroglyphen auch eine radikale Bilder-Kritik vorgelegt.

https://doi.org/10.5771/9783968216997-267 - am 17.01.2026, 20:54:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


270 Aleida Assmann

auf die Aufhebung des Sündenfalls durch die Macht des Wissens in der 
Form von Naturbeherrschung. 

Die zweite Frage nach dem Datum des Briefes ist von der germani-
stischen Forschung, soweit ich sehe, noch nicht einmal gestellt worden. 
Für Anglisten ist jedoch offensichtlich, daß 1603 das Jahr einer paradig-
matischen Welt-, Sprach- und Sinnkrise ist. Es ist das Todesjahr der Kö-
nigin Elizabeth I., Abschluß der elizabethanischen Ära einer blühenden 
Kulturentwicklung, der wegen des Abbruchs der Tudor-Dynastie als 
außerordentlich krisenhaft empfunden wurde. 1603 ist aber auch, noch 
wesentlicher, das Jahr, in dem Shakespeares »Hamlet« auf der Bühne 
und im Druck erschien. Soweit ich sehe, ist die Verbindung zu Hamlet 
von der Forschung noch nicht hergestellt worden, vielleicht, weil sie 
sich mit so großem Eifer der Frage der historischen Vorbilder gewidmet 
hat. Dabei ist diese literarische Achse von großer Bedeutung: der späte 
Briefschreiber Hofmannsthal spiegelt seine eigene Krise vom Anfang des 
20.   Jahrhunderts in der krisenhaften Schwellenzeit am Anfang der Neu-
zeit. Beide Zeiten sind gleichermaßen »out of joint«. Es gibt viele Korre-
spondenzen zwischen Hamlet und Chandos, in dem wir unschwer einen 
modernen Hamlet erkennen dürfen. Beide haben in radikaler Weise das 
Vertrauen in Sprechen und Handeln, in das Funktionieren menschlicher 
Beziehungen und kultureller Konventionen verloren. Beide leiden an 
einer Zeichenkrise; vor ihnen öffnet sich der Abgrund zwischen Schein 
und Sein, beide sind Melancholiker, die ihren geforderten Part in einer 
öffentlichen und sozialen Welt verweigern. 

Die Nähe zu Hamlet ist vor allem im zweiten Teil des Briefes zu 
spüren, der die Ausbreitung der Sprachkrise zum Thema hat. Chandos 
ist der Zugang zur gestaltenden und synthetischen Kraft der Sprache 
verwehrt. Übrig bleiben nur noch Worte: »words, words, words«.7 »’Tis 
all in pieces, all coherence gone!« Dieser Ausruf aus einem Gedicht des 
Dichters und Geistlichen John Donne fi ndet im Chandos-Brief ebenfalls 
ein vielfältiges Echo. Dem Schreiber, so lautet seine berühmte Variante 
dieser Formulierung, zerfi el alles »in Teile, die Teile wieder in Teile, und 
nichts mehr ließ sich mit einem Begriff umspannen.« (12) 

 7  Hamlet, II, ii, 190. Zur Sprachskepsis im Hamlet vgl. Catherine Belsey, Shakespeare’s 
Hamlet and the Controversies of Self (review), in: Shakespeare Quarterly 53, no. 4 (2002), 
553 – 557.

https://doi.org/10.5771/9783968216997-267 - am 17.01.2026, 20:54:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Hofmannsthals Chandos-Brief und die Hieroglyphen der Moderne 271

2. Der Hieroglyphendiskurs im Chandos-Brief

Im ersten Teil des ins höfi sch elizabethanische Milieu eingebetteten Brie-
fes ruft der fi ktive Schreiber sich selbst und seinem Adressaten noch ein-
mal seine literarischen Erfolge und ambitionierten Projekte seiner Jugend 
in Erinnerung. Dazu gehoerte auch ein großes Hieroglyphenprojekt aus 
dem Geist der Renaissance:

Ich wollte die Fabeln und mythischen Erzählungen, welche die Alten uns 
hinterlassen haben, und an denen die Maler und Bildhauer ein endloses und 
gedankenloses Gefallen fi nden, aufschließen als die Hieroglyphen einer geheimen, 
unerschöpfl ichen Weisheit, deren Anhauch ich manchmal, wie hinter einem 
Schleier, zu spüren meinte. (9, Hervorh. A. A.)

Chandos spielt hier auf das große geistige Projekt der Renaissance, die 
Wiederentdeckung einer geheimen Ur- oder Universalsprache, an. In 
den Hieroglyphen einer sehr viel älteren Kultur glaubte man Spuren 
einer verlorenen menschheitlichen Urweisheit, einer ›prisca philosophia‹ 
fi nden zu können. Ein Schleier hat sich über diese Weisheit gelegt, die sie 
unzugänglich gemacht, damit aber auch das Begehren nach ihrer Rück-
gewinnung noch gesteigert hat. Ein ähnlicher Impuls spricht aus einem 
enzyklopädischen Projekt, in dem Chandos »das ganze Dasein als eine 
große Einheit« (10) zu entziffern gedachte. Form und Stoff, Dichtung 
und Wahrheit, Natur und Kunst, Niederes und Erhabenes, Sinnliches 
und Spirituelles fügten sich in erhabenen Augenblicken zusammen, und 
es erschien ihm dann,

alles wäre Gleichnis und jede Kreatur ein Schlüssel der anderen, und ich 
fühlte mich wohl den, der imstande wäre, eine nach der anderen bei der 
Krone zu packen und mit ihr soviele der andern aufzusperren, als sie auf-
sperren könnte. (10)

In diesen Sätzen wird das Hieroglyphen-Projekt der Renaissance mit 
Präzision und wunderbarer Sensibilität beschrieben. Denn die Hiero-
glyphen wurden (zu Recht oder zu Unrecht, das spielt hier keine Rolle) 
von den Gelehrten der Renaissance als dingliche Artikulationen einer 
göttlich durchwalteten Welt gelesen. Hieroglyphen wurden aufgefaßt als 
eine Geheimschrift der Götter, die in Kreaturen kodiert und so alt und 
unveränderlich ist wie die Welt selbst. Es bestehen, so wurde unterstellt, 
geheime Verbindungen zwischen der kosmologischen Struktur der Welt 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-267 - am 17.01.2026, 20:54:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


272 Aleida Assmann

und der Ordnung dieser Zeichen, die das Gegenteil einer arbiträren und 
konventionalisierten Schrift sind. 

Für ein solches Zeichensystem habe ich in einem anderen Zusam-
menhang den Begriff der ›unmittelbaren Signifi kation‹ vorgeschlagen.8 
Dieses beruht auf bestimmten kosmologischen Grundlagen, wie sie 
für polytheistische Religionen typisch sind. Denn in polytheistischen 
Religionen wird die Welt als eine zusammenhängende und geordnete 
Manifestation von Göttern aufgefaßt. Dieser göttlich durchwirkte und 
strukturierte Seinszusammenhang ist in sich sinnvoll und bedeutend; ein 
jegliches Naturphänomen kann deshalb zum Träger göttlicher Bedeu-
tung werden. Der jüdische Monotheismus zerschlug dieses kosmotheisti-
sche Gewebe zugunsten neuer Manifestationsformen des einen Gottes 
in den Dimensionen von Schrift und Geschichte. Mit der Erschließung 
dieser neuen Dimensionen wurde die Göttlichkeit des Kosmos (›Kosmo-
theismus‹) negiert, was schließlich zu einer Entzauberung der Welt und 
einer Vertreibung der Götter ins Exil der Poesie führte. Die entgötterte, 
vergleichgültigte Sphäre der Natur konnte sodann der praktischen Ver-
nunft und technischen Verfügung überlassen werden. Indem sich der 
monotheistische Gott in Schrift und Geschichte verkörperte, zog er sich 
aus der Welt zurück, die damit den Charakter einer lebendigen Botschaft 
verlor. An die Stelle der unmittelbaren Signifi kation mit ihren kosmothe-
istischen Grundlagen trat, zusammen mit einer entgötterten Welt, das 
System der mittelbaren Signifi kation, das auf phonetische Schrift und die 
konstruktive Kraft menschlicher Zeichengebung gegründet ist.

Die Formulierung »alles wäre Gleichnis und jede Kreatur ein Schlüssel 
der anderen« deutet mit ihrer konjunktivischen Konstruktion freilich 
schon an, daß die Prämisse einer unmittelbaren Signifi kation nicht 
durchgehalten werden kann. Im Chandosbrief wird die Renaissance-
Hieroglyphik unter dem Vorzeichen ihres Scheiterns eingeführt. Aus 
der Gegenwart des Briefschreibers heraus erscheint dieses Projekt als 
grandiose Selbsttäuschung eines ehrgeizigen Geistes, als »Trunkenheit«. 
Sobald die Spannkraft jenes Geistes erlahmte, zerfi el jener prächtige 
Sinnkosmos und mit ihr die Hoffnung auf eine umfassende ›Daseins-

 8  Aleida Assmann, Die Legitimität der Fiktion. Ein Beitrag zur Geschichte der literari-
schen Kommunikation, München 1980, 57– 78.

https://doi.org/10.5771/9783968216997-267 - am 17.01.2026, 20:54:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Hofmannsthals Chandos-Brief und die Hieroglyphen der Moderne 273

hermeneutik‹. Die hieroglyphische Weltsicht fi el einer fortschreitenden 
Zeichenkrise zum Opfer. 

Mit dieser ernüchternden Einsicht ist die Faszinationsgeschichte der 
Hieroglyphen jedoch noch keineswegs beendet. Im letzten Teil des Brie-
fes werden moderne Hieroglyphen aufgerufen, die an die Stelle der alten 
treten. Im Akt dieser Ersetzung lassen sich erstaunliche Ähnlichkeiten 
zwischen den Hieroglyphen der Renaissance und denen der Moderne 
aufzeigen.

3. Hieroglyphen der Moderne

Voraussetzung der Wiederentdeckung der Renaissance-Hieroglyphen 
war die Abkehr von der Alphabetschrift und dem abendländisch einge-
schliffenen Gegensatz von Schrift und Bild. Voraussetzung der modernen 
Hieroglyphen ist die Abkehr von der Sprache, genauer: das Zerreißen 
des Bandes, das Wörter und Dinge miteinander verknüpft hatte. Wäh-
rend ihm die Worte im Munde zerfallen »wie modernde Pilze« und sich 
nichts mehr mit einem Begriff umspannen lässt, weil alles »in Teile, die 
Teile wieder in Teile« zerbricht (13), erfährt der Schreiber, was es heißt, 
ohne den schützenden Panzer der Sprache zu existieren. Seine unerhört 
empfi ndlichen Sinne und Phantasie liegen der Welt gegenüber bloß; 
wichtiges und unwichtiges läßt sich nicht mehr unterscheiden, nichts 
kann er sich mehr vom Leibe halten. Den Menschen gegenüber fühlt 
er sich immer fremder, den Dingen gegenüber dagegen in einer unge-
kannten Intimität und Intensität. Mit dem Schwinden der Potenz des 
sprachlichen Ausdrucks steigt die Intensität des sinnlichen Eindrucks.9

Mit der Trennung von res et verba wird der Blick auf die Immanenz 
des Systems Sprache gelenkt:

Diese Begriffe, ich verstand sie wohl: ich sah ihr wundervolles Verhältnis-
spiel vor mir aufsteigen wie herrliche Wasserkünste, die mit goldenen Bällen 
spielen. Ich konnte sie umschweben und sehen, wie sie zueinander spielten: 
aber sie hatten es nur miteinander zu tun. (13)

 9  Georg Braungart diskutiert den Chandosbrief unter dem Stichwort »Die Rückseite der 
Sprachskepsis:Variationen der Körpersprache um 1900«, in: Ders., Leibhafter Sinn. Der 
andere Diskurs der Moderne, Tübingen 1995, 219 – 230.

https://doi.org/10.5771/9783968216997-267 - am 17.01.2026, 20:54:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


274 Aleida Assmann

Ich lese diese Sätze als eine Beschreibung jener neuen, systemischen 
Auffassung von Sprache, wie sie in der ersten Dekade des 20. Jahrhun-
derts zeitgleich von Sprachwissenschaftlern und Philosophen entwickelt 
wurde. Mit dieser Perspektive auf eine von den Referenten losgelöste 
Sprache, die Wörter nicht mehr als Namen von Gegenständen und Sach-
verhalten sondern als ein immanentes System von Bedeutungsdifferen-
zen begreift, ist die Geburtsstunde der modernen Sprachwissenschaft 
markiert. Denn erst die von ihrer Verweisfunktion auf Gegenstände 
entkoppelte Sprache konnte für etwas Neues transparent werden: für die 
Gesetzmäßigkeiten ihres eigenen Spiels. Während Hofmannsthal seinen 
Chandos in depressivem Ton über den Realitätsverlust von Sprache und 
damit über das Ende von Wollen und Meinen, von Sinn und Identität 
schreiben ließ, entwickelten andere die innovativen Konsequenzen aus 
dieser Perspektive. Saussure hielt seine Genfer Vorlesungen über die 
Struktur der Sprache und die Denker des Wiener Kreises entwickelten 
erste Ansätze einer sprachanalytischen Philosophie. Was dem einen zum 
Inbegriff von Entfremdung und Bedrohung wurde, ist für die anderen 
zur Grundlage des linguistic turn geworden.

Aber auch für Chandos ist mit dem Zusammenbruch seiner bisherigen 
Welt die Chance neuer Erkenntnis und Erfahrung verbunden. Während 
nämlich die opak gewordenen Worte in die Ferne rücken, rücken für ihn 
umgekehrt die Dinge »in eine unheimliche Nähe« (13). Dabei kommt 
die kompelementäre Seite der neuen Sprachtheorie zum Vorschein, die 
ich hier als ›Mystik der Moderne‹ bezeichnen möchte.10 In dieser Mystik 
geht es um eine Form der Wahrnehmung, die auf die Eigensprache der 
Dinge gerichtet ist. Die Auffassung von Sprache als einem immanenten 
System ist somit nur die eine Seite der Medaille, deren Rückseite die 
Auffassung von der Wirklichkeit als einer mystischen Sphäre verborge-
nen Seins ist. 

Mit diesem Sein können allerdings nur diejenigen Kontakt aufnehmen, 
die die Sprache und ihre Konstruktionen hinter sich gelassen haben 
und aus den Spurrillen menschlicher Kommunikation und Gesellschaft 
ausgeschert ist. Das Leben des Chandos oszilliert nunmehr zwischen 
zwei Extremen. Die eine Seite ist die Sphäre des Scheins, in der er einer 
vollständigen Leere, Starre und Gleichgültigkeit ausgesetzt ist, die andere 

 10  Zu diesem Begriff vgl. Martina Wagner-Egelhaaf, Mystik der Moderne, Stuttgart 1989.

https://doi.org/10.5771/9783968216997-267 - am 17.01.2026, 20:54:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Hofmannsthals Chandos-Brief und die Hieroglyphen der Moderne 275

ist die Sphäre des Seins, in der er sich selbst als Teil der Welt und einer 
sie durchwebenden Harmonie erlebt. Wie jene, die in die Geheimnisse 
der Renaissance Hieroglyphik eingeweiht waren, muß er die Domäne 
der mittelbaren Signifi kation verlassen, um der der unmittelbaren Signi-
fi kation teilhaftig zu werden. 

Unmittelbare Signifi kation heißt in der Sprache des Briefes: Über-
windung jener Entfremdung des Menschen von sich selbst, die mit der 
Trennung von Geist und Körper entstanden ist. Im Überschwang seiner 
frühen Hieroglyphik schienen dem Chandos »geistige und körperliche 
Welt (…) keinen Gegensatz zu bilden« (10). Doch dann empfi ndet er 
plötzlich ein »unerklärliches Unbehagen, die Worte ›Geist‹, ›Seele‹ oder 
›Körper‹ nur auszusprechen« (11–12). Als Teilhaber einer unmittelbaren 
Signifi kation wiederum weiß er nicht, ob er seine neuen Erregungszu-
stände »dem Geist oder dem Körper zurechnen soll« (17). Seine Erfah-
rung einer mystischen Entgrenzung befreit ihn von der Bürde der Sub-
jektivität und läßt ihn Hinüberfl ießen in jedwede Kreatur und Materie. 
Die Beschreibung dieses Zustands klingt wie eine neuartige Einlösung 
des gescheiterten alten Hieroglyphen-Projekts, welches in der Entziffe-
rung der Chiffrenschrift der Natur bestanden hatte: »Es ist mir dann, als 
bestünde mein Körper aus lauter Chiffren, die mir alles aufschließen.« 
(17) Er braucht nicht mehr einen Schlüssel nach dem anderen »bei der 
Krone zu packen«, um damit so viel als möglich aufzusperren, vielmehr 
er ist selbst zu einem Schlüssel, zu einem Medium dieser Schrift gewor-
den. Mit dem Austritt aus der Menschensprache wird er selbst Teil der 
Schrift, die er vormals nur zu lesen gedachte.

Erstaulicherweise beschreibt Hofmannsthals Chandos das, was er 
gegen die verlorene Menschensprache eintauscht, ebenfalls als eine 
Sprache, und zwar – in paradoxer Formulierung – als »eine Sprache, in 
welcher die stummen Dinge zu mir sprechen.« (20) In dieser Sprache, 
die »unbenannt und kaum benennbar« ist, dürfen wir die neuen Hiero-
glyphen der Moderne erkennen. Die Worte dieser stummen, in keine 
menschliche Sprache übersetzbaren Hieroglyphik entstammen abermals 
der Chiffrenschrift der Natur; es sind die Dinge selbst, die unter der 
Bedingung ihrer Loslösung von den menschlichen Kodes aufs Neue 
anheben zu signifi zieren. Alles kann in dieser stummen Sprache zum 
Zeichen werden, vorausgesetzt allerdings – und darin unterscheiden 
sich die älteren grundlegend von den neuen Hieroglyphen, daß es dem 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-267 - am 17.01.2026, 20:54:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


276 Aleida Assmann

selbstgewissen Deutungswahn und Zugriff des Menschen entzogen ist. 
Was der Geist des Chandos nicht vermochte, nämlich »die Hieroglyphen 
einer geheimen unerschöpfl ichen Weisheit« aufzuschließen und in jeder 
Kreatur einen Schlüssel zur anderen zu entdecken, das vermag nun sein 
Körper. »Das ganze Dasein als eine große Einheit« erfassen zu wollen, 
bleibt dem Menschengeist verwehrt. Dem auf die stumme Sprache der 
Dinge Hörenden fällt es jedoch in »guten Augenblicken« von selber zu, 
sofern er die Rolle des selbstmächtigen neuzeitlichen Subjekts abzulegen 
und sich mystischer Rezeptivität und ozeanischer Selbstentgrenzung zu 
überlassen vermag.

Der Briefschreiber entwickelt eine demütige Haltung, die Aby War-
burg etwa zeitgleich als »Andacht zum Unbedeutenden« bezeichnet hat. 
Gerade die »unscheinbare Form«, das »von niemand beachtete Daliegen 
oder Dalehnen« eines Gegenstands, kann eine »stumme Wesenheit« zur 
Erscheinung bringen. (18) Hier ist ein kleiner Ausschnitt aus dem Lexi-
kon der modernen Hieroglyphen, der stummen, auratischen Dinge:

Eine Gießkanne, eine auf dem Felde verlassene Egge, ein Hund in der Sonne, 
ein ärmlicher Kirchhof, ein Krüppel, ein kleines Bauernhaus, (…) eine Ratte, 
ein Käfer, ein verkümmerter Apfelbaum, ein sich über den Hügel schlängeln-
der Karrenweg, ein moosbewachsener Stein […] (14, 16)

.– all dies kann, wie der Briefschreiber versichert, »das Gefäß (seiner) 
Offenbarung werden.« Die depressive »Geist- und Gedankenlosigkeit« 
(14), die den psychopathologischen Zustand des Briefschreibers kenn-
zeichnet, bildet den Hintergrund des Schweigens, vor dem die Dinge zu 
sprechen anheben. Das tun sie dann unvermutet, unversehens. Es sind 
»freudige und belebende Augenblicke« (14), in denen die Welt plötzlich 
leicht und lebendig wird, die sonst fremd und dumpf auf ihm lastet. Für 
kurze Augenblicke fügen sich dann die leblosen und zerstreuten Teile 
wieder zu einem Ganzen zusammen:

Es erscheint mir alles, alles was es gibt, alles, dessen ich mich entsinne, alles 
was meine verworrensten Gedanken berühren, etwas zu sein. (16)

»Es scheint mir alles   …«: Die Vagheit und Unverfügbarkeit solch sub-
jektiver Offenbarung ist nicht zu übersehen. Wohlgemerkt, es heißt hier 
nicht: »etwas zu bedeuten«, sondern »etwas zu sein«. Nicht von Bedeu-
tung ist hier die Rede, sondern von Wesen; nicht von ›Sinnzusammen-
hang‹, sondern von ›Seinszusammenhang‹. Worum es geht, ist nicht Sinn, 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-267 - am 17.01.2026, 20:54:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Hofmannsthals Chandos-Brief und die Hieroglyphen der Moderne 277

sondern »Gegenwart, vollste, erhabenste Gegenwart« (15). Während er 
dem Sprachspiel als ausgeschlossener Fremder gegenüberstand, ist er in 
dieses Spiel hineingerissen:

Ich fühle ein entzücktes, schlechthin unendliches Widerspiel in mir und um 
mich, und es gibt unter den gegeneinander spielenden Materien keine, in 
die ich nicht hinüberzufl ießen vermöchte. Es ist mir dann, als bestünde mein 
Körper als lauter Chiffren, die mir alles aufschließen. Oder als könnten wir 
in ein neues ahnungsvolles Verhältnis zum ganzen Dasein treten, wenn wir 
anfi ngen, mit dem Herzen zu denken. (16)

Ausblick

Nicht nur für das Renaissanceprojekt, auch für Hofmannsthals Hiero-
glyphen der Moderne ließe sich leicht ein englischer Kontext aufbauen. 
Verbindungslinien wären zu ziehen etwa zu den emphatischen Bildern 
der Imagisten, zu Virginia Woolfs moments of being und zu James Joyces 
epiphanen Augenblicken. Festzuhalten ist jedoch, daß Hofmannsthals 
Brief all diesen Varianten einer auratischen Hieroglyphik der Moderne 
zeitlich vorausgeht. Wir dürfen ihn als das einleitende Manifest dieser 
neuen Epoche lesen. 

Die Hieroglyphen der Moderne sind das Produkt einer neuen Grenze, 
die zwischen Sprache und Welt gezogen wird. Mit dieser Grenze entsteht 
als Zwillingspaar die moderne Sprachtheorie und eine moderne Mystik, 
die verborgenes Sein offenbart. Es ist jetzt nicht mehr eine okkulte 
göttliche Welt, die in epiphanen Augenblicken zur Erscheinung kommt, 
sondern die Wirklichkeit selbst, die in der Moderne unter den Bedingun-
gen der technischen Vermitteltheit und sozialen Konstruiertheit immer 
stärker ›okkultiert‹. In einer derarte entzauberten und entfremdeten Welt 
geben Hofmannsthals Hieroglyphen der Moderne mit ihrem ländlich 
rustikalen Charakter dem Bedürfnis nach kosmischer Teilhaftigkeit und 
Unmittelbarkeit der Erfahrung noch einmal neue Nahrung.

Der Chandosbrief ist ein wichtiges Dokument für die Faszinationsge-
schichte der Hieroglyphen, weil er in paradigmatischer Weise die Renais-
sance-Hieroglyphik in die Hieroglyphik der Moderne transformiert. Die 
Voraussetzung der Renaissance-Hieroglyphik, die Erfahrung der Welt als 
sinndurchwalteter Kosmos und Manifestation Gottes, ist am Anfang des 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-267 - am 17.01.2026, 20:54:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


278 Aleida Assmann

20. Jahrhunderts endgültig verloren gegangen. Ohne diesen Sinnstifter 
kann den Naturphänomenen zwar noch ästhetische Qualität aber kein 
kosmologischer Sinn mehr zugesprochen werden. Die in Hieroglyphen 
sprechende Natur ist zwei mal verstummt, einmal mit der Heraufkunft 
eines transzendenten Gottes, und das zweite mal mit dem Tode (des in 
die Immanenz zurückgeholten) Gottes. Die Dinge werden zu modernen 
Hieroglyphen für den Künstler, dem sich blitzartig das verborgene We-
sen der Dinge offenbart. Im Zuge der fortschreitenden Modernisierung 
der Lebenswelt beklagten die Romantiker bereits einen »unendlichen 
Mangel an Sein«;11 Anfang des 20. Jahrhunderts ist Sein zu einer my-
stischen Kategorie geworden, die sich dem Suchenden nur noch in der 
Plötzlichkeit12 guter Augenblicke erschließt. Das Verstummen jeglicher 
Sprache, der Menschen- wie der Gottessprache, ist also die Vorausset-
zung für jene Momente profaner Erleuchtung, in denen die verborgene 
›Daseinsschrift‹ (Nietzsche)13 lesbar wird. 

Die Grundlagen von Hofmannsthals moderner Hieroglyphik kom-
men nicht mehr aus Altägypten sondern aus Indien; sie sind weniger 
von Horapollon als von der Lektüre Schopenhauers und seiner Vermitt-
lung östlichen Gedankenguts inspiriert.14 Die neue Offenbarungsformel 
ist das östliche ›Tat twam Asi‹ (auch das bist du), das an die Stelle des 
westlichen ›gnoti seauton‹ (erkenne dich selbst) getreten ist. Während der 
Imperativ des delphischen Orakels dem Menschen auferlegte, sich selbst 
als unabhängig von der Welt zu erkennen, richtet sich die buddhistische 
Formel auf eine Selbsterkenntnis als Teilhabe an der Weltsubstanz. Diese 
östliche Form der Selbsterkenntnis schließt nicht nur eine grenzenlose 
Sympathie mit der Kreatur, sondern auch eine Auflösung der Grenzen 
zwischen Mensch und Tier, Gott und Tier, belebt und unbelebt, wich-
tig und trivial, Leben und Tod mit ein. Indem er sich von der Men-
schensprache mit ihren Rastern und Kategorien löst, kann Chandos 

 11  Manfred Frank, Der unendliche Mangel an Sein, München 1992.
 12  Vgl. Karlheinz Bohrer, Plötzlichkeit: zum Augenblick des ästhetischen Scheins, Frank-
furt  a. M. 1981.
 13  Friedrich Nietzsche, Werke in 3 Bänden, hg. von Karl Schlechta, München 1962, I, 
325.
 14  Auf den Zusammenhang von Hofmannsthal, Schopenhauer und buddhistischen 
Elementen bin ich in einem Aufsatz über »Die Sprache der Dinge und die Grenzen der Kom-
munikation« (Ms. 1988) näher eingegangen.

https://doi.org/10.5771/9783968216997-267 - am 17.01.2026, 20:54:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Hofmannsthals Chandos-Brief und die Hieroglyphen der Moderne 279

wenigstens vorübergehend in diesen kosmischen Seinszusammenhang 
zurückkehren. 

Dies ist der Punkt, an dem zuletzt noch das untergründige Trauma 
angesprochen werden muß, das in Hofmannsthals Text eingeschrieben 
ist. Der letzte Teil des Briefes enthält die Vision eines Todeskampfes von 
Ratten, die allmählich dem Gift erliegen, das der Gutsverwalter des Lord 
Chandos in den unterirdischen Gängen seiner Milchfarm ausgestreut 
hat. Chandos, der diese Maßnahme selbst veranlaßt hatte, ist plötzlich 
getroffen von der hautnahen Realität ihrer Umsetzung; in seiner Phan-
tasie befi ndet er sich mitten unter den in Panik versetzten Ratten und 
wird Zeuge ihres jämmerlichen Verendens. Auch das ist eine Folge der 
Abwendung von der Sprache: die Bilder seiner Vorstellung stürzen mit 
unvermittelter Gewalt auf ihn ein. Ein mögliches Verständnis dieser 
Horrorvision liegt in der östlich kosmischen Sympathie mit der leiden-
den Kreatur begründet. Hundert Jahre später können wir dagegen nicht 
mehr umhin, mit dieser Passage völlig anachronistisch die Gas kammern 
von Auschwitz zu assoziieren. Hofmannsthals Text ist nicht nur ein epo-
chales poetologisches Manifest der Moderne und Gegenmoderne, er 
liest sich (in diesem Punkt) auch wie eine Andeutung auf Schrecken des 
20. Jahrhunderts. 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-267 - am 17.01.2026, 20:54:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783968216997-267 - am 17.01.2026, 20:54:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

