
Raters (48177) / p. 11

1. Kapitel

Die Gefühlsästhetik des
angelsächsischen Idealismus.
Eine Einführung.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11 - am 21.01.2026, 05:20:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 12

»Wenn Wildgruber auftrat, wenn er auf die Bühne stürzte, tobte, flog
oder ruderte, verdrängte er alles um sich herum. Der größte Raumver-
dränger im deutschen Theater. Dem, was er an Träumen, Alpträumen,
Abgrundvorstellungen im monumentalen Kopf hatte, umloht von weiß
wehendem Haarkranz, gekrönt von den edelsten und verdientesten
Schweißperlen des deutschen Theaters, war seine Umgebung kaum ge-
wachsen.«

»Er hat immer um sein Leben gespielt.«1

12 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Gefühlsästhetik des angelsächsischen Idealismus. Eine Einführung.

1 Stadelmaier, Gerhard: Ums Leben spielen. Man hätte ihn noch gebraucht: Zum Tod
des Schauspielers Ulrich Wildgruber. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung 281.
2.12.1999, 47.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11 - am 21.01.2026, 05:20:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 13

Dieses Buch zeichnet die Entwicklungslinien der Gefühlsästhetik des
angelsächsischen Idealismus nach, von ihren Anfängen zu Beginn
des 19. Jahrhunderts bis zu ihrer Auflösung in der ersten Hälfte des
20. Jahrhunderts.2 Die Anfänge dieser ästhetischen Tradition liegen
in der englischen Romantik, die im frühen Schelling einen Gewährs-
mann gefunden zu haben glaubt. Ihren Höhepunkt erlebt sie zu Be-
ginn des 20. Jahrhunderts in der Ästhetik des Second-Oxford-Hege-
lianers Bernard Bosanquet, einem ausgezeichneten Kenner der
Philosophie Hegels. Ihr letztes Dokument ist bislang die Ästhetik
des späten Robin George Collingwood. Im Detail sind die ästheti-
schen Positionen der Autoren des angelsächsischen Idealismus unter-
schiedlich und heterogen. So lassen beispielsweise die Second-Ox-
ford-Hegelianer des späten 19. Jahrhunderts kaum ein gutes Haar
an der Ästhetik der englischen Romantik. Von einer einheitlichen
ästhetischen Tradition kann man nur aus dem einen Grund sprechen,
daß sich die Autoren des angelsächsischen Idealismus, allen Schul-
und Flügelkämpfen zum Trotz, in einem einzigen Punkt stets einig
sind: Sie sehen im Kunstwerk die adäquate Verkörperung eines in-
tensiven Gefühls in physischem Material. Die Ästhetik des angel-
sächsischen Idealismus ist von ihren Anfängen bis hin zu ihrem Ende
beim späten Collingwood eine Ästhetik des Gefühls. Das vereint ihre
Autoren jenseits aller Differenzen im Detail. Dieses Buch intendiert
eine Rekonstruktion der Genese und Entfaltung der angelsächsisch-
idealistischen Gefühlsästhetik während des gesamten 19. Jahrhun-
derts bis in das frühe 20. Jahrhundert hinein sowie eine kritische
Würdigung ihrer einzelnen Positionen.

1. Ein erster Einstieg

Zum ersten Mal formuliert der englische Dichter William Words-
worth die gefühlsästhetische Auffassung von Kunst, die dann für
etwa 140 Jahre die Basis der Gefühlsästhetik des angelsächsischen
Idealismus bildet. Im Jahr 1800 verfaßt Wordsworth ein Vorwort zu
dem gemeinsam mit seinem Freund Samuel Taylor Coleridge her-
ausgegebenen Gedichtband Lyrical Ballades. In diesem Vorwort
heißt es weichenstellend, daß Kunst die »wesentlichen Leidenschaf-

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 13

Ein erster Einstieg

2 Zur Bedeutung des Begriffs ›Idealismus‹ vgl. Abschnitt 6.5.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11 - am 21.01.2026, 05:20:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 14

ten des Herzens«3 zum Ausdruck zu bringen habe. Mehr als hundert
Jahre später findet sich bei dem Oxforder Philosophiehistoriker und
Hegelianer Bernard Bosanquet dieselbe Auffassung von Kunst in ela-
borierter Form wieder. Bosanquet definiert den Begriff des ›Kunst-
schönen‹ im Jahr 1915 als einen »neuen individuellen Ausdruck«, in
dem wesentlich »ein neues Gefühl zur Existenz«4 kommen müsse.
Der vorerst letzte der angelsächsischen Gefühlsästhetiker ist der Ox-
forder Philosoph und Historiker Robin George Collingwood. In sei-
ner vielbeachteten Ästhetik The Principles of Art von 1938 schreibt
er, daß die »künstlerische Aktivität« im »Ausdrücken von Gefüh-
len«5 bestehen müsse. Jenseits aller Zweifel an den ästhetischen
Lehrmeinungen seiner Vorgänger läßt also auch der späte Colling-
wood eines unberührt: die gefühlsästhetische Auffassung vom
›Kunstwerk‹ als adäquate physische Verkörperung eines intensiven
Gefühlsgehalts.

(a) Gefühlsästhetische Grundbegriffe. Was aber besagt die gefühls-
ästhetische Auffassung vom ›Kunstwerk‹ darüber hinaus? Welche
Implikationen hat diese Auffassung? Einen ersten Eindruck kann
ein Blick auf den Begriff vom ›Gefühl‹ verschaffen, der sich im an-
gelsächsischen Idealismus etabliert hat. Entscheidend für ein würdi-
gendes Verständnis der Gefühlsästhetik des angelsächsischen Idealis-
mus ist die Tatsache, daß der zugrundeliegende Begriff vom ›Gefühl‹
deutlich mehr bezeichnet als eine bloße Reaktion auf einen Sinnes-
reiz: Er bezeichnet eine ganzheitliche psycho-physische Reaktion auf
eine äußere Situation mit ihren intellektuellen und sensualen Antei-
len, insofern die Reaktion eine einheitliche emotionale Grundfär-
bung hat.6 Wer sich im Nachhinein an eine Ehrung erinnert, die

14 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Gefühlsästhetik des angelsächsischen Idealismus. Eine Einführung.

3 Es heißt, daß Kunst »the essential passions of the heart« ausdrücken würde. Words-
worth: Lyrical Ballades. Wordsworth and Coleridge. The Text of the 1798 Edition with
the Additional 1800 Poems and the Prefaces. Einl. u. hrsg. v. R. L. Brett, A. R. Jones.
London/Edinburgh 1963, 239.
4 »For beauty is above all a creation, a new individual expression in which a new feeling
comes to exist.« Bosanquet, Bernard: Three Lectures on Aesthetic. London 1915. Re-
printed New York 1968, 109.
5 »The aesthetic experience, or artistic activity, is the experience of expressing one’s
emotions.« Collingwood, Robin George: The Principles of Art. London 1938/61964, 275.
6 Nach Bosanquet kommt ›Gefühl‹ (feeling) ins Spiel, sobald jemand ›mit Herz und
Verstand‹ bei der Sache ist. Bosanquet: Three Lectures. A.a.O. v. Eine durchaus an-
schlußfähige Auffassung vom ›Gefühl‹ findet sich bei Lohmann. Nach Lohmann sind
Gefühle (1) immer intentional; (2) sie gehen meistens ungesteuert mit »körperlichem

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11 - am 21.01.2026, 05:20:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 15

ihm widerfahren ist, wird wahrscheinlich noch genau wissen, wer zu
dem Festakt erschienen ist, wer wie gekleidet war, wer eine Rede
gehalten hat, und wer sich peinlich benommen hat. Vor allem aber
wird er sich daran erinnern, wie sehr er sich gefreut hat über die
Ehrung, wie stolz er sich gefühlt hat, und wie dankbar er denen war,
die den Festakt organisiert und gestaltet haben. Diese emotionale
Erinnerung wird alle übrigen Erinnerungen überlagern, alle äußeren
Details emotional einfärben und so die Situation zu der einen Situa-
tion zusammenschmelzen, in der er geehrt wurde. Der Geehrte wird
sich jenseits aller Details vor allem daran erinnern, wie stolz und
wertgeschätzt er sich während des Festaktes gefühlt hat. Die Details
der Situation bekommen für ihn durch dieses Gefühl ihre Bedeutung
und ihre Farbe. Gefühle in diesem umfassenden Sinn stehen im Zen-
trum der Gefühlsästhetik des angelsächsischen Idealismus. Sie sind
der Gegenstand der Verkörperung im Kunstwerk und dasjenige, was
den Erfahrungsbereich Kunst und die Beschäftigung mit Kunstwer-
ken erst interessant macht.

An die Künstler stellt die Gefühlsästhetik des angelsächsischen
Idealismus drei wichtige Forderungen. Als erstes ist die Fähigkeit zu
besonders intensivem Fühlen gefordert. Unter einem intensiven
Fühlen wird ein besonders starkes Fühlen von extremer Leuchtkraft
verstanden. Intensive Gefühle stellen sich erfahrungsgemäß beson-
ders häufig in Situationen ein, die wir als besonders wichtig und be-
deutend für unsere Lebensvollzüge erleben. So werden wir einen
Festakt zu unseren Ehren, unsere Eheschließung, die erste Liebe, aber
auch ein großes Unglück sicherlich in der Regel sehr viel intensiver
erleben als den wöchentlichen Hausputz oder das Abfassen einer
Steuererklärung für das Finanzamt.

Allerdings haben wir alle schon die Erfahrung gemacht, daß sich
Gefühle von ästhetisch relevanter Intensität auch in anscheinend
ganz alltäglichen Situationen einstellen können. So können wir bei-
spielsweise einen Spaziergang im Wald machen, und im Zuge dessen

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 15

Ein erster Einstieg

Ausdrucksverhalten einher«; (3) sie »motivieren« uns »zu bestimmten Handlungen«;
(4) sie sind von »von Lust oder Unlustempfindungen begleitet«; (5) womit sie uns an-
zeigen, »wie ein bestimmter Sachverhalt von uns bewertet wird«; (6) ob die Urteile nun
zutreffend sind oder nicht; (7) und obwohl sie zumeist auf unreflektierten Hintergrund-
überzeugungen basieren. Lohmann, Georg: Moralische Gefühle und moralische Ver-
pflichtungen. In: Ethik und Unterricht. Zeitschrift für die Fächergruppe Ethik/Werte
und Normen/LER/Praktische Philosophie. Hrsg. v. H. P. Mahnke. Januar 2001, (2–6) 2.
Vgl. zum selben Thema auch Behrmann, Gisela: Moralische Gefühle. A.a.O. 18–26.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11 - am 21.01.2026, 05:20:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 16

plötzlich deutlich erleben, wie sich das Licht zwischen den Bäumen
bricht. Oder wir fühlen während der täglichen Fahrt zur Arbeit für
einen kurzen Moment lang mit plötzlicher Intensität, daß wir uns
sehr auf die Arbeit freuen. Die Gefühlsästhetik des angelsächsischen
Idealismus erklärt solche überraschenden Intensitätserlebnisse in all-
täglichen Kontexten damit, daß die Intensität unseres Erlebens nicht
nur von der äußeren Situationsqualität abhänge, sondern auch von
unserer persönlichen Offenheit, Bereitschaft und Disposition zu in-
tensivem Fühlen. Ja, sie hält Offenheit und Aufrichtigkeit gegenüber
den eigenen Gefühlen sogar für wichtiger als die Extraordinarität der
Gefühle oder der Situationen, in denen sie entstehen. Deshalb fordert
die angelsächsische Gefühlsästhetik vom Künstler zweitens auch die
Fähigkeit zu besonders aufrichtigem Fühlen ein. Diese Forderung be-
sagt, daß der Künstler seine starken Emotionen ehrlich zulassen
muß. Er muß sich in besonderem Maße und besonders kompromiß-
los auf die intensiven Stimmungen einlassen können, die er empfin-
det. Er muß intensive Freude ebenso wie tiefe Trauer, überschäumen-
de Wut und große Enttäuschung in sich zulassen können. Von
welcher Qualität die intensiven Gefühle sind, ist vom Standpunkt
der Gefühlsästhetik aus gegenüber ihrer Intensität nämlich letztlich
unerheblich. Sie appelliert an den Künstler, sich seinen intensiven
Gefühlen selbst dann zu stellen, wenn er sich eigentlich für sie
schämt.

Der Gefühlsästhetik zufolge muß jeder Künstler drittens auch
über die Fähigkeit verfügen, seine intensiv erlebten Gefühle in dem
physischen Material seiner Kunst adäquat zu verkörpern und für an-
dere deutlich zur Darstellung zu bringen. Das ist absolut notwendig
und unverzichtbar. Naheliegenden Mißverständnissen zum Trotz
reicht es dem angelsächsischen Gefühlsästhetiker also keinesfalls,
wenn jemand besonders leidenschaftlich und intensiv empfinden
kann. Natürlich wird vom Künstler auch eingefordert, daß er sein
Material beherrscht und es zum Ausdrucksmedium für seine Gefühle
formen kann. Falls jemand diese Bedingung nicht erfüllt, ist er für die
angelsächsischen Gefühlsästhetiker zwar vielleicht jemand, der lei-
denschaftlich empfinden kann, aber noch lange kein Künstler. Aus
der Arbeit des Künstlers soll schließlich ein physisches Kunstwerk
entstehen, welches das intensive Gefühl des Künstlers so adäquat
verkörpert, daß es anderen von diesen Gefühlen deutliche Mitteilung
machen kann. Die angelsächsische Gefühlsästhetik läßt nur denjeni-
gen als Künstler gelten, der physisches Material zu einem Medium

16 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Gefühlsästhetik des angelsächsischen Idealismus. Eine Einführung.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11 - am 21.01.2026, 05:20:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 17

gestalten kann, das sein Gefühl adäquat verkörpert und für andere
transparent und nachvollziehbar macht.

Damit ist die Funktion angesprochen, die Kunstwerke der ge-
fühlsästhetischen Auffassung der angelsächsischen Idealisten zufol-
ge erfüllen sollen: Sie sollen intensive Gefühle so adäquat verkörpern
und zur Darstellung bringen, daß sie den Gefühlen Ausdruck verlei-
hen und vielleicht sogar vergleichbare Gefühle wieder evozieren
können. Damit ist natürlich nicht gemeint, daß ein Kunstwerk die
Gefühle identisch reproduzieren soll, die zuvor der Künstler hatte.
Falls jemand beispielsweise das Gefühl in einem Gedicht verkörpert
hat, das er empfunden hat, als ihm eine große Ehrung zuteil wurde,
besagt die Forderung nicht, daß das Gedicht die stolze Erfahrung eins
zu eins in Worte fassen muß. Schließlich kann ein Gedicht ein Gefühl
sprachlich ja immer nur näherungsweise erfassen. Die Forderung be-
sagt aber immerhin, daß das Gedicht im Rezipienten ein Gefühl von
vergleichbarer Intensität und Qualität hervorzurufen hat. Der Rezi-
pient soll sich zwar nicht selbst geehrt fühlen, aber er soll dennoch
die Freude und den Stolz des ursprünglichen Erlebens in vergleich-
barer Intensität nachempfinden können. Dasselbe gilt für Kunstwer-
ke, die Gefühle wie Wut oder Angst verkörpern. Der Rezipient soll
nicht im wörtlichen Sinne selbst wütend oder ängstlich werden. Er
soll aber immerhin in eine Stimmung versetzt werden, in der er sich
vielleicht an eigene Wut- oder Angsterlebnisse assoziativ deutlich
erinnert, und in der er möglichst intensiv ergriffen ist von einer emo-
tional dichten Atmosphäre, die von Wut oder Angst grundsätzlich
eingefärbt ist. Auch in dieser schwachen Variante stellt die Gefühls-
ästhetik aus der Perspektive des Rezipienten zweifelsohne eine pro-
vokante Forderung an das Kunstwerk.

(b) Die zentralen Fragen einer gefühlsästhetischen Auffassung von
Kunst. Läßt sich diese Forderung der Gefühlsästhetik auch einlösen?
Diese Frage drängt sich vor allen anderen auf. Und welche Kon-
sequenzen und Folgekosten hat eine gefühlsästhetische Auffassung
von Kunst? Die Gefühlsästhetiker des angelsächsischen Idealismus
haben ihre Energien vor allem auf drei zentrale Themen- und Pro-
blemkomplexe konzentriert.

Das erste und wichtigste Problemfeld entfaltet sich um die
grundsätzliche Frage, ob sich Gefühle überhaupt in physischem Ma-
terial verkörpern lassen. Das Problem hat seinen Grund im qualitati-
ven Sprung zwischen Psyche und Physis. Läßt sich Psychisches in

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 17

Ein erster Einstieg

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11 - am 21.01.2026, 05:20:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 18

physischem Material wie Holz, Tönen, Wörtern oder Steinen tat-
sächlich adäquat verkörpern? Die Gefühlsästhetik des angelsächsi-
schen Idealismus unterstellt zwar, daß genau das möglich ist. Aller-
dings spricht selbst Bosanquet als einer der führenden Ästhetiker
dieser Tradition in diesem Zusammenhang staunend vom »Wunder
Kunst«.7

Und was kann es näherhin heißen, daß physische Strukturen
Gefühle adäquat zu verkörpern haben? Gefühle sind intensiv oder
lau, freudig oder traurig, gerichtet oder diffus. Physische Strukturen
hingegen sind hart oder weich, chaotisch oder geordnet, homogen
oder heterogen. Wie läßt sich das eine in das andere adäquat über-
setzen? Von einem Abbilden im mimetischen bzw. abbildrealisti-
schen Sinne kann keine Rede sein. Schließlich lassen sich Gefühle
im strikten Sinne nicht abbilden. Sie entziehen sich im Gegenteil
jeder exakten Übersetzung in welches Medium auch immer. Der ge-
fühlsästhetischen Auffassung von Kunst zufolge soll das Kunstwerk
physische Strukturen haben, die Gefühle von vergleichbarer Qualität
evozieren, wie sie zuvor der Künstler hatte. Die Rezipientensituation
soll analog zur Schöpfungssituation verlaufen in dem Sinne, daß das
Kunstwerk im Rezipienten Gefühle evoziert, die in Qualität, Inten-
sität und Deutlichkeit so ähnlich sind wie die Gefühle des Künstlers.8

Kann dieser Anspruch tatsächlich realisiert werden? Und läßt sich
vom Standpunkt einer ästhetischen Theorie vielleicht sogar etwas
Verbindliches darüber sagen, wie physisches Material gestaltet sein
muß, damit es Gefühle evoziert, die dem zu verkörpernden Gefühl
qualitativ vergleichbar sind? Vor allem diese Frage hat die Gefühls-
ästhetik des angelsächsischen Idealismus zu beantworten.

Das zweite Problemfeld betrifft das Verhältnis von Gefühl und
Reflexion. Das Reflektieren über Gefühle scheint möglich zu sein.
Welchen Stellenwert hat jedoch das Gefühl für die Reflexion? Die
Gefühlsästhetik des angelsächsischen Idealismus ist im philosophie-
historischen Kontext des deutschen Idealismus unter dem Einfluß
der Wahrheitsästhetiken von Schelling und Hegel entstanden. Die
Wahrheitsästhetiken des deutschen Idealismus sind Rüdiger Bubners

18 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Gefühlsästhetik des angelsächsischen Idealismus. Eine Einführung.

7 Vgl. dazu Bosanquet: Three Lectures. A.a. O. 49 f. Die Passage wird zitiert im Ab-
schnitt 5.3.
8 Beim späten Collingwood heißt es dazu: »The true definition of representative art is
not that the artefact resembles an original.« Es gilt vielmehr, »that the feeling evoked by
the artefact resembles the feeling evoked by the original«. Collingwood: Principles of
Art. A.a.O. 53.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11 - am 21.01.2026, 05:20:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 19

treffender Rekonstruktion zufolge nun vor allem dadurch gekenn-
zeichnet, daß sie »die Wahrheit, die doch von altersher die Sache der
Philosophie heißt«, der »philosophischen Reflexion nicht mehr als
vollgültiger Besitz zutraut« und statt dessen »primär in Kunst«9 er-
scheinen sieht. Wenn das Kunstwerk der gefühlsästhetischen Auffas-
sung der angelsächsischen Idealisten zufolge jedoch individuelle Ge-
fühle zu verkörpern hat – inwieweit kann man es dann noch als Ort
eines Wahrheitsgeschehens behandeln? Nach Horstmann haben die
deutschen Idealisten von der philosophischen Reflexion erwartet,
daß sie »uns durch den Entwurf und die Entwicklung von ausweis-
baren und tragfähigen Modellen in die Lage versetzt, uns über unsere
Situation in der Welt grundlegend und umfassend zu verstän-
digen«10. Die Gefühlsästhetik des angelsächsischen Idealismus be-
trachtet das Kunstwerk als physische Verkörperung eines intensiven
individuellen Gefühls. Gleichzeitig sieht sie sich mit den Wahrheits-
anforderungen des deutschen Idealismus an das Kunstwerk konfron-
tiert. Kann auch eine Gefühlsästhetik behaupten, daß Kunstwerke
verbindliche Auskünfte über die Wirklichkeit und über unsere Situa-
tion in dieser Wirklichkeit geben? Muß sie nicht vielmehr anneh-
men, daß die Kunst von der äußeren Wirklichkeit separiert und uns
in den Bereich des Innerlichen, Privaten und Intimen einschließt?
Wie weit kann der Wahrheitsanspruch, der sich mit einem gefühls-
ästhetisch aufgefaßten Kunstwerk verbindet, speziell im Vergleich
zum Wahrheitsanspruch der Philosophie gehen?

Es steht nun für die Ästhetiker des angelsächsischen Idealismus
relativ früh fest, daß man von Kunstwerken keine objektiven Wahr-
heitsleistungen erwarten kann. Aber muß man deshalb das Kind mit
dem Bade ausschütten und völlig darauf verzichten, im Kunstwerk
eine Botschaft zu vermuten? Muß der Gefühlsästhetiker im Kunst-
werk ausschließlich den philosophisch uninteressanten Ausdruck
eines subjektiven Gefühls sehen? Die Gefühlsästhetiker des angel-
sächsischen Idealismus haben einen goldenen Mittelweg zwischen
dieser fatalen Konsequenz einerseits und der wahrheitsästhetischen
Überfrachtung der Kunst durch die deutschen Idealisten andererseits

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 19

Ein erster Einstieg

9 Bubner, Rüdiger: Über einige Bedingungen gegenwärtiger Ästhetik. In ders: Ästheti-
sche Erfahrung. Frankfurt a.M. 1989, (9–51) 11. Vgl. zu den »Aporien der Wahrheits-
ästhetik« auch Schmücker, Reinhold: Was ist Kunst? Eine Grundlegung. München 1998,
19–46.
10 Horstmann, Rolf-Peter: Die Grenzen der Vernunft. Eine Untersuchung zu Zielen und
Motiven des Deutschen Idealismus. Frankfurt a.M. 1991, 8 f.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11 - am 21.01.2026, 05:20:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 20

gesucht. Kann man dem Kunstwerk nicht zumindest einen Bot-
schaftscharakter zusprechen, wenn man es als aufrichtige Verkörpe-
rung eines Gefühls betrachtet, das der Künstler in einer tatsächlich
erlebten lebensweltlichen Situation wahrhaftig empfunden hat? Und
wenn sich der Künstler zudem bemüht hat, nur Gefühle zu gestalten,
von denen er aufrichtig glaubt, daß sie für die Menschen seiner Zeit
und seiner sozialen Gemeinschaft ebenfalls von Interesse sind – kann
die Gefühlsästhetik dann vielleicht sogar behaupten, daß die Bot-
schaft des Kunstwerks von allgemeinem und vielleicht sogar von phi-
losophischem Interesse ist? Was aber sind allgemein interessante Ge-
fühle im Gegensatz zu nur privat relevanten Gefühlen? Gibt es
Kriterien, anhand derer wir erkennen können, ob ein Künstler wahr-
haftig war und nur solche Gefühle verkörpert hat, die er tatsächlich
auch empfunden hat? Um solche Fragen rankt sich der zweite Fra-
genkomplex der Ästhetiker des angelsächsischen Idealismus.

Das dritte Problemfeld ist vermutlich das interessanteste. Es
entfaltet sich angesichts der Tatsache, daß wir auch negative Gefühle
wie Neid, Mißgunst, Angst, Bosheit oder Einsamkeit kennen. Wir
wissen alle, daß unsere Gefühle und Leidenschaften sogar zerstöreri-
scher Art sein können. Wir wollen diese Leidenschaften am liebsten
aus unserem Bewußtsein verdrängen. Ganz sicher wollen wir nicht,
daß irgend jemand davon erfährt und Einblick in die Abgründe unse-
rer Seele erhält. Beim späten Collingwood heißt es treffend, daß »je-
der von uns Emotionen fühlt«, vor denen »sein Nachbar erschau-
dernd zurückschrecken würde«11, wenn sie ihm zugänglich wären.
Wenn man Kunstwerke als physische Verkörperungen von tatsäch-
lich empfundenen Gefühlen auffaßt, führt das Faktum der negativen
Gefühle zu einer Fülle von systematisch höchst anspruchsvollen Pro-
blemen.

Das erste Problem lautet, ob ein Künstler solche Gefühle aus
ethischen und moralischen Gründen überhaupt darstellen darf bzw.
soll.12 Könnte er sein Publikum nicht vielleicht in Einstellungen ver-

20 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Gefühlsästhetik des angelsächsischen Idealismus. Eine Einführung.

11 »Everybody of us feels emotions which, if his neighbours became aware of it, would
make them shrink from him with horror.« Collingwood: Principles of Art. A.a. O. 284.
12 Unter Ethik wird hier wie bei Aristoteles das philosophische Reflektieren auf die
Bedingungen der Realisierung unserer Konzeptionen von Glück verstanden. Die Moral-
philosophie befaßt sich hingegen mit dem menschlichen Handeln, insofern es die Inter-
essen anderer berührt. Vgl. zu diesem Begriffsgebrauch Williams, Bernard: Ethics and
the Limits of Philosophy. London 1985, 1 ff.; sowie Tugendhat, Ernst: Probleme der
Ethik. Stuttgart 1984, 43 ff.; sowie Habermas, Jürgen: Vom pragmatischen, ethischen

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11 - am 21.01.2026, 05:20:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 21

setzen oder gar zu Handlungen anstacheln, die vom Standpunkt der
Moral verwerflich oder vom Standpunkt der Ethik aus nicht wün-
schenswert sind? Eine zweite Frage lautet, ob man Werke, die Absto-
ßendes oder Unmoralisches verkörpern, tatsächlich noch ›Kunstwer-
ke‹ nennen kann. Dieses Problem stellte sich in der Gefühlsästhetik
des angelsächsischen Idealismus als ein ganz gravierendes Problem
dar, nachdem die englischen Romantiker um der »Anerkennung der
Schönheit des Universums« willen von allen Künstlern normativ
eingefordert hatten, daß ihre Werke »Freude zu schenken«13 haben.
Man kann nun beim besten Willen nicht mehr behaupten, daß
Kunstwerke Freude schenken, wenn sie (vielleicht sogar mit ästhe-
tisch abstoßenden Mitteln) ihre Gegenstände aus einer negativen
emotionalen Perspektive als abstoßende, bedrohliche oder böse prä-
sentieren. Kann man solche Werke dennoch als ›Kunstwerke‹ be-
zeichnen? Und welchen Wert könnten sie haben, wenn sie offensicht-
lich keine Freude schenken? Das ist der dritte und vermutlich
bemerkenswerteste Fragenkomplex, mit dem die Gefühlsästhetik
des angelsächsischen Idealismus konfrontiert.

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 21

Ein erster Einstieg

und moralischen Gebrauch der praktischen VernunftIn ders.: Erläuterungen zur Dis-
kursethik. Frankfurt a. M. 1991, 100–118; sowie Früchtl, Josef: Ästhetische Erfahrung
und moralisches Urteil. Frankfurt a. M. 1996. 151.
Es gibt auch die Konvention, Moralen als die Systeme von Wertorientierungen zu de-
finieren, während Ethik die Wissenschaft bzw. die Philosophie von den Moralen ist. So
heißt es bei Gerhardt »Ethik – als philosophische Disziplin – kann somit auch Moral-
philosophie genannt werden.« Laut Gerhardt sprechen »Ethik und Moralphilosophie
davon, wie der Mensch – nach seinem eigenen Verständnis – handeln soll.« Sein Argu-
ment für diese Begriffsverwendung lautet, daß der lateinische Begriff ›mos, moris‹ ein
»Parallelbegriff« zum griechischen Begriff ›ethos‹ sei. Gerhardt, Volker: Selbstbestim-
mung. Das Prinzip der Individualität. Stuttgart 1999, 95. Vgl. im selben Sinne auch
Steinvorth, Ulrich: Klassische und moderne Ethik. Grundlinien einer materialen Moral-
theorie. Reinbek bei Hamburg 1990, 10 f. Die Begriffsverwendung des angelsächsischen
Idealismus wird hier nicht in diese Richtung modifiziert, mit dem schlichten Argument,
daß der ersten Konvention zufolge mit den Begriffen ›Ethik‹ und ›Moralphilosophie‹
Unterschiedliches bezeichnet werden kann und in der zweiten nicht.
13 »The Poet writes under one restriction only, namely, that of the necessity of giving
pleasure to a human Being.« Wordsworth: Lyrical Ballades. A.a. O. 252 »It is an ack-
nowledgement of the beauty of the universe.« A.a. O. 252.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11 - am 21.01.2026, 05:20:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 22

2. Die Wurzeln in der englischen Aufklärung

Auf die Frage nach den Quellen und Ursprüngen der gefühlsästheti-
schen Tradition des angelsächsischen Idealismus gibt es zwei Antwor-
ten. Die erste Quelle liegt zweifelsohne im deutschen Idealismus,
speziell in den Ästhetiken des frühen Schellings und Hegels. Das
wird von den angelsächsischen Idealisten selbst auch immer wieder
betont und hervorgehoben. Fast ebenso wichtig ist eine zweite Quel-
le, von der die Gefühlsästhetiker des angelsächsischen Idealismus al-
lerdings so wenig Aufhebens machen, daß in der Regel noch nicht
einmal die Namen der jeweiligen Referenzautoren genannt werden.
Die Rede ist von der Gefühlsästhetik der englischen Aufklärung.

(a) Shaftesburys Epistemik des Gefühls. Ihr erstes wichtiges Doku-
ment ist Anton Ashley Cooper Earl of Shaftesburys Schrift The
Moralists14 aus dem Jahr 1709. Die Schrift ist nach dem Vorbild der
sokratischen Dialoge verfaßt. Die Dialogpartner sind der skeptische
Philokles, der misanthropische Palemon und der Philosoph Theokles.
Der Dialog behandelt im Detail zentrale philosophische Fragen nach
dem Verhältnis von Religion und Moral, nach dem Ursprung der
Tugenden und nach der natürlichen Ordnung des Kosmos. Seine
übergreifende Frage lautet: Wie können wir von all dem wissen?
Die Antwort findet sich in der Passage, die den Höhepunkt und das
eigentliche Zentrum der Schrift bildet. Die Rede ist von einem Mor-
genspaziergang des Theokles und des Philokles. Während des Spa-
zierganges stimmt Theokles einen »wahren Lobgesange auf die Na-
tur« an, weil er meint, »die Gottheit selbst« in diesen »feierlichen
Wohnsitzen einsamer Betrachtung gegenwärtig fühlen« zu können.
Nach allem Räsonieren über die Ordnung des Kosmos fühlt der Phi-
losoph plötzlich eine enthusiastische Begeisterung über die Schön-
heit der Natur in sich und gibt ihr »Stimme und Ton«. Das Resultat
ist ein jubilierender Hymnus auf die »herrliche Natur«. Sie wird als

22 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Gefühlsästhetik des angelsächsischen Idealismus. Eine Einführung.

14 Shaftesbury, Anton Ashley Cooper Earl of: The Moralists. A Philosophical Rhapsody.
1709. Im Text zit. nach ders.: Ein Brief über den Enthusiasmus. Die Moralisten. Übers. v.
M. Frischeisen-Köhler. Hrsg. v. W. Schrader. Hamburg 11909/21980, 38–210. Das Werk
erschien in erster Auflage schon 1705 unter dem Titel The Sociable Enthusiast. A Phi-
losophical Adventure Written to Palemon. Die ein Jahr zuvor erschienene Schrift A
Letter concerning Enthusiasm ist wegen ihres kritischen Duktus noch nicht einschlägig.
Vgl. Shaftesbury: A Letter concerning Enthusiam to My Lord Somers. 1708. Im Text
zit. nach ders.: Ein Brief über den Enthusiasmus. Die Moralisten. A.a.O. 1–37.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11 - am 21.01.2026, 05:20:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 23

»über alles schön und gut«, »allliebend, allliebenswert, allgöttlich«
gepriesen, und als eine Schöpfungsmacht, deren »geringstes Werk
eine reichere Szene, ein edleres Schauspiel darbietet als alles, was je
die Kunst erfand«! Plötzlich fährt der Schwärmende »wie aus einem
Traum erwachend, zusammen«. Was ist geschehen? Warum fühlte er
plötzlich so deutlich, daß die Natur vollkommen liebenswürdig,
wohlgeordnet und schön ist? »War es eine vernünftige Art von
Wahnsinn, wie jene Ekstasen, die wir unseren Dichtern erlauben?
oder war es wahre Raserei?« Die Antwort des Theokles (bzw. Shaf-
tesburys) ist Platons Wiedererinnerungslehre verpflichtet, welche
durch den christlich geprägten Cambridger Neuplatonismus15 im
England des 17. Jahrhunderts hohe Konjunktur hatte. Sie lautet, daß
wir »ohne alle Kunst, Kultur oder Erziehung« über ein angeborenes
Wissen um das Gute und Schöne sowohl im Menschen als auch in der
Natur verfügen. Wir haben es durch die Gnade des Göttlichen in uns,
das als »die alles durchdringende, alles belebende Seele des Ganzen«
aufgefaßt wird, und als das »Allwahre und Allvollkommene«. Durch
die Gnade des Göttlichen ist ein »großes Urbild« all seiner »Werke«
in »unserer Seele wohnend«. Allerdings hat dieses Wissen keinen
begrifflichen Charakter, sondern es handelt sich um ein instinkthaf-
tes, emotionales Wissen. Es wird als solches nicht erschlossen oder
erlernt, sondern es setzt sich über Assoziationen und unbewußte Er-
innerungen in uns frei, wenn wir uns begeistern. Shaftesbury erweist
sich als ein Epistemiker des Gefühls, wenn er betont, daß die »Begrif-
fe und Grundsätze des Schönen, Rechten und Edlen«, die uns »nebst
den übrigen Ideen dieser Art eingeboren sind«, nicht »erkannt«, son-
dern »gefühlt« würden. Der Dialog gipfelt darin, daß schließlich auch
der »kalte, gleichgültige Philokles« der »Leidenschaft« nicht länger
»widerstreben will«, welche der Überzeugung des Theokles zufolge

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 23

Die Wurzeln in der englischen Aufklärung

15 Zu den Cambridge Platonists gehören u.a. H. More, J. Smith und insbesondere
Ralph Cudworth (1617–1688). Als Hauptwerk des Letzteren gilt gemeinhin Cudworth,
Ralph: The True Intellectual System of the Universe. London 1678. Nachdruck London
1977. Vgl. auch den Sammelband The Cambridge Platonists in Philosophical Context.
Politics, Metaphysics and Religion. Hrsg. v. G. A. J. Rogers. Dordrecht 1997. Der Cam-
bridger Neuplatonismus hatte großen Einfluß auf Coleridge. Vgl. dazu den Anfang von
Kapitel 2.
Meine philosophiehistorische Abhandlung wird zu ihren zentralen Protagonisten in
aller Kürze die wesentlichen biographischen Angaben machen. Ich werde die jeweils
genannten Hauptwerke jedoch nur dann ins Literaturverzeichnis aufnehmen, falls sie
speziell für die Entwicklungsgeschichte der angelsächsischen Ästhetik von Bedeutung
sind.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11 - am 21.01.2026, 05:20:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 24

das eigentliche Wissen des Menschen freilegt. Auch er will die Natur
von nun an nur noch wie »die Dichter« und die »Liebenden« betrach-
ten, weil nur diese emotionale Perspektive den Blick auf die »geheim-
nisvolle Schönheit«16 freigibt, welche der göttlichen Natur wesent-
lich ist. Diese ästhetisch gewendete Wiedererinnerungslehre, die sich
in einer Vorform schon beim Cambridger Neuplatonismus findet
(s. o.), bildet das erste zentrale Versatzstück der Ästhetik der eng-
lischen Romantik.17

(b) Die ästhetische und die moralische Beurteilung von Kunst nach
Hume. Den nächsten Meilenstein in der Ästhetik der englischen
Aufklärung bildet David Humes berühmter Essay Über die Regeln
des Geschmacks von 1757. Zum Einstieg diagnostiziert dieser Essay
eine »große Vielfalt des Geschmacks« im Bereich der Kunst. Zwar
»scheinen alle Stimmen einmütig Eleganz, Anstand, Klarheit und
Geist im Schreiben zu loben« und »Schwulst, Affektiertheit, Kälte
und falschen Glanz zu tadeln«. Sobald man jedoch »zu den Einzel-
fragen« im Bereich des Ästhetischen komme, scheint sich kein Kon-
sens mehr herstellen zu lassen. Dasselbe gilt nach Hume mit Blick
auf die Moralvorstellungen, die viele Kunstwerke verkörpern: Wie-
derum scheinen die großen Dichter auf den ersten Blick »denselben
Tugenden Lob« zu »spenden« und »dieselben Laster« zu »beklagen«.
Im Detail verstünden sie jedoch drastisch Unterschiedliches unter
einem tugendhaften Handeln, so daß wir auch mit durchaus unter-
schiedlichen »Gefühlen« auf ihre Werke reagieren. Gibt es trotz die-
ser Diagnose feste Regeln des Geschmacks, »aufgrund derer sich die
verschiedenen Gefühle der Menschen in Einklang bringen lassen«
oder die es uns »zu entscheiden« erlauben, ob ein Gefühl richtig oder
falsch ist«? So lautet die leitende Frage von Humes Essays.

Gegen die Möglichkeit von solchen Regeln spricht nach Hume,
daß man sich anders als im Falle von Aussagen über Sachverhalte
über die Qualität seiner Gefühle nicht irren kann. Deshalb scheint
auf den ersten Blick »jedes Gefühl richtig« zu sein. Aussagekräftiger
ist nach Hume jedoch die Tatsache, daß man sich mit abwegigen äs-
thetischen Urteilen in aller Regel »lächerlich« macht. Mit diesem
Argument begründet Hume seine zentrale These, daß es »bei aller
Vielfalt und Launenhaftigkeit des Geschmacks« eben doch »be-

24 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Gefühlsästhetik des angelsächsischen Idealismus. Eine Einführung.

16 Shaftesbury: The Moralists. A.a.O. 143–147, 190ff., 177f.
17 Vgl. das gesamte 2. Kapitel.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11 - am 21.01.2026, 05:20:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 25

stimmte allgemeine Prinzipien der Billigung oder Mißbilligung« gä-
be, deren »Einfluß ein aufmerksames Auge« nach Hume »in allen
Akten des Geistes verfolgen kann«. Wie aber erklären sich dann die
eingangs konstatierten Divergenzen in den Geschmacksurteilen? Der
erste und wichtigste Grund ist nach Hume »ein Mangel an Feinheit
der Einbildungskraft«. Zwar hält es Hume für »gewiß«, daß »Schön-
heit und Häßlichkeit« ebenso wie »Süße und Bitterkeit« keine »Ei-
genschaften der Gegenstände« sind, sondern »ausschließlich dem –
inneren oder äußeren – Gefühl angehören«. Weil man jedoch auch
»zugeben« müsse, »daß die Gegenstände bestimmte Eigenschaften
haben, die ihrer Natur nach geeignet sind, jene besonderen Empfin-
dungen zu erzeugen«, müßten im Zuge einer Ausbildung des Ge-
schmacks die Sinne so weit entwickelt und verfeinert werden, daß
ihrer »Aufmerksamkeit« schließlich »nichts entgeht«. (Die Möglich-
keit einer solchen Geschmacksverfeinerung plausibilisiert Hume mit
dem berühmen Beispiel der Weinprobe aus Cervantes’ Roman Don
Quichote.) Ein weiterer wichtiger Grund seien die Unterschiede zwi-
schen den »Gemütsverfassungen der einzelnen Menschen«. Tem-
peramentsbedingt gefalle »dem einen« nun einmal »vor allem das
Zarte« und »dem anderen das Erhabene«. Weil man unter den Ge-
mütsverfassungen jedoch letztlich »keiner den Vorzug vor der ande-
ren geben« könne, ist nach Hume ein »gewisses Maß an Verschieden-
heit im Urteil unvermeidlich«. Als weitere Gründe nennt Hume die
unterschiedlichen kulturellen Gegebenheiten, Religionen und wis-
senschaftlichen Lehrmeinungen der verschiedenen Völker und Epo-
chen der Geschichte: Auch diesbezüglich können Kunstwerke nach
Hume auf keinen gemeinsamen Kanon verpflichtet werden.

Die Grenze der Toleranz ist nach Hume jedoch erreicht, sobald
»lasterhaftes Verhalten dargestellt wird, ohne gebührend getadelt
und mißbilligt zu werden«. Verfehlungen gegen die Moral können
nach Hume nicht mehr mit Geschmacksdivergenzen erklärt oder gar
entschuldigt werden. Wenn das »moralische Gefühl« durch religiö-
sen Fanatismus beispielsweise verwirrt und »die natürliche Grenze
zwischen Tugend und Laster« verschoben wird, entstehen nach
Hume Werke »von wahrer Häßlichkeit«, die man nicht mehr »genie-
ßen«18 kann und darf.

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 25

Die Wurzeln in der englischen Aufklärung

18 Hume, David: Of the Standard of Taste. 1757. Im Text zit. nach ders.: Über die Regeln
des Geschmacks. In: Materialien zu Kants ›Kritik der Urteilskraft‹. Hrsg. v. J. Kulen-
kampff. Übers. v. F. Herborth. Frankfurt a.M. 1974, (43–63) 43 ff., 49, 52, 61 f. Im Ro-

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11 - am 21.01.2026, 05:20:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 26

Nach Hume soll der ausgebildete Geschmack also sowohl im
engeren Sinne ästhetische als auch moralische Kriterien an das
Kunstwerk anlegen, wobei die moralische Beurteilung im Zweifels-
fall den Ausschlag geben soll. Humes Theorie des Geschmacks hat
nun lediglich bei Coleridge19 in einigen wenigen Passagen einige un-
bedeutende Spuren hinterlassen, die Coleridge selbst zudem auf Kant
zurückführt. Humes moralisierende Sichtweise auf die Phänomene
des Ästhetischen hingegen beherrscht die Ästhetik des angelsächsi-
schen Idealismus bis weit ins 19. Jahrhundert hinein. Bis dahin wird
ganz selbstverständlich nur dasjenige ›schön‹ genannt, das auch (bzw.
vor allem) den Anforderungen der Moral entspricht. Infragegestellt
wird diese Auffassung erst im frühen 20. Jahrhundert durch den
Kontakt mit der mentalistischen Ästhetik des Italieners Benedetto
Croce.20 Bis dahin bildet sie jedoch eine zweite zentrale Doktrin der
Gefühlsästhetik des angelsächsischen Idealismus.

(c) Burkes psychologische Ästhetik. Das Jahr 1757 ist ein ausgespro-
chen fruchtbares Jahr für die Gefühlsästhetik der englischen Aufklä-
rung. Außer Humes Essay erscheint in diesem Jahr nämlich auch die
Schrift A Philosophical Enquiry into the Origin of our Ideas of the
Sublime and the Beautiful von Edmund Burke, der gemeinhin als der
eigentliche Begründer der englischen psychologischen Ästhetik21

gilt. Wie Hume, so konzentriert sich auch Burke auf die Frage, was
uns jenseits aller subjektiven Unterschiede des Geschmacks generell
gefällt und ästhetisches Vergnügen bereitet.22 Seine Antwort geht

26 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Gefühlsästhetik des angelsächsischen Idealismus. Eine Einführung.

man Don Quichote wird die Anekdote erzählt, daß sich »Sancho Pansa« mit dem
»Schildknappen mit der großen Nase« während einer Weinprobe darüber streitet, ob
der Wein nun nach Leder oder nach Eisen schmeckt. Die Lösung ist: »Als das Faß geleert
wurde, kam ein alter Schlüssel mit einem an ihm befestigten Lederriemen zum Vor-
schein.« A.a.O. 50.
19 Vgl. Abschnitt 2.3.
20 Vgl. dazu dazu Abschnitt 4.4.
21 Auch in der praktischen Philosophie hatte das Gefühl zu dieser Zeit in England hohe
Konjunktur. Vgl. z. B. Smith, Adam: The Theory of Moral Sentiments. 1759. Im Text zit.
nach ders.: Theorie der ethischen Gefühle. Übers. u. hrsg. v. W. Eckstein. Hamburg
11926. Reprinted 1994.
22 Burke setzt die Prämisse eines komplexen, aber angeborenen menschlichen Ge-
schmacks. Die empirischen Unterschiede in den Geschmacksurteilen erklärt er (wie Hu-
me) mit unterschiedlichen Sensibilitäten und Bildungsgraden. Burke, Edmund: A Phi-
losophical Enquiry into the Origin of our Ideas of the Sublime and the Beautiful.
London 1757/21759. Im Text zitiert nach ders. Vom Erhabenen und Schönen. Übers. v.
F. Bassenge. Hrsg. v. W. Strube. Hamburg 21989.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11 - am 21.01.2026, 05:20:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 27

von der Prämisse aus, daß es zwei Typen von »Ideen« gibt, »die fähig
sind, einen machtvollen Eindruck auf das Gemüt zu machen«. Ge-
meint sind die Ideen, welche die »Selbsterhaltung« einerseits oder
die »Gesellschaft« andererseits betreffen. Was die Selbsterhaltung
bedroht, erweckt in uns die »Ideen von Schmerz und Gefahr«. Diese
Ideen nennt Burke umfassend auch ›das Erhabene‹. Sie nehmen in
seiner Gefühlsästhetik breiten Raum ein, weil sie laut Burke »die
stärkste Bewegung« hervorbringen können, »die zu fühlen das Ge-
müt fähig ist«. Burke ist »überzeugt, daß die Ideen des Schmerzes
weit mächtiger sind als diejenigen, die auf der Seite des Vergnügens
stehen«23. Die seltsame Lust am Erhabenen entsteht laut Burke aus
der Tatsache, daß wir hochgradig aktiv werden, solange etwas nur die
Idee der Bedrohung der Selbsterhaltung evoziert, die Selbsterhaltung
aber tatsächlich nicht bedroht. Mit dieser These etabliert sich das
Erhabene erstmalig gleichrangig neben der Kategorie des Schönen
in einer philosophischen Ästhetik.24 Insbesondere die Ästhetik Kants
wird diese These aufgreifen.25 Neben dem Erhabenen gibt es nach
Burke jedoch auch die vergnüglichen Ideen des Schönen. Diese wer-
den durch alles evoziert, was mit der Gesellschaft zu tun hat. In die-
sem Zusammenhang hat Burke vor allem die Fortpflanzung im Blick,
denn schließlich sichert die Fortpflanzung ja vor allem anderen den
Fortbestand der Gesellschaft. Burke betont, daß »dasjenige Vergnü-
gen, das mit diesem Zweck am unmittelbarsten zusammenhängt«,
von besonders »lebhaftem Charakter, erregend, heftig und zugegebe-
nermaßen das höchste sinnliche Vergnügen« sei. Aber natürlich
spricht Burke nicht nur von der Fortpflanzung. Er nennt vielmehr in
einem umfassenden Sinne alles ›schön‹, das in uns die Affekte evo-
ziert, die den Fortbestand der Gesellschaft sichern. Laut Burke ist
schön, was in uns die »Leidenschaft der Liebe« und alle »entspre-
chenden Affekte«26 hervorbringt. Damit ist ein drittes wichtiges Ver-

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 27

Die Wurzeln in der englischen Aufklärung

23 Burke: The Sublime and the Beautiful. A.a.O. 72.
24 Vgl. dazu Homann, R.: Erhabene (das). In: Historisches Wörterbuch der Philosophie.
Bd. 2. Darmstadt 1972, 626. Vgl. auch den Sammelband Das Erhabene. Zwischen
Grenzerfahrung und Größenwahn. Einl. und hrsg. von Ch. Pries. Weinheim 1989; sowie
Albert, Karl: Die Lehre vom Erhabenen in der Ästhetik des deutschen Idealismus. Diss.
Bonn 1950.
25 Kant, Immanuel: Analytik des Erhabenen. In ders.: Kritik der Urteilskraft. 1790.
Einl. u. hrsg. v. H. Klemme. Hamburg 2001, 105–135.
26 Burke: The Sublime and the Beautiful. A.a. O. 73, 152. Burke betont, daß die Leiden-
schaften der Liebe von der rein sexuellen Begierde deutlich zu unterscheiden seien.
A.a.O. 127f.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11 - am 21.01.2026, 05:20:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 28

satzstück der Ästhetik der englischen Romantik benannt. Anders als
im deutschen Sprachraum fand Burkes Theorie des Erhabenen hier
nämlich keine Anhänger27 – wohl aber seine gefühlsästhetische Auf-
fassung vom ›Schönen‹ ! Die Ästhetik des angelsächsischen Idealis-
mus versteht unter dem ›Schönen‹ seit ihren Anfängen bei Coleridge
und Wordsworth exakt dasselbe wie Burke. Sie versteht unter dem
›Schönen‹ die »Qualität oder die Qualitäten eines Körpers, durch die
er Liebe oder eine ähnliche Leidenschaft verursacht«28.

Das ist jedoch nicht das einzige Theorieelement, welches die Äs-
thetik des angelsächsischen Idealismus der psychologischen Ästhetik
Burkes zu verdanken hat. Sehr viel wichtiger ist die Assoziationsleh-
re, die Burkes Abhandlung abschließt, und die im deutschen Sprach-
raum und insbesondere bei Kant überhaupt keine Beachtung gefun-
den hat. In den letzten Kapiteln seines Buches stellt sich Burke die
Frage, warum »das Gemüt« überhaupt von einem »Körper affiziert«
werden kann, und das auch noch in bestimmter und in Grenzen plan-
barer Weise? Warum rufen »gewisse Affizierungen des Körpers ge-
rade eine solche Regung des Gemüts und keine andere hervor«? Gibt
es nicht einen signifikanten Unterschied zwischen Physis und Psy-
che, und kann es tatsächlich eine kausale Beziehung zwischen beiden
doch so wesensfremden Bereichen geben? (Die entsprechenden Pas-
sagen erwähnen bezeichnenderweise mehrmals den Namen New-
tons.) Burke entwickelt seine Antwort aufgrund von zwei Prämissen.
Die erste Prämisse stammt aus Spons Berichten über den »gefeierten
Physiognomiker Campanella«. Dieser soll nämlich die Körperhaltun-
gen derjenigen Menschen eingenommen haben, in deren »Neigun-
gen« er »einzudringen« versuchte. Der Effekt sei gewesen, daß sich
»das Gemüt« des Physiognomikers »jedesmal unwillkürlich der Lei-
denschaft zugewandt« habe, deren »äußere Erscheinung« er »nach-
zuahmen bestrebt war«. Wenn er die »Blicke oder Gebärden eines
zornigen oder sanften, erschrockenen oder kecken Menschen« nach-
ahmte, habe er sich unvermutet plötzlich selbst in einer zornigen,
sanften, erschrockenen oder kecken emotionalen Verfassung wieder-
gefunden.29 »Auf diese Weise«, so berichtet Burke, konnte Campa-

28 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Gefühlsästhetik des angelsächsischen Idealismus. Eine Einführung.

27 Vgl. zur Auseinandersetzung mit Burkes und Kants Auffassung vom Erhabenen im
angelsächsischen Idealismus Absatz 6.2.b.
28 Burke: The Sublime and the Beautiful. A.a. O. 127. Vgl. zum Einfluß von Burke auf
die frühe Gefühlsästhetik des angelsächsischen Idealismus in der englischen Romantik
das gesamte 2. Kapitel.
29 Auf einer ähnlichen Erfahrung beruht übrigens die Methode des russischen Regis-

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11 - am 21.01.2026, 05:20:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 29

nella »in die Neigungen und Gedanken der Leute ebenso vollkom-
men eindringen, als wenn er ganz in sie verwandelt worden wäre«.
Burkes zweite Prämisse lautet, daß wir nicht nur durch direkte kör-
perliche Einwirkung von Gegenständen in bestimmte körperliche
Zustände versetzt werden, sondern auch durch Assoziationen. So
zucken wir beispielsweise nicht erst dann zusammen, wenn uns ein
Schlag tatsächlich trifft, sondern schon dann, wenn jemand seine
Hand in einer Weise gegen uns erhebt, daß wir den Schlag imaginie-
ren können. Aufgrund dieser beiden Prämissen kann Burke zunächst
einmal die emotionale Wirkung von Erhabenem und Schönem erklä-
ren. Etwas Erhabenes erweckt in uns Assoziationen an Bedrohliches
und Gefährliches, ohne daß es uns tatsächlich in unserer Selbsterhal-
tung bedrohen würde (s. o.). Wir reagieren auf diese Assoziationen
spontan mit einer ganz bestimmten körperlichen Reaktion, die der
Bedrohung angemessen ist. Laut Burke ziehen wir »die Augenbrauen
krampfhaft zusammen«, runzeln »die Stirn« und rollen »heftig die
Augen«. Diese körperlichen Reaktionen versetzen uns laut Burke
dann wiederum in eine ganz bestimmte emotionale Verfassung, die
im Falle des Erhabenen die Verfassung des angenehmen Erschauerns
ist. Wer hingegen mit etwas Schönem konfrontiert wird, das in ihm
die Idee der Liebe oder der Sympathie evoziert, wird körperlich ganz
anders reagieren. Laut Burke wird sein Kopf »etwas nach einer Seite
geneigt« sein, die »Augenlieder sind mehr als gewöhnlich geschlos-
sen«, der »Mund ist ein wenig geöffnet« und »der Atem geht lang-
sam«30. Die durch Schönes evozierten Assoziationen versetzen uns
also in eine angenehme, harmonische und beruhigte körperliche Ver-
fassung. Das ruft in uns Burkes Campella-Prämisse zufolge wieder-
um die angenehmen und lustvollen Gefühle hervor, die wir mit dem
Schönen in der Regel verbinden. Burke erklärt die geheimnisvolle
Wirkung, die erhabene oder schöne Kunst- oder Naturdinge auf uns
haben können, also mit einer Art Kettenreaktion. Die physischen
Gegenstände erwecken in uns bestimmte Assoziationen, die uns in

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 29

Die Wurzeln in der englischen Aufklärung

seurs und Theaterpädagogen Konstantin Stanislawski. Konstantin Sergejewitsch Stanis-
lawski (1863–1938) gründete das Moskauer Künstlertheater und entwickelte die soge-
nannte Stanislawski-Methode des Schauspielens, nach welcher bis heute ganze Genera-
tionen von Schauspielern ausgebildet werden. Vgl. dazu Stanislawski, Konstantin S.:
Materialien zum Buch ›Die Arbeit an der Rolle‹. 1916–1920. Im Text zit. nach ders.:
Moskauer Künstlertheater. Ausgewählte Schriften Bd. 1. 1885–1924. Hrsg. v. D. Hoff-
meier. Berlin 1988, (316–353) 316f., 321 f.
30 Burke: The Sublime and the Beautiful. A.a.O. 168–204.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11 - am 21.01.2026, 05:20:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 30

eine bestimmte Körperhaltung versetzten, welche in uns wiederum
ganz bestimmte Gefühle evoziert. Dieses Erklärungsmodell bildet die
vierte tragende Säule der Gefühlsästhetik des angelsächsischen Idea-
lismus.

3. Der Triumph des Schönen über das Gefühl in der deutschen
Ästhetik seit Winckelmann

Die Ästhetik des angelsächsischen Idealismus tritt jedoch nicht nur
das Erbe der Gefühlsästhetik der englischen Aufklärung an. Ihre
zweite Quelle ist die Ästhetik des deutschen Idealismus. Diese Ästhe-
tik ist nun dezidiert keine Ästhetik des Gefühls, sondern eine an der
Wahrheitsleistung von Kunst außerordentlich interessierte Ästhetik
des Schönen. Ja, die Ästhetik des deutschen Idealismus betrachtet das
Gefühl sogar als eine ästhetisch völlig untaugliche Konzeption. Da-
mit befindet sich die Ästhetik des angelsächsischen Idealismus zu-
mindest in ihrer formativen Anfangsphase während der englischen
Romantik in der schwierigen Situation, daß sie zwischen zwei ästhe-
tischen Auffassungen steht, die sich auf den ersten Blick in ihren
zentralen Konzeptionen fundamental zu widersprechen scheinen.

(a) Mendelssohns Theorie der vermischten Empfindungen. Nun ist
die deutsche Ästhetik des ausgehenden 18. Jahrhunderts keinesfalls
immer schon eine Ästhetik des Schönen gewesen. Im Gegenteil wer-
den zunächst auch in der deutschen Aufklärung in direktem Kontakt
mit der englischen Aufklärung gefühlsästhetische Positionen ent-
wickelt und vertreten31, und das mit großem Nachhall und von be-
rühmten Persönlichkeiten. Das erste gefühlsästhetische Dokument
der deutschen Aufklärung von Bedeutung ist wohl die 1755 erschie-
nene Schrift Über die Empfindungen von Moses Mendelssohn. Die
Schrift knüpft an Shaftesburys Dialog von 1709 an. Sie entwickelt
ebenfalls einen Dialog in der Gestalt einen fiktiven Briefwechsels
zwischen einem fragenden Jüngling Euphranor32 und einer Figur,

30 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Gefühlsästhetik des angelsächsischen Idealismus. Eine Einführung.

31 Vgl. zur Ästhetik der Aufklärung auch Zelle, Carsten: Angenehmes Grauen. Litera-
turhistorische Beiträge zur Ästhetik des Schrecklichen im achtzehnten Jahrhundert.
Hamburg 1987.
32 Mendelssohn, Moses: Über die Empfindungen. 1755. In ders.: Ästhetische Schriften
in Auswahl. Hrsg. v. Otto F. Best. Darmstadt 1994, 29–110.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11 - am 21.01.2026, 05:20:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 31

die Theokles33 genannt wird. Außerdem nimmt sie die Passage zum
Aufhänger, in welcher Shaftesburys Theokles von Philokles gebeten
wird, seine begeisterte Naturschilderung doch auf keinen Fall durch
Momente des Reflektierens zu unterbrechen. »Wenn Sie nun auf-
hören, so werde ich den Genuß dieser herrlichen Vision verlieren«,
gibt Shaftesburys Philokles zu bedenken. Statt dessen würde er an-
fangen, »tausend Schwierigkeiten zu finden«34. Mendelssohns
Schrift ist der hier aufgeworfenen Frage gewidmet, ob sich die »Na-
tur des Vergnügens« rational erklären läßt? Schließlich scheint »die
Lust« ja in der Regel zu verschwinden, »wenn wir unsere Empfin-
dungen allzu sorgfältig aufzuklären suchen«.

Theokles beantwortet diese Frage, indem er es schlicht vorexer-
ziert, wie sich die Quellen des Vergnügens via vernünftige Reflexion
erschließen lassen. Laut Theokles ist die Quelle aller Lustempfindun-
gen in einer Form von Vollkommenheit zu suchen. In ihrem Verlauf
unterscheidet die Schrift dann drei Spielarten von Vollkommenheit,
nämlich die Vollkommenheit des Schönen, die Vollkommenheit des
Verständigen und die Vollkommenheit einer körperlichen Verfas-
sung. Damit wäre das Beweisziel von Mendelssohns Schrift eigent-
lich erreicht, die dann jedoch deutlich über Shaftesburys Abhandlung
hinausgeht und sich auf die Künste konzentriert. Im Zentrum dieser
Passagen steht die These, daß »alle schönen Künste« aus den drei
»verschiedenen Quellen mit vollem Masse« schöpfen und sich »in
einer angenehmen Mischung über uns« ergießen würden, um »die
nach Vergnügen dürstende Seele« zu »erfrischen«. Damit ist die
Theorie von den ›vermischten Empfindungen‹ geboren, die zentrale
Doktrin der Gefühlsästhetik der deutschen Aufklärung. Die ganze
Tragweite dieser Doktrin entfaltet sich im achten Brief. Er beginnt,
indem Euphranor auf eine besonders seltsame und irritierende Form
der Vergnügens hinweist. Warum kann man sich an einem »Gemäl-
de« ergötzen, auf dem »ein Schiff« zu sehen ist, »das lange genug mit
Sturm und Wellen gekämpft und endlich untergehet«? Wie kann
man an einem solchen Bild »Wohlgefallen« empfinden, obwohl es
ihn doch eigentlich »betrüben« sollte, »daß die Menschen solchen
Unglücksfällen unterworfen sind?« Mendelssohns Antwort lautet,

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 31

Der Triumph des Schönen über das Gefühl in der dt. Ästhetik seit Winckelmann

33 Theokles entspricht dem »englischen Weltweisen« aus The Moralist des Earl of Shaf-
tesbury von 1709 (s. o.). Nach Zelle spricht aus ihm Mendelssohn selbst. Vgl. Zelle:
Angenehmes Grauen. A.a.O. 320.
34 Shaftesbury: The Moralists. A.a.O. 147.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11 - am 21.01.2026, 05:20:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 32

daß »nichts als das Mitleiden« in »diesen Fällen die Seele unseres
Vergnügens« sei. Mitleid ist laut Mendelssohn eine vermischte Emp-
findung »aus der Liebe zu einem Gegenstande«, verbunden mit dem
Schmerz über ein »Unglück«, welches »unverschuldet zugestoßen«
ist. Das Gemälde erweckt in uns Mitleid mit Menschen, die uns lie-
benswürdig zu sein scheinen, die jedoch unverschuldet in Unglück
geraten sind. Die Intensität unseres Mitleidens erklärt dann die selt-
same, zwiespältige Lust, die wir angesichts des Gemäldes empfin-
den.35 Wie seine englischen Zeitgenossen, stellt also auch der
deutsch-jüdische Aufklärer Mendelssohn die Intensität des Fühlens
ins Zentrum seiner Ästhetik.36

(b) Winckelmanns klassizistische Ästhetik des Schönen. Während
die englische Aufklärung den Begriff des ›Gefühls‹ in der angelsäch-
sischen Ästhetik jedoch dauerhaft etablieren kann, gelingt genau das
der deutschen Aufklärung nicht. Anders als in der angelsächsischen
Ästhetik gewinnt in der deutschen Ästhetik des ausgehenden
18. Jahrhunderts vielmehr bald eine andere ästhetische Auffassung
die Oberhand, und das so sehr, daß sie das Gefühl schließlich in die
völlige Bedeutungslosigkeit abdrängt. Die Rede ist von der klassizi-
stischen Konzeption von ›Schönheit‹ als »edle Einfalt« und »stille
Größe«. Die Konzeption wird bis heute mit dem Namen Johann Joa-
chim Winckelmann verbunden, dem Theoretiker des Klassizismus.
Breite Resonanz in der deutschen Ästhetik des späten 18. Jahrhun-
derts findet insbesondere Winckelmanns frühe Schrift Gedancken
über die Nachahmung der Griechischen Wercke in der Mahlerey
und Bildhauerkunst von 1755.

Im Zentrum dieser Schrift steht die Überzeugung, daß die Wie-
ge der Kunst und des »guten Geschmacks« zuerst »unter dem grie-
chischen Himmel« gestanden habe. Mit ihrer »edlen Einfalt« und
»stillen Größe« hat die Kunst der griechischen Antike laut Winckel-
mann schon längst den höchsten Gipfel möglicher Kunstschönheit
erreicht. Weil es die schönen Menschenkörper nicht mehr gibt, nach

32 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Gefühlsästhetik des angelsächsischen Idealismus. Eine Einführung.

35 Mendelssohn: Empfindungen. A.a.O. 66, 37, 43, 66, 54, 66, 57, 89 f.
36 Schelling charakterisiert die Mitleidsästhetik der deutschen Aufklärung so: »Andere
Ästhetiken sind gewissermaßen Recepte oder Kochrecepte, wo das Recept zur Tragödie
so lautet: Viel Schrecken, doch nicht allzuviel; so viel Mitleid als möglich und Tränen
ohne Zahl«. Schelling, Friedrich Wilhelm Josef: Philosophie der Kunst. 1802/1803. In:
Friedrich Wilhelm Joseph v. Schellings sämmtliche Werke Bd. 5. Hrsg. v. K. F. A. Schel-
ling. Stuttgart/Augsburg 1856–1861. Reprinted Darmstadt 1990. 6 (V 362).

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11 - am 21.01.2026, 05:20:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 33

deren Vorbild »die griechischen Meister« ihre »Bildsäulen« geschaf-
fen haben, läßt sich das Schönheitsniveau der griechischen Kunst
nach Winckelmann in späteren Zeiten jedoch durch keine noch so
große Kraftanstrengung mehr erreichen. Einen Weg sieht er aller-
dings dennoch, wie auch zu seiner Zeit ein Meister der Kunst »groß,
ja unnachahmlich« werden kann: Über den Weg der »Nachahmung
der Alten« nämlich. Winckelmanns Vorbilder sind die Renaissance-
Künstler Michelangelo und Raffael. Wenn nun aber in der griechi-
schen Antike die schönen Menschenkörper die Vorbilder des Kunst-
schaffens waren – sollte man sich dann nicht lieber gleich der Natur
anstelle der antiken Kunstwerke zuwenden? So formuliert Winckel-
mann die Frage, die beim frühen Schelling und in seiner Nachfolge
auch in der englischen Romantik einen ganz zentralen Stellenwert
haben wird. Winckelmann verneint die Frage mit dem Argument,
daß sich in den »Meisterwerken« der griechischen Antike »nicht al-
lein die schönste Natur finden würde, sondern mehr als das«, näm-
lich »gewisse idealische Schönheiten derselben«. Laut Winckelmann
zeigen die Meisterwerke der griechischen Antike eine »schönere und
vollkommenere Natur« als die Natur selbst. Deshalb sei »das Studi-
um der Natur« der »längere und mühsamere Weg zur Kenntnis des
vollkommen Schönen, als es das Studium der Antike ist«37. So be-
gründet Winckelmann seine wirkmächtige Auffassung von der Ent-
stehung schöner Kunstwerke durch die Nachahmung nicht etwa der
Natur, sondern der Meisterwerke der griechischen Antike. Gegen
diese Auffassung setzt der frühe Schelling im Jahr 1807 dann seine
Auffassung von der Natur als dem eigentlichen »Vorbild und Ur-
quell«38 der Kunst. Der frühe Schelling ist der wichtigste Referenz-
autor der englischen Romantik. Seine These vom Ursprung des
Kunstschönen in der vollkommenen Schönheit der Schöpfungsmacht
der Natur bildet den fünften und vielleicht wichtigsten Eckpfeiler im
Gebäude der Ästhetik der englischen Romantik.39

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 33

Der Triumph des Schönen über das Gefühl in der dt. Ästhetik seit Winckelmann

37 Winckelmann, Johann Joachim: Gedancken über die Nachahmung der Griechischen
Wercke in der Mahlerey und Bildhauerkunst. Dresden/Leipzig 1755/21756. Im Text zit.
nach ders.: Gedanken über die Nachahmung der griechischen Werke in der Malerei und
Bildhauerkunst. Hrsg. v. L. Uhlig. Stuttgart 1969. Bibl. ergzt. reprinted 1995, (3–39) 3,
20, 5, 10, 13.
38 Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph: Über das Verhältnis der bildenden Künste zur
Natur. 1807. Einl. u. hrsg. v. L. Sziborsky. Hamburg 1983, 3 (VII 291).
39 Vgl. dazu Kapitel 2.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11 - am 21.01.2026, 05:20:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 34

(c) Lessing zur Darstellung von Leidenschaften in der Kunst. Natür-
lich versucht die deutsche Aufklärung, ihre gefühlsästhetische Auf-
fassung von Kunst gegen Winckelmann zu behaupten. Ihr zentrales
Problem lautet bezeichnenderweise jedoch anders als beim frühen
Schelling: Die deutschen Aufklärer stoßen sich vor allem an
Winckelmanns Fixierung der Kunst auf »edle Einfalt« und »stille
Größe«. Sie können das harmonisierend-glättende Schönheitsideal
des Klassizismus nicht akzeptieren. Sollten intensive Leidenschaften
in der Kunst tatsächlich fehl am Platz sein? Kann von Kunst nur die
Rede sein, wenn die Gefühle durch die Gewandung in ästhetische
Schönheit gedämpft und ausgeglichen werden? Die Kritik fokussiert
sich auf ein ganz bestimmtes Beispiel. Winckelmann führt es im
Kontext der Frage ins Feld, wie ein Kunstwerk eine »schönere und
vollkommenere Natur« als die Natur selbst zeigen kann? Seine klas-
sizistische Antwort lautet: Indem es »der Ausdruck einer großen See-
le« ist. Zur Illustrierung führt Winckelmann die Laokoon-Gruppe
aus dem Museum des Vatikan an. Die Marmorgruppe gestaltet den
Todeskampf des trojanischen Priesters Laokoon und seiner beiden
Söhne mit einer Giftschlange. Winckelmann zieht sie als Beispiel
heran, weil der marmorne Laokoon trotz ungeheurer Schmerzen
nicht schreit. Die Gruppe gestaltet in Winckelmanns Augen nicht
das Elend eines als Naturwesen aufgefaßten Menschen, sondern statt
dessen die »große und gesetzte Seele« des griechischen Priesters. In-
sofern hält er sie als Beleg für seine These geeignet, daß die Kunst-
werke der Antike eine »schönere und vollkommenere Natur«40 als
die Natur selbst zeigen können (s. o.). Schließlich behält der marmor-
ne Laokoon ja Leidenschaften von einer Heftigkeit unter Kontrolle,
wie sie den Menschen jenseits der Kunst nur hinwegreißen würden.

Moses Mendelssohn liest Winckelmanns Schrift im Dezember
des Jahres 1756 und reagiert postwendend mit einem Brief an seinen
Freund Gotthold Ephraim Lessing.41 Dieser Brief stellt die Frage, ob
Lessing vielleicht eine Erklärung dafür hat, warum der Bildhauer der
Laokoon-Gruppe deren zentrale Figur »den Schmerz gewissermaßen
besiegen« läßt, obwohl Vergil den Schmerz des Laokoon doch aus-

34 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Gefühlsästhetik des angelsächsischen Idealismus. Eine Einführung.

40 Winckelmann: Gedanken. A.a. O. 10f., 20 f., 10 f.
41 Erhellende Bemerkungen zum Verhältnis von Mendelssohn und Lessing finden sich
in Dieckmann: Das Abscheuliche und Schreckliche in der Kunsttheorie des 18. Jahrhun-
derts. In: Die nicht mehr schönen Künste. In: Poetik und Hermeneutik. Bd. 3. Hrsg. v.
H. R. Jauß. München 1968, (270–317) 307–317.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11 - am 21.01.2026, 05:20:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 35

führlich zum Ausdruck gebracht und geschildert hatte. Sollte die
Marmorgruppe etwa Winckelmanns anti-gefühlsästhetische These
bestätigen, daß sich der Künstler niemals zur Darstellung »einer aus-
gelassenen Leidenschaft dahinreißen lassen« dürfe? Sollte die Kunst
»die Natur« tatsächlich nur »in Ruhe« und »die Leidenschaften« nur
als »von einer gewissen Gemütsruhe begleitet« zeigen dürfen? Muß
sie »die schmerzliche Empfindung des Mitleidens« etwa tatsächlich
immer »mit einem Firnisse von Bewunderung und Ehrfurcht«42

überziehen, wie Winckelmann es Mendelssohns Rekonstruktion zu-
folge einfordert?

Erst zehn Jahre später, nämlich im Jahr 1766, gibt Lessing mit
seiner berühmten Schrift Laokoon oder über die Grenzen der Mah-
lerey und Poesie die Antwort. Die Prämissen stammen weitgehend
von Mendelssohn. Lessing ist nämlich erstens ebenfalls der gefühls-
ästhetischen Auffassung, daß Kunstwerke intensive Affekte in ihren
Rezipienten hervorbringen sollten.43 Zweitens stimmt er Mendels-
sohn darin zu, daß sich dazu die Darstellungen von Schmerzen und
Unglücken ganz besonders gut eignen (s. o.). Allerdings betont Les-
sing, daß die von Kunstwerken evozierten Affekte unbedingt auf
dem Niveau der vermischten Empfindungen entweder des Lächerli-
chen oder des Schreckens stehen bleiben müßten. Keinesfalls dürften
sie jedoch die unästhetische Intensität des Ekels erreichen. Mensch-
liches Schreien manifestiert sich nun durch ein aufgerissenes
»Maul«, das laut Lessing jedes Gesicht »auf eine ekelhafte Weise
entstellet«. Das wiederum produziere im Rezipienten einen »Wider-
willen«, der bei näherer Untersuchung »gänzlich von der Natur des
Ekels« sei. Deshalb muß sich der Bildhauer Lessing zufolge der Dar-
stellung des Schreiens enthalten. Hingegen würde es niemandem
einfallen, »daß ein großes Maul zum Schreien nötig ist«, wenn »Vir-
gils Laokoon schreiet«. Eine literarische Schilderung produziere kei-
nen Ekel. Deshalb dürfe der Dichter schildern, was der Bildhauer und
Maler nach Lessing nicht zeigen sollte. Es habe seinen Grund also
nicht im Edelmut einer griechischen Seele, sondern in den Kapazitä-
ten der optischen Medien der Kunst, daß der Bildhauer der Laokoon-

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 35

Der Triumph des Schönen über das Gefühl in der dt. Ästhetik seit Winckelmann

42 Mendelssohn, Moses: Brief an Lessing über Winckelmann. 1756. Im Text zit. nach
ders.: Ästhetische Schriften. A.a. O. 19.
43 Lessing, Gotthold Ephraim: Laokoon oder über die Grenzen der Mahlerey und Poe-
sie. Mit beyläufigen Erläuterungen verschiedener Punkte der alten Kunstgeschichte.
Berlin 1766/21788. Im Text zit. nach ders.: Laokoon oder über die Grenzen der Malerei
und Poesie. Hrsg. v. K. Wölfel. Frankfurt a. M. 1988, 155ff.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11 - am 21.01.2026, 05:20:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 36

Gruppe das Schreien des Laokoon »in Seufzen mildern«44 mußte.
Eine generelle Absage der ästhetischen Theorie an die Darstellung
von starken Affekten in der Kunst läßt sich laut Lessing mit Winckel-
manns Beispiel der Laokoon-Gruppe hingegen nicht begründen. Die
gefühlsästhetische Auffassung von Kunst scheint gegenüber der
klassizistischen Forderung nach »edler Einfalt und stiller Größe« ge-
rettet zu sein.

(d) Das Gefühl des Schönen in der Ästhetik Kants. Aber dieser
Schein trügt gewaltig. Lessings psychologische Ästhetik kann gegen-
über Winckelmanns klassizistischer Ästhetik des Schönen in der
deutschen Ästhetik des späten 18. Jahrhunderts nicht bestehen. An-
ders als im englischen Sprachraum derselben Zeit kann sich der star-
ke Affekt bzw. das intensive Gefühl hier nicht dauerhaft als Leitkate-
gorie der Ästhetik etablieren. Im Verein mit dem Erhabenen
behauptet sich die Kategorie des Schönen endgültig, als wenige Jahr-
zehnte nach Winckelmanns Schrift im Jahr 1790 die Kritik der Ur-
teilskraft von Immanuel Kant erscheint. Zwar könnte es auf den er-
sten Blick den Anschein haben, als stünde Kants Ästhetik des
Schönen einer Gefühlsästhetik gar nicht so fern. Schließlich heißt es
ja ganz zu Beginn seiner Kritik der Urteilskraft, daß das Urteil45, »ob
etwas schön sei oder nicht«, in einem »Gefühl der Lust oder der Un-
lust«46 begründet sei.47 Diesem Wortlaut zum Trotz ist die Kantische

36 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Gefühlsästhetik des angelsächsischen Idealismus. Eine Einführung.

44 Lessing: Laokoon. A.a. O. 15, 16, 23, 29, 164.
45 Vgl. zu Kants Auffassung vom ästhetischen Urteil u. a. Kuhlenkampff, Jens: Kants
Logik des ästhetischen Urteils. Frankfurt a.M. 1994; sowie Fricke, Christel: Kants Theo-
rie des reinen Geschmacksurteils. Berlin 1990, 45; sowie Brandt, Reinhard: Die Schön-
heit der Kristalle und das Spiel der Erkenntniskräfte. Zum Gegenstand und zur Logik
des ästhetischen Urteils bei Kant. In: Autographen, Dokumente und Berichte. Zu Editi-
on, Amtgeschäften und Werk Immanuel Kants. Hamburg 1994, 19–57; sowie ders.: Zur
Logik des ästhetischen Urteils. In: Kants Ästhetik. Kant’s Aesthetics. L’Esthetique de
Kant. Hrsg. v. H. Parret. New York 1998, 229–245.
46 Kant: Kritik der Urteilskraft. A.a. O. 49f.
47 Einschlägig zum Wohlgefallen am Schönen bei Kant sind die Arbeiten von Birgit
Recki. Sie beschreibt es als »gesteigertes Lebensgefühl«, das aus der Freude darüber
erwächst, daß das Schöne ein »gefühlsmäßiges Bewußtsein von der Zweckmäßigkeit«
vermittelt, »mit der unser Erkenntniskräfte selbst ganz ohne aktuellen Zweck der Er-
kenntnis zusammenstimmen.« Deshalb bezeichnet Recki das Schöne schließlich im Sin-
ne Kants als »Glücksversprechen« für ein Wesen, daß so eingerichtet ist, daß es in seine
Welt paßt. Recki, Birgit: Was darf ich hoffen? Ästhetik und Ehik im anthropologischen
Verständnis bei Immanuel Kant. In: Allgemeine Zeitschrift für Philosophie 19/1. Januar
1994, (1–18) 17 f. Vgl. auch Recki, Birgit: Ganz im Glück. Die promesse de bonheur in

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11 - am 21.01.2026, 05:20:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 37

Ästhetik jedoch dezidiert keine psychologische Ästhetik des Gefühls.
Einige wichtige Unterschiede markieren die Überlegungen der psy-
chologischen Ästhetiker Victor Basch und Wilhelm Wundt.

Baschs Ansatzpunkt ist die Entschiedenheit, mit der Kant das
Gefühl des Schönen vom Gefühl des Angenehmen trennt. Das Ge-
fühl des Angenehmen stellt sich laut Kant ein, wenn etwas »den Sin-
nen in der Empfindung gefällt«. Weil dieses Wohlgefallen nun im-
mer mit einem Interesse an der Existenz des als angenehm erlebten
Gegenstandes verbunden ist, während das ästhetische Urteil nach
Kant wesentlich auf einem »reinen uninteressierten Wohlgefallen«48

basiert, kann das Gefühl des Angenehmen in Kants Theorie des äs-
thetischen Urteils nicht relevant sein. Vom Standpunkt der psycho-
logischen Ästhetik bezweifelt Basch zunächst, ob es ein ästhetisches
Urteil »in jenem Zustand der Reinheit« überhaupt geben kann, »den
Kant für es fordert«. Nach Basch kann es vielmehr »ebensowenig
eine ästhetische Intuition ohne spezifisch angenehmes sinnliches
Element« geben, »wie eine Erkenntnis ohne sinnlich wahrnehmbare
Gegebenheiten oder auch ein sittliches Handeln ohne sinnliche

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 37

Der Triumph des Schönen über das Gefühl in der dt. Ästhetik seit Winckelmann

Kants Kritik der Urteilskraft. In: Naturzweckmäßigkeit und ästhetische Kultur. Studien
zu Kants Kritik der Urteilskraft. Hrsg. v. K. H. Schwabe, M. Thom. Sankt Augustin
1993, 95–115.
48 Besonders negativ macht sich diese Trennung zwischen dem Gefühl des Angenehmen
und dem Gefühl des Schönen in Kants Ausführungen zur Musik bemerkbar. Hier heißt
es, daß die »Tonkunst« direkt nach der Dichtung auf den zweiten Platz einer Hierarchie
der Künste zu setzen wäre, wenn es in der Ästhetik »um Reiz und Bewegung des Ge-
müts zu tun« wäre. Schließlich bewege die Musik »das Gemüt« ja »mannigfaltiger, und
obgleich bloß vorübergehend, doch inniglicher« als jede andere Kunst. Allerdings ginge
es in der Kunst nicht um Affekte, Gefühle und Reizungen des Gemüts. Kant bemißt
»den Wert der schönen Künste« vielmehr »nach der Kultur«, die sie »dem Gemüt ver-
schaffen«, und nicht nach der Intensität der evozierten Affekte. Die Musik spricht laut
Kant nun ganz »ohne Begriffe« unser Gefühl an. Anders als die »Poesie« läßt sie nach
dem Abflauen des Gefühls deshalb nicht das Geringste »zum Nachdenken übrig«. Sie
verschafft dem Gemüt keine Kultur. Sie verschafft lediglich einen emotionalen Genuß,
der mit der Zeit jedoch »den Geist stumpf, den Gegenstand nach und nach anekelnd und
das Gemüt« mit sich »selbst unzufrieden und launisch macht«. Damit ist es laut Kant
letztlich sogar fraglich, ob die Musik (dasselbe gilt für die Farbkunst) überhaupt noch in
den Bereich der schönen Kunst gehört, oder ob sie nicht eher den bloß angenehmen
Künsten zuzurechnen ist. Salomonisch kommt Kant schließlich zu dem Ergebnis, daß
die Musik vermutlich »unter den schönen Künsten« den »untersten« und unter den
»nach ihrer Annehmlichkeit geschätzten« Künsten den »obersten Platz« einnimmt.
Kants Begründung für diese Degradierung lautet bezeichnenderweise, daß die Musik ja
schließlich »bloß mit Empfindungen spielt«, um die Sinne angenehm zu reizen. Kant:
Kritik der Urteilskraft. A.a.O. 218–224.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11 - am 21.01.2026, 05:20:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 38

Triebfeder«. Basch will unter einem ästhetisch relevanten Gefühl in
Anlehnung an »die Untersuchungen der Experimentalpsychologie«
ein »starkes Gefühl« verstehen, »mit dem intellektuelle und sinn-
liche Elemente verknüpft« sind; das zweitens von »körperlichen
Erregungszuständen begleitet ist«; und in das sich drittens sogar
»Sympathie- und Sozialgefühle«49 mischen. Diese Auffassung von
›Gefühl‹ steht zu der Kantischen Konzeption des ›interesselosen
Wohlgefallens‹ offensichtlich in deutlichem Gegensatz, während sie
mit der angelsächsischen Auffassung jedoch durchaus kompatibel
wäre.

Ohne daß Namen fallen würden, sieht sich Basch offensichtlich
im Einklang mit den psychologischen Ästhetikern Gustav Theodor
Fechner und Wilhelm Wundt. Letzterer distanziert sich in dem Ka-
pitel Ästhetische Anschauung in seinem System der Philosophie von
1897 mit Argumenten von der Kantischen Konzeption vom ›inter-
esselosen Wohlgefallen‹, die genauso auch von den angelsächsischen
Gefühlsästhetikern hätten vorgebracht werden können. Zwar räumt
Wundt ein, daß »die ästhetische Anschauung selbst kein Erkennen«
sei. Seiner gefühlsästhetischen Auffassung zufolge kann die ästheti-
sche Anschauung »die Erkenntnissfunctionen« jedoch immerhin an-
regen, so daß sie »durch die Erkenntnissresultate, die sie auf solche
Weise hervorbringt«, indirekt sogar praktisch wirksam werden kön-
ne. Sein zweiter Einwand betrifft die Tatsache, daß Kant das »inter-
esselose Wohlgefallen« lediglich auf »die subjective Gemütsbeschaf-
fenheit« zurückführt. Wiederum gibt Wundt der Kantischen
Ästhetik zu, daß ein Gegenstand nicht ästhetisch wirken könne,
wenn »nicht unsere Auffassung ihm übereinstimmend entgegen-
käme«. Damit aber drängt sich nach Wundt die Frage auf, »welche
Eigenschaften« die »Gegenstände haben« müssen, »um in uns ästhe-
tische Wirkung hervorzubringen?«50 Diese Frage wird nun in Kants
Ästhetik gar nicht erst gestellt, während sie bei dem angelsächsischen
Gefühlsästhetiker Bernard Bosanquet zentralen Raum einnimmt.51

Insbesondere an dieser Frage scheiden sich also die Geister: Die ge-
fühlsästhetische Auffassung von Kunst ist mit der Kantischen Ästhe-

38 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Gefühlsästhetik des angelsächsischen Idealismus. Eine Einführung.

49 Basch, Victor: Essai critique sur l’esthétique de Kant. Paris 1896. Im Text zit. nach
ders.: Ästhetisches Gefühl und Sympathie. In: Materialien zu Kants ›Kritik der Urteils-
kraft‹. Hrsg. v. J. Kulenkampff. Übers. v. F. Herborth. Frankfurt a.M. 1974, (257–286),
257ff., 261.
50 Wundt, Wilhelm: System der Philosophie. Leipzig 1897, (674–689), 675f.
51 Vgl. dazu Absatz 5.3.g.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11 - am 21.01.2026, 05:20:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 39

tik in zentralen Doktrinen unvereinbar. Man kann nicht gleichzeitig
Anhänger von Kants Ästhetik und Gefühlsästhetiker sein. Zwang-
läufig mußte also die Konjunktur der Kantischen Ästhetik im deut-
schen Sprachraum zu einem Niedergang der Gefühlsästhetik im
deutschen Sprachraum führen.

(e) Die Bedeutungslosigkeit des Gefühls seit dem ausgehenden
19. Jahrhundert bis zur Gegenwart. In den Ästhetiken von Schelling
und Hegel, um die es im 2. und 3. Kapitel noch ausführlich gehen
wird, tritt das Gefühl seinen Platz als Leitkategorie der philosophi-
schen Ästhetik dann endgültig und ohne jeden Kompromiß an das
Schöne ab.52 Hier vollendet sich, was bei Winckelmann schon begon-
nen hat. Statt des ›Gefühls‹ hat die Konzeption des ›Schönen‹ Kon-
junktur, ja, mehr als das. Niemals zuvor und niemals danach hat das
Schöne einen vergleichbaren Stellenwert in der Philosophie. Das
Schöne wird im deutschen Idealismus zwischenzeitlich nicht nur
zum Zentralbegriff der Ästhetik, sondern sogar zum Zentralbegriff
der Philosophie überhaupt. Dem ›schönen Kunstwerk‹ wird von den
deutschen Idealisten nämlich eine Wahrheitsleistung zugesprochen,
mit dem das ›Kunstwerk‹ der psychologischen Ästhetiken als adäqua-
ter Ausdruck eines intensiven Gefühls auch nicht annähernd konkur-
rieren kann. Ihren Höhepunkt hat diese Entwicklung beim frühen
Schelling, als dieser das Schöne als »das Unendliche endlich dar-
gestellt«53 definiert. Auch Hegels Vorlesungen zur Ästhetik erheben
das »weite Reich des Schönen« und näherhin die »schöne Kunst« zu
ihrem Gegenstand. Und auch Hegel betrachtet das schöne Kunstwerk
als Ausdruck des »bestimmten Wahren«54 einzelner Völker und Epo-
chen. Während das Schöne im Verein mit dem Wahren in der Ästhe-
tik des deutschen Idealismus so einen triumphalen Siegeszug antritt,
verschwindet das Gefühl in der deutschen Ästhetik im Verlauf des
19. Jahrhunderts fast in der Bedeutungslosigkeit. Natürlich gibt es
wie immer auch hier Ausnahmen, welche die Regel bestätigen. So
stoßen die Überlegungen Zur experimentalistischen Ästhetik in Gu-

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 39

Der Triumph des Schönen über das Gefühl in der dt. Ästhetik seit Winckelmann

52 Vgl. zur Ästhetik des frühen Schelling Abschnitt 2.2. Vgl. zur Ästhetik Hegels Ka-
pitel 3.
53 Schelling, Friedrich Wilhelm Josef: System des transzendentalen Idealismus. 1800.
Reprinted Leipzig 1979, 266.
54 Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen über die Ästhetik. In: Werke. Bd. (13–
15) 13. Hrsg. v. E. Moldenhauer, K. M. Michel. Frankfurt a.M. 1970/21986, 21.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11 - am 21.01.2026, 05:20:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 40

stav Theodor Fechners Vorschule zur Ästhetik55 von 1876 beispiels-
weise bei vielen Zeitgenossen und insbesondere bei vielen namhaften
Psychologen ihrer Zeit auf große Resonanz. Einer dieser namhaften
Psychologen ist Wilhelm Wundt aus Leipzig. Seine Überlegungen
über die Ästhetische Anschauung nehmen in seinem System der Phi-
losophie von 1897 zwar nur geringen Raum ein.56 Dennoch aber ent-
falten sie große Wirkmacht – wenn auch bezeichnenderweise nicht
im deutschen Sprachraum, sondern bei den angelsächsischen Ideali-
sten, und hier vor allem bei dem Second-Oxford-Hegelianer Bosan-
quet. Von der philosophischen Ästhetik im deutschen Sprachraum
werden Fechners und Wundts psychologische Ästhetiken jedoch erst
mit großem Mißtrauen beäugt und anschließend weitgehend igno-
riert.57

Im 20. Jahrhundert wird das Schöne als Leitkategorie der Ästhe-
tik dann zwar immer mehr in Zweifel gezogen.58 Das hat allerdings
keineswegs eine Rehabilitierung des Gefühls in der philosophischen
Ästhetik zur Konsequenz. Das genaue Gegenteil ist der Fall. Zwar
finden sich sowohl bei den Künstlern59 der verschiedenen Epochen

40 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Gefühlsästhetik des angelsächsischen Idealismus. Eine Einführung.

55 Fechner, Gustav Theodor: Vorschule zur Ästhetik. Leipzig 1876/21925. Reprinted Hil-
desheim 1978.
56 Wundt: System der Philosophie. A.a. O. 674–689.
57 Vgl. dazu Allesch, Christian G.: Geschichte der psychologischen Ästhetik. Göttingen
1987.
58 Einen Einblick in die Bemühungen, das Schöne als Leitkategorie abzulösen, bietet der
Sammelband Die nicht mehr schönen Künste. A.a.O. insg.
59 Als Beispiel läßt sich ausgerechnet Ludwig van Beethoven anführen, den man als
Klassiker wohl eher in den Reihen der deutschen Idealisten vermuten würde. Ein vielzi-
tierter Brief des Komponisten fragt nach dem eigentlichen Ursprung und Entstehungs-
grund von musikalischen »Ideen«? Bemerkenswerterweise lautet Beethovens Antwort,
daß musikalische Ideen »angeregt durch Stimmungen« entstehen würden! Beethoven
berichtet von intensiven emotionalen Erlebnissen, die sich in der »freien Natur, im
Walde, auf Spaziergängen, in der Stille der Nacht, am frühen Morgen« plötzlich und
»ungerufen« so deutlich einstellen würden, daß er fast meint, »sie mit Händen greifen«
zu können. Er schildert Stimmungen von besonderer Leuchtkraft, Intensität und Prä-
gnanz, die sich Beethovens Selbstzeugnis zufolge »beim Dichter durch Worte«, bei ihm
aber »in Töne umsetzen, klingen, brausen, stürmen, bis sie endlich in Noten« vor ihm
stehen. Die Ausführungen gipfeln in der dezidiert gefühlsästhetischen Äußerung, daß
leider »nur wenige« wüßten, »daß die Leidenschaft selbst der Thron der Musik« sei.
Beethoven, Ludwig van: Worte zur Musik. Im Text zit. nach: Lust an der Musik. Ein
Lesebuch. Hrsg. v. K. Stadler. München 1984, 174–177. Um ein aktuelleres Beispiel aus
dem 20. Jahrhundert anzuführen: Die große Diseuse Blandine Ebinger spricht davon,
daß sie einen Chanson lernt, indem sie ihn in ihrem »Herzen bewegt« und sukzessive
»lieben lernt«. Blandine Ebinger: Blandine. Von und mit Blandine Ebinger, der großen

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11 - am 21.01.2026, 05:20:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 41

als auch in den Feuilletons von Zeitungen60 vom frühen 19. Jahrhun-
dert bis heute immer wieder Äußerungen, die sich gefühlsästhetisch
deuten und also für eine Aufwertung der gefühlsästhetischen Auf-
fassung von Kunst (die immerhin so alt ist wie die Philosophie der
Kunst selbst61) ins Feld führen ließen. Bei den tonangebenden Ästhe-
tikern des 20. Jahrhunderts führt die Gefühlsästhetik jedoch immer
noch ein dürftiges Schattendasein, seit sie in der Ästhetik des deut-
schen Idealismus ins philosophische Hintertreffen geraten ist – wenn
sie nicht sogar explizit abgelehnt wird.

Der einflußreichste Wortführer der expliziten Gegner der ge-

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 41

Der Triumph des Schönen über das Gefühl in der dt. Ästhetik seit Winckelmann

Diseuse der Zwanziger Jahre, der kongenialen Muse von Friedrich Holländer. Zürich
1985, 89.
60 Als ein Beispiel unter vielen läßt sich Manfred Wagners lobende Würdigung von
Alban Bergs Oper Wozzeck nach ihrer Uraufführung anführen. Sie besagt im Kern,
daß das Werk »tiefste Wirkung auf die Massen ausübte«, und das »nicht nur, weil der
Text ein jedermann ans Herz greifendes Proletarierschicksal entwickelte, sondern auch,
weil die Musik« in »ihrer Empfindungswelt auf derselben Stufe steht wie die Worte.«
Wagner, Manfred: Alban Berg und die Musikblätter des Anbruchs. In: Alban Berg
Symposion Wien 1980. Tagungsbericht. Hrsg. v. R. Klein. Wien 1981, (216–223) 218.
Vgl. im selben Sinne auch Arnold Schönberg über Alban Berg. In: Bischof, Rainer: Ver-
such über die philosophischen Grundlagen Alban Bergs. In: Alban Berg-Symposion.
A.a.O. (209–215) 211. Als weiteres Beispiel für ein Dokument gefühlsästhetisch aus-
gerichteter Kunstkritik eignet sich Richard Wagners Kommentierung einer nicht näher
bezeichneten Aufführung von Mozarts Don Giovanni. Als das Glanzlicht der Inszenie-
rung hebt er »die Grisi als Donna Anna« hervor. Sie sei »ganz beseelt« von ihrer Rolle;
alles sei »Wärme, Zartheit, Glut, Leidenschaft, Trauer und Klage«. In ein ganz anderes
Licht stellt er den Sänger des Don Ottavio. Sarkastisch kritisiert Wagner seine emotio-
nale Unbeteiligtheit: »Selbst die Hand« habe er nur »äußerst selten an die Stelle des
Herzens gebracht«. Trotz technischer Perfektion »berührte« Wagners Zeugnis zufolge
»sein Gesang vollends gar nicht«. Demzufolge reagierte das Publikum »unversehens«,
nämlich mit »Unruhe, Rücken, Winke, Fächerspiel«, kurz: mit Unkonzentriertheit.
Wagner, Richard: Der Virtuose und der Künstler. Im Text zit. nach: Lust an der Musik.
A.a.O. 208ff.
Um wiederum ein aktuelles Beispiel (diesmal aus der unmittelbaren Gegenwart) zu
bringen: In seiner Laudatio für die Alfred-Kerr-Preisträgerin Fritzi Haberlandt während
des Berliner Theatertreffens 2003 äußert sich der Regisseur und Intendant Ivan Nagel
dahingehend, daß es »vom Fühlen und Verstehen der Schauspielerin« abhängen würde,
ob die »Menschen«, die sie darstellt, »ein paar Bühnenstunden lang leben oder tot blei-
ben«. Nagel, Ivan: Die Querköpfige. Laudatio für die Alfred-Kerr-Preisträgerin Fritzi
Haberlandt. In: Der Tagesspiegel. 19. Mai 2003, 23.
61 Schließlich basieren ja schon die ästhetischen Reflexionen Platons auf der Prämisse,
daß die verschiedenen Tonarten der Musik unterschiedliche emotionale Wirkungen ha-
ben. Im Zentrum der Tragödientheorie des Aristoteles steht dann der Gedanke, »daß mit
Hilfe von Mitleid und Furcht eine Reinigung von eben derartigen Affekten bewerkstel-
ligt« werden kann. Aristoteles: Poetik. Im Text zit. nach Stuttgart 1961/1981, 30.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11 - am 21.01.2026, 05:20:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 42

fühlsästhetischen Auffassung ist Theodor W. Adorno als der wohl
wichtigste Autor der Ästhetik der Kritischen Theorie. Seine Ästheti-
sche Theorie von 1970 betont ausdrücklich, daß Kunst »nie« die
»Sprache des reinen Gefühls« gewesen sei. Weiterhin heißt es, daß
»die Gefühle, welche von Kunstwerken erregt werden«, reale Gefüh-
le »und insofern außerästhetisch« seien. Schließlich heißt es sogar,
daß die »Dokumentation real vorhandener Gefühle, das Wieder-von-
sich-Geben psychischen Rohstoffs« ein fremder und »aller Kunst«
beigemischter »Giftstoff« sei, den »von sich auszuscheiden« eine
ihrer »verzweifelten Anstrengungen«62 sei. Die Entschiedenheit von
Adornos Zurückweisung des Gefühls für die Ästhetik könnte sich
unter anderem durch den Einfluß von Bertolt Brecht auf die Ästhetik
der Kritischen Theorie erklären.63 Brechts Essay zum Epischen Thea-
ter formuliert schon im Jahr 1939 die programmatische Überzeu-
gung, daß das Publikum »desto weniger« imstande sei »zu lernen«
und »Zusammenhänge« zu sehen, je mehr es »zum Mitgehen, Mit-
erleben, Mitfühlen« gebracht würde. Die Konsequenz ist bekannt:
Brecht entwickelt sein Konzept vom epischen Theater, das im Zu-
schauer nicht mehr die Reaktion hervorrufen soll »ja, das habe ich
auch schon gefühlt«, sondern die distanzierte Reaktion »das hätte ich
nicht gedacht«64.

Mit vergleichbarer Entschlossenheit wie Adorno betont Nelson
Goodman als ein Hauptvertreter der analytischen Ästhetik im Jahr
1968, daß »Gemälde und Konzerte« keine »Emotionen auszulösen«
brauchen, »um ästhetisch zu sein. In Goodmans Augen ist »jede Vor-
stellung von ästhetischer Erfahrung als einer Art von emotionalem
Bad oder Orgie« vielmehr schlicht und »einfach hirnverbrannt«65.
Einen besonders bemerkenswerten Aufwand zur Ablehnung der ge-

42 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Gefühlsästhetik des angelsächsischen Idealismus. Eine Einführung.

62 Adorno, Theodor W.: Ästhetische Theorie. Frankfurt a.M. 1970/51981, 54, 400, 355.
63 Vgl. dazu Wiggershaus, Rolf: Die Frankfurter Schule. Geschichte, Theoretische Ent-
wicklung, Politische Bedeutung. München 1986. Nach Wiggerhaus hat Adorno Brecht
im Jahr 1927 in Berlin kennengelernt. A.a.O. 100. Während Walter Benjamin jedoch
»die Sommermonate des Jahres 1934« bei Brecht in dessen »dänischen Exil in Sven-
borg« verbrachte und »auch in den folgenden Jahren wiederholt jeweils für längere
Zeit« mit Brecht zusammenlebte, nannte Adorno den Dichter in einem Brief an Hork-
heimer schließlich distanziert »einen Wilden«. A.a. O. 218.
64 Brecht, Bertolt: Das epische Theater. 1939. Im Text zit. nach Die Stücke von Bertolt
Brecht in einem Band. Frankfurt a.M. 1978, (983–998) 993, 986.
65 Goodman, Nelson: Languages of Art. 1968/21976. Im Text zit. nach ders.: Sprachen
der Kunst. Übers. v. B. Philippi. Frankfurt a.M. 1995, 226. Bei Schneider heißt es dazu:
»Goodman lehnte eine hedonistische Ästhetik ab; die Auslösung von Gefühl ist für ihn

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11 - am 21.01.2026, 05:20:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 43

fühlsästhetischen Auffassung von Kunst betreibt das Buch Art and
its Objects aus dem Jahr 1968 des analytischen Ästhetikers Richard
Arthur Wollheim. Aus der Retrospektive läßt sich dieses auffällige
Engagement gegen die angelsächsische Gefühlsästhetik als Ablö-
sungsprozeß erklären: Wollheim hat sein Studium nämlich bei füh-
renden Ästhetikern des angelsächsischen Idealismus absolviert.66

Auch in der analytischen Ästhetik des späten 20. Jahrhunderts ge-
nießt die gefühlsästhetische Auffassung von Kunst also kein An-
sehen.

Die Ästhetik der Postmoderne als eine dritte dominante ästheti-
sche Strömung des 20. Jahrhunderts scheint sich auf den ersten Blick
hingegen durchaus als Verbündeter der gefühlsästhetischen Auffas-
sung von Kunst gegen die idealistische Fokussierung auf das Kunst-
schöne als Ort eines Wahrheitsgeschehens anzubieten. So fordert
Susan Sontag beispielsweise schon 1966 in ihrem berühmten Aufsatz
Against Interpretation gegen eine einseitige hermeneutische Fixie-
rung auf das Verstehen und Interpretieren von Kunst eine neue ›Ero-
tik der Kunst‹67. Wenige Jahre später macht sich der postmoderne
Ästhetiker Leslie Fiedler gegen die »Vorherrschaft« der »Rationali-
tät« und »des politischen Faktums« in der Ästhetik der Kritischen
Theorie sogar ausdrücklich zum Anwalt »der Leidenschaft, der Sen-
timentalität und Phantasie«68 in der Kunst. Der frühe Jean-François

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 43

Der Triumph des Schönen über das Gefühl in der dt. Ästhetik seit Winckelmann

keine unabdingbare Voraussetzung für das Ästhetische«. Schneider, Norbert: Geschich-
te der Ästhetik von der Aufklärung bis zur Postmoderne. Stuttgart 1996, (221–225) 222.
66 Wollheim, Richard Arthur: Art and its Objects. An Introduction to Aesthetics. New
York 1968/Cambridge 21980. Im Text zit. nach ders.: Objekte der Kunst. Übers. v. Max
Looser. Frankfurt a.M. 1982, 43–51. Wollheims Argumente gegen zwei wichtige ge-
fühlsästhetische Positionen innerhalb der Ästhetik des angelsächsischen Idealismus
werden diskutiert in Abschnitten 5.5. und 6.4.
67 Das ist die Kernthese von Sontag, Susan: Against Interpretation. New York 1962f.
Im Text zit. als dies.: Kunst und Antikunst. München/Wien 1980.
68 Fiedler, Leslie A.: Überquert die Grenze, schließt den Graben. In: Mammut März
Texte 1 & 2. 1969–1984. Hrsg. v. J. Schröder. Herbstein 1984, 673–697. Im Text zit. nach
Wege aus der Moderne. Schlüsseltexte der Postmoderne-Diskussion. Hrsg. v.
W. Welsch. Weinheim 1988, (57–74) 58. Die Hauptthese dieses Aufsatzes würde die
Gefühlsästhetik des angelsächsischen Idealismus allerdings nur mit deutlichen Ein-
schränkungen akzeptieren. Fiedlers Essay plädiert für eine Ästhetik, welche die »Lücke«
schließt »zwischen hoher Kultur und niederer, belles-lettres und pop art«. Schließlich
müsse jede Kunst heute »zu einer Form der Unterhaltung« werden. (Dasselbe gilt nach
Fiedler übrigens für »Universitätsvorlesungen«). Fiedlers Beispiele sind Louis Arm-
strong, Leonard Cohen und Wildwestgeschichten. Die Ästhetiker des angelsächsischen
Idealismus würden Louis Armstrong und Leonard Cohen vermutlich als Künstler aner-

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11 - am 21.01.2026, 05:20:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 44

Lyotard ließe sich ebenfalls einreihen: Schließlich thematisiert seine
Schrift Des Dispositifs Pulsionels von 1973 unter dem Einfluß der
Libido-Theorie von Sigmund Freud ja die Kunst als Ort der sexuellen
Rausch- und Entgrenzungserfahrung und als »Libido-Dispositiv«69.
Nur scheinbar in dieselbe Richtung deutet es allerdings, wenn Lyo-
tard neun Jahre später in einem Essay zur Beantwortung der Frage:
Was ist postmodern? programmatische Zweifel äußert, »ob das äs-
thetische Urteil« tatsächlich aufgrund einer Übereinstimmung des
Werks mit »festgestellten Regeln des Schönen« gefällt werden sollte,
und wenn er von einem »Schwinden der Wirklichkeit« spricht, dem
die Ästhetik der Postmoderne Rechnung tragen müsse. Der späte
Lyotard sieht die Lösung nämlich nicht in einer gefühlsästhetischen
Auffassung von Kunst, sondern in Kants Theorie des Erhabenen.70

Nur in Anknüpfung an diese Theorie läßt sich dem späten Lytord
zufolge ein adäquater Zugriff auf die Avantgarde-Kunst des 20. Jahr-
hunderts entwickeln, die der postmodernen Ästhetik zufolge das
Nicht-Darstellbare als das Nicht-Darstellbare zum Vorschein zu
bringen versucht und sich deshalb vorwiegend an »das Formlose«
und die »Abwesenheit von Form als möglichen Index des Nicht-Dar-
stellbaren«71 hält. Derart der Ästhetik Kants verpflichtet, steht zu-
mindest die postmoderne Ästhetik des späten Lyotard einer gefühls-
ästhetischen Auffassung von Kunst grundsätzlich entgegen.

Eine vierte wichtige Richtung ästhetischer Theorie des frühen
20. Jahrhunderts ist im Umkreis der Phänomenologie entstanden.
Unter den Ästhetikern dieser Richtung gibt es nun zwar nicht diesel-
be programmatische Ablehnung der gefühlsästhetischen Auffassung
von Kunst wie in den Kreisen der analytischen Ästhetik und der Kri-
tischen Theorie. So nimmt die Konzeption des ›Gefühls‹ in der phä-

44 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Gefühlsästhetik des angelsächsischen Idealismus. Eine Einführung.

kennen, nicht jedoch Wildwestgeschichten. Hier handelt es sich um das, was der späte
Collingwood ›Pseudo-Kunst‹ (so called art) nennt. Zunächst einmal heißt es: »If any
reader is offended at my suggesting an identity in principle between Brahms and Jazz,
I am sorry the suggestion offends him, but I make it deliberately.« Collingwood: Princi-
ples. A.a.O. 56. Dann aber will er von guter Jazzmusik die bloße Pseudo-Kunst unter-
schieden wissen, die nur unterhalten will und deshalb mit leicht verdaulichen Klischees
arbeitet. Diese von Collingwood sorgsam eingezogene Grenze sollte man gegen die Ab-
rißbirne der Postmoderne verteidigen.
69 Lyotard, Jean-François: Des Dispositifs Pulsionels. Paris 1973. Im Text zit. nach ders.:
Essays zu einer affirmativen Ästhetik. Übers. v. E. Kienle, J. Kranz. Berlin 1982, 45.
70 Vgl. vor diesem Hintergrund auch den Sammelband Das Erhabene. A.a. O.
71 Lyotard, Jean-François: Beantwortung der Frage: Was ist postmodern? In: Tumult 4.
1982, 131–141. Im Text zit. nach Wege aus der Moderne. A.a.O. 193–203.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11 - am 21.01.2026, 05:20:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 45

nomenologischen Ästhetik von Max Scheler beispielsweise einen
durchaus großen Raum ein. Um ein Beispiel herauszugreifen: Sein
Essay Über das Tragische von 1914 nähert sich dem Phänomen des
Tragischen, indem er ausführlich das Gefühl der tragischen Trauer als
ein reines Gefühl beschreibt, das sich ohne Beimischung von Ent-
rüstung oder Grauen einstellt, sobald die »Unabänderlichkeit und
Unabwendbarkeit der Wertvernichtung« vor »Augen steht«72, durch
welche das tragische Ereignis nach Scheler wesentlich gekennzeich-
net ist.

Roman Ingarden als ein zweiter wichtiger Vertreter der phäno-
menologischen Ästhetik stellt sich in dem Kapitel Die psychologi-
schen Auffassungen und das Problem der Identität des literarischen
Werks seines Buchs Das literarische Kunstwerk73 von 1931 dann je-
doch unmißverständlich in die Reihen der Gegner der Gefühlsästhe-
tik. Ingardens Opponenten sind französische und polnische Gefühls-
ästhetiker seiner Zeit.74 Sein erster Einwand lautet, daß »niemand die
Identität der von uns« während der Rezeption eines Kunstwerks »er-
lebten psychischen Inhalte mit den schon längst vergangenen Erleb-
nissen« des Künstlers behaupten könne. Schließlich würden die »Er-
lebnisse« des Künstlers ja »gerade in dem Moment« aufzuhören »zu
existieren, in welchem das von ihm geschaffene Werk erst zu existie-
ren anfängt«. Zweitens wäre es nicht einsichtig, warum man ein
»während des Schreibens« erlittenes Zahnweh dem Roman Die pol-
nischen Bauern von Reymont nicht zurechnen soll, wenn man es
andererseits für »durchaus berechtigt« hält, genau das »in bezug auf
das Liebesverlangen der Jagusia Bryna zu tun, das der Autor gewiß
nie selbst erlebt hat noch erleben konnte«. Ein dritter Einwand lautet,
daß auch eine Identifikation der von den Rezipienten »erlebten Er-
lebnisse« in »ihren Konsequenzen absurd« und »durchaus falsch«
wäre, weil es dann »sehr viele untereinander verschiedene ›Ham-
lets‹« geben würde, und weil man »ansonsten keine ästhetischen ›Ur-

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 45

Der Triumph des Schönen über das Gefühl in der dt. Ästhetik seit Winckelmann

72 Scheler, Max: Über das Tragische. In: Die Weißen Blätter 1/8. April 1914. Im Text zit.
nach ders.: Zum Phänomen des Tragischen. In: Gesammelte Werke 3. Vom Umsturz der
Werte. Bern 51972, (149–169) 157.
73 Ingarden, Roman: Das literarische Kunstwerk. Tübingen 1931/31965, 9–13.
74 Ingarden zitiert beispielsweise folgende Passage von Pierre Auidat: »L’oeuvre est es-
sentiellement un acte de la vie mentale«. Audiat, Pierre: La Biographie de l’œuvre litté-
raire. Esquisse d’une méthode critique. Paris 1925, 40. Sein Hauptangriffspunkt ist je-
doch Kleiner, Julius: Studien zur Literatur und Philosophie. In polnischer Sprache
erschienen 1925.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11 - am 21.01.2026, 05:20:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 46

teile‹ über die Werke der Kunst fällen könne. Nun gibt Ingarden die
gefühlsästhetische Auffassung von Kunst natürlich in so polemischer
Verzerrung wieder, daß eine Entgegnung sich eigentlich erübrigt. So
wäre es beispielsweise keinem der Gefühlsästhetiker des angelsächsi-
schen Idealismus eingefallen, den Stellenwert des Werks als ein »in
sich identisches Etwas« für das Erleben im Kontext Kunst abzuleug-
nen, wie es Ingarden von der psychologischen Auffassung von Kunst
generell behauptet. Im Gegenteil haben die Second-Oxford-Hegelia-
ner gegen die mentalistische Ästhetik Croces ganz ähnliche Argu-
mente ins Feld geführt, wie sie Ingarden gegen die Auffassung vor-
bringt, die er die ›psychologische Auffassung von Kunst‹ nennt.75

Belassen wir es bei der Feststellung, daß Ingarden anders als Scheler
gegen die gefühlsästhetische Auffassung von Kunst in Opposition
geht.

Hans-Georg Gadamer kritisiert in seinem Gründungsdokument
der hermeneutischen Ästhetik76 Wahrheit und Methode von 1960
zwar keine gefühlsästhetischen Positionen, widmet der Konzeption
des ›Gefühls‹ aber auch keine nennenswerte Aufmerksamkeit. Der
Grund ist vermutlich, daß Gadamers Ästhetik der wahrheitsästheti-
schen Tradition des deutschen Idealismus verpflichtet ist. In ihrem
Zentrum steht die Frage, »wie man der Wahrheit der ästhetischen
Erfahrung gerecht werden« und die »radikale Subjektivierung des
Ästhetischen überwinden« kann, die nach Gadamer »mit Kants Kri-
tik der Urteilskraft begonnen hat«. Gadamers Lösung besteht darin,
das Wahrheitsgeschehen im Kontext von Kunst nicht mehr am »Er-
kenntnisbegriff der Wissenschaft« zu messen, sondern »die Erfah-
rung der Kunst« statt dessen als ein »unabgeschlossenes Geschehen«
zu betrachten, in dem es »keine endgültige Ausschöpfung dessen«
geben kann, »was in einem Kunstwerk gelegen ist«, sondern nur eine
ständige Annährung unter den historisch und situativ gegebenen Be-
dingungen des Verstehens.77 In der näheren Untersuchung dieses

46 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Gefühlsästhetik des angelsächsischen Idealismus. Eine Einführung.

75 Vgl. Absatz 4.4.h.
76 Mit der Einordnung der hermeneutischen Ästhetik in den Traditionszusammenhang
der phänomenologischen Ästhetiken beziehe ich mich auf Iser, Wolfgang: Interpretati-
onsperspektiven moderner Kunsttheorie. In: Theorien der Kunst. Hrsg. v. D. Henrich,
W. Iser. Frankfurt a. M. 1982, 39f.
77 Ihren Ursprung hat die hermeneutische Auffassung von Kunst bei Martin Heidegger.
Beeinflußt vom Erlebnisbegriff Diltheys formulierte Heidegger in seinem Aufsatz Der
Ursprung des Kunstwerks von 1935 die These, daß das schöne Kunstwerk ›Ereignischa-
rakter‹ habe und im Prozeß des Rezipierens als ständig-sich-Entziehendes erst entstehe.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11 - am 21.01.2026, 05:20:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 47

Verstehens hat das Gefühl keinen nennenswerten Raum. Es be-
kommt lediglich in den Passagen einen gewissen Stellenwert, in de-
nen Gadamer die Wirkung beschreibt, die die Tragödie auf die Zu-
schauer haben sollte: Nach Gadamer gehört ein identifikatorisches
»Überkommenwerden von Jammer und Schauer« auf Seiten des Re-
zipienten nämlich unbedingt zum Tragödiengeschehen dazu. Nur
dann könne es zu dem »Nichtwahrhabenwollen« und zur Aufleh-
nung gegen »das grausige Geschehen« kommen, welches nach Gada-
mer die »universale Befreiung der beengten Brust« bedingt, die Ari-
stoteles »Reinigung« (katharsis) genannt hat. Wie aber kann das
physische Kunstwerk (das eine Aufführung einer Tragödie ja nun
einmal ist) solche Wirkungen in seinen Rezipienten hervorbringen?
Diese Fragen, die die gefühlsästhetische Auffassung von Kunst erst
interessant machen, diskutiert Gadamer nicht mehr. Er betont als
Hermeneutiker lediglich, daß »der Zuschauer mit der Sage noch be-
kannt« sein sollte, und daß »ihre Sprache ihn noch wirklich errei-
chen« sollte, damit der Tragödienstoff aus vergangenen Zeiten in
einer »Sinnkontinuität«78 für die Zuschauer späterer Zeiten steht
und für diese verstehbar bleibt. Wirkliche Anknüpfungspunkte für
eine Ästhetik des Gefühls gibt es also auch bei Gadamer nicht.

Der gefühlsästhetischen Auffassung von Kunst kommt die Re-
zeptionsästhetik von Hans Robert Jauß wohl noch am nächsten. Er-
stens stellt sie nämlich das Identifikationsmoment der ästhetischen
Erfahrung unter ausdrücklicher Berufung auf Gadamers »Theorie
der hermeneutischen Erfahrung« sogar ins Zentrum, wenn sie »das
ästhetische Genießen« als »Selbstgenuß im Fremdgenuß« definiert.
Zweitens und vor allem aber kritisiert sie die gefühlsfeindliche Auf-
fassung von Adorno mit interessanten Argumenten. Im Fokus der
Kritik stehen zwei Passagen. In der ersten Passage spricht Adorno
abfällig von »Ersatzbefriedigungen«, wenn gewisse ästhetische
Theorien behaupten, daß die Kunstrezipienten »in Aufregung gera-
ten« sollen, »wenn Musik sich aufgeregt gebärdet«. Sollte man die
ästhetische Wirkung tatsächlich »am Pulsschlag« messen können?
Mit dieser polemischen Wendung reitet Adorno eine seiner vielen

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 47

Der Triumph des Schönen über das Gefühl in der dt. Ästhetik seit Winckelmann

Heidegger, Martin: Der Ursprung des Kunstwerks. Vortrag 1935. Reprinted Stuttgart
1960, 54 f.
78 Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. Tübingen 1960/41975, 92–95, 123–
126. Vgl. auch ders. Die Aktualität des Schönen. Kunst als Spiel, Symbol und Fest.
Stutttgart 1977.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11 - am 21.01.2026, 05:20:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 48

Attacken gegen die gefühlsästhetische Auffassung von Kunst. Die
andere von Jauß paraphrasierte Passage ist Adornos berühmtes Dik-
tum, dem zufolge die aristotelische Katharsis als »eine Reinigungs-
aktion gegen die Affekte« zur »Unterdrückung« des »visierten Publi-
kums« beitragen würde. In den Augen von Jauß verkennt Adorno in
seiner Affektfeindlichkeit jedoch »die kommunikative Leistung der
Kunst auf der Ebene jener primären Identifikationen wie Bewun-
derung, Rührung, Mitlachen, Mitweinen«, die zudem »nur ästheti-
scher Snobismus für vulgär halten« könne. Und wenn Adorno an
anderen Stellen seines Buches von den Momenten der »Betroffen-
heit« und »Erschütterung« in der ästhetischen Erfahrung spricht,
»um sie dem üblichen Erlebnisbegriff oder Kunstgenuß entgegen-
zusetzen« – führt er dann nicht durch die Hintertür die »zuvor abge-
lehnte Katharsis« einfach wieder ein?79 Jauß will auf die ästhetischen
Kategorien von »Identifikation« und »Katharsis« weder verzichten,
noch will er sie ausschließlich »unter pejorativen Vorzeichen«80 be-
schreiben und verteufeln, wenn er Adornos Vorbehalte gegen die
emotionalen Manipulationen durch die Kulturindustrie auch durch-
aus teilt. Jauß’ Rezeptionsästhetik enthält also immerhin Passagen,
welche die gefühlsästhetische Auffassung von Kunst gegen Adorno
als einen ihrer wirkmächtigsten Gegner verteidigen.

Aber eine Schwalbe macht noch keinen Sommer: Einige wenige
entgegenkommende Passagen in prominenten ästhetischen Theorien
können keinen Nährboden für eine freundliche Akzeptanz der ge-
fühlsästhetischen Auffassung von Kunst schaffen. Die systematisch
ambitionierten ästhetischen Debatten der unmittelbaren Gegen-
wart81 finden zumindest im deutschen Sprachraum weitgehend zwi-
schen den genannten Lagern von Kritischer Theorie, analytischer

48 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Gefühlsästhetik des angelsächsischen Idealismus. Eine Einführung.

79 Adorno: Ästhetische Theorie. A.a.O. 362, 354, 364.
80 Jauß, Hans Robert: Ästhetische Erfahrung und Literarische Hermeneutik. Frankfurt
1982/41984, 26, 84, 47f., 51, 64f.
81 Ich habe mit dieser Äußerung Autoren wie Rüdiger Bubner, Josef Früchtl, Christoph
Menke, Martin Seel, Birgit Recki, Christl Fricke, Lambert Wiesing, Brigitte Scheer,
Ursula Franke, Karl-Heinz Bohrer, Karlheinz Lüdeking, Oliver Scholz und Wolfgang
Welsch im Sinn, und diese wenigen nenne ich natürlich nur stellvertretend für viele
andere, die hier nicht genannt werden können, weil die Trends der Gegenwartsästhetik
nicht mein Thema sind. Vgl. stellvertretend für viele weitere Schriften und Autoren
beispielsweise Bubner: Ästhetische Erfahrung. A.a.O.; sowie Früchtl: Ästhetische Er-
fahrung und moralisches Urteil. A.a.O.; sowie Menke, Christoph: Die Souveränität
der Kunst. Ästhetische Erfahrung nach Adorno und Derrida. Frankfurt a.M. 1988,
21991; sowie Seel, Martin: Eine Ästhetik der Natur. Frankfurt a. M. 1996; sowie ders.:

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11 - am 21.01.2026, 05:20:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 49

Ästhetik, Postmoderne, Hermeneutik und Rezeptionsästhetik statt,
in denen die Ästhetik Kants einen mehr oder weniger großen Einfluß
bewahrt. Die gefühlsästhetische Auffassung von Kunst hingegen hat
im angehenden 21. Jahrhundert so gut wie gar keine Anhänger. Al-
lerdings gibt es im 20. Jahrhundert dem allgemeinen Trend zum
Trotz dennoch zwei nennenswerte Ausnahmen.

Hinzuweisen ist erstens auf die pragmatistische Ästhetik Art as
Experience von John Dewey aus dem Jahr 1934. Hier spielt das Ge-
fühl sogar eine ganz zentrale Rolle. Dewey unterscheidet ästhetische
und banale Erfahrungen durch ihre emotionale Intensität. Er stellt an
die künstlerische Ausdruckshandlung die Anforderung, daß sie
»brennende Sehnsüchten und Leidenschaften« zum Ausdruck zu
bringen habe. Er fordert vom Künstler besondere emotionale Inten-
sität und Aufrichtigkeit. Das physische Kunstwerk wird als adäquate
Verkörperung eines intensiven und leidenschaftlichen Gefühls be-
trachtet. Schließlich betont Dewey sogar, daß die emotionale Intensi-
tät und Komplexität des ästhetischen Erlebens das zentrale Kriterium
jedes ästhetischen Urteils zu sein habe. In ihren zentralen Passagen
erweist sich die pragmatistische Ästhetik John Deweys somit in auf-
fälliger Deutlichkeit als eine Ästhetik des Gefühls.82 Das ist nun alles
andere als ein Zufall. Deweys pragmatistische Ästhetik gehört näm-
lich in die gefühlsästhetische Tradition des angelsächsischen Idealis-
mus.83

Die zweite nennenswerte Ausnahme ist die Ästhetik Feeling and
Form von Susanne Langer von 1953, die dem weiten Feld der sym-
bol- und zeichentheoretischen Ästhetiken zuzuordnen ist. Zwar di-
stanziert sich Langer von der Auffassung vom Kunstwerk als ›Aus-
druck des Gefühls‹, um es statt dessen jedoch als Zeichen bzw. als
Symbol für ein Gefühl bzw. für ein Erleben zu definieren. Die Affi-
nitäten zur gefühlsästhetischen Auffassung der angelsächsischen
Idealisten sind in dieser Ästhetik nicht nur genauso offensichtlich
wie im Falle von John Dewey, sondern auch ebenso leicht zu erklären:
Langers ästhetische Theorie ist nämlich keinesfalls nur unter dem

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 49

Der Triumph des Schönen über das Gefühl in der dt. Ästhetik seit Winckelmann

Die Kunst der Entzweiung. Zum Begriff der ästhetischen Rationalität. Frankfurt a.M.
1985.; sowie Welsch, Wolfgang: Ästhetisches Denken. Stuttgart 1989.
82 Dewey, John: Art as Experience. New York 1934. Auch als John Dewey – The Later
Works. Bd. 10. Hrsg. v. J. A. Boydston. Carbondale/Edwardsville 1981ff. Im Text zit.
nach ders.: Kunst als Erfahrung. Übers. von Ch. Velten, G. von Hofe, D. Sulzer. Frank-
furt a.M. 1980, 47–56, 77–96, 170–218. Vgl. ausführlich dazu Abschnitt 6.3.
83 Vgl. dazu Absatz 6.3.a.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11 - am 21.01.2026, 05:20:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 50

Einfluß von Ernst Cassirers Symboltheorie84 entstanden. In entschei-
denden Passagen ist sie vielmehr deutlich der Gefühlsästhetik des
angelsächsischen Idealismus verpflichtet: Es spricht Bände, wenn
Langer das Schlußkapitel85 ihrer Ästhetik der Verortung gegenüber
Benedetto Croce und Robin George Collingwood widmet.

4. Die Stationen der Gefühlsästhetik des angelsächsischen
Idealismus

Anders als die Ästhetik des deutschen Idealismus gibt die Ästhetik
des angelsächsischen Idealismus das Gefühl als die zentrale ästheti-
sche Konzeption niemals zugunsten des Schönen auf. Das heißt
nicht, daß sie die Entwicklung in Deutschland völlig ignorieren wür-
de. Schließlich ist kein Geringerer als der frühe Schelling einer ihrer
wichtigsten Referenzautoren – wenn seine Ästhetik auch sehr inter-
essengeleitet und selektiv rezipiert wird. Statt sich aber wie die deut-
schen Ästhetiker gegen das Gefühl ganz auf die Seite eines mit einem
hohen Wahrheitsanspruch befrachteten Schönen zu schlagen, stre-
ben die Ästhetiker des angelsächsischen Idealismus eine Symbiose
beider Konzeptionen an. Die Ästhetik des angelsächsischen Idealis-
mus ist zumindest in ihrer formativen Anfangsphase der englischen
Romantik eine Ästhetik des schönen Gefühls, und ihr Hauptanliegen
gilt dem Aufweis der Wahrheitsfunktion von Kunst.

(a) Ästhetisch Schönes und ontologisch Schönes. Unter ›schönen Ge-
fühlen‹ werden in offensichtlicher Anlehnung an Burke Gefühle der
Sympathie, Liebe, Zuneigung, Freude und Freundlichkeit verstan-
den. Das terminologische Problem entsteht nun daraus, daß solche
schönen Gefühle offensichtlich nicht nur von Gegenständen und Per-
sonen hervorgerufen werden, die in einem ästhetischen Sinne schön
aussehen oder schön klingen: Ich kann mich durchaus in jemanden
verlieben, der in einem ästhetischen Sinne unattraktiv ist, weil ich

50 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Gefühlsästhetik des angelsächsischen Idealismus. Eine Einführung.

84 Vgl. zu Cassirers Symboltheorie u.a. Cassirer, Ernst: Sprache und Mythos. Hamburg
1925; sowie ders.: Wesen und Wirkung des Symbolbegriffs. Oxford 1925. Reprinted
Darmstadt 1965.
85 Langer, Susanne: Feeling and Form. London 1963/51973, 369–410. Langers Ver-
ortung gegenüber Collingwood und Croce wird in Absatz 6.4.m. diskutiert.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11 - am 21.01.2026, 05:20:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 51

ihn für liebenswürdig halte. Vor allem aber kann ich schöne Gefühle
entfalten, wenn ich jemanden in moralischer Hinsicht besonders
hoch schätze. Zumindest im frühen angelsächsischen Idealismus ist
es von zentraler Bedeutung, daß schöne Gefühle nicht nur von ästhe-
tisch Schönem evoziert werden können, sondern in besonderem Ma-
ße auch von Dingen oder Personen, die besonders liebenswürdig,
sympathisch und wohlmeinend oder (hier macht sich der Einfluß
von Hume bemerkbar) in moralischer Weise besonders vorbildlich
sind. Man ist hier der Auffassung, daß schöne Gefühle aufgrund ei-
nes innewohnenden Evidenzwissens um die eigentliche Güte und
Vollkommenheit desjenigen entstehen, womit wir in der göttlichen
Schöpfung umgeben sind. Ja, mehr noch: Den frühen angelsächsi-
schen Idealisten zufolge wurzeln ›schöne Gefühle‹ primär in einem
angeborenen Wissen um die Beschaffenheit des Seienden, und nur
beiläufig in einem Gefallen am ästhetisch Schönen. Im ästhetisch
Schönen wird vielmehr nur das Hilfsmittel zur Wiedererinnerung
an unser Wissen um die eigentliche Schönheit bzw. Liebenswürdig-
keit bzw. Güte der göttlichen Schöpfung gesehen, die umfassender
und überwältigender ist, als es jede ästhetische Schönheit je sein
kann. Nur deshalb findet das ästhetisch Schöne in der Gefühlsästhe-
tik des angelsächsischen Idealismus Beachtung. Es gilt als dasjenige
sinnlich wahrnehmbare Gewand, welches dem Liebenswürdigen an-
gemessen ist, weil es ein unmittelbares Gefallen auslöst, welches uns
an unser vielleicht verschüttetes Wissen um die Güte und Vollkom-
menheit der Schöpfung und ihres Inventars wieder heranführen
kann. Der gefühlsästhetischen Auffassung der englischen Romantik
zufolge sollte der Künstler alles, für das er sich begeistert und von
dem er sich liebend angezogen fühlt, in eine ästhetisch schöne Gestalt
einkleiden, um die Vollkommenheit des Schöpfungszusammenhan-
ges, die er als Künstler gefühlt hat, für andere sichtbar und erfahrbar
zu machen. Das ist im Kern die Auffassung von Kunst im frühen
angelsächsischen Idealismus.

Diese Auffassung läßt sich nur rekonstruieren, wenn die beiden
grundsätzlich verschiedenen Verwendungsweisen von ›Schönheit‹
als ›ästhetische Schönheit‹ und als ›in einem Wissen über die Voll-
kommenheit des Schöpfungszusammenhangs und die moralische
Vorbildlichkeit, Güte und Liebenswürdigkeit ihrer Menschen wur-
zelnde Freude‹ terminologisch unterschieden werden können. Um
der Tatsache der doppelten Verwendung des Begriffs ›Schönheit‹ im
frühen angelsächsischen Idealismus terminologisch gerecht zu wer-

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 51

Die Stationen der Gefühlsästhetik des angelsächsischen Idealismus

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11 - am 21.01.2026, 05:20:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 52

den, ohne das oben aufgeführte Wortungetüm zu verwenden, werde
ich mich im Laufe meiner Abhandlung damit behelfen, von der on-
tologischen Schönheit von Dingen, Personen oder Ereignissen zu
sprechen, wenn bei den angelsächsischen Idealisten die Rede davon
ist, daß etwas ›schöne Gefühle‹ evoziert, weil ich um seine Liebens-
würdigkeit, Güte oder moralische Vorbildlichkeit weiß.86 So unschön
dieser Begriff ist, so trifft er doch genau, was gemeint ist: Daß schöne
Gefühle nämlich nicht nur durch ästhetische Schönheit, sondern
auch durch ein Wissen (Logos) um die eigentliche Schönheit der
Schöpfung (bzw. des Seienden) jenseits jeder ästhetischen Schönheit
ausgelöst werden können, für die die ästhetische Schönheit dann je-
doch das einzig wirklich angemessene Gewand ist. Von ›ästhetischer
Schönheit‹ wird hingegen die Rede sein, wenn etwas den Sinnen ge-
fällt, weil es schön aussieht oder klingt.

(b) Der frühe Schelling und die angelsächsische Romantik. Die Ent-
wicklungsgeschichte der Gefühlsästhetik des angelsächsischen Idea-
lismus beginnt in England mit der sogenannten Lake-School. Die
Lake-School ist eine Gruppe von namhaften Dichtern der englischen
Romantik, die – am Vorbild des Jenaer Kreises der deutschen Roman-
tik orientiert – ebenfalls einen Freundeskreis gründeten. Im Zentrum
dieses Kreises stehen mit William Wordsworth und Samuel Taylor
Coleridge zwei philosophisch interessierte Künstler, die sich über die
Bedingungen und über das Leistungsvermögen ihres künstlerischen
Tuns klar werden wollen.87 Beide verstehen sich sowohl als Dichter
als auch als Philosophen. Das erklärt, warum in der englischen Ro-
mantik vor allem eine Frage im Zentrum steht: Die Frage nach der
Wahrheitsleistung von Kunstwerken im Vergleich zur Philosophie
nämlich. Läßt sich die Existenz des Künstlers damit rechtfertigen,
daß uns die Kunst wie die Philosophie darüber aufklärt, wie die
Wirklichkeit jenseits aller Kontingenzen tatsächlich beschaffen ist?
Oder sind Kunstwerke bloße Fantasieprodukte, die zwar interessant,
faszinierend oder sogar schön sein mögen, aber mit unserer Wirk-
lichkeit nichts zu tun haben? Die sogenannten Dichterphilosophen

52 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Gefühlsästhetik des angelsächsischen Idealismus. Eine Einführung.

86 Die Unterscheidung von ontologischer und ästhetischer Schönheit deutet sich erst-
malig bei Wordsworth an. Vgl. Absatz 2.1.c. Sie findet sich bei Coleridge als Unterschei-
dung von konkreter und abstrakter Schönheit wieder, und bei Emerson als Unterschei-
dung von primärer und sekundärer Schönheit. Vgl. Absatz 2.3.b. zu Coleridge und
Absatz 2.4.d. zu Emerson.
87 Vgl. dazu im Detail das gesamte 2. Kapitel.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11 - am 21.01.2026, 05:20:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 53

Wordsworth und Coleridge sind davon überzeugt, daß Kunstwerke
und hier speziell die Dichtung mit der Philosophie durchaus konkur-
rieren können.

Eine Bestätigung finden sie während einer Deutschlandreise.
Hier lernen sie nämlich die Philosophie des frühen Schelling kennen.
Speziell Schellings Rede Über das Verhältnis der Bildenden Künste
zur Natur von 1807 begeistert sie. Diese Schrift beeinflußt die Äs-
thetik der angelsächsischen Romantik durch ihre fast wörtliche Wie-
dergabe in Coleridges Aufsatz On Poesy or Art88 von 1818 nachhal-
tig. Die Lakers lesen Schellings Rede nämlich so, daß sie ihnen
bestätigt, was sie immer schon in der Kunst gesehen haben. Sie sehen
sich darin bekräftigt, daß Kunstwerke mit der Philosophie konkurrie-
ren können, insofern sie ihre Gegenstände mit ästhetisch schönen
Mitteln als liebenswürdige präsentieren. Dann leisten Kunstwerke
nämlich der Philosophie Vergleichbares, indem sie uns die Dinge zei-
gen, wie sie der Auffassung der englischen Romantik nach tatsächlich
sind. Hingegen täuschen uns die Werke, die uns ihre Gegenstände
mit ästhetisch häßlichen Mitteln als antipathische präsentieren; sie
sind Machwerke ohne philosophische Leistungsfähigkeit. Diese rela-
tiv schlichte Dichotomie findet sich bei Schelling so natürlich nicht.
Die Mißverständnisse der englischen Romantik wird meine Abhand-
lung allerdings nur am Rande aufklären können, weil sie sich primär
als Rezeptionsgeschichte der Ästhetik des angelsächsischen Idealis-
mus versteht, und nicht als quellenkritische Abhandlung über die
Ästhetik des deutschen Idealismus.89 Für meinen Gedankengang ist
die Tatsache entscheidend, daß die Dichotomie von häßlichen Mach-
werken ohne philosophische Leistungsfähigkeit gegenüber schönen
Kunstwerken mit philosophischer Leistungsfähigkeit im angelsächsi-
schen Idealismus ihren festen Platz erhält, nachdem die englischen
Dichter meinen, sich auf eine philosophische Autorität wie Schelling
berufen zu können.

Ihre wirkmächtige Fortsetzung findet die englische Romantik
zunächst im amerikanischen Transzendentalistenkreis um Ralph
Waldo Emerson. Emerson hatte diesen im Amerika seiner Zeit außer-
ordentlich einflußreichen Kreis im Jahr 1836 gegründet, nachdem er

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 53

Die Stationen der Gefühlsästhetik des angelsächsischen Idealismus

88 Coleridge, Samuel Taylor: On Poesy or Art. 1818. In ders.: Biographia Literaria.
2 Bde. Hrsg. v. J. Shawcross. Oxford 1907. Reprinted 1939/1949, (253–263) 254f.
89 Die gröbsten Mißverständnisse werden im Kapitel 2.4. jedoch zumindest angespro-
chen.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11 - am 21.01.2026, 05:20:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 54

den Freundeskreis der Lakers während einer Europa-Reise kennen-
gelernt hatte. Die Genese der angelsächsischen Gefühlsästhetik in
der englischen Romantik; ihre Wirkmächtigkeit in der amerikani-
schen Romantik im Transzendentalistenkreis um Ralph Waldo Emer-
son; ihre erste, allerdings kaum zur Kenntnis genommene Infra-
gestellung durch den amerikanischen Dichter Edgar Allan Poe sowie
die Kritik der sogenannten Second-Oxford-Hegelianer im ausgehen-
den 19. Jahrhundert sind Gegenstand des 2. Kapitels dieser Abhand-
lung.

(c) Der Einfluß der Hegelschen Ästhetik. So einflußreich Schellings
Ästhetik im angelsächsischen Sprachraum im frühen 19. Jahrhundert
auch ist – letztlich läuft ihr die Ästhetik Hegels den Rang ab. Der
wichtigste Grund ist die Schönheitsfixierung der englischen Roman-
tik. Vermeintlich mit der Autorität des frühen Schelling im Rücken,
legt die Ästhetik der englischen Romantik die Künstler ja darauf fest,
liebenswürdige Dinge und Menschen in ästhetisch schöner physi-
scher Gestalt zu zeigen. Fast ein ganzes Jahrhundert lang dominiert
diese Auffassung von der Kunst das ästhetische Denken im angel-
sächsischen Sprachraum. Im ausgehenden 19. Jahrhundert entsteht
im Umfeld des sogenannten ›Oxford-Idealismus‹ jedoch eine starke
ästhetische Opposition. Der Oxford-Idealismus ist eine englische Be-
wegung idealistischen Philosophierens, die in einschlägiger Literatur
auch ›Oxford-Hegelianismus‹, ›Britischer Idealismus‹ oder ›Briti-
scher Hegelianismus‹ genannt wird. Die Bewegung formiert sich in
der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts um den Oxforder Moralphi-
losophen Thomas Hill Green. Als Anlaß gilt gemeinhin das Buch The
Secret of Hegel des schottischen Philosoph J. H. Stirling aus dem Jahr
1865, das in England kurz nach seinem Erscheinen eine regelrechte
Euphorie für Hegels Philosophie auslöst. Auf diese erste Generation
von Oxford-Idealisten folgt eine zweite Generation, die zumeist die
›Second-Oxford-Hegelianer‹ genannt werden. Schließlich folgt noch
eine dritte Generation von sogenannten ›Third-Oxford-Idealisten‹.
Die Abwendung der angelsächsischen Ästhetik vom frühen Schelling
vollzieht sich im sogenannten Second-Oxford-Hegelianismus.

Eine ganz entscheidende Rolle kommt hier dem Second-Oxford-
Hegelianer Bernard Bosanquet zu. Dieser startet nämlich im Jahr
1892 in seiner wirkmächtigen A History of Aesthetic90 (das Werk ist

54 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Gefühlsästhetik des angelsächsischen Idealismus. Eine Einführung.

90 Bosanquet, Bernard: A History of Aesthetic. London 1892/41917.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11 - am 21.01.2026, 05:20:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 55

bis heute ein Standardwerk der Ästhetikgeschichte im angelsächsi-
schen Sprachraum) einen massiven Werbefeldzug für die Ästhetik
Hegels und gegen die Ästhetik des frühen Schelling. Dieser Werbe-
feldzug basiert auf der These, daß sich die Ästhetik des doch einiger-
maßen verworrenen und chaotischen frühen Schelling in viel syste-
matischerer und durchdachterer Form bei Hegel finden würde.
Natürlich ist diese These völlig falsch: Bosanquet meint natürlich
die Philosophie Schellings in der Lesart der englischen Romantik.
Gleichwohl aber hat Bosanquets Werbefeldzug durchschlagenden Er-
folg91: Mit der Berufung auf die Autorität Hegels gegen die Autorität
des frühen Schelling kann die Ästhetik des Oxford-Hegelianismus
der Ästhetik der englischen Romantik im späten 19. Jahrhundert
den Rang ablaufen.

Jenseits aller Mißverständnisse und Fehlinterpretationen nicht
nur der Ästhetik Schellings, sondern auch der Ästhetik Hegels im
angelsächsischen Sprachraum gibt es nun tatsächlich einen sachli-
chen Grund, warum hier von der Ästhetik Hegels im späten 19. Jahr-
hundert ein neuer Impuls ausgehen kann, der von der Ästhetik des
frühen Schelling so nicht hätte ausgehen können. Anders als die Äs-
thetik des frühen Schelling bietet die Ästhetik Hegels nämlich
schlichtweg überhaupt keinen Ansatzpunkt mehr, Kunstwerke’ im
Sinne der angelsächsischen Romantik darauf festzulegen, daß sie ihre
Gegenstände mit ästhetisch schönen Mitteln als liebenswürdige zei-
gen sollen. Der Grund ist die normative Forderung im Zentrum von
Hegels Ästhetik, daß jedes Kunstwerk seinen Gehalt (sei er profaner
oder religiöser Natur) in einer entsprechenden physischen Gestalt
adäquat zu verkörpern hat. Mit diesem Begriff vom ›Kunstwerk‹
kommt Hegels Ästhetik dem wohl wichtigsten Bedürfnis der angel-
sächsischen Ästhetiker des ausgehenden 19. Jahrhunderts entgegen.
Bei diesen Ästhetikern hat sich in Auseinandersetzung mit der
schönheitsorientierten Ästhetik der englischen Romantik nämlich
die Auffassung durchgesetzt, daß negative Gefühle wie Angst, Ekel,
Abscheu oder Haß ebenfalls ihren Platz in der Kunst haben sollten,
weil auch solche Gefühle zum Leben gehören. Hegels Begriff vom

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 55

Die Stationen der Gefühlsästhetik des angelsächsischen Idealismus

91 Zudem werden die Ästhetiken Hegels und des frühen Schelling in angelsächsischer
Literatur vielerorts bis ins 20. Jahrhundert hinein oft irreführenderweise in einem
Atemzug genannt. Lange gilt Hegel hier als ›der bessere Schelling‹. Vgl. stellvertretend
Pepper, Stephen: Aesthetic Quality. New York 1937. Reprinted Westport (Connecticut)
1965/1970.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11 - am 21.01.2026, 05:20:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 56

›Kunstwerk‹ als adäquate physische Verkörperung seines Gehalts
bietet dem Second-Oxford-Idealisten den gesuchten Ansatzpunkt
zur Entwicklung eines Begriffs vom ›Kunstwerk‹, der sehr viel um-
fassender ist als der auf positive Gefühle fixierte Begriff der eng-
lischen Romantik: Es entsteht eine Auffassung vom Kunstwerk, der
zufolge das Kunstwerk die adäquate physische Verkörperung eines
aufrichtig empfundenen, öffentlich interessanten und intensiven Ge-
fühls zu sein hat, und das unabhängig davon, ob es sich um positive
Gefühle der Freude oder Bewunderung oder um negative Gefühle der
Angst, der Abscheu oder des Ekels etc. handelt. Das 3. Kapitel dieser
Abhandlung räumt die Mißverständnisse aus, die der frühe Bosan-
quet in seiner Ästhetikgeschichte über das Verhältnis Hegels zum
frühen Schelling geschaffen hat.92 Vor allem aber lotet es die Reich-
weite und die enormen Möglichkeiten von Hegels Begriff vom ›schö-
nen Kunstwerk‹ aus.

(d) Die Einflüsse von John Ruskin und Benedetto Croce. Nun steht
die Gefühlsästhetik des Second-Oxford-Hegelianismus natürlich
nicht nur unter dem Einfluß der Ästhetik Hegels. Es gibt noch andere
Einflüsse. Da ist erstens die Ästhetik des Oxforder Kunsthistorikers
John Ruskin. Im Zentrum seiner frühen ästhetischen Schriften steht
die Frage, ob es Korrespondenzen gibt zwischen dem, was die physi-
schen Strukturen von Kunstwerken verkörpern, und der Moralität
und Befindlichkeit der Individuen und Völker, in denen die Kunst-
werke entstanden sind. Wie sind die Kunstwerke beschaffen, die auf
eine hochentwickelte Moral eines Individuums oder eines Volkes
hindeuten? Diese Frage beschäftigt den frühen Ruskin. Wie müssen
die äußeren Lebensbedingungen in einer sozialen Gemeinschaft be-
schaffen sein, damit hochrangige Kunstwerke und ansprechend ge-
staltete Gebrauchsgegenstände hervorgebracht werden können? Das
ist die zentrale Frage des späten Ruskin. Seine diesbezüglichen Über-
legungen drücken der Gefühlsästhetik des angelsächsischen Idealis-
mus deutlich ihren Stempel auf.

Darüber hinaus bereichert Ruskin die Gefühlsästhetik des an-
gelsächsischen Idealismus durch kunsthistorische Detailanalysen zu
der Frage, welche physischen Materialstrukturen welchen Gehalten
adäquat sind und welche nicht. Seine kunsthistorischen Schriften lie-
fern eine beeindruckende Fülle von anschaulichem Material zur der

56 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Gefühlsästhetik des angelsächsischen Idealismus. Eine Einführung.

92 Vgl. Absatz 5.1.b.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11 - am 21.01.2026, 05:20:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 57

Frage, was sich aus den physischen Strukturen von Kunstwerken
über das ableiten läßt, was die Kunstwerke gewollt oder ungewollt
aussagen und verkörpern. Das war für die gerade im Entstehen be-
griffene Ästhetik des Second-Oxford-Hegelianismus eine willkom-
mene Ergänzung ihrer ästhetischen Überlegungen. Sie fanden bei
Ruskin schließlich veranschaulicht, was mit Hegels Adäquatheits-
bedingung konkret gemeint sein könnte, der zufolge die physischen
Materialstrukturen dem rationalen oder emotionalen Gehalt eines
Kunstwerks adäquat sein sollen.

Durch rege Übersetzungsbemühungen durch den Third-Ox-
ford-Idealisten Robin George Collingwood hat schließlich auch eine
Ästhetik enormen Einfluß, die man in einer angelsächsischen Ästhe-
tiktradition eigentlich nicht erwartet: Die frühe Ästhetik des neapoli-
tanischen Philosophen Benedetto Croce. Seine Ästhetik wird im
angelsächsischen Sprachraum des frühen 20. Jahrhunderts als ›hege-
lianische Ästhetik‹ gehandelt, weil Croce sich im beginnenden
20. Jahrhundert einen Namen als Kritiker der Hegelschen Ästhetik
gemacht hat, und weil seine eigene frühe Ästhetik Teil einer Philoso-
phie des Geistes ist. Die Etikettierung ist inhaltlich nicht nachvoll-
ziehbar. Gleichwohl läßt sich Einfluß von Croces früher Ästhetik da-
mit erklären, daß sie als vorgeblich ›hegelianische Ästhetik‹ gleich
drei der bis dahin unbestrittenen Zentralthesen der Gefühlsästhetik
des angelsächsischen Idealismus infrage stellt und somit eine ganz
massive Provokation bedeutet. Erstens leugnet sie, daß Kunstwerke
uns im Sinne der angelsächsischen Romantik Aufschluß über die
Wirklichkeit oder über die Bedingungen unserer Existenz geben kön-
nen. Damit stellt sie in Abrede, daß Kunstwerke in irgendeiner Weise
mit der Philosophie konkurrieren würden. Zweitens bestreitet der
frühe Croce ganz explizit, daß die Ästhetik irgend etwas mit »dem
Sympathischen und Antipathischen und mit all ihren Spielarten«93

zu schaffen habe. Laut Croce soll sich die Ästhetik einzig auf die
formalen Aspekte einer ästhetischen Gestaltung beschränken und
die Beschaffenheit der jeweiligen Gehalte als irrelevant ausblenden.
Drittens behauptet sie, daß das physische Kunstschaffen der künst-

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 57

Die Stationen der Gefühlsästhetik des angelsächsischen Idealismus

93 Croce, Benedetto: Estetica com scienza dell’espressione e linguistica generale. Mai-
land/Palermo/Neapel 1902/21903. Auch als ders.: Aesthetic: As Science of Expression
and General Linguistic. Hrsg. u. übers. v. D. Ainslie. New York 1909. Reprinted 1964. Im
Text zit. nach ders.: Ästhetik als Wissenschaft des Ausdrucks und Allgemeine Lingui-
stik. Theorie und Geschichte. Übers. von K. Federn. Leipzig 1905, 51, 79–89.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11 - am 21.01.2026, 05:20:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 58

lerischen Tätigkeit äußerlich sei, und das physische Kunstwerk bloß
eine verzichtbare Gedächtnisstütze. Alle drei Thesen stellten für die
Gefühlsästhetiker des Oxford-Idealismus eine massive Provokation
dar. Vor allem der Second-Oxford-Hegelianer Bernard Bosanquet
wird zu einem eingeschworenen Gegner des vermeintlichen Hegelia-
ners Benedetto Croce. Um die Einflüsse von Ruskin und Croce auf die
Ästhetik des angelsächsischen Idealismus im ausgehenden 19. und
im beginnenden 20. Jahrhundert geht es im vierten Kapitel des Bu-
ches.

(e) Die Hochblüte im Second-Oxford-Idealismus. Ihren Höhepunkt
hat die Gefühlsäshetik des angelsächsischen Idealismus schließlich
im Second-Oxford-Hegelianismus bei Bernard Bosanquet und An-
drew Bradley. Hier werden die heterogenen Ideen aus der Ästhetik
der englischen Romantik, aus der Ästhetik Hegels, aus den kunst-
historischen Schriften Ruskins, aus der Ästhetik des frühen Croce
und aus den ästhetischen Skizzen von Wilhelm Wundt zu einem ho-
mogenen Ganzen verwoben. Hier stellt sich die Gefühlsästhetik des
angelsächsischen Idealismus erstmals in ihrer ausgereiften Gestalt
dar.

Der frühe Bernard Bosanquet entwirft schon in seiner wirk-
mächtigen A History of Aesthetic von 189294 eine Art Programm-
skizze, welche die wichtigsten Themen enthält, die dem frühen Bo-
sanquet zufolge in einer hegelianischen Gefühlsästhetik behandelt
werden sollten. Geklärt werden soll erstens, ob man als hegelia-
nischer Gefühlsästhetiker nicht vielleicht doch eine Ästhetik der Na-
tur schreiben kann? Das ist natürlich zum einen vor dem Hinter-
grund zu sehen, daß sich Hegels Ästhetik explizit als Philosophie
der Kunst versteht und das Naturschöne als ästhetisch uninteressant
ausschließt.95 Zum anderen ist diese Frage auch davon motiviert, daß
man in Naturschönem wohl kaum eine Gefühlsäußerung sehen
kann. Zweitens soll die Frage behandelt werden, welche Beziehungen
es zwischen der Beschaffenheit von Kunstwerken und den lebens-
weltlichen Bedingungen gibt, unter denen sie entstanden sind. Läßt
sich von der Schönheit eines Kunstwerks schließen, daß es in einer
Gesellschaft entstanden ist, in der es sich gut und zufrieden leben

58 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Gefühlsästhetik des angelsächsischen Idealismus. Eine Einführung.

94 Bosanquet: History. A.a. O. 441–469.
95 Das gilt zumindest für Hegels Ästhetik, wie sie der Herausgeber Hotho veröffentlicht
hat. Vgl. mehr dazu im Kapitel 3.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11 - am 21.01.2026, 05:20:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 59

läßt? Was bringt das Werk eines Menschen über seine emotionale
Verfassung und über die Bedingungen seiner Existenz zum Aus-
druck? Die wichtigsten Fragen des frühen Bosanquet ranken sich je-
doch um den gefühlsästhetischen Begriff vom ›Kunstwerk‹ als der
adäquaten Verkörperung eines Gefühls in physischem Material. Ein
solcher Begriff macht schließlich zunächst einmal ganz prinzipielle
Überlegungen dazu erforderlich, ob sich über die Bedingungen der
Adäquatheit der Verkörperung von Gefühlen in physischem Materi-
al Verbindliches sagen läßt. Gibt es irgendeinen auffindbaren »Me-
chanismus«, durch welchen »der Inhalt in ein konkretes Objekt ge-
langt, das den Sinnen gefällt«96? Und gibt es Korrelationen zwischen
der Stimmigkeit einer Verkörperung und den traditionellen Redew-
eisen vom Schönen und Häßlichen? Wenn die Kunstwerke einer Zeit
demonstrativ abstoßend und erschreckend sind – sollte man das als
Zeichen von Kraft, besonderer Expressivität und Unkonventionalität
deuten, oder vielmehr als Ausdruck von Unglück und Unterdrük-
kung? So fragt der frühe Bosanquet.

Der späte Bosanquet entwickelt in seinen Three Lectures on
Aesthetic von 1915 Antworten auf die skizzierten Fragen. Den inter-
essantesten und weiterführendsten Teil dieser Ästhetik stellen wohl
die Passagen über das ›in schwieriger Weise Schöne‹ in der Kunst dar.
So nennt der späte Bosanquet Kunstwerke, welche anstrengend zu
rezipieren sind, weil sie negative Gefühle adäquat verkörpern. Diese
Passagen sind eine wahre Fundgrube für die gefühlsästhetische Re-
habilitierung der Ästhetik des Häßlichen als Ästhetik des Antipathi-
schen. In Opposition zur englischen Romantik haben die Ästhetiker
des Second-Oxford-Idealismus ein ganz besonderes Interesse an
Kunstwerken, welche negative Gefühle wie Abscheu, Ekel, Verwir-
rung oder Angst zum Gegenstand haben. Der späte Bosanquet ent-
wickelt einen Begriff vom ›Kunstwerk‹, mit dem sich der Hegelschen
Adäquatheitsbedingung folgend sowohl ästhetisch häßliche als auch
ästhetisch schöne Kunstwerke (gemeint sind solche, die häßlich oder
schön aussehen oder klingen) nach denselben Kriterien als ›Kunst-
werke‹ im emphatischen Sinne auszeichnen lassen. Außerdem liefert
er eine Antwort auf die Frage, warum wir uns mit Kunstwerken be-
schäftigen sollen, die uns emotional anstrengen. Es handelt sich um
eine Antwort, die in den Bereich der Ethik hineinreicht und über die

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 59

Die Stationen der Gefühlsästhetik des angelsächsischen Idealismus

96 »By what mechanism, so to speak, is the content got into the form of utterance in a
definite object appealing to sense?« Bosanquet: History. A.a.O. (446–469) 457.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11 - am 21.01.2026, 05:20:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 60

Antwort der deutschen Aufklärung weit hinausgeht. Bosanquets
Ausführungen zum ›schwierig Schönen‹ stellen in meinen Augen
trotz ihrer aphoristischen Knappheit den interessantesten Teil der
angelsächsischen Gefühlsästhetik überhaupt dar. Allein schon wegen
dieser Passagen lohnt sich die Beschäftigung mit der Gefühlsästhetik
des angelsächsischen Idealismus.

Allerdings geht der wichtigste Impuls zur Weiterentwicklung
der Gefühlsästhetik des angelsächsischen Idealismus schließlich nicht
von Bosanquet aus, sondern von dem Oxforder Literaturwissen-
schaftler Andrew Bradley. Seine Antrittsvorlesung Poetry for Poe-
try’s Sake97 von 1901 legt nämlich den Finger in die Wunde dieser
ästhetischen Auffassung. Wenn Kunstwerke Verkörperungen indivi-
dueller Gefühle sind – welchen Nutzen können sie dann für unsere
alltäglichen Lebensvollzüge haben? Wie kann ein Gefühlsästhetiker
allen Ernstes sogar von einer philosophischen Leistungsfähigkeit von
Kunst sprechen? Muß er die Welten der Kunst nicht vielmehr als
individuelle Gefühls-, Fantasie- und Traumwelten ansehen, die uns
vielleicht zeigen mögen, was wir uns wünschen oder was wir fürch-
ten, die uns jedoch definitiv nicht zeigen können, wie unsere Wirk-
lichkeit tatsächlich beschaffen ist? Bosanquets frühe Programm-
skizze, seine reife Gefühlsästhetik sowie Bradleys Anfrage zum
Wirklichkeitsbezug des gefühlsästhetisch aufgefaßten Kunstwerks
bilden die zentralen Gegenstände des fünften Kapitels.

(f) Die Götterdämmerung im Third-Oxford-Idealismus. Bradleys
Frage leitet die Wende zum Ende der Gefühlsästhetik des angelsäch-
sischen Idealismus ein. Der Grund liegt darin, daß das von ihm auf-
geworfene Problem mit den Mitteln einer idealistischen Ästhetik
nicht zu lösen ist. Zumindest ein Ästhetiker des späten angelsächsi-
schen Idealismus ist sich der Brisanz von Bradleys Frage bewußt.
Immerhin widmet der Third-Oxford-Idealist Robin George Colling-
wood ihr sein gesamtes ästhetisches Lebenswerk.

Der frühe Collingwood ist noch ganz der mentalistischen Ästhe-
tik des frühen Croce verhaftet. Das Problem besteht darin, daß diese
Ästhetik unter dem Begriff ›Kunst‹ (art) nicht etwa die Summe aller
physischen Kunstwerke versteht, sondern die mentale Fähigkeit zur
Fantasie. Die menschliche Fantasie ist jedoch wesentlich davon ge-

60 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Gefühlsästhetik des angelsächsischen Idealismus. Eine Einführung.

97 Bradley, Andrew C.: Poetry for Poetry’s Sake. In: ders.: Oxford Lectures on Poetry.
London 1909/21909. Reprinted London 1934, 3–34.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11 - am 21.01.2026, 05:20:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 61

kennzeichnet, daß sie sich gegenüber den Gegebenheiten der äußeren
Wirklichkeit völlig indifferent verhält. Mit den Mitteln der Ästhetik
Croces läßt sich Bradleys Problem also definitiv nicht lösen. Insofern
muß der frühe Collingwood zwangsläufig scheitern mit seinem Pro-
jekt, das von Bradley aufgeworfene Problem mit den Mitteln der
mentalistischen Ästhetik Croces zu lösen und eine Bedeutung der
Kunst für das alltägliche Leben zu begründen.

Vermutlich ist hier der Grund zu suchen, warum sich der späte
Collingwood vom Mentalismus seiner Frühzeit distanziert und eine
Ästhetik mit ganz anderer Prägung entwickelt. Collingwoods späte
Ästhetik löst das Problem nämlich, indem sie das Kunstwerk als eine
Art Spiegel betrachtet, der mir meine eigenen Wünsche oder Ängste
zeigen kann. Wünsche und Ängste fallen nun nicht vom Himmel,
sondern sie entstehen in ganz konkreten lebensweltlichen Situatio-
nen. Insofern kann der späte Collingwood das Kunstwerk schließlich
sogar als eine Art Werkzeug auffassen, daß mir hilft, mich mit mir
selbst über die Grundbedingungen meiner Existenz zu verständigen.
Dem späten Collingwood zufolge evoziert das Kunstwerk in mir
Sehnsüchte und Wünsche oder auch intensive Ängste, die mir deut-
lich bewußt machen, wo die Defizite in meinem Leben liegen, oder
was mir besonders wertvoll ist. So lautet die Lösung, die der späte
Collingwood schließlich für das Problem Bradleys anbietet. Dafür
zahlt er allerdings den hohen Preis, daß er nahezu alle Prämissen
aufgeben muß, die es rechtfertigten, die Gefühlsästhetik des angel-
sächsischen Idealismus als idealistische Ästhetik zu etikettieren. Col-
lingwoods späte Ästhetik ist in ihren Grundzügen keine idealistische
Ästhetik mehr. Beim späten Collingwood findet die gefühlsästheti-
sche Tradition des angelsächsischen Idealismus somit ihr Ende.

Die ästhetische Wende Collingwoods geht inhaltlich vermutlich
auf eine Lektüre der pragmatistischen Ästhetik des Amerikaners
John Deweys zurück.98 Zwar erwähnt der späte Collingwood diese
Ästhetik mit keinem Wort. Allerdings verwendet Collingwood er-
stens auffällig häufig dieselben Beispiele wie Dewey in ähnlichen
Kontexten. Zweitens entwickelt er seine späte Ästhetik in Ausein-
andersetzung mit einer Auffassung von Kunst, die er die ›Hand-
werksauffassung‹ von Kunst nennt, und mit der eigentlich nur die

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 61

Die Stationen der Gefühlsästhetik des angelsächsischen Idealismus

98 Vgl. zu Deweys Ästhetik auch Raters-Mohr, Marie-Luise: Intensität und Wider-
stand. Metaphysik, Gesellschaftstheorie und Ästhetik in John Deweys Art as Experi-
ence. Bonn 1995.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11 - am 21.01.2026, 05:20:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 62

pragmatistische Auffassung Deweys gemeint sein kann. Vor allem
aber nimmt die späte Ästhetik Collingwoods stellenweise deutlich
selbst pragmatistische Züge an, wenn sie das Kunstwerk als eine Art
Werkzeug für eine bessere Lebensführung betrachtet, oder wenn sie
betont, daß Kunstwerke nicht etwa in der geheimnisvollen Schöp-
fungsmacht eines Genies ihren Ursprung hätten, sondern in unseren
ganz alltäglichen Ausdrucksbedürfnissen. Die Bemühungen Colling-
woods, das von Bradley aufgeworfene Problem zu lösen, seine Anlei-
hen an die pragmatistische Ästhetik von John Dewey sowie die Um-
wandlung seiner ehemals idealistischen in eine pragmatistische
Gefühlsästhetik sind die Gegenstände des 6. Kapitels.

(g) Leistungen und Grenzen. Meine Abhandlung versteht sich als
eine philosophiehistorische Abhandlung.99 Als solche verfolgt sie
mehrere Ziele. Eine erste Ambition liegt unmittelbar auf der Hand.
Sie will die Traditionslinien der Gefühlsästhetik des angelsächsischen
Idealismus rekonstruieren, weil diese ästhetische Tradition in ihren
kontinuierlichen Entwicklungslinien bislang weder im angelsächsi-
schen noch im deutschen Sprachraum erkannt und wissenschaftlich
behandelt worden ist. Es gibt lediglich einige wenige Abhandlungen
zu einzelnen Phasen dieser Tradition. Diese sind zudem entweder
aus literaturwissenschaftlicher oder kulturphilosophischer Perspek-
tive geschrieben100, oder sie fokussieren philosophische Themen-

62 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Gefühlsästhetik des angelsächsischen Idealismus. Eine Einführung.

99 Vgl. zum zugrundeliegenden Verständnis von Philosophiehistorie Absatz 5.1.a.
100 Das gilt insbesondere für die Abhandlungen zur englischen Romantik. Zu nennen
wären folgende Abhandlungen. (1) Eldridge interpretiert nach einer kurzen Einführung
in die Auffassungen des ›moralischen Bewußtseins‹ bei Kant und Hegel verschiedene
literarische Hauptwerke der englischen Romantik (genauer: von Coleridge, Conrad,
Wordsworth und Austen). Seine Leitthese lautet, daß »autonomous achievements of
understanding and value are inextricably intermingled with relation to others.« Eldrid-
ge, Richard: On Moral Personhood. Philosophy, Literature, Criticism, and Self-Under-
standing. Chicago, London 1989, xi. (2) Izenberg analysiert zunächst die Auffassungen
von der Rolle des Individuums in der Politik (mit Fokussierung auf den ›Revolutionär‹)
bei Schleimacher, W. v. Humboldt und Friedrich Schlegel, um dann die entsprechenden
Auffassungen bei Wordsworth und Chateaubriand entgegenzustellen unter der Fra-
gestellung, was unter einem »expressivem Individualismus« (expressive individualism)
verstanden werden könnte. Izenberg, Gerald N.: Impossible Individuality. Romanticism,
Revolution, and the Origins of Modern Selfhood. 1787–1802. Princeton 1992. (3) Beh-
lers Abhandlung ist im Grenzbereich zwischen Ästhetik und Geschichtsphilosophie an-
zusiedeln. Ihr Schwerpunkt liegt (wie der Buchtitel schon sagt) auf dem Einfluß der
französischen Revolution auf die englische Romantik. Sie zeigt insbesondere für Word-
worth die Entwicklung von einer anfänglichen Begeisterung für ein individuelles histo-

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11 - am 21.01.2026, 05:20:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 63

gebiete101 außerhalb der Ästhetik.102 Eine umfassende philosophiehi-
storische Abhandlung zur Gefühlsästhetik des angelsächsischen
Idealismus gibt es bislang noch nicht. Diese Lücke will mein Buch
in erster Linie schließen.

Es soll zweitens auch den Aufweis erbringen, daß die Ästhetik
des Pragmatismus keinesfalls vom Himmel gefallen ist. Der Pragma-
tismus hat einen genau zu verortenden Ursprungs- und Entste-

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 63

Die Stationen der Gefühlsästhetik des angelsächsischen Idealismus

risches Ereignis zur »Transformierung der französischen Revolution in ein universales
Geschehen«. Behler, Ernst: Unendliche Perfektibilität. Europäische Romantik und Fran-
zösische Revolution. Paderborn/München/Wien/Zürich 1989, 211. (4) Ansonsten gibt
es Costa-Lima, Luiz: Die Kontrolle des Imaginären. Vernunft und Imagination in der
Moderne. Übers. v. A. Biermann, Frankfurt a.M. 1990; sowie Brandl, Alois: S. T. Coler-
idge und die englische Romantik. Berlin 1886; sowie Abrams, M. H.: The Mirror and
the Lamp. Romantic Theory and the Critical Tradition. New York 1958; sowie ders.:
Natural Supernaturalism. Tradition and Revolution in Romantic Literature. New York
1971. Auf diese Abhandlungen komme ich in den folgenden Kapiteln noch zu sprechen.
101 Das gilt insbesondere für die Abhandlungen zum Oxford-Idealismus. Zur Ge-
schichtsphilosophie des Oxford-Idealismus gibt es Requate, Angela: Pragmatischer ver-
sus absoluter Idealismus. G. W. F. Hegels und R. G. Collingwoods Geschichtsphiloso-
phie. Cuxhaven 1994. Zur theoretischen Philosophie im Oxford-Idealismus sind
erschienen Horstmann, Rolf-Peter: Ontologie und Relationen. Hegel, Bradley, Russel
und die Kontroverse über interne und externe Beziehungen. Königstein i.Ts. 1984; so-
wie Moser, Claudia: Die Erkenntnis- und Realitätsproblematik. Bei F. H. Bradley und
B. Bosanquet. Würzburg 1989; sowie Pucelle, Jean: L’Idealism en Angleterre de Coler-
idge á Bradley. Neuchâtel 1955.
102 Es gibt zwei Ausnahmen. (1) Zu nennen ist erstens Breunig, Hans-Werner: Verstand
und Einbildungskraft in der englischen Romantik. S. T. Coleridge als Kulminations-
punkt seiner Zeit. Münster 2002. Breunig problematisiert in einem ersten Teil die dop-
pelte Profession von Coleridge als Dichter und als Philosoph sowie den Forschungsstand
zu Coleridge. Der zweite Teil äußert sich zu den Einflüssen von Shaftesbury und Rous-
seau auf Wordsworth. Der dritte Teil vergleicht die »romantischehni Haltungen« von
Wordsworth und Jane Austen. Der vierte Teil äußert sich zu den Einflüssen von Hume,
Kant und Schelling auf Coleridges Denken. Der fünfte Teil ist der interessanteste: Breu-
nigs Buch gipfelt in der These von Coleridge als »intellektueller Kulminationspunkt der
englischen Romantik der ersten Generation«. Plausibilisiert wird diese These mit Aus-
führungen zu Coleridges zentraler Begrifflichkeit (im Zentrum steht seine Unterschei-
dung von ›fancy‹ und ›imagination‹) sowie zu seinen Auffassungen vom Leben, von
Gott, von der Liebe, von der Schöpfung, vom Glück und vom Erkennen. (2) Zu nennen
wäre außerdem der Sammelband British Idealism and Aesthetics. Hrsg. v. W. Sweet. In:
Bradley Studies. The Journal of the Bradley Society 7/2. Hrsg. v. W. J. Mander, G. Stock.
Oxford Herbst 2001. Vgl. hier auch Raters, Marie-Luise: Unbeautiful Beauty in Hegel
and Bosanquet. A.a.O. 162–176. Sweet leitet seine Einleitung zu dem Band bezeich-
nenderweise mit folgendem Satz ein: »British Idealism is not well known, and to the
extent that it is known, it is generally through the writings of R. G. Collingwood.«
Sweet, William: British Idealist Aesthetics. Origins and Themes. A.a. O. (131–161) 131.
Um Collingwoods Ästhetik geht es in den Abschnitten 6.1., 6.2. und 6.4.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11 - am 21.01.2026, 05:20:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 64

hungsort in der Geschichte der Philosophie.103 Und dieser Ort ist
nicht etwa der deutsche Idealismus, wie der hervorragende Kenner
des Pragmatismus Richard Bernstein104 behauptet, sondern ohne je-
den Zweifel der angelsächsische Idealismus.105

Die Abhandlung soll drittens einen Beitrag zur Erforschung der
Ästhetik des deutschen Idealismus leisten, und zwar speziell zur Fra-
ge des Verhältnisses der Ästhetik Hegels zur Ästhetik des frühen
Schelling. Zu diesem Thema ist natürlich extrem viel veröffentlicht
worden.106 Dennoch aber kann diese Untersuchung einen neuen Bei-
trag zu dieser Debatte leisten und einen bislang undiskutierten
Aspekt benennen. Als Aufhänger eignet sich ein Diktum des Second-
Oxford-Hegelianers Bernard Bosanquet, der seiner frühen wirk-
mächtigen A History of Aesthetic von 1892 behauptet, daß Hegels
Ästhetik nichts anderes beinhalte als eine systematisch elaboriertere

64 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Gefühlsästhetik des angelsächsischen Idealismus. Eine Einführung.

103 Es gab lange die falsche Ansicht, daß der Pragmatismus der völlig partikulare und
deshalb philosophisch uninteressante Ausdruck der amerikanischen Weltanschauung
sei. Vgl. z. B. Horkheimer, Max: Zur Kritik der Instrumentellen Vernunft. Frankfurt
a.M. 1967 insg.; oder Santayana, George: Dewey’s Naturalistic Metaphysics. In: The
Journal of Philosophy 22. 1925, 245–261. Im Text zit. nach: The Philosoph of John
Dewey. Hrsg. von P. A. Schilpp. Illinois 1939/21970, 249f.
104 Bernstein, Richard: Demokratie als moralische Lebensweise. In: Frankfurter Rund-
schau. 1. April 1997, 13. Zitiert wird Bernsteins Äußerung im Abschnitt 6.3.
105 Das ist u.a. gegen Stephen Pepper gerichtet. Pepper behauptet, daß Deweys Ästhetik
zeigen würde, daß der späte Dewey zum »Hegelianismus« seiner Frühzeit zurückge-
kehrt sei. Peppers Kritik behauptet im Detail, daß Deweys späte Ästhetik »ein verwor-
renes Durcheinander von pragmatistischen und idealistischen Begriffen« darbieten wür-
de. Sobald Pepper jedoch Belege für diese These anführt, paraphrasiert er
bezeichnenderweise Thesen, die die Ästhetiker des deutschen Idealismus nie behauptet
haben, wohl aber die Ästhetiker des angelsächsischen Idealismus (speziell des Second-
Oxford-Hegelianismus). Pepper, Stephen: Some Questions on Dewey’s Aesthetics. In:
The Philosophy of John Dewey. A.a.O. (371–389) 372. Vgl. zur Diskussion um Deweys
angeblichen ›Hegelianismus‹ auch Alexander, Thomas: John Dewey’s Theory of Art,
Experience, and Nature. The Horizons of Feeling. Albany 1987 insg.
106 Ich möchte stellvertretend für unzählige wichtige Arbeiten dieser Art nur einige
wenige nennen. Zur Distanzierung Hegels vom frühen Schelling vgl. z. B. Baum, Man-
fred: Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1770–1831). In: Zur Geschichte der Philosophie.
Bd. 2. Von Kant bis zur Gegenwart. Würzburg 1983, (72–95) 77; sowie ders.: Die Ent-
stehung der Hegelschen Dialektik. A.a.O. 245f.; sowie Helferich, Christoph: Jena 1801–
1807. In: ders.: G. W. F. Hegel. Stuttgart 1979, 29–44; sowie Lukács, Georg: Der Bruch
mit Schelling und die Phänomenologie des Geistes. Jena 1803–1807. In: ders.: Der junge
Hegel Bd. 2. Zürich 1948, 655–692; sowie Pippin, Robert B.: Schelling and the Jena
Writings. In: ders.: Hegels Idealism. The Satisfaction of Self-Consciousness. Cambridge
1989, 60–66; sowie Henrich, Dieter: Konstellationen. Probleme und Debatten am Ur-
sprung der idealistischen Philosophie (1789–1795). Stuttgart 1991.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11 - am 21.01.2026, 05:20:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 65

Rekonstruktion der zentralen ästhetischen Doktrinen des frühen
Schelling. Deshalb sei insbesondere Hegels »Begriff des Schönen«
so »durch und durch positiv« geblieben, daß er sich zu keinen »spe-
ziellen Untersuchungen der Negationen des Schönen«107 habe hin-
reißen lassen. Ausgerechnet ein Blick auf die Entwicklungsgeschichte
der Gefühlsästhetik des angelsächsischen Idealismus zeigt nun, daß
Hegel Ästhetik erstens keinesfalls vom frühen Schelling abhängig
geblieben ist, und daß sie zweitens keineswegs einen »durch und
durch positiven Begriff des Schönen« exponiert. Die Ästhetiker des
angelsächsischen Idealismus wenden sich nämlich im ausgehenden
19. Jahrhundert von der Ästhetik des frühen Schelling ab und der
Ästhetik Hegels zu. Das Resultat sind gravierende Einschnitte und
Änderungen, die sich bis ins Detail hinein damit erklären lassen,
daß anders als in der Ästhetik des frühen Schellings in Hegels reifer
Ästhetik ein Begriff vom ›schönen Kunstwerk‹ im Zentrum steht, der
Kunstwerke von einer ausschließlichen Festlegung auf ästhetische
Schönheit ausdrücklich losspricht.108

Schließlich und endlich soll diese Abhandlung mit dem Vor-
urteil aufräumen, daß idealistisches Philosophieren ein deutsches
Sondergut darstellt. So behauptet beispielsweise Dumont in seinem
Buch zur German Ideology von 1994, daß es zwischen den Jahren
»1770 und 1830 in Deutschland eine außerordentliche intellektuelle
und künstlerische Blütezeit gab«, welche die »deutsche Kultur«
schließlich zwar auf eine ganz »neue Basis« stellte, die aber auch dazu
führte, daß sich Deutschland mit seinen »Ideen und Werten«109 im

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 65

Die Stationen der Gefühlsästhetik des angelsächsischen Idealismus

107 »The fact is that Hegel’s notion of beauty is so positive throughout, that he is not led
to devote any special treatment to what, as its negation, falls outside his track of inqui-
ry.« Bosanquet: History. A.a.O. 355.
108 Vgl. dazu das gesamte 3. Kapitel.
109 Dumonts These lautet: »From about 1770 to 1830 there was in Germany an extra-
ordinary intellectual and artistic blossoming, which amounted to a mutation establis-
hing German culture, especially German letters and philosophy, on a new basis. At the
same time, this very development marked the beginning of a process of estrangement
between German and its Western neighbours, a process in which the development of
ideas and values in Germany diverged from that of the West in a way that has finally
appeared fateful to the best observers.« In einer Anmerkung wird hingewiesen auf
Heinrich Heines Warnungen an Frankreich bezüglich der politischen Entwicklungen in
Deutschland. Gemeint ist letztlich der Weg Deutschlands in den Nationalsozialismus.
Dumont, Louis: German Ideology. From France to Germany and Back. Chicago 1994,
18f. Sein Buch intendiert »a wide panorama of German thought, in which the use of
comparative language would be able to show both its unity and its major characteri-
stics«. A.a. O. ix.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11 - am 21.01.2026, 05:20:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 66

Laufe des 19. Jahrhunderts immer mehr von seinen westlichen Nach-
barn abkoppelte. (Das Ende dieser Entwicklung sieht Dumont im Na-
tionalsozialismus.) Mein Buch zur Ästhetik des angelsächsischen
Idealismus zeigt dagegen, daß die Entwicklung der idealistischen Phi-
losophie in Deutschland zwischen den Jahren 1770 und 1830 alles
andere als eine isolierte Entwicklung war. Von einem deutschen idea-
listischen Sonderweg kann zumindest im Bereich der Ästhetik (wel-
che ja immerhin die Zentraldisziplin idealistischen Philosophierens
ist) keine Rede sein.

Als philosophiehistorische Abhandlung muß sich diese Unter-
suchung jedoch begrenzen. Deshalb kann sie mindestens drei Dinge
definitiv nicht leisten. Wie schon angedeutet wurde, können erstens
nur die gröbsten Mißverständnisse der angelsächsischen Lesarten der
Ästhetiken Schellings und Hegels aufgezeigt werden. Für umfassen-
de Rekonstruktionen, Diskussionen und Rehabilitierungen fehlt hin-
gegen der Raum. Es soll in dieser Abhandlung primär um die Ästhe-
tik des angelsächsischen Idealismus gehen, und um die Ästhetik des
deutschen Idealismus nur insoweit, als sie Einfluß auf diese ästheti-
sche Tradition hatte.

Darüber hinaus muß diese Abhandlung zweitens auch auf Ver-
gleiche der gefühlsästhetischen Auffassung von Kunst mit konkur-
rierenden ästhetischen Auffassungen von Kunst leider weitgehend
verzichten. Das soll aber nicht bedeuten, daß die gefühlsästhetische
Auffassung absolut gesetzt werden soll. Dagegen spricht schon die
Tatsache, daß Bosanquet als der vermutlich wichtigste Vertreter der
Gefühlsästhetik des angelsächsischen Idealismus die Möglichkeit
einer solchen Absolutsetzung ausdrücklich negiert. Sein überzeugen-
des Argument lautet, daß Prozesse der Kunst sowohl individuelle als
auch kreative Prozesse seien. Insofern ließe sich niemals definitiv
festlegen, was Kunst sei, welche Bedingungen sie zu erfüllen habe,
und was sie in jedem Einzelfall zwangsläufig zu leisten habe. Tatsäch-
lich läßt sich wohl keine einzige kunstphilosophische Auffassung ab-
solut setzten. Die Diagnose des analytischen Ästhetikers Morris
Weitz trifft ins Schwarze. Sie lautet, daß es »vermutlich in der gan-
zen Geschichte der Ästhetik nicht eine einzige Stellungnahme über
die Natur der Kunst« gebe, die »von Gegnern nicht als unvollständig,
zu eng, zirkulär, begründet auf zweifelhaften Prämissen, prinzipiell
zu vage oder geschmacklich nicht zu goutieren zurückgewiesen wor-

66 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Die Gefühlsästhetik des angelsächsischen Idealismus. Eine Einführung.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11 - am 21.01.2026, 05:20:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 67

den wäre«110. Die philosophische Ästhetik kann und soll die Kunst
nicht normativ reglementieren. Deshalb will diese Abhandlung für
die gefühlsästhetische Auffassung von Kunst zwar werben, sie aber
keinesfalls als die einzig mögliche Auffassung behaupten.

Ein Drittes kann diese Abhandlung ebenfalls nicht leisten: Sie
kann das offensichtlich reiche Ideenpotential der Gefühlsästhetik des
angelsächsischen Idealismus für eine tragfähige Ästhetik des Häß-
lichen bzw. des Antipathischen nicht zur Entfaltung bringen. Die
Auseinandersetzung mit dem Schönen ist schon bei Emerson und
spätestens bei Bosanquet und Collingwood in dieser Tradition immer
auch eine stillschweigende Auseinandersetzung mit dessen Wider-
part, dem Häßlichen. Dieses Potential auszuloten, wäre sicherlich
ein interessantes Unternehmen. Allerdings würde ein solcher Aus-
flug in die ästhetische Systematik den Rahmen dieser philosophiehi-
storischen Abhandlung zur Entstehungs- und Entwicklungsgeschich-
te der Gefühlsästhetik des angelsächsischen Idealismus vollkommen
sprengen, die für sich genommen schon äußerst spannend ist.

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 67

Die Stationen der Gefühlsästhetik des angelsächsischen Idealismus

110 »There is not in the entire history of aesthetics a putatively true statement about the
nature of art that has not been castigated by its opponents as incomplete, too inclusive,
circular, founded on dubious features or principles, vague, or untastable.« Weitz, Morris:
The Opening Mind. A Philosophical Study of Humanistic Concepts. Chicago 1977, 50.
Vgl. auch Adorno, bei dem es heißt, daß der Begriff von Kunst »sich der Definition«
sperre, und daß sich Kunstwerke nicht in eine »bruchlose Identität der Künste« einord-
nen ließen. Adorno: Ästhetische Theorie. A.a. O. 11.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11 - am 21.01.2026, 05:20:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 68

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11 - am 21.01.2026, 05:20:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Ein erster Einstieg
	2. Die Wurzeln in der englischen Aufklärung
	3. Der Triumph des Schönen in der deutschen Ästhetik seit Winckelmann
	4. Die Stationen der Gefühlsästhetik des angelsächsischen Idealismus

