1. Kapitel

Die Geflihlsasthetik des
angelsachsischen Idealismus.
Eine Einfiihrung.



https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12

Die Gefiihlsasthetik des angelsichsischen Idealismus. Eine Einfiihrung.

»Wenn Wildgruber auftrat, wenn er auf die Biihne stiirzte, tobte, flog
oder ruderte, verdringte er alles um sich herum. Der grofste Raumver-
dréinger im deutschen Theater. Dem, was er an Traumen, Alptréumen,
Abgrundvorstellungen im monumentalen Kopf hatte, umloht von weif3
wehendem Haarkranz, gekront von den edelsten und verdientesten
Schweifperlen des deutschen Theaters, war seine Umgebung kaum ge-
wachsen.«

»Er hat immer um sein Leben gespielt.«!

U Stadelmaier, Gerhard: Ums Leben spielen. Man hitte ihn noch gebraucht: Zum Tod
des Schauspielers Ulrich Wildgruber. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung 281.
2.12.1999, 47.

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21.01.2026, 05:20:48. -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ein erster Einstieg

Dieses Buch zeichnet die Entwicklungslinien der Gefiihlsasthetik des
angelsichsischen Idealismus nach, von ihren Anfingen zu Beginn
des 19. Jahrhunderts bis zu ihrer Auflgsung in der ersten Hilfte des
20. Jahrhunderts.? Die Anfiange dieser asthetischen Tradition liegen
in der englischen Romantik, die im friihen Schelling einen Gewahrs-
mann gefunden zu haben glaubt. Thren Hohepunkt erlebt sie zu Be-
ginn des 20. Jahrhunderts in der Asthetik des Second-Oxford-Hege-
lianers Bernard Bosanquet, einem ausgezeichneten Kenner der
Philosophie Hegels. Thr letztes Dokument ist bislang die Asthetik
des spiten Robin George Collingwood. Im Detail sind die éstheti-
schen Positionen der Autoren des angelsichsischen Idealismus unter-
schiedlich und heterogen. So lassen beispielsweise die Second-Ox-
ford-Hegelianer des spiaten 19. Jahrhunderts kaum ein gutes Haar
an der Asthetik der englischen Romantik. Von einer einheitlichen
dsthetischen Tradition kann man nur aus dem einen Grund sprechen,
daf sich die Autoren des angelsachsischen Idealismus, allen Schul-
und Fliigelkimpfen zum Trotz, in einem einzigen Punkt stets einig
sind: Sie sehen im Kunstwerk die addquate Verkorperung eines in-
tensiven Gefiihls in physischem Material. Die Asthetik des angel-
sichsischen Idealismus ist von ihren Anfingen bis hin zu ihrem Ende
beim spiten Collingwood eine Asthetik des Gefiihls. Das vereint ihre
Autoren jenseits aller Differenzen im Detail. Dieses Buch intendiert
eine Rekonstruktion der Genese und Entfaltung der angelsdchsisch-
idealistischen Gefiihlsdsthetik wihrend des gesamten 19. Jahrhun-
derts bis in das frithe 20. Jahrhundert hinein sowie eine kritische
Wiirdigung ihrer einzelnen Positionen.

1. Ein erster Einstieg

Zum ersten Mal formuliert der englische Dichter William Words-
worth die gefiihlsisthetische Auffassung von Kunst, die dann fiir
etwa 140 Jahre die Basis der Gefiihlsdsthetik des angelsachsischen
Idealismus bildet. Im Jahr 1800 verfaf3t Wordsworth ein Vorwort zu
dem gemeinsam mit seinem Freund Samuel Taylor Coleridge her-
ausgegebenen Gedichtband Lyrical Ballades. In diesem Vorwort
heif3t es weichenstellend, daf3 Kunst die »wesentlichen Leidenschaf-

? Zur Bedeutung des Begriffs >Idealismus< vgl. Abschnitt 6.5.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A

13


https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Gefiihlsasthetik des angelsichsischen Idealismus. Eine Einfiihrung.

ten des Herzens«® zum Ausdruck zu bringen habe. Mehr als hundert
Jahre spiter findet sich bei dem Oxforder Philosophiehistoriker und
Hegelianer Bernard Bosanquet dieselbe Auffassung von Kunst in ela-
borierter Form wieder. Bosanquet definiert den Begriff des >Kunst-
schonen<im Jahr 1915 als einen »neuen individuellen Ausdrucke, in
dem wesentlich »ein neues Gefiihl zur Existenz«* kommen miisse.
Der vorerst letzte der angelsichsischen Gefiihlsdsthetiker ist der Ox-
forder Philosoph und Historiker Robin George Collingwood. In sei-
ner vielbeachteten Asthetik The Principles of Art von 1938 schreibt
er, daf3 die »kiinstlerische Aktivitit« im »Ausdriicken von Gefiih-
len«5 bestehen miisse. Jenseits aller Zweifel an den #sthetischen
Lehrmeinungen seiner Vorgénger laf3t also auch der spite Colling-
wood eines unberiihrt: die gefiihlsasthetische Auffassung vom
>Kunstwerk« als addquate physische Verkorperung eines intensiven
Gefiihlsgehalts.

(a) Gefiihlsisthetische Grundbegriffe. Was aber besagt die gefiihls-
dsthetische Auffassung vom >Kunstwerk< dartiber hinaus? Welche
Implikationen hat diese Auffassung? Einen ersten Eindruck kann
ein Blick auf den Begriff vom >Gefiihl< verschaffen, der sich im an-
gelsichsischen Idealismus etabliert hat. Entscheidend fiir ein wiirdi-
gendes Verstandnis der Gefiihlsasthetik des angelsachsischen Idealis-
mus ist die Tatsache, daf§ der zugrundeliegende Begriff vom >Gefiihlc
deutlich mehr bezeichnet als eine blofle Reaktion auf einen Sinnes-
reiz: Er bezeichnet eine ganzheitliche psycho-physische Reaktion auf
eine dufSere Situation mit ihren intellektuellen und sensualen Antei-
len, insofern die Reaktion eine einheitliche emotionale Grundfir-
bung hat.¢ Wer sich im Nachhinein an eine Ehrung erinnert, die

3 Es heifit, dafy Kunst »the essential passions of the heart« ausdriicken wiirde. Words-
worth: Lyrical Ballades. Wordsworth and Coleridge. The Text of the 1798 Edition with
the Additional 1800 Poems and the Prefaces. Einl. u. hrsg. v. R. L. Brett, A. R. Jones.
London/Edinburgh 1963, 239.

¢ »For beauty is above all a creation, a new individual expression in which a new feeling
comes to exist.« Bosanquet, Bernard: Three Lectures on Aesthetic. London 1915. Re-
printed New York 1968, 109.

5 »The aesthetic experience, or artistic activity, is the experience of expressing one’s
emotions.« Collingwood, Robin George: The Principles of Art. London 1938/61964, 275.
¢ Nach Bosanquet kommt >Gefiihl< (feeling) ins Spiel, sobald jemand >mit Herz und
Verstand« bei der Sache ist. Bosanquet: Three Lectures. A.a.O. v. Eine durchaus an-
schlu3fahige Auffassung vom >Gefiihl« findet sich bei Lohmann. Nach Lohmann sind
Gefiihle (1) immer intentional; (2) sie gehen meistens ungesteuert mit »korperlichem

14  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21.01.2026, 05:20:48. -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ein erster Einstieg

ihm widerfahren ist, wird wahrscheinlich noch genau wissen, wer zu
dem Festakt erschienen ist, wer wie gekleidet war, wer eine Rede
gehalten hat, und wer sich peinlich benommen hat. Vor allem aber
wird er sich daran erinnern, wie sehr er sich gefreut hat tber die
Ehrung, wie stolz er sich gefiihlt hat, und wie dankbar er denen war,
die den Festakt organisiert und gestaltet haben. Diese emotionale
Erinnerung wird alle iibrigen Erinnerungen iiberlagern, alle dufSeren
Details emotional einfirben und so die Situation zu der einen Situa-
tion zusammenschmelzen, in der er geehrt wurde. Der Geehrte wird
sich jenseits aller Details vor allem daran erinnern, wie stolz und
wertgeschitzt er sich wihrend des Festaktes gefiihlt hat. Die Details
der Situation bekommen fiir ihn durch dieses Gefiihl ihre Bedeutung
und ihre Farbe. Gefiihle in diesem umfassenden Sinn stehen im Zen-
trum der Gefiihlsasthetik des angelséchsischen Idealismus. Sie sind
der Gegenstand der Verkorperung im Kunstwerk und dasjenige, was
den Erfahrungsbereich Kunst und die Beschiftigung mit Kunstwer-
ken erst interessant macht.

An die Kiinstler stellt die Gefiihlsasthetik des angelsachsischen
Idealismus drei wichtige Forderungen. Als erstes ist die Fahigkeit zu
besonders intensivem Fiihlen gefordert. Unter einem intensiven
Fiihlen wird ein besonders starkes Fiithlen von extremer Leuchtkraft
verstanden. Intensive Gefiihle stellen sich erfahrungsgemifS beson-
ders hdufig in Situationen ein, die wir als besonders wichtig und be-
deutend fiir unsere Lebensvollziige erleben. So werden wir einen
Festakt zu unseren Ehren, unsere EheschliefSung, die erste Liebe, aber
auch ein grofies Ungliick sicherlich in der Regel sehr viel intensiver
erleben als den wochentlichen Hausputz oder das Abfassen einer
Steuererkldrung fiir das Finanzamt.

Allerdings haben wir alle schon die Erfahrung gemacht, daf3 sich
Gefiihle von dsthetisch relevanter Intensitit auch in anscheinend
ganz alltdglichen Situationen einstellen kénnen. So konnen wir bei-
spielsweise einen Spaziergang im Wald machen, und im Zuge dessen

Ausdrucksverhalten einher«; (3) sie »motivieren« uns »zu bestimmten Handlungen«;
(4) sie sind von »von Lust oder Unlustempfindungen begleitet«; (5) womit sie uns an-
zeigen, »wie ein bestimmter Sachverhalt von uns bewertet wirdc; (6) ob die Urteile nun
zutreffend sind oder nicht; (7) und obwohl sie zumeist auf unreflektierten Hintergrund-
iiberzeugungen basieren. Lohmann, Georg: Moralische Gefiihle und moralische Ver-
pflichtungen. In: Ethik und Unterricht. Zeitschrift fiir die Fichergruppe Ethik/Werte
und Normen/LER/Praktische Philosophie. Hrsg. v. H. P. Mahnke. Januar 2001, (2-6) 2.
Vgl. zum selben Thema auch Behrmann, Gisela: Moralische Gefiihle. A.a.O. 18-26.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A

- am 21.01.2026, 05:20:48. -[®

15


https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Gefiihlsasthetik des angelsichsischen Idealismus. Eine Einfiihrung.

plotzlich deutlich erleben, wie sich das Licht zwischen den Baumen
bricht. Oder wir fithlen wihrend der tidglichen Fahrt zur Arbeit fiir
einen kurzen Moment lang mit plétzlicher Intensitit, dafd wir uns
sehr auf die Arbeit freuen. Die Gefiihlsisthetik des angelsidchsischen
Idealismus erkldrt solche tiberraschenden Intensititserlebnisse in all-
taglichen Kontexten damit, daf3 die Intensitit unseres Erlebens nicht
nur von der dufSeren Situationsqualitidt abhinge, sondern auch von
unserer personlichen Offenheit, Bereitschaft und Disposition zu in-
tensivem Fiihlen. Ja, sie hilt Offenheit und Aufrichtigkeit gegeniiber
den eigenen Gefiihlen sogar fiir wichtiger als die Extraordinaritit der
Gefiihle oder der Situationen, in denen sie entstehen. Deshalb fordert
die angelsdchsische Gefiihlsasthetik vom Kiinstler zweitens auch die
Fihigkeit zu besonders aufrichtigem Fiihlen ein. Diese Forderung be-
sagt, dafl der Kiinstler seine starken Emotionen ehrlich zulassen
muf3. Er muf sich in besonderem MafSe und besonders kompromifs-
los auf die intensiven Stimmungen einlassen konnen, die er empfin-
det. Er muB intensive Freude ebenso wie tiefe Trauer, iiberschiumen-
de Wut und grofie Enttiduschung in sich zulassen konnen. Von
welcher Qualitdt die intensiven Gefiihle sind, ist vom Standpunkt
der Gefiihlsisthetik aus gegentiber ihrer Intensitit namlich letztlich
unerheblich. Sie appelliert an den Kiinstler, sich seinen intensiven
Gefiihlen selbst dann zu stellen, wenn er sich eigentlich fiir sie
schdmt.

Der Gefiihlsasthetik zufolge muf3 jeder Kiinstler drittens auch
iiber die Fihigkeit verfiigen, seine intensiv erlebten Gefiihle in dem
physischen Material seiner Kunst addquat zu verkorpern und fiir an-
dere deutlich zur Darstellung zu bringen. Das ist absolut notwendig
und unverzichtbar. Naheliegenden Mif3verstindnissen zum Trotz
reicht es dem angelsichsischen Gefiihlsdsthetiker also keinesfalls,
wenn jemand besonders leidenschaftlich und intensiv empfinden
kann. Natiirlich wird vom Kiinstler auch eingefordert, daf3 er sein
Material beherrscht und es zum Ausdrucksmedium fiir seine Gefiihle
formen kann. Falls jemand diese Bedingung nicht erfiillt, ist er fiir die
angelsichsischen Gefiihlsasthetiker zwar vielleicht jemand, der lei-
denschaftlich empfinden kann, aber noch lange kein Kiinstler. Aus
der Arbeit des Kiinstlers soll schliefilich ein physisches Kunstwerk
entstehen, welches das intensive Gefiihl des Kiinstlers so addquat
verkorpert, daf3 es anderen von diesen Gefiihlen deutliche Mitteilung
machen kann. Die angelsichsische Gefiihlsisthetik laf3t nur denjeni-
gen als Kiinstler gelten, der physisches Material zu einem Medium

16  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters



https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ein erster Einstieg

gestalten kann, das sein Gefiihl addquat verkorpert und fiir andere
transparent und nachvollziehbar macht.

Damit ist die Funktion angesprochen, die Kunstwerke der ge-
fithlsdsthetischen Auffassung der angelsichsischen Idealisten zufol-
ge erfiillen sollen: Sie sollen intensive Gefiihle so addquat verkorpern
und zur Darstellung bringen, dafi sie den Gefiihlen Ausdruck verlei-
hen und vielleicht sogar vergleichbare Gefiihle wieder evozieren
konnen. Damit ist natiirlich nicht gemeint, daf$ ein Kunstwerk die
Gefiihle identisch reproduzieren soll, die zuvor der Kiinstler hatte.
Falls jemand beispielsweise das Gefiihl in einem Gedicht verkorpert
hat, das er empfunden hat, als ihm eine grofle Ehrung zuteil wurde,
besagt die Forderung nicht, daf$ das Gedicht die stolze Erfahrung eins
zu eins in Worte fassen muf3. SchliefSlich kann ein Gedicht ein Gefiihl
sprachlich ja immer nur niherungsweise erfassen. Die Forderung be-
sagt aber immerhin, daf§ das Gedicht im Rezipienten ein Gefiihl von
vergleichbarer Intensitdt und Qualitit hervorzurufen hat. Der Rezi-
pient soll sich zwar nicht selbst geehrt fiihlen, aber er soll dennoch
die Freude und den Stolz des urspriinglichen Erlebens in vergleich-
barer Intensitdt nachempfinden konnen. Dasselbe gilt fiir Kunstwer-
ke, die Gefiihle wie Wut oder Angst verkorpern. Der Rezipient soll
nicht im wortlichen Sinne selbst wiitend oder dngstlich werden. Er
soll aber immerhin in eine Stimmung versetzt werden, in der er sich
vielleicht an eigene Wut- oder Angsterlebnisse assoziativ deutlich
erinnert, und in der er moglichst intensiv ergriffen ist von einer emo-
tional dichten Atmosphire, die von Wut oder Angst grundsitzlich
eingefarbt ist. Auch in dieser schwachen Variante stellt die Gefiihls-
dsthetik aus der Perspektive des Rezipienten zweifelsohne eine pro-
vokante Forderung an das Kunstwerk.

(b) Die zentralen Fragen einer gefiihlsisthetischen Auffassung von
Kunst. Lafit sich diese Forderung der Gefiihlsdsthetik auch einlgsen?
Diese Frage dringt sich vor allen anderen auf. Und welche Kon-
sequenzen und Folgekosten hat eine gefiihlsisthetische Auffassung
von Kunst? Die Gefiihlsisthetiker des angelsichsischen Idealismus
haben ihre Energien vor allem auf drei zentrale Themen- und Pro-
blemkomplexe konzentriert.

Das erste und wichtigste Problemfeld entfaltet sich um die
grundsitzliche Frage, ob sich Gefiihle iiberhaupt in physischem Ma-
terial verkorpern lassen. Das Problem hat seinen Grund im qualitati-
ven Sprung zwischen Psyche und Physis. Lafit sich Psychisches in

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A 17



https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Gefiihlsasthetik des angelsichsischen Idealismus. Eine Einfiihrung.

physischem Material wie Holz, Ténen, Wortern oder Steinen tat-
sichlich addquat verkorpern? Die Gefiihlsasthetik des angelsichsi-
schen Idealismus unterstellt zwar, daf3 genau das moglich ist. Aller-
dings spricht selbst Bosanquet als einer der fithrenden Asthetiker
dieser Tradition in diesem Zusammenhang staunend vom »Wunder
Kunst«.”

Und was kann es niherhin heiflen, daf8 physische Strukturen
Gefiihle addquat zu verkorpern haben? Gefiihle sind intensiv oder
lau, freudig oder traurig, gerichtet oder diffus. Physische Strukturen
hingegen sind hart oder weich, chaotisch oder geordnet, homogen
oder heterogen. Wie lif3t sich das eine in das andere addquat tiber-
setzen? Von einem Abbilden im mimetischen bzw. abbildrealisti-
schen Sinne kann keine Rede sein. SchlieSlich lassen sich Gefiihle
im strikten Sinne nicht abbilden. Sie entziehen sich im Gegenteil
jeder exakten Ubersetzung in welches Medium auch immer. Der ge-
fithlsdsthetischen Auffassung von Kunst zufolge soll das Kunstwerk
physische Strukturen haben, die Gefiihle von vergleichbarer Qualitit
evozieren, wie sie zuvor der Kiinstler hatte. Die Rezipientensituation
soll analog zur Schopfungssituation verlaufen in dem Sinne, daf8 das
Kunstwerk im Rezipienten Gefiihle evoziert, die in Qualitit, Inten-
sitat und Deutlichkeit so dhnlich sind wie die Gefiihle des Kiinstlers.®
Kann dieser Anspruch tatsdchlich realisiert werden? Und laf3t sich
vom Standpunkt einer &sthetischen Theorie vielleicht sogar etwas
Verbindliches dariiber sagen, wie physisches Material gestaltet sein
muf3, damit es Gefiihle evoziert, die dem zu verkorpernden Gefiihl
qualitativ vergleichbar sind? Vor allem diese Frage hat die Gefiihls-
dsthetik des angelsichsischen Idealismus zu beantworten.

Das zweite Problemfeld betrifft das Verhaltnis von Gefiihl und
Reflexion. Das Reflektieren tiber Gefiihle scheint moglich zu sein.
Welchen Stellenwert hat jedoch das Gefiihl fiir die Reflexion? Die
Gefiihlsasthetik des angelsichsischen Idealismus ist im philosophie-
historischen Kontext des deutschen Idealismus unter dem Einfluf3
der Wahrheitsdsthetiken von Schelling und Hegel entstanden. Die
Wahrheitsisthetiken des deutschen Idealismus sind Riidiger Bubners

7 Vgl. dazu Bosangquet: Three Lectures. A.a.O. 49f. Die Passage wird zitiert im Ab-
schnitt 5.3.

8 Beim spiten Collingwood heif3t es dazu: »The true definition of representative art is
not that the artefact resembles an original.« Es gilt vielmehr, »that the feeling evoked by
the artefact resembles the feeling evoked by the original«. Collingwood: Principles of
Art. A.a.O. 53.

18  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21.01.2026, 05:20:48.



https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ein erster Einstieg

treffender Rekonstruktion zufolge nun vor allem dadurch gekenn-
zeichnet, daf3 sie »die Wahrheit, die doch von altersher die Sache der
Philosophie heifit«, der »philosophischen Reflexion nicht mehr als
vollgiiltiger Besitz zutraut« und statt dessen »primér in Kunst«® er-
scheinen sieht. Wenn das Kunstwerk der gefiihlsasthetischen Auffas-
sung der angelsichsischen Idealisten zufolge jedoch individuelle Ge-
fithle zu verkorpern hat — inwieweit kann man es dann noch als Ort
eines Wahrheitsgeschehens behandeln? Nach Horstmann haben die
deutschen Idealisten von der philosophischen Reflexion erwartet,
daf sie »uns durch den Entwurf und die Entwicklung von ausweis-
baren und tragfihigen Modellen in die Lage versetzt, uns iiber unsere
Situation in der Welt grundlegend und umfassend zu verstin-
digen«. Die Gefiihlsdsthetik des angelsidchsischen Idealismus be-
trachtet das Kunstwerk als physische Verkorperung eines intensiven
individuellen Gefiihls. Gleichzeitig sieht sie sich mit den Wahrheits-
anforderungen des deutschen Idealismus an das Kunstwerk konfron-
tiert. Kann auch eine Gefiihlsisthetik behaupten, daff Kunstwerke
verbindliche Auskiinfte tiber die Wirklichkeit und tiber unsere Situa-
tion in dieser Wirklichkeit geben? Muf3 sie nicht vielmehr anneh-
men, daf3 die Kunst von der dufleren Wirklichkeit separiert und uns
in den Bereich des Innerlichen, Privaten und Intimen einschlief3t?
Wie weit kann der Wahrheitsanspruch, der sich mit einem gefiihls-
dsthetisch aufgefafiten Kunstwerk verbindet, speziell im Vergleich
zum Wahrheitsanspruch der Philosophie gehen?

Es steht nun fiir die Asthetiker des angelsichsischen Idealismus
relativ friih fest, daf8 man von Kunstwerken keine objektiven Wahr-
heitsleistungen erwarten kann. Aber mufd man deshalb das Kind mit
dem Bade ausschiitten und véllig darauf verzichten, im Kunstwerk
eine Botschaft zu vermuten? Muf3 der Gefiihlsésthetiker im Kunst-
werk ausschliefllich den philosophisch uninteressanten Ausdruck
eines subjektiven Gefiihls sehen? Die Gefiihlsisthetiker des angel-
sichsischen Idealismus haben einen goldenen Mittelweg zwischen
dieser fatalen Konsequenz einerseits und der wahrheitséasthetischen
Uberfrachtung der Kunst durch die deutschen Idealisten andererseits

9 Bubner, Riidiger: Uber einige Bedingungen gegenwiirtiger Asthetik. In ders: Astheti-
sche Erfahrung. Frankfurt a. M. 1989, (9-51) 11. Vgl. zu den »Aporien der Wahrheits-
asthetik« auch Schmiicker, Reinhold: Was ist Kunst? Eine Grundlegung. Miinchen 1998,
19-46.

10 Horstmann, Rolf-Peter: Die Grenzen der Vernunft. Eine Untersuchung zu Zielen und
Motiven des Deutschen Idealismus. Frankfurt a. M. 1991, 8f.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A

- am 21.01.2026, 05:20:48. -[®

19


https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Gefiihlsasthetik des angelsichsischen Idealismus. Eine Einfiihrung.

gesucht. Kann man dem Kunstwerk nicht zumindest einen Bot-
schaftscharakter zusprechen, wenn man es als aufrichtige Verkorpe-
rung eines Gefiihls betrachtet, das der Kiinstler in einer tatsichlich
erlebten lebensweltlichen Situation wahrhaftig empfunden hat? Und
wenn sich der Kiinstler zudem bemiiht hat, nur Gefiihle zu gestalten,
von denen er aufrichtig glaubt, daf sie fiir die Menschen seiner Zeit
und seiner sozialen Gemeinschaft ebenfalls von Interesse sind — kann
die Gefiihlsdsthetik dann vielleicht sogar behaupten, daf$ die Bot-
schaft des Kunstwerks von allgemeinem und vielleicht sogar von phi-
losophischem Interesse ist? Was aber sind allgemein interessante Ge-
fithle im Gegensatz zu nur privat relevanten Gefiihlen? Gibt es
Kriterien, anhand derer wir erkennen konnen, ob ein Kiinstler wahr-
haftig war und nur solche Gefiihle verkorpert hat, die er tatsichlich
auch empfunden hat? Um solche Fragen rankt sich der zweite Fra-
genkomplex der Asthetiker des angelsichsischen Idealismus.

Das dritte Problemfeld ist vermutlich das interessanteste. Es
entfaltet sich angesichts der Tatsache, dafd wir auch negative Gefiihle
wie Neid, MiSgunst, Angst, Bosheit oder Einsamkeit kennen. Wir
wissen alle, daf3 unsere Gefiihle und Leidenschaften sogar zerstoreri-
scher Art sein konnen. Wir wollen diese Leidenschaften am liebsten
aus unserem BewufStsein verdringen. Ganz sicher wollen wir nicht,
daf irgend jemand davon erfahrt und Einblick in die Abgriinde unse-
rer Seele erhalt. Beim spiten Collingwood heifSt es treffend, dafs »je-
der von uns Emotionen fiihlt«, vor denen »sein Nachbar erschau-
dernd zuriickschrecken wiirde«!!, wenn sie ihm zuginglich wiren.
Wenn man Kunstwerke als physische Verkorperungen von tatsiach-
lich empfundenen Gefiihlen auffa3t, fiihrt das Faktum der negativen
Gefiihle zu einer Fiille von systematisch hochst anspruchsvollen Pro-
blemen.

Das erste Problem lautet, ob ein Kiinstler solche Gefiihle aus
ethischen und moralischen Griinden iiberhaupt darstellen darf bzw.
soll.22 Kénnte er sein Publikum nicht vielleicht in Einstellungen ver-

11 »Everybody of us feels emotions which, if his neighbours became aware of it, would
make them shrink from him with horror.« Collingwood: Principles of Art. A.a.O. 284.

2 Unter Ethik wird hier wie bei Aristoteles das philosophische Reflektieren auf die
Bedingungen der Realisierung unserer Konzeptionen von Gliick verstanden. Die Moral-
philosophie befafit sich hingegen mit dem menschlichen Handeln, insofern es die Inter-
essen anderer beriihrt. Vgl. zu diesem Begriffsgebrauch Williams, Bernard: Ethics and
the Limits of Philosophy. London 1985, 1ff.; sowie Tugendhat, Ernst: Probleme der
Ethik. Stuttgart 1984, 43 ff.; sowie Habermas, Jiirgen: Vom pragmatischen, ethischen

20  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21.01.2026, 05:20:48. -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ein erster Einstieg

setzen oder gar zu Handlungen anstacheln, die vom Standpunkt der
Moral verwerflich oder vom Standpunkt der Ethik aus nicht wiin-
schenswert sind? Eine zweite Frage lautet, ob man Werke, die Absto-
3endes oder Unmoralisches verkorpern, tatsichlich noch >Kunstwer-
ke« nennen kann. Dieses Problem stellte sich in der Gefiihlsdsthetik
des angelsichsischen Idealismus als ein ganz gravierendes Problem
dar, nachdem die englischen Romantiker um der » Anerkennung der
Schonheit des Universums« willen von allen Kiinstlern normativ
eingefordert hatten, daf ihre Werke »Freude zu schenken«!? haben.
Man kann nun beim besten Willen nicht mehr behaupten, daf3
Kunstwerke Freude schenken, wenn sie (vielleicht sogar mit édsthe-
tisch abstoflenden Mitteln) ihre Gegenstinde aus einer negativen
emotionalen Perspektive als abstoflende, bedrohliche oder bose pra-
sentieren. Kann man solche Werke dennoch als >Kunstwerke< be-
zeichnen? Und welchen Wert konnten sie haben, wenn sie offensicht-
lich keine Freude schenken? Das ist der dritte und vermutlich
bemerkenswerteste Fragenkomplex, mit dem die Gefiihlsisthetik
des angelsichsischen Idealismus konfrontiert.

und moralischen Gebrauch der praktischen Vernunftin ders.: Erlauterungen zur Dis-
kursethik. Frankfurt a. M. 1991, 100-118; sowie Friichtl, Josef: Asthetische Erfahrung
und moralisches Urteil. Frankfurt a. M. 1996. 151.

Es gibt auch die Konvention, Moralen als die Systeme von Wertorientierungen zu de-
finieren, wihrend Ethik die Wissenschaft bzw. die Philosophie von den Moralen ist. So
heiflt es bei Gerhardt »Ethik — als philosophische Disziplin — kann somit auch Moral-
philosophie genannt werden.« Laut Gerhardt sprechen »Ethik und Moralphilosophie
davon, wie der Mensch — nach seinem eigenen Verstindnis — handeln soll.« Sein Argu-
ment fiir diese Begriffsverwendung lautet, daf} der lateinische Begriff smos, moris< ein
»Parallelbegriff« zum griechischen Begriff rethos< sei. Gerhardt, Volker: Selbstbestim-
mung Das Prinzip der Individualitit. Stuttgart 1999, 95. Vgl. im selben Sinne auch
Steinvorth, Ulrich: Klassische und moderne Ethik. Grundlinien einer materialen Moral-
theorie. Reinbek bei Hamburg 1990, 10£. Die Begriffsverwendung des angelsichsischen
Idealismus wird hier nicht in diese Richtung modifiziert, mit dem schlichten Argument,
daf der ersten Konvention zufolge mit den Begriffen >Ethik< und >Moralphilosophie«
Unterschiedliches bezeichnet werden kann und in der zweiten nicht.

13 »The Poet writes under one restriction only, namely, that of the necessity of giving
pleasure to a human Being.« Wordsworth: Lyrical Ballades. A.a.O. 252 »It is an ack-
nowledgement of the beauty of the universe.« A.a.O. 252.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A

- am 21.01.2026, 05:20:48. -[®

21


https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Gefiihlsasthetik des angelsichsischen Idealismus. Eine Einfiihrung.
2. Die Wurzeln in der englischen Aufklarung

Auf die Frage nach den Quellen und Urspriingen der gefiihlsastheti-
schen Tradition des angelsédchsischen Idealismus gibt es zwei Antwor-
ten. Die erste Quelle liegt zweifelsohne im deutschen Idealismus,
speziell in den Asthetiken des frithen Schellings und Hegels. Das
wird von den angelsichsischen Idealisten selbst auch immer wieder
betont und hervorgehoben. Fast ebenso wichtig ist eine zweite Quel-
le, von der die Gefiihlsisthetiker des angelsichsischen Idealismus al-
lerdings so wenig Authebens machen, daf3 in der Regel noch nicht
einmal die Namen der jeweiligen Referenzautoren genannt werden.
Die Rede ist von der Gefiihlsasthetik der englischen Aufklarung.

(a) Shaftesburys Epistemik des Gefiihls. Thr erstes wichtiges Doku-
ment ist Anton Ashley Cooper Earl of Shaftesburys Schrift The
Moralists'* aus dem Jahr 1709. Die Schrift ist nach dem Vorbild der
sokratischen Dialoge verfafit. Die Dialogpartner sind der skeptische
Philokles, der misanthropische Palemon und der Philosoph Theokles.
Der Dialog behandelt im Detail zentrale philosophische Fragen nach
dem Verhiltnis von Religion und Moral, nach dem Ursprung der
Tugenden und nach der natiirlichen Ordnung des Kosmos. Seine
tibergreifende Frage lautet: Wie konnen wir von all dem wissen?
Die Antwort findet sich in der Passage, die den Hohepunkt und das
eigentliche Zentrum der Schrift bildet. Die Rede ist von einem Mor-
genspaziergang des Theokles und des Philokles. Wihrend des Spa-
zierganges stimmt Theokles einen »wahren Lobgesange auf die Na-
tur« an, weil er meint, »die Gottheit selbst« in diesen »feierlichen
Wohnsitzen einsamer Betrachtung gegenwirtig fiihlen« zu konnen.
Nach allem Résonieren iiber die Ordnung des Kosmos fiihlt der Phi-
losoph plotzlich eine enthusiastische Begeisterung tiber die Schon-
heit der Natur in sich und gibt ihr »Stimme und Ton«. Das Resultat
ist ein jubilierender Hymnus auf die »herrliche Natur«. Sie wird als

14 Shaftesbury, Anton Ashley Cooper Earl of: The Moralists. A Philosophical Rhapsody.
1709. Im Text zit. nach ders.: Ein Brief iiber den Enthusiasmus. Die Moralisten. Ubers. v.
M. Frischeisen-Kohler. Hrsg. v. W. Schrader. Hamburg 11909/21980, 38-210. Das Werk
erschien in erster Auflage schon 1705 unter dem Titel The Sociable Enthusiast. A Phi-
losophical Adventure Written to Palemon. Die ein Jahr zuvor erschienene Schrift A
Letter concerning Enthusiasm ist wegen ihres kritischen Duktus noch nicht einschlagig.
Vgl. Shaftesbury: A Letter concerning Enthusiam to My Lord Somers. 1708. Im Text
zit. nach ders.: Ein Brief iiber den Enthusiasmus. Die Moralisten. A.a.O. 1-37.

22 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21.01.2026, 05:20:48.



https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Wurzeln in der englischen Aufkliarung

»iiber alles schon und gut«, »allliebend, allliebenswert, allgttlich«
gepriesen, und als eine Schopfungsmacht, deren »geringstes Werk
eine reichere Szene, ein edleres Schauspiel darbietet als alles, was je
die Kunst erfand«! Plotzlich fahrt der Schwirmende »wie aus einem
Traum erwachend, zusammen«. Was ist geschehen? Warum fiihlte er
plotzlich so deutlich, daff die Natur vollkommen liebenswiirdig,
wohlgeordnet und schon ist? »War es eine verniinftige Art von
Wahnsinn, wie jene Ekstasen, die wir unseren Dichtern erlauben?
oder war es wahre Raserei?« Die Antwort des Theokles (bzw. Shaf-
tesburys) ist Platons Wiedererinnerungslehre verpflichtet, welche
durch den christlich geprigten Cambridger Neuplatonismus® im
England des 17. Jahrhunderts hohe Konjunktur hatte. Sie lautet, daf3
wir »ohne alle Kunst, Kultur oder Erziehung« iiber ein angeborenes
Wissen um das Gute und Schone sowohl im Menschen als auch in der
Natur verfiigen. Wir haben es durch die Gnade des Géttlichen in uns,
das als »die alles durchdringende, alles belebende Seele des Ganzen«
aufgefaf3t wird, und als das » Allwahre und Allvollkommene«. Durch
die Gnade des Gottlichen ist ein »grofes Urbild« all seiner »Werke«
in »unserer Seele wohnend«. Allerdings hat dieses Wissen keinen
begrifflichen Charakter, sondern es handelt sich um ein instinkthaf-
tes, emotionales Wissen. Es wird als solches nicht erschlossen oder
erlernt, sondern es setzt sich tiber Assoziationen und unbewufSte Er-
innerungen in uns frei, wenn wir uns begeistern. Shaftesbury erweist
sich als ein Epistemiker des Gefiihls, wenn er betont, daf3 die »Begrif-
fe und Grundsitze des Schonen, Rechten und Edlen«, die uns »nebst
den tibrigen Ideen dieser Art eingeboren sind«, nicht »erkannt«, son-
dern »gefiihlt« wiirden. Der Dialog gipfelt darin, daf3 schliefSlich auch
der »kalte, gleichgiiltige Philokles« der »Leidenschaft« nicht linger
»widerstreben will«, welche der Uberzeugung des Theokles zufolge

15 Zu den Cambridge Platonists gehdren u.a. H. More, J. Smith und insbesondere
Ralph Cudworth (1617-1688). Als Hauptwerk des Letzteren gilt gemeinhin Cudworth,
Ralph: The True Intellectual System of the Universe. London 1678. Nachdruck London
1977. Vgl. auch den Sammelband The Cambridge Platonists in Philosophical Context.
Politics, Metaphysics and Religion. Hrsg. v. G. A. J. Rogers. Dordrecht 1997. Der Cam-
bridger Neuplatonismus hatte groflen Einfluf auf Coleridge. Vgl. dazu den Anfang von
Kapitel 2.

Meine philosophiehistorische Abhandlung wird zu ihren zentralen Protagonisten in
aller Kiirze die wesentlichen biographischen Angaben machen. Ich werde die jeweils
genannten Hauptwerke jedoch nur dann ins Literaturverzeichnis aufnehmen, falls sie
speziell fiir die Entwicklungsgeschichte der angelsichsischen Asthetik von Bedeutung
sind.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A

- am 21.01.2026, 05:20:48. -[®

23


https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Gefiihlsasthetik des angelsichsischen Idealismus. Eine Einfiihrung.

das eigentliche Wissen des Menschen freilegt. Auch er will die Natur
von nun an nur noch wie »die Dichter« und die »Liebenden« betrach-
ten, weil nur diese emotionale Perspektive den Blick auf die »geheim-
nisvolle Schonheit« freigibt, welche der gottlichen Natur wesent-
lich ist. Diese &dsthetisch gewendete Wiedererinnerungslehre, die sich
in einer Vorform schon beim Cambridger Neuplatonismus findet
(s.0.), bildet das erste zentrale Versatzstiick der Asthetik der eng-
lischen Romantik."”

(b) Die dsthetische und die moralische Beurteilung von Kunst nach
Hume. Den nichsten Meilenstein in der Asthetik der englischen
Aufklirung bildet David Humes berithmter Essay Uber die Regeln
des Geschmacks von 1757. Zum Einstieg diagnostiziert dieser Essay
eine »grofse Vielfalt des Geschmacks« im Bereich der Kunst. Zwar
»scheinen alle Stimmen einmiitig Eleganz, Anstand, Klarheit und
Geist im Schreiben zu loben« und »Schwulst, Affektiertheit, Kilte
und falschen Glanz zu tadeln«. Sobald man jedoch »zu den Einzel-
fragen« im Bereich des Asthetischen komme, scheint sich kein Kon-
sens mehr herstellen zu lassen. Dasselbe gilt nach Hume mit Blick
auf die Moralvorstellungen, die viele Kunstwerke verkorpern: Wie-
derum scheinen die grofSen Dichter auf den ersten Blick »denselben
Tugenden Lob« zu »spenden« und »dieselben Laster« zu »beklagen«.
Im Detail verstiinden sie jedoch drastisch Unterschiedliches unter
einem tugendhaften Handeln, so daf8 wir auch mit durchaus unter-
schiedlichen »Gefiihlen« auf ihre Werke reagieren. Gibt es trotz die-
ser Diagnose feste Regeln des Geschmacks, »aufgrund derer sich die
verschiedenen Gefiihle der Menschen in Einklang bringen lassen«
oder die es uns »zu entscheiden« erlauben, ob ein Gefiihl richtig oder
falsch ist«? So lautet die leitende Frage von Humes Essays.

Gegen die Moglichkeit von solchen Regeln spricht nach Hume,
dafl man sich anders als im Falle von Aussagen iiber Sachverhalte
iiber die Qualitit seiner Gefiihle nicht irren kann. Deshalb scheint
auf den ersten Blick »jedes Gefiihl richtig« zu sein. Aussagekraftiger
ist nach Hume jedoch die Tatsache, dafy man sich mit abwegigen #s-
thetischen Urteilen in aller Regel »ldcherlich« macht. Mit diesem
Argument begriindet Hume seine zentrale These, daf3 es »bei aller
Vielfalt und Launenhaftigkeit des Geschmacks« eben doch »be-

16 Shaftesbury: The Moralists. A.a.O. 143147, 190ff., 177 {.
17 Vgl. das gesamte 2. Kapitel.

24 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters



https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Wurzeln in der englischen Aufklirung

stimmte allgemeine Prinzipien der Billigung oder Mif$billigung« gé-
be, deren »Einfluf$ ein aufmerksames Auge« nach Hume »in allen
Akten des Geistes verfolgen kann«. Wie aber erkliren sich dann die
eingangs konstatierten Divergenzen in den Geschmacksurteilen? Der
erste und wichtigste Grund ist nach Hume »ein Mangel an Feinheit
der Einbildungskraft«. Zwar hilt es Hume fiir »gewifs«, daf8 »Schon-
heit und Hifllichkeit« ebenso wie »Siifle und Bitterkeit« keine »Ei-
genschaften der Gegenstinde« sind, sondern »ausschliefSlich dem —
inneren oder dufSeren — Gefiihl angehoren«. Weil man jedoch auch
»zugeben« miisse, »dafy die Gegenstinde bestimmte Eigenschaften
haben, die ihrer Natur nach geeignet sind, jene besonderen Empfin-
dungen zu erzeugen«, miifiten im Zuge einer Ausbildung des Ge-
schmacks die Sinne so weit entwickelt und verfeinert werden, daf3
ihrer » Aufmerksamkeit« schliefSlich »nichts entgeht«. (Die Moglich-
keit einer solchen Geschmacksverfeinerung plausibilisiert Hume mit
dem beriihmen Beispiel der Weinprobe aus Cervantes’ Roman Don
Quichote.) Ein weiterer wichtiger Grund seien die Unterschiede zwi-
schen den »Gemiitsverfassungen der einzelnen Menschen«. Tem-
peramentsbedingt gefalle »dem einen« nun einmal »vor allem das
Zarte« und »dem anderen das Erhabene«. Weil man unter den Ge-
miitsverfassungen jedoch letztlich »keiner den Vorzug vor der ande-
ren geben« konne, ist nach Hume ein »gewisses MafS an Verschieden-
heit im Urteil unvermeidlich«. Als weitere Griinde nennt Hume die
unterschiedlichen kulturellen Gegebenheiten, Religionen und wis-
senschaftlichen Lehrmeinungen der verschiedenen Vélker und Epo-
chen der Geschichte: Auch diesbeziiglich konnen Kunstwerke nach
Hume auf keinen gemeinsamen Kanon verpflichtet werden.

Die Grenze der Toleranz ist nach Hume jedoch erreicht, sobald
»lasterhaftes Verhalten dargestellt wird, ohne gebiihrend getadelt
und mifsbilligt zu werden«. Verfehlungen gegen die Moral konnen
nach Hume nicht mehr mit Geschmacksdivergenzen erklirt oder gar
entschuldigt werden. Wenn das »moralische Gefiihl« durch religio-
sen Fanatismus beispielsweise verwirrt und »die natiirliche Grenze
zwischen Tugend und Laster« verschoben wird, entstehen nach
Hume Werke »von wahrer HafSlichkeit«, die man nicht mehr »genie-
3en«!8 kann und darf.

18 Hume, David: Of the Standard of Taste. 1757. Im Text zit. nach ders.: Uber die Regeln
des Geschmacks. In: Materialien zu Kants >Kritik der Urteilskraft« Hrsg. v. J. Kulen-
kampff. Ubers. v. E. Herborth. Frankfurt a. M. 1974, (43-63) 43 ff., 49, 52, 61f. Im Ro-

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 25

- am 21.01.2026, 05:20:48. -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Die Gefiihlsasthetik des angelsichsischen Idealismus. Eine Einfiihrung.

Nach Hume soll der ausgebildete Geschmack also sowohl im
engeren Sinne #sthetische als auch moralische Kriterien an das
Kunstwerk anlegen, wobei die moralische Beurteilung im Zweifels-
fall den Ausschlag geben soll. Humes Theorie des Geschmacks hat
nun lediglich bei Coleridge in einigen wenigen Passagen einige un-
bedeutende Spuren hinterlassen, die Coleridge selbst zudem auf Kant
zuriickfithrt. Humes moralisierende Sichtweise auf die Phanomene
des Asthetischen hingegen beherrscht die Asthetik des angelsichsi-
schen Idealismus bis weit ins 19. Jahrhundert hinein. Bis dahin wird
ganz selbstverstindlich nur dasjenige >schon< genannt, das auch (bzw.
vor allem) den Anforderungen der Moral entspricht. Infragegestellt
wird diese Auffassung erst im frithen 20. Jahrhundert durch den
Kontakt mit der mentalistischen Asthetik des Italieners Benedetto
Croce.? Bis dahin bildet sie jedoch eine zweite zentrale Doktrin der
Gefiihlsasthetik des angelsichsischen Idealismus.

(c) Burkes psychologische Asthetik. Das Jahr 1757 ist ein ausgespro-
chen fruchtbares Jahr fiir die Gefiihlsisthetik der englischen Aufkli-
rung. Auler Humes Essay erscheint in diesem Jahr namlich auch die
Schrift A Philosophical Enquiry into the Origin of our Ideas of the
Sublime and the Beautiful von Edmund Burke, der gemeinhin als der
eigentliche Begriinder der englischen psychologischen Asthetik?!
gilt. Wie Hume, so konzentriert sich auch Burke auf die Frage, was
uns jenseits aller subjektiven Unterschiede des Geschmacks generell
gefillt und dsthetisches Vergniigen bereitet.22 Seine Antwort geht

man Don Quichote wird die Anekdote erzihlt, da8 sich »Sancho Pansa« mit dem
»Schildknappen mit der grofien Nase« wihrend einer Weinprobe dariiber streitet, ob
der Wein nun nach Leder oder nach Eisen schmeckt. Die Losung ist: »Als das Faf geleert
wurde, kam ein alter Schliissel mit einem an ihm befestigten Lederriemen zum Vor-
schein.« A.a.O. 50.

19 Vgl. Abschnitt 2.3.

20 Vgl. dazu dazu Abschnitt 4.4.

21 Auch in der praktischen Philosophie hatte das Gefiihl zu dieser Zeit in England hohe
Konjunktur. Vgl. z. B. Smith, Adam: The Theory of Moral Sentiments. 1759. Im Text zit.
nach ders.: Theorie der ethischen Gefiihle. Ubers. u. hrsg.v. W. Eckstein. Hamburg
11926. Reprinted 1994.

22 Burke setzt die Pramisse eines komplexen, aber angeborenen menschlichen Ge-
schmacks. Die empirischen Unterschiede in den Geschmacksurteilen erklart er (wie Hu-
me) mit unterschiedlichen Sensibilititen und Bildungsgraden. Burke, Edmund: A Phi-
losophical Enquiry into the Origin of our Ideas of the Sublime and the Beautiful.
London 1757/21759. Im Text zitiert nach ders. Vom Erhabenen und Schonen. Ubers. v.
F. Bassenge. Hrsg. v. W. Strube. Hamburg 21989.

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21.01.2026, 05:20:48. -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Wurzeln in der englischen Aufkliarung

von der Pramisse aus, daf es zwei Typen von »Ideen« gibt, »die fahig
sind, einen machtvollen Eindruck auf das Gemiit zu machen«. Ge-
meint sind die Ideen, welche die »Selbsterhaltung« einerseits oder
die »Gesellschaft« andererseits betreffen. Was die Selbsterhaltung
bedroht, erweckt in uns die »Ideen von Schmerz und Gefahr«. Diese
Ideen nennt Burke umfassend auch >das Erhabene«. Sie nehmen in
seiner Gefiihlsisthetik breiten Raum ein, weil sie laut Burke »die
starkste Bewegung« hervorbringen kionnen, »die zu fithlen das Ge-
miit fihig ist«. Burke ist »iiberzeugt, daf die Ideen des Schmerzes
weit méchtiger sind als diejenigen, die auf der Seite des Vergniigens
stehen«?. Die seltsame Lust am Erhabenen entsteht laut Burke aus
der Tatsache, dafS wir hochgradig aktiv werden, solange etwas nur die
Idee der Bedrohung der Selbsterhaltung evoziert, die Selbsterhaltung
aber tatsdchlich nicht bedroht. Mit dieser These etabliert sich das
Erhabene erstmalig gleichrangig neben der Kategorie des Schonen
in einer philosophischen Asthetik.2# Insbesondere die Asthetik Kants
wird diese These aufgreifen.?> Neben dem Erhabenen gibt es nach
Burke jedoch auch die vergniiglichen Ideen des Schonen. Diese wer-
den durch alles evoziert, was mit der Gesellschaft zu tun hat. In die-
sem Zusammenhang hat Burke vor allem die Fortpflanzung im Blick,
denn schliefSlich sichert die Fortpflanzung ja vor allem anderen den
Fortbestand der Gesellschaft. Burke betont, daf8 »dasjenige Vergnii-
gen, das mit diesem Zweck am unmittelbarsten zusammenhéngt«,
von besonders »lebhaftem Charakter, erregend, heftig und zugegebe-
nermaflen das hochste sinnliche Vergniigen« sei. Aber natiirlich
spricht Burke nicht nur von der Fortpflanzung. Er nennt vielmehr in
einem umfassenden Sinne alles >schong, das in uns die Affekte evo-
ziert, die den Fortbestand der Gesellschaft sichern. Laut Burke ist
schon, was in uns die »Leidenschaft der Liebe« und alle »entspre-
chenden Affekte«2¢ hervorbringt. Damit ist ein drittes wichtiges Ver-

3 Burke: The Sublime and the Beautiful. A.a.O. 72.

2 Vgl. dazu Homann, R.: Erhabene (das). In: Historisches Worterbuch der Philosophie.
Bd. 2. Darmstadt 1972, 626. Vgl. auch den Sammelband Das Erhabene. Zwischen
Grenzerfahrung und Gréflenwahn. Einl. und hrsg. von Ch. Pries. Weinheim 1989; sowie
Albert, Karl: Die Lehre vom Erhabenen in der Asthetik des deutschen Idealismus. Diss.
Bonn 1950.

% Kant, Immanuel: Analytik des Erhabenen. In ders.: Kritik der Urteilskraft. 1790.
Einl. u. hrsg. v. H. Klemme. Hamburg 2001, 105-135.

%6 Burke: The Sublime and the Beautiful. A.a.O. 73, 152. Burke betont, daf3 die Leiden-
schaften der Liebe von der rein sexuellen Begierde deutlich zu unterscheiden seien.
A.a.0.1271.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A

- am 21.01.2026, 05:20:48. -[®

27


https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Die Gefiihlsasthetik des angelsichsischen Idealismus. Eine Einfiihrung.

satzstiick der Asthetik der englischen Romantik benannt. Anders als
im deutschen Sprachraum fand Burkes Theorie des Erhabenen hier
nimlich keine Anhinger? — wohl aber seine gefiihlsisthetische Auf-
fassung vom >Schonen<! Die Asthetik des angelsichsischen Idealis-
mus versteht unter dem >Schonenc« seit ihren Anfangen bei Coleridge
und Wordsworth exakt dasselbe wie Burke. Sie versteht unter dem
>Schonenc« die »Qualitit oder die Qualititen eines Korpers, durch die
er Liebe oder eine dhnliche Leidenschaft verursacht«2.

Das ist jedoch nicht das einzige Theorieelement, welches die As-
thetik des angelsichsischen Idealismus der psychologischen Asthetik
Burkes zu verdanken hat. Sehr viel wichtiger ist die Assoziationsleh-
re, die Burkes Abhandlung abschliefSt, und die im deutschen Sprach-
raum und insbesondere bei Kant iiberhaupt keine Beachtung gefun-
den hat. In den letzten Kapiteln seines Buches stellt sich Burke die
Frage, warum »das Gemdit« iiberhaupt von einem »Korper affiziert«
werden kann, und das auch noch in bestimmter und in Grenzen plan-
barer Weise? Warum rufen »gewisse Affizierungen des Korpers ge-
rade eine solche Regung des Gemiits und keine andere hervor«? Gibt
es nicht einen signifikanten Unterschied zwischen Physis und Psy-
che, und kann es tatsichlich eine kausale Beziehung zwischen beiden
doch so wesensfremden Bereichen geben? (Die entsprechenden Pas-
sagen erwihnen bezeichnenderweise mehrmals den Namen New-
tons.) Burke entwickelt seine Antwort aufgrund von zwei Pramissen.
Die erste Primisse stammt aus Spons Berichten tiber den »gefeierten
Physiognomiker Campanella«. Dieser soll nimlich die Kérperhaltun-
gen derjenigen Menschen eingenommen haben, in deren »Neigun-
gen« er »einzudringen« versuchte. Der Effekt sei gewesen, daf3 sich
»das Gemiit« des Physiognomikers »jedesmal unwillkiirlich der Lei-
denschaft zugewandt« habe, deren »auflere Erscheinung« er »nach-
zuahmen bestrebt war«. Wenn er die »Blicke oder Gebérden eines
zornigen oder sanften, erschrockenen oder kecken Menschen« nach-
ahmte, habe er sich unvermutet plétzlich selbst in einer zornigen,
sanften, erschrockenen oder kecken emotionalen Verfassung wieder-
gefunden.? »Auf diese Weise, so berichtet Burke, konnte Campa-

77 Vgl. zur Auseinandersetzung mit Burkes und Kants Auffassung vom Erhabenen im
angelsichsischen Idealismus Absatz 6.2.b.

28 Burke: The Sublime and the Beautiful. A.a.O. 127. Vgl. zum Einflufl von Burke auf
die frithe Gefiihlsésthetik des angelsichsischen Idealismus in der englischen Romantik
das gesamte 2. Kapitel.

2 Auf einer dhnlichen Erfahrung beruht tibrigens die Methode des russischen Regis-

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21.01.2026, 05:20:48. -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Wurzeln in der englischen Aufklirung

nella »in die Neigungen und Gedanken der Leute ebenso vollkom-
men eindringen, als wenn er ganz in sie verwandelt worden wire«.
Burkes zweite Pramisse lautet, dafd wir nicht nur durch direkte kor-
perliche Einwirkung von Gegenstinden in bestimmte korperliche
Zustinde versetzt werden, sondern auch durch Assoziationen. So
zucken wir beispielsweise nicht erst dann zusammen, wenn uns ein
Schlag tatsichlich trifft, sondern schon dann, wenn jemand seine
Hand in einer Weise gegen uns erhebt, da8 wir den Schlag imaginie-
ren kénnen. Aufgrund dieser beiden Pramissen kann Burke zunichst
einmal die emotionale Wirkung von Erhabenem und Schénem erkla-
ren. Etwas Erhabenes erweckt in uns Assoziationen an Bedrohliches
und Gefihrliches, ohne daf3 es uns tatsichlich in unserer Selbsterhal-
tung bedrohen wiirde (s.0.). Wir reagieren auf diese Assoziationen
spontan mit einer ganz bestimmten korperlichen Reaktion, die der
Bedrohung angemessen ist. Laut Burke ziehen wir »die Augenbrauen
krampfhaft zusammen, runzeln »die Stirn« und rollen »heftig die
Augen«. Diese korperlichen Reaktionen versetzen uns laut Burke
dann wiederum in eine ganz bestimmte emotionale Verfassung, die
im Falle des Erhabenen die Verfassung des angenehmen Erschauerns
ist. Wer hingegen mit etwas Schonem konfrontiert wird, das in ihm
die Idee der Liebe oder der Sympathie evoziert, wird korperlich ganz
anders reagieren. Laut Burke wird sein Kopf »etwas nach einer Seite
geneigt« sein, die »Augenlieder sind mehr als gewohnlich geschlos-
sen«, der »Mund ist ein wenig gedffnet« und »der Atem geht lang-
sam«*. Die durch Schones evozierten Assoziationen versetzen uns
also in eine angenehme, harmonische und beruhigte korperliche Ver-
fassung. Das ruft in uns Burkes Campella-Priamisse zufolge wieder-
um die angenehmen und lustvollen Gefiihle hervor, die wir mit dem
Schoénen in der Regel verbinden. Burke erklart die geheimnisvolle
Wirkung, die erhabene oder schone Kunst- oder Naturdinge auf uns
haben konnen, also mit einer Art Kettenreaktion. Die physischen
Gegenstinde erwecken in uns bestimmte Assoziationen, die uns in

seurs und Theaterpadagogen Konstantin Stanislawski. Konstantin Sergejewitsch Stanis-
lawski (1863-1938) griindete das Moskauer Kiinstlertheater und entwickelte die soge-
nannte Stanislawski-Methode des Schauspielens, nach welcher bis heute ganze Genera-
tionen von Schauspielern ausgebildet werden. Vgl. dazu Stanislawski, Konstantin S.:
Materialien zum Buch >Die Arbeit an der Rolle. 1916~1920. Im Text zit. nach ders.:
Moskauer Kiinstlertheater. Ausgewiahlte Schriften Bd. 1. 1885-1924. Hrsg. v. D. Hoff-
meier. Berlin 1988, (316-353) 316f., 321f.

3 Burke: The Sublime and the Beautiful. A.a.O. 168-204.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A

- am 21.01.2026, 05:20:48. -[®

29


https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Gefiihlsasthetik des angelsichsischen Idealismus. Eine Einfiihrung.

eine bestimmte Korperhaltung versetzten, welche in uns wiederum
ganz bestimmte Gefiihle evoziert. Dieses Erklarungsmodell bildet die
vierte tragende Saule der Gefiihlsisthetik des angelsichsischen Idea-
lismus.

3. Der Triumph des Schonen iiber das Gefiihl in der deutschen
Asthetik seit Winckelmann

Die Asthetik des angelsichsischen Idealismus tritt jedoch nicht nur
das Erbe der Gefiihlsisthetik der englischen Aufkliarung an. Thre
zweite Quelle ist die Asthetik des deutschen Idealismus. Diese Asthe-
tik ist nun dezidiert keine Asthetik des Gefiihls, sondern eine an der
Wabhrheitsleistung von Kunst aulerordentlich interessierte Asthetik
des Schénen. Ja, die Asthetik des deutschen Idealismus betrachtet das
Gefiihl sogar als eine dsthetisch vollig untaugliche Konzeption. Da-
mit befindet sich die Asthetik des angelsichsischen Idealismus zu-
mindest in ihrer formativen Anfangsphase wihrend der englischen
Romantik in der schwierigen Situation, dafS sie zwischen zwei dsthe-
tischen Auffassungen steht, die sich auf den ersten Blick in ihren
zentralen Konzeptionen fundamental zu widersprechen scheinen.

(a) Mendelssohns Theorie der vermischten Empfindungen. Nun ist
die deutsche Asthetik des ausgehenden 18. Jahrhunderts keinesfalls
immer schon eine Asthetik des Schonen gewesen. Im Gegenteil wer-
den zunichst auch in der deutschen Aufklarung in direktem Kontakt
mit der englischen Aufklirung gefiihlsdsthetische Positionen ent-
wickelt und vertreten®, und das mit groffem Nachhall und von be-
rihmten Personlichkeiten. Das erste gefiihlsisthetische Dokument
der deutschen Aufklirung von Bedeutung ist wohl die 1755 erschie-
nene Schrift Uber die Empfindungen von Moses Mendelssohn. Die
Schrift kntipft an Shaftesburys Dialog von 1709 an. Sie entwickelt
ebenfalls einen Dialog in der Gestalt einen fiktiven Briefwechsels
zwischen einem fragenden Jiingling Euphranor® und einer Figur,

31 Vgl. zur Asthetik der Aufklirung auch Zelle, Carsten: Angenehmes Grauen. Litera-
turhistorische Beitrige zur Asthetik des Schrecklichen im achtzehnten Jahrhundert.
Hamburg 1987.

32 Mendelssohn, Moses: Uber die Empfindungen. 1755. In ders.: Asthetische Schriften
in Auswahl. Hrsg. v. Otto F. Best. Darmstadt 1994, 29-110.

30  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21.01.2026, 05:20:48.



https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Triumph des Schonen iiber das Gefiihl in der dt. Asthetik seit Winckelmann

die Theokles® genannt wird. Auflerdem nimmt sie die Passage zum
Authinger, in welcher Shaftesburys Theokles von Philokles gebeten
wird, seine begeisterte Naturschilderung doch auf keinen Fall durch
Momente des Reflektierens zu unterbrechen. »Wenn Sie nun auf-
horen, so werde ich den Genuf3 dieser herrlichen Vision verlierenc,
gibt Shaftesburys Philokles zu bedenken. Statt dessen wiirde er an-
fangen, »tausend Schwierigkeiten zu finden«3*. Mendelssohns
Schrift ist der hier aufgeworfenen Frage gewidmet, ob sich die »Na-
tur des Vergniigens« rational erkliren 1d3t? Schlief3lich scheint »die
Lust« ja in der Regel zu verschwinden, »wenn wir unsere Empfin-
dungen allzu sorgfiltig aufzukliren suchen«.

Theokles beantwortet diese Frage, indem er es schlicht vorexer-
ziert, wie sich die Quellen des Vergniigens via verniinftige Reflexion
erschlielen lassen. Laut Theokles ist die Quelle aller Lustempfindun-
gen in einer Form von Vollkommenheit zu suchen. In ihrem Verlauf
unterscheidet die Schrift dann drei Spielarten von Vollkommenbheit,
namlich die Vollkommenheit des Schonen, die Vollkommenheit des
Verstindigen und die Vollkommenbheit einer korperlichen Verfas-
sung. Damit wire das Beweisziel von Mendelssohns Schrift eigent-
lich erreicht, die dann jedoch deutlich iiber Shaftesburys Abhandlung
hinausgeht und sich auf die Kiinste konzentriert. Im Zentrum dieser
Passagen steht die These, daf3 »alle schonen Kiinste« aus den drei
»verschiedenen Quellen mit vollem Masse« schopfen und sich »in
einer angenehmen Mischung iiber uns« ergieflen wiirden, um »die
nach Vergniigen diirstende Seele« zu »erfrischen«. Damit ist die
Theorie von den >vermischten Empfindungen« geboren, die zentrale
Doktrin der Gefiihlsdsthetik der deutschen Aufklirung. Die ganze
Tragweite dieser Doktrin entfaltet sich im achten Brief. Er beginnt,
indem Euphranor auf eine besonders seltsame und irritierende Form
der Vergniigens hinweist. Warum kann man sich an einem »Gemal-
de« ergdtzen, auf dem »ein Schiff« zu sehen ist, »das lange genug mit
Sturm und Wellen gekimpft und endlich untergehet«? Wie kann
man an einem solchen Bild »Wohlgefallen« empfinden, obwohl es
ihn doch eigentlich »betriiben« sollte, »dafy die Menschen solchen
Ungliicksfillen unterworfen sind?« Mendelssohns Antwort lautet,

3 Theokles entspricht dem »englischen Weltweisen« aus The Moralist des Earl of Shaf-
tesbury von 1709 (s.0.). Nach Zelle spricht aus ihm Mendelssohn selbst. Vgl. Zelle:
Angenehmes Grauen. A.a.O. 320.

3 Shaftesbury: The Moralists. A.a.O. 147.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A

- am 21.01.2026, 05:20:48.

31


https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Gefiihlsasthetik des angelsichsischen Idealismus. Eine Einfiihrung.

daf3 »nichts als das Mitleiden« in »diesen Fillen die Seele unseres
Vergniigens« sei. Mitleid ist laut Mendelssohn eine vermischte Emp-
findung »aus der Liebe zu einem Gegenstande«, verbunden mit dem
Schmerz iiber ein »Ungliick«, welches »unverschuldet zugestoflen«
ist. Das Gemilde erweckt in uns Mitleid mit Menschen, die uns lie-
benswiirdig zu sein scheinen, die jedoch unverschuldet in Ungliick
geraten sind. Die Intensitat unseres Mitleidens erklart dann die selt-
same, zwiespiltige Lust, die wir angesichts des Gemaildes empfin-
den.?® Wie seine englischen Zeitgenossen, stellt also auch der
deutsch-jiidische Aufklirer Mendelssohn die Intensitit des Fiihlens
ins Zentrum seiner Asthetik.

(b) Winckelmanns klassizistische Asthetik des Schonen. Wihrend
die englische Aufklirung den Begriff des >Gefiihls< in der angelséch-
sischen Asthetik jedoch dauerhaft etablieren kann, gelingt genau das
der deutschen Aufklarung nicht. Anders als in der angelsdchsischen
Asthetik gewinnt in der deutschen Asthetik des ausgehenden
18. Jahrhunderts vielmehr bald eine andere asthetische Auffassung
die Oberhand, und das so sehr, daf3 sie das Gefiihl schliefSlich in die
vollige Bedeutungslosigkeit abdrangt. Die Rede ist von der klassizi-
stischen Konzeption von >Schéonheitc als »edle Einfalt« und »stille
Grofe«. Die Konzeption wird bis heute mit dem Namen Johann Joa-
chim Winckelmann verbunden, dem Theoretiker des Klassizismus.
Breite Resonanz in der deutschen Asthetik des spiten 18. Jahrhun-
derts findet insbesondere Winckelmanns frithe Schrift Gedancken
iitber die Nachahmung der Griechischen Wercke in der Mahlerey
und Bildhauerkunst von 1755.

Im Zentrum dieser Schrift steht die Uberzeugung, daf3 die Wie-
ge der Kunst und des »guten Geschmacks« zuerst »unter dem grie-
chischen Himmel« gestanden habe. Mit ihrer »edlen Einfalt« und
»stillen GroBle« hat die Kunst der griechischen Antike laut Winckel-
mann schon lingst den hochsten Gipfel moglicher Kunstschonheit
erreicht. Weil es die schonen Menschenkorper nicht mehr gibt, nach

% Mendelssohn: Empfindungen. A.a.O. 66, 37, 43, 66, 54, 66, 57, 891.

% Schelling charakterisiert die Mitleidsasthetik der deutschen Aufklarung so: »Andere
Asthetiken sind gewissermaflen Recepte oder Kochrecepte, wo das Recept zur Tragddie
so lautet: Viel Schrecken, doch nicht allzuviel; so viel Mitleid als méglich und Trinen
ohne Zahl«. Schelling, Friedrich Wilhelm Josef: Philosophie der Kunst. 1802/1803. In:
Friedrich Wilhelm Joseph v. Schellings sammtliche Werke Bd. 5. Hrsg. v. K. E. A. Schel-
ling. Stuttgart/Augsburg 1856-1861. Reprinted Darmstadt 1990. 6 (V 362).

32 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21.01.2026, 05:20:48.



https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Triumph des Schonen iiber das Gefiihl in der dt. Asthetik seit Winckelmann

deren Vorbild »die griechischen Meister« ihre »Bildsdulen« geschaf-
fen haben, i3t sich das Schonheitsniveau der griechischen Kunst
nach Winckelmann in spiteren Zeiten jedoch durch keine noch so
grofle Kraftanstrengung mehr erreichen. Einen Weg sieht er aller-
dings dennoch, wie auch zu seiner Zeit ein Meister der Kunst »grofs,
ja unnachahmlich« werden kann: Uber den Weg der »Nachahmung
der Alten« nidmlich. Winckelmanns Vorbilder sind die Renaissance-
Kiinstler Michelangelo und Raffael. Wenn nun aber in der griechi-
schen Antike die schonen Menschenkérper die Vorbilder des Kunst-
schaffens waren — sollte man sich dann nicht lieber gleich der Natur
anstelle der antiken Kunstwerke zuwenden? So formuliert Winckel-
mann die Frage, die beim frithen Schelling und in seiner Nachfolge
auch in der englischen Romantik einen ganz zentralen Stellenwert
haben wird. Winckelmann verneint die Frage mit dem Argument,
dafl sich in den »Meisterwerken« der griechischen Antike »nicht al-
lein die schonste Natur finden wiirde, sondern mehr als das«, nim-
lich »gewisse idealische Schonheiten derselben«. Laut Winckelmann
zeigen die Meisterwerke der griechischen Antike eine »schonere und
vollkommenere Natur« als die Natur selbst. Deshalb sei »das Studi-
um der Natur« der »lingere und mithsamere Weg zur Kenntnis des
vollkommen Schonen, als es das Studium der Antike ist«37. So be-
griindet Winckelmann seine wirkmichtige Auffassung von der Ent-
stehung schoner Kunstwerke durch die Nachahmung nicht etwa der
Natur, sondern der Meisterwerke der griechischen Antike. Gegen
diese Auffassung setzt der frithe Schelling im Jahr 1807 dann seine
Auffassung von der Natur als dem eigentlichen »Vorbild und Ur-
quell«?® der Kunst. Der frithe Schelling ist der wichtigste Referenz-
autor der englischen Romantik. Seine These vom Ursprung des
Kunstschonen in der vollkommenen Schénheit der Schopfungsmacht
der Natur bildet den fiinften und vielleicht wichtigsten Eckpfeiler im
Gebaude der Asthetik der englischen Romantik.

¥ Winckelmann, Johann Joachim: Gedancken iiber die Nachahmung der Griechischen
Wercke in der Mahlerey und Bildhauerkunst. Dresden/Leipzig 1755/21756. Im Text zit.
nach ders.: Gedanken iiber die Nachahmung der griechischen Werke in der Malerei und
Bildhauerkunst. Hrsg. v. L. Uhlig. Stuttgart 1969. Bibl. ergzt. reprinted 1995, (3-39) 3,
20, 5, 10, 13.

38 Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph: Uber das Verhiltnis der bildenden Kiinste zur
Natur. 1807. Einl. u. hrsg. v. L. Sziborsky. Hamburg 1983, 3 (VII 291).

3 Vgl. dazu Kapitel 2.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A

- am 21.01.2026, 05:20:48.

33


https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Gefiihlsasthetik des angelsichsischen Idealismus. Eine Einfiihrung.

(c) Lessing zur Darstellung von Leidenschaften in der Kunst. Natiir-
lich versucht die deutsche Aufklarung, ihre gefiihlsisthetische Auf-
fassung von Kunst gegen Winckelmann zu behaupten. Thr zentrales
Problem lautet bezeichnenderweise jedoch anders als beim friihen
Schelling: Die deutschen Aufklarer stoflen sich vor allem an
Winckelmanns Fixierung der Kunst auf »edle Einfalt« und »stille
Grofe«. Sie konnen das harmonisierend-glittende Schonheitsideal
des Klassizismus nicht akzeptieren. Sollten intensive Leidenschaften
in der Kunst tatsichlich fehl am Platz sein? Kann von Kunst nur die
Rede sein, wenn die Gefiihle durch die Gewandung in ésthetische
Schonheit geddmpft und ausgeglichen werden? Die Kritik fokussiert
sich auf ein ganz bestimmtes Beispiel. Winckelmann fiithrt es im
Kontext der Frage ins Feld, wie ein Kunstwerk eine »schonere und
vollkommenere Natur« als die Natur selbst zeigen kann? Seine klas-
sizistische Antwort lautet: Indem es »der Ausdruck einer grofien See-
le« ist. Zur Hlustrierung fithrt Winckelmann die Laokoon-Gruppe
aus dem Museum des Vatikan an. Die Marmorgruppe gestaltet den
Todeskampf des trojanischen Priesters Laokoon und seiner beiden
Sohne mit einer Giftschlange. Winckelmann zieht sie als Beispiel
heran, weil der marmorne Laokoon trotz ungeheurer Schmerzen
nicht schreit. Die Gruppe gestaltet in Winckelmanns Augen nicht
das Elend eines als Naturwesen aufgefafiten Menschen, sondern statt
dessen die »grofle und gesetzte Seele« des griechischen Priesters. In-
sofern halt er sie als Beleg fiir seine These geeignet, daf} die Kunst-
werke der Antike eine »schonere und vollkommenere Natur«® als
die Natur selbst zeigen konnen (s. 0.). SchliefSlich behélt der marmor-
ne Laokoon ja Leidenschaften von einer Heftigkeit unter Kontrolle,
wie sie den Menschen jenseits der Kunst nur hinwegreifSen wiirden.

Moses Mendelssohn liest Winckelmanns Schrift im Dezember
des Jahres 1756 und reagiert postwendend mit einem Brief an seinen
Freund Gotthold Ephraim Lessing.*! Dieser Brief stellt die Frage, ob
Lessing vielleicht eine Erkliarung dafiir hat, warum der Bildhauer der
Laokoon-Gruppe deren zentrale Figur »den Schmerz gewissermaflen
besiegen« lif3t, obwohl Vergil den Schmerz des Laokoon doch aus-

40 Winckelmann: Gedanken. A.a.O. 10f., 20f., 10f.

4 Erhellende Bemerkungen zum Verhiltnis von Mendelssohn und Lessing finden sich
in Dieckmann: Das Abscheuliche und Schreckliche in der Kunsttheorie des 18. Jahrhun-
derts. In: Die nicht mehr schonen Kiinste. In: Poetik und Hermeneutik. Bd. 3. Hrsg. v.
H. R. JauB3. Miinchen 1968, (270-317) 307-317.

34  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21.01.2026, 05:20:48.



https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Triumph des Schonen iiber das Gefiihl in der dt. Asthetik seit Winckelmann

fihrlich zum Ausdruck gebracht und geschildert hatte. Sollte die
Marmorgruppe etwa Winckelmanns anti-gefiihlsasthetische These
bestitigen, daf3 sich der Kiinstler niemals zur Darstellung »einer aus-
gelassenen Leidenschaft dahinreiflen lassen« diirfe? Sollte die Kunst
»die Natur« tatsachlich nur »in Ruhe« und »die Leidenschaften« nur
als »von einer gewissen Gemiitsruhe begleitet« zeigen diirfen? Muf3
sie »die schmerzliche Empfindung des Mitleidens« etwa tatsichlich
immer »mit einem Firnisse von Bewunderung und Ehrfurcht«*
iiberziehen, wie Winckelmann es Mendelssohns Rekonstruktion zu-
folge einfordert?

Erst zehn Jahre spiter, namlich im Jahr 1766, gibt Lessing mit
seiner bertthmten Schrift Laokoon oder iiber die Grenzen der Mah-
lerey und Poesie die Antwort. Die Primissen stammen weitgehend
von Mendelssohn. Lessing ist namlich erstens ebenfalls der gefiihls-
dsthetischen Auffassung, dafy Kunstwerke intensive Affekte in ihren
Rezipienten hervorbringen sollten.* Zweitens stimmt er Mendels-
sohn darin zu, daf3 sich dazu die Darstellungen von Schmerzen und
Ungliicken ganz besonders gut eignen (s.0.). Allerdings betont Les-
sing, da die von Kunstwerken evozierten Affekte unbedingt auf
dem Niveau der vermischten Empfindungen entweder des Licherli-
chen oder des Schreckens stehen bleiben miifsten. Keinesfalls diirften
sie jedoch die unisthetische Intensitit des Ekels erreichen. Mensch-
liches Schreien manifestiert sich nun durch ein aufgerissenes
»Maul«, das laut Lessing jedes Gesicht »auf eine ekelhafte Weise
entstellet«. Das wiederum produziere im Rezipienten einen »Wider-
willen«, der bei niherer Untersuchung »génzlich von der Natur des
Ekels« sei. Deshalb muf3 sich der Bildhauer Lessing zufolge der Dar-
stellung des Schreiens enthalten. Hingegen wiirde es niemandem
einfallen, »daf3 ein grofles Maul zum Schreien nétig ist«, wenn » Vir-
gils Laokoon schreiet«. Eine literarische Schilderung produziere kei-
nen Ekel. Deshalb diirfe der Dichter schildern, was der Bildhauer und
Maler nach Lessing nicht zeigen sollte. Es habe seinen Grund also
nicht im Edelmut einer griechischen Seele, sondern in den Kapazita-
ten der optischen Medien der Kunst, daf$ der Bildhauer der Laokoon-

4 Mendelssohn, Moses: Brief an Lessing iiber Winckelmann. 1756. Im Text zit. nach
ders.: Asthetische Schriften. A.a.O. 19.

# Lessing, Gotthold Ephraim: Laokoon oder iiber die Grenzen der Mahlerey und Poe-
sie. Mit beyldufigen Erliuterungen verschiedener Punkte der alten Kunstgeschichte.
Berlin 1766/21788. Im Text zit. nach ders.: Laokoon oder iiber die Grenzen der Malerei
und Poesie. Hrsg. v. K. Wolfel. Frankfurt a. M. 1988, 155 ff.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A

- am 21.01.2026, 05:20:48. -[®

35


https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Gefiihlsasthetik des angelsichsischen Idealismus. Eine Einfiihrung.

Gruppe das Schreien des Laokoon »in Seufzen mildern«* mufte.
Eine generelle Absage der #sthetischen Theorie an die Darstellung
von starken Affekten in der Kunst laf3t sich laut Lessing mit Winckel-
manns Beispiel der Laokoon-Gruppe hingegen nicht begriinden. Die
gefiihlsasthetische Auffassung von Kunst scheint gegeniiber der
klassizistischen Forderung nach »edler Einfalt und stiller Grofle« ge-
rettet zu sein.

(d) Das Gefiihl des Schonen in der Asthetik Kants. Aber dieser
Schein triigt gewaltig. Lessings psychologische Asthetik kann gegen-
iiber Winckelmanns klassizistischer Asthetik des Schénen in der
deutschen Asthetik des spiten 18. Jahrhunderts nicht bestehen. An-
ders als im englischen Sprachraum derselben Zeit kann sich der star-
ke Affekt bzw. das intensive Gefiihl hier nicht dauerhaft als Leitkate-
gorie der Asthetik etablieren. Im Verein mit dem Erhabenen
behauptet sich die Kategorie des Schonen endgiiltig, als wenige Jahr-
zehnte nach Winckelmanns Schrift im Jahr 1790 die Kritik der Ur-
teilskraft von Immanuel Kant erscheint. Zwar konnte es auf den er-
sten Blick den Anschein haben, als stiinde Kants Asthetik des
Schonen einer Gefiihlsasthetik gar nicht so fern. Schlief3lich heifSt es
ja ganz zu Beginn seiner Kritik der Urteilskraft, daf3 das Urteil®>, »ob
etwas schon sei oder nicht, in einem »Gefiihl der Lust oder der Un-
lust«* begriindet sei.*” Diesem Wortlaut zum Trotz ist die Kantische

# Lessing: Laokoon. A.a.O. 15, 16, 23, 29, 164.

% Vgl. zu Kants Auffassung vom ésthetischen Urteil u.a. Kuhlenkampff, Jens: Kants
Logik des dsthetischen Urteils. Frankfurt a. M. 1994; sowie Fricke, Christel: Kants Theo-
rie des reinen Geschmacksurteils. Berlin 1990, 45; sowie Brandt, Reinhard: Die Schon-
heit der Kristalle und das Spiel der Erkenntniskrifte. Zum Gegenstand und zur Logik
des dsthetischen Urteils bei Kant. In: Autographen, Dokumente und Berichte. Zu Editi-
on, Amtgeschiften und Werk Immanuel Kants. Hamburg 1994, 19-57; sowie ders.: Zur
Logik des dsthetischen Urteils. In: Kants Asthetik. Kant's Aesthetics. IEsthetique de
Kant. Hrsg. v. H. Parret. New York 1998, 229-245.

4 Kant: Kritik der Urteilskraft. A.a.O. 49£.

¥ Einschlidgig zum Wohlgefallen am Schonen bei Kant sind die Arbeiten von Birgit
Recki. Sie beschreibt es als »gesteigertes Lebensgefiihl«, das aus der Freude dariiber
erwichst, dafl das Schone ein »gefiithlsmafliges BewufStsein von der ZweckmiBigkeit«
vermittelt, »mit der unser Erkenntniskrifte selbst ganz ohne aktuellen Zweck der Er-
kenntnis zusammenstimmen.« Deshalb bezeichnet Recki das Schone schliefSlich im Sin-
ne Kants als »Gliicksversprechen« fiir ein Wesen, daf$ so eingerichtet ist, daf} es in seine
Welt paft. Recki, Birgit: Was darf ich hoffen? Asthetik und Ehik im anthropologischen
Verstindnis bei Immanuel Kant. In: Allgemeine Zeitschrift fiir Philosophie 19/1. Januar
1994, (1-18) 17f. Vgl. auch Recki, Birgit: Ganz im Gliick. Die promesse de bonheur in

36  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21.01.2026, 05:20:48. -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Triumph des Schonen iiber das Gefiihl in der dt. Asthetik seit Winckelmann

Asthetik jedoch dezidiert keine psychologische Asthetik des Gefiihls.
Einige wichtige Unterschiede markieren die Uberlegungen der psy-
chologischen Asthetiker Victor Basch und Wilhelm Wundt.

Baschs Ansatzpunkt ist die Entschiedenheit, mit der Kant das
Gefiihl des Schonen vom Gefiihl des Angenehmen trennt. Das Ge-
fithl des Angenehmen stellt sich laut Kant ein, wenn etwas »den Sin-
nen in der Empfindung gefillt«. Weil dieses Wohlgefallen nun im-
mer mit einem Interesse an der Existenz des als angenehm erlebten
Gegenstandes verbunden ist, wihrend das asthetische Urteil nach
Kant wesentlich auf einem »reinen uninteressierten Wohlgefallen«*
basiert, kann das Gefiihl des Angenehmen in Kants Theorie des &s-
thetischen Urteils nicht relevant sein. Vom Standpunkt der psycho-
logischen Asthetik bezweifelt Basch zunichst, ob es ein #sthetisches
Urteil »in jenem Zustand der Reinheit« tiberhaupt geben kann, »den
Kant fiir es fordert«. Nach Basch kann es vielmehr »ebensowenig
eine dsthetische Intuition ohne spezifisch angenehmes sinnliches
Element« geben, »wie eine Erkenntnis ohne sinnlich wahrnehmbare
Gegebenheiten oder auch ein sittliches Handeln ohne sinnliche

Kants Kritik der Urteilskraft. In: Naturzweckmaifigkeit und dsthetische Kultur. Studien
zu Kants Kritik der Urteilskraft. Hrsg. v. K. H. Schwabe, M. Thom. Sankt Augustin
1993, 95-115.

48 Besonders negativ macht sich diese Trennung zwischen dem Gefiihl des Angenehmen
und dem Gefiihl des Schonen in Kants Ausfithrungen zur Musik bemerkbar. Hier heifSt
es, daf die » Tonkunst« direkt nach der Dichtung auf den zweiten Platz einer Hierarchie
der Kiinste zu setzen wire, wenn es in der Asthetik »um Reiz und Bewegung des Ge-
miits zu tun« wire. SchlieBlich bewege die Musik »das Gemiit« ja »mannigfaltiger, und
obgleich blof voriibergehend, doch inniglicher« als jede andere Kunst. Allerdings ginge
es in der Kunst nicht um Affekte, Gefiihle und Reizungen des Gemiits. Kant bemifSt
»den Wert der schonen Kiinste« vielmehr »nach der Kultur«, die sie »dem Gemiit ver-
schaffen«, und nicht nach der Intensitit der evozierten Affekte. Die Musik spricht laut
Kant nun ganz »ohne Begriffe« unser Gefiihl an. Anders als die »Poesie« |83t sie nach
dem Abflauen des Gefiihls deshalb nicht das Geringste »zum Nachdenken iibrig«. Sie
verschafft dem Gemiit keine Kultur. Sie verschafft lediglich einen emotionalen Genuf,
der mit der Zeit jedoch »den Geist stumpf, den Gegenstand nach und nach anekelnd und
das Gemiit« mit sich »selbst unzufrieden und launisch macht«. Damit ist es laut Kant
letztlich sogar fraglich, ob die Musik (dasselbe gilt fiir die Farbkunst) iiberhaupt noch in
den Bereich der schonen Kunst gehort, oder ob sie nicht eher den blof8 angenehmen
Kiinsten zuzurechnen ist. Salomonisch kommt Kant schliellich zu dem Ergebnis, dafl
die Musik vermutlich »unter den schénen Kiinsten« den »untersten« und unter den
»nach ihrer Annehmlichkeit geschitzten« Kiinsten den »obersten Platz« einnimmt.
Kants Begriindung fiir diese Degradierung lautet bezeichnenderweise, daf3 die Musik ja
schlieBlich »blof mit Empfindungen spielt«, um die Sinne angenehm zu reizen. Kant:
Kritik der Urteilskraft. A.a.O. 218-224.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A

- am 21.01.2026, 05:20:48. -[®

37


https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Die Gefiihlsasthetik des angelsichsischen Idealismus. Eine Einfiihrung.

Triebfeder«. Basch will unter einem asthetisch relevanten Gefiihl in
Anlehnung an »die Untersuchungen der Experimentalpsychologie«
ein »starkes Gefithl« verstehen, »mit dem intellektuelle und sinn-
liche Elemente verkniipft« sind; das zweitens von »korperlichen
Erregungszustinden begleitet ist«; und in das sich drittens sogar
»Sympathie- und Sozialgefiihle«* mischen. Diese Auffassung von
>Gefiihl« steht zu der Kantischen Konzeption des sinteresselosen
Wohlgefallens< offensichtlich in deutlichem Gegensatz, wihrend sie
mit der angelsichsischen Auffassung jedoch durchaus kompatibel
ware.

Ohne daf3 Namen fallen wiirden, sieht sich Basch offensichtlich
im Einklang mit den psychologischen Asthetikern Gustav Theodor
Fechner und Wilhelm Wundt. Letzterer distanziert sich in dem Ka-
pitel Asthetische Anschauung in seinem System der Philosophie von
1897 mit Argumenten von der Kantischen Konzeption vom sinter-
esselosen Wohlgefallens, die genauso auch von den angelsichsischen
Gefiihlsasthetikern hitten vorgebracht werden konnen. Zwar rdaumt
Wundt ein, daf3 »die dsthetische Anschauung selbst kein Erkennen«
sei. Seiner gefiihlsdsthetischen Auffassung zufolge kann die dstheti-
sche Anschauung »die Erkenntnissfunctionen« jedoch immerhin an-
regen, so daf sie »durch die Erkenntnissresultate, die sie auf solche
Weise hervorbringt«, indirekt sogar praktisch wirksam werden kon-
ne. Sein zweiter Finwand betrifft die Tatsache, daf3 Kant das »inter-
esselose Wohlgefallen« lediglich auf »die subjective Gemiitsbeschaf-
fenheit« zuriickfiihrt. Wiederum gibt Wundt der Kantischen
Asthetik zu, daf ein Gegenstand nicht #sthetisch wirken konne,
wenn »nicht unsere Auffassung ihm {ibereinstimmend entgegen-
kidme«. Damit aber dringt sich nach Wundt die Frage auf, »welche
Eigenschaften« die »Gegenstande haben« miissen, »um in uns dsthe-
tische Wirkung hervorzubringen?«*® Diese Frage wird nun in Kants
Asthetik gar nicht erst gestellt, wihrend sie bei dem angelsichsischen
Gefiihlsasthetiker Bernard Bosanquet zentralen Raum einnimmt.>!
Insbesondere an dieser Frage scheiden sich also die Geister: Die ge-
fiihlsisthetische Auffassung von Kunst ist mit der Kantischen Asthe-

4 Basch, Victor: Essai critique sur l'esthétique de Kant. Paris 1896. Im Text zit. nach
ders.: Asthetisches Gefiihl und Sympathie. In: Materialien zu Kants »Kritik der Urteils-
kraftc. Hrsg. v. J. Kulenkampff. Ubers. v. F. Herborth. Frankfurt a. M. 1974, (257-286),
257 f., 261.

50 Wundt, Wilhelm: System der Philosophie. Leipzig 1897, (674—689), 675{.

51 Vgl. dazu Absatz 5.3.g.

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21.01.2026, 05:20:48. -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Triumph des Schonen iiber das Gefiihl in der dt. Asthetik seit Winckelmann

tik in zentralen Doktrinen unvereinbar. Man kann nicht gleichzeitig
Anhinger von Kants Asthetik und Gefiihlsasthetiker sein. Zwang-
ldufig muflte also die Konjunktur der Kantischen Asthetik im deut-
schen Sprachraum zu einem Niedergang der Gefithlsasthetik im
deutschen Sprachraum fiihren.

(e) Die Bedeutungslosigkeit des Gefiihls seit dem ausgehenden
19. Jahrhundert bis zur Gegenwart. In den Asthetiken von Schelling
und Hegel, um die es im 2. und 3. Kapitel noch ausfiihrlich gehen
wird, tritt das Gefiihl seinen Platz als Leitkategorie der philosophi-
schen Asthetik dann endgiiltig und ohne jeden Kompromif3 an das
Schone ab.?2 Hier vollendet sich, was bei Winckelmann schon begon-
nen hat. Statt des >Gefiihls< hat die Konzeption des >Schénen«< Kon-
junktur, ja, mehr als das. Niemals zuvor und niemals danach hat das
Schone einen vergleichbaren Stellenwert in der Philosophie. Das
Schone wird im deutschen Idealismus zwischenzeitlich nicht nur
zum Zentralbegriff der Asthetik, sondern sogar zum Zentralbegriff
der Philosophie iiberhaupt. Dem >schonen Kunstwerk« wird von den
deutschen Idealisten namlich eine Wahrheitsleistung zugesprochen,
mit dem das >Kunstwerk« der psychologischen Asthetiken als adiqua-
ter Ausdruck eines intensiven Gefiihls auch nicht annihernd konkur-
rieren kann. Thren Hohepunkt hat diese Entwicklung beim frithen
Schelling, als dieser das Schone als »das Unendliche endlich dar-
gestellt«33 definiert. Auch Hegels Vorlesungen zur Asthetik erheben
das »weite Reich des Schonen« und niherhin die »schone Kunst« zu
ihrem Gegenstand. Und auch Hegel betrachtet das schone Kunstwerk
als Ausdruck des »bestimmten Wahren«>* einzelner Vélker und Epo-
chen. Withrend das Schone im Verein mit dem Wahren in der Asthe-
tik des deutschen Idealismus so einen triumphalen Siegeszug antritt,
verschwindet das Gefiihl in der deutschen Asthetik im Verlauf des
19. Jahrhunderts fast in der Bedeutungslosigkeit. Natiirlich gibt es
wie immer auch hier Ausnahmen, welche die Regel bestitigen. So
stoen die Uberlegungen Zur experimentalistischen Asthetik in Gu-

52 Vgl. zur Asthetik des frithen Schelling Abschnitt 2.2. Vgl. zur Asthetik Hegels Ka-
pitel 3.

53 Schelling, Friedrich Wilhelm Josef: System des transzendentalen Idealismus. 1800.
Reprinted Leipzig 1979, 266.

54 Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen iiber die Asthetik. In: Werke. Bd. (13—
15) 13. Hrsg. v. E. Moldenhauer, K. M. Michel. Frankfurt a. M. 1970/21986, 21.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A

- am 21.01.2026, 05:20:48.

39


https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Die Gefiihlsasthetik des angelsichsischen Idealismus. Eine Einfiihrung.

stav Theodor Fechners Vorschule zur Asthetik® von 1876 beispiels-
weise bei vielen Zeitgenossen und insbesondere bei vielen namhaften
Psychologen ihrer Zeit auf grofle Resonanz. Einer dieser namhaften
Psychologen ist Wilhelm Wundt aus Leipzig. Seine Uberlegungen
tiber die Asthetische Anschauung nehmen in seinem System der Phi-
losophie von 1897 zwar nur geringen Raum ein.* Dennoch aber ent-
falten sie grofSe Wirkmacht — wenn auch bezeichnenderweise nicht
im deutschen Sprachraum, sondern bei den angelsichsischen Ideali-
sten, und hier vor allem bei dem Second-Oxford-Hegelianer Bosan-
quet. Von der philosophischen Asthetik im deutschen Sprachraum
werden Fechners und Wundts psychologische Asthetiken jedoch erst
mit groffem MifStrauen bedugt und anschlielend weitgehend igno-
riert.>

Im 20. Jahrhundert wird das Schone als Leitkategorie der Asthe-
tik dann zwar immer mehr in Zweifel gezogen.*® Das hat allerdings
keineswegs eine Rehabilitierung des Gefiihls in der philosophischen
Asthetik zur Konsequenz. Das genaue Gegenteil ist der Fall. Zwar
finden sich sowohl bei den Kiinstlern*® der verschiedenen Epochen

55 Fechner, Gustav Theodor: Vorschule zur Asthetik. Leipzig 1876/21925. Reprinted Hil-
desheim 1978.

5 Wundt: System der Philosophie. A.a.O. 674-689.

57 Vgl. dazu Allesch, Christian G.: Geschichte der psychologischen Asthetik. Gottingen
1987.

5 Einen Einblick in die Bemiihungen, das Schone als Leitkategorie abzuldsen, bietet der
Sammelband Die nicht mehr schonen Kiinste. A.a.O. insg.

5 Als Beispiel la83t sich ausgerechnet Ludwig van Beethoven anfiihren, den man als
Klassiker wohl eher in den Reihen der deutschen Idealisten vermuten wiirde. Ein vielzi-
tierter Brief des Komponisten fragt nach dem eigentlichen Ursprung und Entstehungs-
grund von musikalischen »Ideen«? Bemerkenswerterweise lautet Beethovens Antwort,
dafl musikalische Ideen »angeregt durch Stimmungen« entstehen wiirden! Beethoven
berichtet von intensiven emotionalen Erlebnissen, die sich in der »freien Natur, im
Walde, auf Spaziergingen, in der Stille der Nacht, am frithen Morgen« plétzlich und
»ungerufen« so deutlich einstellen wiirden, daf8 er fast meint, »sie mit Hinden greifen«
zu konnen. Er schildert Stimmungen von besonderer Leuchtkraft, Intensitit und Pri-
gnanz, die sich Beethovens Selbstzeugnis zufolge »beim Dichter durch Worte«, bei ihm
aber »in Tone umsetzen, klingen, brausen, stiirmen, bis sie endlich in Noten« vor ihm
stehen. Die Ausfithrungen gipfeln in der dezidiert gefiihlsdsthetischen Auerung, daf
leider »nur wenige« wiiflten, »dafl die Leidenschaft selbst der Thron der Musik« sei.
Beethoven, Ludwig van: Worte zur Musik. Im Text zit. nach: Lust an der Musik. Ein
Lesebuch. Hrsg. v. K. Stadler. Miinchen 1984, 174-177. Um ein aktuelleres Beispiel aus
dem 20. Jahrhundert anzufiihren: Die grofle Diseuse Blandine Ebinger spricht davon,
daf3 sie einen Chanson lernt, indem sie ihn in ihrem »Herzen bewegt« und sukzessive
»lieben lernt«. Blandine Ebinger: Blandine. Von und mit Blandine Ebinger, der groflen

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21.01.2026, 05:20:48. -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Triumph des Schonen iiber das Gefiihl in der dt. Asthetik seit Winckelmann

als auch in den Feuilletons von Zeitungen® vom frithen 19. Jahrhun-
dert bis heute immer wieder Auflerungen, die sich gefiihlsisthetisch
deuten und also fiir eine Aufwertung der gefiihlsisthetischen Auf-
fassung von Kunst (die immerhin so alt ist wie die Philosophie der
Kunst selbst®!) ins Feld fiihren lieBen. Bei den tonangebenden Asthe-
tikern des 20. Jahrhunderts fiihrt die Gefiihlsasthetik jedoch immer
noch ein diirftiges Schattendasein, seit sie in der Asthetik des deut-
schen Idealismus ins philosophische Hintertreffen geraten ist — wenn
sie nicht sogar explizit abgelehnt wird.

Der einfluSreichste Wortfiihrer der expliziten Gegner der ge-

Diseuse der Zwanziger Jahre, der kongenialen Muse von Friedrich Hollander. Ziirich
1985, 89.

€ Als ein Beispiel unter vielen ld3t sich Manfred Wagners lobende Wiirdigung von
Alban Bergs Oper Wozzeck nach ihrer Urauffiihrung anfiihren. Sie besagt im Kern,
dafl das Werk »tiefste Wirkung auf die Massen ausiibte«, und das »nicht nur, weil der
Text ein jedermann ans Herz greifendes Proletarierschicksal entwickelte, sondern auch,
weil die Musik« in »ihrer Empfindungswelt auf derselben Stufe steht wie die Worte.«
Wagner, Manfred: Alban Berg und die Musikblitter des Anbruchs. In: Alban Berg
Symposion Wien 1980. Tagungsbericht. Hrsg. v. R. Klein. Wien 1981, (216-223) 218.
Vgl. im selben Sinne auch Arnold Schonberg iiber Alban Berg. In: Bischof, Rainer: Ver-
such iiber die philosophischen Grundlagen Alban Bergs. In: Alban Berg-Symposion.
A.a.0. (209-215) 211. Als weiteres Beispiel fiir ein Dokument gefiihlsasthetisch aus-
gerichteter Kunstkritik eignet sich Richard Wagners Kommentierung einer nicht niher
bezeichneten Auffithrung von Mozarts Don Giovanni. Als das Glanzlicht der Inszenie-
rung hebt er »die Grisi als Donna Anna« hervor. Sie sei »ganz beseelt« von ihrer Rolle;
alles sei »Wirme, Zartheit, Glut, Leidenschaft, Trauer und Klage«. In ein ganz anderes
Licht stellt er den Singer des Don Ottavio. Sarkastisch kritisiert Wagner seine emotio-
nale Unbeteiligtheit: »Selbst die Hand« habe er nur »auflerst selten an die Stelle des
Herzens gebracht«. Trotz technischer Perfektion »beriihrte« Wagners Zeugnis zufolge
»sein Gesang vollends gar nicht«. Demzufolge reagierte das Publikum »unversehensc,
namlich mit »Unruhe, Riicken, Winke, Ficherspiel«, kurz: mit Unkonzentriertheit.
Wagner, Richard: Der Virtuose und der Kiinstler. Im Text zit. nach: Lust an der Musik.
A.a.0.208ff.

Um wiederum ein aktuelles Beispiel (diesmal aus der unmittelbaren Gegenwart) zu
bringen: In seiner Laudatio fiir die Alfred-Kerr-Preistrigerin Fritzi Haberlandt wihrend
des Berliner Theatertreffens 2003 dufSert sich der Regisseur und Intendant Ivan Nagel
dahingehend, daf$ es »vom Fiihlen und Verstehen der Schauspielerin« abhingen wiirde,
ob die »Menschenc, die sie darstellt, »ein paar Bithnenstunden lang leben oder tot blei-
ben«. Nagel, Ivan: Die Querkipfige. Laudatio fiir die Alfred-Kerr-Preistréagerin Fritzi
Haberlandt. In: Der Tagesspiegel. 19. Mai 2003, 23.

61 Schlieflich basieren ja schon die dsthetischen Reflexionen Platons auf der Pramisse,
daf die verschiedenen Tonarten der Musik unterschiedliche emotionale Wirkungen ha-
ben. Im Zentrum der Tragodientheorie des Aristoteles steht dann der Gedanke, »daf3 mit
Hilfe von Mitleid und Furcht eine Reinigung von eben derartigen Affekten bewerkstel-
ligt« werden kann. Aristoteles: Poetik. Im Text zit. nach Stuttgart 1961/1981, 30.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A

- am 21.01.2026, 05:20:48. -[®

41


https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Die Gefiihlsasthetik des angelsichsischen Idealismus. Eine Einfiihrung.

fithlsdsthetischen Auffassung ist Theodor W. Adorno als der wohl
wichtigste Autor der Asthetik der Kritischen Theorie. Seine Astheti-
sche Theorie von 1970 betont ausdriicklich, dafl Kunst »nie« die
»Sprache des reinen Gefiihls« gewesen sei. Weiterhin heif3t es, dafs
»die Gefiihle, welche von Kunstwerken erregt werdenc, reale Gefiih-
le »und insofern auflerasthetisch« seien. Schliefllich heift es sogar,
daf3 die »Dokumentation real vorhandener Gefiihle, das Wieder-von-
sich-Geben psychischen Rohstoffs« ein fremder und »aller Kunst«
beigemischter »Giftstoff« sei, den »von sich auszuscheiden« eine
ihrer »verzweifelten Anstrengungen«¢? sei. Die Entschiedenheit von
Adornos Zuriickweisung des Gefiihls fiir die Asthetik konnte sich
unter anderem durch den Einfluf von Bertolt Brecht auf die Asthetik
der Kritischen Theorie erklaren.®* Brechts Essay zum Epischen Thea-
ter formuliert schon im Jahr 1939 die programmatische Uberzeu-
gung, daf$ das Publikum »desto weniger« imstande sei »zu lernen«
und »Zusammenhinge« zu sehen, je mehr es »zum Mitgehen, Mit-
erleben, Mitfiihlen« gebracht wiirde. Die Konsequenz ist bekannt:
Brecht entwickelt sein Konzept vom epischen Theater, das im Zu-
schauer nicht mehr die Reaktion hervorrufen soll »ja, das habe ich
auch schon gefiihlt«, sondern die distanzierte Reaktion »das hitte ich
nicht gedacht«®*.

Mit vergleichbarer Entschlossenheit wie Adorno betont Nelson
Goodman als ein Hauptvertreter der analytischen Asthetik im Jahr
1968, daf3 »Gemailde und Konzerte« keine »Emotionen auszuldsenc
brauchen, »um dsthetisch zu sein. In Goodmans Augen ist »jede Vor-
stellung von ésthetischer Erfahrung als einer Art von emotionalem
Bad oder Orgie« vielmehr schlicht und »einfach hirnverbrannt«®.
Einen besonders bemerkenswerten Aufwand zur Ablehnung der ge-

&2 Adorno, Theodor W.: Asthetische Theorie. Frankfurt a. M. 1970/51981, 54, 400, 355.

& Vgl. dazu Wiggershaus, Rolf: Die Frankfurter Schule. Geschichte, Theoretische Ent-
wicklung, Politische Bedeutung. Miinchen 1986. Nach Wiggerhaus hat Adorno Brecht
im Jahr 1927 in Berlin kennengelernt. A.a.O. 100. Wahrend Walter Benjamin jedoch
»die Sommermonate des Jahres 1934« bei Brecht in dessen »dinischen Exil in Sven-
borg« verbrachte und »auch in den folgenden Jahren wiederholt jeweils fiir lingere
Zeit« mit Brecht zusammenlebte, nannte Adorno den Dichter in einem Brief an Hork-
heimer schliellich distanziert »einen Wilden«. A.a.O. 218.

¢ Brecht, Bertolt: Das epische Theater. 1939. Im Text zit. nach Die Stiicke von Bertolt
Brecht in einem Band. Frankfurt a. M. 1978, (983-998) 993, 986.

& Goodman, Nelson: Languages of Art. 1968/21976. Im Text zit. nach ders.: Sprachen
der Kunst. Ubers. v. B. Philippi. Frankfurt a. M. 1995, 226. Bei Schneider heif3t es dazu:
»Goodman lehnte eine hedonistische Asthetik ab; die Auslosung von Gefiihl ist fiir ihn

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21.01.2026, 05:20:48. -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Triumph des Schonen iiber das Gefiihl in der dt. Asthetik seit Winckelmann

fithlsasthetischen Auffassung von Kunst betreibt das Buch Art and
its Objects aus dem Jahr 1968 des analytischen Asthetikers Richard
Arthur Wollheim. Aus der Retrospektive ldf3t sich dieses auffillige
Engagement gegen die angelsichsische Gefiihlsdsthetik als Ablo-
sungsprozef$ erklaren: Wollheim hat sein Studium néamlich bei fiih-
renden Asthetikern des angelsdchsischen Idealismus absolviert.®
Auch in der analytischen Asthetik des spiten 20. Jahrhunderts ge-
nief3t die gefiihlsisthetische Auffassung von Kunst also kein An-
sehen.

Die Asthetik der Postmoderne als eine dritte dominante #stheti-
sche Stromung des 20. Jahrhunderts scheint sich auf den ersten Blick
hingegen durchaus als Verbtindeter der gefiihlsasthetischen Auffas-
sung von Kunst gegen die idealistische Fokussierung auf das Kunst-
schone als Ort eines Wahrheitsgeschehens anzubieten. So fordert
Susan Sontag beispielsweise schon 1966 in ihrem beriihmten Aufsatz
Against Interpretation gegen eine einseitige hermeneutische Fixie-
rung auf das Verstehen und Interpretieren von Kunst eine neue >Ero-
tik der Kunst<”. Wenige Jahre spiter macht sich der postmoderne
Asthetiker Leslie Fiedler gegen die »Vorherrschaft« der »Rationali-
tit« und »des politischen Faktums« in der Asthetik der Kritischen
Theorie sogar ausdriicklich zum Anwalt »der Leidenschaft, der Sen-
timentalitdt und Phantasie«® in der Kunst. Der friihe Jean-Frangois

keine unabdingbare Voraussetzung fiir das Asthetische«. Schneider, Norbert: Geschich-
te der Asthetik von der Aufklirung bis zur Postmoderne. Stuttgart 1996, (221-225) 222.
% Wollheim, Richard Arthur: Art and its Objects. An Introduction to Aesthetics. New
York 1968/Cambridge 21980. Im Text zit. nach ders.: Objekte der Kunst. Ubers. v. Max
Looser. Frankfurt a.M. 1982, 43-51. Wollheims Argumente gegen zwei wichtige ge-
fithlsisthetische Positionen innerhalb der Asthetik des angelsichsischen Idealismus
werden diskutiert in Abschnitten 5.5. und 6.4.

¢ Das ist die Kernthese von Sontag, Susan: Against Interpretation. New York 1962f.
Im Text zit. als dies.: Kunst und Antikunst. Miinchen/Wien 1980.

68 Fiedler, Leslie A.: Uberquert die Grenze, schliefit den Graben. In: Mammut Mrz
Texte 1 & 2. 1969-1984. Hrsg. v. J. Schroder. Herbstein 1984, 673-697. Im Text zit. nach
Wege aus der Moderne. Schliisseltexte der Postmoderne-Diskussion. Hrsg. v.
W. Welsch. Weinheim 1988, (57-74) 58. Die Hauptthese dieses Aufsatzes wiirde die
Gefiihlsasthetik des angelsichsischen Idealismus allerdings nur mit deutlichen Ein-
schriankungen akzeptieren. Fiedlers Essay pladiert fiir eine Asthetik, welche die »Liicke«
schlieBt »zwischen hoher Kultur und niederer, belles-lettres und pop art«. Schliellich
miisse jede Kunst heute »zu einer Form der Unterhaltung« werden. (Dasselbe gilt nach
Fiedler iibrigens fiir »Universititsvorlesungen«). Fiedlers Beispiele sind Louis Arm-
strong, Leonard Cohen und Wildwestgeschichten. Die Asthetiker des angelsichsischen
Idealismus wiirden Louis Armstrong und Leonard Cohen vermutlich als Kiinstler aner-

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A 43

- am 21.01.2026, 05:20:48. -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Gefiihlsasthetik des angelsichsischen Idealismus. Eine Einfiihrung.

Lyotard liefSe sich ebenfalls einreihen: SchliefSlich thematisiert seine
Schrift Des Dispositifs Pulsionels von 1973 unter dem Einfluf der
Libido-Theorie von Sigmund Freud ja die Kunst als Ort der sexuellen
Rausch- und Entgrenzungserfahrung und als »Libido-Dispositiv«®.
Nur scheinbar in dieselbe Richtung deutet es allerdings, wenn Lyo-
tard neun Jahre spiter in einem Essay zur Beantwortung der Frage:
Was ist postmodern? programmatische Zweifel dufSert, »ob das &s-
thetische Urteil« tatsichlich aufgrund einer Ubereinstimmung des
Werks mit »festgestellten Regeln des Schonen« gefillt werden sollte,
und wenn er von einem »Schwinden der Wirklichkeit« spricht, dem
die Asthetik der Postmoderne Rechnung tragen miisse. Der spite
Lyotard sieht die Losung namlich nicht in einer gefiihlsasthetischen
Auffassung von Kunst, sondern in Kants Theorie des Erhabenen.”
Nur in Ankniipfung an diese Theorie a3t sich dem spiten Lytord
zufolge ein addquater Zugriff auf die Avantgarde-Kunst des 20. Jahr-
hunderts entwickeln, die der postmodernen Asthetik zufolge das
Nicht-Darstellbare als das Nicht-Darstellbare zum Vorschein zu
bringen versucht und sich deshalb vorwiegend an »das Formlose«
und die » Abwesenheit von Form als moglichen Index des Nicht-Dar-
stellbaren«” hilt. Derart der Asthetik Kants verpflichtet, steht zu-
mindest die postmoderne Asthetik des spiten Lyotard einer gefiihls-
dsthetischen Auffassung von Kunst grundsétzlich entgegen.

Eine vierte wichtige Richtung dsthetischer Theorie des frithen
20. Jahrhunderts ist im Umbkreis der Phianomenologie entstanden.
Unter den Asthetikern dieser Richtung gibt es nun zwar nicht diesel-
be programmatische Ablehnung der gefiihlsasthetischen Auffassung
von Kunst wie in den Kreisen der analytischen Asthetik und der Kri-
tischen Theorie. So nimmt die Konzeption des >Gefiihls< in der phi-

kennen, nicht jedoch Wildwestgeschichten. Hier handelt es sich um das, was der spite
Collingwood >Pseudo-Kunst« (so called art) nennt. Zunichst einmal heif3t es: »If any
reader is offended at my suggesting an identity in principle between Brahms and Jazz,
[ am sorry the suggestion offends him, but I make it deliberately.« Collingwood: Princi-
ples. A.a.O. 56. Dann aber will er von guter Jazzmusik die bloSe Pseudo-Kunst unter-
schieden wissen, die nur unterhalten will und deshalb mit leicht verdaulichen Klischees
arbeitet. Diese von Collingwood sorgsam eingezogene Grenze sollte man gegen die Ab-
riflbirne der Postmoderne verteidigen.

% Lyotard, Jean-Frangois: Des Dispositifs Pulsionels. Paris 1973. Im Text zit. nach ders.:
Essays zu einer affirmativen Asthetik. Ubers. v. E. Kienle, J. Kranz. Berlin 1982, 45.

70 Vgl. vor diesem Hintergrund auch den Sammelband Das Erhabene. A.a.O.

7t Lyotard, Jean-Frangois: Beantwortung der Frage: Was ist postmodern? In: Tumult 4.
1982, 131-141. Im Text zit. nach Wege aus der Moderne. A.a.O. 193-203.

44 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21.01.2026, 05:20:48. -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Triumph des Schonen iiber das Gefiihl in der dt. Asthetik seit Winckelmann

nomenologischen Asthetik von Max Scheler beispielsweise einen
durchaus grofien Raum ein. Um ein Beispiel herauszugreifen: Sein
Essay Uber das Tragische von 1914 nihert sich dem Phinomen des
Tragischen, indem er ausfiihrlich das Gefiihl der tragischen Trauer als
ein reines Gefiihl beschreibt, das sich ohne Beimischung von Ent-
riistung oder Grauen einstellt, sobald die »Unabanderlichkeit und
Unabwendbarkeit der Wertvernichtung« vor »Augen steht«”2, durch
welche das tragische Ereignis nach Scheler wesentlich gekennzeich-
net ist.

Roman Ingarden als ein zweiter wichtiger Vertreter der phéno-
menologischen Asthetik stellt sich in dem Kapitel Die psychologi-
schen Auffassungen und das Problem der Identitit des literarischen
Werks seines Buchs Das literarische Kunstwerk? von 1931 dann je-
doch unmif$verstindlich in die Reihen der Gegner der Gefiihlsdsthe-
tik. Ingardens Opponenten sind franzdsische und polnische Gefiihls-
dsthetiker seiner Zeit.”* Sein erster Einwand lautet, dafy »niemand die
Identitit der von uns« wihrend der Rezeption eines Kunstwerks »er-
lebten psychischen Inhalte mit den schon lingst vergangenen Erleb-
nissen« des Kiinstlers behaupten konne. Schlieflich wiirden die »Er-
lebnisse« des Kiinstlers ja »gerade in dem Moment« aufzuhéren »zu
existieren, in welchem das von ihm geschaffene Werk erst zu existie-
ren anfingt«. Zweitens wire es nicht einsichtig, warum man ein
»withrend des Schreibens« erlittenes Zahnweh dem Roman Die pol-
nischen Bauern von Reymont nicht zurechnen soll, wenn man es
andererseits fiir »durchaus berechtigt« hilt, genau das »in bezug auf
das Liebesverlangen der Jagusia Bryna zu tun, das der Autor gewif3
nie selbst erlebt hat noch erleben konnte«. Ein dritter Einwand lautet,
daf auch eine Identifikation der von den Rezipienten »erlebten Er-
lebnisse« in »ihren Konsequenzen absurd« und »durchaus falsch«
wire, weil es dann »sehr viele untereinander verschiedene >Ham-
lets<« geben wiirde, und weil man »ansonsten keine dsthetischen >Ur-

72 Scheler, Max: Uber das Tragische. In: Die Weiflen Blitter 1/8. April 1914. Im Text zit.
nach ders.: Zum Phianomen des Tragischen. In: Gesammelte Werke 3. Vom Umsturz der
Werte. Bern °1972, (149-169) 157.

73 Ingarden, Roman: Das literarische Kunstwerk. Tiibingen 1931/21965, 9-13.

74 Ingarden zitiert beispielsweise folgende Passage von Pierre Auidat: »L'oeuvre est es-
sentiellement un acte de la vie mentale«. Audiat, Pierre: La Biographie de l'ceuvre litté-
raire. Esquisse d'une méthode critique. Paris 1925, 40. Sein Hauptangriffspunkt ist je-
doch Kleiner, Julius: Studien zur Literatur und Philosophie. In polnischer Sprache
erschienen 1925.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A

- am 21.01.2026, 05:20:48. -[®

45


https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Gefiihlsasthetik des angelsichsischen Idealismus. Eine Einfiihrung.

teile< iber die Werke der Kunst fillen konne. Nun gibt Ingarden die
gefiihlsdsthetische Auffassung von Kunst natiirlich in so polemischer
Verzerrung wieder, daf3 eine Entgegnung sich eigentlich eriibrigt. So
wire es beispielsweise keinem der Gefiihlsasthetiker des angelsachsi-
schen Idealismus eingefallen, den Stellenwert des Werks als ein »in
sich identisches Etwas« fiir das Erleben im Kontext Kunst abzuleug-
nen, wie es Ingarden von der psychologischen Auffassung von Kunst
generell behauptet. Im Gegenteil haben die Second-Oxford-Hegelia-
ner gegen die mentalistische Asthetik Croces ganz dhnliche Argu-
mente ins Feld gefiihrt, wie sie Ingarden gegen die Auffassung vor-
bringt, die er die >psychologische Auffassung von Kunst< nennt.”
Belassen wir es bei der Feststellung, dafS Ingarden anders als Scheler
gegen die gefiihlsisthetische Auffassung von Kunst in Opposition
geht.

Hans-Georg Gadamer kritisiert in seinem Griindungsdokument
der hermeneutischen Asthetik’® Wahrheit und Methode von 1960
zwar keine gefiihlsisthetischen Positionen, widmet der Konzeption
des >Gefiihls< aber auch keine nennenswerte Aufmerksamkeit. Der
Grund ist vermutlich, dafl Gadamers Asthetik der wahrheitsastheti-
schen Tradition des deutschen Idealismus verpflichtet ist. In ihrem
Zentrum steht die Frage, »wie man der Wahrheit der ésthetischen
Erfahrung gerecht werden« und die »radikale Subjektivierung des
Asthetischen tiberwinden« kann, die nach Gadamer »mit Kants Kri-
tik der Urteilskraft begonnen hat«. Gadamers Losung besteht darin,
das Wahrheitsgeschehen im Kontext von Kunst nicht mehr am »Er-
kenntnisbegriff der Wissenschaft« zu messen, sondern »die Erfah-
rung der Kunst« statt dessen als ein »unabgeschlossenes Geschehen«
zu betrachten, in dem es »keine endgiiltige Ausschopfung dessen«
geben kann, »was in einem Kunstwerk gelegen ist«, sondern nur eine
standige Annahrung unter den historisch und situativ gegebenen Be-
dingungen des Verstehens.” In der niheren Untersuchung dieses

75 Vgl. Absatz 4.4.h.

76 Mit der Einordnung der hermeneutischen Asthetik in den Traditionszusammenhang
der phinomenologischen Asthetiken beziehe ich mich auf Iser, Wolfgang: Interpretati-
onsperspektiven moderner Kunsttheorie. In: Theorien der Kunst. Hrsg. v. D. Henrich,
W. Iser. Frankfurt a. M. 1982, 39f.

77 Thren Ursprung hat die hermeneutische Auffassung von Kunst bei Martin Heidegger.
Beeinflult vom Erlebnisbegriff Diltheys formulierte Heidegger in seinem Aufsatz Der
Ursprung des Kunstwerks von 1935 die These, daf3 das schone Kunstwerk >Ereignischa-
rakter< habe und im Prozef3 des Rezipierens als stindig-sich-Entziehendes erst entstehe.

46  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21.01.2026, 05:20:48. -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Triumph des Schonen iiber das Gefiihl in der dt. Asthetik seit Winckelmann

Verstehens hat das Gefiihl keinen nennenswerten Raum. Es be-
kommt lediglich in den Passagen einen gewissen Stellenwert, in de-
nen Gadamer die Wirkung beschreibt, die die Tragddie auf die Zu-
schauer haben sollte: Nach Gadamer gehort ein identifikatorisches
»Uberkommenwerden von Jammer und Schauer« auf Seiten des Re-
zipienten namlich unbedingt zum Tragddiengeschehen dazu. Nur
dann konne es zu dem »Nichtwahrhabenwollen« und zur Aufleh-
nung gegen »das grausige Geschehen« kommen, welches nach Gada-
mer die »universale Befreiung der beengten Brust« bedingt, die Ari-
stoteles »Reinigung« (katharsis) genannt hat. Wie aber kann das
physische Kunstwerk (das eine Auffithrung einer Tragodie ja nun
einmal ist) solche Wirkungen in seinen Rezipienten hervorbringen?
Diese Fragen, die die gefiihlsisthetische Auffassung von Kunst erst
interessant machen, diskutiert Gadamer nicht mehr. Er betont als
Hermeneutiker lediglich, dal »der Zuschauer mit der Sage noch be-
kannt« sein sollte, und dafd »ihre Sprache ihn noch wirklich errei-
chen« sollte, damit der Tragodienstoff aus vergangenen Zeiten in
einer »Sinnkontinuitdt«”® fiir die Zuschauer spiterer Zeiten steht
und fiir diese verstehbar bleibt. Wirkliche Ankniipfungspunkte fir
eine Asthetik des Gefiihls gibt es also auch bei Gadamer nicht.

Der gefiihlsisthetischen Auffassung von Kunst kommt die Re-
zeptionsisthetik von Hans Robert Jaufs wohl noch am néchsten. Er-
stens stellt sie ndmlich das Identifikationsmoment der dsthetischen
Erfahrung unter ausdriicklicher Berufung auf Gadamers »Theorie
der hermeneutischen Erfahrung« sogar ins Zentrum, wenn sie »das
dsthetische Geniefsen« als »Selbstgenufl im Fremdgenufi« definiert.
Zweitens und vor allem aber kritisiert sie die gefithlsfeindliche Auf-
fassung von Adorno mit interessanten Argumenten. Im Fokus der
Kritik stehen zwei Passagen. In der ersten Passage spricht Adorno
abfillig von »Ersatzbefriedigungen«, wenn gewisse dsthetische
Theorien behaupten, daf8 die Kunstrezipienten »in Aufregung gera-
ten« sollen, »wenn Musik sich aufgeregt gebirdet«. Sollte man die
dsthetische Wirkung tatsiachlich »am Pulsschlag« messen kénnen?
Mit dieser polemischen Wendung reitet Adorno eine seiner vielen

Heidegger, Martin: Der Ursprung des Kunstwerks. Vortrag 1935. Reprinted Stuttgart
1960, 54f.

78 Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. Tiibingen 1960/¢1975, 92-95, 123~
126. Vgl. auch ders. Die Aktualitit des Schonen. Kunst als Spiel, Symbol und Fest.
Stutttgart 1977.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A

- am 21.01.2026, 05:20:48. -[®

47


https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Die Gefiihlsasthetik des angelsichsischen Idealismus. Eine Einfiihrung.

Attacken gegen die gefiihlsdsthetische Auffassung von Kunst. Die
andere von Jauf3 paraphrasierte Passage ist Adornos berithmtes Dik-
tum, dem zufolge die aristotelische Katharsis als »eine Reinigungs-
aktion gegen die Affekte« zur »Unterdriickung« des »visierten Publi-
kums« beitragen wiirde. In den Augen von Jauf$ verkennt Adorno in
seiner Affektfeindlichkeit jedoch »die kommunikative Leistung der
Kunst auf der Ebene jener primiren Identifikationen wie Bewun-
derung, Rithrung, Mitlachen, Mitweinen«, die zudem »nur éstheti-
scher Snobismus fiir vulgir halten« kénne. Und wenn Adorno an
anderen Stellen seines Buches von den Momenten der »Betroffen-
heit« und »Erschiitterung« in der dsthetischen Erfahrung spricht,
»um sie dem tiblichen Erlebnisbegriff oder Kunstgenuf8 entgegen-
zusetzen« — fiihrt er dann nicht durch die Hintertiir die »zuvor abge-
lehnte Katharsis« einfach wieder ein?7° Jauf3 will auf die dsthetischen
Kategorien von »Identifikation« und »Katharsis« weder verzichten,
noch will er sie ausschliefSlich »unter pejorativen Vorzeichen«? be-
schreiben und verteufeln, wenn er Adornos Vorbehalte gegen die
emotionalen Manipulationen durch die Kulturindustrie auch durch-
aus teilt. Jaul3" Rezeptionsisthetik enthilt also immerhin Passagen,
welche die gefiihlsisthetische Auffassung von Kunst gegen Adorno
als einen ihrer wirkmachtigsten Gegner verteidigen.

Aber eine Schwalbe macht noch keinen Sommer: Einige wenige
entgegenkommende Passagen in prominenten dsthetischen Theorien
konnen keinen Néhrboden fiir eine freundliche Akzeptanz der ge-
fithlsdsthetischen Auffassung von Kunst schaffen. Die systematisch
ambitionierten dsthetischen Debatten der unmittelbaren Gegen-
wart® finden zumindest im deutschen Sprachraum weitgehend zwi-
schen den genannten Lagern von Kritischer Theorie, analytischer

7 Adorno: Asthetische Theorie. A.a.O. 362, 354, 364.

8 Jauf, Hans Robert: Asthetische Erfahrung und Literarische Hermeneutik. Frankfurt
1982/41984, 26, 84, 471., 51, 64f.

81 Jch habe mit dieser Aulerung Autoren wie Riidiger Bubner, Josef Friichtl, Christoph
Menke, Martin Seel, Birgit Recki, Christl Fricke, Lambert Wiesing, Brigitte Scheer,
Ursula Franke, Karl-Heinz Bohrer, Karlheinz Liideking, Oliver Scholz und Wolfgang
Welsch im Sinn, und diese wenigen nenne ich natiirlich nur stellvertretend fiir viele
andere, die hier nicht genannt werden konnen, weil die Trends der Gegenwartsasthetik
nicht mein Thema sind. Vgl. stellvertretend fiir viele weitere Schriften und Autoren
beispielsweise Bubner: Asthetische Erfahrung. A.a.O.; sowie Friichtl: Asthetische Er-
fahrung und moralisches Urteil. A.a.O.; sowie Menke, Christoph: Die Souverinitdit
der Kunst. Asthetische Erfahrung nach Adorno und Derrida. Frankfurt a.M. 1988,
21991; sowie Seel, Martin: Eine Asthetik der Natur. Frankfurt a. M. 1996; sowie ders.:

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21.01.2026, 05:20:48. -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Triumph des Schonen iiber das Gefiihl in der dt. Asthetik seit Winckelmann

Asthetik, Postmoderne, Hermeneutik und Rezeptionsisthetik statt,
in denen die Asthetik Kants einen mehr oder weniger grofen Einfluf3
bewahrt. Die gefiihlsdsthetische Auffassung von Kunst hingegen hat
im angehenden 21. Jahrhundert so gut wie gar keine Anhinger. Al-
lerdings gibt es im 20. Jahrhundert dem allgemeinen Trend zum
Trotz dennoch zwei nennenswerte Ausnahmen.

Hinzuweisen ist erstens auf die pragmatistische Asthetik Art as
Experience von John Dewey aus dem Jahr 1934. Hier spielt das Ge-
fiithl sogar eine ganz zentrale Rolle. Dewey unterscheidet dsthetische
und banale Erfahrungen durch ihre emotionale Intensitit. Er stellt an
die kiinstlerische Ausdruckshandlung die Anforderung, daf3 sie
»brennende Sehnsiichten und Leidenschaften« zum Ausdruck zu
bringen habe. Er fordert vom Kiinstler besondere emotionale Inten-
sitdt und Aufrichtigkeit. Das physische Kunstwerk wird als addquate
Verkorperung eines intensiven und leidenschaftlichen Gefiihls be-
trachtet. Schliefslich betont Dewey sogar, daf3 die emotionale Intensi-
tit und Komplexitit des dsthetischen Erlebens das zentrale Kriterium
jedes dsthetischen Urteils zu sein habe. In ihren zentralen Passagen
erweist sich die pragmatistische Asthetik John Deweys somit in auf-
filliger Deutlichkeit als eine Asthetik des Gefiihls.®2 Das ist nun alles
andere als ein Zufall. Deweys pragmatistische Asthetik gehort nam-
lich in die gefiihlsasthetische Tradition des angelsdchsischen Idealis-
mus.®

Die zweite nennenswerte Ausnahme ist die Asthetik Feeling and
Form von Susanne Langer von 1953, die dem weiten Feld der sym-
bol- und zeichentheoretischen Asthetiken zuzuordnen ist. Zwar di-
stanziert sich Langer von der Auffassung vom Kunstwerk als >Aus-
druck des Gefiihls, um es statt dessen jedoch als Zeichen bzw. als
Symbol fiir ein Gefiihl bzw. fiir ein Erleben zu definieren. Die Affi-
nititen zur gefiihlsdsthetischen Auffassung der angelsdchsischen
Idealisten sind in dieser Asthetik nicht nur genauso offensichtlich
wie im Falle von John Dewey, sondern auch ebenso leicht zu erkléren:
Langers dsthetische Theorie ist namlich keinesfalls nur unter dem

Die Kunst der Entzweiung. Zum Begriff der dsthetischen Rationalitdt. Frankfurt a. M.
1985.; sowie Welsch, Wolfgang: Asthetisches Denken. Stuttgart 1989.

8 Dewey, John: Art as Experience. New York 1934. Auch als John Dewey — The Later
Works. Bd. 10. Hrsg. v. J. A. Boydston. Carbondale/Edwardsville 1981 ff. Im Text zit.
nach ders.: Kunst als Erfahrung. Ubers. von Ch. Velten, G. von Hofe, D. Sulzer. Frank-
furt a. M. 1980, 47-56, 77-96, 170-218. Vgl. ausfiihrlich dazu Abschnitt 6.3.

8 Vgl. dazu Absatz 6.3.a.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A

- am 21.01.2026, 05:20:48. -[®

49


https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Gefiihlsasthetik des angelsichsischen Idealismus. Eine Einfiihrung.

Einfluf8 von Ernst Cassirers Symboltheorie®* entstanden. In entschei-
denden Passagen ist sie vielmehr deutlich der Gefiihlsasthetik des
angelsichsischen Idealismus verpflichtet: Es spricht Binde, wenn
Langer das SchluSkapitel® ihrer Asthetik der Verortung gegeniiber
Benedetto Croce und Robin George Collingwood widmet.

4. Die Stationen der Gefiihlsédsthetik des angelsichsischen
Idealismus

Anders als die Asthetik des deutschen Idealismus gibt die Asthetik
des angelsichsischen Idealismus das Gefiihl als die zentrale dstheti-
sche Konzeption niemals zugunsten des Schonen auf. Das heifst
nicht, dafs sie die Entwicklung in Deutschland vollig ignorieren wiir-
de. Schlief3lich ist kein Geringerer als der frithe Schelling einer ihrer
wichtigsten Referenzautoren — wenn seine Asthetik auch sehr inter-
essengeleitet und selektiv rezipiert wird. Statt sich aber wie die deut-
schen Asthetiker gegen das Gefiihl ganz auf die Seite eines mit einem
hohen Wahrheitsanspruch befrachteten Schénen zu schlagen, stre-
ben die Asthetiker des angelsichsischen Idealismus eine Symbiose
beider Konzeptionen an. Die Asthetik des angelsichsischen Idealis-
mus ist zumindest in ihrer formativen Anfangsphase der englischen
Romantik eine Asthetik des schonen Gefiihls, und ihr Hauptanliegen
gilt dem Aufweis der Wahrheitsfunktion von Kunst.

(a) Asthetisch Schones und ontologisch Schones. Unter >schénen Ge-
fithlen< werden in offensichtlicher Anlehnung an Burke Gefiihle der
Sympathie, Liebe, Zuneigung, Freude und Freundlichkeit verstan-
den. Das terminologische Problem entsteht nun daraus, daf solche
schonen Gefiihle offensichtlich nicht nur von Gegenstinden und Per-
sonen hervorgerufen werden, die in einem dsthetischen Sinne schon
aussehen oder schon klingen: Ich kann mich durchaus in jemanden
verlieben, der in einem #sthetischen Sinne unattraktiv ist, weil ich

8 Vgl. zu Cassirers Symboltheorie u.a. Cassirer, Ernst: Sprache und Mythos. Hamburg
1925; sowie ders.: Wesen und Wirkung des Symbolbegriffs. Oxford 1925. Reprinted
Darmstadt 1965.

8 Langer, Susanne: Feeling and Form. London 1963/51973, 369-410. Langers Ver-
ortung gegeniiber Collingwood und Croce wird in Absatz 6.4.m. diskutiert.

50  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21.01.2026, 05:20:48.



https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Stationen der Gefiihlsdsthetik des angelsichsischen Idealismus

ihn fiir liebenswiirdig halte. Vor allem aber kann ich schone Gefiihle
entfalten, wenn ich jemanden in moralischer Hinsicht besonders
hoch schitze. Zumindest im frithen angelsichsischen Idealismus ist
es von zentraler Bedeutung, daf3 schone Gefiihle nicht nur von ésthe-
tisch Schonem evoziert werden konnen, sondern in besonderem Ma-
e auch von Dingen oder Personen, die besonders liebenswiirdig,
sympathisch und wohlmeinend oder (hier macht sich der Einfluf3
von Hume bemerkbar) in moralischer Weise besonders vorbildlich
sind. Man ist hier der Auffassung, daf3 schéne Gefiihle aufgrund ei-
nes innewohnenden Evidenzwissens um die eigentliche Giite und
Vollkommenheit desjenigen entstehen, womit wir in der géttlichen
Schopfung umgeben sind. Ja, mehr noch: Den frithen angelsichsi-
schen Idealisten zufolge wurzeln >schéne Gefiihle< primir in einem
angeborenen Wissen um die Beschaffenheit des Seienden, und nur
beildufig in einem Gefallen am asthetisch Schonen. Im édsthetisch
Schonen wird vielmehr nur das Hilfsmittel zur Wiedererinnerung
an unser Wissen um die eigentliche Schonheit bzw. Liebenswiirdig-
keit bzw. Giite der gottlichen Schopfung gesehen, die umfassender
und tiberwaltigender ist, als es jede dsthetische Schonheit je sein
kann. Nur deshalb findet das dsthetisch Schone in der Gefiihlsasthe-
tik des angelsichsischen Idealismus Beachtung. Es gilt als dasjenige
sinnlich wahrnehmbare Gewand, welches dem Liebenswiirdigen an-
gemessen ist, weil es ein unmittelbares Gefallen auslost, welches uns
an unser vielleicht verschiittetes Wissen um die Giite und Vollkom-
menheit der Schopfung und ihres Inventars wieder heranfiihren
kann. Der gefiihlsdsthetischen Auffassung der englischen Romantik
zufolge sollte der Kiinstler alles, fiir das er sich begeistert und von
dem er sich liebend angezogen fiihlt, in eine dsthetisch schone Gestalt
einkleiden, um die Vollkommenheit des Schopfungszusammenhan-
ges, die er als Kiinstler gefiihlt hat, fiir andere sichtbar und erfahrbar
zu machen. Das ist im Kern die Auffassung von Kunst im frithen
angelsichsischen Idealismus.

Diese Auffassung lafit sich nur rekonstruieren, wenn die beiden
grundsitzlich verschiedenen Verwendungsweisen von >Schénheit«
als »dsthetische Schonheit« und als >in einem Wissen tiber die Voll-
kommenheit des Schopfungszusammenhangs und die moralische
Vorbildlichkeit, Giite und Liebenswiirdigkeit ihrer Menschen wur-
zelnde Freude« terminologisch unterschieden werden konnen. Um
der Tatsache der doppelten Verwendung des Begriffs >Schonheit< im
frithen angelsichsischen Idealismus terminologisch gerecht zu wer-

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 51



https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Gefiihlsasthetik des angelsichsischen Idealismus. Eine Einfiihrung.

den, ohne das oben aufgefithrte Wortungetiim zu verwenden, werde
ich mich im Laufe meiner Abhandlung damit behelfen, von der on-
tologischen Schonheit von Dingen, Personen oder Ereignissen zu
sprechen, wenn bei den angelsdchsischen Idealisten die Rede davon
ist, dafd etwas >schone Gefiihle« evoziert, weil ich um seine Liebens-
wiirdigkeit, Giite oder moralische Vorbildlichkeit weif.8 So unschon
dieser Begriff ist, so trifft er doch genau, was gemeint ist: Daf3 schone
Gefiihle namlich nicht nur durch isthetische Schonheit, sondern
auch durch ein Wissen (Logos) um die eigentliche Schonheit der
Schopfung (bzw. des Seienden) jenseits jeder édsthetischen Schonheit
ausgelost werden konnen, fiir die die dsthetische Schonheit dann je-
doch das einzig wirklich angemessene Gewand ist. Von >asthetischer
Schonheit« wird hingegen die Rede sein, wenn etwas den Sinnen ge-
fallt, weil es schon aussieht oder klingt.

(b) Der friihe Schelling und die angelsichsische Romantik. Die Ent-
wicklungsgeschichte der Gefiihlsisthetik des angelsichsischen Idea-
lismus beginnt in England mit der sogenannten Lake-School. Die
Lake-School ist eine Gruppe von namhaften Dichtern der englischen
Romantik, die —am Vorbild des Jenaer Kreises der deutschen Roman-
tik orientiert — ebenfalls einen Freundeskreis griindeten. Im Zentrum
dieses Kreises stehen mit William Wordsworth und Samuel Taylor
Coleridge zwei philosophisch interessierte Kiinstler, die sich tiber die
Bedingungen und iiber das Leistungsvermogen ihres kiinstlerischen
Tuns klar werden wollen.?” Beide verstehen sich sowohl als Dichter
als auch als Philosophen. Das erkldrt, warum in der englischen Ro-
mantik vor allem eine Frage im Zentrum steht: Die Frage nach der
Wahrheitsleistung von Kunstwerken im Vergleich zur Philosophie
namlich. L3t sich die Existenz des Kiinstlers damit rechtfertigen,
daB8 uns die Kunst wie die Philosophie dariiber aufkldrt, wie die
Wirklichkeit jenseits aller Kontingenzen tatsichlich beschaffen ist?
Oder sind Kunstwerke blofle Fantasieprodukte, die zwar interessant,
faszinierend oder sogar schon sein mégen, aber mit unserer Wirk-
lichkeit nichts zu tun haben? Die sogenannten Dichterphilosophen

% Die Unterscheidung von ontologischer und dsthetischer Schonheit deutet sich erst-
malig bei Wordsworth an. Vgl. Absatz 2.1.c. Sie findet sich bei Coleridge als Unterschei-
dung von konkreter und abstrakter Schénheit wieder, und bei Emerson als Unterschei-
dung von primirer und sekundirer Schonheit. Vgl. Absatz 2.3.b. zu Coleridge und
Absatz 2.4.d. zu Emerson.

8 Vgl. dazu im Detail das gesamte 2. Kapitel.

52 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21.01.2026, 05:20:48. -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Stationen der Gefiihlsdsthetik des angelsichsischen Idealismus

Wordsworth und Coleridge sind davon tiberzeugt, daf$ Kunstwerke
und hier speziell die Dichtung mit der Philosophie durchaus konkur-
rieren konnen.

Eine Bestitigung finden sie wihrend einer Deutschlandreise.
Hier lernen sie namlich die Philosophie des frithen Schelling kennen.
Speziell Schellings Rede Uber das Verhiltnis der Bildenden Kiinste
zur Natur von 1807 begeistert sie. Diese Schrift beeinflufit die As-
thetik der angelsdchsischen Romantik durch ihre fast wortliche Wie-
dergabe in Coleridges Aufsatz On Poesy or Art® von 1818 nachhal-
tig. Die Lakers lesen Schellings Rede nimlich so, daf3 sie ihnen
bestitigt, was sie immer schon in der Kunst gesehen haben. Sie sehen
sich darin bekraftigt, dafl Kunstwerke mit der Philosophie konkurrie-
ren konnen, insofern sie ihre Gegenstinde mit dsthetisch schonen
Mitteln als liebenswiirdige prasentieren. Dann leisten Kunstwerke
namlich der Philosophie Vergleichbares, indem sie uns die Dinge zei-
gen, wie sie der Auffassung der englischen Romantik nach tatséchlich
sind. Hingegen tduschen uns die Werke, die uns ihre Gegenstinde
mit dsthetisch héfllichen Mitteln als antipathische prisentieren; sie
sind Machwerke ohne philosophische Leistungsfihigkeit. Diese rela-
tiv schlichte Dichotomie findet sich bei Schelling so natiirlich nicht.
Die Mif3verstindnisse der englischen Romantik wird meine Abhand-
lung allerdings nur am Rande aufkliren konnen, weil sie sich primar
als Rezeptionsgeschichte der Asthetik des angelsichsischen Idealis-
mus versteht, und nicht als quellenkritische Abhandlung iiber die
Asthetik des deutschen Idealismus.® Fiir meinen Gedankengang ist
die Tatsache entscheidend, daf3 die Dichotomie von hif3lichen Mach-
werken ohne philosophische Leistungsfiahigkeit gegeniiber schonen
Kunstwerken mit philosophischer Leistungsfihigkeit im angelsichsi-
schen Idealismus ihren festen Platz erhilt, nachdem die englischen
Dichter meinen, sich auf eine philosophische Autoritit wie Schelling
berufen zu konnen.

Thre wirkmichtige Fortsetzung findet die englische Romantik
zunichst im amerikanischen Transzendentalistenkreis um Ralph
Waldo Emerson. Emerson hatte diesen im Amerika seiner Zeit aufser-
ordentlich einflufSreichen Kreis im Jahr 1836 gegriindet, nachdem er

8 Coleridge, Samuel Taylor: On Poesy or Art. 1818. In ders.: Biographia Literaria.
2 Bde. Hrsg. v. J. Shawcross. Oxford 1907. Reprinted 1939/1949, (253-263) 254f.

8 Die grobsten Mifsverstindnisse werden im Kapitel 2.4. jedoch zumindest angespro-
chen.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A

- am 21.01.2026, 05:20:48.

53


https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Gefiihlsasthetik des angelsichsischen Idealismus. Eine Einfiihrung.

den Freundeskreis der Lakers wihrend einer Europa-Reise kennen-
gelernt hatte. Die Genese der angelsichsischen Gefiihlsisthetik in
der englischen Romantik; ihre Wirkmichtigkeit in der amerikani-
schen Romantik im Transzendentalistenkreis um Ralph Waldo Emer-
son; ihre erste, allerdings kaum zur Kenntnis genommene Infra-
gestellung durch den amerikanischen Dichter Edgar Allan Poe sowie
die Kritik der sogenannten Second-Oxford-Hegelianer im ausgehen-
den 19. Jahrhundert sind Gegenstand des 2. Kapitels dieser Abhand-
lung.

(c) Der Einflufl der Hegelschen Asthetik. So einfluireich Schellings
Asthetik im angelsichsischen Sprachraum im frithen 19. Jahrhundert
auch ist — letztlich lduft ihr die Asthetik Hegels den Rang ab. Der
wichtigste Grund ist die Schonheitsfixierung der englischen Roman-
tik. Vermeintlich mit der Autoritit des friihen Schelling im Riicken,
legt die Asthetik der englischen Romantik die Kiinstler ja darauf fest,
liebenswiirdige Dinge und Menschen in dsthetisch schoner physi-
scher Gestalt zu zeigen. Fast ein ganzes Jahrhundert lang dominiert
diese Auffassung von der Kunst das dsthetische Denken im angel-
sidchsischen Sprachraum. Im ausgehenden 19. Jahrhundert entsteht
im Umfeld des sogenannten >Oxford-Idealismus< jedoch eine starke
dsthetische Opposition. Der Oxford-Idealismus ist eine englische Be-
wegung idealistischen Philosophierens, die in einschldgiger Literatur
auch >Oxford-Hegelianismus¢, >Britischer Idealismus< oder >Briti-
scher Hegelianismus«< genannt wird. Die Bewegung formiert sich in
der zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts um den Oxforder Moralphi-
losophen Thomas Hill Green. Als AnlafS gilt gemeinhin das Buch The
Secret of Hegel des schottischen Philosoph J. H. Stirling aus dem Jahr
1865, das in England kurz nach seinem Erscheinen eine regelrechte
Euphorie fiir Hegels Philosophie auslost. Auf diese erste Generation
von Oxford-Idealisten folgt eine zweite Generation, die zumeist die
>Second-Oxford-Hegelianer« genannt werden. Schliefllich folgt noch
eine dritte Generation von sogenannten >Third-Oxford-Idealistenc.
Die Abwendung der angelsichsischen Asthetik vom friihen Schelling
vollzieht sich im sogenannten Second-Oxford-Hegelianismus.

Eine ganz entscheidende Rolle kommt hier dem Second-Oxford-
Hegelianer Bernard Bosanquet zu. Dieser startet namlich im Jahr
1892 in seiner wirkmichtigen A History of Aesthetic*®® (das Werk ist

% Bosanquet, Bernard: A History of Aesthetic. London 1892/41917.

54 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters



https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Stationen der Gefiihlsdsthetik des angelsichsischen Idealismus

bis heute ein Standardwerk der Asthetikgeschichte im angelsichsi-
schen Sprachraum) einen massiven Werbefeldzug fiir die Asthetik
Hegels und gegen die Asthetik des frithen Schelling. Dieser Werbe-
feldzug basiert auf der These, daf3 sich die Asthetik des doch einiger-
maflen verworrenen und chaotischen frithen Schelling in viel syste-
matischerer und durchdachterer Form bei Hegel finden wiirde.
Natiirlich ist diese These véllig falsch: Bosanquet meint natiirlich
die Philosophie Schellings in der Lesart der englischen Romantik.
Gleichwohl aber hat Bosanquets Werbefeldzug durchschlagenden Er-
folg®: Mit der Berufung auf die Autoritit Hegels gegen die Autoritit
des frithen Schelling kann die Asthetik des Oxford-Hegelianismus
der Asthetik der englischen Romantik im spiten 19.]Jahrhundert
den Rang ablaufen.

Jenseits aller MifSverstindnisse und Fehlinterpretationen nicht
nur der Asthetik Schellings, sondern auch der Asthetik Hegels im
angelsdchsischen Sprachraum gibt es nun tatséchlich einen sachli-
chen Grund, warum hier von der Asthetik Hegels im spiten 19. Jahr-
hundert ein neuer Impuls ausgehen kann, der von der Asthetik des
frithen Schelling so nicht hitte ausgehen konnen. Anders als die As-
thetik des friihen Schelling bietet die Asthetik Hegels niamlich
schlichtweg tiberhaupt keinen Ansatzpunkt mehr, Kunstwerke’ im
Sinne der angelsdchsischen Romantik darauf festzulegen, dafS sie ihre
Gegenstiande mit dsthetisch schonen Mitteln als liebenswiirdige zei-
gen sollen. Der Grund ist die normative Forderung im Zentrum von
Hegels Asthetik, daf} jedes Kunstwerk seinen Gehalt (sei er profaner
oder religioser Natur) in einer entsprechenden physischen Gestalt
adaquat zu verkorpern hat. Mit diesem Begriff vom >Kunstwerk«
kommt Hegels Asthetik dem wohl wichtigsten Bediirfnis der angel-
sichsischen Asthetiker des ausgehenden 19. Jahrhunderts entgegen.
Bei diesen Asthetikern hat sich in Auseinandersetzung mit der
schonheitsorientierten Asthetik der englischen Romantik niamlich
die Auffassung durchgesetzt, dafy negative Gefiihle wie Angst, Ekel,
Abscheu oder Haf3 ebenfalls ihren Platz in der Kunst haben sollten,
weil auch solche Gefiihle zum Leben gehoren. Hegels Begriff vom

91 Zudem werden die Asthetiken Hegels und des frithen Schelling in angelsichsischer
Literatur vielerorts bis ins 20. Jahrhundert hinein oft irrefithrenderweise in einem
Atemzug genannt. Lange gilt Hegel hier als >der bessere Schellingc. Vgl. stellvertretend
Pepper, Stephen: Aesthetic Quality. New York 1937. Reprinted Westport (Connecticut)
1965/1970.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A

- am 21.01.2026, 05:20:48.

55


https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Gefiihlsasthetik des angelsichsischen Idealismus. Eine Einfiihrung.

>Kunstwerk« als addquate physische Verkorperung seines Gehalts
bietet dem Second-Oxford-Idealisten den gesuchten Ansatzpunkt
zur Entwicklung eines Begriffs vom >Kunstwerks, der sehr viel um-
fassender ist als der auf positive Gefiihle fixierte Begriff der eng-
lischen Romantik: Es entsteht eine Auffassung vom Kunstwerk, der
zufolge das Kunstwerk die addquate physische Verkorperung eines
aufrichtig empfundenen, 6ffentlich interessanten und intensiven Ge-
fiithls zu sein hat, und das unabhingig davon, ob es sich um positive
Gefiihle der Freude oder Bewunderung oder um negative Gefiihle der
Angst, der Abscheu oder des Ekels etc. handelt. Das 3. Kapitel dieser
Abhandlung rdumt die Mif3verstindnisse aus, die der frithe Bosan-
quet in seiner Asthetikgeschichte iiber das Verhiltnis Hegels zum
frithen Schelling geschaffen hat.”2 Vor allem aber lotet es die Reich-
weite und die enormen Moglichkeiten von Hegels Begriff vom s>scho-
nen Kunstwerk« aus.

(d) Die Einfliisse von John Ruskin und Benedetto Croce. Nun steht
die Gefiihlsdsthetik des Second-Oxford-Hegelianismus natiirlich
nicht nur unter dem Einfluf8 der Asthetik Hegels. Es gibt noch andere
Einfliisse. Da ist erstens die Asthetik des Oxforder Kunsthistorikers
John Ruskin. Im Zentrum seiner frithen dsthetischen Schriften steht
die Frage, ob es Korrespondenzen gibt zwischen dem, was die physi-
schen Strukturen von Kunstwerken verkorpern, und der Moralitit
und Befindlichkeit der Individuen und Voélker, in denen die Kunst-
werke entstanden sind. Wie sind die Kunstwerke beschaffen, die auf
eine hochentwickelte Moral eines Individuums oder eines Volkes
hindeuten? Diese Frage beschiftigt den frithen Ruskin. Wie miissen
die dufleren Lebensbedingungen in einer sozialen Gemeinschaft be-
schaffen sein, damit hochrangige Kunstwerke und ansprechend ge-
staltete Gebrauchsgegenstinde hervorgebracht werden konnen? Das
ist die zentrale Frage des spiten Ruskin. Seine diesbeziiglichen Uber-
legungen driicken der Gefiihlsisthetik des angelsichsischen Idealis-
mus deutlich ihren Stempel auf.

Dariiber hinaus bereichert Ruskin die Gefiihlsisthetik des an-
gelsichsischen Idealismus durch kunsthistorische Detailanalysen zu
der Frage, welche physischen Materialstrukturen welchen Gehalten
adaquat sind und welche nicht. Seine kunsthistorischen Schriften lie-
fern eine beeindruckende Fiille von anschaulichem Material zur der

9 Vgl. Absatz 5.1.b.

56  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters



https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Stationen der Gefiihlsdsthetik des angelsichsischen Idealismus

Frage, was sich aus den physischen Strukturen von Kunstwerken
iiber das ableiten ldf3t, was die Kunstwerke gewollt oder ungewollt
aussagen und verkorpern. Das war fiir die gerade im Entstehen be-
griffene Asthetik des Second-Oxford-Hegelianismus eine willkom-
mene Erginzung ihrer dsthetischen Uberlegungen. Sie fanden bei
Ruskin schliefllich veranschaulicht, was mit Hegels Addquatheits-
bedingung konkret gemeint sein konnte, der zufolge die physischen
Materialstrukturen dem rationalen oder emotionalen Gehalt eines
Kunstwerks addquat sein sollen.

Durch rege Ubersetzungsbemiihungen durch den Third-Ox-
ford-Idealisten Robin George Collingwood hat schliefSlich auch eine
Asthetik enormen Einfluf3, die man in einer angelsichsischen Asthe-
tiktradition eigentlich nicht erwartet: Die frithe Asthetik des neapoli-
tanischen Philosophen Benedetto Croce. Seine Asthetik wird im
angelsdchsischen Sprachraum des frithen 20. Jahrhunderts als >hege-
lianische Asthetik< gehandelt, weil Croce sich im beginnenden
20. Jahrhundert einen Namen als Kritiker der Hegelschen Asthetik
gemacht hat, und weil seine eigene friihe Asthetik Teil einer Philoso-
phie des Geistes ist. Die Etikettierung ist inhaltlich nicht nachvoll-
ziehbar. Gleichwohl 148t sich EinfluB8 von Croces friiher Asthetik da-
mit erkldren, daf sie als vorgeblich >hegelianische Asthetik< gleich
drei der bis dahin unbestrittenen Zentralthesen der Gefiihlsdsthetik
des angelséchsischen Idealismus infrage stellt und somit eine ganz
massive Provokation bedeutet. Erstens leugnet sie, dafs Kunstwerke
uns im Sinne der angelsichsischen Romantik Aufschluf8 iiber die
Wirklichkeit oder tiber die Bedingungen unserer Existenz geben kon-
nen. Damit stellt sie in Abrede, dafs Kunstwerke in irgendeiner Weise
mit der Philosophie konkurrieren wiirden. Zweitens bestreitet der
frithe Croce ganz explizit, daf8 die Asthetik irgend etwas mit »dem
Sympathischen und Antipathischen und mit all ihren Spielarten«®
zu schaffen habe. Laut Croce soll sich die Asthetik einzig auf die
formalen Aspekte einer édsthetischen Gestaltung beschrinken und
die Beschaffenheit der jeweiligen Gehalte als irrelevant ausblenden.
Drittens behauptet sie, daf3 das physische Kunstschaffen der kiinst-

% Croce, Benedetto: Estetica com scienza dell’espressione e linguistica generale. Mai-
land/Palermo/Neapel 1902/21903. Auch als ders.: Aesthetic: As Science of Expression
and General Linguistic. Hrsg. u. {ibers. v. D. Ainslie. New York 1909. Reprinted 1964. Im
Text zit. nach ders.: Asthetik als Wissenschaft des Ausdrucks und Allgemeine Lingui-
stik. Theorie und Geschichte. Ubers. von K. Federn. Leipzig 1905, 51, 79-89.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A

- am 21.01.2026, 05:20:48.

57


https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Die Gefiihlsasthetik des angelsichsischen Idealismus. Eine Einfiihrung.

lerischen Tatigkeit dufSerlich sei, und das physische Kunstwerk blof3
eine verzichtbare Gedichtnisstiitze. Alle drei Thesen stellten fiir die
Gefiihlsisthetiker des Oxford-Idealismus eine massive Provokation
dar. Vor allem der Second-Oxford-Hegelianer Bernard Bosanquet
wird zu einem eingeschworenen Gegner des vermeintlichen Hegelia-
ners Benedetto Croce. Um die Einfliisse von Ruskin und Croce auf die
Asthetik des angelsichsischen Idealismus im ausgehenden 19. und
im beginnenden 20. Jahrhundert geht es im vierten Kapitel des Bu-
ches.

(e) Die Hochbliite im Second-Oxford-Idealismus. Thren Hohepunkt
hat die Gefiihlsdshetik des angelsachsischen Idealismus schliefdlich
im Second-Oxford-Hegelianismus bei Bernard Bosanquet und An-
drew Bradley. Hier werden die heterogenen Ideen aus der Asthetik
der englischen Romantik, aus der Asthetik Hegels, aus den kunst-
historischen Schriften Ruskins, aus der Asthetik des frithen Croce
und aus den dsthetischen Skizzen von Wilhelm Wundt zu einem ho-
mogenen Ganzen verwoben. Hier stellt sich die Gefiihlsasthetik des
angelsachsischen Idealismus erstmals in ihrer ausgereiften Gestalt
dar.

Der frithe Bernard Bosanquet entwirft schon in seiner wirk-
machtigen A History of Aesthetic von 1892% eine Art Programm-
skizze, welche die wichtigsten Themen enthalt, die dem frithen Bo-
sanquet zufolge in einer hegelianischen Gefiihlsisthetik behandelt
werden sollten. Geklart werden soll erstens, ob man als hegelia-
nischer Gefiihlsasthetiker nicht vielleicht doch eine Asthetik der Na-
tur schreiben kann? Das ist natiirlich zum einen vor dem Hinter-
grund zu sehen, daf sich Hegels Asthetik explizit als Philosophie
der Kunst versteht und das Naturschone als dsthetisch uninteressant
ausschlief8t.% Zum anderen ist diese Frage auch davon motiviert, daf3
man in Naturschonem wohl kaum eine GefiihlsdufSerung sehen
kann. Zweitens soll die Frage behandelt werden, welche Beziehungen
es zwischen der Beschaffenheit von Kunstwerken und den lebens-
weltlichen Bedingungen gibt, unter denen sie entstanden sind. Laf3t
sich von der Schonheit eines Kunstwerks schliefSen, daf3 es in einer
Gesellschaft entstanden ist, in der es sich gut und zufrieden leben

% Bosanquet: History. A.a.O. 441-469.
% Das gilt zumindest fiir Hegels Asthetik, wie sie der Herausgeber Hotho verdffentlicht
hat. Vgl. mehr dazu im Kapitel 3.

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21.01.2026, 05:20:48.



https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Stationen der Gefiihlsdsthetik des angelsichsischen Idealismus

lat? Was bringt das Werk eines Menschen iiber seine emotionale
Verfassung und iiber die Bedingungen seiner Existenz zum Aus-
druck? Die wichtigsten Fragen des friihen Bosanquet ranken sich je-
doch um den gefiihlsasthetischen Begriff vom >Kunstwerk« als der
adaquaten Verkorperung eines Gefiihls in physischem Material. Ein
solcher Begriff macht schliefSlich zunéchst einmal ganz prinzipielle
Uberlegungen dazu erforderlich, ob sich iiber die Bedingungen der
Adiquatheit der Verkorperung von Gefiihlen in physischem Materi-
al Verbindliches sagen laf3t. Gibt es irgendeinen auffindbaren »Me-
chanismus«, durch welchen »der Inhalt in ein konkretes Objekt ge-
langt, das den Sinnen gefillt«%? Und gibt es Korrelationen zwischen
der Stimmigkeit einer Verkorperung und den traditionellen Redew-
eisen vom Schénen und Hafllichen? Wenn die Kunstwerke einer Zeit
demonstrativ abstofSend und erschreckend sind — sollte man das als
Zeichen von Kraft, besonderer Expressivitat und Unkonventionalitit
deuten, oder vielmehr als Ausdruck von Ungliick und Unterdriik-
kung? So fragt der friihe Bosanquet.

Der spdte Bosanquet entwickelt in seinen Three Lectures on
Aesthetic von 1915 Antworten auf die skizzierten Fragen. Den inter-
essantesten und weiterfiihrendsten Teil dieser Asthetik stellen wohl
die Passagen iiber das >in schwieriger Weise Schone«in der Kunst dar.
So nennt der spite Bosanquet Kunstwerke, welche anstrengend zu
rezipieren sind, weil sie negative Gefiihle adiquat verkorpern. Diese
Passagen sind eine wahre Fundgrube fiir die gefiihlsdsthetische Re-
habilitierung der Asthetik des Hif3lichen als Asthetik des Antipathi-
schen. In Opposition zur englischen Romantik haben die Asthetiker
des Second-Oxford-Idealismus ein ganz besonderes Interesse an
Kunstwerken, welche negative Gefiihle wie Abscheu, Ekel, Verwir-
rung oder Angst zum Gegenstand haben. Der spite Bosanquet ent-
wickelt einen Begriff vom >Kunstwerke, mit dem sich der Hegelschen
Adiquatheitsbedingung folgend sowohl dsthetisch hafSliche als auch
dsthetisch schone Kunstwerke (gemeint sind solche, die héflich oder
schon aussehen oder klingen) nach denselben Kriterien als >Kunst-
werke«im emphatischen Sinne auszeichnen lassen. Auflerdem liefert
er eine Antwort auf die Frage, warum wir uns mit Kunstwerken be-
schiftigen sollen, die uns emotional anstrengen. Es handelt sich um
eine Antwort, die in den Bereich der Ethik hineinreicht und iiber die

% »By what mechanism, so to speak, is the content got into the form of utterance in a
definite object appealing to sense?« Bosanquet: History. A.a.O. (446-469) 457.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A

- am 21.01.2026, 05:20:48.

59


https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Gefiihlsasthetik des angelsichsischen Idealismus. Eine Einfiihrung.

Antwort der deutschen Aufklirung weit hinausgeht. Bosanquets
Ausfithrungen zum >schwierig Schonenc stellen in meinen Augen
trotz ihrer aphoristischen Knappheit den interessantesten Teil der
angelsichsischen Gefiihlsasthetik iiberhaupt dar. Allein schon wegen
dieser Passagen lohnt sich die Beschiftigung mit der Gefiihlsasthetik
des angelsichsischen Idealismus.

Allerdings geht der wichtigste Impuls zur Weiterentwicklung
der Gefiihlsisthetik des angelsichsischen Idealismus schliefilich nicht
von Bosanquet aus, sondern von dem Oxforder Literaturwissen-
schaftler Andrew Bradley. Seine Antrittsvorlesung Poetry for Poe-
try’s Sake? von 1901 legt nidmlich den Finger in die Wunde dieser
dsthetischen Auffassung. Wenn Kunstwerke Verkorperungen indivi-
dueller Gefiihle sind — welchen Nutzen kénnen sie dann fiir unsere
alltiglichen Lebensvollziige haben? Wie kann ein Gefiihlsésthetiker
allen Ernstes sogar von einer philosophischen Leistungsfihigkeit von
Kunst sprechen? Muf3 er die Welten der Kunst nicht vielmehr als
individuelle Gefiihls-, Fantasie- und Traumwelten ansehen, die uns
vielleicht zeigen mogen, was wir uns wiinschen oder was wir fiirch-
ten, die uns jedoch definitiv nicht zeigen konnen, wie unsere Wirk-
lichkeit tatsdchlich beschaffen ist? Bosanquets friilhe Programm-
skizze, seine reife Gefiihlsdsthetik sowie Bradleys Anfrage zum
Wirklichkeitsbezug des gefiihlsasthetisch aufgefafiten Kunstwerks
bilden die zentralen Gegenstinde des fiinften Kapitels.

(f) Die Gotterdimmerung im Third-Oxford-Idealismus. Bradleys
Frage leitet die Wende zum Ende der Gefiihlsasthetik des angelsich-
sischen Idealismus ein. Der Grund liegt darin, daf8 das von ihm auf-
geworfene Problem mit den Mitteln einer idealistischen Asthetik
nicht zu l6sen ist. Zumindest ein Asthetiker des spiten angelsichsi-
schen Idealismus ist sich der Brisanz von Bradleys Frage bewufst.
Immerhin widmet der Third-Oxford-Idealist Robin George Colling-
wood ihr sein gesamtes dsthetisches Lebenswerk.

Der frithe Collingwood ist noch ganz der mentalistischen Asthe-
tik des frithen Croce verhaftet. Das Problem besteht darin, daf3 diese
Asthetik unter dem Begriff >Kunst« (art) nicht etwa die Summe aller
physischen Kunstwerke versteht, sondern die mentale Fihigkeit zur
Fantasie. Die menschliche Fantasie ist jedoch wesentlich davon ge-

97 Bradley, Andrew C.: Poetry for Poetry’s Sake. In: ders.: Oxford Lectures on Poetry.
London 1909/21909. Reprinted London 1934, 3—34.

60  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters



https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Stationen der Gefiihlsdsthetik des angelsichsischen Idealismus

kennzeichnet, dafs sie sich gegeniiber den Gegebenheiten der dufleren
Wirklichkeit vollig indifferent verhalt. Mit den Mitteln der Asthetik
Croces laf3t sich Bradleys Problem also definitiv nicht lésen. Insofern
muf der frithe Collingwood zwangsldufig scheitern mit seinem Pro-
jekt, das von Bradley aufgeworfene Problem mit den Mitteln der
mentalistischen Asthetik Croces zu losen und eine Bedeutung der
Kunst fiir das alltigliche Leben zu begriinden.

Vermutlich ist hier der Grund zu suchen, warum sich der spite
Collingwood vom Mentalismus seiner Friihzeit distanziert und eine
Asthetik mit ganz anderer Pragung entwickelt. Collingwoods spite
Asthetik 16st das Problem namlich, indem sie das Kunstwerk als eine
Art Spiegel betrachtet, der mir meine eigenen Wiinsche oder Angste
zeigen kann. Wiinsche und Angste fallen nun nicht vom Himmel,
sondern sie entstehen in ganz konkreten lebensweltlichen Situatio-
nen. Insofern kann der spite Collingwood das Kunstwerk schlief3lich
sogar als eine Art Werkzeug auffassen, dafs mir hilft, mich mit mir
selbst iiber die Grundbedingungen meiner Existenz zu verstindigen.
Dem spiten Collingwood zufolge evoziert das Kunstwerk in mir
Sehnsiichte und Wiinsche oder auch intensive Angste, die mir deut-
lich bewuf3t machen, wo die Defizite in meinem Leben liegen, oder
was mir besonders wertvoll ist. So lautet die Losung, die der spite
Collingwood schliefSlich fiir das Problem Bradleys anbietet. Dafiir
zahlt er allerdings den hohen Preis, dafi er nahezu alle Pramissen
aufgeben muf3, die es rechtfertigten, die Gefiihlsisthetik des angel-
sichsischen Idealismus als idealistische Asthetik zu etikettieren. Col-
lingwoods spite Asthetik ist in ihren Grundziigen keine idealistische
Asthetik mehr. Beim spiten Collingwood findet die gefiihlsistheti-
sche Tradition des angelsichsischen Idealismus somit ihr Ende.

Die ésthetische Wende Collingwoods geht inhaltlich vermutlich
auf eine Lektiire der pragmatistischen Asthetik des Amerikaners
John Deweys zuriick.” Zwar erwihnt der spite Collingwood diese
Asthetik mit keinem Wort. Allerdings verwendet Collingwood er-
stens auffillig hdufig dieselben Beispiele wie Dewey in dhnlichen
Kontexten. Zweitens entwickelt er seine spite Asthetik in Ausein-
andersetzung mit einer Auffassung von Kunst, die er die >Hand-
werksauffassung« von Kunst nennt, und mit der eigentlich nur die

% Vgl. zu Deweys Asthetik auch Raters-Mohr, Marie-Luise: Intensitit und Wider-
stand. Metaphysik, Gesellschaftstheorie und Asthetik in John Deweys Art as Experi-
ence. Bonn 1995.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A

- am 21.01.2026, 05:20:48.

61


https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Die Gefiihlsasthetik des angelsichsischen Idealismus. Eine Einfiihrung.

pragmatistische Auffassung Deweys gemeint sein kann. Vor allem
aber nimmt die spite Asthetik Collingwoods stellenweise deutlich
selbst pragmatistische Ziige an, wenn sie das Kunstwerk als eine Art
Werkzeug fiir eine bessere Lebensfiihrung betrachtet, oder wenn sie
betont, dafl Kunstwerke nicht etwa in der geheimnisvollen Schop-
fungsmacht eines Genies ihren Ursprung hitten, sondern in unseren
ganz alltiglichen Ausdrucksbediirfnissen. Die Bemiihungen Colling-
woods, das von Bradley aufgeworfene Problem zu l6sen, seine Anlei-
hen an die pragmatistische Asthetik von John Dewey sowie die Um-
wandlung seiner ehemals idealistischen in eine pragmatistische
Gefiihlsasthetik sind die Gegenstinde des 6. Kapitels.

(g) Leistungen und Grenzen. Meine Abhandlung versteht sich als
eine philosophiehistorische Abhandlung.? Als solche verfolgt sie
mehrere Ziele. Eine erste Ambition liegt unmittelbar auf der Hand.
Sie will die Traditionslinien der Gefiihlsasthetik des angelsédchsischen
Idealismus rekonstruieren, weil diese dsthetische Tradition in ihren
kontinuierlichen Entwicklungslinien bislang weder im angelsachsi-
schen noch im deutschen Sprachraum erkannt und wissenschaftlich
behandelt worden ist. Es gibt lediglich einige wenige Abhandlungen
zu einzelnen Phasen dieser Tradition. Diese sind zudem entweder
aus literaturwissenschaftlicher oder kulturphilosophischer Perspek-
tive geschrieben'®, oder sie fokussieren philosophische Themen-

9 Vgl. zum zugrundeliegenden Verstindnis von Philosophiehistorie Absatz 5.1.a.

10 Das gilt insbesondere fiir die Abhandlungen zur englischen Romantik. Zu nennen
wiren folgende Abhandlungen. (1) Eldridge interpretiert nach einer kurzen Einfiihrung
in die Auffassungen des >moralischen Bewuftseins< bei Kant und Hegel verschiedene
literarische Hauptwerke der englischen Romantik (genauer: von Coleridge, Conrad,
Wordsworth und Austen). Seine Leitthese lautet, dafs »autonomous achievements of
understanding and value are inextricably intermingled with relation to others.« Eldrid-
ge, Richard: On Moral Personhood. Philosophy, Literature, Criticism, and Self-Under-
standing. Chicago, London 1989, xi. (2) Izenberg analysiert zunichst die Auffassungen
von der Rolle des Individuums in der Politik (mit Fokussierung auf den >Revolutionir<)
bei Schleimacher, W. v. Humboldt und Friedrich Schlegel, um dann die entsprechenden
Auffassungen bei Wordsworth und Chateaubriand entgegenzustellen unter der Fra-
gestellung, was unter einem »expressivem Individualismus« (expressive individualism)
verstanden werden konnte. Izenberg, Gerald N.: Impossible Individuality. Romanticism,
Revolution, and the Origins of Modern Selfhood. 1787-1802. Princeton 1992. (3) Beh-
lers Abhandlung ist im Grenzbereich zwischen Asthetik und Geschichtsphilosophie an-
zusiedeln. Thr Schwerpunkt liegt (wie der Buchtitel schon sagt) auf dem Einfluf3 der
franzosischen Revolution auf die englische Romantik. Sie zeigt insbesondere fiir Word-
worth die Entwicklung von einer anfanglichen Begeisterung fiir ein individuelles histo-

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21.01.2026, 05:20:48. -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Stationen der Gefiihlsdsthetik des angelsichsischen Idealismus

gebiete!%! auBerhalb der Asthetik.12 Eine umfassende philosophiehi-
storische Abhandlung zur Gefiihlsisthetik des angelsichsischen
Idealismus gibt es bislang noch nicht. Diese Liicke will mein Buch
in erster Linie schlieflen.

Es soll zweitens auch den Aufweis erbringen, daf3 die Asthetik
des Pragmatismus keinesfalls vom Himmel gefallen ist. Der Pragma-
tismus hat einen genau zu verortenden Ursprungs- und Entste-

risches Ereignis zur »Transformierung der franzosischen Revolution in ein universales
Geschehen«. Behler, Ernst: Unendliche Perfektibilitit. Europaische Romantik und Fran-
zdsische Revolution. Paderborn/Miinchen/Wien/Ziirich 1989, 211. (4) Ansonsten gibt
es Costa-Lima, Luiz: Die Kontrolle des Imaginiren. Vernunft und Imagination in der
Moderne. Ubers. v. A. Biermann, Frankfurt a. M. 1990; sowie Brandl, Alois: S. T. Coler-
idge und die englische Romantik. Berlin 1886; sowie Abrams, M. H.: The Mirror and
the Lamp. Romantic Theory and the Critical Tradition. New York 1958; sowie ders.:
Natural Supernaturalism. Tradition and Revolution in Romantic Literature. New York
1971. Auf diese Abhandlungen komme ich in den folgenden Kapiteln noch zu sprechen.
01 Das gilt insbesondere fiir die Abhandlungen zum Oxford-Idealismus. Zur Ge-
schichtsphilosophie des Oxford-Idealismus gibt es Requate, Angela: Pragmatischer ver-
sus absoluter Idealismus. G. W. E. Hegels und R. G. Collingwoods Geschichtsphiloso-
phie. Cuxhaven 1994. Zur theoretischen Philosophie im Oxford-Idealismus sind
erschienen Horstmann, Rolf-Peter: Ontologie und Relationen. Hegel, Bradley, Russel
und die Kontroverse iiber interne und externe Beziehungen. Konigstein i.Ts. 1984; so-
wie Moser, Claudia: Die Erkenntnis- und Realititsproblematik. Bei F. H. Bradley und
B. Bosanquet. Wiirzburg 1989; sowie Pucelle, Jean: L'ldealism en Angleterre de Coler-
idge d Bradley. Neuchatel 1955.

102 Es gibt zwei Ausnahmen. (1) Zu nennen ist erstens Breunig, Hans-Werner: Verstand
und Einbildungskraft in der englischen Romantik. S. T. Coleridge als Kulminations-
punkt seiner Zeit. Miinster 2002. Breunig problematisiert in einem ersten Teil die dop-
pelte Profession von Coleridge als Dichter und als Philosoph sowie den Forschungsstand
zu Coleridge. Der zweite Teil dufSert sich zu den Einfliissen von Shaftesbury und Rous-
seau auf Wordsworth. Der dritte Teil vergleicht die »romantische(n) Haltungen« von
Wordsworth und Jane Austen. Der vierte Teil dufert sich zu den Einfliissen von Hume,
Kant und Schelling auf Coleridges Denken. Der fiinfte Teil ist der interessanteste: Breu-
nigs Buch gipfelt in der These von Coleridge als »intellektueller Kulminationspunkt der
englischen Romantik der ersten Generation«. Plausibilisiert wird diese These mit Aus-
fiihrungen zu Coleridges zentraler Begrifflichkeit (im Zentrum steht seine Unterschei-
dung von >fancy< und >imagination<) sowie zu seinen Auffassungen vom Leben, von
Gott, von der Liebe, von der Schépfung, vom Gliick und vom Erkennen. (2) Zu nennen
wire auflerdem der Sammelband British Idealism and Aesthetics. Hrsg. v. W. Sweet. In:
Bradley Studies. The Journal of the Bradley Society 7/2. Hrsg. v. W. J. Mander, G. Stock.
Oxford Herbst 2001. Vgl. hier auch Raters, Marie-Luise: Unbeautiful Beauty in Hegel
and Bosanquet. A.a.O. 162-176. Sweet leitet seine Einleitung zu dem Band bezeich-
nenderweise mit folgendem Satz ein: »British Idealism is not well known, and to the
extent that it is known, it is generally through the writings of R. G. Collingwood.«
Sweet, William: British Idealist Aesthetics. Origins and Themes. A.a.O. (131-161) 131.
Um Collingwoods Asthetik geht es in den Abschnitten 6.1., 6.2. und 6.4.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A

- am 21.01.2026, 05:20:48. -[®

63


https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Gefiihlsasthetik des angelsichsischen Idealismus. Eine Einfiihrung.

hungsort in der Geschichte der Philosophie.’®® Und dieser Ort ist
nicht etwa der deutsche Idealismus, wie der hervorragende Kenner
des Pragmatismus Richard Bernstein'® behauptet, sondern ohne je-
den Zweifel der angelsichsische Idealismus.10%

Die Abhandlung soll drittens einen Beitrag zur Erforschung der
Asthetik des deutschen Idealismus leisten, und zwar speziell zur Fra-
ge des Verhiltnisses der Asthetik Hegels zur Asthetik des frithen
Schelling. Zu diesem Thema ist natiirlich extrem viel veroffentlicht
worden.'% Dennoch aber kann diese Untersuchung einen neuen Bei-
trag zu dieser Debatte leisten und einen bislang undiskutierten
Aspekt benennen. Als Aufhinger eignet sich ein Diktum des Second-
Oxford-Hegelianers Bernard Bosanquet, der seiner frithen wirk-
michtigen A History of Aesthetic von 1892 behauptet, dafl Hegels
Asthetik nichts anderes beinhalte als eine systematisch elaboriertere

103 Es gab lange die falsche Ansicht, dafl der Pragmatismus der véllig partikulare und
deshalb philosophisch uninteressante Ausdruck der amerikanischen Weltanschauung
sei. Vgl. z.B. Horkheimer, Max: Zur Kritik der Instrumentellen Vernunft. Frankfurt
a.M. 1967 insg.; oder Santayana, George: Dewey’s Naturalistic Metaphysics. In: The
Journal of Philosophy 22. 1925, 245-261. Im Text zit. nach: The Philosoph of John
Dewey. Hrsg. von P. A. Schilpp. Illinois 1939/21970, 249f.

104 Bernstein, Richard: Demokratie als moralische Lebensweise. In: Frankfurter Rund-
schau. 1. April 1997, 13. Zitiert wird Bernsteins Aulerung im Abschnitt 6.3.

105 Das ist u.a. gegen Stephen Pepper gerichtet. Pepper behauptet, dafl Deweys Asthetik
zeigen wiirde, dafl der spite Dewey zum »Hegelianismus« seiner Friithzeit zuriickge-
kehrt sei. Peppers Kritik behauptet im Detail, daf8 Deweys spite Asthetik »ein verwor-
renes Durcheinander von pragmatistischen und idealistischen Begriffen« darbieten wiir-
de. Sobald Pepper jedoch Belege fiir diese These anfiihrt, paraphrasiert er
bezeichnenderweise Thesen, die die Asthetiker des deutschen Idealismus nie behauptet
haben, wohl aber die Asthetiker des angelsichsischen Idealismus (speziell des Second-
Oxford-Hegelianismus). Pepper, Stephen: Some Questions on Dewey’s Aesthetics. In:
The Philosophy of John Dewey. A.a.O. (371-389) 372. Vgl. zur Diskussion um Deweys
angeblichen >Hegelianismus« auch Alexander, Thomas: John Dewey’s Theory of Art,
Experience, and Nature. The Horizons of Feeling. Albany 1987 insg.

106 Jch mochte stellvertretend fiir unzihlige wichtige Arbeiten dieser Art nur einige
wenige nennen. Zur Distanzierung Hegels vom frithen Schelling vgl. z. B. Baum, Man-
fred: Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1770-1831). In: Zur Geschichte der Philosophie.
Bd. 2. Von Kant bis zur Gegenwart. Wiirzburg 1983, (72-95) 77; sowie ders.: Die Ent-
stehung der Hegelschen Dialektik. A.a.O. 245f.; sowie Helferich, Christoph: Jena 1801—
1807. In: ders.: G. W. E. Hegel. Stuttgart 1979, 29-44; sowie Lukdcs, Georg: Der Bruch
mit Schelling und die Phinomenologie des Geistes. Jena 1803-1807. In: ders.: Der junge
Hegel Bd. 2. Ziirich 1948, 655-692; sowie Pippin, Robert B.: Schelling and the Jena
Writings. In: ders.: Hegels Idealism. The Satisfaction of Self-Consciousness. Cambridge
1989, 60—66; sowie Henrich, Dieter: Konstellationen. Probleme und Debatten am Ur-
sprung der idealistischen Philosophie (1789-1795). Stuttgart 1991.

64  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21.01.2026, 05:20:48. -[®



https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Stationen der Gefiihlsdsthetik des angelsichsischen Idealismus

Rekonstruktion der zentralen &sthetischen Doktrinen des frithen
Schelling. Deshalb sei insbesondere Hegels »Begriff des Schonen«
so »durch und durch positiv« geblieben, daf$ er sich zu keinen »spe-
ziellen Untersuchungen der Negationen des Schonen«” habe hin-
reiflen lassen. Ausgerechnet ein Blick auf die Entwicklungsgeschichte
der Gefiihlsésthetik des angelsidchsischen Idealismus zeigt nun, daf3
Hegel Asthetik erstens keinesfalls vom friihen Schelling abhingig
geblieben ist, und dafd sie zweitens keineswegs einen »durch und
durch positiven Begriff des Schonen« exponiert. Die Asthetiker des
angelsichsischen Idealismus wenden sich ndmlich im ausgehenden
19. Jahrhundert von der Asthetik des friihen Schelling ab und der
Asthetik Hegels zu. Das Resultat sind gravierende Einschnitte und
Anderungen, die sich bis ins Detail hinein damit erkliren lassen,
daf3 anders als in der Asthetik des frithen Schellings in Hegels reifer
Asthetik ein Begriff vom >schonen Kunstwerk<im Zentrum steht, der
Kunstwerke von einer ausschliefSlichen Festlegung auf dsthetische
Schonheit ausdriicklich losspricht.108

SchliefSlich und endlich soll diese Abhandlung mit dem Vor-
urteil aufriumen, dafl idealistisches Philosophieren ein deutsches
Sondergut darstellt. So behauptet beispielsweise Dumont in seinem
Buch zur German Ideology von 1994, daf3 es zwischen den Jahren
»1770 und 1830 in Deutschland eine auflerordentliche intellektuelle
und kiinstlerische Bliitezeit gab«, welche die »deutsche Kultur«
schliefllich zwar auf eine ganz »neue Basis« stellte, die aber auch dazu
fithrte, daf3 sich Deutschland mit seinen »Ideen und Werten«1® im

107, The fact is that Hegel’s notion of beauty is so positive throughout, that he is not led
to devote any special treatment to what, as its negation, falls outside his track of inqui-
ry.« Bosanquet: History. A.a.O. 355.

108 Vgl. dazu das gesamte 3. Kapitel.

109 Dumonts These lautet: »From about 1770 to 1830 there was in Germany an extra-
ordinary intellectual and artistic blossoming, which amounted to a mutation establis-
hing German culture, especially German letters and philosophy, on a new basis. At the
same time, this very development marked the beginning of a process of estrangement
between German and its Western neighbours, a process in which the development of
ideas and values in Germany diverged from that of the West in a way that has finally
appeared fateful to the best observers.« In einer Anmerkung wird hingewiesen auf
Heinrich Heines Warnungen an Frankreich beziiglich der politischen Entwicklungen in
Deutschland. Gemeint ist letztlich der Weg Deutschlands in den Nationalsozialismus.
Dumont, Louis: German Ideology. From France to Germany and Back. Chicago 1994,
18f. Sein Buch intendiert »a wide panorama of German thought, in which the use of
comparative language would be able to show both its unity and its major characteri-
stics«. A.a. O. ix.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A

- am 21.01.2026, 05:20:48. -[®

65


https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Gefiihlsasthetik des angelsichsischen Idealismus. Eine Einfiihrung.

Laufe des 19. Jahrhunderts immer mehr von seinen westlichen Nach-
barn abkoppelte. (Das Ende dieser Entwicklung sieht Dumont im Na-
tionalsozialismus.) Mein Buch zur Asthetik des angelsichsischen
Idealismus zeigt dagegen, daf3 die Entwicklung der idealistischen Phi-
losophie in Deutschland zwischen den Jahren 1770 und 1830 alles
andere als eine isolierte Entwicklung war. Von einem deutschen idea-
listischen Sonderweg kann zumindest im Bereich der Asthetik (wel-
che ja immerhin die Zentraldisziplin idealistischen Philosophierens
ist) keine Rede sein.

Als philosophiehistorische Abhandlung mufd sich diese Unter-
suchung jedoch begrenzen. Deshalb kann sie mindestens drei Dinge
definitiv nicht leisten. Wie schon angedeutet wurde, konnen erstens
nur die grobsten Mif$verstidndnisse der angelsichsischen Lesarten der
Asthetiken Schellings und Hegels aufgezeigt werden. Fiir umfassen-
de Rekonstruktionen, Diskussionen und Rehabilitierungen fehlt hin-
gegen der Raum. Es soll in dieser Abhandlung primir um die Asthe-
tik des angelsichsischen Idealismus gehen, und um die Asthetik des
deutschen Idealismus nur insoweit, als sie Einfluf3 auf diese dstheti-
sche Tradition hatte.

Dariiber hinaus mufl diese Abhandlung zweitens auch auf Ver-
gleiche der gefiihlsasthetischen Auffassung von Kunst mit konkur-
rierenden #sthetischen Auffassungen von Kunst leider weitgehend
verzichten. Das soll aber nicht bedeuten, daf3 die gefiihlsisthetische
Auffassung absolut gesetzt werden soll. Dagegen spricht schon die
Tatsache, dafd Bosanquet als der vermutlich wichtigste Vertreter der
Gefiihlsasthetik des angelsachsischen Idealismus die Moglichkeit
einer solchen Absolutsetzung ausdriicklich negiert. Sein iiberzeugen-
des Argument lautet, daf3 Prozesse der Kunst sowohl individuelle als
auch kreative Prozesse seien. Insofern liefe sich niemals definitiv
festlegen, was Kunst sei, welche Bedingungen sie zu erfiillen habe,
und was sie in jedem Einzelfall zwangslaufig zu leisten habe. Tatsich-
lich a3t sich wohl keine einzige kunstphilosophische Auffassung ab-
solut setzten. Die Diagnose des analytischen Asthetikers Morris
Weitz trifft ins Schwarze. Sie lautet, daf3 es »vermutlich in der gan-
zen Geschichte der Asthetik nicht eine einzige Stellungnahme {iber
die Natur der Kunst« gebe, die »von Gegnern nicht als unvollstindig,
zu eng, zirkuldr, begriindet auf zweifelhaften Primissen, prinzipiell
zu vage oder geschmacklich nicht zu goutieren zuriickgewiesen wor-

66  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters



https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Stationen der Gefiihlsdsthetik des angelsichsischen Idealismus

den wire«!1. Die philosophische Asthetik kann und soll die Kunst
nicht normativ reglementieren. Deshalb will diese Abhandlung fiir
die gefiihlsisthetische Auffassung von Kunst zwar werben, sie aber
keinesfalls als die einzig mogliche Auffassung behaupten.

Ein Drittes kann diese Abhandlung ebenfalls nicht leisten: Sie
kann das offensichtlich reiche Ideenpotential der Gefiihlsasthetik des
angelsichsischen Idealismus fiir eine tragfihige Asthetik des Haf-
lichen bzw. des Antipathischen nicht zur Entfaltung bringen. Die
Auseinandersetzung mit dem Schonen ist schon bei Emerson und
spitestens bei Bosanquet und Collingwood in dieser Tradition immer
auch eine stillschweigende Auseinandersetzung mit dessen Wider-
part, dem Hafllichen. Dieses Potential auszuloten, wire sicherlich
ein interessantes Unternehmen. Allerdings wiirde ein solcher Aus-
flug in die dsthetische Systematik den Rahmen dieser philosophiehi-
storischen Abhandlung zur Entstehungs- und Entwicklungsgeschich-
te der Gefiihlsasthetik des angelsachsischen Idealismus vollkommen
sprengen, die fiir sich genommen schon duflerst spannend ist.

110 There is not in the entire history of aesthetics a putatively true statement about the
nature of art that has not been castigated by its opponents as incomplete, too inclusive,
circular, founded on dubious features or principles, vague, or untastable.« Weitz, Morris:
The Opening Mind. A Philosophical Study of Humanistic Concepts. Chicago 1977, 50.
Vgl. auch Adorno, bei dem es heifit, daf der Begriff von Kunst »sich der Definition«
sperre, und dafl sich Kunstwerke nicht in eine »bruchlose Identitit der Kiinste« einord-
nen lieBen. Adorno: Asthetische Theorie. A.a.O. 11.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A

- am 21.01.2026, 05:20:48. -[®

67


https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 21.01.2026, 05:20:48.



https://doi.org/10.5771/9783495997079-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Ein erster Einstieg
	2. Die Wurzeln in der englischen Aufklärung
	3. Der Triumph des Schönen in der deutschen Ästhetik seit Winckelmann
	4. Die Stationen der Gefühlsästhetik des angelsächsischen Idealismus

