NACHWORT

Diese Geschichte begann mit einer Reise, wihrend der ich zum ersten Mal
mit dem Mutterhaus des »Verbandes der Islamischen Kulturzentren« in Be-
rithrung kam. Sie endete drei Jahre spiter mit einem Besuch. Diesmal wa-
ren es die leitenden Angestellten des Verbandes, die mich an meinem Ar-
beitsort aufsuchten. Der letzte Kontakt mit dem »Verband der Islamischen
Kulturzentren« fand ungefihr ein Jahr nach dem Tod des alten Fiihrers
statt. Ende Mai 2001 kamen drei besorgte Herren mit dem PKW von Kéln
nach Marburg gefahren, um dort mit mir iiber die bereits fertig gestellten
Kapitel zu sprechen. Im Laufe des Jahres 2000 hatte ich der Gemeinschaft
hin und wieder ein Kapitel vorgelegt, mit der Bitte, man mége es doch mit
einer Riickmeldung, gewissermaflen einer Innenansicht auf meine Au-
Rendarstellung, versehen. Ein Teil meiner Textproduktion war auf diese
Weise in Empfang genommen, ins Tiirkische iibersetzt, durch viele Hinde
gegangen und mir schlieRlich als detaillierter Kommentar zuriickgegeben
worden. Auf dem Tisch lag nun das Kapitel iiber den Unterricht, das Herz-
stiick der Sendungstitigkeit, und mir gegentiber saflen die beiden Minner,
die mich in den vergangenen Jahren stindig begleitet und mich unermud-
lich mit Informationen versorgt hatten. Gekommen war der alte, nunmehr
abgesetzte Generalsekretir zusammen mit seinem Nachfolger und einem
fihigen, in der Ausbildung hochrangigen Theologen.

Wie bereits bemerkt, waren meine Besucher besorgt, sogar ange-
spannt, und sie brachten auch ernsthafte Bedenken vor. Wieso wiirde ich
das Wort »ultra-orthodox« benutzen, um den Lehrplan zu verorten? Und
wieso kidme ich dazu zu sagen, fiir Igtihad gibe es keinen Bedarf? Das zu
behaupten, entspreche nicht der Realitit, sagte mir der Theologe. Die Wur-
zeln des Rechts (Usiil al-figh), die ja in der Theologen-Ausbildung im Lehr-
plan stiinden, beruhten geradezu darauf, die Regel der Interpretation und
uibrigens auch die des Analogieschlusses anzuwenden. Um nur ein kleines
Beispiel zu geben, so fuhr er fort: Wer eine theologische Antwort auf die
Genforschung suche, kime nicht darum herum, diese beiden Regeln an-
zuwenden. Die Einordnung der Shari‘a-Regeln in die Gesellschaft verlaufe
vielleicht unterschiedlich, fiir die Schiiler des Lehrers Siileyman Hilmi Tu-
nahan seien jedoch zu keiner Zeit die Tore der Interpretation verschlossen
gewesen. Im Gegenteil, von dem Mugtehhid, dem Sharia-Spezialisten,
werde alles und jedes infrage gestellt, nur nicht, dass der Koran gottlichen

231

- am 13.02.2026, 21:57:31. =


https://doi.org/10.14361/9783839400999-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

Ursprungs sei. Auch fiir die Studenten in der Ausbildung stehe damit die
Diskussion im Mittelpunkt. Es gehe doch darum, die Quellen zu entzif-
fern! Im Ubrigen hitten sie zum Lehrplan des Islamrats keine Stellung-
nahme abgegeben. Zu behaupten, sie wiirden diese als hiretisch einstufen,
sei entschieden zu viel gesagt. Es gibe da und dort unerlaubte Erneuerung,
ja. Aber der Unterschied zwischen dem Lehrplan des VIKZ und dem des
Islamrats, der Stein des Anstofles gewissermaflen, liege in den unter-
schiedlichen Erziehungsmethoden.

Mein erstes Argument, das Kapitel sei auch als Versuch zu bewerten,
die verschiedenen aktuellen islamischen Positionen in Europa einzuord-
nen, blieb wihrend dieses Gesprichs auf der Strecke. Methoden der selbst-
stindigen Textinterpretation, die von Laien und Theologen gleichermaflen
befolgt werden, die sogar historisch-kritische Methoden ins Auge fassen,
sind genau das, was man im VIKZ-Kreis mit dem Pridikat »unerlaubte Er-
neuerung« belegt. In den Augen meiner Gesprichspartner konnten solche
Versuche noch nicht einmal als Gegenbeispiel der eigenen Arbeit bewertet
werden. Tadjid, so hatte mir einer meiner Besucher ein halbes Jahr zuvor
noch erklirt, sei die Wiederbelebung der religiosen Wissenschaften, ohne
dass jegliche Anderung im Kern vorgenommen werde. Reformen, so wie
sie zur Zeit von anderen Moslems vorgeschlagen wiirden, seien nichts an-
deres als Neuerfindungen im religivsen Kontext und daher falsch." Mein
zweites Argument jedoch, das nunmehr vorliegende Manuskript sei eine
Anniherung von auflen und zeichne damit eine andere Topographie auf,
als ein Mitglied des Verbandes vornehmen wiirde, wurde schliefllich ange-
nommen. Meine Auflendarstellung, so verblieben wir, sei daher im Ideal-
fall von der Gemeinschaft mit einer schriftlichen Niederlegung der eigenen
Innenansicht zu beantworten. Aber dafiir, so meine Besucher, gibe es im
Augenblick keine Zeit.

Dieser Besuch sollte der letzte sein. Die Kehrtwende des Verbandes
nach innen, die sich im Winter nach und nach tiberall in Deutschland voll-
zogen hatte, war damit auch an dem Projekt vollzogen, dem einmal im
Rahmen der Offnung nach auflen héchste Prioritit eingerdiumt worden
war. Die Offnung hatte sich in SchlieRung verwandelt, die Zeichen waren
umgedeutet, die Energien nach innen umgelenkt worden. Meine For-
schung dokumentiert indes noch die Kontingenz dieser religisen Ge-
meinschaft, ihre Fihigkeit, sowohl Offnung als SchlieRung voranzutreiben.

1 Interview mit M/SG 11 vom 18.9.2000.

232

- am 13.02.2026, 21:57:31. =


https://doi.org/10.14361/9783839400999-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NACHWORT

II.

In der Darstellung der letzten Kursinderung war es bereits zu grundsitzli-
chen Differenzen zwischen dem Verband und seinen ehemaligen Kom-
munikationspartnern in Kirche und Gesellschaft gekommen. Uberall in
den ortlichen Verbinden erschienen neue Vorsitzende, zum Teil auch
neue Hocas, die immer wieder beteuerten, es habe sich gar nichts geindert.
Man brauche lediglich Zeit, den neuen Kurs — der nunmehr als eine Inten-
sivierung der Jugendarbeit zusammengefasst wurde — zu festigen.

Mitunter wurde man wegen der Reibung irgerlich, die der Riickzug
aus den gemeinsamen Projekten beim nichtmuslimischen Gegeniiber —
und nicht nur dort — verursachte. »Wir haben die Aufienarbeit nicht abge-
brochen. Wir sind weiterhin zum Dialog bereit«, beteuerten mir meine Be-
sucher, und ihre Glaubensbriider im ganzen Land wiederholten diese bei-
den Sitze tausendfach. Fiir die ehemaligen Partner sah die Realitit aber
anders aus. Fiir sie war die Kreativitit und das Motiv, Gemeinsames zu
entwickeln, schlagartig abhanden gekommen. Reaktionen wie »Sie sind
weiter dabei, aber auf Sparflamme«,® »Die funktionieren heute nicht
mehr«,? oder auch: »Daran hat man nichts«* gehorten eine Weile zu
den iiblichen Reaktionen.

Auch in diesen gegensitzlichen Darstellungen prallten Innen- und
Auflenansichten aufeinander. Fiir den Verband war das Wichtigste, nim-
lich der kollektive Auftrag und die kollektive Inspirationssuche, gestirkt
und vielleicht auch gerettet worden. Verglichen mit der Sicherung dieses
Heilsgutes stand die Dialogarbeit an zweiter Stelle. Aus der Sicht der Dia-
logpartner jedoch hatte die innerweltliche Kommunikation an erster Stelle
gestanden und daher waren sie in ihren Erwartungen enttiuscht worden.
Die alte Offenheit war auf einmal verschwunden und ein gemeinsames
Vorgehen schien nicht mehr mdéglich. Zudem waren die Frauen, die fir
den Verband wohl unbestritten die grofiten Kommunikatoren darstellten,
von der Bildfliche verschwunden, und selbst wenn noch gelegentlich auf
Dialogveranstaltungen die Frage erdrtert wird, wo die Frauen denn geblie-
ben sind, und warum sie die Verinderung iiberhaupt mitgemacht haben,
hat man sich inzwischen schon lingst auf die Suche nach neuen muslimi-
schen Partnern gemacht. Inzwischen ist der anfinglichen Bestiirzung Ge-

2 M/As.
3 MJ/AG.
4 MJ/A7y.

233

- am 13.02.2026, 21:57:31. =


https://doi.org/10.14361/9783839400999-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

lassenheit gewichen. Die Dialogdynamik geht weiter und der »Verband der
Islamischen Kulturzentren« ist vorliufig ins Abseits geraten.

I1I.

Und damit ist auch die Geschichte, die in diesem Buch erzihlt wurde, zu-
nichst an ihr Ende gekommen. Das bisher Erzihlte kann aber noch einmal
mit einer Reihe Schlussfolgerungen versehen werden, die die Héhen und
Tiefen der Kommunikation mit dem »Verband der Islamischen Kulturzent-
ren« Revue passieren lassen. Hier und dort kénnten diese sich ebenfalls als
aufschlussreich fiir den heutigen Umgang mit islamischen Organisationen
in Europa erweisen.

Um mit dem Ende zu beginnen: Die soziale SchlieBung des Verbandes
in Europa kann — im Gegensatz zur Schliefung, die sich im Augenblick in
der »Islamischen Gemeinschaft Milli Gorii§« vollzieht — nicht priméir
als Folge gesellschaftlichen Einwirkens oder politischen Drucks verstanden
werden. Sie erfolgte vielmehr nach einem Wechsel an der Fithrungsspitze
und wurde mit einem Verweis auf den Sendungsauftrag, den der Griinder
des Verbandes, Siileyman Hilmi Tunahan, einst seinen Schiilern mitgab,
begriindet. Daraufhin wurde in wenigen Monaten europaweit die Leitung
komplett ausgewechselt, die kommunikativen, und kontaktfreudigen Mit-
glieder wurden gewissermaflen auf das Abstellgleis gestellt. Wer das Gliick
hatte, sitzen zu bleiben, hielt nach diesen Geschehnissen den Mund, aus
Angst seine Position zu verlieren.

Mit dem Verschwinden der kommunikativen Mitglieder aus der Of-
fentlichkeit verschwand auch die Kommunikation mit der AuRenwelt. Die
Briicken wurden bis auf ein paar schmale Stege abgebrochen. AufRerdem
verlagerte sich das Zentrum, das die Entscheidungen fiir Europa traf, von
Koln nach Istanbul. Nicht zuletzt durch diesen Schritt wurde der Offent-
lichkeit ein wichtiger Adressat und Ansprechpartner entzogen. Anders ge-
sagt: Einer auf die Migration zugeschnittenen islamischen Organisation,
die dabei war, als religiose Minderheit in Europa anzukommen und dafiir
grofle Anstrengungen unternahm, konnte mit wenigen Entscheidungen,
gewissermaflen tiber Nacht, vom europabezogenen Kurs abkommen und
damit wieder zu >Fremden« werden.

Fur die Basisgemeinden, die gewthnlichen Gliubigen und die Mit-
glieder, die einer Aufgabe innerhalb der Gemeinschaft nachgingen, dnder-
te sich damit wenig. Diese waren in sich verschlossen geblieben und in die
Kommunikation mit der Auflenwelt nicht wirklich einbezogen gewesen.

234

- am 13.02.2026, 21:57:31. =


https://doi.org/10.14361/9783839400999-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NACHWORT

Was aber die iltere Generation der Wiirdentriger, die Schiiler Siileymans
und deren Schiiler, betrifft, sah es bereits ein wenig anders aus. Diese
Minner hatten ja die negativen Facetten der Offnung nach aufen zu spii-
ren bekommen, die Tatsache zum Beispiel, dass die jiingere Generation
der ilteren vorgezogen wurde und mancher alte Imam dafiir zum Portier
oder Gemiisemann degradiert worden war. Auflerdem hatte die »Islami-
sche Akademie« in ihrem kurzen Dasein sehr viel Geld benétigt, Geld, das
aus den Gemeinden kommen musste. Diese drei Elemente, die Eingekap-
seltheit der Basisgemeinden, die latente Unzufriedenheit dlterer Wiirden-
triger und die Umwidmung eines betrichtlichen Teils des Gemeinschafts-
geldes zur Finanzierung einer, fur die Basis unsichtbaren Auflenarbeit,
bildeten wohl die wichtigsten Griinde, weswegen die Entscheidung des
neuen Fiihrers, das Ruder umzuwerfen, sofort Fufl fassen konnte.

Aus alledem lisst sich zunichst schliefen: Die Kommunikation mit
der Auflenwelt war in einem Zwischenraum angesiedelt, einem interreligi-
6sen Zwischenraum. Die neue Elite, die zwischen 1996 und 2000 an die
Spitze des europiischen »Verbandes der Islamischen Kulturzentren« auf-
stieg und unablissig geférdert wurde, warf zwar mit Blick auf diesen Zwi-
schenraum duflerst kreative Profile und Potenziale in die Waage. Letztend-
lich aber hatte sie mit der Praxis der Basisgemeinden zu wenig Beriih-
rungspunkte. Anders gesagt, die Neuerer waren nicht geniigend verankert
und dadurch leicht zu beseitigen gewesen. Die Mechanismen, die die neue
Elite produzieren sollten, waren zudem erst gerade in Bewegung gesetzt.
Im Jahr 2000 stellte sie nicht mehr als eine Vorhut dar. Mit einem Seiten-
blick auf die Ausbildungen und das dort schlummernde Potenzial konnte
der ehemalige Direktor 1999 bereits erkliren: Heute sind es eine Handvoll,
aber in zehn Jahren werden es Tausende sein. Die Zeit jedoch, die fur ei-
nen solchen Plan nétig gewesen wire, ist ihm entzogen worden.

Es hat viele Beobachter nachdenklich gemacht, dass auch die Mitglie-
der dieser kleinen Gruppe sich der Entscheidung des neuen Fiihrers, die
Auflenkommunikation abzubrechen, gebeugt hat. Dafiir mussten sie
schlieRlich alle ihre sozialen Kontakte auflerhalb der Gemeinschaft, auch
solche, die ihnen personliche Freundschaften eingebracht hatten, radikal
beenden. Die Stornierung der Beziehungen zu Nichtmuslimen mag sie
gewiss geschmerzt haben, eine Isolierung aus der religicsen Gemeinschaft
hitte aber mit Sicherheit ernstere Folgen fiir sie gehabt. In die Terminolo-
gie der Siilleyman-Gemeinschaft tibersetzt, wog die Rabita, die mystische
Anbindung, schwerer. Auch hier kann die Auflenansicht also einer Innen-
ansicht entgegengesetzt werden, eine, die den nichtmuslimischen Beob-
achtern zunichst wohl fremd erscheinen musste, weil sie unhinterfrag-

235

- am 13.02.2026, 21:57:31. =


https://doi.org/10.14361/9783839400999-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

bare, christliche und sikulare Werte in Frage stellt. Die Innenansicht der
Siileyman-Gemeinschaft bevorzugt nimlich die Zusammengehorigkeit
iiber den individuellen Werdegang, und, dementsprechend ins Religitse
gewendet, das kollektive religiése Erleben iiber die individuelle religiose Er-
fahrung.

Was hier auf dem Spiel steht, ist das, was der Philosoph Charles Taylor
unlingst in seiner Kritik an William James auf einen Nenner gebracht hat.
Was James in seiner Konzeption der religiosen Erfahrung anscheinend
nicht hat unterbringen koénnen, so Taylor, sei die kollektive Beziehung zu
Gott durch eine gemeinschaftliche Lebensform. In dieser »gewinnt die
(Gottes-)Beziehung eine gewisse Intensitit erst in den Zeichen, die zu ih-
rer Manifestation eingesetzt wurden und als Sakramente bezeichnet wer-
den«. Taylor denkt dabei an die katholische Kirche. Im Rahmen dieses
Buches ist es mehr als angebracht, die sufische Form des religiésen Erle-
bens daneben zu stellen. Man kann dann erahnen, dass es im Europa der
vielen Religionen nicht die erste soziale SchliefRung war, die eingeleitet
wurde, um die gemeinsame religiose Anniherung zu schiitzen, noch dass
es die letzte gewesen sein kann.

Iv.

Bleibt noch zum Schluss die andere Konsequenz zu iiberdenken, nimlich
die, dass in diesem Fall zwangsliufig auch der Graben zwischen Européern
und Migranten weiter ausgehoben wurde. Die Mitglieder des Verbandes
der islamischen Kulturzentren hatten schlichtweg das Pech, so kénnte man
sagen, noch immer als Fremde wahrgenommen zu werden, auch wenn die
neuen Generationen schon lingst in Europa geboren und aufgewachsen
sind. Es ist die ethnische, nicht die religiése Trennlinie, die den europii-
schen Gesellschaften zu schaffen macht. Es sind dementsprechend ethni-
sche Differenzen, erst an zweiter Stelle religi6se, die viele Gesprichspart-
ner in Kirche und Politik den Dialog haben suchen lassen. Und so ist es
eine von Fremdheit bestimmte Wahrnehmung gewesen, und nicht das
Verstindnis fiir abweichende religiose Bediirfnisse, die das dufiere Urteil
iiber die nunmehr vollzogene Hinwendung nach innen bestimmt haben.
Der Parallelismus membrorum galt den Antiken einmal als schonste
Stilfigur der Rhetorik. Der Schonheit des heutigen 6ffentlichen Diskurses

5  Taylor 2002, S. 27-28.

236

- am 13.02.2026, 21:57:31. =


https://doi.org/10.14361/9783839400999-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NACHWORT

dient es aber wenig, Schliefung mit SchlieRung beantworten zu wollen. So
ist das Wort, das am Ende aufrecht stehen bleibt, das der Kontingenz. Auch
wenn er es nicht wahrhaben méchte, der »Verband der Islamischen Kultur-
zentren« hat seine Kontingenz geniigend zur Schau getragen. Wie kontin-
gent ist die europdische Fremdwahrnehmung?

237

- am 13.02.2026, 21:57:31. =


https://doi.org/10.14361/9783839400999-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 13.02.2026, 21:57:31.


https://doi.org/10.14361/9783839400999-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

