
52 Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen« 

dem Hintergrund einer sittlichen Selbstbeschränkung der Menschen ihre volle Wir
kung entfalten (vgl. Jörke 2011: 251). Doch warum setzt sich Tocqueville dennoch et
wa im ersten Band der Demokratie in Amerika oder in seiner praktischen Tätigkeit 
in der Verfassungskommission für eine bestimmte Form der Institutionalisierung 
der Demokratie ein? Dies hängt, wie ich im Folgenden zeigen werde, mit den von 
ihm beschriebenen Gefahren der Demokratie zusammen, die ebenfalls von der Dif
ferenz zwischen dem gesellschaftlich-sozialen und dem institutionell-herrschafts
förmigen Demokratiebegriff geprägt sind. 

3 Tyrannei der Mehrheit und politische Institutionen 

Tocquevilles politische Gegnerschaft wird heute weniger in der Ablehnung des So
zialismus als in der Kritik der »Tyrannei der Mehrheit« gesehen. Ich werde hier da
her auf seine Darstellung dieser Vorstellung eingehen, weil sie seinen Demokratie
begriff im Hinblick auf die Gefahren der Demokratie weiter schärft: Bei Tocqueville 
lassen sich nämlich Hinweise sowohl auf eine »Tyrannei« finden, die auf der Vor
stellung einer sozialen Konformität beruht, als auch auf eine dezidiert politische »Ty
rannei«, die die Übernahme der Regierungsinstitutionen durch eine zahlenmäßig 
überlegene Mehrheit beschreibt – wobei für ihn die erstere von größerer Bedeutung 
ist. Wenn Tocqueville nämlich von der »Tyrannei der Mehrheit« spricht, hat er meis
tens nicht die Übernahme der Regierungsinstitutionen durch eine »despotisch« re
gierende Mehrheit im Auge. Im 18. Jahrhundert galt die »Tyrannei der Mehrheit« 
vor allem für die Vertreter der republikanischen Theoriebildung als ein zu bekämp
fendes Problem (vgl. de Dijn 2019). So ging es dem Mitverfasser der Federalist Papers, 
James Madison, im berühmten Artikel 10 darum, zu verhindern, dass es einer »Fak
tion« durch ein demokratisches Regierungssystem ermöglicht werde, »das öffentli
che Wohl und die Rechte anderer Bürger ihrer Leidenschaft oder ihrem Interesse zu 
opfern« (Hamilton et al. 1994: 56). Madison selbst sah dafür institutionelle Gegen
maßnahmen vor, wie die Repräsentation durch in seinen Augen besonders fähige 
Angehörige der Oberschicht und die Vergrößerung des Gemeinwesens unter einer 
föderalen Grundstruktur. 

Bei Tocqueville ist hingegen auch mit Blick auf den Begriff der »Tyrannei 
der Mehrheit« ein Vorrang der sozialen gegenüber der politisch-institutionel
len Dimension zu erkennen. Er bezeichnet damit in erster Linie einen sozialen 
Mechanismus der Konformität, der demokratische Gesellschaften präge. Dieser 
Mechanismus untergrabe fortwährend die Geltung der Interessen und Entfal
tungsmöglichkeiten von Minderheiten und Individuen. Wenn Tocqueville von 
der »Allmacht der Mehrheit« spricht, dann meistens im Zusammenhang mit der 
Dynamik der öffentlichen Meinung, die über ihren Einfluss auf das Denken der 
Menschen alle öffentlichen Institutionen zu beherrschen drohe. Das Prinzip der 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-009 - am 12.02.2026, 22:03:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Alexis de Tocqueville 53 

Mehrheit, so seine These, »umspannt in Amerika das Denken mit einem erschre
ckenden Ring« (DA: 294). Die Macht der Mehrheit würde sogar, indem sie vor allem 
das Denken betrifft, »alle in Europa bekannten Mächte« (DA: 293) übertreffen, da 
sie nicht auf den Körper, sondern auf die Seele ziele: 

»Unter der unumschränkten Alleinherrschaft schlug der [europäische] Despotis
mus in roher Weise den Körper, um die Seele zu treffen; und die Seele, die diesen 
Schlägen entwich, schwang sich glorreich über ihn hinaus; in den demokratischen 
Republiken jedoch geht die Tyrannei nicht so vor; sie übergeht den Körper und 
zielt gleich auf die Seele.« (DA: 295) 

Für Tocqueville ist diese »Tyrannei« im Gegensatz zur monarchischen Gewalt in Eu
ropa unumgehbar, weil man stets auf das Wohlwollen der Mehrheit angewiesen sei 
(vgl. DA: 295f.). Die Dynamik einer solchen sozialen »Tyrannei der Mehrheit« führt 
bei Tocqueville zu einer Form des »höfischen Geistes«, der denjenigen des feuda
len Europas ebenfalls bei weitem übersteige: Nicht dem Monarchen müsse stets ge
schmeichelt werden, sondern allen Mitbürgern gleichermaßen und zu jeder Zeit 
(vgl. DA: 297f.). Wie Horwitz zusammenfasst, entfalte sich bei Tocqueville eine mo
ralische Kraft der öffentlichen Meinung, für die statt einer »Tyrannei der Mehrheit« 
eher der Begriff der »Tyrannei der Einmütigkeit« (unanimity) adäquat wäre (vgl. Hor
witz 1966: 302ff.). 

Diese Perspektive auf die Gefahren der Zentralität des Majoritätsprinzips hat 
auch Auswirkungen auf die Funktionen, die Tocqueville politischen Institutionen 
zuschreibt. Wie ich oben bereits dargestellt habe, schreibt er ihnen in seiner De
mokratietheorie gegenüber der Gesellschaft und ihren Sitten nur eine sekundäre 
Bedeutung zu und betont eher die Disziplinierung der Menschen durch soziale In
stitutionen wie Familie und Religion (vgl. Jörke 2011: 252, Schneck 1989: 653). Sei
ne Demokratietheorie zielte letzten Endes nicht darauf ab, den Institutionen einen 
zentralen Stellenwert zuzuschreiben. Warum also sollte man sich mit Tocquevilles 
Institutionenpolitik beschäftigen, wenn er sie doch selbst als zweitrangig erachte
te? 

Erstens, weil Tocquevilles Fragestellung für die liberale Demokratietheorie den
noch nachhaltig prägend war. Sie ergibt sich aus der Vorstellung einer überlege
nen Klasse qua Qualifikationen und Einstellungen gegenüber dem nun politisier
ten Großteil der Gesellschaft – in Tocquevilles Worten, dem »Pöbel« (DA: 321). Wie 
kann somit angesichts des Siegeszugs der Demokratie und den sozialistischen Be
strebungen im 19. Jahrhundert eine Ordnung aufrecht erhalten werden, die nicht 
nur den Fortbestand des Privateigentums, sondern auch die Vorherrschaft dieser 
politischen Klasse sichert? 

Zweitens sollte man sich mit Tocquevilles Institutionenpolitik beschäftigen, 
weil seine Warnungen vor der sozialen »Tyrannei« stets das Potenzial des Um

https://doi.org/10.14361/9783839409954-009 - am 12.02.2026, 22:03:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


54 Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen« 

schlagens in eine politische Form derselben enthalten: Mit der von Tocqueville 
beschriebenen »Massengesellschaft« sei eine Gesellschaft gemeint, die aus ato
misierten Individuen bestehe, welche beispielsweise von Femia stets als »ripe for 
exploitation by aspiring despots who would transform democracy into an all-en
compassing plebiscitary dictatorship« (Femia 2001: 15) beschrieben werden. Auch 
bei Tocqueville selbst gibt es Äußerungen, die auf eine derartige Furcht hindeu
ten. So gehöre es »zum Wesen der demokratischen Regierungen, daß die Macht 
der Mehrheit unbedingt gilt« (DA: 284). Seinem französischen Publikum erklärt 
er diese Eigenart des politischen Systems der USA, indem er die Herrschaft der 
Mehrheit mit der Unfehlbarkeit des Königs in Frankreich gleichsetzt. Demnach 
sieht er den Souverän in den USA im Volk selbst: »In Amerika ist der Grundsatz 
der Volkshoheit nicht wie in manchen Völkern verborgen oder unfruchtbar; er wird 
durch die Sitte anerkannt, durch die Gesetze verkündet; er breitet sich frei aus und 
gelangt unbehindert zur vollen Geltung.« (DA: 63) Er selbst hält diese Form der 
Volkssouveränität, »in der die Mehrheit des Volkes in bezug auf die Regierung das 
Recht hat, alles zu tun, für ruchlos und verabscheuungswürdig« (DA: 289). Dass 
dabei das »Volk im eigentlichen Sinne« bei Tocqueville aus denjenigen besteht »die 
von der Arbeit ihrer Hände leben« (E: 119), deutet darauf hin, dass er in der drohen
den Herrschaft der zahlenmäßig überlegenen »unteren Klassen« eine Gefahr sieht. 
Ganz im Einklang mit seiner eigenen Position würden seiner Ansicht nach insbe
sondere die Reichen deshalb das Volk und seine Macht fürchten und verachten (vgl. 
DA: 205). Bereits im ersten Band von Über Demokratie in Amerika ist Tocqueville mit 
Blick auf die Selbstregierungsfähigkeit des Volkes sehr skeptisch und schreckt auch 
nicht vor diffamierenden Aussagen über das amerikanische Volk zurück, wenn er 
etwa schreibt, dieses sei »ein gefährlicherer Pöbel als sogar derjenige Europas« (DA: 
321).21 In diesen Zusammenhang ist sein positiver Bezug auf Madison einzuordnen: 
Er bezieht sich auf das Potenzial, dass »die mächtigste Partei imstande wäre, ihre 
Kräfte leicht zu vereinigen und den Schwächeren zu unterjochen« (DA: 30022). Toc
queville sieht vor allem die Gesetzgebung, das Parlament, als potenzielles Vehikel 
für diese »Tyrannei der Mehrheit« im Sinne Madisons an.23 

21 Laut Femia fungiert Tocqueville damit als Stichwortgeber für Gustave Le Bons »Massenpsy

chologie«: Dessen abwertende Metapher der »Wählermassen« sei nicht mehr als eine logi
sche Verlängerung der Gedanken Tocquevilles (vgl. Femia 2001: 69). 

22 Im Original lautet das Zitat: »In a society, under the forms of which the stronger faction can 
readily unite and oppress the weaker, anarchy may as truly be said to reign […]« (Hamilton et 
al. 2001: 271). 

23 Bereits bevor sie tyrannische Züge annehme, sei die Gesetzgebung in demokratischen Staa
ten durch die häufigen Wechsel bei Regierung und Abgeordneten unbeständig, sodass – 
stets unter dem Zwang, bei der Mehrheit auf Wohlwollen zu stoßen – manche Gesetzge
bungsverfahren überstürzt angegangen werden, andere hingegen aufgrund des Mangels an 
öffentlicher Aufmerksamkeit unvollständig geblieben sind (vgl. DA: 287). In Anlehnung an 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-009 - am 12.02.2026, 22:03:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Alexis de Tocqueville 55 

Ein dritter Aspekt spricht ebenfalls für dafür, dass Tocqueville die Bedeutung der 
Sphäre politischer Institutionen trotz seines Fokus auf die gesellschaftlichen Bedin
gungen nicht geringschätzt oder vernachlässigt. Wie Maletz aufgezeigt hat, lässt 
sich bei Tocqueville eine weitere Form von Despotismus feststellen, die nicht in der 
sozialen »Tyrannei« der öffentlichen Meinung oder der politischen »Tyrannei« im 
Sinne Madisons aufgeht – und eher in Frankreich als in den USA anzutreffen ist (vgl. 
Maletz 2002: 759f.). Das hängt damit zusammen, dass diese Form, die Tocqueville in 
Über die Demokratie in Amerika selbst als »Verwaltungsdespotie« (DA: 815) bezeichnet, 
besonders in Staaten mit einer starken Zentralgewalt wie Frankreich24 drohe, insbe
sondere wenn die Demokratisierung voranschreite. Tocqueville war der Ansicht, ein 
»demokratisches Volk neigt instinktiv zur Zentralisierung« (Tocqueville 2006d: 98, 
siehe auch DA: 794f.), weshalb auch der Verwaltungsdespotismus vor allem in de
mokratischen Zeitaltern zu fürchten sei (DA: 818). Besonders die Verquickung von 
Zentralisierung und Volkssouveränität könne die Entstehung eines neuen Despotis
mus bewirken (vgl. DA: 814). In dieser Form des Despotismus würden die Menschen 
sich nicht von Tyrannen, sondern von »Vormündern« beherrscht sehen. Diese Argu
mentationsstrategie findet sich nicht nur an dieser Stelle: Sie steht auch im Zentrum 
von Tocquevilles Kritik an den Formen eines Sozialstaats, die seine sozialistischen 
Gegner fordern. Allen voran die staatlich geregelte Armenfürsorge lehnt er ab: 

»[…] [J]ede Maßnahme, welche die gesetzliche Wohltätigkeit auf eine beständige 
Grundlage gründet und ihr eine administrative Form gibt, erzeugt damit eine un
tätige und faule Schicht, die auf Kosten der Gewerbe treibenden und arbeitenden 
Schichten lebt. Das ist, wenn auch nicht ihr unmittelbares Ergebnis, so doch ihre 
unvermeidbare Folge.« (Tocqueville 2006c: 72) 

Für Tocqueville würden die Menschen unter diesem selbstverschuldeten, vormund
haften Despotismus des Zentralstaates in Situationen der Bedürftigkeit stets ihre 
»Blicke auf jenes riesenhafte Wesen [den Staat], das als einziges das allgemeine Hin
absinken überragt« (DA: 790), richten, wobei ein in seinen Augen zentraler Anreiz zu 
arbeiten, nämlich um zu überleben, verloren gehe, sobald er sich auf fremde Hilfe 
verlassen könne (vgl. Breier 2004: 73). Tocquevilles Kritik der »Tyrannei« der Verwal
tung ist also immer an seine Gegnerschaft zu sozialistischen Ideen geknüpft. 

Wenn also im Folgenden Tocquevilles institutionenpolitische Interventionen 
näher betrachtet werden, ist stets zu beachten, dass sie nicht die Lösung für die in 
seinen Augen größten Gefährdungen der Freiheit bereithalten können. Tocquevilles 

Thomas Jefferson, den er mit Blick auf die Gesetzgebung zitiert, sieht er in der »Tyrannei der 
Gesetzgeber« eine Gefahr, die noch drängender sei als eine »Tyrannei der Regierung«. 

24 Zum Ausmaß der Zentralgewalt in Frankreich vgl. Tocqueville 2006d: 103. 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-009 - am 12.02.2026, 22:03:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


56 Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen« 

Fokus hat sich auf die gesellschaftlich-soziale Dimension der Demokratie verscho
ben, gegen deren »Tyrannei« er keine institutionelle Vorkehrung zu finden vermag. 
Dementsprechend fällt seine Einschätzung über die Zukunft der Demokratie im 
zweiten Band der Demokratie in Amerika pessimistischer aus. Trotz des Fokus auf die 
soziale »Tyrannei« der öffentlichen Meinung ist aber die Gefahr einer »politischen 
Tyrannei« auch für Tocqueville nicht gebannt. Insbesondere in der demokratischen 
und zentralisierten Verwaltung sieht er eine Bedrohung der Freiheit, und dies 
nicht zuletzt, weil diese oft mit sozialistischen Forderungen verbunden ist, deren 
Durchsetzung sie ermöglicht. Für Tocquevilles Nachfolger in der Tradition liberaler 
Demokratietheorie wie John Stuart Mill stellt auch Tocquevilles Diagnose der »All
macht der Mehrheit« einen wichtigen Anknüpfungspunkt dar. Der Verschiebung 
seines Fokus zum Trotz hat sich aber auch Tocqueville theoretisch und praktisch bis 
in die letzten Jahre seines Wirkens mit politischen Institutionen auseinandersetzt 
und sie zu prägen versucht, wie etwa als Mitglied der Verfassungskommission von 
1848. 

Mir geht es in den folgenden Kapiteln darum, zu zeigen, wie Tocqueville die 
in seinen Augen unvermeidliche Ankunft der Demokratie durch Institutionenpoli
tik einzuhegen versucht – trotz seiner tiefsitzenden Skepsis. Wie oben beschrieben 
ist es sein Ziel, die schädlichen Einflüsse der Demokratie einzuhegen, ihre Durch
setzung abzudämpfen, sie zu belehren und schließlich in eine neue Ordnung zu 
überführen, die sowohl das Privateigentum als auch die Regierung durch diejeni
gen »Lenker der Gesellschaft« (DA: 9) sicherstellt, die er dazu in der Lage sieht. 

4 Wahlen 

In Tocquevilles Äußerungen zur Institution der Wahl zeigen sich sowohl seine Be
fürchtungen in Bezug auf eine ungehinderte Demokratisierung als auch seine Ideen 
und Versuche, diese über institutionelle Stellschrauben so einzurichten, dass sie zu 
seinem ausgelobten Ziel führen. Dabei ist zu bedenken, dass Tocquevilles Äuße
rungen zu Wahlen trotz einiger Konstanten keinen systematischen Charakter ha
ben (vgl. Jörke 2011: 250), sondern stets in bestimmten Situationen geäußert wur
den, wie etwa den Beschreibungen der Wahlpraxis in Amerika, den Beiträgen in der 
Verfassungskommission 1848 oder den Berichten über die Wahlversammlungen in 
England. Seine spezifischen Vorstellungen über die Einrichtung von Wahlen bewir
ken auf dieser Basis, dass nicht etwa eine möglichst starke Bindung zwischen Wäh
lenden und Gewählten aufgebaut wird, sondern eine Distanz zwischen dem ein
fachen »Volk« und einer relativ selbständigen politischen Elite, die die politischen 
Entscheidungen trifft, bestehen bleibt (vgl. ebd.: 250). 

Wahlen sind für Tocqueville die Institution, über die die Idee der Volkssouverä
nität in eine konkrete politische Praxis umgesetzt wird. Damit grenzt er sich von 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-009 - am 12.02.2026, 22:03:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

