52

Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen«

dem Hintergrund einer sittlichen Selbstbeschrinkung der Menschen ihre volle Wir-
kung entfalten (vgl. Jorke 2011: 251). Doch warum setzt sich Tocqueville dennoch et-
wa im ersten Band der Demokratie in Amerika oder in seiner praktischen Tatigkeit
in der Verfassungskommission fiir eine bestimmte Form der Institutionalisierung
der Demokratie ein? Dies hingt, wie ich im Folgenden zeigen werde, mit den von
ihm beschriebenen Gefahren der Demokratie zusammen, die ebenfalls von der Dif-
ferenz zwischen dem gesellschaftlich-sozialen und dem institutionell-herrschafts-
formigen Demokratiebegriff geprigt sind.

3 Tyrannei der Mehrheit und politische Institutionen

Tocquevilles politische Gegnerschaft wird heute weniger in der Ablehnung des So-
zialismus als in der Kritik der »Tyrannei der Mehrheit« gesehen. Ich werde hier da-
her auf seine Darstellung dieser Vorstellung eingehen, weil sie seinen Demokratie-
begriff im Hinblick auf die Gefahren der Demokratie weiter schirft: Bei Tocqueville
lassen sich nimlich Hinweise sowohl auf eine »Tyrannei« finden, die auf der Vor-
stellung einer sozialen Konformitit beruht, als auch auf eine dezidiert politische »Ty-
ranneic, die die Ubernahme der Regierungsinstitutionen durch eine zahlenmifig
tiberlegene Mehrheit beschreibt — wobei fiir ihn die erstere von grofRerer Bedeutung
ist. Wenn Tocqueville nimlich von der »Tyrannei der Mehrheit« spricht, hat er meis-
tens nicht die Ubernahme der Regierungsinstitutionen durch eine »despotisch« re-
gierende Mehrheit im Auge. Im 18. Jahrhundert galt die »Tyrannei der Mehrheit«
vor allem fiir die Vertreter der republikanischen Theoriebildung als ein zu bekamp-
fendes Problem (vgl. de Dijn 2019). So ging es dem Mitverfasser der Federalist Papers,
James Madison, im berithmten Artikel 10 darum, zu verhindern, dass es einer »Fak-
tion« durch ein demokratisches Regierungssystem ermoglicht werde, »das 6ffentli-
che Wohl und die Rechte anderer Biirger ihrer Leidenschaft oder ihrem Interesse zu
opfern« (Hamilton et al. 1994: 56). Madison selbst sah dafiir institutionelle Gegen-
mafinahmen vor, wie die Reprisentation durch in seinen Augen besonders fihige
Angehorige der Oberschicht und die Vergrofierung des Gemeinwesens unter einer
foderalen Grundstruktur.

Bei Tocqueville ist hingegen auch mit Blick auf den Begriff der »Tyrannei
der Mehrheit« ein Vorrang der sozialen gegeniiber der politisch-institutionel-
len Dimension zu erkennen. Er bezeichnet damit in erster Linie einen sozialen
Mechanismus der Konformitit, der demokratische Gesellschaften prige. Dieser
Mechanismus untergrabe fortwihrend die Geltung der Interessen und Entfal-
tungsmoglichkeiten von Minderheiten und Individuen. Wenn Tocqueville von
der »Allmacht der Mehrheit« spricht, dann meistens im Zusammenhang mit der
Dynamik der 6ffentlichen Meinung, die iiber ihren Einfluss auf das Denken der
Menschen alle offentlichen Institutionen zu beherrschen drohe. Das Prinzip der

12.02.2026, 22:03:26.


https://doi.org/10.14361/9783839409954-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Alexis de Tocqueville

Mehrheit, so seine These, »umspannt in Amerika das Denken mit einem erschre-
ckenden Ring« (DA: 294). Die Macht der Mehrheit wiirde sogar, indem sie vor allem
das Denken betrifft, »alle in Europa bekannten Michte« (DA: 293) iibertreffen, da
sie nicht auf den Korper, sondern auf die Seele ziele:

»Unter der unumschrankten Alleinherrschaft schlug der [europiische] Despotis-
mus in roher Weise den Kdrper, um die Seele zu treffen; und die Seele, die diesen
Schlagen entwich, schwang sich glorreich tiber ihn hinaus; in den demokratischen
Republiken jedoch geht die Tyrannei nicht so vor; sie (ibergeht den Kérper und
zielt gleich auf die Seele.« (DA: 295)

Fiir Tocqueville ist diese »Tyrannei« im Gegensatz zur monarchischen Gewalt in Eu-
ropa unumgehbar, weil man stets auf das Wohlwollen der Mehrheit angewiesen sei
(vgl. DA: 295f.). Die Dynamik einer solchen sozialen »Tyrannei der Mehrheit« fithrt
bei Tocqueville zu einer Form des »hofischen Geistes«, der denjenigen des feuda-
len Europas ebenfalls bei weitem iibersteige: Nicht dem Monarchen miisse stets ge-
schmeichelt werden, sondern allen Mitbiirgern gleichermafRen und zu jeder Zeit
(vgl. DA: 297f.). Wie Horwitz zusammenfasst, entfalte sich bei Tocqueville eine mo-
ralische Kraft der 6ffentlichen Meinung, fiir die statt einer »Tyrannei der Mehrheit«
eher der Begriff der »Tyrannei der Einmiitigkeit« (unanimity) adiquat wire (vgl. Hor-
witz 1966: 3024T.).

Diese Perspektive auf die Gefahren der Zentralitit des Majorititsprinzips hat
auch Auswirkungen auf die Funktionen, die Tocqueville politischen Institutionen
zuschreibt. Wie ich oben bereits dargestellt habe, schreibt er ihnen in seiner De-
mokratietheorie gegeniiber der Gesellschaft und ihren Sitten nur eine sekundire
Bedeutung zu und betont eher die Disziplinierung der Menschen durch soziale In-
stitutionen wie Familie und Religion (vgl. Jorke 2011: 252, Schneck 1989: 653). Sei-
ne Demokratietheorie zielte letzten Endes nicht darauf ab, den Institutionen einen
zentralen Stellenwert zuzuschreiben. Warum also sollte man sich mit Tocquevilles
Institutionenpolitik beschiftigen, wenn er sie doch selbst als zweitrangig erachte-
te?

Erstens, weil Tocquevilles Fragestellung fur die liberale Demokratietheorie den-
noch nachhaltig prigend war. Sie ergibt sich aus der Vorstellung einer iiberlege-
nen Klasse qua Qualifikationen und Einstellungen gegeniiber dem nun politisier-
ten Grofsteil der Gesellschaft — in Tocquevilles Worten, dem »Pdbel« (DA: 321). Wie
kann somit angesichts des Siegeszugs der Demokratie und den sozialistischen Be-
strebungen im 19. Jahrhundert eine Ordnung aufrecht erhalten werden, die nicht
nur den Fortbestand des Privateigentums, sondern auch die Vorherrschaft dieser
politischen Klasse sichert?

Zweitens sollte man sich mit Tocquevilles Institutionenpolitik beschiftigen,
weil seine Warnungen vor der sozialen »Tyrannei« stets das Potenzial des Um-

12.02.2026, 22:03:26.

53


https://doi.org/10.14361/9783839409954-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

54

Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen«

schlagens in eine politische Form derselben enthalten: Mit der von Tocqueville
beschriebenen »Massengesellschaft« sei eine Gesellschaft gemeint, die aus ato-
misierten Individuen bestehe, welche beispielsweise von Femia stets als »ripe for
exploitation by aspiring despots who would transform democracy into an all-en-
compassing plebiscitary dictatorship« (Femia 2001: 15) beschrieben werden. Auch
bei Tocqueville selbst gibt es Auferungen, die auf eine derartige Furcht hindeu-
ten. So gehore es »zum Wesen der demokratischen Regierungen, daf die Macht
der Mehrheit unbedingt gilt« (DA: 284). Seinem franzgdsischen Publikum erklirt
er diese Eigenart des politischen Systems der USA, indem er die Herrschaft der
Mehrheit mit der Unfehlbarkeit des Konigs in Frankreich gleichsetzt. Demnach
sieht er den Souverdn in den USA im Volk selbst: »In Amerika ist der Grundsatz
der Volkshoheit nicht wie in manchen Volkern verborgen oder unfruchtbar; er wird
durch die Sitte anerkannt, durch die Gesetze verkiindet; er breitet sich frei aus und
gelangt unbehindert zur vollen Geltung.« (DA: 63) Er selbst hilt diese Form der
Volkssouveranitit, »in der die Mehrheit des Volkes in bezug auf die Regierung das
Recht hat, alles zu tun, fiir ruchlos und verabscheuungswiirdig« (DA: 289). Dass
dabei das »Volk im eigentlichen Sinne« bei Tocqueville aus denjenigen besteht »die
von der Arbeit ihrer Hinde leben« (E: 119), deutet darauf hin, dass er in der drohen-
den Herrschaft der zahlenmiRig iiberlegenen »unteren Klassen« eine Gefahr sieht.
Ganz im Einklang mit seiner eigenen Position wiirden seiner Ansicht nach insbe-
sondere die Reichen deshalb das Volk und seine Macht fiirchten und verachten (vgl.
DA: 205). Bereits im ersten Band von Uber Demokratie in Amerika ist Tocqueville mit
Blick auf die Selbstregierungsfihigkeit des Volkes sehr skeptisch und schreckt auch
nicht vor diffamierenden Aussagen iiber das amerikanische Volk zuriick, wenn er
etwa schreibt, dieses sei »ein gefihrlicherer Pobel als sogar derjenige Europas« (DA:
321).* In diesen Zusammenhang ist sein positiver Bezug auf Madison einzuordnen:
Er bezieht sich auf das Potenzial, dass »die michtigste Partei imstande wire, ihre
Krifte leicht zu vereinigen und den Schwicheren zu unterjochen« (DA: 300%%). Toc-
queville sieht vor allem die Gesetzgebung, das Parlament, als potenzielles Vehikel
fiir diese »Tyrannei der Mehrheit« im Sinne Madisons an.”

21 Laut Femia fungiert Tocqueville damit als Stichwortgeber fiir Gustave Le Bons »Massenpsy-
chologie«: Dessen abwertende Metapher der »Wihlermassen« sei nicht mehr als eine logi-
sche Verlangerung der Gedanken Tocquevilles (vgl. Femia 2001: 69).

22 Im Original lautet das Zitat: »In a society, under the forms of which the stronger faction can
readily unite and oppress the weaker, anarchy may as truly be said to reign [...]J« (Hamilton et
al. 2001: 271).

23 Bereits bevor sie tyrannische Ziige annehme, sei die Cesetzgebung in demokratischen Staa-
ten durch die hdufigen Wechsel bei Regierung und Abgeordneten unbestindig, sodass —
stets unter dem Zwang, bei der Mehrheit auf Wohlwollen zu stoRen — manche Gesetzge-
bungsverfahren iiberstiirzt angegangen werden, andere hingegen aufgrund des Mangels an
offentlicher Aufmerksamkeit unvollstindig geblieben sind (vgl. DA: 287). In Anlehnung an

12.02.2026, 22:03:26.


https://doi.org/10.14361/9783839409954-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Alexis de Tocqueville

Eindritter Aspekt spricht ebenfalls fiir dafiir, dass Tocqueville die Bedeutung der
Sphire politischer Institutionen trotz seines Fokus auf die gesellschaftlichen Bedin-
gungen nicht geringschitzt oder vernachlissigt. Wie Maletz aufgezeigt hat, lisst
sich bei Tocqueville eine weitere Form von Despotismus feststellen, die nicht in der
sozialen »Tyrannei« der 6ffentlichen Meinung oder der politischen »Tyrannei« im
Sinne Madisons aufgeht — und eher in Frankreich als in den USA anzutreffen ist (vgl.
Maletz 2002:759f.). Das hingt damit zusammen, dass diese Form, die Tocqueville in
Uber die Demokratie in Amerika selbst als »Verwaltungsdespotie« (DA: 815) bezeichnet,
besonders in Staaten mit einer starken Zentralgewalt wie Frankreich* drohe, insbe-
sondere wenn die Demokratisierung voranschreite. Tocqueville war der Ansicht, ein
»demokratisches Volk neigt instinktiv zur Zentralisierung« (Tocqueville 2006d: 98,
siehe auch DA: 794f.), weshalb auch der Verwaltungsdespotismus vor allem in de-
mokratischen Zeitaltern zu fiirchten sei (DA: 818). Besonders die Verquickung von
Zentralisierung und Volkssouverdnitit konne die Entstehung eines neuen Despotis-
mus bewirken (vgl. DA: 814). In dieser Form des Despotismus wiirden die Menschen
sich nicht von Tyrannen, sondern von »Vormiindern« beherrscht sehen. Diese Argu-
mentationsstrategie findet sich nicht nur an dieser Stelle: Sie steht auch im Zentrum
von Tocquevilles Kritik an den Formen eines Sozialstaats, die seine sozialistischen
Gegner fordern. Allen voran die staatlich geregelte Armenfiirsorge lehnt er ab:

»[...] D]ede Mafinahme, welche die gesetzliche Wohltatigkeit auf eine bestindige
Grundlage griindet und ihr eine administrative Form gibt, erzeugt damit eine un-
tatige und faule Schicht, die auf Kosten der Gewerbe treibenden und arbeitenden
Schichten lebt. Das ist, wenn auch nicht ihr unmittelbares Ergebnis, so doch ihre
unvermeidbare Folge.« (Tocqueville 2006c¢: 72)

Fiir Tocqueville witrden die Menschen unter diesem selbstverschuldeten, vormund-
haften Despotismus des Zentralstaates in Situationen der Bedirftigkeit stets ihre
»Blicke aufjenes riesenhafte Wesen [den Staat], das als einziges das allgemeine Hin-
absinken itberragt« (DA:790), richten, wobei ein in seinen Augen zentraler Anreiz zu
arbeiten, nimlich um zu tiberleben, verloren gehe, sobald er sich auf fremde Hilfe
verlassen konne (vgl. Breier 2004:73). Tocquevilles Kritik der »Tyrannei« der Verwal-
tung ist also immer an seine Gegnerschaft zu sozialistischen Ideen gekniipft.
Wenn also im Folgenden Tocquevilles institutionenpolitische Interventionen
niher betrachtet werden, ist stets zu beachten, dass sie nicht die Losung fiir die in
seinen Augen gréften Gefihrdungen der Freiheit bereithalten kénnen. Tocquevilles

Thomas Jefferson, den er mit Blick auf die Gesetzgebung zitiert, sieht er in der »Tyrannei der
Gesetzgeber« eine Gefahr, die noch dringender sei als eine »Tyrannei der Regierung«.
24  Zum Ausmafd der Zentralgewalt in Frankreich vgl. Tocqueville 2006d: 103.

12.02.2026, 22:03:26.

55


https://doi.org/10.14361/9783839409954-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

56

Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen«

Fokus hat sich auf die gesellschaftlich-soziale Dimension der Demokratie verscho-
ben, gegen deren »Tyrannei« er keine institutionelle Vorkehrung zu finden vermag.
Dementsprechend fillt seine Einschitzung iiber die Zukunft der Demokratie im
zweiten Band der Demokratie in Amerika pessimistischer aus. Trotz des Fokus auf die
soziale »Tyrannei« der 6ffentlichen Meinung ist aber die Gefahr einer »politischen
Tyrannei« auch fiir Tocqueville nicht gebannt. Insbesondere in der demokratischen
und zentralisierten Verwaltung sieht er eine Bedrohung der Freiheit, und dies
nicht zuletzt, weil diese oft mit sozialistischen Forderungen verbunden ist, deren
Durchsetzung sie ermdglicht. Fiir Tocquevilles Nachfolger in der Tradition liberaler
Demokratietheorie wie John Stuart Mill stellt auch Tocquevilles Diagnose der »All-
macht der Mehrheit« einen wichtigen Ankniipfungspunkt dar. Der Verschiebung
seines Fokus zum Trotz hat sich aber auch Tocqueville theoretisch und praktisch bis
in die letzten Jahre seines Wirkens mit politischen Institutionen auseinandersetzt
und sie zu prigen versucht, wie etwa als Mitglied der Verfassungskommission von
1848.

Mir geht es in den folgenden Kapiteln darum, zu zeigen, wie Tocqueville die
in seinen Augen unvermeidliche Ankunft der Demokratie durch Institutionenpoli-
tik einzuhegen versucht — trotz seiner tiefsitzenden Skepsis. Wie oben beschrieben
ist es sein Ziel, die schidlichen Einfliisse der Demokratie einzuhegen, ihre Durch-
setzung abzudimpfen, sie zu belehren und schliefllich in eine neue Ordnung zu
tberfiihren, die sowohl das Privateigentum als auch die Regierung durch diejeni-
gen »Lenker der Gesellschaft« (DA: 9) sicherstellt, die er dazu in der Lage sieht.

4 Wahlen

In Tocquevilles Aulerungen zur Institution der Wahl zeigen sich sowohl seine Be-
fiurchtungen in Bezug auf eine ungehinderte Demokratisierung als auch seine Ideen
und Versuche, diese iiber institutionelle Stellschrauben so einzurichten, dass sie zu
seinem ausgelobten Ziel fithren. Dabei ist zu bedenken, dass Tocquevilles Aufle-
rungen zu Wahlen trotz einiger Konstanten keinen systematischen Charakter ha-
ben (vgl. Jérke 2011: 250), sondern stets in bestimmten Situationen geduflert wur-
den, wie etwa den Beschreibungen der Wahlpraxis in Amerika, den Beitrigen in der
Verfassungskommission 1848 oder den Berichten iiber die Wahlversammlungen in
England. Seine spezifischen Vorstellungen itber die Einrichtung von Wahlen bewir-
ken auf dieser Basis, dass nicht etwa eine moglichst starke Bindung zwischen Wih-
lenden und Gewéhlten aufgebaut wird, sondern eine Distanz zwischen dem ein-
fachen »Volk« und einer relativ selbstindigen politischen Elite, die die politischen
Entscheidungen trifft, bestehen bleibt (vgl. ebd.: 250).

Wabhlen sind fiir Tocqueville die Institution, iiber die die Idee der Volkssouveri-
nitit in eine konkrete politische Praxis umgesetzt wird. Damit grenzt er sich von

12.02.2026, 22:03:26.


https://doi.org/10.14361/9783839409954-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

