
Das europäische Gedächtnis

Frank-Lothar Kroll

Die folgenden knappen Bemerkungen1 fokussieren auf einige allgemeine
Aspekte europäischer Erinnerungskultur, europäischer Geschichtspolitik
und europäischer Gedächtnispflege. Die damit verbundenen Fragen und
Probleme sind keineswegs peripher. Denn kaum jemand, dem „Europa“
mehr bedeutet als eine wirtschaftliche Interessengemeinschaft oder ein ab-
straktes Rechtsgebilde, wird den Rang in Frage stellen wollen, dessen sich
historisch-kulturelle Erinnerungswerte angesichts aktueller Diskussionen
über die keineswegs allseits zufriedenstellende Gesamtverfassung unseres
Kontinents erfreuen. Nicht die Ökonomie mit ihren Marktinteressen – wie
sich unlängst erneut erwiesen hat –, und auch nicht die Jurisdiktion mit
ihren Normsetzungen – wie man leider schon seit langem weiß –, sondern
zunächst und vor allem die Geschichte – mit den ihr zugeordneten Kogni-
tionsgrößen „Bewahrung“, „Erinnerung“ und „Gedächtnis“ – vermittelt
einen verlässlichen Orientierungsrahmen zur Verortung gemeinsamer eu-
ropäischer Erfahrungswelten und Bewusstseinshorizonte, die in ihrer Sum-
me allesamt geschichtlich gewachsen und geworden sind. Auch die Euro-
päische Union ist ja alles andere als ein bloßes Institutionengefüge zur Ver-
waltung des Euro, noch viel weniger gar lediglich eine zwischenstaatliche
Verbindung zur Abwicklung finanzieller, infrastruktureller oder sicher-
heitspolitischer Probleme des Kontinents. „Europa“ repräsentiert vielmehr
ein Gesellschaftsmodell und eine Werteordnung, die sich aus historischen
Erfahrungen und kulturellen Traditionen speisen. Daher ist das Fehlen
entsprechend konnotierter Botschaften und Impulse immer wieder von je-
nen angemahnt und eingefordert worden, die der mangelnden Identifika-
tion mit den Gremien und Instanzen der EU durch Maßnahmen zu deren

I.

1 Der Text basiert auf den Einleitungsworten, die der Verfasser zu Beginn der Som-
meruniversität „Erinnerungskultur in Mittel- und Osteuropa. Nationalsozialismus
und Kommunismus in Politik und Literatur“ am 29. August 2016 in der Andrássy
Universität Budapest präsentiert hat. Der Vortragsstil wurde beibehalten.

215

https://doi.org/10.5771/9783845290539-215 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:55:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845290539-215


symbolischer Verdichtung und zur Aktivierung emotionaler „europäi-
scher“ Bindekräfte abzuhelfen bemüht sind.2

Die EU hat solchen Herausforderungen in den vergangenen Jahren
mehrfach mit verschiedenen offiziellen Initiativen zu begegnen versucht.
Schon 1998 präsentierte die EU-Kommission ein mittlerweile vielfach wie-
deraufgelegtes „Europäisches Geschichtsbuch“.3 Die darin vorherrschende
geschichtsteleologische Perspektive ist aus der Sicht des Fachhistorikers in-
sofern problematisch, weil sie aktuelle einheitspolitische Hoffnungen,
Wunschbilder und Erwartungen allzu stark in die Vergangenheit rückpro-
jiziert. Große Resonanz hat das Buch zudem nicht gefunden. Erfolgreicher
stellt sich auf den ersten Blick das Projekt einer „Europäischen Digitalen
Bibliothek Europeana“ dar. 2006 ebenfalls von der EU-Kommission ange-
regt und seitdem gefördert, will „Europeana“ das intellektuelle Erbe Euro-
pas durch Sammlung von Artefakten und Dokumenten aus sämtlichen Be-
reichen geistiger und kultureller Produktion in digitaler Form zugänglich
machen – mittlerweile sind weit über 50 Millionen Objekte über diese Da-
tenbank online abrufbar. Der Wert dieser Unternehmung ist indes gleich-
falls zweifelhaft, denn sie bietet nichts, was nicht auch andernorts im Netz
(und dort zumeist besser und ausführlicher) aufzufinden ist. Umstritten ist
schließlich auch das 2017 nach zehnjähriger Vorbereitungszeit und man-
cherlei Querelen und Rangeleien auf Initiative des EU-Parlaments eröffne-
te „Haus der europäischen Geschichte“ in Brüssel. Unter auffälliger Bevor-
zugung alltagskultureller Gesichtspunkte und ebenso auffälliger Vernach-
lässigung nationalgeschichtlicher Aspekte herrscht auch hier, ähnlich wie
beim „Europäischen Geschichtsbuch“, eine Interpretationshaltung vor, die
über weite Strecken das Streben nach Einheit und Zusammenhalt als das
vorherrschende Grundprinzip in der Geschichte Europas namhaft zu ma-
chen versucht. Eine derart vom Dogma politischer Einheit bestimmte
Sichtweise müsste indes die realpolitische Entwicklung des Kontinents
über die Jahrhunderte hinweg eigentlich nur als eine defizitäre Aneinan-
derreihung von Fehlschlägen und Misserfolgen interpretieren.4 Das ge-

2 Zuletzt eindringlich von Muschg, Adolf: Vergessen wir Europa? Eine Gegenrede,
Göttingen: Wallstein, 2013.

3 Vgl. die Publikation: Das europäische Geschichtsbuch. Von den Anfängen bis ins
21. Jahrhundert. Herausgegeben von Delouche, Frédéric, 2. Aufl., Stuttgart: Klett-
Cotta, 2012.

4 Dies betont zu Recht Schieder, Theodor: Begriff und Problem einer europäischen
Geschichte, in: Ders. (Hrsg.): Handbuch der europäischen Geschichte. Bd.1: Euro-
pa im Wandel von der Antike zum Mittelalter, Stuttgart: Klett-Cotta, 1976, S. 1-11,
hier S. 2.

Frank-Lothar Kroll

216

https://doi.org/10.5771/9783845290539-215 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:55:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845290539-215


schieht im musealen Ausstellungskonzept jedoch nur partiell, die Tendenz
zum Auseinandergehen, der Wille zur Wahrung einer in ihren Erschei-
nungsformen zwar wechselhaften, in ihrer Grundrichtung aber weitge-
hend durchgehaltenen Vielfalt wird weitgehend ausgeklammert zugunsten
einer an integrativen Wunschbildern orientierten Perspektive. Dies ist
dann vor allem von britischer Seite, mehr noch aus Polen, heftig kritisiert
worden – dort mit dem nicht ganz ungerechtfertigten Vorwurf, die Aus-
stellung entlarve die menschenverachtende Tyrannei des Kommunismus
im 20. Jahrhundert nur sehr unzureichend.5

Solche Kontroversen verweisen auf die ungelöste Problematik, die mit
den gutgemeinten, doch letztlich äußerst artifiziell wirkenden Bemühun-
gen um die Konstruktion eines historisch abgesicherten europäischen
„Wir-Gefühls“, einer gesamteuropäischen Erinnerungskultur und einer
kollektiven „europäischen Identität“ unweigerlich verbunden sind. Alle
drei genannten Unternehmungen bewegen sich in den Grenzen relativ ab-
strakter Setzungen „von oben“. Sie postulieren ein gemeinsames europäi-
sches Gedächtnis, und sie dekretieren damit ein ganz bestimmtes Bild
einer transnationalen europäischen Vergangenheit, das in der historischen
Realität nur sehr bedingt seine Entsprechung findet und bei vielen EU-
Bürgern nicht ohne weiteres auf Resonanz trifft. Doch wie lässt sich im
Rahmen einer europäischen Erinnerungsgemeinschaft das Bewusstsein ge-
meinsamer Identität „von unten“, also auf bürgerschaftlich-partizipatori-
scher Ebene generieren?

Identität vermittelt sich durch Alterität. Erst in der Abgrenzung vom An-
deren gelangt das Eigene zu sich selbst. Identität und Differenz sind wech-
selseitig aufeinander bezogene und einander zugeordnete Größen.6 Das
wusste schon Herodot. Bei ihm wurde die Identität Europas und der „Eu-
ropäer“ (die für Herodot die Griechen, d.h. die Hellenen der Klassischen
Zeit waren) zunächst und vor allem greifbar in der Entgegensetzung zu
den Fremden, den „Barbaren“ (die für ihn die Perser im späten 6. und frü-

II.

5 Vgl. dazu kritisch Fickers, Andreas: Kompromissgeschichte, serviert auf dem „Ta-
blet“. Das Haus der Europäischen Geschichte in Brüssel, in: Zeithistorische For-
schungen 15 (2018), S. 173–183.

6 Dazu demnächst im vorliegenden Zusammenhang ausführlich Kroll, Frank-Lo-
thar: Identität und Differenz. Das Problem einer integralen Europäischen Ge-
schichte, Berlin: be.bra Wissenschaft, 2021.

Das europäische Gedächtnis

217

https://doi.org/10.5771/9783845290539-215 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:55:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845290539-215


hen 5. vorchristlichen Jahrhundert waren). Die eigene Identität, die Identi-
tät „Europas“ im Sinne eines wertbezogenen Kulturbegriffs, wurde hier
erstmals empfunden und gelebt als Existenzform freiheitlicher Selbstbe-
stimmung in der Polis des Perikleischen Athens, scharf abgegrenzt von
Despotie und knechtischer Gewaltherrschaft, wie diese damals in „Asien“,
im Reich des persischen Großkönigs, vorherrschten.7

Beide Gesichtspunkte – die Definition des „Eigenen“ (Europas) ex nega-
tivo, durch dessen Gegenüberstellung zum „Fremden“ (Asien) einerseits
sowie die Idee der Freiheit als „Losungswort“8 europäischen Wesens ande-
rerseits – sind für die Identitätsstiftung Europas in der Folgezeit richtung-
weisend geworden. Dass „der Mensch durch sich selbst bestimmt ist, frei
zu sein“, hatte Georg Wilhelm Friedrich Hegel als Fundament eines genui-
nen europäischen Selbstbewusstseins identifiziert.9 Ein solches Selbstbe-
wusstsein konkretisiert sich im Bereich des Geschichtlichen als Forderung
nach einer durch Recht und Gesetz gewährleisteten Sphäre individueller
Daseinsgestaltung und, politisch gewendet, im Streben nach Etablierung
einer dem entsprechenden Gesellschaftsordnung. Und dass sich die Euro-
päer im Laufe ihrer Geschichte in der Auseinandersetzung mit europa-
fremden Mächten und Bedrohungen – den Arabern und Mongolen im
Mittelalter, den Osmanen in der Frühen Neuzeit, dem Bolschewismus,
dem Islamismus und einem übersteigerten Nationalismus im 20. Jahrhun-
dert – ihrer eigenen Identität immer wieder aufs Neue zu versichern hat-
ten und bewusst zu werden versuchten – Selbstbestimmung durch Fremd-
abgrenzung –, lehrt ein Blick auf die jeweils zeitgenössischen Europadis-
kurse und deren europapolitisches Umfeld.10

Doch es gibt selbstverständlich noch andere erinnerungskulturelle Refe-
renzgrößen zur Formierung einer gemeinsamen europäischen Identität,

7 Dazu Berve, Helmut: Der Europa-Begriff in der Antike, in: Ders.: Gestaltende
Kräfte der Antike. Aufsätze zur griechischen und römischen Geschichte, Mün-
chen: C.H. Beck, 1949, S. 170–187, bes. S. 176 ff.

8 So Schlumbohm, Jürgen: Freiheitsbegriff und Emanzipationsprozess. Zur Ge-
schichte eines politischen Wortes, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1973,
S. 23.

9 Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Sämtliche Werke. Hrsg. von Hermann Glock-
ner. Bd. 11: Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte. Mit einem Vor-
wort von Eduard Gans und Karl Hegel, Stuttgart: Frommann, 1928, S. 524.

10 Eine epochenübergreifende Darstellung europäischer Bedrohungsängste in ihren
Reaktionen auf vermeintliche oder tatsächliche „Feinde Europas“ seit dem Mittel-
alter zählt zu den dringlichsten Desideraten der Europa-Historiographie. Freilich
stände ein solches Unterfangen quer zu gegenwärtig vorherrschenden forschungs-
politischen Trends und Fördervorgaben.

Frank-Lothar Kroll

218

https://doi.org/10.5771/9783845290539-215 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:55:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845290539-215


um die sich ein „europäisches Gedächtnis“ versammeln kann. Das sind je-
ne prägenden Grundkräfte, die den Werdegang des Kontinents in der Ver-
gangenheit bestimmten, und die seinen Entwicklungsrhythmus bis in die
Gegenwart hinein maßgeblich mitformen. Zu diesen Kräften gehören, ne-
ben dem seit Herodot präsenten Fundamentalanspruch auf Freiheit des
Einzelnen und Unantastbarkeit seiner personalen und individuellen Exis-
tenz, das vielgescholtene, jedoch genuin europäische und keineswegs rand-
ständige Ordnungsprinzip der Nationalität – nationaler Vielfalt ebenso
wie nationalstaatlicher Konzentration – sowie das ihm spannungsreich zu-
geordnete „Alternativmodell“ der Regionalität und des Regionalismus. Na-
tionalität und Regionalität bündeln und kanalisieren auf je eigene Weise
die Vielfalt von Kulturen, Sprachen, Landschaften und Stämmen des Kon-
tinents. Demgegenüber ist erneut festzuhalten, dass die Idee der Einheit
Europas seit mehr als einem halben Jahrtausend zwar immer wieder von
Staatsdenkern und Philosophen, von Politikern und Publizisten erwogen
und in ihrer Wünschbarkeit eingefordert worden ist,11 dass jedoch „Euro-
pa“, zumindest in seiner westlich-lateinisch geprägten Hälfte, nach der
Auflösung des Reiches Karls des Großen im 9. Jahrhundert, niemals „poli-
tisch geeinigt gewesen“ ist.12 Alle maßgeblichen Einigungsversuche, die
seitdem bis zum Epochenjahr 1945 unternommen worden sind, kamen
ausnahmslos im kriegerischen Gewand imperialistischer Vergewaltigungs-
szenarien des Kontinents durch einen nach Universalherrschaft strebenden
Hegemon daher.13

11 Zum gesamten Themenkomplex weiterhin maßgeblich und unübertroffen Goll-
witzer, Heinz: Europabild und Europagedanke. Beiträge zur deutschen Geistesge-
schichte des 18. und 19. Jahrhunderts, 2., neubearb. Aufl., München: C.H. Beck,
1964; daneben als Überblick Chabod, Federico: Der Europagedanke. Von
Alexander dem Großen bis Zar Alexander I., Stuttgart: Kohlhammer, 1963, bes.
S. 100 ff., sowie pointiert Barraclough, Geoffrey: Die Einheit Europas als Gedanke
und Tat, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1964, bes. S. 23 ff.

12 So treffend Vierhaus, Rudolf: Grundlagen europäischer Zivilisation. Zum Prob-
lem der Darstellung europäischer Geschichte (1980). Wiederabgedruckt in: Ders.:
Vergangenheit als Geschichte. Studien zum 19. und 20. Jahrhundert. Hrsg. von
Hans Erich Bödeker/Benigna von Krusenstjern/Michael Matthiesen, Göttingen:
Vandenhoeck & Ruprecht, 2003, S. 64–80, Zitat S. 65.

13 Zu diesem Aspekt noch immer erhellend Dehio, Ludwig: Gleichgewicht oder He-
gemonie. Betrachtungen über ein Grundproblem der neueren Staatengeschichte,
Krefeld: Scherpe Verlag, 1948.

Das europäische Gedächtnis

219

https://doi.org/10.5771/9783845290539-215 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:55:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845290539-215


Angesichts solch mangelnder realpolitischer Einheit des europäischen Ge-
schichtskosmos ist die Frage nach der identitätsstiftenden Funktion eines
kollektiven europäischen Erinnerns nicht leicht zu beantworten. Kann es
ein derart gemeinsames Erinnern überhaupt geben? Zerfasert das kollekti-
ve Gedächtnis der Europäer nicht vielmehr in eine Vielzahl sektoral be-
grenzter Teil-Erinnerungen und daraus resultierender Teil-Identitäten?
Schon allein die mittlerweile relativ große Zahl deutschsprachiger Veröf-
fentlichungen zu national unterschiedlich konnotierten „Erinnerungsor-
ten“14 verweist auf die fehlende Einheitlichkeit entsprechender Diskurse.
Es gibt nationale und regionale Gedächtniskulturen, lokal oder konfessio-
nell, sozial oder generationell bedingte Vergangenheitswahrnehmungen,
es gibt politische und kulturelle Erinnerungslandschaften, lebendige und
verschüttete Gruppengedächtnisse, geteilte und gemeinsame, umstrittene
und triviale, einander widersprechende und miteinander konkurrierende
Kollektiverinnerungen. Aber gibt es auch gesamteuropäische Erinnerungs-
orte? Gibt es gar den europäischen Erinnerungsort?

Bei dem Versuch einer Beantwortung dieser Frage wird man wohl am
ehesten auf solche Größen verweisen dürfen, die für die meisten Bürger
Europas auch heute noch eine lebensweltlich bestimmende Bedeutung be-
sitzen, selbst wenn viele sich dessen nicht mehr eigens bewusst sind. Zu
diesen lebensweltlich bestimmenden Größen zählen, allen voran, die mo-
ralischen Normsetzungen des Christentums und der Aufklärung. Beide
orientieren sich gleichermaßen am Gedanken der Menschenwürde und
der Menschenrechte, und beide beanspruchen einen Wirkungsraum, der
weit über die Grenzen und Räume des christlich und aufklärerisch gepräg-
ten Europas hinausweist – auch dorthin, wo es keine Christen und keine
den Prinzipien der europäischen Aufklärung verpflichtete Menschen gibt.
Eine naturrechtlich legitimierte Verabsolutierung der individuellen

III.

14 Vgl. z. B. François, Etienne/Schulze, Hagen (Hrsg.): Deutsche Erinnerungsorte,
Bde. 1–3, München: C.H. Beck, 2008; François, Etienne/Nora, Pierre (Hrsg.): Er-
innerungsorte Frankreichs, München: C.H. Beck, 2005; Hahn, Hans Henning/
Loew, Peter Oliver/Traba, Robert (Hrsg.): Deutsch-polnische Erinnerungsorte,
Bde. 1–5, Paderborn: Schöningh, 2013–2015; Olschowsky, Burkhard/Petransky,
Ivan/Pok, Attila/Przewoznik, Andrzej/Weber, Matthias (Hrsg.): Erinnerungsorte
in Ostmitteleuropa. Erfahrungen der Vergangenheit und Perspektiven, München:
Oldenbourg, 2011; vgl. aber: den Boer, Pim/Duchhardt, Heinz/Kreis, Georg/
Schmale, Wolfgang (Hrsg.): Europäische Erinnerungsorte, Bde. 1–3, München:
Oldenbourg, 2012.

Frank-Lothar Kroll

220

https://doi.org/10.5771/9783845290539-215 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:55:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845290539-215


menschlichen Existenz, die jeder staatlichen und gesellschaftlichen Ord-
nung vorausgeht und allen politischen Herrschaftsansprüchen feste Gren-
zen setzt, kann als der wohl allgemeinst gültige und unhinterfragbare ge-
samteuropäische Erinnerungsort Geltung beanspruchen. Er markiert da-
mit den wichtigsten Kristallisationspunkt kollektiver Identitätsbildung, an
den sich viele weitere positive Sinnstiftungen anknüpfen lassen.15

Indes: Die Erinnerungsgeschichte Europas besteht nicht nur aus Tri-
umph und Ruhm, sondern auch aus Leid und Trauer, und so ist in letzter
Zeit vermehrt vorgeschlagen worden,16 dem Holocaust die Qualität einer
singulären Bezugsgröße für eine gemeinsame europäische Identität zuzu-
sprechen, ihn gar in den Rang des zentralen europäischen „Lieu de mé-
moire“ zu erheben, und ihn damit als Dreh- und Angelpunkt transnationa-
ler Gedächtnispolitik auszuweisen.17 Die öffentliche Erinnerungskultur in
Deutschland hat dieses Postulat weitgehend vorweggenommen.18 Seit den
1970er Jahren wurde der nationalsozialistische Völkermord am europä-
ischen Judentum zunehmend zu einem identitätsstiftenden Gründungs-
mythos, zunächst der Bundesrepublik und dann des vereinten Deutsch-
land – unter Vernachlässigung vieler anderer für die deutsche Nationalge-
schichte maßgeblicher und beachtenswerter Erinnerungszeichen, beispiels-
weise der Reformation, der Reichsgründung oder der (Wieder)vereini-
gung.

Problematisch erscheint allerdings die Ausweitung des mit dem Holo-
caust verknüpften deutschen „Schuld-Gedächtnisses“ auf die europäische
Ebene. So unverzichtbar die Erinnerung an den Zivilisationsbruch des Ho-
locaust im Sinne eines beständigen Appells an die Bewahrung von
Menschlichkeit, an den Schutz von Minderheiten und an die Aufrechter-

15 Aus der Fülle neuerer Positionsbestimmungen zu diesem Themenkomplex vgl.
z.B. Kaufhold, Martin: Europas Werte. Wie wir zu unseren Vorstellungen von
richtig und falsch kamen. Ein historisches Essay, Paderborn/München/Wien/
Zürich: Schöningh, 2013, z.B. S. 47 ff., 87 ff., 185 – ein trotz seines naiven Unterti-
tels durchaus hilfreiches und weiterführendes Buch.

16 So pointiert etwa von Diner, Dan: Gegenläufige Gedächtnisse. Über Geltung und
Wirkung des Holocaust, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2007, bes. S. 7 ff.

17 Dazu Kaufmann, Hartwig: Europa als transnationale Erinnerungsgemeinschaft?
In: Kühberger, Christoph/Sedmak, Clemens (Hrsg.): Europäische Geschichtskul-
tur – Europäische Geschichtspolitik. Vom Erfinden, Entdecken, Erarbeiten der
Bedeutung von Erinnerung und Geschichte für das Verständnis und Selbstver-
ständnis Europas, Innsbruck/Wien/Bozen: Studienverlag, 2009, S. 65–74, bes.
S. 67 ff.

18 Vgl. z.B. Bergem, Wolfgang (Hrsg.): Die NS-Diktatur im deutschen Erinnerungs-
diskurs, Wiesbaden: Springer, 2003.

Das europäische Gedächtnis

221

https://doi.org/10.5771/9783845290539-215 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:55:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845290539-215


haltung rechtsstaatlichen und zivilgesellschaftlichen Engagements wachge-
halten und als ein Mahnmal des Weltgewissens gepflegt werden muss, so
ist doch sehr zu bezweifeln, ob sich ein derart negatives Geschichtszeichen
als Referenzgröße für die Schaffung einer kollektiven gesamteuropäischen
Identität eignet. Der Holocaust war ein von Deutschland ausgehendes und
vom Nationalsozialismus verübtes Menschheitsverbrechen. Er fällt voll
und ganz in dessen Verantwortung, obschon es in vielen europäischen
Ländern willige Kollaborateure gab, die sich – wie etwa in Rumänien oder
in Ungarn – an den Schandtaten beteiligten oder sie – wie in Kroatien
oder in der Slowakei – eigenmächtig vorantrieben. Ihn jedoch ins Zen-
trum europäischen Erinnerns zu setzen, droht die deutsche Urheberschaft
ins Bodenlose zu verwässern und widerspricht den unterschiedlichen Ho-
locausterfahrungen in den Erinnerungslandschaften der einzelnen europä-
ischen Länder.

Das gilt vor allem für die Staaten Ostmittel- und Südosteuropas. Neben der
Erinnerung an den Holocaust und an die ihn ermöglichende nationalso-
zialistische Gewaltpolitik bildet dort das Gedenken an die mit dem Kom-
munismus verbundenen Leiden, Opfer und Verbrechen den zentralen Be-
zugspunkt des kollektiven Gedächtnisses und rangiert als Hauptanliegen
entsprechender geschichtspolitischer Unternehmungen.19 Eine solche Hal-
tung entspricht den unterschiedlichen Erlebniswelten und Erfahrungshori-
zonten zwischen dem „Westen“ Europas und dessen „Mitte“ bzw. dessen
„Osten“. Die Völker und Staaten Mittel- und Osteuropas vermochten 1945
zwar der Zwangseingliederung in Hitlers rassenideologisch motiviertes
„Weltreich“ zu entkommen. Sie wurden jedoch stattdessen durch die Ge-
waltpolitik des sowjetischen Bolschewismus nahezu übergangslos zur Un-
terwerfung unter ein kaum weniger barbarisch agierendes System brutals-
ter Fremdherrschaft gezwungen. Mehrheitlich erwünscht oder gar wider-

IV.

19 Zum Problem vgl. z. B. Jaworski, Rudolf: Alte und neue Gedächtnisorte in Osteu-
ropa nach dem Sturz des Kommunismus (2003). Wiederabgedruckt in: Ders.: Ost-
mitteleuropa im Fokus. Ausgewählte Aufsätze. Hrsg. von Hübner, Eckhard et al.,
Osnabrück: fibre Verlag, 2009, S. 237–254; ders.: Erinnerung mit Hindernissen.
Zur Jubiläumskultur im östlichen Europa (2005). Wiederabgedruckt in: Ebd.,
S. 269–282.

Frank-Lothar Kroll

222

https://doi.org/10.5771/9783845290539-215 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:55:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845290539-215


spruchslos erduldet wurde dieser „Frost der Russifizierung“20 in keinem
einzigen der davon befallenen Länder. Erst die revolutionären Umwälzun-
gen von 1989/90 haben den Bürgern dieser Regionen dann bekanntlich die
Befreiung vom Druck sowjethöriger Satellitenregime gebracht und der da-
mit verbundenen Unterwerfung, Unterdrückung und Unmenschlichkeit
nach mehr als 40 Jahren ein Ende bereitet. Die Bürger West-, Süd- und
Nordeuropas hatten demgegenüber das unverdiente Glück, vom Jahrhun-
dertfluch des Bolschewismus verschont zu bleiben. Sie erblicken daher
überwiegend im Faschismus und im Nationalsozialismus präzedenzlose
historische Katastrophen, deren vermeintlich oder tatsächlich drohender
Wiederkehr mit allen Mitteln Einhalt zu gebieten sei, wohingegen das Be-
wusstsein für die Barbareien und Bestialitäten des Kommunismus und für
die Gefahren einer schleichenden Erneuerung seiner weichgespülten ideo-
logischen Grundlagen hier oftmals weitaus weniger ausgeprägt zu sein
scheint.

Solche Erinnerungsdifferenzen im Blick auf die beiden totalitären Ty-
ranneien des 20. Jahrhunderts21 machen die Suche nach einer gemeinsa-
men Identität der Europäer alles andere als leicht. Das europäische Ge-
dächtnis ist – mindestens – zweigeteilt, in ein „westliches“ und in ein „öst-
liches“. Und diese Diskrepanz ist nicht erst im 20. Jahrhundert aufgetreten,
die nach 1945 herrschende Systemkonkurrenz hat sie lediglich verstärkt
und potenziert. Die Differenzen gehen vielmehr auf unterschiedliche his-
torische Entwicklungsrichtungen zurück, die vor vielen Jahrhunderten
einst eingeschlagen worden sind.22 Tiefgreifende konfessionelle Trennlini-
en zwischen westlichem und östlichem Christentum hatten erheblich von-
einander abweichende Auffassungen über die lebensweltliche Stellung der
Religion und über die Rolle der Kirche in Staat und Gesellschaft mit sich
gebracht. Staatsbildungsprozesse hatten im Westen, Süden und Norden
Europas zu mehr oder weniger geschlossenen Nationalstaaten mit starker
monarchischer Spitze geführt, während in Mitteleuropa entsprechende
Entwicklungen seit Beginn der Frühen Neuzeit abgebogen und im europä-
ischen Südosten Nationalstaatsgründungen überhaupt erst im fortgeschrit-

20 So pointiert der Schriftsteller Schaper, Edzard: Erbe und Auftrag bei der politi-
schen Gestaltung Osteuropas (1955). In: Ders.: Erkundungen in Gestern und
Morgen, Zürich: Verlag d. Arche, 1956, S. 35–69, hier S. 57.

21 Im Übrigen ist Deutschland das einzige europäische Land, das beide Diktaturen
in ihrem vollen Umfang und Ausmaß erlebt, erfahren und erlitten hat.

22 Für diese Zusammenhänge noch immer sehr instruktiv Halecki, Oskar: Europa.
Grenzen und Gliederung seiner Geschichte, Darmstadt: Wissenschaftliche Buch-
gesellschaft, 1964, bes. S. 94 ff., 111 ff.

Das europäische Gedächtnis

223

https://doi.org/10.5771/9783845290539-215 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:55:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845290539-215


tenen 19. Jahrhundert in Gang gekommen sind. Andersartige Erfahrungen
mit Fremdherrschaft und Fremdbestimmung – so die Teilungen Polens,
die Überwältigung Ungarns und Böhmens durch die Habsburger oder die
Okkupation Südosteuropas durch die Osmanen – taten ein Weiteres zur
Vertiefung der kulturellen Binnengrenzen innerhalb der kontinentalen
Geschichtslandschaften.23

So steht, je länger man die historischen Entwicklungslinien zurückver-
folgt, und je intensiver man die unterschiedlichen Erfahrungsräume und
Lebenswelten der Großregionen Europas in den Blick nimmt, die Mög-
lichkeit einer gemeinsamen europäischen Erinnerung, gar eines zentralen
„Lieu de mémoire“ oder einer für alle Bürger der Europäischen Union ver-
bindlichen „Identität“ doch sehr in Frage. Viel wäre freilich schon erreicht,
wenn diese eher ernüchternde Erkenntnis zu einem kritischen Durchden-
ken aktueller europapolitischer Gegenwartsdiagnosen ebenso anregen
könnte wie zu einer Neujustierung entsprechender Zukunftsprognosen –
jenseits aller unbestreitbar vorhandenen Differenzen, Divergenzen und
Disharmonien.

Literatur

Barraclough, Geoffrey: Die Einheit Europas als Gedanke und Tat, Göttingen: Van-
denhoeck & Ruprecht, 1964.

Bergem, Wolfgang (Hrsg.): Die NS-Diktatur im deutschen Erinnerungsdiskurs,
Wiesbaden: Springer, 2003.

Berve, Helmut: Der Europa-Begriff in der Antike, in: Ders.: Gestaltende Kräfte der
Antike. Aufsätze zur griechischen und römischen Geschichte, München: C.H.
Beck, 1949, S. 170–187.

Boer, Pim den / Duchhardt, Heinz / Kreis, Georg / Schmale, Wolfgang (Hrsg.): Eu-
ropäische Erinnerungsorte, Bde. 1–3, München: Oldenbourg, 2012.

Chabod, Federico: Der Europagedanke. Von Alexander dem Großen bis Zar
Alexander I., Stuttgart: Kohlhammer, 1963.

Dehio, Ludwig: Gleichgewicht oder Hegemonie. Betrachtungen über ein Grund-
problem der neueren Staatengeschichte, Krefeld: Scherpe Verlag, 1948.

Das europäische Geschichtsbuch. Von den Anfängen bis ins 21. Jahrhundert. Her-
ausgegeben von Frédéric Delouche, 2. Aufl., Stuttgart: Klett-Cotta, 2012.

23 Darüber im Zusammenhang jetzt Kroll, Frank-Lothar: Räume – Ideen – Identitä-
ten. Gibt es eine europäische Geschichte? In: Jahrbuch politisches Denken 26
(2016), S. 29–54.

Frank-Lothar Kroll

224

https://doi.org/10.5771/9783845290539-215 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:55:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845290539-215


Diner, Dan: Gegenläufige Gedächtnisse. Über Geltung und Wirkung des Holo-
caust, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2007.

Fickers, Andreas: Kompromissgeschichte, serviert auf dem „Tablet“. Das Haus der
Europäischen Geschichte in Brüssel, in: Zeithistorische Forschungen 15 (2018),
S. 173–183.

François, Etienne und Nora, Pierre (Hrsg.): Erinnerungsorte Frankreichs, Mün-
chen: C.H. Beck, 2005.

François, Etienne und Schulze, Hagen (Hrsg.): Deutsche Erinnerungsorte, Bde. 1–
3, München: C.H. Beck, 2008.

Gollwitzer, Heinz: Europabild und Europagedanke. Beiträge zur deutschen Geis-
tesgeschichte des 18. und 19. Jahrhunderts, 2., neubearb. Aufl., München: C.H.
Beck, 1964.

Hahn, Hans Henning / Loew, Peter Oliver / Traba, Robert (Hrsg.): Deutsch-polni-
sche Erinnerungsorte, Bde. 1–5, Paderborn: Schöningh, 2013–2015.

Halecki, Oskar: Europa. Grenzen und Gliederung seiner Geschichte, Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1964.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Sämtliche Werke. Hrsg. von Hermann Glockner.
Bd. 11: Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte. Mit einem Vorwort
von Eduard Gans und Karl Hegel, Stuttgart: Frommann, 1928.

Jaworski, Rudolf: Alte und neue Gedächtnisorte in Osteuropa nach dem Sturz des
Kommunismus (2003). Wiederabgedruckt in: Ders.: Ostmitteleuropa im Fokus.
Ausgewählte Aufsätze. Hrsg. von Eckhard Hübner et al., Osnabrück: fibre Ver-
lag, 2009, S. 237–254.

Jaworski, Rudolf: Erinnerung mit Hindernissen. Zur Jubiläumskultur im östlichen
Europa (2005). Wiederabgedruckt in: Ders.: Ostmitteleuropa im Fokus. Ausge-
wählte Aufsätze. Hrsg. von Eckhard Hübner et al., Osnabrück: fibre Verlag,
2009, S. 269–282.

Kaufhold, Martin: Europas Werte. Wie wir zu unseren Vorstellungen von richtig
und falsch kamen. Ein historisches Essay, Paderborn/München/Wien/Zürich:
Schöningh, 2013.

Kaufmann, Hartwig: Europa als transnationale Erinnerungsgemeinschaft? In: Küh-
berger, Christoph / Sedmak, Clemens (Hrsg.): Europäische Geschichtskultur –
Europäische Geschichtspolitik. Vom Erfinden, Entdecken, Erarbeiten der Be-
deutung von Erinnerung und Geschichte für das Verständnis und Selbstver-
ständnis Europas, Innsbruck/Wien/Bozen: Studienverlag, 2009, S. 65–74.

Kroll, Frank-Lothar: Räume – Ideen – Identitäten. Gibt es eine europäische Ge-
schichte? In: Jahrbuch politisches Denken 26 (2016), S. 29–54.

Kroll, Frank-Lothar: Identität und Differenz. Das Problem einer integralen Europä-
ischen Geschichte, Berlin: be.bra Wissenschaft, 2021.

Muschg, Adolf: Vergessen wir Europa? Eine Gegenrede, Göttingen: Wallstein,
2013.

Olschowsky, Burkhard/Petransky, Ivan/Pok, Attila/Przewoznik, Andrzej/Weber,
Matthias (Hrsg.): Erinnerungsorte in Ostmitteleuropa. Erfahrungen der Vergan-
genheit und Perspektiven, München: Oldenbourg, 2011.

Das europäische Gedächtnis

225

https://doi.org/10.5771/9783845290539-215 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:55:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845290539-215


Schaper, Edzard: Erbe und Auftrag bei der politischen Gestaltung Osteuropas
(1955). In: Ders.: Erkundungen in Gestern und Morgen, Zürich: Verlag d. Ar-
che, 1956, S. 35–69.

Schieder, Theodor: Begriff und Problem einer europäischen Geschichte, in: Ders.
(Hrsg.): Handbuch der europäischen Geschichte. Bd.1: Europa im Wandel von
der Antike zum Mittelalter, Stuttgart: Klett-Cotta, 1976, S. 1–11.

Schlumbohm, Jürgen: Freiheitsbegriff und Emanzipationsprozess. Zur Geschichte
eines politischen Wortes, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1973.

Vierhaus, Rudolf: Grundlagen europäischer Zivilisation. Zum Problem der Dar-
stellung europäischer Geschichte (1980). Wiederabgedruckt in: Ders.: Vergan-
genheit als Geschichte. Studien zum 19. und 20. Jahrhundert. Hrsg. von Hans
Erich Bödeker/Benigna von Krusenstjern/Michael Matthiesen, Göttingen: Van-
denhoeck & Ruprecht, 2003, S. 64–80.

Frank-Lothar Kroll

226

https://doi.org/10.5771/9783845290539-215 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:55:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845290539-215

	I.
	II.
	III.
	IV.
	Literatur

