
II  Denken und Lernen 

Denken ist, wie wir selber, ein Doppeltes. Einerseits stellt es das begriffliche In-
strumentarium bereit, dessen wir uns bedienen, um im Austausch mit unserer 
Umwelt einen Ausgleich zwischen inneren Antrieben und äußeren Ansprüchen 
zu ermitteln. Andererseits ist es das Organ unserer Selbstentfaltung, welches uns 
den Weg durch unser Leben weist. Welchen Weg wir nehmen werden, wird ab-
hängen von unserer Art und Weise, die Differenz von Innen und Außen zu ab-
solvieren. Der Weg, den wir nehmen werden, ist unser Weg ihrer Bewältigung.  

Vorzeitigkeit des Denkens und Verspätung des Denkenden 

Jedes Denken gibt sich zur Antwort auf die Innen-Außen-Differenz, die ihm als 
Anlass zugrunde liegt. Denken ist der metaperspektivische Vollzug des In-der-
Welt-Seins des jeweils Denkenden. Wie er denkt, führt der Denkende sein Le-
ben. Führt er es aber auch bei vollem Bewusstsein so? Sucht er überhaupt die 
Kongruenz von Leben und Bewusstheit? Folgt der Denkende den Antworten 
seines eigenen Denkens, bereit, von sich selber zu lernen? Wir können nicht sa-
gen, warum wir denken, wie wir denken; dies, paradoxerweise, umso weniger, je 
näher wir unserem Denken kommen. Wir vermögen nicht, denkenderweise die 
Bedingung der Möglichkeit unseres eigenen Denkens zu erfassen und auszusa-
gen. Versuchten wir es, kämen wir gar nicht erst zum Denken. Auf der Suche 
nach der Bedingung der Möglichkeit unseres Denkens gerieten wir in einen un-
endlichen Regress, in dem wir uns als schon Denkende vergäßen.  

Ich finde mein Denken bereits mit mir vor. Gleichzeitig stellt mein Denken 
eine Entscheidung dar: Ich muss jetzt denken. Denkend entscheide ich augen-
blicklich, wie ich mit meinem Wissen, seinen Festlegungen und Lücken, umge-
hen soll. Ich entscheide über mein Verhältnis zu mir selber, darüber, was in mei-
nem Leben einen Wert darstellen, was ihm Gewicht geben soll. Unter diesem 
Entscheidungsdruck kommt mein Denken nicht dazu, seinen eigenen Grund ken-

https://doi.org/10.14361/9783839436325-002 - am 14.02.2026, 14:22:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


34 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

nenzulernen. Es gelangt nicht zu seinem ersten Satz. Es sucht ihn vielmehr, hier, 
jetzt, in und hinter der Dürftigkeit meines Wissens. Denkend verorte ich den 
Grund meines Denkens zunehmend außerhalb dieses Wissens, hinter den sich 
mir bietenden Erscheinungen. Nicht nur, dass sich mein Denken selbst nicht auf 
den Grund kommt; es kommt auch zu keinem Ende bzw. dieses wäre willkür-
lich. Denken ist Weiterdenken. Denkend schiebe ich den letzten Satz meines 
Denkens unendlich hinaus. Der vorgebliche Abschlusssatz verwandelt sich er-
neut in einen ersten Satz, das Ende in einen Anfang.  

Denken ist jemandes Denken. Wie der Denkende sein Denken bereits mit 
sich selber vorfindet, geht zugleich das Denken über den Denkenden hinaus; die-
ser folgt jenem. Andererseits denkt der jeweils Denkende immer schon so. Er ist 
mit einem zu Denkenden befasst, das ihm gegeben ist, damit er es denkend ver-
gegenwärtige. Ich erfahre mich, bevor ich zu denken anfange, zum Denken ge-
nötigt. Ich kann mich so wenig dieser Nötigung entziehen, wie ich eine Wahl 
habe bezüglich der Art und Weise, wie ich denke. So wenig wir auf den Grund 
unseres eigenen Denkens kommen, so wenig hört die Geschichte eines Gedan-
kens mit dem, der ihn denkt, auf. Sie fängt nicht einmal mit ihm an: Der Den-
kende verspätet sich je schon gegenüber dem zu Denkenden. Im Maße dieser 
Verspätung muss er, soll das Gedachte für ihn und sein eigenes Leben Relevanz 
haben, seinem eigenen Denken folgen. Andererseits liegen Gedanken, als offen-
gebliebene Fragen, liegen gelassene Probleme, bereits ›in der Luft‹. Sie werden 
kontextuell vorgefunden, aktualisierend aufgegriffen und ins eigene, innere Re-
flexionsgeschehen hineingenommen; kurz, sie werden weitergedacht, d.h. in 
neue Kontexte gestellt, um im besten Fall ihrerseits späterhin von Anderen vor-
gefunden, aufgegriffen und weitergedacht zu werden.  

Noch wo sich in einem Denken Neues artikuliert, ist dieses doch nur eine 
Antwort auf etwas, das, unausgesprochen, schon da ist. Etwas ist latent spürbar 
und drängt; etwas ist ›an der Zeit‹, reif, von jemandem ausgedrückt zu werden. 
Zugleich wird es auf dessen eigene, unverwechselbare, unvertretbare Weise aus-
gedrückt. Einerseits haben wir es nie mit einem komplett neuen, isolierten Ge-
danken zu tun, sondern immer schon mit einem Kontext, in dem er auftaucht und 
aus dem heraus er von dem ihn Denkenden entfaltet wird. Andererseits wird sei-
ne Entfaltung von einem Individuum, und zwar auf dessen persönliche, innerli-
che Weise geleistet.  

Wie ist der Zusammenhang von Gedanke und dem, der ihn denkt, zu den-
ken? Als Teil des Gedankens, so, als führte die Lebensgeschichte des Denkenden 
zwangsläufig zu ihm? Da ist der Einwand des Psychologismus vor. Oder ist der 
Gedanke von dem, der ihn denkt, strikt zu trennen, im Sinne eines von der Bio-
grafie des Denkenden abgelösten und abzulösenden Transzendentalen? Hier lässt 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-002 - am 14.02.2026, 14:22:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DENKEN UND LERNEN | 35

uns ein philosophischer Formalismus eingeschüchtert und unbefriedigt zurück. 
Können wir die menschliche Herkunftsspur eines Gedankens vollständig von 
ihm abwaschen, ohne dass er seine Nachvollzieh- und Handhabbarkeit verliert? 
Ist dann, umgekehrt, alles Gedachte im Letzten bloß subjektiv, ja, selbst unser 
Bemühen um Sachlichkeit und Selbstabstandnahme?  

Denken ist nicht nur ein logisches, sondern auch ein psychisches Geschehen. 
Entscheidend sind weniger Grundsatzfragen und die entsprechenden grundsätzli-
chen Antworten, sondern die individuellen Nuancen, Mischverhältnisse und 
Temperierungen, die jeder einerseits Denkende mitbringt, andererseits auszudrü-
cken sich bemüht. Existenzphilosophen etwa würden dazu neigen, Gedanken als 
Entäußerungen eines unfreiwillig zu lebenden, darin jedoch frei zu führenden 
Lebens zu nehmen. In dieser Klammer spräche sich unsere eigene menschliche 
Grundbefindlichkeit aus. Denken hieße, unsere Zweifel und Ängste, Hoffnungen 
und Ambitionen bezogen auf unser eigenes Dasein durchzuarbeiten – dieselben 
Emotionen und Affekte, die uns überhaupt erst zum Denken bringen.  

Wir bewegen uns, wieder, in einem Zirkel: Denkend wird uns klar, dass wir 
uns gegenüber dem, was uns zum Denken bringt, von Anfang an verspäten. Eben 
diese Verspätung ist der Moment der Philosophie: eine Enttäuschung. Dies er-
klärt denn auch das prominente Vorkommen von Topoi wie »Scheitern« und 
»Tragik« in den verschiedenen Existenzphilosophien. Philosophie, als Erkennt-
nistheorie und -kritik genommen, hält nicht minder Ernüchterung bereit. Für sie 
stellt ein Gedanke eine Annäherung an etwas dar, das uns nah und fern zugleich 
ist. Danach wird uns unser Nachdenken über uns und die Welt sie und uns eher 
fremder als vertrauter machen. Wir stoßen auf Dinge wie »Ideen«, die das We-
sen der erscheinenden Wirklichkeit bestimmen, ohne selbst zu erscheinen; auf 
ein »Ding an sich«, zu dem wir nie gelangten, so nah wir auch der Wirklichkeit 
kommen mögen; oder auf ein »Unbewusstes«, welches wir, als unser Innerstes, 
nie ganz mit Bewusstsein werden ausfüllen können.  

Nicht nur, dass wir, was uns selbst angeht, durchaus gut mit der von uns ini-
tiierten Unvertrautheit fahren; wir werden zunehmend freier in Bezug auf uns 
selbst und die Welt, nämlich entgegen noch unseren ureigensten Neigungen und 
Vorbehalten, etwas über unser Selbst- und Weltverhältnis zu lernen. Und den-
noch: Die unterschiedlichen Akzentuierungen, was Denken sei, geben Einstel-
lungen und Haltungen des jeweils Denkenden zu sich und der Wirklichkeit wie-
der, die bei aller erkenntniskritischen Methodik, deren er sich im Fortgang seines 
Denkens bedient, in irgendeiner Form bereits in der Person des Denkenden be-
gründet sein muss. Aller gebotenen Objektivität zum Trotz neigen wir aus uns 
selbst nie ganz durchsichtigen Gründen mehr zur einen als zur anderen Frage-
stellung. Letztlich handelt es sich auch bei der paradigmatischen Differenz von 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-002 - am 14.02.2026, 14:22:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


36 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

einer existenzphilosophischen Herangehensweise hier, die das Personale im 
Denken in den Vordergrund stellt, und einer erkenntnistheoretischen bzw. -kriti-
schen dort, die gerade die persönlichen Routinen in unserem Denken distanziert, 
um komplementäre Blickrichtungen auf die Welt und uns selber: hier von außen 
nach innen, dort von innen nach außen.  

Doppelte Anpassung 

Was beide Perspektiven eint, sind ihre blinden Flecken. Niemand sieht sein ei-
genes Sehen; niemand aber auch, und vor allem, was er nicht sieht. Es ist, so 
Humberto Maturana und Francisco Varela*, wie vor einem Spiegel zu stehen, wo 
wir auf eine Weise uns selber sehen, wie wir es natürlicherweise nie könnten, 
nämlich als reflektierende Wesen.1  

Wir reflektieren uns als schon und weiter Reflektierende. Wir kommen uns 
selber dabei gar nicht nach. Was bleibt, ist zu erkennen, dass wir zum einen auf 
immer nur vorläufige, zum anderen auf stets bestimmte – »strukturdeterminier-
te« – Weise erkennen; dass wir es sind, die erkennen. Wir erkennen, dass wir, 
indem wir aus uns heraus, mit den Mitteln unserer Strukturdeterminiertheit, er-
kennen, die »operationale Geschlossenheit« unserer selbst als Erkennende reali-
sieren. Insofern ist auch Erkennen ein Handeln: das Hervorbringen einer Ganz-
heit – des Ganzen unserer selbst und Welt – in »struktureller Kopplung« an die 
äußeren Verhältnisse, in denen wir realiter leben. Als Erkennende sind wir 
gleichwohl auch darüber schon wieder hinaus. Wir sehen uns immer wieder neu 
vor den Spiegel unserer selbst gestellt, um im Angesicht unseres Spiegelbilds 
aufs Neue in uns auf uns selbst hin aufzubrechen. 

Die philosophische Bemühung zielt auf die eingesehene Vorläufigkeit allen 
Wissens und damit auf seine Positivität: Erst dem Denkenden wird Wissen zu 
einem Wissen von etwas Konkretem, einem auf dieses konkrete Etwas begrenz-
ten Wissen. Umgekehrt weiß sich auch das Denken als sich selbst nicht genug. 
Es bleibt auf positiv Wissbares – Wahrnehmungen, Erfahrungen, Gelerntes – als 
Anlass und Korrektiv angewiesen. Wissen gibt dem Denken Halt, während uns 
das Denken schon aus der vornehmlich wissensgeleiteten Bindung an uns und 

                                                
*  Humberto R. Maturana (geb. 1928) und Francisco J. Varela (1946-2001), chilenische 

Biologen und Philosophen. 
1  Vgl. im Folgenden Humberto R. Maturana und Francisco J. Varela: Der Baum der Er-

kenntnis. Die biologischen Wurzeln menschlichen Erkennens. München 1987, S. 29, 
36, 100 und 107. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-002 - am 14.02.2026, 14:22:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DENKEN UND LERNEN | 37

die Wirklichkeit herauszulösen beginnt. In dem Schwindelgefühl, das das Den-
ken im Denkenden damit auslöst, sieht Platon* den Anfang von Philosophie 
überhaupt.2  

Es ist geradezu die Aufgabe der Philosophie, uns in unserem Wissen und 
Meinen zu destabilisieren, um uns auf eine sowohl umfassendere als auch subti-
lere Weise neu zu stabilisieren. Anders könnten wir nicht von Denken als einem 
Lernprozess sprechen. Wir selbst, als geistbegabte, innengeleitete Wesen, nöti-
gen uns diesen Prozess auf. In Schwindel geraten, geraten wir nicht bloß aus un-
serer Bahn, sondern beginnen, in uns auf etwas außerhalb von uns hinzubewe-
gen: zu werden. Subjektivität und Objektivität, Innen und Außen werden für den 
Moment des Schwindels ununterscheidbar: Ich öffne mich etwas, das sich, in-
dem es sich mir öffnet, mich mir selbst öffnet.  

Was uns destabilisiert, bereitet uns darauf vor, uns auf höherer Ebene, ler-
nend, zu stabilisieren. Es bringt uns dahin, weiter, über dieses Jetzt hinaus, zu 
denken. Was uns weiterdenken lässt, ist unser Denken auf seiner Suche nach ei-
nem Ausweg aus dem Schwindel, von dem es in Gang gesetzt worden ist. Wei-
terdenkend klärt und erklärt sich unser eigenes Denken auf das nächst zu errei-
chende Niveau hin bzw. von diesem her. Wir klären und erklären uns uns selber 
als lernfähige Wesen, die, weiterdenkend, sich selbst immer schon voraus sind; 
die in der Lage sind, sich selber – konditioniert von einer vorgefundenen Innen-
Außen-Differenz – in Hinblick auf ihre eigene Weiterentwicklung zu destabili-
sieren.  

Jean Piaget, der mit langem empirischen Atem bei Kindern dem Werden 
menschlicher Intelligenz nachforschte, nennt diese Fähigkeit »freiwillige Selbst-
dezentrierung«3. Freiwillig ist die Selbstdezentrierung insoweit, als wir, von au-
ßen angestoßen, uns dazu bereitfinden, uns zugunsten des jeweils zu Lernenden 
aus unserer selbstzentrierten Perspektive zu lösen. Um einer aktuellen Problem-
lösung willen suchen wir einem außen Wahrgenommenen innerlich gerecht zu 
werden. Im Verlauf unserer inneren Anpassung daran vergessen wir uns als 
Wahrnehmende ans Wahrgenommene. Einerseits lernen wir ›etwas‹; anderer-
seits bekommen wir lernenderweise einen Begriff von der Beschränktheit unse-
rer Wahrnehmungsweise, unserer Irrtumsfähigkeit, die durch kein Lernen getilgt 
werden kann, da sie uns, im Gegenteil, erst zu lernen nötigt.  

                                                
*  Platon (427-347 v. Chr.), griechischer Philosoph. Schüler des Sokrates (469-399). 
2  Vgl. Platon: Theaitetos 155D. – Siehe auch: Humberto R. Maturana und Francisco J. 

Varela: Der Baum der Erkenntnis, S. 258f. 
3  Vgl. im Folgenden Jean Piaget: Abriß der genetischen Epistemologie. Freiburg im 

Breisgau 1980, S. 129. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-002 - am 14.02.2026, 14:22:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


38 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Lernend nähern wir uns einer Objektivität an, die in ihrer Unerreichbarkeit 
einen Horizontwert darstellt, dem auf unserer Seite ein Prozesswert – eben das 
Lernen – gegenübersteht. Es handelt sich hierbei um einen doppelwertigen An-
passungsvorgang: nach außen ans zu begreifende Objekt (Akkommodation) so-
wie nach innen, wo das lernende Subjekt das Begriffene seinen eigenen Bedürf-
nissen angleicht (Assimilation). Das Subjekt nähert sich der Wirklichkeit sowohl 
per Wahrnehmung, sensorisch, als auch motorisch, kraft der von ihm selber aus-
gehenden Einstellungen, Handlungen und Bewegungen. Beides zusammen 
macht den Prozess permanenten Versuch-und-Irrtums, einer Art Dauerstolpern 
und Wiederaufstehen, aus.  

Unfreiwillige Freiwilligkeit 

Selbstdezentrierungen sind freiwillig und unumgänglich zugleich. Das zeigt sich 
am Übergang vom kindlichen zum erwachsenen Denken (der gewisserweise nie 
abgeschlossen ist) wie, im Großen, an der Geschichte der Astronomie. Diese 
stellt das Paradigma eines menschheitlichen Lernprozesses schlechthin dar, der 
in der sukzessiven Aufgabe geo- und anthropozentrischer – im weitesten Sinne 
egozentrischer – Positionen besteht. Was uns nicht davon abhält, immer wieder 
neu in einen gleichsam natürlichen naiven Realismus zurückzufallen. So bleibt 
nichts nächstliegender, als die Erde als fest und die Sonne als auf- und unterge-
hend zu erleben; so wie unser Ich, selbst wenn wir um seine Illusion wissen, für 
uns selber notwendig und Halt gebend ist. Auch wenn wir, um zu lernen, nicht 
umhin können, uns denkenderweise infrage zu stellen, so gibt doch dasselbe 
Denken Mittel und Weg unserer Anpassungen an die uns bestimmenden Le-
bensbedingungen vor. Dies allein erklärt und rechtfertigt unseren naiven Alltags-
realismus: Um unseres eigenen Selbsterhalts willen dreht sich die Welt, alles, um 
uns selbst. Demgegenüber stellt jegliche philosophische (Selbst-)Hinterfragung 
ein für unsere Weiterentwicklung und Fortbestand einerseits notwendiges, ande-
rerseits künstlich bleibendes Korrektiv dar.4

Das lernende Subjekt kann sich nur insoweit selbstverlustfrei dezentrieren, 
wie seine senso-motorischen Lernhandlungen mit der Bildung tragfähiger inne-
rer – mit Piaget zu sprechen: operativer – Strukturen einhergeht, die sein Ich bil-
den und stärken. In dem Maße, wie sich in und dank der Herausbildung dieser 
Strukturen Gelerntes festigt, wird unser Inneres zunehmend aufnahmebereiter 

                                                
4  Vgl. Ernst Mach: Die Analyse der Empfindungen und das Verhältnis des Physischen 

zum Psychischen, S. 26, 30 und 290f.  

https://doi.org/10.14361/9783839436325-002 - am 14.02.2026, 14:22:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DENKEN UND LERNEN | 39

und -fähiger. Lernen erweist sich als Grenzerfahrung und -verarbeitung in ei-
nem: Das Subjekt umkreist das zu erkennende Objekt, indem es sich selber de-
zentriert, währenddessen sich im Zuge seines Erkennens im Subjekt ein neues 
Wirklichkeitsbild aufbaut und mit ihm ein an seiner eigenen Lernfähigkeit ge-
stärktes Ich. Objektivität, als Ideal zu erkennender Wirklichkeit, ist nach Piaget 
nur in Form »approximierender Rekonstruktion«, zangenhaft – als Beieinander 
von objektzugewandter Selbstdezentrierung und subjektstabilisierender Ichbil-
dung –, zu denken. 

Denkend – wiederum in Piagets Begrifflichkeit: operativ agierend – begeben 
wir uns auf die exzentrische Suche nach der uns bestimmenden Wirklichkeit, um 
uns darüber neu zu zentrieren. Wir nähern uns von der Grenze her, an die wir in 
uns stoßen: die Differenz von Innen und Außen. Egal, in welche Richtung wir 
gehen, ob nach innen, ob nach außen, wir bleiben von ihr bestimmt. Denkend 
konfrontieren wir uns mit dem uns Bestimmenden, während wir nach einem 
Dritten von Innen und Außen fahnden, das uns einen Ausweg aus deren Bedrän-
gung bietet. Denkend suchen wir nichts als nach Auswegen. Deswegen auch 
denken wir weiter, über das bereits Gedachte hinaus. Deswegen auch ist Denken 
Lernen. Wir lernen, indem wir per Dezentrierung überständige Überzeugungen 
ab- und neue, angemessenere Operationsstrukturen aufbauen. Wir arbeiten der 
Angemessenheit durch Selbstreflexion, approximativ, vor. Dabei hilft uns Philo-
sophie, indem sie uns nicht nur etwas, eine Sache, lehrt, sondern uns von unse-
rem eigenen Denken, unserer schieren Lernfähigkeit lernen lässt. 

Wir werden zum Lernen genötigt – nötigen uns selbst dazu. Allzu gerne 
blieben wir die, die wir sind. Dass uns dies nicht gegeben ist, dafür ist gerade 
unser Wunsch nach Beharrung ein Zeichen: Etwas in uns weiß um das Unhaltba-
re dieses Wunsches. Insofern sind wir uns noch in unseren Erstarrungen voraus. 
Wenn wir uns, sei es aufgrund eines äußeren Widerstands, sei es einer inneren 
Unzufriedenheit, zu lernen gezwungen sehen, so greifen wir auf eben dieses Vo-
raussein zurück. Wir finden in einen Abstand zu uns, der uns bereit macht, aus 
uns herauszugehen. Wir machen uns den Zwang zum Lernen zu eigen, nehmen 
von ihm – uns selber – alle Fremdbestimmtheit weg: Wir verwandeln Zwang in 
Bedürfnis, nehmen, was uns bestimmt, zum Material unserer Selbstreflexion.  

Was uns lernen lässt, sind letztlich wir selbst. Wir sind keine unbeschriebe-
nen Blätter. Genau deswegen ist das Reiz-Reaktions-Schema ein nicht nur für 
das Lernen, sondern für die Erklärung jeglichen Verhaltens untaugliches Modell. 
Unser Verhalten stellt niemals einen absoluten Neuanfang dar, sondern nimmt 
immer schon auf bestehende Assimilationsstrukturen unseres Organismus Be-
zug. Diese stellen immer schon die Norm bereit, innerhalb deren Grenzen unser 
Lernen auf spezifische, unsere je eigene Weise vonstattengeht – wie es, umge-

https://doi.org/10.14361/9783839436325-002 - am 14.02.2026, 14:22:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


40 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

kehrt, dabei hilft, unsere zur Verfügung stehenden Assimilationsstrukturen zu 
wahren.5

Von Äußerem angestoßen, beginnen wir, uns in unserem Inneren zu bewe-
gen. Aus dieser Bewegung heraus entwickeln wir uns weiter. Wer und wo wir 
am Ende dieser Entwicklung sein werden, wissen wir nicht. Was wir wissen, ist, 
dass alle Entwicklung in den Grenzen unseres objektiven Selbst (die wir nicht 
kennen) stattfindet. Auf dem Weg unserer freiwilligen Selbstdezentrierungen 
können wir nicht komplett in die Irre, uns im Ganzen verloren gehen. Unsere 
Ängste und Zweifel in Hinblick auf unser Werden erinnern uns nur daran, dass 
es kein Werden ohne Lernen, kein Lernen ohne Selbstdezentrierung, keine 
Selbstzentrierung ohne Grenzerfahrung, äußere wie innere, gibt. So vermögen 
wir uns überhaupt nur darüber zu erhalten, dass wir Veränderungen im Außen 
innerlich vorwegnehmen. Wir finden, nach Teilhard de Chardin*, nur Halt in 
uns, sofern wir in uns in neue Räume vordringen, daran, dass wir auf immer 
komplexere Weise wir selbst werden. Vertiefte Selbstzentrierung besteht aber 
gerade nicht in einer sich verengenden Egozentrik, sondern darin, dass wir uns 
mehr und mehr dem, was wir nicht schon selber sind, öffnen. Wir zentrieren uns, 
indem wir nach draußen schauen, uns in unserer Schau mit unserer Umwelt ver-
einen, in unserer Vereinigung mit ihr an ihrer Selbstbewegung partizipieren.6

In zunehmender Einsicht darin, was uns vonseiten der Wirklichkeit – inner-
lich wie äußerlich – bestimmt, lernen wir, uns aus eigener Kraft, aus der uns je 
schon eigenen Selbstbewegung heraus, zu verändern. Zuerst mögen wir uns aus 
Angst oder Bequemlichkeit dagegen wehren; die antizipierten Konsequenzen 
unseres Beharrens lassen uns jedoch den kleineren Schmerz der freiwilligen 
Selbstdezentrierung jenen vorziehen. Indem wir aus uns heraus-, über uns hin-
ausgegangen wären, würden wir im Rückblick nicht nur klüger geworden, son-
dern bereits klug gewesen sein: Wir hätten zum Lernen weniger einen äußeren 
Anlass gebraucht, als dass wir bereits nach der Logik unserer inneren Weiter-
entwicklung gehandelt haben. 

Es ist dieser Aspekt eines zwar von außen angestoßenen, letztlich aber frei-
willigen Lernens, vor dem die Unterschiede zwischen existenzphilosophischen 
Fragestellungen einerseits und erkenntnistheoretischen andererseits sich zuse-

                                                
5  Vgl. Jean Piaget: Meine Theorie der geistigen Entwicklung. Frankfurt/M. 1988,        

S. 32ff. 
*  Pierre Teilhard de Chardin (1881-1955), französischer Jesuitenpater. Geologe und 

Paläontologe, war mitbeteiligt an den Ausgrabungen, bei denen der sog. Peking-
mensch entdeckt wurde. 

6  Vgl. Pierre Teilhard de Chardin: Der Mensch im Kosmos. München 1981, S. 173f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-002 - am 14.02.2026, 14:22:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DENKEN UND LERNEN | 41

hends verwischen. Das existenzphilosophische Ideal eines auf freie, authentische 
Weise zu führenden Lebens kann nicht umhin, sich mit Fragen nach einer Wirk-
lichkeit zu befassen, die unserer Freiheit gerade Widerstand bietet. Die Selbstbe-
stimmtheit unseres individuellen Lebens hat sich stets in den Grenzen des Gege-
ben- und Bestimmtseins dieses Lebens durch Faktoren zu vollbringen, die unse-
rem Einfluss entzogen sind. Karl Jaspers nennt sie »Grund-« bzw. »Grenzsituati-
onen«.7 Sie umschreiben unsere schiere biologische Bedingtheit wie unser histo-
risches Bestimmtsein, wie auch unser bleibendes Unterworfensein von Zufall 
und Schuld. Sie bieten uns Gelegenheit, uns aus unserer Differenz zum uns de-
terminierenden Außen selbst in Besitz zu nehmen, uns gerade an den uns gesetz-
ten Grenzen als innerlich indeterminiert zu erleben – woraus wir denn überhaupt 
erst die Kraft beziehen, um unsere Freiheit, gegebenenfalls um unser Leben zu 
kämpfen.  

Auf der anderen Seite sieht sich noch derjenige, der, rein sachlich, einer von 
ihm selber unterschiedenen Wirklichkeit nachzuforschen sucht, auf die subjekti-
ven Antriebe eines Erkenntniswillens verwiesen. So sehr er sich auch am Er-
kenntnisideal der Objektivität orientiert, entgeht er doch nicht seiner eigenen 
Subjektivität. Auch der sich von Subjektivität versuchsweise freimachende Wis-
senschaftler bleibt in irgendeiner Hinsicht ein von Sehnsucht, Ehrgeiz und Sorge 
geleiteter Mensch. Würden wir nicht unsere Antriebe und Ziele in unsere ins 
Überpersönliche gehenden Unternehmungen einrechnen und reflektieren, geriete 
uns dies wohl oder übel zum Nachteil des Glückens unseres eigenen Lebens. 

Die Lücke und der natürliche Weltbegriff  

Alles, noch die luzideste Welt-, die rückhaltloseste Innenschau, bleibt Stückwerk 
gemessen an dem, worauf sie schaut. In welche Richtung ich auch blicke, immer 
hinke ich als Erkennender hinter dem zu Erkennenden her. Dies zu wissen, 
macht Sören Kierkegaard* zufolge Leidenschaft und Paradox des Denkens aus: 

                                                
7  Vgl. im Folgenden Karl Jaspers: Philosophie II: Existenzerhellung. Berlin – Heidel-

berg – New York 1973, S. 201ff. 
*  Sören Kierkegaard (1813-1855), dänischer Theologe und Philosoph, auf den Begriff 

und Sache moderner Existenzphilosophie zurückgeht. Mit seiner Hervorhebung der 
einzelnen Existenz ist er Gegner aller systematischen Philosophie, insbesondere der 
dialektischen Georg Friedrich Wilhelm Hegels (1770-1831). 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-002 - am 14.02.2026, 14:22:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


42 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Denkend stoße ich auf ein Nichtdenkbares, während ich denkend schon über 
mich als Denkenden hinausgehe.8  

Selbst wenn ich, konstruktivistisch gedacht, die Wirklichkeit, die ich draußen 
zu erkennen meine, in meinem Gehirn erzeuge, so bleibe ich doch einer Wirk-
lichkeit überantwortet, die mich zu eben dieser Erzeugung befähigt, indem sie 
mich etwa mit einem Gehirn ausgestattet hat. Sie ist eben bloß nicht eine eindeu-
tig äußere Wirklichkeit. Oder andersherum: Noch die Theorie von einer Wirk-
lichkeit, welcher auch immer, ist ein Reflex dieser Wirklichkeit. Subjekt und 
Objekt der Erkenntnis sind so wenig voneinander zu trennen, wie sie ineinander 
aufgehen. Beide sind vielmehr sowohl über die sie bestimmende Innen-Außen-
Differenz miteinander verbunden als auch voneinander getrennt. Die Lücke zwi-
schen Theorie und der Wirklichkeit, von der die Theorie erzählt (sei es auch, um 
die Annahme einer Wirklichkeit im Ganzen radikalkonstruktivistisch durchzu-
streichen), ist theoretisch nicht zu schließen. Würde sie geschlossen, verlöre die 
Theorie ihren Gegenstand und würde aufhören, überhaupt eine Theorie von ir-
gendetwas zu sein.  

Gewisserweise ist jedes einzelne zu lebende Leben eine solche Lücke, die es 
mit sich selbst – in Absolvenz der es bestimmenden Innen-Außen-Differenz – 
überbrückt. Eine solche Überbrückung par excellence stellt »Denken« dar. Freud 
unterscheidet zwischen ontogenetisch primären und sekundären Denkvorgängen 
– wobei erstere weniger schon Denk- als zunächst nur Wahrnehmungsvorgänge 
darstellen.9 So zappelt und schreit der Säugling, bis er die Mutterbrust oder die 
Flasche bekommt. Den direkten, wenn auch zeitlich versetzten Zusammenhang 
des einen – des eigenen Zappelns und Schreiens – mit dem anderen – der erfah-
renen Zuwendung und Befriedigung von außen – erlebt der Säugling als »Wahr-
nehmungsidentität« von Innerem (Durst, Schreien) und Äußerem (Milch, Zu-
wendung). Im Maße seines inneren und äußeren Wachstums in eins mit der 
erfahrenen Verzögerung oder gar Versagung der ersehnten Befriedigung lernt er 
immer besser, die Differenz von Wunsch und Befriedigung zu ertragen. Er lernt, 
die Erfüllungen seiner Wünsche zunehmend mit Verzögerungen und Umwegen, 
wenn nicht sogar mit deren realen Begrabungen, in Verbindung zu bringen. An 
die Stelle der frühkindlichen Wahrnehmungsidentität von Innen und Außen im 
Augenblick der oralen Wunscherfüllung wird die »Denkidentität« der erfahrenen 
Differenz von Innen und Außen in eins mit der Erfahrung ihrer geleisteten Über-

                                                
8  Vgl. Sören Kierkegaard: Philosophische Brosamen und Unwissenschaftliche Nach-

schrift. München 1976, S. 48f. 
9  Vgl. im Folgenden Sigmund Freud: Die Traumdeutung. A.a.O., Bd. II, S. 539f. und 

571f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-002 - am 14.02.2026, 14:22:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DENKEN UND LERNEN | 43

brückungen treten. Damit geht eine energetische Ermäßigung und Verlagerung 
der erlebten Intensität der Differenz von Wunsch in und durchs Denken einher – 
bis sich schließlich das Denken als rationalisierender Sekundärprozess von sei-
nem symbiotisch-bedürftigen Urbild im Ganzen emanzipiert. Das Denken be-
ginnt, sich selbst genug zu sein, um den Preis, dass es mehr und mehr seine 
Überbrückungsfunktion – die kierkegaardsche »Leidenschaft« – einbüßt. So 
wird das Denken, in seiner Perfektionierung, zwanghaft; der Denkakt selber er-
fährt gleichsam eine Sexualisierung: Das anfangs probeweise Handeln mit ge-
ringer energetischer Besetzung wird buchstäblich zur Ersatzhandlung – mit den 
verdrängungsbedingten Begleiterscheinungen von Systematisierung und Recht-
haberei.10  

Im Interesse ihres eigenen Wirklichkeitsbezuges, nach außen wie nach innen, 
kann es also nicht Aufgabe von Theorie sein, etwas ›zu‹ dieser Theorie abzu-
schließen. Dies wäre, als ob wir zu denken aufhörten. Wir hörten auf, Lücken – 
Wirkliches – zu erleben. Daran aber hindern uns Leidenschaft und Paradox des 
Denkens. Denken heißt weiter-, über die eigenen Resultate hinausdenken, den-
kend das soeben Gedachte überschreiten, korrigieren. Denkend komme ich we-
der bei der Wirklichkeit noch bei mir selbst an. Ich habe aber die Möglichkeit, 
mich gedanklich etwas anzuschließen, das ich nicht schon selber bin, auf das hin 
ich mich selbst zuallererst entfalten muss. Denken ist eine Weise, an dem, was 
Innen und Außen – in mir wie außerhalb meiner – in ihrer Differenz zusammen-
hält, teilzuhaben. Wir haben am Ganzen nur soweit teil, wie wir an der uns je-
weils begegnenden Differenz von Innen und Außen teilhaben, sie in unserem In-
neren durchlaufen. 

Richard Avenarius hat die gegebene Natürlichkeit unseres Weltbegriffs dar-
an festgemacht, dass wir uns, komplementär zur Lückenhaftigkeit der – inneren 
wie der äußeren – Wirklichkeit, immer schon in einer Umgebung vorfinden, sei 
es einer Gegend, sei es von Mitmenschen mitsamt dem, was sie ausdrücken. Die 
bloße Tatsache unseres Umgebenseins von etwas oder jemandem stellt etwas Si-
cheres vor allem Denken dar.11 So sicher einerseits unser Umgebensein von et-
was ist, so dynamisch und unsicher ist unser Verhältnis zu ihm: Der Horizont, 
der das uns Umgebende umgibt, entzieht sich uns unendlich. Wir lernen, uns im
sich uns Entziehenden zu halten, eben indem wir uns in die uns hier und heute 
bestimmende Differenz von Innen und Außen begeben.  

                                                
10  Vgl. Sigmund Freud: Bemerkungen über einen Fall von Zwangsneurose. A.a.O., Bd. 

VII, S. 100f. 
11  Vgl. Richard Avenarius: Der menschliche Weltbegriff. Berlin 2014, S. 23. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-002 - am 14.02.2026, 14:22:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


44 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Wir finden Halt, ohne einen letzten, festen Standpunkt einnehmen zu kön-
nen. Kein Standpunkt erlaubt uns, jenseits der uns aktuell bestimmenden Diffe-
renz von Innen und Außen das Ganze zu überblicken. Jeder Standpunkt ist sei-
nerseits von einem Horizont umsäumt, wie jeder weitere Standpunkt von einem 
weiteren Horizont umsäumt wird, der jenen ablöst. Für eben diese – der kierke-
gaardschen Leidenschaft des Denkens analogen – Erfahrung von Unendlichkeit 
steht Jaspers‘ Theorem eines uns »Umgreifenden« ein.12  

Was für das Ganze gilt, gilt ebenso sehr für uns selbst: Zu fragen, was und 
wer wir sind, heißt, uns unserer selbst aus dem, was uns haltend umgreift, was 
wir also nicht schon selber sind, zu vergewissern. Zu diesem Zweck nehmen wir, 
von einem metaperspektivischen Nirgendwo her, zugleich eine Innen- und Au-
ßenperspektive auf uns selber ein; wir blicken gleichsam in uns auf uns. Wir 
können in Bezug auf uns nur so weit objektiv sein, wie wir gleichzeitig unser 
subjektives Erleben hineinrechnen. Anders würden wir uns Gewalt antun. Ande-
rerseits würden wir uns, wenn wir uns ausschließlich aus unserer Innenperspek-
tive begriffen, als für uns selbst Verantwortliche verfehlen: Wir würden weder 
zum Du noch zu einem Wir kommen. Wir könnten, so wenig wir uns selber ver-
ständlich würden, irgendjemanden verstehen, d.h. ihn als ein Selbst zu nehmen 
wissen, vor dem wir uns selbst zurücknähmen. 

                                                
12  Vgl. Karl Jaspers: Vernunft und Existenz. Fünf Vorlesungen. Bremen 1947, S. 34f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-002 - am 14.02.2026, 14:22:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

