I Denken und Lernen

Denken ist, wie wir selber, ein Doppeltes. Einerseits stellt es das begriffliche In-
strumentarium bereit, dessen wir uns bedienen, um im Austausch mit unserer
Umwelt einen Ausgleich zwischen inneren Antrieben und &uleren Anspriichen
zu ermitteln. Andererseits ist es das Organ unserer Selbstentfaltung, welches uns
den Weg durch unser Leben weist. Welchen Weg wir nehmen werden, wird ab-
héngen von unserer Art und Weise, die Differenz von Innen und Auflen zu ab-
solvieren. Der Weg, den wir nehmen werden, ist unser Weg ihrer Bewéltigung.

Vorzeitigkeit des Denkens und Verspatung des Denkenden

Jedes Denken gibt sich zur Antwort auf die Innen-Auflen-Differenz, die ihm als
Anlass zugrunde liegt. Denken ist der metaperspektivische Vollzug des In-der-
Welt-Seins des jeweils Denkenden. Wie er denkt, fiihrt der Denkende sein Le-
ben. Fiihrt er es aber auch bei vollem Bewusstsein so? Sucht er tiberhaupt die
Kongruenz von Leben und Bewusstheit? Folgt der Denkende den Antworten
seines eigenen Denkens, bereit, von sich selber zu lernen? Wir kénnen nicht sa-
gen, warum wir denken, wie wir denken; dies, paradoxerweise, umso weniger, je
ndher wir unserem Denken kommen. Wir vermdgen nicht, denkenderweise die
Bedingung der Moglichkeit unseres eigenen Denkens zu erfassen und auszusa-
gen. Versuchten wir es, kimen wir gar nicht erst zum Denken. Auf der Suche
nach der Bedingung der Moglichkeit unseres Denkens gerieten wir in einen un-
endlichen Regress, in dem wir uns als schon Denkende vergéfen.

Ich finde mein Denken bereits mit mir vor. Gleichzeitig stellt mein Denken
eine Entscheidung dar: Ich muss jerzt denken. Denkend entscheide ich augen-
blicklich, wie ich mit meinem Wissen, seinen Festlegungen und Liicken, umge-
hen soll. Ich entscheide iiber mein Verhiltnis zu mir selber, dariiber, was in mei-
nem Leben einen Wert darstellen, was ihm Gewicht geben soll. Unter diesem
Entscheidungsdruck kommt mein Denken nicht dazu, seinen eigenen Grund ken-

- am 14.02.2026, 14:22:# Ops


https://doi.org/10.14361/9783839436325-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

34 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

nenzulernen. Es gelangt nicht zu seinem ersten Satz. Es sucht ihn vielmehr, hier,
jetzt, in und hinter der Diirftigkeit meines Wissens. Denkend verorte ich den
Grund meines Denkens zunehmend auBlerhalb dieses Wissens, hinter den sich
mir bietenden Erscheinungen. Nicht nur, dass sich mein Denken selbst nicht auf
den Grund kommt; es kommt auch zu keinem Ende bzw. dieses wire willkiir-
lich. Denken ist Weiterdenken. Denkend schiebe ich den letzten Satz meines
Denkens unendlich hinaus. Der vorgebliche Abschlusssatz verwandelt sich er-
neut in einen ersten Satz, das Ende in einen Anfang.

Denken ist jemandes Denken. Wie der Denkende sein Denken bereits mit
sich selber vorfindet, geht zugleich das Denken iiber den Denkenden hinaus; die-
ser folgt jenem. Andererseits denkt der jeweils Denkende immer schon so. Er ist
mit einem zu Denkenden befasst, das ihm gegeben ist, damit er es denkend ver-
gegenwartige. Ich erfahre mich, bevor ich zu denken anfange, zum Denken ge-
noétigt. Ich kann mich so wenig dieser N&tigung entziehen, wie ich eine Wahl
habe beziiglich der Art und Weise, wie ich denke. So wenig wir auf den Grund
unseres eigenen Denkens kommen, so wenig hort die Geschichte eines Gedan-
kens mit dem, der ihn denkt, auf. Sie fangt nicht einmal mit ihm an: Der Den-
kende verspitet sich je schon gegeniiber dem zu Denkenden. Im Mafle dieser
Verspatung muss er, soll das Gedachte fiir ihn und sein eigenes Leben Relevanz
haben, seinem eigenen Denken folgen. Andererseits liegen Gedanken, als offen-
gebliebene Fragen, liegen gelassene Probleme, bereits »in der Luftc. Sie werden
kontextuell vorgefunden, aktualisierend aufgegriffen und ins eigene, innere Re-
flexionsgeschehen hineingenommen; kurz, sie werden weitergedacht, d.h. in
neue Kontexte gestellt, um im besten Fall ihrerseits spiterhin von Anderen vor-
gefunden, aufgegriffen und weitergedacht zu werden.

Noch wo sich in einem Denken Neues artikuliert, ist dieses doch nur eine
Antwort auf etwas, das, unausgesprochen, schon da ist. Etwas ist latent spiirbar
und dréngt; etwas ist »an der Zeits, reif, von jemandem ausgedriickt zu werden.
Zugleich wird es auf dessen eigene, unverwechselbare, unvertretbare Weise aus-
gedriickt. Einerseits haben wir es nie mit einem komplett neuen, isolierten Ge-
danken zu tun, sondern immer schon mit einem Kontext, in dem er auftaucht und
aus dem heraus er von dem ihn Denkenden entfaltet wird. Andererseits wird sei-
ne Entfaltung von einem Individuum, und zwar auf dessen personliche, innerli-
che Weise geleistet.

Wie ist der Zusammenhang von Gedanke und dem, der ihn denkt, zu den-
ken? Als Teil des Gedankens, so, als fiihrte die Lebensgeschichte des Denkenden
zwangsldufig zu ihm? Da ist der Einwand des Psychologismus vor. Oder ist der
Gedanke von dem, der ihn denkt, strikt zu trennen, im Sinne eines von der Bio-
grafie des Denkenden abgelosten und abzulosenden Transzendentalen? Hier lédsst

- am 14.02.2026, 14:22:# Ops


https://doi.org/10.14361/9783839436325-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DENKEN UND LERNEN | 35

uns ein philosophischer Formalismus eingeschiichtert und unbefriedigt zurtick.
Konnen wir die menschliche Herkunftsspur eines Gedankens vollstindig von
ihm abwaschen, ohne dass er seine Nachvollzieh- und Handhabbarkeit verliert?
Ist dann, umgekehrt, alles Gedachte im Letzten blo subjektiv, ja, selbst unser
Bemiihen um Sachlichkeit und Selbstabstandnahme?

Denken ist nicht nur ein logisches, sondern auch ein psychisches Geschehen.
Entscheidend sind weniger Grundsatzfragen und die entsprechenden grundsétzli-
chen Antworten, sondern die individuellen Nuancen, Mischverhiltnisse und
Temperierungen, die jeder einerseits Denkende mitbringt, andererseits auszudrii-
cken sich bemiiht. Existenzphilosophen etwa wiirden dazu neigen, Gedanken als
EntduBerungen eines unfreiwillig zu lebenden, darin jedoch frei zu fithrenden
Lebens zu nehmen. In dieser Klammer spriche sich unsere eigene menschliche
Grundbefindlichkeit aus. Denken hieBe, unsere Zweifel und Angste, Hoffnungen
und Ambitionen bezogen auf unser eigenes Dasein durchzuarbeiten — dieselben
Emotionen und Affekte, die uns iiberhaupt erst zum Denken bringen.

Wir bewegen uns, wieder, in einem Zirkel: Denkend wird uns klar, dass wir
uns gegeniiber dem, was uns zum Denken bringt, von Anfang an verspiten. Eben
diese Verspitung ist der Moment der Philosophie: eine Enttduschung. Dies er-
klart denn auch das prominente Vorkommen von Topoi wie »Scheitern« und
»Tragik« in den verschiedenen Existenzphilosophien. Philosophie, als Erkennt-
nistheorie und -kritik genommen, hélt nicht minder Erniichterung bereit. Fiir sie
stellt ein Gedanke eine Anndherung an etwas dar, das uns nah und fern zugleich
ist. Danach wird uns unser Nachdenken iiber uns und die Welt sie und uns eher
fremder als vertrauter machen. Wir stoen auf Dinge wie »ldeen«, die das We-
sen der erscheinenden Wirklichkeit bestimmen, ohne selbst zu erscheinen; auf
ein »Ding an sich«, zu dem wir nie gelangten, so nah wir auch der Wirklichkeit
kommen mdogen; oder auf ein »Unbewusstes«, welches wir, als unser Innerstes,
nie ganz mit Bewusstsein werden ausfiillen konnen.

Nicht nur, dass wir, was uns selbst angeht, durchaus gut mit der von uns ini-
tiierten Unvertrautheit fahren; wir werden zunehmend freier in Bezug auf uns
selbst und die Welt, ndmlich entgegen noch unseren ureigensten Neigungen und
Vorbehalten, etwas iiber unser Selbst- und Weltverhéltnis zu lernen. Und den-
noch: Die unterschiedlichen Akzentuierungen, was Denken sei, geben Einstel-
lungen und Haltungen des jeweils Denkenden zu sich und der Wirklichkeit wie-
der, die bei aller erkenntniskritischen Methodik, deren er sich im Fortgang seines
Denkens bedient, in irgendeiner Form bereits in der Person des Denkenden be-
griindet sein muss. Aller gebotenen Objektivitit zum Trotz neigen wir aus uns
selbst nie ganz durchsichtigen Griinden mehr zur einen als zur anderen Frage-
stellung. Letztlich handelt es sich auch bei der paradigmatischen Differenz von

- am 14.02.2026, 14:22:# Ops



https://doi.org/10.14361/9783839436325-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

36 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

einer existenzphilosophischen Herangehensweise hier, die das Personale im
Denken in den Vordergrund stellt, und einer erkenntnistheoretischen bzw. -kriti-
schen dort, die gerade die personlichen Routinen in unserem Denken distanziert,
um komplementére Blickrichtungen auf die Welt und uns selber: hier von auen
nach innen, dort von innen nach auflen.

Doppelte Anpassung

Was beide Perspektiven eint, sind ihre blinden Flecken. Niemand sieht sein ei-
genes Sehen; niemand aber auch, und vor allem, was er nicht sieht. Es ist, so
Humberto Maturana und Francisco Varela', wie vor einem Spiegel zu stehen, wo
wir auf eine Weise uns selber sehen, wie wir es natiirlicherweise nie konnten,
nimlich als reflektierende Wesen.'

Wir reflektieren uns als schon und weiter Reflektierende. Wir kommen uns
selber dabei gar nicht nach. Was bleibt, ist zu erkennen, dass wir zum einen auf
immer nur vorldufige, zum anderen auf stets bestimmte — »strukturdeterminier-
te« — Weise erkennen; dass wir es sind, die erkennen. Wir erkennen, dass wir,
indem wir aus uns heraus, mit den Mitteln unserer Strukturdeterminiertheit, er-
kennen, die »operationale Geschlossenheit« unserer selbst als Erkennende reali-
sieren. Insofern ist auch Erkennen ein Handeln: das Hervorbringen einer Ganz-
heit — des Ganzen unserer selbst und Welt — in »struktureller Kopplung« an die
dulleren Verhiltnisse, in denen wir realiter leben. Als Erkennende sind wir
gleichwohl auch dariiber schon wieder hinaus. Wir sehen uns immer wieder neu
vor den Spiegel unserer selbst gestellt, um im Angesicht unseres Spiegelbilds
aufs Neue in uns auf uns selbst hin aufzubrechen.

Die philosophische Bemiihung zielt auf die eingesehene Vorldufigkeit allen
Wissens und damit auf seine Positivitit: Erst dem Denkenden wird Wissen zu
einem Wissen von etwas Konkretem, einem auf dieses konkrete Etwas begrenz-
ten Wissen. Umgekehrt weif3 sich auch das Denken als sich selbst nicht genug.
Es bleibt auf positiv Wissbares — Wahrnehmungen, Erfahrungen, Gelerntes — als
Anlass und Korrektiv angewiesen. Wissen gibt dem Denken Halt, wihrend uns
das Denken schon aus der vornehmlich wissensgeleiteten Bindung an uns und

*  Humberto R. Maturana (geb. 1928) und Francisco J. Varela (1946-2001), chilenische
Biologen und Philosophen.

1 Vgl. im Folgenden Humberto R. Maturana und Francisco J. Varela: Der Baum der Er-
kenntnis. Die biologischen Wurzeln menschlichen Erkennens. Miinchen 1987, S. 29,
36, 100 und 107.

- am 14.02.2026, 14:22:# Ops


https://doi.org/10.14361/9783839436325-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DENKEN UND LERNEN | 37

die Wirklichkeit herauszulosen beginnt. In dem Schwindelgefiihl, das das Den-
ken im Denkenden damit ausldst, sieht Platon’ den Anfang von Philosophie
iiberhaupt.®

Es ist geradezu die Aufgabe der Philosophie, uns in unserem Wissen und
Meinen zu destabilisieren, um uns auf eine sowohl umfassendere als auch subti-
lere Weise neu zu stabilisieren. Anders konnten wir nicht von Denken als einem
Lernprozess sprechen. Wir selbst, als geistbegabte, innengeleitete Wesen, noti-
gen uns diesen Prozess auf. In Schwindel geraten, geraten wir nicht blof3 aus un-
serer Bahn, sondern beginnen, in uns auf etwas auBerhalb von uns hinzubewe-
gen: zu werden. Subjektivitidt und Objektivitét, Innen und Auflen werden fiir den
Moment des Schwindels ununterscheidbar: Ich 6ffne mich etwas, das sich, in-
dem es sich mir 6ffnet, mich mir selbst 6ffnet.

Was uns destabilisiert, bereitet uns darauf vor, uns auf hoherer Ebene, ler-
nend, zu stabilisieren. Es bringt uns dahin, weiter, iiber dieses Jetzt hinaus, zu
denken. Was uns weiterdenken ldsst, ist unser Denken auf seiner Suche nach ei-
nem Ausweg aus dem Schwindel, von dem es in Gang gesetzt worden ist. Wei-
terdenkend kldrt und erklért sich unser eigenes Denken auf das nichst zu errei-
chende Niveau hin bzw. von diesem her. Wir kldren und erkldren uns uns selber
als lernfahige Wesen, die, weiterdenkend, sich selbst immer schon voraus sind;
die in der Lage sind, sich selber — konditioniert von einer vorgefundenen Innen-
AuBen-Differenz — in Hinblick auf ihre eigene Weiterentwicklung zu destabili-
sieren.

Jean Piaget, der mit langem empirischen Atem bei Kindern dem Werden
menschlicher Intelligenz nachforschte, nennt diese Fahigkeit »freiwillige Selbst-
dezentrierung«’. Freiwillig ist die Selbstdezentrierung insoweit, als wir, von au-
Ben angestoBen, uns dazu bereitfinden, uns zugunsten des jeweils zu Lernenden
aus unserer selbstzentrierten Perspektive zu 16sen. Um einer aktuellen Problem-
losung willen suchen wir einem auen Wahrgenommenen innerlich gerecht zu
werden. Im Verlauf unserer inneren Anpassung daran vergessen wir uns als
Wahrnehmende ans Wahrgenommene. Einerseits lernen wir >etwas¢; anderer-
seits bekommen wir lernenderweise einen Begriff von der Beschrénktheit unse-
rer Wahrnehmungsweise, unserer Irrtumsféhigkeit, die durch kein Lernen getilgt
werden kann, da sie uns, im Gegenteil, erst zu lernen nétigt.

*  Platon (427-347 v. Chr.), griechischer Philosoph. Schiiler des Sokrates (469-399).

2 Vgl. Platon: Theaitetos 155D. — Siehe auch: Humberto R. Maturana und Francisco J.
Varela: Der Baum der Erkenntnis, S. 258f.

3 Vgl. im Folgenden Jean Piaget: Abrifl der genetischen Epistemologie. Freiburg im
Breisgau 1980, S. 129.

- am 14.02.2026, 14:22:# Ops



https://doi.org/10.14361/9783839436325-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

38 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

Lernend ndhern wir uns einer Objektivitdt an, die in ihrer Unerreichbarkeit
einen Horizontwert darstellt, dem auf unserer Seite ein Prozesswert — eben das
Lernen — gegeniibersteht. Es handelt sich hierbei um einen doppelwertigen An-
passungsvorgang: nach auflen ans zu begreifende Objekt (Akkommodation) so-
wie nach innen, wo das lernende Subjekt das Begriffene seinen eigenen Bediirf-
nissen angleicht (Assimilation). Das Subjekt nahert sich der Wirklichkeit sowohl
per Wahrnehmung, sensorisch, als auch motorisch, kraft der von ihm selber aus-
gehenden Einstellungen, Handlungen und Bewegungen. Beides zusammen
macht den Prozess permanenten Versuch-und-Irrtums, einer Art Dauerstolpern
und Wiederaufstehen, aus.

Unfreiwillige Freiwilligkeit

Selbstdezentrierungen sind freiwillig und unumgénglich zugleich. Das zeigt sich
am Ubergang vom kindlichen zum erwachsenen Denken (der gewisserweise nie
abgeschlossen ist) wie, im Groflen, an der Geschichte der Astronomie. Diese
stellt das Paradigma eines menschheitlichen Lernprozesses schlechthin dar, der
in der sukzessiven Aufgabe geo- und anthropozentrischer — im weitesten Sinne
egozentrischer — Positionen besteht. Was uns nicht davon abhélt, immer wieder
neu in einen gleichsam natiirlichen naiven Realismus zuriickzufallen. So bleibt
nichts néchstliegender, als die Erde als fest und die Sonne als auf- und unterge-
hend zu erleben; so wie unser Ich, selbst wenn wir um seine Illusion wissen, fiir
uns selber notwendig und Halt gebend ist. Auch wenn wir, um zu lernen, nicht
umhin koénnen, uns denkenderweise infrage zu stellen, so gibt doch dasselbe
Denken Mittel und Weg unserer Anpassungen an die uns bestimmenden Le-
bensbedingungen vor. Dies allein erklért und rechtfertigt unseren naiven Alltags-
realismus: Um unseres eigenen Selbsterhalts willen dreht sich die Welt, alles, um
uns selbst. Demgegentiber stellt jegliche philosophische (Selbst-)Hinterfragung
ein fiir unsere Weiterentwicklung und Fortbestand einerseits notwendiges, ande-
rerseits kiinstlich bleibendes Korrektiv dar.*

Das lernende Subjekt kann sich nur insoweit selbstverlustfrei dezentrieren,
wie seine senso-motorischen Lernhandlungen mit der Bildung tragfdhiger inne-
rer — mit Piaget zu sprechen: operativer — Strukturen einhergeht, die sein Ich bil-
den und stirken. In dem Mafe, wie sich in und dank der Herausbildung dieser
Strukturen Gelerntes festigt, wird unser Inneres zunehmend aufnahmebereiter

4 Vgl. Ernst Mach: Die Analyse der Empfindungen und das Verhéltnis des Physischen
zum Psychischen, S. 26, 30 und 290f.

- am 14.02.2026, 14:22:# Ops


https://doi.org/10.14361/9783839436325-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DENKEN UND LERNEN | 39

und -fdhiger. Lernen erweist sich als Grenzerfahrung und -verarbeitung in ei-
nem: Das Subjekt umkreist das zu erkennende Objekt, indem es sich selber de-
zentriert, wiahrenddessen sich im Zuge seines Erkennens im Subjekt ein neues
Wirklichkeitsbild aufbaut und mit ihm ein an seiner eigenen Lernfahigkeit ge-
stirktes Ich. Objektivitdt, als Ideal zu erkennender Wirklichkeit, ist nach Piaget
nur in Form »approximierender Rekonstruktion«, zangenhaft — als Beieinander
von objektzugewandter Selbstdezentrierung und subjektstabilisierender Ichbil-
dung —, zu denken.

Denkend — wiederum in Piagets Begrifflichkeit: operativ agierend — begeben
wir uns auf die exzentrische Suche nach der uns bestimmenden Wirklichkeit, um
uns dariiber neu zu zentrieren. Wir nidhern uns von der Grenze her, an die wir in
uns stoBen: die Differenz von Innen und AuBlen. Egal, in welche Richtung wir
gehen, ob nach innen, ob nach auflen, wir bleiben von ihr bestimmt. Denkend
konfrontieren wir uns mit dem uns Bestimmenden, wihrend wir nach einem
Dritten von Innen und Auflen fahnden, das uns einen Ausweg aus deren Bedrin-
gung bietet. Denkend suchen wir nichts als nach Auswegen. Deswegen auch
denken wir weiter, iiber das bereits Gedachte hinaus. Deswegen auch ist Denken
Lernen. Wir lernen, indem wir per Dezentrierung iiberstindige Uberzeugungen
ab- und neue, angemessenere Operationsstrukturen aufbauen. Wir arbeiten der
Angemessenheit durch Selbstreflexion, approximativ, vor. Dabei hilft uns Philo-
sophie, indem sie uns nicht nur etwas, eine Sache, lehrt, sondern uns von unse-
rem eigenen Denken, unserer schieren Lernfahigkeit lernen 1ésst.

Wir werden zum Lernen genétigt — notigen uns selbst dazu. Allzu gerne
blieben wir die, die wir sind. Dass uns dies nicht gegeben ist, dafiir ist gerade
unser Wunsch nach Beharrung ein Zeichen: Etwas in uns weill um das Unhaltba-
re dieses Wunsches. Insofern sind wir uns noch in unseren Erstarrungen voraus.
Wenn wir uns, sei es aufgrund eines dulleren Widerstands, sei es einer inneren
Unzufriedenheit, zu lernen gezwungen sehen, so greifen wir auf eben dieses Vo-
raussein zuriick. Wir finden in einen Abstand zu uns, der uns bereit macht, aus
uns herauszugehen. Wir machen uns den Zwang zum Lernen zu eigen, nehmen
von ihm — uns selber — alle Fremdbestimmtheit weg: Wir verwandeln Zwang in
Bediirfnis, nehmen, was uns bestimmt, zum Material unserer Selbstreflexion.

Was uns lernen lisst, sind letztlich wir selbst. Wir sind keine unbeschriebe-
nen Blitter. Genau deswegen ist das Reiz-Reaktions-Schema ein nicht nur fiir
das Lernen, sondern fiir die Erklarung jeglichen Verhaltens untaugliches Modell.
Unser Verhalten stellt niemals einen absoluten Neuanfang dar, sondern nimmt
immer schon auf bestehende Assimilationsstrukturen unseres Organismus Be-
zug. Diese stellen immer schon die Norm bereit, innerhalb deren Grenzen unser
Lernen auf spezifische, unsere je eigene Weise vonstattengeht — wie es, umge-

- am 14.02.2026, 14:22:# Ops


https://doi.org/10.14361/9783839436325-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

40 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

kehrt, dabei hilft, unsere zur Verfiigung stehenden Assimilationsstrukturen zu
wahren.’

Von AuBerem angestoBen, beginnen wir, uns in unserem Inneren zu bewe-
gen. Aus dieser Bewegung heraus entwickeln wir uns weiter. Wer und wo wir
am Ende dieser Entwicklung sein werden, wissen wir nicht. Was wir wissen, ist,
dass alle Entwicklung in den Grenzen unseres objektiven Selbst (die wir nicht
kennen) stattfindet. Auf dem Weg unserer freiwilligen Selbstdezentrierungen
konnen wir nicht komplett in die Irre, uns im Ganzen verloren gehen. Unsere
Angste und Zweifel in Hinblick auf unser Werden erinnern uns nur daran, dass
es kein Werden ohne Lernen, kein Lernen ohne Selbstdezentrierung, keine
Selbstzentrierung ohne Grenzerfahrung, duere wie innere, gibt. So vermogen
wir uns Uberhaupt nur dariiber zu erhalten, dass wir Verédnderungen im Aufen
innerlich vorwegnehmen. Wir finden, nach Teilhard de Chardin*, nur Halt in
uns, sofern wir in uns in neue Rdume vordringen, daran, dass wir auf immer
komplexere Weise wir selbst werden. Vertiefte Selbstzentrierung besteht aber
gerade nicht in einer sich verengenden Egozentrik, sondern darin, dass wir uns
mehr und mehr dem, was wir nicht schon selber sind, 6ffnen. Wir zentrieren uns,
indem wir nach drauflen schauen, uns in unserer Schau mit unserer Umwelt ver-
einen, in unserer Vereinigung mit ihr an ihrer Selbstbewegung partizipieren.’

In zunehmender Einsicht darin, was uns vonseiten der Wirklichkeit — inner-
lich wie duBerlich — bestimmt, lernen wir, uns aus eigener Kraft, aus der uns je
schon eigenen Selbstbewegung heraus, zu verdndern. Zuerst mgen wir uns aus
Angst oder Bequemlichkeit dagegen wehren; die antizipierten Konsequenzen
unseres Beharrens lassen uns jedoch den kleineren Schmerz der freiwilligen
Selbstdezentrierung jenen vorziehen. Indem wir aus uns heraus-, iber uns hin-
ausgegangen wiren, wiirden wir im Riickblick nicht nur kliiger geworden, son-
dern bereits klug gewesen sein: Wir hitten zum Lernen weniger einen dufleren
Anlass gebraucht, als dass wir bereits nach der Logik unserer inneren Weiter-
entwicklung gehandelt haben.

Es ist dieser Aspekt eines zwar von aullen angestoenen, letztlich aber frei-
willigen Lernens, vor dem die Unterschiede zwischen existenzphilosophischen
Fragestellungen einerseits und erkenntnistheoretischen andererseits sich zuse-

5 Vgl. Jean Piaget: Meine Theorie der geistigen Entwicklung. Frankfurt/M. 1988,
S. 32ff.

*  Pierre Teilhard de Chardin (1881-1955), franzosischer Jesuitenpater. Geologe und
Paldontologe, war mitbeteiligt an den Ausgrabungen, bei denen der sog. Peking-
mensch entdeckt wurde.

6 Vgl Pierre Teilhard de Chardin: Der Mensch im Kosmos. Miinchen 1981, S. 173f.

- am 14.02.2026, 14:22:# Ops


https://doi.org/10.14361/9783839436325-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DENKEN UND LERNEN | 41

hends verwischen. Das existenzphilosophische Ideal eines auf freie, authentische
Weise zu fithrenden Lebens kann nicht umhin, sich mit Fragen nach einer Wirk-
lichkeit zu befassen, die unserer Freiheit gerade Widerstand bietet. Die Selbstbe-
stimmtheit unseres individuellen Lebens hat sich stets in den Grenzen des Gege-
ben- und Bestimmtseins dieses Lebens durch Faktoren zu vollbringen, die unse-
rem Einfluss entzogen sind. Karl Jaspers nennt sie »Grund-« bzw. »Grenzsituati-
onen«.” Sie umschreiben unsere schiere biologische Bedingtheit wie unser histo-
risches Bestimmtsein, wie auch unser bleibendes Unterworfensein von Zufall
und Schuld. Sie bieten uns Gelegenheit, uns aus unserer Differenz zum uns de-
terminierenden Auflen selbst in Besitz zu nehmen, uns gerade an den uns gesetz-
ten Grenzen als innerlich indeterminiert zu erleben — woraus wir denn tiberhaupt
erst die Kraft beziehen, um unsere Freiheit, gegebenenfalls um unser Leben zu
kédmpfen.

Auf der anderen Seite sieht sich noch derjenige, der, rein sachlich, einer von
ihm selber unterschiedenen Wirklichkeit nachzuforschen sucht, auf die subjekti-
ven Antriebe eines Erkenntniswillens verwiesen. So sehr er sich auch am Er-
kenntnisideal der Objektivitit orientiert, entgeht er doch nicht seiner eigenen
Subjektivitdt. Auch der sich von Subjektivitit versuchsweise freimachende Wis-
senschaftler bleibt in irgendeiner Hinsicht ein von Sehnsucht, Ehrgeiz und Sorge
geleiteter Mensch. Wiirden wir nicht unsere Antriebe und Ziele in unsere ins
Uberpersonliche gehenden Unternehmungen einrechnen und reflektieren, geriete
uns dies wohl oder iibel zum Nachteil des Gliickens unseres eigenen Lebens.

Die Liicke und der natiirliche Weltbegriff

Alles, noch die luzideste Welt-, die riickhaltloseste Innenschau, bleibt Stiickwerk
gemessen an dem, worauf sie schaut. In welche Richtung ich auch blicke, immer
hinke ich als Erkennender hinter dem zu Erkennenden her. Dies zu wissen,
macht Soren Kierkegaard™ zufolge Leidenschaft und Paradox des Denkens aus:

7 Vgl. im Folgenden Karl Jaspers: Philosophie II: Existenzerhellung. Berlin — Heidel-
berg — New York 1973, S. 201ff.

*  Soren Kierkegaard (1813-1855), danischer Theologe und Philosoph, auf den Begriff
und Sache moderner Existenzphilosophie zuriickgeht. Mit seiner Hervorhebung der
einzelnen Existenz ist er Gegner aller systematischen Philosophie, insbesondere der
dialektischen Georg Friedrich Wilhelm Hegels (1770-1831).

- am 14.02.2026, 14:22:# Ops



https://doi.org/10.14361/9783839436325-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

42 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

Denkend stofle ich auf ein Nichtdenkbares, wihrend ich denkend schon iiber
mich als Denkenden hinausgehe.®

Selbst wenn ich, konstruktivistisch gedacht, die Wirklichkeit, die ich drau3en
zu erkennen meine, in meinem Gehirn erzeuge, so bleibe ich doch einer Wirk-
lichkeit tiberantwortet, die mich zu eben dieser Erzeugung beféhigt, indem sie
mich etwa mit einem Gehirn ausgestattet hat. Sie ist eben bloB nicht eine eindeu-
tig dupfere Wirklichkeit. Oder andersherum: Noch die Theorie von einer Wirk-
lichkeit, welcher auch immer, ist ein Reflex dieser Wirklichkeit. Subjekt und
Objekt der Erkenntnis sind so wenig voneinander zu trennen, wie sie ineinander
aufgehen. Beide sind vielmehr sowohl iiber die sie bestimmende Innen-Auflen-
Differenz miteinander verbunden als auch voneinander getrennt. Die Liicke zwi-
schen Theorie und der Wirklichkeit, von der die Theorie erzihlt (sei es auch, um
die Annahme einer Wirklichkeit im Ganzen radikalkonstruktivistisch durchzu-
streichen), ist theoretisch nicht zu schlieBen. Wiirde sie geschlossen, verlore die
Theorie ihren Gegenstand und wiirde aufhoren, tiberhaupt eine Theorie von ir-
gendetwas zu sein.

Gewisserweise ist jedes einzelne zu lebende Leben eine solche Liicke, die es
mit sich selbst — in Absolvenz der es bestimmenden Innen-Auflen-Differenz —
iiberbriickt. Eine solche Uberbriickung par excellence stellt »Denken« dar. Freud
unterscheidet zwischen ontogenetisch primdren und sekundidren Denkvorgiangen
— wobei erstere weniger schon Denk- als zunidchst nur Wahrnehmungsvorgénge
darstellen.” So zappelt und schreit der Séugling, bis er die Mutterbrust oder die
Flasche bekommt. Den direkten, wenn auch zeitlich versetzten Zusammenhang
des einen — des eigenen Zappelns und Schreiens — mit dem anderen — der erfah-
renen Zuwendung und Befriedigung von aulen — erlebt der Sdugling als » Wahr-
nehmungsidentitit« von Innerem (Durst, Schreien) und AuBerem (Milch, Zu-
wendung). Im Mafle seines inneren und duferen Wachstums in eins mit der
erfahrenen Verzogerung oder gar Versagung der ersehnten Befriedigung lernt er
immer besser, die Differenz von Wunsch und Befriedigung zu ertragen. Er lernt,
die Erfiillungen seiner Wiinsche zunehmend mit Verzogerungen und Umwegen,
wenn nicht sogar mit deren realen Begrabungen, in Verbindung zu bringen. An
die Stelle der friihkindlichen Wahrnehmungsidentitdt von Innen und Auflen im
Augenblick der oralen Wunscherfiillung wird die »Denkidentitét« der erfahrenen
Differenz von Innen und AuBen in eins mit der Erfahrung ihrer geleisteten Uber-

8 Vgl. Soren Kierkegaard: Philosophische Brosamen und Unwissenschaftliche Nach-
schrift. Miinchen 1976, S. 48f.

9 Vgl. im Folgenden Sigmund Freud: Die Traumdeutung. A.a.O., Bd. II, S. 539f. und
571f.

- am 14.02.2026, 14:22:# Ops


https://doi.org/10.14361/9783839436325-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DENKEN UND LERNEN | 43

briickungen treten. Damit geht eine energetische ErmaBigung und Verlagerung
der erlebten Intensitédt der Differenz von Wunsch in und durchs Denken einher —
bis sich schlieBlich das Denken als rationalisierender Sekundirprozess von sei-
nem symbiotisch-bediirftigen Urbild im Ganzen emanzipiert. Das Denken be-
ginnt, sich selbst genug zu sein, um den Preis, dass es mehr und mehr seine
Uberbriickungsfunktion — die kierkegaardsche »Leidenschaft« — einbiiBt. So
wird das Denken, in seiner Perfektionierung, zwanghaft; der Denkakt selber er-
fahrt gleichsam eine Sexualisierung: Das anfangs probeweise Handeln mit ge-
ringer energetischer Besetzung wird buchstéblich zur Ersatzhandlung — mit den
verdrangungsbedingten Begleiterscheinungen von Systematisierung und Recht-
haberei."

Im Interesse ihres eigenen Wirklichkeitsbezuges, nach aulen wie nach innen,
kann es also nicht Aufgabe von Theorie sein, etwas >zu< dieser Theorie abzu-
schlieen. Dies wire, als ob wir zu denken aufhorten. Wir horten auf, Liicken —
Wirkliches — zu erleben. Daran aber hindern uns Leidenschaft und Paradox des
Denkens. Denken heiflt weiter-, tiber die eigenen Resultate hinausdenken, den-
kend das soeben Gedachte iiberschreiten, korrigieren. Denkend komme ich we-
der bei der Wirklichkeit noch bei mir selbst an. Ich habe aber die Moglichkeit,
mich gedanklich etwas anzuschlieen, das ich nicht schon selber bin, auf das hin
ich mich selbst zuallererst entfalten muss. Denken ist eine Weise, an dem, was
Innen und AuBlen — in mir wie auBerhalb meiner — in ihrer Differenz zusammen-
hilt, teilzuhaben. Wir haben am Ganzen nur soweit teil, wie wir an der uns je-
weils begegnenden Differenz von Innen und Aufen teilhaben, sie in unserem In-
neren durchlaufen.

Richard Avenarius hat die gegebene Natiirlichkeit unseres Weltbegriffs dar-
an festgemacht, dass wir uns, komplementdr zur Liickenhaftigkeit der — inneren
wie der duBeren — Wirklichkeit, immer schon in einer Umgebung vorfinden, sei
es einer Gegend, sei es von Mitmenschen mitsamt dem, was sie ausdriicken. Die
bloBe Tatsache unseres Umgebenseins von etwas oder jemandem stellt etwas Si-
cheres vor allem Denken dar.'' So sicher einerseits unser Umgebensein von et-
was ist, so dynamisch und unsicher ist unser Verhéltnis zu ihm: Der Horizont,
der das uns Umgebende umgibt, entzieht sich uns unendlich. Wir lernen, uns im
sich uns Entziehenden zu halten, eben indem wir uns in die uns hier und heute
bestimmende Differenz von Innen und Auflen begeben.

10 Vgl. Sigmund Freud: Bemerkungen iiber einen Fall von Zwangsneurose. A.a.O., Bd.
VIIL, S. 100f.
11 Vgl Richard Avenarius: Der menschliche Weltbegriff. Berlin 2014, S. 23.

- am 14.02.2026, 14:22:# Ops


https://doi.org/10.14361/9783839436325-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

44 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

Wir finden Halt, ohne einen letzten, festen Standpunkt einnehmen zu kon-
nen. Kein Standpunkt erlaubt uns, jenseits der uns aktuell bestimmenden Diffe-
renz von Innen und Auflen das Ganze zu tiberblicken. Jeder Standpunkt ist sei-
nerseits von einem Horizont umsdumt, wie jeder weitere Standpunkt von einem
weiteren Horizont umsdumt wird, der jenen ablost. Fiir eben diese — der kierke-
gaardschen Leidenschaft des Denkens analogen — Erfahrung von Unendlichkeit
steht Jaspers® Theorem eines uns »Umgreifenden« ein.'

Was fiir das Ganze gilt, gilt ebenso sehr fiir uns selbst: Zu fragen, was und
wer wir sind, heilt, uns unserer selbst aus dem, was uns haltend umgreift, was
wir also nicht schon selber sind, zu vergewissern. Zu diesem Zweck nehmen wir,
von einem metaperspektivischen Nirgendwo her, zugleich eine Innen- und Au-
Benperspektive auf uns selber ein; wir blicken gleichsam in uns auf uns. Wir
konnen in Bezug auf uns nur so weit objektiv sein, wie wir gleichzeitig unser
subjektives Erleben hineinrechnen. Anders wiirden wir uns Gewalt antun. Ande-
rerseits wiirden wir uns, wenn wir uns ausschlieSlich aus unserer Innenperspek-
tive begriffen, als fiir uns selbst Verantwortliche verfehlen: Wir wiirden weder
zum Du noch zu einem Wir kommen. Wir kdnnten, so wenig wir uns selber ver-
standlich wiirden, irgendjemanden verstehen, d.h. ihn als ein Selbst zu nehmen
wissen, vor dem wir uns selbst zuriickndhmen.

12 Vgl. Karl Jaspers: Vernunft und Existenz. Fiinf Vorlesungen. Bremen 1947, S. 34f.

- am 14.02.2026, 14:22:# Ops



https://doi.org/10.14361/9783839436325-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

