
Säkularisierung

Hanna Fülling

„Nun sag‘, wie hast du‘s mit der Religion“ (Goethe)? Die Gretchenfrage wird
seit langer Zeit nicht nur im Hinblick auf das Individuum, sondern auch
in Bezug auf gesamtgesellschaftliche Entwicklungen, also die gesellschaftli‐
chen Institutionen und Strukturen, diskutiert. „Religious believers are likely
to be found only in small sects, huddled together to resist a worldwide
secular culture“ (Berger 1968), prognostizierte der Soziologe Peter Berger
noch in den 1960er Jahren für das 21. Jahrhundert. Seither wurde über diese
Säkularisierungsdiagnose viel gerungen. Vor allem Entwicklungen wie die
sog. Islamische Revolution im Iran, das Erstarken eines christlichen Funda‐
mentalismus in den USA sowie die enorme Resonanz für Pfingstbewegun‐
gen in Südamerika und Ostasien führten dazu, dass viele Soziologinnen
und Soziologen die Diagnose eines voranschreitenden Bedeutungsverlusts
von Religion infrage stellten und Theorien von einer „Rückkehr der Reli‐
gionen“ (Riesebrodt 2000) oder einer „Wiederkehr der Götter“ (Graf 2007)
vermehrt Zuspruch erfuhren. Aber was genau besagt die These von der
„Säkularisierung“ eigentlich? Und ist sie durch die genannten Entwicklun‐
gen widerlegt? Bevor aktuelle Debatten erläutert werden, soll zunächst eine
Betrachtung der Begriffsgeschichte ein differenzierteres Verständnis des
Säkularisierungskonzepts ermöglichen.

Begriffsgeschichte

In der Genese des Säkularisierungsbegriffs können drei Entwicklungs‐
schritte voneinander unterschieden werden (vgl. Barth 1998, 603): sein
Vorkommen im kanonischen Recht, sein Übergang in den Rechtsbereich
von Staat und Kirche sowie die nachfolgende Umwandlung zu einem
ideenpolitischen und gesellschaftstheoretischen Begriff. „Secularisieren“ ist
im Rahmen des Westfälischen Friedens im Jahr 1648 erstmalig verwen‐
det worden und bezeichnete damals einen innerkirchlichen Vorgang: den
Wechsel vom Status des Ordensgeistlichen zum Weltgeistlichen, also eine
Hinwendung des Geistlichen zu einer weltlichen Gemeinschaft (vgl. Lübbe

249

https://doi.org/10.5771/9783748947806-249 - am 24.01.2026, 13:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2003, 26f ). Anschließend ging der Begriff in das Recht über. So wurde im
ausgehenden 18. Jahrhundert unter „Säkularisation“ die Überführung kirch‐
lichen Eigentums an weltliche Herrscher verstanden. Diese historischen
Säkularisationen erreichten 1803 im Reichsdeputationshauptschluss ihren
Höhepunkt. Damals wurde kirchliches Vermögen in großem Umfang dem
Staat zugeführt. Dieser Prozess ist bis heute die wesentliche historische
Grundlage für die Zahlungen der Staatsleistungen an die Kirchen (vgl.
Fülling 2020, 411 – 427).

Im 19. Jahrhundert wurde der Begriff aus diesem engen rechtlichen Kon‐
text gelöst und erfuhr eine Erweiterung und ideenpolitische Aufladung
(vgl. Lübbe 2003, 34). Säkularisierung wurde zu einer Chiffre für bestimm‐
te geistes-, religions- und sozialgeschichtliche Wandlungen im Horizont
von Neuzeit, Aufklärung und Moderne. Die politisch-weltanschauliche
Aufladung des Begriffes geht zum einen auf den Einfluss der Deutschen
Gesellschaft für Ethische Kultur (D.G.E.K.) zurück, welche die Säkularisie‐
rung positiv konnotierte und sie als eine notwendige Befreiung von einem
überbordenden Einfluss der Kirchen betrachtete (vgl. ebd., 56). Ähnliche
Freidenkergruppen entwickelten sich auch in Frankreich, England und
Nordamerika (vgl. Barth 1998, 604). Erst der Soziologe Max Weber und
die Theologen Ernst Troeltsch und Wilhelm Dilthey gebrauchten den Säku‐
larisierungsbegriff als einen beschreibenden Begriff und verwendeten ihn,
um die Entstehung der modernen Welt zu analysieren. So stellte etwa Max
Weber in seinen Untersuchungen über die Auswirkungen der protestanti‐
schen, puritanischen Ethik auf die Entstehung des Kapitalismus fest, dass
Religion einen wesentlichen Einfluss auf die Rationalisierungsprozesse der
modernen Welt ausgeübt habe (vgl. Weber 2016).

Ungeachtet seiner Verwissenschaftlichung war der Begriff in den 1920er
Jahren in kirchlichen Kreisen klar negativ konnotiert und wurde als an‐
tichristliche Entwicklung begriffen (vgl. Lübbe 2003, 105). Während des
Zweiten Weltkriegs verlor sich diese Polarisierung wie auch die Bedeutung
des Säkularisierungsdiskurses insgesamt. Auch nach dem Krieg konnte eine
Distanzierung zum Säkularisierungsansatz beobachtet werden, die in der
Lesart begründet war, dass die Nazi-Herrschaft eine Folge der Säkularisie‐
rungsprozesse gewesen sei (vgl. ebd., 112).

Eine neue innerkirchliche Konjunktur des Säkularisierungsdiskurses
wurde nicht zuletzt durch den Theologen Friedrich Gogarten angestoßen,
der die wirkmächtige Unterscheidung zwischen der Säkularisierung und
dem Säkularismus einführte. Säkularisierung galt ihm nicht als Abfall vom
Christentum, sondern als Verwirklichung des christlichen Gott-Welt-Ver‐

Hanna Fülling

250

https://doi.org/10.5771/9783748947806-249 - am 24.01.2026, 13:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hältnisses (Gogarten 1953, 139). Den Säkularismus hingegen beschrieb er
als entartete Form der Säkularisierung, welche der Religion feindlich ge‐
genüberstehe.

Neben solchen innerkirchlichen Diskursen entwickelte auch die Sozio‐
logie im Anschluss an Weber und Troeltsch einen neuen Zugang zum
Säkularisierungsbegriff. Dabei wurde die Beziehung des Protestantismus
zur Entstehung der modernen Welt untersucht und sowohl positive als
auch negative, also ambige Wirkungszusammenhänge aufgezeigt.

Und auch die Rechtswissenschaft befasste sich mit der Säkularisierung,
indem sie vor allem die politischen und verfassungsrechtlichen Aspekte der
Trennung von Staat und Religion in den Blick nahm. Klassisch sind hierfür
die Aussagen Ernst-Wolfgang Böckenfördes geworden, der hervorhob, dass
„der freiheitliche, säkularisierte Staat [...] von Voraussetzungen [lebt], die
er selbst nicht garantieren kann“ (Böckenförde 2007, 8). Der Bundesverfas‐
sungsrichter versuchte den religiösen Bürgern und Bürgerinnen damit zu
vermitteln, dass ihnen der säkulare Staat Handlungsräume eröffne und auf
ihre Verantwortungsübernahme angewiesen sei.

Der Blick auf die Begriffsgeschichte macht bereits die Vielschichtigkeit
der Diskurse zur Säkularisierung deutlich. Um die in gegenwärtigen Säku‐
larisierungsdiskursen manifestierte Verknüpfung zwischen der Modernisie‐
rung von Gesellschaften und einem Bedeutungsverlust von Religion zu
fassen, ist es erforderlich, die Kernannahmen von Säkularisierungstheorien
zu betrachten.

Kernelemente von Säkularisierungstheorien

Säkularisierungstheorien gehen von einem Bedeutungsverlust von Religion
in modernisierten Gesellschaften als einem langfristigen, übergeordneten
Trend aus. Dabei werden mit der Mikro-, der Meso- und der Makroebene
verschiedene Wirkungsebenen der Säkularisierungsprozesse unterschieden.
Der belgische Soziologe Karel Dobbelaere analysiert, dass sich Säkularisie‐
rung auf der Makroebene darin ausdrücke, dass religiöse Autoritäten ihren
Einfluss auf andere gesellschaftliche Bereiche wie die Politik, die Familie
und die Wirtschaft einbüßen. Dies wird als eine Folge der funktionalen
Ausdifferenzierung von modernisierten Gesellschaften betrachtet. Auf der
Mesoebene beobachtet Dobbelaere, dass der religiöse Einfluss auf andere
Institutionen abgenommen hat, was er als eine Folge von Demokratisie‐
rung und Professionalisierung der Institutionen interpretiert. Auf der Mi‐

Säkularisierung

251

https://doi.org/10.5771/9783748947806-249 - am 24.01.2026, 13:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kroebene finde hingegen weniger ein Rückgang individueller Religiosität
als vielmehr ein Kontrollverlust religiöser Autoritäten über das Individuum,
dessen Lebensweg, Religiosität und Spiritualität statt. Dobbelaere konsta‐
tiert demnach auf der Mikroebene keinen Bedeutungsverlust von Religion,
sondern hält einen Formenwandel des Religiösen für wahrscheinlicher.
Der Soziologe Steve Bruce widerspricht dieser Annahme und versteht die
Veränderung des Religiösen auf der Mikroebene stattdessen als gravierende
Abnahme der persönlichen Bedeutung von Religion. Allerdings beschreibt
auch er Säkularisierung nicht als völliges Verschwinden von Religion oder
gar als Ausbildung einer bewussten Areligiosität, sondern vielmehr als Ent‐
wicklung hin zu einer starken Indifferenz gegenüber Religion (vgl. Bruce
2002, 240).

Der Religionssoziologe José Casanova hat durch Studien über eine neue
Sichtbarkeit von Religion darauf hingewiesen, dass Säkularisierung nicht
mit der Privatisierung von Religion gleichgesetzt werden könne. Vielmehr
müsse bei Säkularisierung zwischen einem Rückgang von Religion, einer
Privatisierung von Religion sowie der Ausdifferenzierung der Gesellschafts‐
bereiche in Form einer Emanzipation weltlicher Bereiche von der Religion
unterschieden werden. Casanova weist unter Bezug auf gesellschaftliche
Entwicklungen wie die Solidarność-Bewegung in Polen und die sogenannte
Islamische Revolution im Iran sowohl eine notwendige Privatisierung als
auch einen zwingenden Rückgang von Religion in modernisierten Gesell‐
schaften zurück. Säkularisierungstheorien müssten differenziert und flexi‐
bel genug sein, solche Entwicklungen zu berücksichtigen.

Die Soziologen Detlef Pollack und Gergely Rosta versuchen, mit einer
„multiparadigmatischen Theorieperspektive“ diesen Ansprüchen an die Sä‐
kularisierungstheorie gerecht zu werden (Pollack / Rosta 2015, 461). Sie
konstatieren, dass Religion und Moderne zwar kompatibel sein können,
dass empirische Erhebungen allerdings eine durchaus hohe Wahrschein‐
lichkeit für negative Auswirkungen der Modernisierung auf die Religion
nahelegen (vgl. ebd., 484). Pollack und Rosta schließen an Bruce und
Dobbelaere an, wenn sie zeigen, dass die Ausdifferenzierung von religiösen
und nichtreligiösen Interessen einen Bedeutungsrückgang von Religion
fördere. Umgekehrt beobachten sie jedoch auch, dass „die Verbindung von
religiösen mit kulturellen, politischen, sozialen und nationalen Funktionen
[...] der kirchlichen Integrationsfähigkeit zugute [kommt]“ und zu einer
Bedeutungssteigerung von Religion beitragen kann (ebd., 227).

Die Ausweitung nichtreligiöser Gesellschaftsbereiche forciere hingegen
den Bedeutungsverlust von Religion, da auf diese Weise die Aufmerksam‐

Hanna Fülling

252

https://doi.org/10.5771/9783748947806-249 - am 24.01.2026, 13:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keit zunehmend vom religiösen Bereich weggelenkt werde. Dieser Effekt
kann Pollack und Rosta zufolge nicht einfach durch eine Steigerung des
multireligiösen Angebots kompensiert werden, da eine gewisse Gleichgül‐
tigkeit gegenüber der religiösen Pluralisierung in Teilen Westeuropas zu
konstatieren sei. Dies lasse sich auch für das Individuum beobachten.
Die Ausweitung des Angebots von religiösen und nichtreligiösen Gemein‐
schaftsformen, Deutungsmustern, Sinnstiftungen und Ritualen führe zu
einer geringeren Relevanz des religiösen Angebots (vgl. Pollack / Rosta
2015, 146f ). Pollack und Rosta vertreten die Auffassung, dass sich ihre
Säkularisierungstheoreme nicht nur in Europa bestätigen, sondern etwa
auch in den USA. Auch wenn zwischen Europa und den USA deutliche
Unterschiede im Religiositätsniveau bestehen, ließe sich dort beispielsweise
ebenfalls ein bedeutsamer Zuwachs von Konfessionslosen und seit den
1970er Jahren ein rückläufiger Kirchgang nachweisen (vgl. ebd., 367).

Einschätzung

Auch wenn sich die eingangs genannte Prognose von Peter Berger aus dem
Jahr 1968 rückblickend als zu radikal erwiesen hat, lässt sich über nachweis‐
liche Säkularisierungsprozesse nicht hinweggehen. Zwar können Verluste
religiöser Zugehörigkeit und der Rückgang religiöser Autorität auch durch
einen Formenwandel des Religiösen begründet sein, doch lassen sich damit
die Bedeutungsverschiebungen des Religiösen nicht in Gänze erfassen.

Es lässt sich eine Gleichzeitigkeit des Anwachsens säkularer Weltan‐
schauungen, einer steigenden Indifferenz gegenüber Religion sowie einer
„neuen Religiosität“ (Hempelmann 2005, 15) beobachten. Insbesondere in
der Weltanschauungsarbeit zeigt sich diese Parallelität. Sie kann jedoch
nicht darüber hinwegtäuschen, dass sich umfassende Säkularisierungspro‐
zesse ereignen. Sie hinterlassen auch in den Kirchen tiefgreifende Spuren.
Dies lässt sich nicht zuletzt durch die abnehmenden Kirchenmitgliedszah‐
len belegen – Prognosen gehen von einer Halbierung der Zahlen bis 2060
aus (vgl. EKD / DBK 2019). Auch die Selbstbeschreibung einer Mehrheit
der Bevölkerung als nichtreligiös in der 6. Kirchenmitgliedschaftsuntersu‐
chung weist in diese Richtung (vgl. EKD 2024). Die Säkularisierungspro‐
zesse führen jedoch nicht zur Bedeutungslosigkeit von Religion und reli‐
giösen Institutionen oder gar zu ihrem vollständigen Verschwinden, sie
gehen einher mit einer Veränderung der Rolle religiöser Institutionen und
Autoritäten in der Gesellschaft auf der Makro-, Meso- und Mikroebene so‐

Säkularisierung

253

https://doi.org/10.5771/9783748947806-249 - am 24.01.2026, 13:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947806-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wie mit umfangreichen Transformationsprozessen des Selbstverständnisses
religiöser Institutionen und Individuen.

Literatur

Barth, Ulrich (1998): Säkularisierung. Systematisch-theologisch, in: TRE, Bd. 29, 603 –
634.

Berger, Peter L. (1968): A Bleak Outlook Is Seen for Religion, in: New York Times,
25.2.1968.

Böckenförde, Ernst-Wolfgang (2007): Der säkularisierte Staat, München.
Bruce, Steve (2002): God is Dead. Secularization in the West, Oxford.
Casanova, José (1994): Public Religion in the Modern World, Chicago / London.
Dobbelaere, Karel (2011): The Meaning and Scope of Secularization, in: Clarke, Peter B.

(Hg.): The Oxford Handbook of the Sociology of Religion, New York, 599 – 615.
EKD / DBK (2019): Lang fristige Projektion der Kirchenmitglieder und des Kirchensteu‐

eraufkommens in Deutschland, www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/projektion-2060-ekd-vd
d-factsheet-2019.pdf (Abruf: 26.2.2021).

EKD (2024): Wie hältst du’s mit der Kirche? Zur Bedeutung der Kirche in der Gesell‐
schaft. Erste Ergebnisse der 6. Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung, (https://kmu.ekd
.de/) (Abruf: 05.04.2024).

Fülling, Hanna (2020): Ablösung der Staatsleistungen an die Kirchen, in: Materialdienst
der EZW 83/6, 411 – 427.

Gogarten, Friedrich (1953): Verhängnis und Hoffnung der Neuzeit, Stuttgart.
Graf, Friedrich Wilhelm (2007): Die Wiederkehr der Götter, München.
Hempelmann, Reinhard (2005): Einführung, in: ders. u. a. (Hg.): Panorama der neuen

Religiosität, 2. Aufl., Gütersloh, 14 – 22.
Lübbe, Hermann (2003): Säkularisierung. Geschichte eines ideenpolitischen Begriffs,

3. Aufl., Freiburg i. Br. / München.
Pollack, Detlef / Rosta, Gergely (2015): Religion in der Moderne. Ein internationaler

Vergleich, Frankfurt a. M. / New York 2015.
Riesebrodt, Martin (2000): Die Rückkehr der Religionen, München.
Weber, Max (2016): Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus, in:

Schluchter, Wolfgang / Bube, Ursula (Hg.): Max Weber-Gesamtausgabe, Bd. 1/18,
Tübingen.

Hanna Fülling

254

https://doi.org/10.5771/9783748947806-249 - am 24.01.2026, 13:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/projektion-2060-ekd-vdd-factsheet-2019.pdf
https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/projektion-2060-ekd-vdd-factsheet-2019.pdf
https://kmu.ekd.de
https://kmu.ekd.de
https://doi.org/10.5771/9783748947806-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/projektion-2060-ekd-vdd-factsheet-2019.pdf
https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/projektion-2060-ekd-vdd-factsheet-2019.pdf
https://kmu.ekd.de
https://kmu.ekd.de

	Begriffsgeschichte
	Kernelemente von Säkularisierungstheorien
	Einschätzung

