
4 Gewalt und Welt

Anders als im vorhergehenden Kapitel kommt in den untersuchten Textstellen dem

Ereignis Gewalt nicht die Funktion der Überführung der diegetischen Welt von

einem Zustand A in einen Zustand B zu. Gewalt wird als wiederkehrendes Element

verwendet, das dazu dient, die Stimmung oder Atmosphäre eines geschaffenen

Raumes maßgeblich zu beeinflussen. Gleichzeitig ist entscheidend, in welchem

Verhältnis sie zum Wertesystem der Umgebung steht, in der sie eingebettet ist.

Es geht also um ihre Teilhabe an der narrativen Welterzeugung und in diesem

Zusammenhang um ihre Relevanz für die erzählerische Ordnungsstruktur.

4.1 Erzählte Welten

Jeder Text – zumindest jeder Erzähltext – entwirft Welten. Auch faktuale Texte

konstruieren bis zu einem gewissen Grad ›Welt‹ und – da sie dasselbe Medium

nutzen wie Literatur –weisen in ihren Generierungsprozessen Analogien auf.1 Zu-

gleich aber, da es sich bei Romanen, Erzählungen und Dramen eben um fiktionale

Texte handelt, existieren ebenso fundamentale Unterschiede.2

›Welt‹ ist im diegetischen Sinn zuerst der Ort, an demdieHandlung stattfindet.

Seine Ausgestaltung kann von einer einfachen bis hin zu einer hochgradig komple-

xen variieren. Im Falle von Jean-Paul Sartres Theaterstück Die Eingeschlossenen von

Altona (1962) etwa ist der Handlungsort ein einziges Zimmer,wohingegen für z.B. J.

R. R. Tolkiens Romantrilogie Der Herr der Ringe (1954/55) bereits eine Landkarte zur

1 Deshalb ist Goodmans Position (Weisen der Welterzeugung, S. 13ff.) hierzu, dass beständig

eine Vielzahl an Versionen der Welt in den unterschiedlichsten Bereichen wie Wissenschaft

oder Kunst geschaffen wird, die alle Bestand haben und ihre ›Richtigkeit‹ besitzen.

2 Die Komplexität der Unterscheidungsschwierigkeit zwischen fiktional und faktual kann hier

nicht im angemessenen Umfang erörtert werden. Zu beachten ist aber, dass es aufseiten des

Rezipienten einen grundsätzlichen Unterschied darstellt, ob er einen Text als fiktional und

als Narration betrachtet oder nicht. Etwa stellt sich im Falle der akzeptierten Fiktionalität

nicht mehr die Frage nach richtig oder falsch bzw. sie ist nur auf die gegebeneWelt anwend-

bar (vgl. Rühling: Fiktionalität und Poetizität, S. 31ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006 - am 13.02.2026, 20:09:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Das Schweigen der Gewalt

Orientierung nötig ist. Der Handlungsort, der wiederum einen bestimmten Raum-

begriff zugrunde legt, ist die Grundlage der erzählten Welt.3 ›Welt‹ aber umfasst

darüber hinaus die Figuren, ihre Handlungen undWertesysteme. Dabei muss man

zwischen einem konkreten Raum und ihren abstrakten Inhalten unterscheiden.

Mit dem Bezug auf die faktuale räumliche Wahrnehmung suggeriert der Text

zudem eine Abgeschlossenheit und damit eine Gegebenheit von unerwähnten

Komponenten, die der Leser ergänzen muss, da die menschliche Wahrnehmung

von ›Raum‹ und im Anschluss daran auch von ›Welt‹ zur Komplettierung zwingt.

Um ein einfaches Beispiel zu nennen,muss in einem Text, der von einemHaus mit

einem ersten Stock handelt, eine Treppe nicht erwähnt werden, sobald eine Figur

sich oben aufhält. Mit der Konstruktion eines Raumes eröffnet der Text deshalb

ein Assoziationsfeld, das nach Abgeschlossenheit strebt. Der Leser erschafft genau

dies, wenn er sich beim Leseakt eine »Totalität der erzählten Welt« vorstellt oder

erschließt.4 Das gilt jedoch nicht nur für konkrete, sondern auch für abstrakte

Implikationen. Denn der Leser berücksichtigt über die rein expliziten Ausdrücke

hinaus auch pragmatische Implikationen und sein kulturelles Wissen und damit

also Dinge, die nicht ausdrücklich im Text erwähnt sind. Diese Annahmen über

die erzählte Welt werden mit jedem Schritt der textlichen Explikation komplexer,

da sich an sie wiederum eine Vielzahl von Implikationen anschließt.5

Zunächst scheint es jedoch, als könnte Gewalt an der Konstruktion von Räum-

lichkeit nur eine sekundäre Teilhabe haben. Denn Gewalt ist es nicht möglich, zu-

mindest nach den für diese Arbeit gemachten Einschränkungen und Vorausset-

zungen, einen konkreten Raum zu erzeugen. Lediglich die Folgen dieser könnten

sich als indexikalische Elemente abzeichnen, wie etwa Scherben einer zerbroche-

nen Scheibe oder Blutspuren auf dem Boden. Somit wäre eine indirekte Darstel-

lung der Gewalt als Spur, aber nicht sie selbst als Teil einer Umgebung möglich.

Der basale Grund liegt in der Eigenschaft des Ereignisses, das selbst keine deikti-

sche Funktion übernehmen kann, was allerdings notwendig ist für die Konstitu-

tion des konkreten Raums.6 Gewalt kann jedoch die Ordnung eines Raumes auf

einer abstrakten Ebene konstituieren oder verändern und damit die diegetische

Weltwahrnehmung beeinflussen. Um diese Wirkung beschreiben zu können, ist es

wiederum nötig, die Ordnung der erzählten Welt zu begreifen.

3 »Raummeint in diesem Zusammenhang zunächst die grundlegende Container-Vorstellung,

die eine vierdimensionale Ausbreitung beschreibt, in der andere Dinge enthalten sein kön-

nen.« Zur Komplexität des Begriffes vgl. Ort: Raum, S. 134ff.

4 Vgl. Martinez/Scheffel: Einführung in die Erzähltheorie, S. 123ff.

5 Vgl. zur Limitierung und Ambivalenz der propositionalen Analyse Krah: Einführung in die

Literaturwissenschaft, S. 85-98.

6 Vgl. Fludernik: Einführung in die Erzähltheorie, S. 52f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006 - am 13.02.2026, 20:09:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Gewalt und Welt 179

4.2 Topologisches Denken

Wenn wir eine Geschichte lesen, dann verstehen wir ihre Handlung, wenn wir in

ihr eine Ordnung erkennen. Ordnungen einer Geschichte können subtil oder of-

fensichtlich sein. Nicht selten nehmen wir mehr unreflektiert als reflektiert kom-

plexe Ordnungsstrukturen wahr, auf deren Basis wir eine Lesart einer bestimmten

Erzählung entwickeln. Bewusst wird es uns vor allem dann, wenn diese Ordnung

fehlt. In William S. Borroughs Roman Naked Lunch (1959) etwa werden gezielt zu-

sammenhanglos Handlungssegmente aneinandergereiht. Eine wirkliche Struktur

ist kaum zu erkennen.Die Versatzstücke existieren – gewollt – unvereinbar neben-

einander. Dies zeigt, dass das Fehlen einer Ordnungsstruktur auch das Entstehen

eines Handlungsverlaufs erschwert, vielleicht ihn unmöglich macht. Auch eine in-

terpretatorisch ›oktroyierte‹ Struktur kann dies nicht ausgleichen, wenn keine kor-

respondierendenElemente zur vorgegebenen Struktur auf erzählinterner Ebene zu

finden sind.

Um nun die Ordnungsstruktur einer Erzählung beschreiben zu können, ist es

zunächst wichtig, zwischen einer konkreten und einer abstrakten Ebene zu un-

terscheiden, die zusammenfallen können, aber nicht müssen. Der Raum nimmt

dabei eine zentrale Funktion ein, weil in vielen Fällen offensichtlich auch über ihn

mehr transportiert wird als eine bloße räumliche Gegebenheit. Die Auseinander-

setzung in der Germanistik hierüber ist lang und findet bereits bei Roman Ingar-

den eine intensive Erörterung. In den Anfängen der Beschäftigung mit der Raum-

struktur in Erzählungen wurde zunächst versucht, mit der Unterscheidung atmo-

sphärisch/symbolisch sich der Komplexität der Funktion des Raums analytisch zu

nähern, was sich aber als wenig präzise herausgestellt hat.7

Hingegen tragen Juri Lotmans Ansatz der semantischen Räume und die Wei-

terführung durch Karl Renner erheblich zu einer analytischen Präzisierung des

Problems bei.8 Ein wesentlicher Punkt beider Ansätze ist, zu fragen, wie konkreter

Raum, Handlung undWeltordnung der Erzählung zusammenhängen. Bei Lotman

verbirgt sich hinter dem ›semantischen Raum‹ eine Isotopie, d.h. eine konkrete

Häufung von semantischenMerkmalen, die eine Einschätzung der gegebenenWelt

provozieren. Wie auch im vorherigen Kapitel ausgeführt, vollzieht sich eine Bewe-

gung, sofern sie Relevanz besitzt, bei ihm damit nicht nur auf rein topologischer

7 Vgl. Taubenböck: Die binäre Raumstruktur in der »Gothic novel«, S. 12ff.

8 Dennerlein wendet sich – aus narratologischer Sicht zu Recht – gegen einenmetaphorischen

Begriff von Raum, wie er natürlich auch bei Lotmans Konzept der semantischen Räumemit-

schwingt. Da sie aber konsequent die Beschreibung von anderen Elementen außer dimen-

sionalen ausklammert, bietet ihr Ansatz auch kein Lösungsangebot hinsichtlich der Frage

einer Erfassung und Analyse dieser, weshalb hier auf den von ihr kritisierten struktural-se-

miotischen Zugang zurückgegriffen wird.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006 - am 13.02.2026, 20:09:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Das Schweigen der Gewalt

Ebene, sondern ist zudem semantisch besetzt.9 Lotman geht darüber hinaus da-

von aus, dass die gesamte topologische Struktur grundsätzlich bedeutungstragend

sein kann:

[…] hinter der Darstellung von Sachen und Objekten, in deren Umgebung die Fi-

guren des Textes agieren, zeichnet sich ein System räumlicher Relationen ab, die

Struktur des Topos. Diese Struktur des Topos ist einerseits das Prinzip der Organi-

sation und der Verteilung der Figuren im künstlerischen Kontinuum und fungiert

andererseits als Sprache für den Ausdruck anderer, nichträumlicher Relationen

des Textes.10

Er nimmt an, dass Literatur sich dabei einer Technik bedient, die Menschen ge-

nerell nutzen, um sich abstrakte Begriffe zu veranschaulichen, indem sie diese in

einer räumlichen Struktur positionieren. Er verweist auf eine kulturelle Tendenz,

abstrakten, oppositionellen Werten räumliche Relationsbeschreibungen zu geben.

Ist also von »niedrigen Beweggründen« im Gegensatz zu den »hohen Motiven« die

Rede, dann wird über eine räumliche Relation eine ideologische Opposition aus-

gedrückt.11

Im Kapitel davor war lediglich von semantisierten Räumen die Rede, weil eine

Trennung zwischen einer abstrakten und einer konkreten Ebene noch keine Rolle

für die Analyse gespielt hat. Tatsächlich aber unterscheidet auch Lotman zwischen

konkreten Orten und semantischen Räumen, die – und das ist der entscheidende

Punkt – zusammenfallen können, aber nicht müssen. Ebenso ist es weder zwin-

gend nötig, dass eine oppositionelle Raumstruktur in einemText realisiert ist, noch

dass es sich bei einem semantischen Raum um ausschließlich einen Raum handelt,

sondern vielmehr sind komplexe Beziehungen von Raumgruppen eher die Regel.12

Besonders interessant ist hierbei, welche Werte und Normen in dem jeweiligen

Raum von Relevanz sind und zu welchen anderen Werten und Normen sie in Op-

position stehen.

Der semantische Raum ist also zuerst keine topografische Einheit, sondern ei-

ne Häufung von bestimmten Zuschreibungen, eine Ballung von Merkmalen. Es ist

eine Zusammenfassung von Isotopien, die in ihren Bedeutungseinheiten anderen

Isotopien gegenübergestellt werden und theoretisch auch mehrere konkrete Räu-

me umspannen können.13 Die Gesamtheit dieser Äquivalenzen, Oppositionen und

Relationen stellen zusammen die »Ordnung der erzählten Welt« dar.14 Das bedeu-

9 Vgl. hierzu auch Martinez/Scheffel: Einführung in die Erzähltheorie, S. 140ff.

10 Lotman: Die Struktur literarischer Texte, S. 330.

11 Ebd., S. 313.

12 Krah: Einführung in die Literaturwissenschaft, S. 298.

13 Ebd., S. 296f.

14 Ebd., S. 290.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006 - am 13.02.2026, 20:09:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Gewalt und Welt 181

tet aber auch, dass die im Text gegebenen Wertigkeiten zuerst in der diegetischen

Welt selbst festgeschrieben werden und im jeweiligen semantischen Raum Gültig-

keit besitzen, ungeachtet wie der konkrete kulturelle Kontext des Autors und Rezi-

pienten sich zu diesen verhält. Aufgrund der innerdiegetischen Gültigkeit werden

sie deshalb in der Literatur wertneutral als »Ideologien« bezeichnet.15

Diese Wertesysteme eines semantischen Raumes sind über die in ihm befind-

lichen Figuren repräsentiert. Ihre Handlungen und die Reaktion ihres Umfeldes

können sich dabei zu ihrer ideologischen Umgebung regelkonform oder nicht re-

gelkonform verhalten, was wiederum zu entsprechenden Folgehandlungen führen

kann. Darüber hinaus besitzt die Literatur die Fähigkeit, in Raumbeschreibungen

und ihren Konnotationen eine Äquivalenzsetzung zwischenWertesystem und kon-

kretem Ort schaffen zu können. So kann die Bedrohung eines Ortes zwar von den

in ihr agierenden Figuren ausgehen, zugleich aber spiegelt sich womöglich die Be-

drohung bereits in der Beschreibung der Landschaft wider.

Lotmans metaphorische Verwendung von ›Raum‹ und die dadurch durchaus

intendierte Assoziationmit einer topografischen Dimensionmachen das Beschrei-

bungsmodell dort starr, wo keine deutlichen räumlichen Trennungen vorliegen, da

der Begriff »semantischer Raum« in diesen Fällen abstrakt und nicht intuitiv ge-

rät.16 Karl Renner, der das Konzept von Lotmanweiterentwickelt, konzentriert sich

deshalb auf die Überführung der ideologischen Aspekte in ein Ordnungsschema,

das sich durch Regelsätze ausdrücken lässt. Zu diesen Regelsätzen kann sich nun

eine Figur affirmativ oder destruktiv verhalten.17

An dieser Stelle kommt die Gewalt als ordnungsbedrohendes und ordnungsbe-

stimmendes Element wieder ins Spiel. Sie kann nämlich innerhalb eines semanti-

schenRaumes Teil des ideologischen Systems oder ein Fremdkörper sein.Drastisch

illustriert bedeutet das Folgendes: Wird eine Erzählung über ein Kriegsgeschehen

begonnen, spielt es (tiefendiskursiv) keine Rolle, wie viele Tode innerhalb dieser Se-

quenz geschildert werden – der Zustand des Krieges ändert sich nicht. Der Krieg

und damit das Töten vonMenschen bilden die Norm des vorherrschenden Bezugs-

rahmens einer Erzählung oder einer Sequenz innerhalb dieser Erzählung. Eine erst

dieser Norm zuwiderlaufende Handlung ist auffällig und bildet somit eine Oppo-

sition und damit die Voraussetzung einer Veränderung.

Damit lässt sich nun der Unterschied zum vorhergehenden Analyseschritt ver-

deutlichen. Zuvor war das Ereignis Gewalt als ein besonderes angesehen worden,

das in eine Ordnung einbricht, in der Gewalt nicht die Regel ist. Dadurch, dass

sie eine Ausnahme bildet, besteht eine große Tendenz zur Funktionalisierung als

15 Vgl. Mahler: Kontextorientierte Theorien, S. 116.

16 Vgl. Krah: Einführung in die Literaturwissenschaft, S. 300.

17 Vgl. ebd., S. 302.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006 - am 13.02.2026, 20:09:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Das Schweigen der Gewalt

transgressives Ereignis. Im nächsten Schritt steht die gegenteilige Ausgangssitua-

tion im Fokus. Gewalt ist konstitutiver Teil der sie umgebenden Welt. Sie ist da-

durchmarginalisiert, vielleicht sogar banalisiert und erfüllt so womöglich jene Vor-

aussetzungen, die nötig sind, um sie als funktionsschwach beschreiben zu können.

4.3 Revolte und Ordnung: Die Hirtenflöte

4.3.1 Maschinenwelt

Zunächst sollen wieder einige Abschnitte aus Arthur Schnitzlers HirtenflöteGegen-

stand der Betrachtungen sein. Die folgenden Szenen schließen sich an die erste

analysierte Episode chronologisch an. Im Gegensatz zur Schäferidylle ist ihnen zu

eigen, dass sie in weit größerem Umfang Schilderungen von Gewalt enthalten. Die

Gewalt tritt dabei in unterschiedlichen Funktionen und Verhältnissen auf. Teilwei-

se wird sie als Bestandteil der dargestellten Welt inszeniert und fügt sich in eine

erwartbare Folge der vom Text behaupteten Kausalität. Inszenierung und Einbin-

dung ins Gesamtgeschehen legen jeweils unterschiedliche Aspekte der Gewalt frei,

die es im Einzelnen gilt genauer nachzuziehen.

Aus fernen Talmulden ragten Schlote auf; derWind brachte das Geräusch von Rä-

derschnurren und Hämmerschlag, und an dunklen Abenden verglühten über den

Rauchfängen hastige Funken in den Lüften. Nah ans Schloß gerückt, eng aneinan-

der gedrängt und von ärmlichen Gärtchen umgeben, standenWohnhäuser in lan-

gen Reihen, aber ein dichterWald hielt auch die nächsten vom Schloße ab. Hinter

den letzten Maschinenhäusern strebte Ackerland hügelaufwärts und senkte sich

wieder nach unsichtbaren Ebenen, doch verrieten ferne Rauchsäulen, daß auch

jenseits der Hügel ein Bezirk der Arbeit sich dehnte. […]

Zuweilen um dieMittagsstunde oder des Abends begleitete sie [Dionysia] auf

ihren Spaziergängen der Gutsherr, und sie erfuhr von ihm, daß noch vor kaum

zwei Jahrzehnten dieser Park eine Art von Urwald gewesen, daß an der Stelle des

Schlosses ein kleines Haus gestanden und daß unten, wo jetzt hundert Schlote

rauchten, unter Bauernhütten eine einzige armeSchmiedeArbeit verrichtet hatte.

Aber alles, was seither ringsum entstanden war, sollte nicht mehr zu bedeuten

haben als den Anfang größeren Werkes.18

Der zweite Ort, an den Dionysia gelangt, wird als Maschinenwelt konstituiert. Be-

reits in der ersten Passage ist unschwer erkennbar, dass es sich um eine beinah ins

Fantastische überzeichnete Vision einer industrialisierten Welt handelt, die durch

ihre unheimliche Besetzung dystopische Züge trägt.

18 DH, S. 125f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006 - am 13.02.2026, 20:09:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Gewalt und Welt 183

Die dominante Isotopie der beschreibenden Passage lässt sich als |maschinell,

industriell| zusammenfassen. Diese Merkmalsklasse wird in der partikularisie-

renden Synekdoche »Schlote« realisiert sowie in an anderer Stelle erwähnten Se-

memen, unter anderem »Hämmerschlag«, »Räderschnurren«, »Rauchfängen« und

»Riesenhalle«.19 Besondere Funktion erhält hierbei das Kompositum ›Maschinen-

häuser‹, das neben seiner tatsächlichen und später erläuterten Funktion – die Auf-

bewahrung aller bis jetzt gefertigten Maschinen – die übrigen erwähnten Begrif-

fe durch seinen ersten Teil »Maschinen-« erst in dem Maße semantisiert, dass im

Kontext sich die komplexe Isotopie [Industrie] etabliert.20 Sie erfährt erneut an an-

derer Stelle ihreWiederaufnahme in den Sememen »glühende Hämmer«, »schnur-

rende Räder«, »schlürfende Seile« und »brausende Röhren«,21 weshalb nicht nur

durch die Homologie der Formulierungen, sondern auch durch ihre Repetition

über die gesamte Episode hinweg eine konstante Dominanz geschaffen wird. Am

Ende des Kapitels schließlich beschließen die anthropomorph substituierten ›keu-

chenden Maschinen‹ diesen Abschnitt.

Ebenfalls auffällig ist die semantische Rekurrenz auf [Feuer], die in der Per-

sonifikation »hastige Funken« und den Worten »verglühten«, »Rauchfängen«,

»Rauchsäulen« aufzufinden ist, wobei die beiden Letzteren in einem metony-

mischen Verhältnis stehen. Der Ort selbst wird als weites und damit schwer

überschaubares Gebiet beschrieben, indem die Rauchsäulen zum indexikalischen

Zeichen werden, die weitere industrielle Stätten lediglich ›verraten‹.

Innerhalb der so entworfenen Welt werden zudem Bereiche strukturiert, die

sich voneinander abgrenzen. »Schloß« steht dem »kleinen Haus« und somit den

disjunktiven Merkmalen |(¬)geräumig|, |(¬)prunkvoll|, |(¬)gesellschaftlich höher

gestellt| gegenüber. Analog verhält es sichmit »Park« zu »Urwald« und der partiku-

larisierenden Synekdoche »hundert Schlote« zu »einzige arme Schmiede«. Durch

die Homologie der Gegenüberstellung findet eine Semantisierung hinsichtlich der

Bewertung imMerkmal |(¬)kultiviert| statt. Ebenso »Park« zu »Urwald« bildet die-

sen Kontrast aus dem Denotat ihrer Bedeutungsaspekte |(¬)kultiviert|. Die Äqui-

valenzsetzung über die strukturell ähnliche Anordnung wertet im Rückbezug die

Oppositionspaare, die sich eigentlich in |(¬)industriell| unterscheiden, als kulturell

weiterentwickelt. Die Schilderung des Gutsherrn von der Entwicklung der Region

im zweiten Teil des Zitats verweist auf den diskursiven Komplex des Fortschritts.

Die Figur wird dadurch als eine die technische bzw. industrielle Veränderung be-

fürwortende Person eingeführt.

19 Ebd., S. 125.

20 Vgl. Farley: Arthur Schnitzlerʼs Sociopolitical Märchen: »In ›Die Hirtenflöte,‹ there are spe-

cific references to the problems of industrialization, management, and labor.« (S. 111)

21 DH, S. 126.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006 - am 13.02.2026, 20:09:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Das Schweigen der Gewalt

Vor allem aber in der Gegenüberstellung der im Kapitel zuvor beschriebenen

idyllischen Landschaft entstehen die Konnotationen einer unnatürlichen und un-

freundlichenWelt, was auch durch die vielen Sememit derMerkmalsklasse |Lärm|

transportiert wird, wie »Hämmerschlag«, »brausend« etc. Sowohl auf der Ebene

der fehlenden Naturbeschreibung als auch der industriellen Geräuschkulisse, an-

statt Waldgeräusche wie Tierlaute oder Blätterrauschen, wird eine unnatürliche

Umgebung suggeriert und damit eine Lebensfeindlichkeit impliziert.22 Die Sze-

nerie partizipiert somit an den vielen ähnlichen technikskeptischen bis technik-

feindlichen Darstellungen einer industrialisierten Gesellschaft in dieser Zeit.23

Auch die für diese Texte typische Grenzziehung zwischen Arm und Reich ist

ebenfalls deutlich ausgearbeitet.24 Die »Wohnhäuser in langen Reihen«, die »eng

aneinander gedrängt« stehen, korrelieren mit den »ärmlichen Gärten«, womit ge-

nau die Dichotomie zum »Schloß« unterstützt wird, auf die später erneut Bezug

genommen wird. Die Grenzziehung ist nicht nur eine gesellschaftliche, sondern

auch faktisch konkret durch den Wald, der »auch die nächsten vom Schloß ab-

hält«, eine räumliche. So wird aber bereits in der ersten Beschreibung des Sujets

jene als schicksalhaft vom Text deklarierte Abhängigkeit von Armut und Reichtum

vorbereitet, die erneut in einer anderen Äußerung des Gutsherrn anklingt.

[…] daß selbst innerhalb der einfachsten, scheinbar gleichmäßigsten Verhältnisse

das Schicksal der einzelnen je nach persönlichen Eigenschaften und allerlei Zufäl-

ligkeiten sich höchst verschieden zu gestalten pflegte.25

Dies ist die Antwort, die der Gutsherr Dionysia als Erklärung auf ihre Frage gibt,

warum unter den Arbeitern Hilfsbedürftige und Notleidende zu finden sind, wo

doch alle in Lohn und Brot sein sollten. In der distanziert lakonischen Begrün-

dung für die Not unter seiner Bevölkerung schwingt aber bereits auch der Glaube

an eine mechanistische Prozesshaftigkeit der sozialen Abläufe mit. Dieser Glaube,

der hier noch als Schicksal bezeichnet wird und der sich an verschiedenen anderen

Stellen in der Erzählung wiederfindet, stellt einen wesentlichen Ordnungssatz dar,

22 Das Eindringen der industriellen Infrastruktur in den natürlichen Raum und letztlich sei-

ne Okkupation ist kein Bild, das exklusiv nur in der Literatur evoziert wird. Im öffentlichen

Diskurs um die schädlichen Veränderungen durch die Industrialisierung ist es ebenfalls wie-

derkehrendes Thema in denMedien und ganz realer Bestandteil der täglichen Erfahrung der

Bürger. Vgl. Plumpe: Technik als Problem des Literarischen Realismus, S. 28.

23 Es wäre falsch, wie das Mikael Hård (Wissenschaften: Technik und Kultur, S. 685f.) heraus-

stellt, von einer grundsätzlichen Skepsis gegenüber der Technik bei den Intellektuellen der

Jahrhundertwende zu sprechen. Es existieren viele Befürworter und sogar begeisterte An-

hänger. Dennoch gibt es ebenfalls die große Gruppe derer, die häufig sogar durchNietzsches

Philosophie inspiriert der neuen Technik kritisch bis ablehnend gegenüberstehen.

24 Vgl. Farley: Arthur Schnitzlerʼs Sociopolitical Märchen, S. 112.

25 DH, S. 127.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006 - am 13.02.2026, 20:09:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Gewalt und Welt 185

gegen den sichDionysia auflehnenwird.Der ReichtumdesGutsherrn fußt prototy-

pisch kapitalistisch auf der Arbeit seiner Untergebenen.Das Verhältnis der Arbeiter

zu den industrialisierten Produktionsbedingungen aber resultiert zwangsläufig in

Armut, da durch die absolute Ausrichtung auf die maschinelle Verfertigung keine

Alternative einer anderen Existenzsicherung gegeben ist. Die distanzierte und da-

mit empathiearme Schilderung der Gegebenheiten durch den Kapitalbesitzenden

vermittelt eine fatalistische Auffassung einer Quasigesetzmäßigkeit, die die Um-

stände bedingt. Erneut wird die dichte Verschränkung in Schnitzlers Erzählung

deutlich, die den konkreten Raum als eine Entsprechung seiner abstrakten Inhalte

erscheinen lässt. Die allgegenwärtige Maschine setzt sich bis in die Ideologie der

Figuren fort.

Die Armut, die Dionysia bewusst erst durch die Begegnung mit einem klei-

nen Mädchen wahrnimmt, führt bei ihr allerdings nicht zu einer Akzeptanz der

Gegebenheiten und damit zu einer notwendigen Fügung unter die den semanti-

schen Raum bestimmenden Regel, sondern, nach einem ersten impulsiven Akt des

Helfens, hat sie den Wunsch, die Bedingung zu ändern:

Dionysia, höchst betroffen, ließ all ihr Geld zurück und eilte nach Hause, […].26

 

[…] vielmehr erbat sie die Erlaubnis, auf ihre Art und soweit ihre Kräfte reichten,

die Mißstände, unter denen ja nicht die Schuldigen allein litten, aufheben oder

wenigstens verbessern zu dürfen.27

Bei den Bemühungen der Protagonistin zeigt sich aber, dass die Armut viel wei-

terverbreitet ist, als zuerst vom Gutsherrn suggeriert. Und auch die Bevölkerungs-

gruppen, die nicht verarmt sind, befinden sich zumeist in einer prekären Situation.

Sie scheitert, denn ihr Engagement bringt keine Verbesserung. Dionysia realisiert

ihre Hilflosigkeit und ist überzeugt, dass sie die »Ordnung des Staates« und die

»Gesetze der Welt« ändern müsste.28 Durch die Äquivalenzsetzung dieser beiden

Einheiten wird das Ansinnen der Heldinmit demVersuch gleichgesetzt, sich gegen

eine ›natürliche Ordnung‹ zu erheben. Mehrfach greift hierbei die Erzählinstanz

wertend ein, denn Dionysia ›begreift‹ ihre Machtlosigkeit, aber sie ›vermeint‹ als

einzige die Nöte der Arbeiter zu verstehen. Diese subtil gesetzten Marker kon-

struieren Mal um Mal die Ordnung der Maschinenwelt, die nun bereits mehrfach

vom Text für die Protagonisten als unabänderbar ausgewiesen wurde. Der Text ex-

emplifiziert somit genau jenes Phänomen, das von Lotman als die Ordnung der

diegetischen Welt bezeichnet wird.

26 Ebd.

27 Ebd.

28 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006 - am 13.02.2026, 20:09:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Das Schweigen der Gewalt

Dennoch zeigt ihr Eingriff Wirkung, denn in der Arbeiterschaft beginnt sich

Widerstand zu regen:

Zu dieser Zeit meldeten Gerüchte eine wachsende Unzufriedenheit der arbeiten-

den Bevölkerung, und der Gutsherr, ohne ein Wort des Vorwurfs, verhehlte Dio-

nysia nicht, daß gerade sie an solcher in dieser Gegend bisher nicht erhörten Be-

wegung nicht minder durch ihre früher geübteWohltätigkeit als durch deren un-

erwartete Einstellung mitschuldig sein mochte.29

Dionysia scheitert mit ihrem Vorhaben, Gutes zu tun, was wiederum vom Guts-

herrn als der eigentliche Auslöser für denWiderstand angesehen wird. Auffällig ist

in diesem Zusammenhang das Segment »ohne ein Wort des Vorwurfs«. Es steht

im Kontext mit der an anderer Stelle erfolgten indirekten Charakterisierung des

Gutsherrn als tugendhaft und besonnen. So etwa stellt er Dionysia bedingungs-

los Freiraum, Vergünstigungen, kulturelle Unterhaltung und Geld zur Verfügung.

Die Erzählinstanz etabliert damit ein Gefälle, das Dionysia im Vergleich zumGuts-

herrn als unwissend, irrational und impulsiv erscheinen lässt, weil sie die Notwen-

digkeit der sozialen Ungerechtigkeit weder verstehen noch akzeptieren kann. Auch

im Fortschreiten der Handlung hat es den Anschein, dass weder die tatsächliche

Situation der Arbeiter noch das Vorhandensein der Bewegung in den angrenzen-

den Ländern, sondern dezidiert das erstmalige Eingreifen und dann wieder die

Unterlassung der Hilfeleistung vonseiten Dionysias für den Beginn der Revolte ver-

antwortlich ist, die nun sich immer weiter ausbreitet:

Die Unruhe stieg an, wandte sich in Erbitterung, in einzelnen Gebieten wurde die

Arbeit unterlassen, bald zwangen die Aufständischen auch dort dazu,womanbis-

her noch weiter geschafft hatte; es kam zu Gewalttätigkeiten, der Gutsherr sah

sich genötigt, die Regierung umUnterstützung anzugehen, Soldaten rückten her-

bei, der Grim stieg, undKämpfe erfolgten,mit Opfern auf beiden Seiten. Bald aber

war der Sieg der Staatsgewalt völlig erklärt, einige Führer der Bewegung wurden

ins Gefängnis geworfen, andere entlassen, neue Arbeitskräfte, die von überall zu-

zogen, aufgenommen, und es dauerte nicht lange, so rollten die Räder, rauchten

die Schlote und keuchten die Maschinen rings im Gelände wie zuvor.30

In der Schilderung der Gewaltereignisse tritt ein weiteres Mal die Ideologie des

Prozesshaften und damit die Indifferenz zu den persönlichen Schicksalen zutage.

Der extradiegetische Erzähler verbleibt inNullfokalisierung.Die Ereignissewerden

gerafft geschildert, was sich am offensichtlichsten an der Formulierung »Kämpfe

erfolgten« zeigen lässt, wo die Erzählzeit einen eklatanten Unterschied zur erzähl-

ten Zeit aufweist.

29 Ebd., S. 128.

30 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006 - am 13.02.2026, 20:09:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Gewalt und Welt 187

Die Segmente »Die Unruhe stieg an, wandte sich in Erbitterung, in einzelnen

Gebieten wurde die Arbeit unterlassen« und »der Grim stieg« folgen einem ähn-

lichen Schema. Durch die Auslassung des über den Kontext zu erschließenden,

eigentlich Agierenden – »die Aufständischen« – erfolgt zudem eine partikulari-

sierende Substitution zugunsten einer Personifizierung, die die Gefühlszustände,

Ereignisse und Handlungen zu den handelnden Subjekten erhebt. Dies wiederum

begünstigt die Abstraktion von den betroffenen Individuen über die Zugehörig-

keit einer Gruppe bis zu ihrem Verschwinden und Aufgehen in ihren Gefühlen und

Handlungen.

Dieselbe Struktur liegt auch in den Formulierungen vor, die die Verantwort-

lichkeiten für die Ausschreitungen bezeichnen. Von dem Semem »Gewalttätigkei-

ten« zu »Kämpfen« ist eine klare Steigerung im Ausmaß der Kampfhandlungen zu

erkennen. Sie stehen ebenfalls in einer Teil-Ganzes-Beziehung, denn Gewalttätig-

keiten sind Teil der Kämpfe, aber Kämpfe können nicht Teil von Gewalttätigkeiten

sein. Zudem ist aber der Kontext entscheidend, der mit dem Begriff »Soldaten«

eine Semantisierung der »Kämpfe« hinsichtlich der Merkmale |militärisch, krie-

gerisch| vollzieht. Sie sind wiederum als Resultat der Beorderung der Soldaten

vom Text in einen kausalen Zusammenhang gebracht. Auslöser für den Anstieg

der Unruhen ist die Ablehnung der Forderung der Arbeiter, die auch hier als nicht

abwendbares Faktumpräsentiert wird: »Neue, immer lebhaftere Forderungenwur-

den erhoben, denen Erfüllung versagt werden mußte.«31

Die Erzählung ist auf eine objektive Schilderung angelegt, die die einzelnen Er-

eignisse nicht als Fehlverhalten der Beteiligten darstellt, sondern als sich bedingen-

de Abläufe in einem Prozess, unter die auch die Tötung von Menschen subsumiert

wird (»mit Opfern auf beiden Seiten«) und die auch hier wieder nur als Möglich-

keit in der Ausdeutung der Passage und nicht als explizite Äußerung vorkommt, da

›Opfer‹ nicht nur die Getöteten, sondern auch die Verwundeten bezeichnen kann.

Außerdem wird eine legitime Gewalt, die die Ordnung wiederherstellt, klar von

einer illegitimen Gewalt, die die Ordnung bedroht, unterschieden.

Zudem lässt sich in der Inszenierung Dionysias Wahrnehmungsperspektive,

die auf dem Schloss des Gutsherrn dem Geschehen entrückt ist und dieses bes-

tenfalls über Teichoskopie wahrnimmt, aber nicht an ihm partizipiert, noch eine

weitere Textstrategie benennen. Die räumliche Distanz der Figur zu den Ereignis-

sen findet ihre Entsprechung in der Präsentation.

In jenen schweren Zeiten hatte Dionysia sich stille verhalten. Sie bangte um den

Gutsherrn, der stets im Bannkreis der höchsten Gefahr zu finden war, zugleich

31 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006 - am 13.02.2026, 20:09:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Das Schweigen der Gewalt

aber jammerte sie das Los der Schwachen, deren Auflehnung sie besser zu be-

greifen vermeinte, als irgendwer.32

Eine der präsubpositionalen Implikationen, wenn der Gutsherr sich »stets im

Bannkreis der höchsten Gefahr« befindet, ist, dass sich Dionysia dort nicht befin-

det, sie somit also isoliert von den Ereignissen bleibt. Dieser räumlichen Isolation

tritt eine ideologische gegenüber. Die Heldin fühlt sich als einzige in der Lage,

die Aufständischen zu verstehen, hier erneut mit der wertenden Einschränkung

»vermeinte« durch die Erzählinstanz referiert. Durch die Verschränkung der

räumlichen Positionierung der Figuren des Gutsherrn und der Dionysia und die

Korrelation mit ihrer Haltung zu den Schwachen wird eine Gewichtung auf die

nicht explizierte Haltung des Gutsherrn zu denselben eröffnet. Aufgrund der dia-

metralen, doppelt arrangierten Isolation Dionysias, die den Ereignissen fern, den

Bedürfnissen aber nah ist, ließe sich diese homolog auf den Gutsherren übertra-

gen. So ist auch in den vorherigen direkten Äußerungen deutlich geworden, dass

er den Ereignissen zwar nah, aber fern von einem Verständnis für die Bedürfnisse

der Arbeiter ist. Daraus resultiert, dass es keinen Ausgang der Kampfhandlungen

gibt, der eine adäquate Lösung für Dionysia bedeuten kann. Die Protagonistin

folgt der Logik der Textstruktur: »[…] und am Tage der Entscheidung, da der

Geliebte als Sieger in sein Schloß zurückgekehrt war, traf er Dionysia nicht mehr

an.«33

In den besprochenen Passagen sind eindeutige Anklänge enthalten an jene ge-

sellschaftlichen Auseinandersetzungen, die unter dem Schlagwort der ›sozialen

Frage‹ zusammengefasst wurden. Vor allem der Naturalismus im Deutschen Reich

und vielleicht hier als paradigmatisches Werk das Theaterstück DieWeber von Ger-

hart Hauptmann (1892) setzt sich intensiv mit den gesellschaftlichen Spannungen

auseinander, die nicht nur, aber zu einem großen Teil auch durch die Industria-

lisierung hervorgerufen wurden. Ebenso in der Wiener Moderne wird das Thema

kontrovers und nicht selten vehement diskutiert. Mit leichter Verspätung erreicht

Österreich, vor allem repräsentiert durch die ZeitschriftModerne Dichtung, der Pro-

blemkomplex der Berliner und Münchner Moderne, wobei die ab 1890 herausge-

gebene Zeitschrift bereits ein Jahr später wieder eingestellt wird. Bezeichnender-

weise sind anfangs vor allem nicht österreichische Autoren vertreten, und als mehr

undmehr österreichische Schriftsteller in der Zeitschrift publizieren, kommt es zu

einer Akzentverschiebung, die letztlich das bereits kritische Verhältnis der vor al-

lem Wiener Intellektuellen zum Naturalismus widerspiegelt.34 Dieser Sachverhalt

32 Ebd.

33 Ebd., S. 125.

34 Lorenz: Wiener Moderne, S. 46ff.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006 - am 13.02.2026, 20:09:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Gewalt und Welt 189

ist von Carl E. Schorske in seiner für die Forschung zur Wiener Moderne einfluss-

reichen Monografie herausgestellt worden, weshalb seitdem Jung-Wien ebenfalls

eine unpolitische Haltung anhaftet.35 Auch Arthur Schnitzler ist in Folge dessen

lange Zeit eine eher den aktuellen Ereignissen distanzierte Position zugeschrieben

worden.36 Die neuere Forschung allerdings hat das pauschale Urteil zugunsten ei-

ner differenzierteren Bewertung relativiert. Dennoch behält Schnitzler bis zu sei-

nem Lebensende den politischen Dingen gegenüber eine abneigende Einstellung

bei.37 Zugleich kulminiert in der Episode alles, was zuvor auch über die Ringstra-

ße und ihre Symbolik zusammengefasst wurde. Es liegt eine deutliche, räumliche

Trennung vor zwischen den unberechenbaren proletarischen und den gebildeten

bürgerlichen Schichten.DasGleichgewicht ist fragil, aber so lange es gewahrt wird,

entsteht keine Bedrohung. Erst wenn man diese Grenzen nivelliert, wenn man ei-

ne Interaktion zwischen den Orten beginnt, dann kann das Gleichgewicht kippen.

Ob dies der Grund dafür ist, dass Dionysias caritativer Einsatz als Unverständnis

der sozialen Gegebenheiten und ihrer Abläufe dargestellt wird, sei dahingestellt.

Wobei selbst dann dies nicht als Ablehnung von sozialem Engagement verstanden

werden darf, sondern als eine Resignation im Hinblick auf ihre Wirksamkeit und

ihren Nutzen angesehen werden muss. Richtig ist allerdings, dass an dieser Stelle

die für die Interpretation wichtigen Wertungen am Ende der Erzählung dekon-

struiert werden, wenn die Autorität der Erzählinstanz infrage gestellt wird.

Diese Diskrepanz greift Farley nicht auf und kommt zu dem Schluss, dass die

Schilderung des Aufstands als eine Kritik an den Zuständen der Arbeiter aufgefasst

werden kann oder aber auch als Warnung an den österreichischen Staat verstan-

den werden soll, dringende Reformen nach dem Vorbild Bismarcks zu veranlassen,

indem auf die Russische Revolution von 1905 angespielt wird.38 Damit übergeht

der Deutungsansatz, dass die Erzählinstanz das moralische Handeln sanktioniert,

was besonders dann problematisch ist, wenn man eine märchenhafte Struktur an-

35 Fähnders: Avantgarde und Moderne 1890-1933, S. 104.

36 Scheible: Arthur Schnitzler in Selbstzeugnissen und Bilddokumenten, S. 95.

37 Neun: Unser postmodernes Fin de Siècle, S. 57f.

38 Vgl. Farley: Arthur Schnitzlerʼs Sociopolitical Märchen, S. 113. Allerdings war die Revolution

in Russland zumindest teilweise erfolgreich. Das geschilderte Staatswesen muss auch nicht

zwangsläufig dem russischen entsprechen. Schließlich scheint in der österreichischen Presse

lange Zeit die Französische Revolution von 1848 als Kollektivsymbolik gerade in Bezug auf

die eigenen Proteste im Land dominanter, vgl. Anonymus: Ein Gespenst von 48. In: Neues

Wiener Tagblatt. Demokratisches Organ 53 (1874), S. 7.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006 - am 13.02.2026, 20:09:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Das Schweigen der Gewalt

nimmt – wie dies auch Farley tut. 39 Auch die Annahme, dass es sich eher um eine

satirische Verfremdung und damit einer dem Kunstmärchen zuzuordnenden Er-

zählstrategie handle, würde das Problem nicht lösen. Denn es fehlen weitere sati-

rische Elemente, die eine gegenläufige Lesart der gegebenenWertung begünstigen

könnte. Die Eskalation ist durch ein Verhältnis von Aktion und Reaktion charak-

terisiert, moralisch bewertet wird nur die Protagonistin, da sie als Auslöser der

Revolte gilt. Die Prozesshaftigkeit der Abläufe ist ebenso durch die Distanz der

Erzählstimme hervorgehoben wie durch die Entpersonalisierung der Kampfhand-

lungen. Die als illegitime Gewalt klassifizierte Gewalt der Aufständischen wird der

legitimen Gewalt des Staates gegenübergestellt, repräsentiert durch die Aussage

»Die natürliche Ordnung«, was, wie bereits referiert, auf die gegebene Struktur

des Staates verweist. Dennoch gilt vorerst für diesen Abschnitt und den in ihm

entworfenen Raum die Ordnung als prozesshaft, in der Gewalt ebenfalls ein Teil

dieser ist. Gewalt tritt zwar als Störfall auf, aber als erwartbarer, der wie eine Fehl-

funktion behobenwerdenmuss. Auslöser hierfür war eine falscheHandhabung der

Maschine »Gesellschaft« und in diesem Fall in Verkehrung der Logik des Märchens

das gute Handeln.

Gewalt ist als Potenzial in der Weltstruktur angelegt, ihr Auftreten stellt le-

diglich eine zu erwartende Folge dar. Sie ist kein plötzliches Ereignis, sondern

ein zwangsläufiger Unfall, ausgelöst durch ein Handeln gegen den Mechanismus

der dargestellten Gesellschaft. Hier kristallisiert sich die Angst der bürgerlichen

Schicht in Wien heraus, die aus Sorge, einen Prozess in Gang zu setzt, der nicht

mehr steuer- oder kontrollierbar ist, den Status quo des inneren Stadtkreises be-

wahren und konservieren möchte.

4.3.2 Wanderung in die Nacht

Die von Dionysia ausgelöste Eskalation hat bereits mehrere Orte erreicht. Die Si-

tuationwird nichtmehr als begrenzte Ausschreitung von Arbeiter gegen Fabrikherr

konstruiert, sondern auf weitere Oppositionen ausgeweitet. ›Arme‹ gegen ›Begü-

terte‹, ›Abhängige‹ gegen ›Freie‹, ›Bürger‹ gegen ›Adel‹.

Nach dem sie den Gutshof verlassen hat, begegnet sie am dritten Tag ihrer

Wanderung einer Gruppe von aufständischen Bergleuten, die sowohl geschlechter-

als auch generationenübergreifend zusammengesetzt ist. Zwar wird diese ›Rot-

te‹ von Dionysia als »nicht unbesonnen« eingeschätzt, aber dass sie sich ihr an-

39 Eicher (Märchenbegriff und Märchenstruktur bei Arthur Schnitzler, S. 49) sieht in Bezug auf

Farleys Deutungsansatz noch eine andere Schwierigkeit, nämlich die, dass Märchen per se

jegliche historische Bezugnahme ausschließen. Diesem Einwand wäre mit dem Verweis auf

die Gattung Kunstmärchen und ihre Möglichkeit zur karikierenden Darstellung auch gesell-

schaftlicher Zustände zu begegnen.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006 - am 13.02.2026, 20:09:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Gewalt und Welt 191

schließt, resultiert aus der Angst vor den Konsequenzen, falls sie das Angebot, sich

anzuschließen, ausschlagen würde. Denn ein älterer Mann aus der Gruppe weist

Dionysia auf die Gefahren hin, die einer allein reisenden jungen Frau drohen wür-

den, zudem sei sie noch »wohlgekleidet« und sie könne sich glücklich schätzen,

Leuten begegnet zu sein, bei denen »trotz aller erlittenenUnbill die Sehnsucht nach

Rache noch nicht in blindwütige Zerstörungs- und Mordlust ausgeartet wäre«.40

Die so immerhin indirekt ausgesprochene Drohung, dass man ihr ihre Standeszu-

gehörigkeit ansehe und sie somit zu den Feinden zähle, lässt der Protagonistin also

nicht wirklich einen Entscheidungsspielraum. Die bedrohliche Atmosphäre setzt

sich in der Beschreibung der Aufständischen fort:

Es waren Bergleute, die ihr Leben bis vor wenigen Tagen in der Düsternis und dem

Todesatem ungeheurer Gruben verbracht hatten, und die ganze nachtgewohn-

te Schar, als hätte das Licht des Himmels ihr Blut und Sinne berauscht, war der

kühnsten Hoffnungen voll. Sie rechneten alle auf die Niederlage der Mächtigen,

denen sie bisher Frondienst geleistet, auf die Einsicht und Bundesbrüderschaft

der Vernünftigen und auf das Erstehen eines Reichs der Gleichheit und Gerech-

tigkeit.41

Interessant ist die gegenläufige Korrelation mit »Todesatem« und »Düsternis«, die

als Beschreibungen der Herkunft der Gruppe dienen, und die daraus resultieren-

de Bevorzugung der Seme |bedrohlich, lebensfeindlich|, die eineWiederaufnahme

in der »nachtgewohnten Schar« erfahren. Ihr neu gewonnener Zustand der Frei-

heit durch die entgrenzte Situation, der auf Erzählerebene als »berauscht« gesetzt

wird, steht ebenfalls in seiner Bedeutung disjunktiv zu »besonnen«. Damit korri-

giert die Erzählerinstanz erneut die Einschätzung der Hauptfigur.42 Die Ziele und

Motivationen der Gruppe sind zwarmit positiv besetzten Sememen geschildert wie

»die Einsicht und Bundesbrüderschaft der Vernünftigen« und »das Erstehen eines

Reichs der Gleichheit und Gerechtigkeit«. Dies aber, in kontextuellen Bezug gesetzt

zu der im vorherigen Kapitel als natürliche Weltordnung kodierten Klassengesell-

schaft, deklariert die Positionen und Ambitionen somit als nicht erreichbar und

begünstigt im Leser eine negative Erwartungshaltung.43

40 DH, S. 129.

41 Ebd., S. 129f.

42 Vgl. Kap. 3.

43 Ebd. So ohneWeiteres lässt sich auch hieraus übrigens keine politisch dezidierte Positionie-

rung Schnitzlers ableiten, denn die Problematik der sich dynamisierenden Revolutionspro-

zesse, die in Anarchie münden, sind ein gesellschaftstheoretisches Problem sowohl des Li-

beralismus, des Konservatismus und des Sozialismus. Sie resultieren letztlich aus den Erfah-

rungen der Französischen Revolution und der Revolution von 1848/49 (vgl. hierzu Bermbach:

Wissenschaften. Theorien der Gesellschaft, S. 640f.).

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006 - am 13.02.2026, 20:09:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Das Schweigen der Gewalt

Sukzessive kündigt sich zusätzlich ein drohendes Unheil sowohl für die Prot-

agonistin als auch für die Gruppe an, denn als man Boten zu anderen Gruppen ent-

sendet und diese nicht mehr zurückkommen, schlägt die euphorische Stimmung

langsam um. Der Zusammenbruch der mühsam aufrechterhaltenen Ordnung in

der Gemeinschaft vollzieht sich an Dionysia durch eine erneute Quasivergewalti-

gung, die Symptom des gruppendynamischen Prozesses ist, der in der Aussage

»die Ordnung war aufgelöst« gipfelt: »Die erste Nacht schlief sie unbehelligt in dem

abgeschiedenen Lager der Frauen und Kinder.«44

Ein junger, hagerer Mensch, der sich Dionysia schon auf der Wanderung ange-

schlossenhatte, näherte sich ihr, zog siemit sich, und imGebüschumschlang er sie

mit gierigen Armen. Sie gehörte ihm diese eine Nacht, am Morgen darauf kann-

te er sie nicht mehr, und auch er verschwand für sie als ein Gleichgültiger in der

Menge.45

In dem Term »Sie gehörte ihm diese eine Nacht« ist durch ›gehören‹ vor allem

ein Besitzanspruch gesetzt, der Dionysia zu einem Eigentum und damit zu ei-

nem Objekt substituiert. Es sind keine Schilderungen der Bewertung während des

Aktes aufseiten Dionysias gegeben. Die passive Haltung deutet hingegen eine Dul-

dung an. ›Gleichgültigkeit‹ lässt als einziges Semem eine Bewertung des Ereignis-

ses rückwirkend zu, womit keine Aussage über die Verfassung der Figur während

des Geschlechtsaktes gemacht wird. Positiv besetzte Ausdrücke bleiben aus, bes-

tenfalls emotionale Ambivalenzwird somit konstatiert.Die sexuelleHandlungwird

diesmal gerafft präsentiert und der Akt an sich stellt keine Auslassung dar.

Danach ist die Bedrohung, die durch die Synonyme »das Schlimme« und »das

Furchtbare« zusammengefasst wird, konstant präsent. Die Bergleute wandern

durch eine verwüstete Landschaft aus ausgebrannten Dörfern und am Hori-

zont sind »Rauchsäulen« zu erkennen, die indexikalisch auf mehr Zerstörung

hinweisen. Die Zuspitzung der Ereignisse wird über die Isotopien [Zerstörung]

und [Dunkelheit] geleistet. Mit Zunahme der Bedrohung, die als aus der Gruppe

heraus inszeniert wird, häufen sich die Begriffe, aus denen die erste der genann-

ten Merkmalsklassen ableitbar ist: »Nacht«, »dunkel«, »schweigende Mauern«,

»hüllen«, »dunkle Menge«, »Finsternis«. Zusätzlich eröffnet die Beschreibung des

Raumes noch die übrige Merkmalsklasse (»rauchige Gehöfte«, »niedergebrannte

Dörfer«, »verwüstetes Land«), die in den ersten Adjektiven gleichermaßen auch

die Wiederaufnahme von [Feuer] darstellt.

Eine besonders subtile Textstrategie wird genutzt, um den psychischen Zu-

stand der Beteiligten zu skizzieren, denn es ergibt sich eine eklatante Diskrepanz

44 DH, S. 130 (Hervorhebung des Verf.).

45 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006 - am 13.02.2026, 20:09:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Gewalt und Welt 193

zwischen der oberflächlichen Beschreibung des erlebten Mangels der Gruppe be-

züglich Nahrung und Verpflegung im Verhältnis zur erzählten Zeit. Bis auf einen

ambivalenten Abschnitt wird durch die dezidierten und wiederholten zeitlichen

Einordnungen eine Emphase auf den zu rekonstruierenden zeitlichen Rahmen ge-

legt. Die gesamte Episode umfasst demnach einen Zeitraum von sieben Tagen,wo-

bei drei Tage davon auf die Wanderung Dionysias allein entfallen. Dies bedeutet,

dass ein Wandel der Gruppe von einer euphorischen zu einer verzweifelten Stim-

mung innerhalb von zwei Tagen erfolgt, denn bereits amMorgen des fünften Tages

»ahnen die Zurückgebliebenen Schlimmes«. Damit entfallen auf die entgrenzen-

de Situation der Verzweiflung angesichts auch der fehlenden Verpflegung, die zur

Auflösung der Ordnung führt, lediglich 24 Stunden.

Die Darbietung der Ereignisse, die in ihrer gerafften Weise einen längeren,

über Tage andauernden Zeitraum suggerieren könnte, wird durch die regelmäßig

erfolgenden Tageszeitangaben »zu Mittag«, »in der Nacht«, »am Morgen darauf«,

»der morgige Tag«, »imMorgengrauen« korrigiert. Es fehlt in dieser Abfolge ledig-

lich eine explizite Zeitangabe, nämlich die der Nacht, die aber von der Konzentra-

tion der Isotopie [Dunkelheit] ersetzt wird.

Wie bereits erwähnt, verhält sich Dionysias Vergewaltigung homolog zum

Schicksal der Gruppe. Der Wegfall der gesellschaftlichen Ordnung trifft im

weiteren Geschehen die Übrigen.

Plötzlich aus der Finsternis tönte ein schrilles Lachen, als gälte es das Furchtbare

zu durchbrechen, das nicht länger zu ertragen war. Dem Lachen folgte ein wüten-

der Schrei, dem Schrei ersticktes Stöhnen, wehes Heulen und wieder Gelächter.

Männer und Frauen hatten sich durcheinander, aneinander gedrängt, jeder nahm,

die ihm am nächsten war, keine leisteteWiderstand; denn alle wußtenmit einem

Mal, daß morgen alles zu Ende war.46

Der Höhepunkt der entgrenzten Situation wird durch ein »schrilles Lachen« einge-

leitet, auf das ein »wütender Schrei« folgt. Diese auffällig partikularisierende Hin-

wendung zu lediglich akustischen Reizen folgt der Logik der Szenerie, die über die

Isotopie bereits als Abwesenheit von Licht konstruiert worden ist. Die Beschrän-

kung auf hörbare Ereignisse ist also konsequent. Ausschweifende Sexualität ist hier

gleichgesetzt mit der Aufhebung jeglicher gesellschaftlicher Ordnung und ist ein-

deutig negativ durch den Text kodiert. Die Begriffe »wütender Schrei«, »ersticktes

Stöhnen«, »wehes Heulen«, die alle im Denotat einen negativen Gefühlszustand

transportieren, sind zudem durch ihre Adjektive auch dahingehend monosemiert,

dass die Emphase ausschließlich auf dem schädigenden, schmerzlichen Aspekt

liegt. In Opposition zu den Äußerungen scheinen das »Lachen« und das »Geläch-

ter« zu stehen. Aber wenngleich die synonymen Sememe von ihrer Bedeutung her

46 Ebd., S. 130f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006 - am 13.02.2026, 20:09:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Das Schweigen der Gewalt

als positive Gefühlsäußerungen interpretiert werden können, so ist hierbei offen-

sichtlich, dass sie zwar strukturell antagonistisch positioniert werden, durch Kor-

relation der Attributierung »schrill«, die wiederum |schmerzlich, aggressiv| be-

inhaltet, verbleiben aber auch hier die Äußerungen im Negativen, da ebenso das

»Gelächter« als Teil der Reihung unweigerlich diese Semantisierung erfährt.

Die Protagonistin wird von der Gruppendynamik nicht erfasst, sondern im Ge-

genteil lösen die Ereignisse bei ihr Panik und Verzweiflung aus, weshalb sie ver-

sucht, der Situation zu entkommen.

Dionysia wurde von einer ungeheuren Angst erfaßt. Es gelang ihr, zwischen gie-

rig greifenden Händen, heißtrockenen Atemzügen immer weiter hindurchzuflie-

hen und endlich zu entkommen. Die ganze Nacht kauerte sie, in ihren zerrissenen

Mantel gehüllt, im Schatten eines Mauervorsprungs, wo das Stöhnen und Schrei-

en und Lachen nur heiser und verhallend zu ihr drang.

Die Aussage »von ungeheurer Angst erfaßt« semantisiert das Folgende und konno-

tiert mit dem Sem |bedrohlich| die übrigen Merkmale von »gierig greifend« und

»heißtrocken«. Angst und Abscheu isolieren somit Dionysia, die nun nicht mehr

Teil der Gruppe ist und sich sowohl räumlich als auch akustisch versucht zu iso-

lieren. Sie ist damit nun auch Fremdkörper im in diesem Abschnitt eröffneten se-

mantischen Raum, da sie die Werte der Gruppe nicht mehr teilt und sich somit

nicht ordnungskonform verhält. Denn die Raumsemantik war zu Beginn bereits

so angelegt, dass zuvor gegebene und textextern referenzielle Maßstäbe von Moral

und Sittlichkeit aufgehoben werden. Die Aufständischen verhalten sich somit dem

semantischen Raum entsprechend regelkonform, wenn sie den Ausnahmezustand

erreichen. In der Textsequenz findet sich eine konsistente Kodierung, die ein zu-

vor präsupponiertes Wertegerüst tilgt oder verschiebt, da das Bestimmende schon

immer das Entgrenzte war, wie es in den ersten Aussagen des älteren Mannes be-

reits erwähnt wurde. Der erste sexuelle Übergriff, den die Hauptfigur erleidet, ist

eine Form der marginalisierten Gewalt. Dieses gewaltvolle Ereignis ist nicht mehr

weltverändernd, sondern konstitutiv, und zwar konstitutiv für eine anarchische

und verzweifelte Situation der Beteiligten. Auch hier besteht erneut eine Diskre-

panz zwischen der Darstellungsform der Erzählinstanz und Dionysias Verhalten.

Die Erzählinstanz präsentiert die Ereignisse abermals in einem vorausahnenden

Gestus, der den Verlauf der Ereignisse von Anfang des Abschnittes her mit Andeu-

tungen und Wertungen als erwartbar erscheinen lässt.

Dionysia hingegen, die der Gruppe zuerst Vertrauen entgegenbringt, wendet

sich zum Ende in Angst und Abscheu von ihr ab. Ihr Verhalten ist damit vergleich-

bar mit dem Verhalten von Fifi aus Hermann Bahrs Roman. Auch die Ähnlichkeit

der verwendeten Beschreibungsmittel der letztlich orgiastischen Szene begünsti-

gen dies in meiner Zusammenstellung. Anders als Fifi hat aber Dionysia an diesem

Punkt keine Fluchtmöglichkeit, außer sich zu verstecken. In derWarnung des alten

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006 - am 13.02.2026, 20:09:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Gewalt und Welt 195

Mannes ist zu Beginn festgelegt worden, dass für Dionysia alleine weiterreisen ein

ebenfalls großes Risiko darstellen würde. In der direkten Gegenüberstellung der

beiden Szenen wird deutlich, dass die hier dargestellte Gewalt nicht transgressiv

ist, sondern Teil der Weltordnung und damit Grund für die ausweglose Situation

der Protagonistin.

Zum Ende des Abschnittes aber erfolgt dann wiederum ein Gewaltereignis, das

transgressiv funktionalisiert ist. Die eben beschriebene Szene spielt sich vor den

Toren einer verriegelten Stadt ab. Es handelt sich dabei erneut um einen vielsagen-

den Anachronismus, wenn man bedenkt, dass zur Zeit der Entstehung flächende-

ckender Fabriklandschaften eine intakte Stadtmauer mit schließbarem Eingangs-

tor eher die Seltenheit darstellte.47 Wiederum fällt das Inklusionsmotiv der Wie-

ner Ringstraße auf. Die geordnete und vernünftige Welt liegt hinter den intakten

Stadtmauern geschützt und abgeschottet. Als der neue Tag anbricht, öffnen sich

die Tore und eine Reiterei greift die Aufständischen an. Damit trifft diese Gewalt

die Beteiligten als ein von außerhalb verübter aggressiver Akt:

Plötzlich, im ersten Morgengrauen, sprangen die Tore der Stadt auf: Bewaffnete

stürmten hervor, fielen über die Ermatteten, Verwüsteten, Schlaftrunkenen, über

Männer undWeiber her, hieben sie zusammen und jagten, was je nach Laune ihr

Mordstahl verschonte, in die Stadt hinein.48

Die Begriffe »Ermattete«, »Verwüstete« und »Schlaftrunkene« stimmen in |wehr-

los| überein, womit die beschriebene Handlung konsequent in einer der wenigen

Metaphern des Textes kulminiert. Das Kompositum »Mordstahl«, das mit seinem

ersten Teil in Opposition zu dem vorher erwähnten |wehrlos| steht, markiert die

Handlung »hieben sie zusammen« nicht nur als kämpferischen Tötungsakt, son-

dern als ganz ohne Gegenwehr erfolgtenMord. Der zweite partikularisierende Teil,

der |Waffe| aus dem Semem »Bewaffnete« übernimmt, stellt in Verbindung mit

»Mord-« und über das Tertium Comparationis |töten| beinahe schon eine Para-

phrase des Zielworts »Waffe«, »Schwert« oder »Degen« dar. Dies unterstützend

setzt das Segment »je nach Laune« das Merkmal |willkürlich| in »Mordstahl« do-

minant. Durch die ansonsten spärliche Verwendung von Metaphern im gesamten

Text kommt dieser eine emphatische Funktion zu, die das Ende der Episode auf

drastische Weise beschließt.

Unter Berücksichtigung der bereits genannten dominanten Seme halte ich die

komplexe Isotopie [Chaos] für treffend, um den Bildbereich dieses Raums zusam-

menzufassen. Gleichzeitig wird durch die zuletzt analysierte Stelle deutlich, dass

47 DieWiener Stadtmauer wird 1864 endgültig abgerissen und ist bereits zuvor in vielen Teilen

demontiert und ab dem 18. Jahrhundert zum Erholungsgebiet umfunktioniert worden.

48 DH, S. 131.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006 - am 13.02.2026, 20:09:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Das Schweigen der Gewalt

erneut zwei unterschiedliche Arten der Gewalt hier gegenübergestellt werden. Iso-

topisch ist der vorhergehende Zeitraum als Abwesenheit von Licht inszeniert, der

Ausbruch der neuen Gewalt fällt mit dem Anbruch des Tages zusammen und kor-

reliert damit mit der Rückkehr des Lichts. Licht in seiner kollektivmetaphorischen

Bedeutung als Vernunft legt also den Schluss sehr nahe, dass der zweite Vorfall der

Gewalt der gruppeninternen diametral gegenübergestellt wird. Strukturell lässt

sich ebenfalls zeigen, wie im ersten Fall die Gewalt keine, im zweiten Fall sie aber

durchaus eine weltverändernde Funktion übernimmt. Die Kontrastierung der bei-

den Gewaltarten durch ihre jeweiligen Isotopien mündet in eine ›schwarze, kon-

stitutive, gruppeninterne Gewalt‹ und in eine ›weiße, destruktive, gruppenexterne

Gewalt‹. Mit ›destruktiv‹ ist hier gemeint, dass der zuvor geschaffene semantische

Raumdurch das Einsetzen der zweiten Gewalt aufgelöst wird.DieWertung bezieht

sich damit ausschließlich auf ihre narrativ-strukturelle Funktion.

Natürlich wird die zweite, weiße Gewalt dann wieder konstitutiv für den sich

anschließenden neuen Weltzustand. Allerdings dient sie für diesen als Katalysa-

tor und nicht als Stabilisator, da sie im neuen Raum als ordnungschaffendes Mit-

tel nur als ultima ratio verstanden wird. Wäre dem nicht so, müsste sie im neuen

Weltzustand andauern. Tatsächlich hält die sich anschließende Episode aber keine

Gewalterfahrung für Dionysia bis zu einem erneuten Zustandswechsel bereit.

Im Vorherigen aber haben die Unruhen die gesellschaftliche Ordnung aufge-

hoben. Das Resultat sind Verzweiflung und Hoffnungslosigkeit, die schließlich zu

Chaos führen. In der aus den Fugen geratenenWelt zeigt sich die menschliche Na-

tur von ihrer animalischen Seite. Dementsprechend ist auch Gewalt ein Teil dieser,

bleibt straflos und marginal, da sie aus dem Fehlen des zivilisatorischen Überbaus

hervorgeht. Jenseits jeglicher moralischen Bewertung lässt sich die Logik der Sze-

nerie dahingehend zusammenfassen, dass wer an der fast ausschließlich sexua-

lisierten Gewalt teilnimmt, auch Teil des Raumes und damit Teil seiner Ordnung

ist. Die Hauptfigur entzieht sich innerlich durch Ekel und Angst und äußerlich,

in dem sie ein Versteck sucht, der Raumordnung und wird – wie bereits erörtert

– zum Fremdkörper. Die Logik setzt sich fort, als die Reiterei einfällt und über

Unbewaffnete herfällt – gnadenlos, aber gerechtfertigt durch die Notwendigkeit

der Reetablierung von nun wieder zivilisatorischer Ordnung, dabei aber Dionysia

verschont.

Auch in dieser Passage dürfen bestimmte Diskrepanzen zwischen der Schilde-

rung und der Bewertung der Erzählinstanz nicht übersehen werden. So suggeriert

die letzte Szene, in der Gewalt wieder als transgressives Ereignis eingesetzt wird,

dass das Einschreiten der Reiterei die chaotischeWelt in eine erneut geordnete und

reglementierte überführt. Aus den Zeilen spricht jedoch dieselbe seltsame Distanz

wie zuvor in der Schilderung der Aufstände. Unklar wird belassen, ob es sich um

einen positiven oder einen negativen, einen zu begrüßenden oder einen abzuleh-

nenden Vorgang handelt. Erneut steht im Vordergrund seine Prozesshaftigkeit, die

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006 - am 13.02.2026, 20:09:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Gewalt und Welt 197

einen Komplex aus Aktion und Reaktion eröffnet, ohne dass es eine Rolle zu spielen

scheint, ob sich das Individuum gegen diese Prozesshaftigkeit stellen sollte bzw.

stellen kann. Allerdings wird auch erwähnt, dass Hilflosigkeit und Verzweiflung

aus Angst vor den Folgen der gescheiterten Revolution eintreten. Die hier zwar

funktional als ordnungsstiftend inszenierte Gewalt ist also streng genommen der

wahre Grund für die letztendliche Eskalation zur Orgie, was sich zumindest in den

semantischen Konnotationen auch so wiederfindet. Die Ambivalenz der Episode

konstituiert sich somit aus der entgegengesetzten Funktionalisierung der Gewalt

im Rahmen der Narration zu ihrer semantischen Kodierung auf der Ebene der

Präsentation.

Für die Heldin bedeutet der Einfall der Reiterei zunächst eine Rettung vor der

fortschreitenden Eskalation. Allerdings wird sie im nächsten Kapitel sogleich ins

Gefängnis gesperrt, womit die Handlung zunächst mit der Verkehrung des mora-

lischen Belohnungsprinzips des Märchens fortschreitet: Statt dem zu erwartenden

Heil für die gute Tat (Dionysias Einsatz für die unterdrückten Arbeiter) erfolgt eine

Vergewaltigung und schließlich, nach einem erlebten Blutbad, die Einkerkerung.

4.3.3 Kindsmord

Ein weiteres Beispiel einer marginalisierten Gewalttat, die konstitutiv für den um-

gebenden semantischen Raum ist, findet sich im entscheidenden, letzten Kapitel

der Hirtenflöte. Bereits zu Beginn des Abschnitts enthält der Text überdies sehr in-

direkte Hinweise, dass es sich um die letzte Episode der Erzählung handelt, da die

wesentlichen Entwicklungen im Herbst beginnen und im Winter enden. Tatsäch-

lich wird die erzählte Zeit noch einmal einen Zeitraum von sieben Jahren betragen,

was am Alter ihres Kindes abgelesen werden kann, das zu Beginn des Handlungs-

verlaufs geboren wird.

Dionysia hat in den Abschnitten, die an dem gerade Besprochenen anschlie-

ßen, einen Grafen kennengelernt, mit dem sie gemeinsam in den Krieg zieht und

in der Nacht vor der entscheidenden Schlacht ihren Sohn zeugt. Der Graf kommt

im letzten Gefecht um und Dionysia zeigt zum erstenMal innerhalb der Erzählung

Trauer und damit eine deutliche emotionale Reaktion. In Bezug auf die charakter-

liche Entwicklung der Figur stellt dieser Moment im Vergleich zu ihren anderen

Zuständen den höchsten Grad der Menschlichkeit und Tugendhaftigkeit dar, den

sie durch ihre Erfahrungen gewonnen hat. Zu diesem Zeitpunkt sind die explizi-

ten Charakterisierungen Dionysias innerhalb des Textes deshalb durchweg positiv.

Dionysia ist die »Heldenwitwe, die selbst eine Heldin war«49. Von ihren bisherigen

Erlebnissen heißt es: »Das geheimnisvoll Unaufgeklärte ihrer Herkunft lag wie ein

49 Ebd., S. 138.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006 - am 13.02.2026, 20:09:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Das Schweigen der Gewalt

goldener Glanz über ihrer gepriesenen Stirn.«50 Ihre Erscheinungwirdmit »rätsel-

hafter Anmut«51 beschrieben. In der Darstellung der Interaktion der Umwelt mit

ihr häufen sich ebenfalls positiv attributierte Ausdrücke wie »Ehrfurcht«, »Huldi-

gung«, »Bewunderung« und »Liebe«. Auffällig auch, dass zu Beginn des Abschnitts

sich viele Wendungen finden, die sich auf die Legitimität Dionysias Status bezie-

hen. Das Schloss des verstorbenen Grafen gilt als ihr »natürliches Eigentum«, sie

selbst ist die ›Ausgezeichnete‹. Erst mit der Entscheidung, eine Beziehungmit dem

verheirateten Fürsten einzugehen, verändert sich die Wahrnehmung ihrer Umge-

bung. Allerdings ist es der Fürst, der den ersten Schritt vollzieht und dessen Ver-

halten als leidenschaftlich beschrieben wird:

Und keine Bedenken, denen Geringere unterworfen seinmochten, setzten beider

Wünschen sich entgegen, als der Fürst, seines angetrauten Weibes vergessend,

Dionysia das glühende Geschenk seiner Liebe bot.52

Im Verlauf der Episode aber verkehrt sich dieser Zustand ähnlich einem novellen-

typischen Umschlagpunkt in ihr Gegenteil und Dionysia erreicht zugleich den mo-

ralisch tiefsten Punkt ihrer persönlichen Entwicklung. Sie entwickelt außerdem im

sechsten Kapitel den größtmöglichen Grad negativer und manipulativer Energie.

In der Folge wandeln sich die attributierenden Bezeichnungen für die Protago-

nisten, bis die Fremdzuschreibungen anderer Figuren ihren negativen Höhepunkt

in »eine Abenteurerin und Dirne« und »ein ungeheueres Schimpfwort«53 finden.

Trotzdemwird ein weiterer sozialer Aufstieg beschrieben, bis die Erzählinstanz sie

als »unumschränkte Herrin, wie sie es kaum mit der Krone auf dem Haupt hätte

sein können«54, beschreibt,womit in Bezug auf Dionysias faktischem, gesellschaft-

lichem Status der höchstmögliche erreicht ist. Deshalb muss die Entscheidung,

mit dem Fürsten des Landes ein Verhältnis einzugehen, als das weltverändernde

Ereignis dieser Phase angesehen werden.

Der Fürst ist verheiratet und seine Frau wird zuerst von ihm gedrängt, das

Schloss zu verlassen, damit er Dionysia zu sich holen kann. Später wird sie zusätz-

lich noch in die Verbannung geschickt, da ihr ein Mordkomplott unterstellt wird.

Damit beginnt erneut ein sozialer Aufstieg Dionysias, der allerdings wiederum nur

durch einen Mann ermöglicht wird:

[G]egen den wachsenden Widerstand erweiterte er [der Fürst] ungebeten Diony-

sias Machtvollkommenheiten nach allen Seiten, umgab sie mit einer niemals er-

hörten Pracht, verlieh ihrem fünfjährigen Sohn den Titel eines Prinzen und hefte-

50 Ebd.

51 Ebd.

52 Ebd.

53 Ebd., S. 139.

54 Ebd., S. 140.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006 - am 13.02.2026, 20:09:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Gewalt und Welt 199

te auf die Kinderbrust einen Orden, der bisher nur Mitgliedern des Fürstenhauses

vorbehalten war.55

Jedoch überschreitet sie damit eine Ordnungsgrenze im Sinne Renners, bzw. sie

wird vom Fürsten über diese überführt; zunächst abermals topologisch, indem er

sie auf sein Schloss bringen lässt, und dann auch funktional, indem er ihr Be-

fugnisse und Vermögen zukommen lässt. Da Dionysia diese nicht ausschlägt und

der Text überdies suggeriert, dass sie den Fürsten dahingehend manipuliert, eig-

net sie sich einen Status an, der ihr nicht zusteht. Durch diese Machtaneignung

verstößt Dionysia gegen die Ordnung des Raumes. Der Text semantisiert darauf-

hin auch konsequent ihr Fundament der Macht mit: »dumpfe Scheu«, »Angst« und

»Haß«,56 da sie ihre Position nur mit rigoroser, teilweise willkürlicher Machtde-

monstration aufrechterhalten kann. »Jedes unvorsichtige Wort, jede zweifelhafte

Gebärde, die sich gegen Dionysia zu richten schien, wurde mit der furchtbarsten

Strenge geahndet.«57

Da diese Ordnungsverletzung den essenziellen Konflikt des Abschnittes dar-

stellt, finden sich bezeichnenderweise auch mehr Beschreibungen, die auf soziale

Beziehungen und Machtverhältnisse referieren, wodurch die grenzüberschreiten-

de Handlung mit diesen Verhältnissen stärker kontextualisiert ist. Mit der Ernen-

nung ihres Sohnes zum Prinzen beginnen zeitgleich die Intrigen am Hof gefährli-

che Formen anzunehmen. Jedoch auch die Beziehung zwischen dem Fürsten und

Dionysia nimmt einen unguten Verlauf. Beide entfernen sich zunehmend vonein-

ander. Als die Episode ihrem Höhepunkt zustrebt, haben sie inzwischen jeder für

sich ein ausschweifendes Leben am Hof etabliert, und es kommt regelmäßig zu

orgienartigen Festen:

Ohne Zügel, Rücksicht und Scham trieb das Leben im Schlosse weiter, und bald

hieß es im Volke, daß die Riesenfackeln der Festsäle in mancher Nacht wie im

Grauen vor dem Übermaß der schmachvollen Lüste verlöschten, in denen Fürst

und Geliebte, Buhlen und Buhlerinnen sich berauschten.58

Nach einem dieser Feste beschließt Dionysia plötzlich, sich das Leben zu nehmen,

doch als sie den Entschluss in die Tat umsetzen will, erinnert sie sich an ihren

Sohn und kehrt zurück ins Schloss. Ein letztes Mal möchte sie alles ändern, sich

mit dem Fürst versöhnen und die bisherigen Ausschweifungen beenden. Dafür soll

aber der Fürst ihren Sohn zum rechtmäßigen Thronfolger ernennen. Es soll »die

letzte Tat der Willkür« sein.59 Der Fürst stimmt tatsächlich zu und erfüllt Dionysia

55 Ebd., S. 139f.

56 Ebd., S. 140.

57 Ebd.

58 Ebd., S. 141.

59 Ebd., S. 142.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006 - am 13.02.2026, 20:09:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Das Schweigen der Gewalt

den Wunsch. Am Abend der Verkündung ans Volk wird ein Fest gegeben. Als das

Volk nach demPrinzen ruft,will Dionysia ihn holen undfindet ihn tot auf: Sie »fand

ihnmit gebrochenen Augen, verzerrtem Antlitz, eine tiefeWunde auf der Stirn, tot

auf dem rotdurchfeuchteten Linnen«.60 Sie nimmt das tote Kind und präsentiert

es dem Volk, wobei sie »mit dunkel beschwörenden Worten zu furchtbarer Rache«

aufruft.61

Zunächst hat es den Anschein, dass Dionysias Sohn hier die Funktion eines

Opfers übernimmt, so wie das Brittnacher in seinen Arbeiten zur Literatur der

Wiener Moderne beschrieben hat.62 Sieht man sich allerdings den Handlungsver-

lauf an und berücksichtigt man die Reaktionen aus dem Volk, trägt das Modell des

Opfermythos nicht ausreichend.Weder kommt es zu einer Stabilisierung der Lage,

noch ist Dionysias Schuld getilgt. Es heißt weiter:

Kein Jammerruf antwortete der klagendenMutter […] als zweifelte keiner, daß ein

vonGott, nicht von übelgestimmtenMenschen verhängtes Schicksal hereingebro-

chenwäre, gegen das jede Auflehnung vergeblich, ja frevelhaft wäre, schweigend,

geduckt, wie Zeugen eines längst erwarteten Gerichts schlichen alle die Tausende

davon und verschwanden im Dunkel der Nacht.63

Über den Sememkomplex [frevelhaft, Gericht, Zeugen] in der kotextuellen Abhän-

gigkeit zu Gott ist die Bestimmung des Kindsmords das Gegenteil zu einer Opfer-

funktion – er wird vom Text als Strafe ausgewiesen. Der Fürst hat nun auch die

Gefährlichkeit der Lage für ihn begriffen. Dionysia findet ihn, wie er ein Todes-

urteil für sie unterzeichnet. Dionysia bleibt nur die Flucht, die der Fürst dennoch

letzten Endes für sie arrangiert. Zum Schluss erscheint Dionysia in einem letzten,

theatralischen Auftritt »in blutigem Kleid, mit halbgeschlossenen, gerade vor sich

hin gerichteten Augen schritt sie dahin«64.

4.3.4 Folgenlose Gewalt

Die Korrelation von Gewalt mit der Hauptfigur, der Heldin Dionysia, ist nicht ho-

mogen. Sie wird sowohl als aktive Gewaltverursacherin als auch als passives Opfer

von Gewalt inszeniert, und zwar unabhängig zu ihrer Charakterentwicklung und

dem Verlauf der Handlung.

60 Ebd., S. 143.

61 Ebd.

62 Vgl. Kap. 2.1.4.

63 DH, S. 143.

64 Ebd., S. 145.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006 - am 13.02.2026, 20:09:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Gewalt und Welt 201

Die zynische Karnevalisierung der Gesetzmäßigkeit des Märchens,65 wonach

moralisches Handeln sich auszahlen sollte, stellt die metanarrative Dekonstrukti-

on des Genres dar. Sie führt die Teleologie des Märchens ad absurdum und ersetzt

die überindividuelle schicksalhafte Wahrheit durch individuelle Erkenntnis, aber

Destabilisierung der Gewissheit. Gewalt changiert hierbei in ambivalenter Funk-

tion. Sehr wohl einerseits als negativ und lebensfeindlich beschrieben, erhält sie

gleichermaßen eine veränderliche Kraft und eine ordnungsschaffende Wirkung.

Zugleich ist sie auch essenziell für die narrative Struktur: Teilt man die Erzäh-

lung in zwei disjunktive semantische Räume und unterteilt den zweiten in fünf

weitere Unterräume, wird nur ein Wechsel zu einem neuen Bereich nicht durch

Gewalt ausgelöst. Darüber hinaus bewegt sich die Episode der Wanderung durch

die Nacht auf ihren gewalttätigen Höhepunkt zu, und die noch nicht besprochene

Kriegsepisode ist vollständig von ihr durchdrungen.

Auch Titzmann geht von zwei semantischen Räumen als disjunktiven Werte-

systemen aus. Dies ist zum einen der Bereich um Erasmus herum, der durch eine

konservative, allwissende und stoische Erkenntnis sowie die rationale Durchdrin-

gung des Menschlichen konstituiert wird. Zum anderen existiert der Bereich, den

Dionysia betritt, indem sie seinen Turm verlässt, von wo an sie fortwährend tie-

fer in menschliche Abgründe hinabsteigt. Im Gegensatz zum Realismus liegt für

Titzmann in der Frühen Moderne das Epochenbildende im Umgang mit diesen

Grenzen in der Grenztilgung. Während im Realismus noch eine klare Sanktionie-

rung der Normverletzung vorherrsche, vollziehe sich in der FrühenModerne durch

Normverletzung der Normverlust. Gerade die geschilderte Ausnahmesituation, in

der sich die Aufständischen befinden, belege dies.66 Zwar gilt dieser Befund für

den von Titzmann gewählten Abstraktionsgrad und es findet auch nicht immer ei-

ne klare Sanktionierung der Normverletzung durch Gewalt statt, aber Gewalt an

sich ist zugleich sowohl Normkorrektur als auch Normverletzung. Wie hoffent-

lich gezeigt werden konnte, handelt es sich keineswegs um eine beständige Grenz-

oder Normtilgung. Vielmehr ist abhängig von der jeweiligen Ordnung der seman-

tischen Räume, welche Funktion die Gewalt übernimmt. Titzmanns gewählte Ein-

teilung ist zu grob und vernachlässigt, dass hinsichtlich der Gewalt, über die dis-

junkte Positionierung zum Bereich Erasmus’ hinaus, die anderen Bereiche auch in

Teilaspekten ihrer Ordnungsstruktur Oppositionen bilden.Gerade der Kindsmord,

der lediglich als Folge präsentiert wird, weist eine auffällige Funktionsschwäche

auf. Gewalt übernimmt damit über ihre grenzüberschreitende, nicht grenztilgende

65 Eicher (Märchenbegriff und Märchenstruktur bei Arthur Schnitzler, S. 64f.) spricht in die-

sem Zusammenhang in Anlehnung an Volker Klotz sogar von der »Perversion des Märchens«

durch Deformation.

66 Vgl. Titzmann: »Grenzziehung« vs. »Grenztilgung«, S. 208ff.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006 - am 13.02.2026, 20:09:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Das Schweigen der Gewalt

Funktion hinaus auch konstitutive Aufgaben innerhalb der präsentierten semanti-

schen Räume. Bei Schnitzler ist sie allerdings selten konstitutiv in dem Sinne, dass

sie selber Ordnungen erzeugt. Die Ausnahme bildet der Überfall auf die Aufständi-

schen, wobei dieser Einfall der ordnungsschaffenden Macht zugleich eine Tilgung

des anderen semantischen Raums zur Folge hat. Gewalt präsentiert sich vielmehr

als Ausdruck der jeweiligen Umgebung, als provozierter Effekt. Titzmanns Inter-

pretation behält allerdings insofern ihre Gültigkeit, da sie makrostrukturell auf

die gesamte Erzählung den wesentlichen Kern der letzten Konfrontation zwischen

Erasmus und Dionysia ins Auge fasst. Denn am Ende löst sich sogar die Autorität

der Erzählinstanz als letzte normgebende Stimme auf.

4.4 Kriegswelt und ausgebrannte Psyche: Das Schicksal der Agathe

4.4.1 Das Schloss der Seele

Außer in Schnitzlers Erzählung findet sich auch in Felix Saltens Novelle ein Bei-

spiel für nicht nur eine grenztilgende, sondern sogar eine raumauflösende Form

der Gewalt.67 Dennoch kann auch hier nicht von einer generell für die gesamte Er-

zählung für sie gültigen transgressiven Funktion gesprochen werden. ImGegenteil

kommt ihr trotz ihrer durchgängig als negativ dargestellten Wirkung im Haupt-

teil des Textes teilweise auch eine konstitutive Funktion zu, wie in den folgenden

Ausführungen veranschaulicht werden soll.

Die Gewalt war in den geschützten Raumder Figur Ulrike eingebrochen und sie

ist diesem gewaltsam entrissen und in einen neuen Bereich überführt worden. Die

Ordnungsstruktur des neuen semantischen Raums, in dem sie sich fortan befindet,

ist durch Gewalt strukturiert und dominiert. Dementsprechend wird Gewalt als

Normalität inszeniert, was sich zu Beginn an der Reaktion Ulrikes auf ihre neue

Umgebung zeigt:

Sie hörte das Brüllen, Stampfen und Waffenklirren vieler Gefechte, und es be-

drängte sie im Anfang mit quälendem Entsetzen, wie das Heraufsteigen irgend-

einer dumpfen Erinnerung. Dann aber gewöhnte sie solchen Anblick und nahm

ihn gleichgültig hin.68

Bereits nach kurzer Zeit tritt bei Ulrike ein Gewöhnungseffekt ein. Die substanti-

vierten Verben bilden die Merkmalsklasse |lautlich|. Gewalt, somit erneut reprä-

sentiert durch akustische Reize, ist nun Teil ihrer neuen Umgebung und umgibt

sie. Dies wird durch die Inszenierung als Geräusch ebenso unterstrichen wie auch

67 Vgl. Kap. 3.5.2.

68 SdA, S. 368.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006 - am 13.02.2026, 20:09:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Gewalt und Welt 203

durch die geraffte Darstellung der erzählten Zeit. Weder werden Agierende er-

wähnt, noch lassen sich die Kampfhandlungen lokalisieren. Stattdessen verblei-

ben sie im Diffusen und sind überall zugleich anwesend. Gewalt oder zumindest

ihre indexikalischen Zeichen sind omnipräsent als Hintergrund des neuen Raums,

womit sie sich zum festen Bestandteil seiner Konstruktion wandeln. Gewalt ist zu-

dem auch in der Werteordnung dieser Welt weder in großem Maße reglementiert

noch stigmatisiert. Paradigmatisch zeigt sich das in einer Szene, wo Gewalt für

eine eigentlich positive Intention als zu bevorzugende Lösungsstrategie markiert

wird:

Johanna lief gegen das Feuer zu, um das der zwerghafte Mönch mit seinem An-

hang versammelt war, und siewäre in die Glut gesprungen, hätte sie einer von den

Männern nicht zu Boden geschlagen. Da lag sie nun in Zuckungen auf der Erde;

sie warfen Decken und Mäntel auf sie hin, sie stießen mit den Füßen nach ihr, um

sie zur Besinnung zu bringen […].69

Dadurch, dass der Text hier die Minimaldefinition von physischer Gewalt (»Akti-

vitäten, die darauf abzielen, vorsätzlich die körperliche Unversehrtheit eines Men-

schen zu beschädigen«)70 in ihr Gegenteil verkehrt, da hier gerade größerer Scha-

den abgewendet werden soll, ist in der Ideologie dieser Sphäre Gewalt letztlich

absolut gesetzt.

Ulrike aber wird nicht Teil dieserWelt, denn in Saltens Erzählung werden dras-

tischer und konsequenter als bei Schnitzler die Ideologien der semantischen Räu-

me sowohl über die Handlungen als auch vor allem über die Folgen in der Psy-

che der einzelnen Figuren gegenübergestellt. Wie im vorherigen Kapitel bereits

erörtert, ist die Vergewaltigungsszene bei Salten weder ambivalent gehalten noch

durch eine Gattungsreferenz wie bei Schnitzler relativiert. Salten entwirft statt-

dessen ein detailliertes Psychogramm der traumatischen Folgen mit den Mitteln

der Literatur. Die sexualisierte Gewalt ist ein transgressives Ereignis, da sie den

Charakter Ulrikes grundlegend verändert und zudem die Figur in einen neuen se-

mantischen Raum überführt.

Zuvor war im dritten Kapitel analysiert worden, wie im Einklang mit der als

Locus amoenus entworfenen Umgebung auch die psychische und physische Er-

scheinung der Ulrike positiv semantisiert war. Nach der wiederholten, sexualisier-

ten Gewalterfahrung konstituieren sich Äußeres und Inneres der Figur Ulrike neu.

Dabei werden die bereits in der ersten Beschreibung verwendeten Unterkategori-

en zu ihrem Körper wieder aufgegriffen, was eine gewisse Parallelität schafft, die

die Gegenüberstellung und Veränderung noch deutlicher herausstellt. Vorher lie-

ßen sich ihre äußeren und inneren Charakterisierungen in der Isotopie [(empha-

69 Ebd., S. 381.

70 Christ/Gudehaus: Gewalt – Begriffe und Forschungsprogramme, S. 2.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006 - am 13.02.2026, 20:09:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Das Schweigen der Gewalt

tisch)Leben] zusammenfassen. Nach dem transgressiven Ereignis werden einzel-

ne Unterkategorien ihrer Beschreibung umbesetzt, andere werden ausgespart. Die

vorherigen Attributierungen der Augen |hell, strahlend, blau| werden in |fremd|71

und |leer|72 abgewandelt. Die körperliche Statur wird in ihren Unterkategorien

›Nacken‹ (gegenüber ›Hals‹) und der neuen Unterkategorie ›Schritt‹ als nicht mehr

attraktiv, schön oder lebendig kodiert: »[…] ihr Schritt wurde schwer und plump,

ihr stolzerNacken krummwie nur der irgendeines andernWeibes aus demVolk.«73

Auch eine weitaus größere Menge an Aussagen referiert jetzt auf die Beschreibung

des inneren Zustandes der Figur. Die Psychologisierung der Ulrike erlangt damit

einen höheren Stellenwert als zu Beginn. Die Gewalterfahrung wird als nach innen

gerichtete Bewegung substituiert (»Ihr Entsetzen und ihr Abscheu krochen nach

innen auf den tiefsten Grund ihrer Seele.«).74 Die Rückzugsbewegung der antro-

pomorphisierten Emotionen hat eine Gefühlslosigkeit zur Folge, die fast bis zum

Tod der Figur anhält. Entgegen dem ersten Zustand werden auch mehr Vergleiche

und Substitutionen benutzt, um ihre neue Verfassung zu kodieren:

Aber sie war nicht mehr Ulrike von Auersdorf, war die junge stolze Edelfrau nicht

mehr. Die Schande, die gleich einer trüben Springflut über sie hingerauscht war,

hatte alles in ihr fortgespült, was an die Zartheit und den Glanz ihres einstigen Le-

bens erinnerte. Sie glich dem Schloß, das ausgebrannt und verwüstet dort hinter

ihr zurückgeblieben war in dessen Räumen und auf dessen Stufen nur entstellte

Leichen noch lagen und das mit seinen zerbrochenen, rauchverschwärzten Fens-

tern wiemit erloschenen Blicken in dieWelt starrte. Auch als Ulrike wieder zu sich

kam, war sie noch nicht erwacht, sondern wandelte wie in stumpfer Betäubung

einher.75

Das Textsegment bevorzugt mit seinen Vergleichen über die rekurrenten Seme in

»ausgebrannt«, »verwüstet« und »zerbrochenen« offensichtlich die Isotopie [Zer-

störung]. Die Isotopie wiederum bildet die Substitution für die Psyche der Figur.

Auch daran lässt der Text keinen Zweifel, sondern vollzieht einen direkten Vergleich

mit der Aussage »Sie glich dem Schloß«. Konsequent findet eine Wiederaufnahme

über die konventionalisierte Metapher ›Fenster‹ als Substituens zum Substituen-

ten |Augen| statt, die damit einen Rückgriff auf die zuvor erfolgte Neubesetzung

der Unterkategorien darstellt. Ebenso deutlich ist die Bevorzugung des oppositio-

nellen Sems |¬hell| (›trüb‹, ›rauchverschwärzt‹, ›erloschen‹), das somit ebenfalls se-

mantisch disjunktiv zum vorherigen Zustand ihrer Psyche steht. Im folgenden Seg-

71 SdA, S. 367.

72 Ebd.

73 Ebd., S. 368.

74 Ebd., S. 365.

75 Ebd., S. 367.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006 - am 13.02.2026, 20:09:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Gewalt und Welt 205

ment findet dieWiederaufnahme dieser Opposition statt (›lichte, reine Bilder‹/›hel-

le Gestalt‹). Zusätzlich wird durch die Substitution der »Schande« in die Sememe

›Schmutz‹ und ›Unrat‹ das Sem |¬rein| rekurrent und klassifiziert den vorherigen

Zustand hierzu erneut disjunktiv. Das ›rein‹ hier polysem in der übertragenen Be-

deutung auch als moralische Kategorie fungiert, ergibt sich durch die oppositio-

nelle Struktur der dichotomischen Gegenüberstellung von »Niedrigkeit«/»Elend«

vs. ›reine, lichte Bilder‹ im folgenden Segment: »So schwer hatte sich Schmutz und

Unrat auf ihre Seele geworfen, so tief war sie in jener Stunde zu Niedrigkeit und

Elend hinabgerissen worden, daß ihr Geist nicht mehr bis zu den lichten und rei-

nen Bildern emportauchen konnte, in denen sie selbst als eine helle Gestalt ge-

leuchtet hatte.«76 Wie von Lotman beschrieben, werden die abstrakten Gefühlsre-

gungen durch den Gegensatz von ›oben‹ und ›unten‹ veranschaulicht. Ulrike war

»hinabgerissen worden« und konnte nicht mehr »emportauchen«.

Ehneß, Gottstein und Procopan sehen in diesem Verhalten einhellig eine Trau-

matisierung des Charakters. Gottstein jedoch interpretiert das Folgeverhalten als

Trossweib als Fügung in ihren Zustand.77 Dagegen ist einzuwenden, dass Ulrike

bis zu ihrem Tod kaum noch spricht. Ebenfalls legt die Parallelisierung und die

dadurch erfolgte Äquivalenzsetzung von Ulrike zu ihrem Schloss einen anderen

Schluss nahe. Der idyllische Ort, der durch den Einfall der Söldner zerstört wur-

de, gleicht der Psyche der Ulrike, die gleichsam mit vernichtet wurde. Auch hier

folgt der Text der Logik der semantischen Räume. Ulrike war Teil der Schlosswelt,

in der die Erzählerinstanz ihr den angestammten Ort zuweist, wäre ihr Schicksal

ein glückliches gewesen.Mit demUntergang dieserWelt ist Ulrike auch zugehörig-

keitslos, denn der neuenWelt gehört sie nicht an. Auch die durch die Gewalt erfolg-

te Umkodierung überführt sie nicht vollständig in die neue Umgebung. Stattdes-

sen bleibt sie Fremdkörper, was sich auch im nächsten Segment veranschaulichen

lässt:

[…] sie hätte nicht sagen können, ob jene Vergangenheit nur ein Träumen gewe-

sen, oder ob sie jetzt, in dieser furchtbaren Gegenwart von einem bösen andau-

ernden Traum befangen sei. Ulrike jedoch erinnerte sich nicht. So schwer hatte

sich Schmutz und Unrat auf ihre Seele geworfen, so tief war sie in jener Stunde

zu Niedrigkeit und Elend hinabgerissen worden, daß ihr Geist nicht mehr bis zu

den lichten und reinen Bildern emportauchen konnte, in denen sie selbst als ei-

ne helle Gestalt geleuchtet hatte. Das Vergangene stand vor ihrem Herzen, wie

der sonnige Tag vor einem blinden Auge: als Dämmerschein. Und wurde langsam

dunkler, und löschte aus.78

76 Ebd., S. 370.

77 Vgl. Ehneß: Felix Saltens erzählerisches Werk, S. 175; Gottstein: Felix Salten, S. 245; Proco-

pan: Zu den Motiven von Ausgrenzung und Auserwähltheit, S. 82.

78 SdA S. 370.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006 - am 13.02.2026, 20:09:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Das Schweigen der Gewalt

Ulrike wird auf zweifache Weise von ihrer vorherigen Existenz getrennt. Wenn sie

sich erinnern könnte, dann würde ihr alles wie ein Traum erscheinen. Aber selbst

zu diesem unwirklichen Zustand hat sie keinen Zugang mehr, denn sie kann sich

nicht erinnern. Die verheerende Wirkung der Gewalt und damit das Eindringen

derer, die der Gewaltwelt angehören, hat den nicht gewalttätigen Raum im Wort-

sinn getilgt. Er ist nicht mehr existent. Die letzte Person des Sujets, die als Garant

für das Vorhandensein der anderen Welt stehen könnte, hat ihre Erinnerungen,

die ihr jetzt ohnehin nicht mehr real vorkämen, verloren. Ulrike fügt sich damit

gerade nicht in die neue Umgebung, sondern sie bleibt ein ewiger Fremdkörper

bis zu ihrem Tod.

Allerdings bezieht sich Gottsteins Interpretation womöglich noch auf einen

weiteren Aspekt. Denn mit der Geburt ihrer Tochter Agathe vollzieht sich in Ul-

rike eine nochmalige Wandlung. Erneut beginnt der Text mit der Neukonfigurie-

rung des Charakters, indem er von den Augen her beschreibt, dass sie jetzt wieder

»einen menschlichen Schimmer in ihren leeren Augen« hätte.79 Ebenso wird die

bisherige Textstrategie erneut aufgegriffen, die den vorherigen Zustand direkt dem

neuen Zustand gegenüberstellt.

Sie hatte sich bisher von jeder Hand, die nach ihr sich streckte, greifen lassen,

hatte bisher in völliger Stumpfheit die Annäherungen der Männer geduldet, die

des Abends oder in nachtschlafender Zeit, oder selbst am hellen Tag sie in Besitz

nahmen. Jetzt aber war es nicht gut, Ulriken unversehen nahe zu kommen. Wie

von Sinnen warf sie sich dann dem tappenden entgegen und hatte eine wilde,

unwiderstehliche Geschicklichkeit, den Männern an die Gurgel zu fahren und sie

zu würgen, daß ihnen jählings der Atem schnappte.80

Damit hat Ulrike den wichtigsten Ordnungssatz, nämlich dass der semantische

Raum durch Gewalt strukturiert ist, übernommen. Zum ersten Mal wird sie in der

Erzählung als stark, aggressiv und bedrohlich dargestellt. Ihr Verhalten ist »wie

von Sinnen« und ihre Fähigkeit zur Verteidigung wird als »wilde, unwiderstehliche

Geschicklichkeit« beschrieben. Sie kann sich nun gegen die Männer wehren, und

zwar auch dann, wenn sie im Kräfteverhältnis unterlegen ist. An anderer Stelle,

als ein Soldat versucht, sich an ihrer dann bereits 13-jährigen Tochter zu vergehen,

heißt es:

Aber noch ehe er Agathe an sich zu ziehen vermochte, war ihm die Mutter schon

an die Kehle gesprungen. Sowuchtigwar ihr Aufprall gewesen, daß sie den schwer

Gewappneten überrannte und sichmit ihmamBodenwälzte. Er konnte ihrer auch

79 Ebd., S. 371.

80 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006 - am 13.02.2026, 20:09:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Gewalt und Welt 207

nicht Herr werden, als er, zur Besinnung gelangt, des tobenden Weibes sich er-

wehren wollte. Blutig, mit zerrauftem Bart und mühsam bewahrten Augen, blieb

er im Kreis der lachenden Zuschauer liegen.81

Das ungleiche Kräfteverhältnis, das sich durch die Beschreibung des Mannes als

»schwer Gewappneter« ergibt, weiß Ulrike aufgrund ihrer Taktik zu überwinden.

›Zur Besinnung gelangen‹, was eine kurzzeitige Bewusstlosigkeit,mindestens aber

eine kurzzeitige Verwirrung impliziert, sowie ›blutig, mit zerrauftem Bart und

mühsam bewahrten Augen liegenbleiben‹ weisen Ulrike klar als die Überlegene im

Kampf aus. Aber dadurch, dass sie sich nun ihrer Umgebung entsprechend regel-

konform verhält, erwachsen ihr aus ihrem Verhalten direkte Vorteile:

[…] sonst aber fingen die Kriegsknechte jetzt an, vorsichtiger mit Ulriken zu ver-

fahren, fingen an, ihr zu schmeicheln, ihr zuerst allerlei guteWorte zu geben, ehe

sie ihr zu Leibe rückten, und besonders waren sie beflissen, der kleinen Agathe

durch Scherze und LiebkosungenNeigung undHarmlosigkeit zu zeigen. Sie kann-

ten alle den Zorn und die Furcht der jungenMütter im Lager, hatten es wieder und

wieder erlebt, daß von den Troßweibern eines, wenn es ein Junges hatte, gleich

einer säugenden Wölfin widerspenstig, scheu und bissig wurde.82

Prägnant an dieser Stelle ist auch, wie Ulrike und Agathe über die Sememe

»Junges«, »säugende Wölfin«, »widerspenstig«, »scheu« und »bissig« über die

Merkmalsklassen |animalisch, ¬human| dahingehend substituiert werden, dass

sie zwar bedrohlich und damit ernstzunehmend sind, ihr Menschsein ihnen aber

weiterhin abgesprochen wird.Waren aber zuvor im Zusammenhang mit sexuellen

Übergriffen vor allem zum Objekt substituierende Wörter wie »in Besitz nehmen«

und »gehören« verwendet worden, so bilden jene zu den hier erwähnten Begriffen

immerhin eine Opposition im Sem |belebt|.

4.4.2 Kind der Gewalt

Anders als Ulrike ist Agathe von Anfang an Teil der Kriegswelt, in die sie hinein-

geboren wurde. Bereits in der äußerlichen Inszenierung markiert der Text sie als

klar dem semantischen Raum zugehörig, indem er sie als das Gegenteil von ihrer

Mutter konstituiert. War diese mit positiven Attributen und dem ideellen Begriff

von Leben und Emotionalität assoziiert, werden bei Agathe disjunktive bis hin zu

kontradiktorischen Semen zur Kodierung verwendet.

Sie war ein schmales, mageres Kind mit einem harten Gesicht, mit einem harten

kalten Blick und einem kühlenWesen. […] Die Jahre vergingen und Agathe wurde

81 Ebd., S. 373.

82 Ebd., S. 372.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006 - am 13.02.2026, 20:09:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Das Schweigen der Gewalt

dreizehn, wurde vierzehn. Sie blieb schmal und mager, ihre Augen waren ganz

hell, wie der Himmel der ersten Morgenstunde, aber wie dieser waren sie kalt,

hart und glanzlos. Doch AgathensWeiblichkeit begann schon zu sprießen, trat in

knappen, scharfen Formen an ihrem Leib hervor.83

Die Figur Agathe wird in ihren Zuschreibungen über die Terme ›schmal‹, ›mager‹,

›hart‹, ›kühles Wesen‹ semantisiert. Die »Weiblichkeit« in »scharfen Formen« der

Agathe und die ›prangende Fülle‹ der Ulrike schließen sich gegenseitig aus, und

das ›kühle Wesen‹ Agathes und das ›glückliche Dämmern‹ Ulrikes verhalten sich

in ihren Semen zueinander ebenfalls disjunktiv. Die Wiederholung des Begriffs

»hart« legt auf diesen Term eine Emphase. Zusätzlich wird erneut der Vergleich

des konventionellen Bildes der Fenster als Substitution für Augen benutzt und da-

mit als Entsprechung für den Charakter bzw. die Seele verwendet. Dieser Vergleich

begünstigt damit die Semantisierung der Psyche Agathes mit |emotionslos, em-

pathielos|, was auch später eine Wiederaufnahme erfährt.84 Die Repetition dieses

Bildes impliziert ein weiteres Mal das für die Ideologie des Textes gültige kausale

Entsprechungsverhältnis vom äußerlichen Erscheinungsbild zur inneren Verfas-

sung einer Figur. Dies legt nahe, auch alle weiteren Zuschreibungen zum Äußeren

der Agathe als Entsprechung ihrer inneren Konstitution zu lesen. Ihr Gesicht wird

als »unbewegt« und mit einem »finsteren Zug« beschrieben. Letzteres Sem |¬hell|

ist eine weitere deutliche Abgrenzung zu Ulrikes »heller Gestalt«.

Im Text finden sich mehrere Handlungen, die Agathe implizit über ihr Verhal-

ten charakterisieren. So wird zur Motivation der Interaktion der Figuren Agathe

und ihrer Freundin Johanna angeführt, dass sie beide nicht kommunikativ sind.

Sie konnte ganz still neben Agathe einhergehen, konnte stumm neben ihr sitzen

und ins Weite schauen; deshalb duldete Agathe die Nähe dieser neuen Freundin.

Agathe war selber schweigsam, hatte einen finsteren Zug um ihren Mund, und

ihr Antlitz war in allen seinen Mienen so unbewegt, als sei sie nicht im Gewühl

unzähliger lärmender Menschen, sondern ganz allein auf einsamer Flur.85

Ebenfalls auffällig sind die in ihren Bedeutungselementen unvereinbar zueinan-

derstehenden Terme »dulden« und »Freundin«. Diese semantische Inkongruenz

wird im Laufe der Entwicklung der Erzählung verstärkt in der Schilderung der

zwischenmenschlichen Interaktion der beiden, vor allem durch die Betonung ei-

nes hierarchischen Gefälles der inszenierten Kommunikationssituation.

Ein anderesMal wieder fiel sie der Freundin insWort und herrschte sie an […]. Und

ein anderes Mal wieder war es, daß Agathe ungeduldig wurde […]. Da wandte sie

83 Ebd., S. 372f.

84 Vgl. Procopan: Zu den Motiven von Ausgrenzung und Auserwähltheit, S. 82.

85 SdA S. 374.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006 - am 13.02.2026, 20:09:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Gewalt und Welt 209

das Angesicht ganz von ihr ab, schaute mit hartem Blick in die Ferne und befahl:

»Rede …!«86

Zwar findet eineWiederaufnahme der Beschreibung der Beziehung der Figuren als

|freundschaftlich| statt, aber die Verben, die die Kommunikation der Agathe mit

Johanna darstellen, stimmen dagegen in den Semen |¬freundlich, aggressiv| über-

ein und stehen kontradiktorisch zum Begriff »Freundin«. Der hinzugenommene

Zeichenkode der nonverbalen Kommunikation impliziert in seiner Körpersprache

ebenfalls junktive Seme zum Redeakt und erweitert diese sogar um |ablehnend|.

Da der Text kein alternatives Verhalten der Figuren untereinander präsentiert, gilt

das Dargestellte als verallgemeinerbar. Konform hierzu referiert die Erzählerposi-

tion nach dem Tod der Johanna keine Aussagen über Reflexionen des Bedauerns

oder der Trauer vonseiten der Agathe.

Der Text liefert für die Beschaffenheit des Charakters der Agathe an dieser Stel-

le, im Gegensatz zu anderen Stellen, keine Begründung. Da aber zuvor die Ent-

wicklung der Ulrike als Reaktion auf ihre neue Umgebung inszeniert wurde, liegt

der Analogieschluss nahe, dass auch dies für Agathe als Ursache anzusehen ist.

Das ist in diesem Kontext durchaus nicht trivial, denn, wie Gottstein und Ehneß

ebenfalls darauf hingewiesen haben, sind mindestens zwei Ansätze zur Erklärung

von Prägung und Charakterbildung innerhalb des Textes vorhanden.87 So ist es

einmal möglich, den Text auf eine naturalistische Weise zu verstehen, was bedeu-

ten würde, dass Agathe durch ihre Sozialisation und aufgrund von Vererbung des

Traumas, das Ulrike erlitten hat, die beschriebenen Charaktereigenschaften an den

Tag legt.88 Die andere Lesart ist eine mythische, wonach Agathe in einer gewissen

Schicksalsabhängigkeit zu dem vorherigen Leben ihrer Mutter steht und dadurch,

dass sie spürt, dass sie nicht in die Lagerwelt gehört, ein ihrem Stand nicht an-

gemessenes Verhalten an den Tag legt. Denn spätestens nach der Weissagung des

Mönches fühlt sie sich als auserwählt.

Agathe ist zudem durch die zynische Tatsache, dass ihr noch kein Missbrauch

widerfahren ist, als Außenseiterin klassifiziert. Diese Position und dass sie sich

ab der Weissagung als auserwählt betrachtet, sieht Procopan als Analogie zu den

Protagonistinnen aus Saltens Erzählungen Die kleine Veronika (1903) und Olga Froh-

gemuth (1910).89

Gewalt als dominierendes Prinzip zeigt sich in der Verhaltensweise von Agathe,

etwa in ihrer aggressiven Form zu kommunizieren. Auch ihre Lösungsstrategien in

86 Ebd., S. 376.

87 Vgl. Ehneß: Felix Saltens erzählerisches Werk, S. 177; Gottstein: Felix Salten, S. 246.

88 Der Naturalismus ging davon aus, dass auch später erworbene charakterliche Dispositionen

an die Nachkommen weitervererbt werden konnten, wie dies z.B. Gerhart Hauptmann in

seinem Drama Vor Sonnenaufgang darstellt.

89 Vgl. Procopan: Zu den Motiven von Ausgrenzung und Auserwähltheit, S. 73.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006 - am 13.02.2026, 20:09:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Das Schweigen der Gewalt

Konfliktsituationen entsprechen den angenommenen Regelsätzen der Lagerwelt,

etwa wenn sie sich gegen die Annäherungsversuche eines Verehrers wehrt:

Agathe schritt an ihmvorbei und ließ ihn ohneAntwort. Versperrte er ihr denWeg,

dann trat sie ihm dicht unter die Augen, und ihr harter Blick zwang ihn zur Seite.

Wenn er aber ja einmal nach ihr griff, dann schrie sie auf. Es war ein kurzer, un-

heimlich entzweibrechender Schrei, und der Mann ließ entsetzt von ihr ab.90

Auch das Mutter-Tochter-Verhältnis ist durch Gewalt bzw. Aggression dominiert.

Als sie gehen, stehen und sprechen konnte, entwand sie sich den Zärtlichkeiten

ihrerMutter so heftig undmit solchemWiderwillen, daßUlrike es nun nichtmehr

wagte, sie zu streicheln oder an sich zu pressen.91

Die eher psychologisch orientierten Interpretationsansätze der Sekundärliteratur

kommen aufgrund der Charakterisierung der Agathe kaum überraschend zu dem

Ergebnis, dass sie emotions- und empathielos sei.92 Michael Gottstein beispiels-

weise bezeichnet sie hinsichtlich der Identifikationsfunktion für den Leser als »we-

nig einnehmend gezeichnete junge Person«93. Dass dies aber im Kontext der ge-

samten Novelle und vor allem im Wechselspiel von Psyche und Gewalterfahrung

eine eher weniger treffende Charakterisierung ist, soll im Folgenden noch weiter

vertieft werden.

4.4.3 Welt ohne Ausweg

Trotz der elaborierten Inszenierung der Figurenpsychologie enthält Saltens Text ei-

nige Elemente, die mit einer naturalistischen Erzählhaltung brechen. Dazu gehört

unter anderem der stark an die Tragödie angelehnte Handlungsaufbau, der letzt-

lich auch durch die Kapitelstruktur unterstützt wird. Ebenso gehört dazu, dass

Agathe an dem Punkt, wo die Handlung zu ihrer letzten transgressiven Bewe-

gung ansetzt, eine Weissagung von dem »zwergenhaften Mönch« erhält, der selbst

wieder fantastische Elemente auf sich vereint. Gleich dem schicksalhaften Orakel-

spruch der Tragödie, prophezeit er ihr, »dass einmal das Haupt des Kaisers in ih-

rem Schoß ruhen würde«. Mit dieser Weissagung beginnt sich die Figur von ihrem

Umfeld zu isolieren und sich nicht mehr als Teil dieses zu verstehen. Das Gefühl

der Auserwähltheit liegt konträr zu den Gegebenheiten der bisherigen Welt.94 Be-

günstigt wird dies noch durch eine Episode, die sich während des Sterbeprozesses

90 SdA, S. 377.

91 Ebd., S. 372.

92 Vgl. Procopan: Zu den Motiven von Ausgrenzung und Auserwähltheit, S. 82.

93 Gottstein: Felix Salten, S. 248.

94 Vgl. Procopan: Zu den Motiven von Ausgrenzung und Auserwähltheit, S. 73.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006 - am 13.02.2026, 20:09:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Gewalt und Welt 211

ihrer Mutter ereignet, als diese beginnt, sich an ihre längst verdrängte Vergangen-

heit aus der Zeit ihres Lebens auf dem Gutshof zu erinnern:

Die Wurzel und Fasern dieser Frau lagen bloß, jetzt da das Sterben tief in ihre

Seele hineingriff und sie durchwühlte; und da wurde diese ganze versunkene Ver-

gangenheit hervorgeschleudert, brach aus in zerstückten, vom Fieber versengten

Worten. Agathe aber baute sich aus ihnen lauter Verheißungen. Sie wußte nicht,

daß der sterbende Blick der Mutter nach innen gewendet war und nach rückwärts

zu dem Abglanz versunkener Tage. Sie glaubte, die Augen der Mutter sähen jetzt

in die Zukunft […].95

IhrenWunsch auf ein anderes Leben und ihre Hoffnung, der Umgebung entfliehen

zu können, projiziert Agathe auf einen jungen Ritter in schillernder Rüstung, dem

sie zufällig im Lager begegnet und der schon stereotyp als märchenprinzartige

Figur inszeniert wird.96 Agathe ist sich sicher, esmuss sich umdenKaiser handeln.

Jetzt kam der Ritter auf der leergefegten Straße heran. Ein weißer Mantel wehte

ihmumdie Schulter, ein silbernerHelm strahlte auf seinemHaupt, an seiner Brust

sahman den silbernenHarnisch blitzen, und er hatte ein schönes Jünglingsantlitz

mit einem feinen Flaumbart.97

Bestätigt durch sein Erscheinen, beschließt Agathe, das Lager zu verlassen, und

was sie vorfindet, ist tatsächlich, zumindest in ihrer Wahrnehmung, eine hellere,

heilere Welt, die sie als »Erwachen«, »in feinem Duft«, »tönende Stille« und »Hel-

ligkeit« erlebt.98 Der Grenzübertritt scheint zu gelingen, und sie beschließt für

sich selbst: »Sie wird nicht mehr in das Lager zurückkehren […].«99 Dadurch, dass

sich Agathe keine Schwierigkeiten in den Weg stellen, das Lager zu verlassen, er-

öffnet der Text eine weitere Dimension der Lagerwelt. Die Inklusion in den Tross

ist keine durch Gewalt erzwungene, denn niemand überwacht die Trossweiber, die

zu jederzeit vermutlich erfolgreich fliehen könnten. Die Gefangenschaft im Tross

wird dadurch zu einer durch Gewalt geschaffenen, da die durch den Missbrauch

gehorchenden Frauen und Mädchen nur durch ihre Angst und Perspektivlosigkeit

im Tross gehalten werden. Der Text stellt diese Dimension erneut heraus in sei-

ner letzten, großen Handlungswende mit dem Eintreten der Prophezeiung. Die in

95 SdA, S. 389.

96 Ebenfalls sind die Anleihen an der Figur des ›weißen Ritters‹ unübersehbar, der nicht nur in

denRitterromanenderModernederart präsent ist, dass einVerlag für Pfadfinderromane sich

so benennt (vgl.Derweiße Ritter Verlag gegründet 1919 in Regensburg), sondern die Tradition

reicht letztlich bis zu den Artusromanen zurück (vgl. Keller: Fantastische Wunderketten,

S. 235).

97 SdA, S. 378.

98 Ebd., S. 392.

99 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006 - am 13.02.2026, 20:09:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Das Schweigen der Gewalt

ihrer Dynamik und Dramaturgie eingeleitete Szene erinnert durch die homologe

Konzeption an den Einfall der ungarischen Kumanen ins Schloss. Im Zusammen-

hang mit den bisherigen Geschehnissen begünstigt es somit im Rezipienten eine

ungute Erwartungshaltung.

Eben wollte sie aufstehen und ihre Wanderungen beginnen, da drang vom Ufer

her ein wilder Lärm zu ihr herauf. Sie konnte nicht sehen, was es gab, denn blü-

hendes Buschwerk verdeckte ihr den Ausblick. Aber sie hörte das schnelle, harte

Stampfen sich bäumender Rosse, hörte das eiserne Schlagen von Schwertern, das

Klirren von Panzern, den Tumult entsetzter Stimmen, einen heisern Wehruf, der

in der stillen Luft verflatterte und gleich überdeckt und hinweggerafft wurde von

zornigem Geschrei.100

In der direktenGegenüberstellung zur Schlosseroberung fällt die Verwendung ähn-

licher Textsegmente auf (»jähe[r] Lärm« ↔ »wilder Lärm«; »das eiserne Schlagen

vonWaffen« ↔ »das eiserne Schlagen von Schwertern«; »wildes Geschrei« ↔ »zorni-

ge[s] Geschrei«). Auch hier wieder verbleibt auf narrativer Ebene die Fokalisierung

der Erzählinstanz auf einer Figur, in diesem Fall Agathe. Die homologe Präsenta-

tion und Inszenierung dieser beiden Szenen korrespondiert mit dem homologen

Stellenwert der Ereignisse für Ulrike und Agathe. Mit dem Tod des alten Kaisers in

ihrem Schoß erfüllt sich zwar die Weissagung, aber eben nicht in der von Agathe

erträumtenWeise. Agathes Entschluss, aus dem Lager zu entfliehen, und somit ihr

Versuch, ihre Umstände zu ändern, fußte aber auf der von ihr imaginierten idea-

len Zukunft. Mit dem Ende dieser Utopie ist das dynamikverursachende, störende

Element in Agathe verloren. AgathesWunsch und die Hoffnung auf ein anderes Le-

ben, deren Fundament die Prophezeiung war, brechen in sich zusammen in dem

Moment, wo die Prophezeiung eingetreten ist. Agathe ist wieder ganz Teil ihres se-

mantischen Raumes, den sie mit dem Austritt aus der Lagerwelt auch noch nicht

verlassen hatte, wie der Mord außerhalb der Lagerwelt deutlichmacht. Ein Ausweg

bietet sich nicht:

Sie strich mit einem halben, zerstückten Erinnern über ihren Schoß, da spürte sie

es kühl und feucht an ihren Kleidern, hob die Hände und es war Blut an ihnen. Sie

wischte streifend an den Falten ihres Rockes und schüttelte sich. Ihre Augen ver-

dunkelten sich, und ihr Antlitz war wie ausgelöscht. Dann schritt sie in das Lager

zurück zu den anderen.101

Der Text spielt hier ganz eindeutig mit der Korrelation von semantischen und to-

pologischen Räumen. Das Verlassen der Lagerwelt suggeriert, dass es Agathe tat-

sächlich gelungen zu sein scheint, der Gewaltwelt zu entfliehen. Im vollen Sinne

100 Ebd., S. 393f.

101 Ebd., S. 396.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006 - am 13.02.2026, 20:09:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Gewalt und Welt 213

eines tragischen Umschwungs aber werden mit einem Ereignis sowohl diese Ent-

wicklung als auch ihre Hoffnungen zerschlagen. Die Gewaltwelt ist damit nicht

nur topologisch als sie umgebender Ort vorhanden, sondern er bildet ebenso die

Innenwelt von Agathes Denken. Damit trägt sie die Gewaltwelt in sich und kann

ihr nicht entfliehen, selbst wenn sie den Tross, den Ort der ständigen Gewalt, ver-

lässt. Dies ist der bittere Schluss, den Salten am Ende seiner Novelle dem Leser

nahelegt.

4.5 Gewalt als Folge und als Ordnung

In der Gegenüberstellung der bisherigen Darstellungen gelingt es mir hoffentlich,

anschaulicher auszuführen, wie Gewalt als Ordnungsprinzip zu verstehen ist und

welche Wirkungen dadurch hervorgerufen werden.

Die Gewaltdarstellungen der Hirtenflöte sind in vielerlei Hinsicht tatsächlich

untypisch für das Gesamtwerk Schnitzlers, und zwar sowohl in Form als auch in

Funktion. Gewalt an sich, im Gegensatz zu Liebe und Tod, bildet grundsätzlich

kein häufiges Motiv in seinem erzählerischen Werk. Wenn sie vorkommt, bricht

sie sporadisch ein und steht als singuläres, außerordentliches – auch unerhörtes

– Ereignis in der diegetischen Welt. So ist die Selbstopferung der unbekannten

Frau in der Traumnovelle eine Ausnahme, die zudem auch in einemmöglicherweise

surrealen Kontext verbleibt.102 In Leutnant Gustl ist es sogar gerade das Ausbleiben

der Gewalt, was den Protagonisten in Verzweiflung stürzt. Paradigmatisch und zu-

gleich radikalisiert für die typische Funktionalisierung des Ereignisses Gewalt kann

ihre Verwendung in der Erzählung Ein Erfolg (1932) gelten. Ein zum Straßendienst

degradierter Schutzmann hofft, seine Reputation wiederherstellen zu können, in-

dem er einen Erfolg verzeichnen kann bei der Bekämpfung der Kriminalität. In

ständiger Erwartungshaltung missdeutet er eine beobachtete Szene: Ein eleganter

Herr führt ein Mädchen mit sich, das ihn als Vater anredet, und beklagt sich, dass

sie nicht mehr weiterkönne. Als Erwiderung schlägt ihr der Mann auf den Kopf,

sodass sie wie tot liegen bleibt. Der Protagonist der Erzählung hofft einen Mord

mitangesehen zu haben und den Mörder gleich in Arrest nehmen zu können. Als

er sich jedoch durch den entstandenen Menschentumult seinen Weg bahnt, muss

102 Scheffel: Von der Märchenhaftigkeit des Alltäglichen in Arthur Schnitzlers »Traumnovelle«,

S. 124. – Scheffel bezeichnet die beiden Erzählungen Traumnovelle und Hirtenflöte als »struk-

turverwandt«. Erst in Abgrenzung zueinander würden die unterschiedlichen Märchenkon-

zeptionen als positive Variante in Traumnovelle und als der pessimistische Gegenpol in Hir-

tenflöte deutlich.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006 - am 13.02.2026, 20:09:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Das Schweigen der Gewalt

er erkennen, dass er der Werbevorführung eines Bauchredners aufgesessen ist –

das vermeintlich erschlagene Mädchen ist eine Puppe.103

Die Funktion der Gewalt entblößt zum einen die niederen, egoistischenMotive

des Protagonisten, zum anderen verschiebt sie die bis dahin als alltäglich insze-

nierte Situation für einen kurzen Moment in einen fantastischen Bereich. Anders

als in derHirtenflöte führt sie nicht zu einemRaumwechsel undmotiviert auch keine

Figurenveränderung. Sie ist dennoch störendes Element. Sie ist aber gerade durch

ihre Singularität zentrales Element der Handlung. Diese Konzeption der Einbin-

dung des Ereignisses ›Gewalt‹ scheint mir letztlich repräsentativ für das Prosawerk

Schnitzlers. Die Hirtenflöte bildet in mehrfacher Hinsicht somit eine Ausnahme.

Ebenso findet sich Gewalt als apokalyptische Kulisse, wie sie in der Hirtenflö-

te im Kapitel III verwendet wird, bei Schnitzler nur noch einmal in der Fragment

gebliebenen Erzählung Legende (1900). In diesem ebenfalls wieder märchenhaft in-

szenierten Text muss ein junger Prinz in seinem Reich mit ansehen, wie fanatische

Gläubige Menschenopfer auf Scheiterhaufen darbringen.104

In Felix Saltens Fall stellt sich das Verhältnis von Gewalt und Ästhetik noch

komplizierter dar.Gerade imVergleich zu SchnitzlersHirtenflötewird deutlich, dass

Saltens Text in seiner Kodierung im Gros keine Ambiguität zulässt. Die Emphase

der Schilderung auf die destruktiven Folgen für die Psyche bei allen seiner Prot-

agonistinnen lässt eine Ästhetisierung kaum zu. Was Dionysia zwar explizit am

Ende der Erzählung als Selbstzuschreibung reflektiert, verbleibt bei den Figuren

Saltens unbewusst und erfährt seine Deutung über die Erzählerinstanz. Sowohl in

Dionysias als auch in Agathes Fall ist eine Rückkehr, respektive ein Ausbruch aus

dem durch Gewalt verursachten Zustand nicht mehr möglich. In Agathes Fall je-

doch ist es einzig und ausschließlich die Gewalt und als ihre Repräsentanten die

derart kodierten Männer. Agathes Scheitern ist dem Verlauf nach tragisch, da sie

ihrem Schicksal zuletzt aufgrund ihrer psychischen Motivation und charakterli-

chen Konstitution nicht entkommen kann.

Dies wird in der Forschungsliteratur durchaus anders bewertet. Michael Gott-

stein etwa kommt nach einer klassischen Charakterisierung der Figuren und der

darauffolgenden Analyse zu einem etwas anderem Schluss: Indem er der Deutung

von Jürgen Ehneß widerspricht, geht er davon aus, dass das Schicksal von Aga-

the nicht unabwendbar gewesen sei, sondern, wenn sie auf das Werben des einen

Verehrers eingegangen wäre, sich ein Ausweg geboten hätte.105 Es sei also Agathes

Empathielosigkeit, Egozentrik und Egoismus geschuldet, dass sie am Ende von

ihrer Illusion enttäuscht wird. Diese Interpretation impliziert, dass Agathes Ver-

halten ein Fehlverhalten repräsentieren soll. Wie ich hoffentlich zeigen konnte, ist

103 Schnitzler: Das erzählerische Werk 2, S. 198f.

104 Ebd., S. 262.

105 Gottstein: Felix Salten, S. 247.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006 - am 13.02.2026, 20:09:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Gewalt und Welt 215

das nicht, was der Text nahelegt. Agathe ist ganz Teil der Gewaltwelt. Sie unterliegt

ihren Logiken und Regeln, was auch in ihrem Charakter angelegt sein muss, da sie

sonst nicht in dem semantischen Raum existieren könnte. Die anderen Figuren,

wie Ulrike und Johanna, scheitern schließlich in diesem. Agathes Wandel führt zu

einem Abstoßungsprozess, der in ihrem Austritt aus dem Lager topologisch und in

ihrer Transgression in einen anderen Raum semantisch mündet. Dieser Wunsch

aber wird von Norina Procopan als »Übermut« und »Stolz« gewertet, wobei sich

hierbei nicht ganz erschließt, auf welcher Ebene der Erzählung diese Bewertungen

Relevanz haben. Zwar mag es vermessen von einer 13-Jährigen sein, sich als auser-

wählt zu empfinden, dann wiederum wäre es von einer psychologischen Charakte-

risierung her nicht abwegig. Schließlich kann man an dem Wunsch, dem Trossle-

ben zu entfliehen, ebenfalls nichts Verwerfliches finden. Gottstein kommt darüber

hinaus sogar noch zu dem überraschenden Ergebnis, dass er nicht mit Bestimmt-

heit sagen könne, ob Salten die Zustände des Krieges wirklich kritisieren wolle,

vielmehr hätte es den Anschein, als ob sie lediglich als Kulisse für eine ›Abenteur-

novelle‹ dienen sollten.106 Auch dieser Schluss lässt sich nur schwer mit dem Text-

gegebenen als Bezugsrahmen in Einklang bringen. Zumal es darüber hinaus eher

fraglich ist, die an den Frauen verübten und in keiner Weise romantisierend dar-

gestellten Verbrechen als ›Abenteuer‹ zu bezeichnen. Das Tragische, was der Text

konsequent erfüllt, ist, dass wie im Falle der Ulrike das Verlassen der eigenen Welt

nicht gelingt. Agathe, die den Versuch unternimmt, ihre Gewaltwelt zu verlassen,

trifft außerhalb des Lagers nur wieder auf Gewalt. Agathe ist also kein Lehrstück

gegen falsches Verhalten, sondern eine tragische Figur im systematischen Sinne.

Dass die bisherigen Interpreten zu derart negativen Wertungen gelangen, in

denen sich auch ausdrückt, dass Agathe nicht zu einer Identifikation oder einer

mitleidigen Anteilnahme einlädt, mag daran liegen, dass die Erzählung zu sehr

hinsichtlich ihrer Epochen- oder Genrezugehörigkeit ausgelegt wurde. Vielleicht

ist auch Saltens Bestreben übersehen worden, möglichst genau die Wirkung der

Gewalt auf die Psyche eines Mädchens darzustellen, die von dieser ständig umge-

ben ist. Bei seinem Entwurf, der starke naturalistische Züge aufweist, verzichtet

Salten darauf, künstlich Sympathie beim Leser zu erzeugen. Er verlässt sich viel-

mehr darauf, dass die Schilderung der Umstände in Kombination mit dem Verhal-

ten und der Beschreibung der Psyche Anteilnahme hervorruft.

Der Tenor der Agathe lässt keinen Zweifel daran, dass Salten Gewalt kaum eine

positive Seite abgewinnen kann. Das deckt sich auch mit seinem sozialen Enga-

gement in Hinblick auf den Antisemitismus und Wien und seine Unterstützung

für den Zionismus. Salten hat, anders als Schnitzler, viel mehr die Armut während

seiner Kindheit erfahren, als er mit seiner Familie aus finanziellen Gründen nach

Währing umsiedelnmusste, auch wenn er retrospektiv in seinemEssay Spaziergang

106 Ebd., S. 244.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006 - am 13.02.2026, 20:09:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Das Schweigen der Gewalt

in der Vorstadt (1909) die Kindheitserinnerungen als sehr positiv schildert. Zudem

ist es durchaus möglich, dass die Darstellung der Agathe auf die gesellschaftliche

Realität der Kinderprostitution in Wien verweist. Meines Wissens nach ist dahin-

gehend der ihm zugeschriebene Roman JosefineMutzenbacher oder die Geschichte einer

Wienerischen Dirne von ihr selbst erzählt (1906) noch nicht untersucht worden, ob es

sich hierbei, wenigstens im Anfangsteil, nicht um mehr als einen bloßen porno-

grafischen Roman handelt.

Der extremenKonsequenz,mit der die Figuren auf die Ordnung der Gewaltwelt

reagieren, hat Salten jeglichen Kunstgriff geopfert, der auf eine Mitleidspoetik ab-

zielen könnte. Damit gelingt ihm die Konzeption einer Figur, die, obwohl sie Opfer

ihrer Umstände ist, bis zum tragischen Schluss eine innere Revolte aufrechterhält

und somit gegen ihre Position als Opfer ankämpft. Agathe ist daher sicherlich eine

der interessanteren Mädchenfiguren der Jung-Wiener Prosa.

Hinsichtlich der Gewalt und ihrer Einbettung in die erzählte Welt lässt sich

nun zweierlei feststellen. Gewalt in den hier analysierten Beispielen ist entweder

Folge der gegebenen Ordnung der dargestellten semantischen Räume oder sie ist

selbst konstitutiver Ordnungsansatz. Im ersten Fall der Hirtenflöte ist Gewalt Folge

der als natürlich deklariertenWeltordnung.Dionysias Eingriff verursacht eine Stö-

rung der Balance, die wiederum zu den Ausschreitungen führt. Ebenso in der Aus-

nahmesituation der umherziehenden Aufständischen, wo es in der letzten Nacht

zu sexuellen Übergriffen kommt, sind diese Folge der Aufhebung der vorherigen

Ordnung.

Wie bereits bei dem Moment ihrer Heimkehr versucht worden war zu veran-

schaulichen, operiert der Text aber auf zwei Ebenen. Einmal existiert die wahr-

heitsbestimmende Erzählinstanz, die das Verhalten Dionysias wertet, die Ordnung

derWelt benennt undmit ihrer Erzählweise die Ereignisse marginalisiert. Demge-

genüber steht Dionysias Wahrnehmung der Armut und des Leids. Dadurch, dass

keine ausführliche Präsentation ihrer Innenperspektive stattfindet,müssen die üb-

rigen Segmente für sich selbst sprechen. Spätestens imMoment der Gewalteskala-

tion unterlaufen die Bilder der Gewalt die Einschätzung der Erzählinstanz. Beson-

ders auffällig tritt dies in der Szene zutage, in der die wehrlose Gruppe von der die

Ordnung repräsentierenden Reiterei angegriffen wird. Der bildgebende Bereich

mit seinen evozierten Bildern widerspricht der auf Erzählpositionsebene gegebe-

nen Behauptung der Notwendigkeit. Dies scheint in Anbetracht der Inszenierung

des letzten Dialogs zwischen Dionysia und Ersamus voll und ganz von Schnitzler

intendiert zu sein.

Im Falle der Erzählung Saltens aber ist Gewalt konstitutiv. Sie bestimmt und

regelt den Alltag und ist omnipräsent. Erst als Ulrike und in gewisser Weise Aga-

the Gewalt zur Umsetzung ihrer Ziele nutzen, sind sie erfolgreich. Die Ordnungs-

strukturen, ihre Ideologien und Transgressionsprozesse stehen im Konflikt mit

dem ersten Satz des der Erzählung vorangestellten Mottos: »Es gibt Menschen,

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006 - am 13.02.2026, 20:09:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Gewalt und Welt 217

die aus der Niedrigkeit ihrer Herkunft auftauchen, ohne daß sie selber zu ahnen

vermöchten, welche Kraft sie zum Licht emporgetragen hat.«107 Saltens diegeti-

scher Weltentwurf weist eine hohe Konsistenz in der Umsetzung der diametralen

semantischen Räume auf, was besonders für seine Figurencharakterisierung gilt.

Adaptionsprozesse der Figuren finden nicht statt. Transgression und der darauf-

hin auftretende Konflikt enden immer destruktiv. Diese von der Erzählwelt eta-

blierte Gesetzmäßigkeit widerspricht der zuvor zitierten Aussage. Die gezeigten

Bewegungs- und Entwicklungsprozesse lassen zwar einen Wandel von einem hö-

heren, besseren Zustand – erneut topologisches Denken – zu einem niedrigeren,

schlechteren Zustand zu, aber nicht umgekehrt.

Was bedeutet dies nun in Hinblick auf die Ästhetisierung von Gewalt? Letztlich

zeigen sich zwei gegenläufige Entwicklungen in den besprochenen Episoden der

Erzählungen. Das wesentliche Merkmal der Gewalt als unerhörtes Ereignis, das in

eine bestehende (friedliche) Ordnung einbricht, ist nicht mehr gegeben, wenn die

Gewalt konstitutiver Teil der diegetischen Welt ist. Sie ist der Normalfall und die

Regel, aber zugleich ist sie marginalisiert, was wiederum eine Funktionsschwäche

begünstigt. Wäre da nicht ihr nun konstitutiver Charakter, der ihr Funktionsspek-

trum zwar nicht auf der Ereignisebene, aber auf der Ordnungsebene erweitert.

Dennoch geht das erweiterte Spektrum mit Repetition einher. Das Konstitutive

bedingt nun die sich wiederholende Selbstversicherung der Ordnung, die in ihrer

Rekurrenz die Marginalisierung trägt. Für den autonomieästhetischen Anspruch

genügt somit beides nicht, wobei festzuhalten ist, dass eine Verlagerung der Ge-

walt von der handlungsstrukturierenden zur weltstrukturierenden Ebene eher ihre

Marginalisierung und damit ihre potenzielle Funktionslosigkeit begünstigt.

107 SdA, S. 359.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006 - am 13.02.2026, 20:09:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460368-006 - am 13.02.2026, 20:09:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

