
Dritter Teil:
Unvermeidlich auftretende Widersprüche
und ihre Auslegung –
eine Neufassung der transzendentalen Dialektik

In den beiden Abschnitten des ersten bzw. zweiten Teils über die »Dia-
lektik der Wahrnehmung« und »Dialektik des Begreifens« (S. 43 ff.
bzw. S. 118ff.) ist die Vokabel »Dialektik« in einem Sinne gebraucht
worden, der vom traditionellen Begriffsgebrauch abweicht. Doch be-
stand die Absicht nicht darin, willkürlich einen neuen Sprachgebrauch
einzuführen. Vielmehr galt es, an den in der Tradition entwickelten
Weisen, den Begriff »Dialektik« zu gebrauchen, eine Entwicklung ab-
zulesen, der das hier vorgeschlagene Verständnis von »Dialektik« sich
unter neuen philosophiehistorischen Bedingungen einordnen will. Um
diese Möglichkeit zu prüfen, soll ein Blick auf diese Begriffsgeschichte
zurückgeworfen werden.

1. Zur Geschichte des Begriffs »Dialektik«

a) Platons Dialektikverständnis

Für Platon ist »Dialektik« (»Dialektiké téchne«) zunächst die Kunst der
Dialogführung (»dialégesthai«). Dabei gilt die Unterschiedlichkeit der
Meinungen, die wir im Dialog austauschen, als Folge einer Mehrdeu-
tigkeit der Phänomene. (»Da ist nichts Schönes, das nicht zugleich häß-
lich wäre, nichts Gerades, das nicht zugleich ungerade, nichts Heiliges,
das nicht zugleich frevelhaft wäre«)54 . Diese Verflechtung von Gegen-
sätzen muß zunächst der »Synoptikós« wahrnehmen55 . Erst dann wird
es dem »Dialektikós« möglich, sie als Anzeichen dafür zu deuten, daß
die Phänomene in sich haltlos sind (»irgendwo herumwogen zwischen

Erkennen als antwortendes Gestalten A 139

54 Politeia 479a.
55 Politeia 537c.

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139 - am 25.01.2026, 05:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nichtsein und reinem Sein«)56 . Sie sind nur dadurch existenzfähig, daß
sie am »reinen Sein« der Ideen ihren »Halt gewinnen«; »échein« heißt
nicht nur »haben«, sondern auch »sich halten«; »met-échein« ist des-
halb nicht nur »mit-haben«, was wir gewöhnlich mit »Teilhabe« über-
setzen, sondern auch »sich mit-halten«, seinen Halt an einem Anderen
gewinnen.

So verstanden ist die Lehre von der »Met-Hexis« das Zentralstück
der platonischen Dialektik. Denn sie ist die Auslegung der Gegensatz-
Verflechtung, die wir an allen Phänomenen beobachten können, und
zugleich die Aufhebung des Anscheins, darin liege ein logischerWider-
spruch. Die Gegensatz-Einheit der Phänomene ist die notwendige Fol-
ge davon, daß sie von den Ideen verschieden sind und doch zugleich an
ihnen ihren Halt finden. Dialektik ist diejenige Methode, durch die das
Denken sich von den Phänomenen auf die Ideen verweisen läßt57 . Das
geschieht, indem der Mensch sich in jene Bewegung »hinein-denkt«
(ἐννοεῖ), die durch die Gegensatz-Einheit der Phänomene ausgelöst
wird und die gegensatzfreie Einheit der Idee zu ihrem Ziele hat. So
erfaßt das dialektische Denken das Wesen der Dinge als dasjenige,
»worauf es mit ihnen hinauswill«58 .

Von den Ideen her gesehen kann man das gleiche Verhältnis so
beschreiben: Die Ideen sind von den Erscheinungen »getrennt«
(χωριστά) und gewinnen doch in ihnen für uns ihre Gegenwart
(παρουσία), die wir immer wieder ereignishaft erfahren. Darum fun-
gieren die Erscheinungen als »Bilder« (εἴδωλα) der Ideen: Sie zeigen
sich uns so, daß sie zugleich auf das verweisen, was sie nicht sind, son-
dern bedeuten, und was nur durch sie für unser Begreifen zugänglich
wird.

Der späte Platon hat seine Aufmerksamkeit darauf konzentriert,
daß auch die Ideen nicht ohne Widersprüche gedacht werden können.
Die »obersten« Ideen, das Seiende, das Eine, das Schöne, das Wahre
und das Gute, schließen sich gegenseitig ein. Ihre Begriffe sind deshalb
austauschbar: Alles, von dem gesagt werden kann, es sei wahr, kann
auch »gut« genannt werden und umgekehrt. Nun besagt eine Regel
der Logik: Begriffe, die man untereinander austauschen kann, sind be-

140 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Unvermeidlich auftretende Widersprüche und ihre Auslegung

56 Politeia 479d.
57 (»Die dialektische Methode allein ist dorthin [zu den Ideen] unterwegs«, Politeia
533c).
58 ποῦ ὀρέγονται, ibid. 439b.

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139 - am 25.01.2026, 05:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


deutungsgleich. Aber von den »obersten Ideen« gilt das nicht. Das Eine
ist zwar seiend, aber es ist nicht »das Seiende«, das Wahre ist gut, aber
nicht »das Gute«. Jede dieser Ideen ist, was die andern sind, und ist es
zugleich nicht. In ihrem Verhältnis zueinander sind Sein und Nichtsein
»durch sie alle hindurchgewoben«59 . So verweisen nicht nur die Phä-
nomene auf die Ideen, sondern die Ideen selber verweisen über sich
hinaus auf eine Wirklichkeit, die über alle Aussagbarkeit hinausliegt,
aber alles Aussagen möglich macht, das Ἂρρητον. Diesen Verwei-
sungszusammenhang nachzuzeichnen, wird für den späten Platon zur
zentralen Aufgabe der Dialektik.

b) Dialektik bei den mittelalterlichen Aristotelikern

Für die mittelalterlichen Aristoteliker ist die Dialektik die Kunst, die
scheinbare Widersprüchlichkeit der Erscheinungen durch geeignete
Unterscheidungen aufzulösen (»Bene iudicat, qui bene distinguit«). In-
sofern fällt sie einerseits mit der Logik zusammen. Andererseits ist sie
die Kunst, im Konflikt der Meinungen zu zeigen, daß jede der streiten-
den Parteien etwas an der Sache gesehen hat, freilich nicht selten einen
beschränkten Aspekt der Sache für deren Wesen hält. Die Unterschei-
dung zwischen dem einenWesen und der Vielzahl beschränkter Aspek-
te macht es möglich, die Vertreter divergierender Überzeugungen zu
verstehen, zugleich aber ihre Einseitigkeiten zu korrigieren. So wird
die Dialektik wieder, was sie zu Anfang war: Die Kunst der Dialogfüh-
rung. In diesem Sinne wird sie innerhalb des propädeutischen »Trivi-
um« als dritte »Kunst« nach der Grammatik und der Rhetorik gelehrt.

Strittig bleibt dabei, ob alle Widersprüche, die sich uns in der Er-
fahrung zeigen, durch derartige Unterscheidungen aufgelöst werden
können (dann gilt die Regel: »per omnia ad dialecticam confugere«),
oder ob es »Geheimnisse« gibt, die zwar »an sich« widerspruchsfrei
sind, aber »für uns« nur durch widersprüchliche Bestimmungen ge-
dacht werden können. Als Beispiel dafür wird häufig die »rückwirken-
de« Vergebung der Sünden angeführt, die einerseits dem Sünder seine
Unschuld zurückgibt, andererseits nie ungeschehen machen kann, was
er an Bösem getan hat. Weil dieser Widerspruch nicht aufgehoben wer-
den kann, erscheint die Sündenvergebung den »Weisen dieser Welt«

Erkennen als antwortendes Gestalten A 141

Zur Geschichte des Begriffs »Dialektik«

59 Sophistes 259–260.

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139 - am 25.01.2026, 05:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als undenkbar. Weil aber die Botschaft von der Vergebung der Sünden
für die Glaubenden zum Zentrum der christlichen Botschaft gehört,
wird sie umgekehrt zum Hauptargument der »Anti-Dialektiker« unter
den christlichen Theologen: Angesichts der christlichen Gnadenbot-
schaft stößt die Logik mit ihrem Prinzip vom »ausgeschlossenen Wi-
derspruch« an ihre Grenze, und alle Versuche, denWiderspruch im Be-
griff der Sündenvergebung aufzuheben, erweisen sich als vergeblich.

c) Kants Dialektikverständnis

Auch für Kant hat die Dialektik es mit der Auslegung von Widersprü-
chen zu tun, wobei Kant zunächst solcheWidersprüche ausscheidet, die
aus der Nachlässigkeit von »Stümpern« oder aus der Irreführungs-
absicht von »Sophisten« entstehen60 . Als Thema der Dialektik gelten
dann nur solcheWidersprüche, die unvermeidlich auftreten. Dann aber
sind sie für die Erkenntnis nützlich, indem sie uns auf einen »Schein«
aufmerksam machen, den wir zwar ebenfalls nicht vermeiden können,
der uns aber nicht mehr täuscht, wenn wir seine Herkunft erfaßt
haben.

(1) Innerhalb des theoretischen Vernunftgebrauchs entsteht ein
Schein, der unvermeidlich ist, weil er auf den gleichen Bedingungen
beruht, die die Erkenntnis möglich machen. Darum heißt er »transzen-
dentaler Schein«61 . Zu den Bedingungen allen Erkennens gehören vor
allem die Ideen, d.h die Vorstellungen von den Zielen, auf die die Ver-
nunft unsere Verstandestätigkeit ausrichtet. Ideen sind unerläßlich,
wenn Erkenntnisgewinnung möglich sein soll. Der transzendentale
Schein beruht nun auf der Verwechslung von Ideen (Zielvorstellungen
der Vernunft) mit Gegenständen der Erkenntnis. Dieser Schein ent-
steht notwendig, weil das Denknotwendige uns unvermeidlich als not-
wendig existierend erscheint.

Die Dialektik hat die Aufgabe, diesen Schein aufzuklären. Deshalb
kann sie »Logik des Scheins« genannt werden62 . Denn dieser Schein
täuscht uns nicht mehr, wenn wir einsehen: Die Unerläßlichkeit der
Ideen für den Erkenntnisvorgang beweist zwar, daß wir nicht vermei-

142 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Unvermeidlich auftretende Widersprüche und ihre Auslegung

60 KdpV 292.
61 KdrVA 295ff.
62 KdrVA 293.

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139 - am 25.01.2026, 05:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den können, diese Ideen zu denken; aber diese Art von Denknotwen-
digkeit beweist nicht, daß ihnen ein notwendig existierendes Seiendes
entspricht. Auftretende Widersprüche zeigen an, daß wir in Gefahr ge-
raten sind, diesen Unterschied zwischen der Denknotwendigkeit von
Ideen und der vermeintlichen Seinsnotwendigkeit gewisser ebenfalls
nur vermeintlicher Gegenstände zu vergessen. Ideen (Seele, Welt,
Gott) sind denknotwendig, weil sie aller Erkenntnisbemühung die Zie-
le vorzeichnen. Aber diese Zielvorstellungen sind keine Gegenstände,
die außerhalb des Erkenntnisvorgangs irgendwo existieren. Sie sind Er-
kenntnisbedingungen, nicht Erkenntnisgegenstände.

Weil die auftretenden Widersprüche uns an diesen vergessenen
Unterschied erinnern, sind sie »wohltätige Verirrungen«63 . Denn
durch die Widersprüche, in die wir geraten, werden wir zugleich vor
der Gefahr geschützt, unsere »Seele« und ihre Freiheit, die Welt und
ihr Ziel, aber auch Gott und sein Wollen und Wirken dort zu suchen,
wo sie nicht zu finden sind: unter den Gegenständen unseres Erken-
nens. Statt dessen werden wir den Endzweck der Welt, die Freiheit des
Ich und die Macht und Heiligkeit Gottes dort suchen und finden, wo
wir einer anderen Dialektik begegnen: der Dialektik der Pflicht.

(2) Denn auch im praktischen Vernunftgebrauch treten Wider-
sprüche auf. Aber sie beruhen nicht auf einer Verwechselung, die wir
durchschauen und dann beseitigen könnten, sondern entstehen daraus,
daß die moralische Pflicht von uns zweierlei zugleich verlangt: Wir
sollen aus reiner moralischer Gesinnung handeln, und diese unsere
Handlungen sollen zugleich in der Welt wirksam werden, um einen
uns aufgetragenen sittlichen Zweck zu »befördern«, d.h. zu seiner
Verwirklichung beizutragen. Kant sieht diesen Zweck in einer »mora-
lischen Weltordnung«, d.h. in einer Welt, in der niemand mehr un-
schuldig leiden wird, sondern das Glück eines jeden dem »proportio-
niert« ist, was er durch sein moralisches Handeln verdient hat.

Der Widerspruch des sittlichen Gebots besteht nun darin, daß die
Bedingungen für die Reinheit der Gesinnung von den Bedingungen für
die Wirksamkeit der Tat verschieden sind. Das hat zur Folge, daß in der
Welt, wie sie ist, die Gewissenlosen mehr Aussicht auf Erfolg haben als
die Gewissenhaften. Darum wird oft genug derjenige, der seine Gesin-
nung rein erhalten will, in der Konkurrenz mit den Gewissenlosen auf
Wirksamkeit der Handlung verzichten müssen, derjenige aber, der

Erkennen als antwortendes Gestalten A 143

Zur Geschichte des Begriffs »Dialektik«

63 KdpVA 193.

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139 - am 25.01.2026, 05:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wirksam handeln will, gezwungen sein, gewisse Kompromisse hin-
sichtlich der Reinheit der Gesinnung einzugehen. Dann aber erscheint
das Sittengesetz, das von uns die Reinheit der Gesinnung und zugleich
die Wirksamkeit der Tat verlangt, »auf leere, eingebildete Zwecke ge-
stellt, mithin an sich falsch zu sein«64 .

Dieser Anschein und der Widerspruch, auf dem er beruht, kann
nicht durch bloße Unterscheidungen aufgelöst werden (z.B. die Unter-
scheidung zwischen Zielvorstellungen und Gegenständen). Die Auf-
lösung dieses Widerspruchs erfordert Annahmen, die Kant »Postulate«
nennt. Das Wichtigste dieser Postulate lautet: Wir dürfen unsere
Pflichten »als göttliche Gebote« verstehen65 , d.h. als Aufträge (manda-
ta), die Gott uns anvertraut (commendat). Daraus aber folgt: Wir dür-
fen, indem wir unsererseits uns diesem Vertrauen Gottes anvertrauen,
gewiß sein, daß er den Weltlauf so ordnet, daß sich zuletzt herausstel-
len wird: Keine Bemühung, seinen Willen zu erfüllen, ist ganz vergeb-
lich gewesen. Jede gute Tat hat auf einem Wege, den wir nicht zu ken-
nen brauchen, einen Beitrag dazu geleistet, Gottes gute Absichten mit
der Welt ihrer Erfüllung näherzubringen. Das gilt vor allem für Gottes
Absicht, eine »moralische Weltordnung« herbeizuführen. Die Dialek-
tik des praktischen Vernunftgebrauchs kann also nicht anders aufgelöst
werden als durch die Gewißheit, mit jeder sittlichen Pflicht, die wir
erfahren, in den Dienst an dieser göttlichen Absicht genommen zu sein

d) Hegels Dialektikverständnis

Bei Hegel gewinnt die Dialektik des theoretischen Vernunftgebrauchs
jene ontologische Bedeutung zurück, die sie bei Platon gehabt hatte.
Auftretende Widersprüche zeigen nicht nur einen »Schein« an, der
sich aus einer Verwechselung von regulativen Ideen mit möglichen Ge-
genständen der Erkenntnis ergibt. Vielmehr gehört der Widerspruch
zum Wesen der Dinge selbst. Er ist die Manifestation des ihnen imma-
nenten Prinzips, aus dem sich ihre geschichtliche Entwicklung ergibt.
Hegel sieht dieses Prinzip in jenem »Geist«, der den ihm zugehörigen
Gegensatz aus sich hervortreibt: jenes »Andere«, das, als das ihm we-
sentlich zugehörige Andere, das »Andere seiner selbst« genannt wer-

144 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Unvermeidlich auftretende Widersprüche und ihre Auslegung

64 KdpVA 204.
65 KdpVA 232.

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139 - am 25.01.2026, 05:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den kann66 . Nur in der Hervorbringung dieses »Anderen seiner selbst«
kommt der Geist zur Erscheinung67 . Dieser Vorgang hat den Charakter
einer Kosmogonie und zugleich einer Theogonie. Der Geist bringt die
von ihm verschiedene, ihm gegenüber »andere« Welt hervor, um sich
in ihr zu manifestieren und in diesem »Anderen seiner selbst« nicht
nur für uns, sondern vor allem sich selber offenbar zu werden. Erst so
aber wird er, was er als Geist seinem Wesen immer schon ist: jenes
Wesen, das wesentlich »für sich« ist, also sich selber offenbar ist und
die Geschichte seines Wirkens in Schöpfung und Erlösung der Welt als
seine eigene Geschichte begreift. Die »Phänomenologie des Geistes«
zeichnet dieses »Zur-Erscheinung-Kommen« des Geistes nach.

Auf solcheWeise verbindet sich bei Hegel die ontologische Bedeu-
tung der Dialektik mit der gnoseologischen: Der ontologische Prozeß
der Kosmogonie ist fundiert in dem gnoseologischen Prozeß, in wel-
chem der Geist für sich selbst – und sekundär auch für uns – seine
Erscheinung findet. Und der gnoseologische Prozeß mündet wiederum
ein in den ontologischen: in die Selbstrealisierung des Geistes. DerWeg
dieser Realisierung führt vom »An-sich-Sein« über das »Für-uns-Wer-
den« (»uns bewußt werden«) zum »Für-sich-Sein« (zum entfalteten
Selbstbewußtsein des Geistes). Dann erst ist der Geist im ursprüng-
lichen und vollen Sinne des Wortes »an und für sich«68 .

2. Eine vergleichende Rückschau
und ein Vorschlag eines neuen Verständnisses von Dialektik

a) Der leitende Gesichtspunkt des Vergleichs von »Sein« und
»Erscheinen«

Überblickt man die vielfältigen Weisen, wie in der Geschichte der Phi-
losophie die Aufgabe der Dialektik bestimmt worden ist, dann fällt zu-
nächst auf, daß zu den zentralen Themen der Dialektik stets das Ver-
hältnis von Sein und Erscheinen gerechnet worden ist. Was die Dinge
sind, wird in der Weise, wie sie sich zeigen, offenbar gemacht und zu-
gleich verhüllt. Man kann die Dinge nicht erkennen, ohne auf ihre Er-

Erkennen als antwortendes Gestalten A 145

Eine vergleichende Rückschau

66 Hegel, Philosophie der Geschichte, Ausg. Glockner XI, 415f.
67 Hegel, System der Philosophie, Ausg. Glockner X, §549, 427.
68 Hegel, Phänomenologie des Geistes, 27–28.

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139 - am 25.01.2026, 05:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


scheinung zu blicken, aber auch nicht ohne über diese Erscheinungen
durch eine kritische Auslegung hinauszugehen. Auftretende Wider-
sprüche zeigen an, daß unser Erkennen sich noch im Bereich aus-
legungsbedürftiger Erscheinungen bewegt. Die Dialektik aber hat die
Aufgabe, begreiflich zu machen, auf welche Weise derartige Wider-
sprüche entstehen und wie sie aufgehoben werden können. Gelingt
dies, dann haben wir den Schritt von der Erscheinung zum Sein voll-
zogen.

Die weiterführenden Fragen lauten dann: Worauf beruht die Dif-
ferenz zwischen Sein und Erscheinen, die sich bis zum Gegensatz stei-
gern kann? Und worauf beruht ihre Beziehung? Ist dieses Erscheinen
für die Dinge wesentlich? Und welche Rolle spielen dabei die Subjekte,
denen die Erscheinungen zur Kenntnis gelangen? Aus der Verschie-
denheit der Antworten, die auf diese Fragen gegeben werden können,
ergeben sich die soeben dargestellten unterschiedlichen Weisen, die
Aufgabe der Dialektik zu verstehen.

b) Sein und Erscheinen – Deutungen ihrer Differenz und Beziehung

In einer Tradition, die sich als sehr dauerhaft erwies und von Platon bis
zum jungen Kant reichte, wurde die Differenz zwischen Sein und Er-
scheinen auf die Differenz zweier Weisen des Seienden (δύο εἴδη των
ὄντων) zurückgeführt69 : Was die Dinge wirklich sind, also ihr Wesen,
ist unkörperlich, unveränderlich und ewig. Aber die Weise, wie sie sich
uns zeigen, ist körperlich und darum veränderlich und vergänglich.
Dabei erfassen wir das Körperliche mit unseren Sinnen, es ist »sensi-
bel«, das Unkörperliche mit unserem Verstand, es ist »intelligibel«. In
diesem Sinne spricht noch der frühe Kant, wenn er die Körperwelt
meint, vom »mundus sensibilis«, wenn er die Welt ewiger Wesen-
heiten meint, vom »mundus intelligibilis«70 . Dabei ist das Körperliche,
mit den Sinnen Erfaßbare der Ausgangspunkt der Erkenntnisbe-
wegung, das Unkörperliche, Intelligible aber ihr Ziel.

146 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Unvermeidlich auftretende Widersprüche und ihre Auslegung

69 Phaidon 79a.
70 (So noch im Titel seiner sogenannten »Dissertation« von 1770, die in Wahrheit seine
Antrittsdisputation als neu ernannter Professor gewesen ist: »De mundi sensibilis atque
intelligibilis forma ac principiis«).

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139 - am 25.01.2026, 05:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Beziehung zwischen beiden aber, die es möglich macht, erken-
nend von den Erscheinungen zum Sein der Dinge aufzusteigen, konnte
innerhalb dieser Tradition verschieden gedeutet werden: entweder als
eine für beide »Welten« kontingente Beziehung, die ihnen von außen,
durch eine dritte Größe, aufgeprägt wird, oder als eine wenigstens für
den mundus sensibilis notwendige, aus seiner Eigenart resultierende
Beziehung. Der ersten Auffassung entspricht die Deutung Platons, wo-
nach diese Beziehung auf die Tätigkeit des »Demiurgen« zurückgeht,
der, als er die Sinnenwelt erschuf, dabei »auf die Ideen geblickt hat«.
Die Dialektik ist, so verstanden, die Kunst, die Spuren nachzuzeichnen,
die dieser Blick des Demiurgen, der auf die Ideen gerichtet war, den
Körperdingen eingestiftet hat, als er sie schuf71 . Der zweiten Auffas-
sung entspricht die Deutung des Aristoteles, wonach alle materiellen
Dinge aus Stoff und Form bestehen. Die mittelalterlichen Aristoteliker
haben daraus die Folgerung gezogen: Die Form verleiht den Körperdin-
gen ihr »Was-Sein«, ihre »quidditas«. Diese Form ist unveränderlich
und macht den Gegenstand der Verstandeserkenntnis aus. Da es sich
aber um Körperdinge handelt, die auf solche Weise »geformt« sind, ist
das Objekt der Verstandeserkenntnis die »quidditas rei sensibilis«.
Nach dieser aristotelischen Auffassung ist der zentrale Akt des Erken-
nens nicht, wie bei Platon, die Synopsis von Gegensätzen und ihre dia-
lektische Auslegung, sondern die »abstractio formae a materia«, das
gedankliche Herauslösen der ewigen Form aus ihrer zeitlich-materiel-
len Erscheinungsgestalt72 .

Das Verständnis von »Sein« und »Erscheinen« änderte sich erst,
als Kant in dem Jahrzehnt, das auf seine »Dissertation« folgte, in den
Jahren 1770–1781, die Rolle des Subjekts im Erkenntnisvorgang auf
neueWeise bestimmte. Das Subjekt ist nicht nur Betrachter der Gegen-
standswelt und kann dabei verschiedene »Standorte« einnehmen. Es
bringt die Gegenstände, die ihmmit dem Anspruch auf Maßgeblichkeit
gegenübertreten, erst hervor; und es leistet diese Gegenstandskonsti-
tution, indem es die subjektiven Eindrücke, die es empfängt, einem Zu-
sammenhang einordnet, dessen Struktur es selbst durch die Formen
seines Anschauens und Denkens bestimmt. Erst so werden aus diesen
subjektiven Eindrücken Objekte, an denen wir unsere Ansichten und
Absichten kritisch überprüfen können und müssen.

Erkennen als antwortendes Gestalten A 147

Eine vergleichende Rückschau

71 Timaios 79a.
72 Thomas von Aquin, Sth. I, Pars I quaestio 84 art 1.

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139 - am 25.01.2026, 05:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Für das Verhältnis von »Sein« und »Erscheinen« bedeutet dies:
Nicht nur das, was wir mit den Sinnen auffassen, ist einer Perspektive
eingeordnet, die sich aus der Eigenart unserer Sinnesorgane und aus
unserem Standort ergibt. Auch das, was wir mit dem Verstande erken-
nen, ist Ergebnis unserer subjektiven Eigentätigkeit. Wir sind es, die
durch unsere Begriffe, geleitet von Ideen, den Kontext aufbauen, in
dem alles, was uns mit dem Anspruch auf objektive Geltung begegnen
kann, seine Stelle finden muß. Was auf solche Weise durch uns konsti-
tuiert wird, ist auch nur für uns gegeben. »Für uns« zu sein aber ist das
Kennzeichen der Erscheinung, darum ist nicht nur die Körperwelt,
sondern auch die Welt der Objekte des Verstandes eine Welt von Er-
scheinungen, während das »An-sich« der Dinge von uns zwar voraus-
gesetzt werden muß, aber nie zum Gegenstand theoretischer Erkennt-
nis werden kann.

Die Differenz von Sein und Erscheinen ist, so verstanden, die Dif-
ferenz zwischen »an sich« und »für uns«. Die Beziehung zwischen bei-
den aber beschränkt sich für unser theoretisches Wissen darauf, daß
wir die Erscheinung einem Seienden zuschreiben müssen, dessen Er-
scheinung sie ist. Denn sonst müßten wir annehmen, daß es Erschei-
nungen gibt, ohne daß etwas da ist, das erscheint. Aber das Sein, auf
das wir so die Erscheinung beziehen, erscheint selber nicht und ent-
zieht sich darum auch unserm Begreifen. Auftretende Widersprüche
ergeben sich nun daraus, daß wir diese Grenze zu überspringen ver-
suchen. Das geschieht insbesondere dadurch, daß wir die Denknotwen-
digkeit einer logischen Erkenntnisbedingung mit der ontologischen
Sachnotwendigkeit eines vermeintlichen Erkenntnisgegenstands ver-
wechseln. Dann lehrt uns die Dialektik, uns erneut an die Differenz
zwischen Sein und Erscheinen zu erinnern73 .

Eine andere Qualität erhält das Problem von Sein und Erscheinen
auf dem Gebiet des praktischen Vernunftgebrauchs. Hier tretenWider-
sprüche nicht durch vermeidbare Fehler des Denkens auf, sondern be-
treffen die regulative Kraft der sittlichen Idee selbst. Zwar kann man
sich eineWelt, in der niemand unschuldig leidet, widerspruchsfrei den-
ken. Aber sobald aus dieser Zielvorstellung Regeln einer Praxis abge-
leitet werden sollen, die dieses Ziel »befördert«, ergibt sich der Wider-
spruch des Auftrags, den Bedingungen für die Reinheit der Gesinnung

148 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Unvermeidlich auftretende Widersprüche und ihre Auslegung

73 Vgl. die »Antinomien der reinen Vernunft« und ihre Auflösung: KdrV A 406–567,
vor allem die »Schlußanmerkung« A 565–567.

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139 - am 25.01.2026, 05:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und zugleich den Bedingungen für die Wirksamkeit der Tat Rechnung
zu tragen. Das Postulat aber, mit dem Kant diesen Widerspruch auf-
zuheben versucht, die »Erkenntnis unserer Pflichten als göttlicher Ge-
bote«, enthält Momente, auf deren Tragweite Kant selbst nicht in jeder
Hinsicht aufmerksam geworden zu sein scheint.

Über Kant hinausgehend, wird man diese Implikate des von ihm
formulierten Postulats in folgender Weise explizieren können: Es ist
unsere eigene Vernunft, die uns die sittlichen Pflichten vorschreibt.
Wenn wir nun diese Pflichten »als göttliche Gebote« verstehen sollen,
dann wird die Selbstgesetzgebung der Vernunft zur Erscheinungs-
gestalt, und was in ihr erscheint, ist die Gesetzgebung Gottes. Daß die
Autonomie der menschlichen Vernunft noch zur Erscheinungswelt ge-
hört, wird durch die Widersprüche deutlich, in die diese Vernunft-
gesetzgebung uns verwickelt. Daß aber das, was in dieser menschlichen
Vernunftautonomie zur Erscheinung kommt, die göttliche Gesetz-
gebung ist, zeigt sich daran, daß nur ein Gesetzgeber, auf den das Na-
turgesetz ebenso zurückgeht wie das Sittengesetz, einen Zustand her-
beiführen kann, in welchem das Glück eines jeden seiner sittlichen
Qualität »streng proportioniert« ist.

Kant selbst hat von seiner »Religionsschrift« an Versuche unter-
nommen, diesen bei ihm nur angedeuteten Gedanken näher auszufüh-
ren. Daß die Vernunftautonomie des Menschen die Erscheinungs-
gestalt der göttlichen Gesetzgebung ist, zeigt sich bei ihm z.B. dadurch,
daß er das Urteil, das wir im Gewissen über uns selber sprechen, als die
Erscheinungsgestalt eines »in uns wohnenden göttlichen Geistes« ver-
stand, der sich dadurch als unser Richter und zugleich als unser Retter
erweist74 . Äußerungen dieser Art finden sich nicht nur in der Reli-
gionsschrift, sondern auch an anderen Stellen bei Kant, aber verstreut
über unterschiedliche Werke und ohne ersichtliche systematische Ver-
knüpfung. Doch erklärt sich von solchen Ansätzen aus Kants sonst
etwas rätselhafte Bemerkung im »opus postumum«: »Die transzenden-
tale Theologie ist der höchste Standpunkt der Transzendentalphiloso-
phie«75 .

Was auf solche Weise bei Kant in verstreuten Bemerkungen ange-

Erkennen als antwortendes Gestalten A 149

Eine vergleichende Rückschau

74 Vgl. R. Schaeffler, Ansätze zu einer philosophischen Pneumatologie bei Kant, in:
F. Marty/F. Ricken, Kant über Religion, Stuttgart 1992.
75 Vgl. R. Schaeffler, Der höchste Standpunkt der Transzendentalphilosophie, in: Th.
Schmidt/S. Wiedenhofer, Religiöse Erfahrung, Freiburg 2010.

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139 - am 25.01.2026, 05:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


deutet wird, wird von Hegel zur zentralen These erhoben: Das endliche
Subjekt mitsamt der Gegenstandswelt, die es aufbaut, ist Erscheinung;
und was dabei zur Erscheinung kommt, ist das Göttliche, von Hegel
verstanden als das Leben des Geistes. Dieser muß in sich selbst den
Unterschied des »An-sich« und des »Für-uns« setzen, um zuletzt zu
sich selber zu kommen und so »für sich« zu werden76 . Auf die eingangs
gestellte Frage, worauf Differenz und Beziehung von Sein und Erschei-
nen beruhen, ist daher im Sinne Hegels zu antworten: Alles, was wir in
unserer »Erfahrung des Bewußtseins«77 als Differenz und Beziehung
von Sein und Erscheinen erfahren, ist in diesem Leben des Geistes be-
gründet, der sich in sich selber entzweit, um auf bewußteWeise zu sich
zurückzukehren. Alle Widersprüche, die im Leben der endlichen Sub-
jekte und ihrer Objektwelt auftreten, sind als die Erscheinungsgestal-
ten dieser Selbst-Entzweiung des Geistes auszulegen. Die Möglichkeit
aber, diese auftretenden Widersprüche auf ihren Ursprung hin aus-
zulegen und schließlich aufzuheben, beruht darauf, daß sie nur Phasen
in der Bewegung sind, durch die der Geist zu sich selber zurückkehrt.
Auf die Frage schließlich, worin die Rolle der endlichen Subjekte in
diesem Prozeß besteht, ist zu antworten: Ihre Bedeutung beschränkt
sich darauf, daß sie, ebenso wie die endlichen Objekte, Momente in
dieser Selbstbewegung des Geistes sind. Diejenige Theorie, die dieses
Leben des Geistes beschreibt, ist es, die »Dialektik« genannt wird.

c) Weiterführende Fragen und ein neuer Vorschlag

Zeichnet man den Weg, den die philosophische Reflexion auf »Sein«
und »Erscheinen« bisher durchlaufen hat, auf solche Weise nach, dann
stellt sich die weiterführende Frage: Ist dieser Weg, so wie er bisher
verlaufen ist, unumkehrbar? Und ist das Verständnis von Dialektik,
das Hegel entwickelt hat, das unüberbietbare Endergebnis dieses viele
Generationen umfassenden Denkweges? Darauf kann an dieser Stelle
nur mit zwei Thesen geantwortet werden, die zugleich die Richtung
angeben, in der weiter nach dem angemessenen Verständnis von Dia-
lektik gefragt werden soll.

150 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Unvermeidlich auftretende Widersprüche und ihre Auslegung

76 Hegel, Phänomenologie des Geistes, 27–28.
77 So der ursprünglich geplante Titel des Werkes, das später unter dem Titel »Phäno-
menologie des Geistes« erschienen ist.

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139 - am 25.01.2026, 05:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(1) Unumkehrbar erscheint Kants Schritt von einer Beschreibung
des Subjekts als eines bloßen Betrachters, dem die Gegenstände als ge-
gebene Größen gegenübertreten, zu einer Beschreibung des aktiven
Anteils, der dem Subjekt bei der Konstituierung der Gegenstände zu-
kommt. Korrekturbedürftig dagegen erscheint das von Kant gezeichne-
te Bild vom menschlichen Verstande als dem »Gesetzgeber«, dem die
Gegenstandswelt unterworfen ist, ohne an der Weise, wie sie dem Sub-
jekt gegenübertritt, ihrerseits auf andere Weise beteiligt zu sein, als
durch isolierte »Sinnesaffektionen«, deren Verknüpfung dem erken-
nenden Subjekt überlassen bleibt. In den hier vorgetragenen Über-
legungen wurde eine andere Bestimmung des Verhältnisses zwischen
dem Subjekt und seinen Objekten vorgeschlagen. Der Ausdruck »ant-
wortendes Gestalten« diente dazu, die Eigenart dieser anderen Verhält-
nisbestimmung anzudeuten.

(2) Das Modell vom »Gesetzgeber« scheint dem menschlichen
Subjekt eine Rolle zuzuweisen, die die Grenzen des Menschlichen
überschreitet. Dann ist es konsequent, mit Hegel die Gegenstandskon-
stitution einem als göttlich gedachten »Geist« zuzuschreiben und das
menschliche Subjekt mit allem, was es leistet, als ein bloßes Moment
im Leben dieses Geistes zu begreifen. »Dialektik« ist dann die Beschrei-
bung der Weise, wie der Geist zu seiner Erscheinung kommt, also
»Phänomenologie des Geistes«.

Versteht man dagegen das Verhältnis des endlichen Subjekts zu
seinen endlichen Objekten als ein dialogisches Verhältnis, dann ergibt
sich ein anderes Verständnis von Dialektik und eine andere Beschrei-
bung des Verhältnisses zwischen göttlicher und menschlicher »Gegen-
standskonstitution«: Der auftretende Widerspruch, den es dialektisch
auszulegen und aufzuheben gilt, besteht darin, daß wir immer schon
anschauen und denken und also antworten müssen, um den Anspruch
des Wirklichen zu vernehmen, daß wir aber inmitten dieser unserer
Antwort den Anspruch des Wirklichen als »je größer« erfahren. Auf-
gabe der Dialektik ist es, in den vielfältigen Formen von Widersprü-
chen, in die wir geraten, wenn wir diese Aufgabe erfüllen wollen, die
vorantreibende Kraft der »je größeren Wahrheit« zu erkennen, die uns
nötigt, die Formen unseres Anschauens und Denkens zu verändern,
und zugleich den Grund zu entdecken, der es uns möglich macht, uns
dieser vorantreibenden Kraft anzuvertrauen.

Erkennen als antwortendes Gestalten A 151

Eine vergleichende Rückschau

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139 - am 25.01.2026, 05:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Ein neues Verständnis der Dialektik

a) Die Dialektik der Wahrnehmung78

Die Aufgabe, unvermeidlich auftretende Widersprüche auszulegen
und aufzuheben, und damit die Notwendigkeit, eine Methode dialekti-
schen Denkens zu entwickeln, die dieser Dialektik der Erkenntnis-
gegenstände entspricht, ergab sich für Kant erst dort, wo von Ideen
die Rede war. Im hier vorgetragenen Gedankengang dagegen war an
früherer Stelle von einer »Dialektik der Wahrnehmung« die Rede, die
sich aus der Gegensatz-Einheit von Wahrnehmungsakt und Wahrneh-
mungsgegenstand ergibt (s. o. S. 44 f.). Die Wahrnehmung, so wurde
dort gesagt, unterscheidet sich von der bloßen Anschauung dadurch,
daß sie jede Gestalt, die sich ihr zeigt, als Phase in einem Prozeß erfaßt,
beispielsweise den Vogel im Flug, die Knospe im Aufblühen. In jedem
Akt der Wahrnehmung wird mit-wahrgenommen, daß es an der glei-
chen Sache in Zukunft mehr und anderes zu sehen geben wird, als heu-
te gesehen werden kann. Ebenso wichtig wie die Veränderungen, denen
das Objekt der Wahrnehmung unterliegt (wie die aufbrechende Knos-
pe), sind jedoch die Veränderungen, die am wahrnehmenden Subjekt
vor sich gehen. Wir »schulen« unseren Blick an den Gegenständen,
die sich uns zeigen, und »sehen den Gegenständen an«, daß sie von
uns eine Veränderung unserer Wahrnehmungsweise »verlangen« und
uns, wenn wir diesem »Verlangen« nachkommen, auf neue Weise er-
scheinen werden.

Nicht erst in Akten der Reflexion und Begriffsbildung, sondern
schon im Akt sinnenhaften Wahrnehmens wird so erfaßt, daß die
Wahrheit der Dinge »je größer« ist als die Weise, wie wir sie je gegen-
wärtig erfassen. Die Dialektik der Wahrnehmung beruht darauf, daß
die Differenz zwischen dem, was wir aktuell wahrnehmen, und dem,
was es künftig wahrzunehmen gilt, in jedem Akt des Wahrnehmens,
mit-wahrgenommen wird. Wir sehen den Dingen an, daß wir noch
nicht alles sehen, was es an ihnen zu sehen gibt, und halten uns des-
wegen für neue Eindrücke offen, die die Weise, wie wir eine Sache oder
einen Sachverhalt erfassen, verändern werden.

»Responsorisches Gestalten« erschöpft sich deswegen nicht darin,
daß wir auf einzelne Ansprüche desWirklichen, die wir erfassen, durch

152 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Unvermeidlich auftretende Widersprüche und ihre Auslegung

78 S. o. S. 43 ff.

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139 - am 25.01.2026, 05:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einzelne Akte des Anschauens und Denkens eine Antwort geben. Wir
geben der Weise, wie uns der Anspruch der Dinge vernehmbar wird,
durch unsere Antwort erst ihre erfahrbare Gestalt. Aber diese Antwort
ist Teil eines zukunfts-offenen Dialogs: Die inmitten unserer Antwort
wirksam gegenwärtige je größere Wahrheit verändert unseren Blick
auf die Dinge, und dem veränderten Blick zeigt das Wirkliche und sein
Anspruch sich auf eine veränderte Weise.

»Dialektik« ist, so verstanden, eine Folge davon, daß die »Wahr-
heit der Dinge«, d.h. ihreMaßgeblichkeit, für unser Anschauen,Wahr-
nehmen und Denken inmitten dieser unserer Antwort schon gegen-
wärtig und wirksam ist, zugleich aber diese Antwort als vorläufig und
der Umgestaltung bedürftig erweist. Was an früherer Stelle »Kultur
der Wahrnehmung« genannt wurde, d.h. die bewußte Bemühung um
eine Umgestaltung unserer Wahrnehmungsfähigkeit, die dem An-
spruch desWahrgenommenen gerecht werden soll, ist eine Folge dieser
Dialektik.

b) Die Dialektik des Begreifens79

Was auf solche Weise schon im Akt der Wahrnehmung impliziert ist,
wird durch Begriffe und Ideen kritisch ausgelegt. Das aber ist nur mög-
lich, wenn nicht nur unser Wahrnehmen, sondern auch unser Begrei-
fen sich dafür offenhält, unter dem Anspruch der Dinge umgestaltet zu
werden.

Die Begriffe des Verstandes, so hat sich gezeigt, sind nötig, um die
Inhalte unserer Wahrnehmung kritisch auszulegen. Dabei bezieht sich
diese Kritik in einem ersten Schritt auf die Wahrnehmungen, die das,
was die Dinge sind, ihre »quidditas«, zwar anzeigen, aber zugleich ver-
hüllen. Um der Wahrnehmung den Hinweis auf diese »quidditas« ab-
zugewinnen, ordnen wir sie einem geordneten Kontext ein, den wir,
geleitet von den Ideen der Vernunft, durch unsere Verstandesbegriffe
aufbauen. Dann aber bemerken wir: Der Gegenstand muß sich nicht
nur aus der Struktur der Weise, wie wir ihn anschauen, sondern auch
aus dem Netzwerk unserer Begriffe immer wieder befreien, um uns als
Instanz der kritischen Selbstbeurteilung gegenüberzutreten und zu
einer »Umgestaltung zur Neuheit des Denkens« zu nötigen (s. o.

Erkennen als antwortendes Gestalten A 153

Ein neues Verständnis der Dialektik

79 S. o. S. 118 ff.

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139 - am 25.01.2026, 05:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


S. 121). Nicht nur für die transzendentale Ästhetik, sondern auch für
die transzendentale Logik gilt: Ihr zentrales Problem ist jene »Emer-
genz«, kraft derer der Gegenstand aus unserem Denken auftaucht, ob-
gleich er ohne die begriffliche Strenge des Denkens sich nicht von sub-
jektiven Deutungseinfällen unterscheiden ließe.

In diesem »Auftauchen« wirft der begriffene Gegenstand sich un-
serem Begreifen auf vergleichbare Weise entgegen, wie der wahr-
genommene Gegenstand sich unserem Wahrnehmen entgegenwirft
(se nobis objicit). Darauf beruht seine Objektivität. Nur so gewinnt
der Gegenstand, der sich ohne unsere »Arbeit des Begriffs« nicht von
unseren subjektiven Vorstellungen unterscheiden ließe, jenen Eigen-
stand zurück, aus dem heraus er uns als Maßstab unserer kritischen
Selbstbeurteilung gegenübertritt und uns zur Umgestaltung unseres
Denkens nötigt. Nicht nur gegenüber demWahrnehmen, sondern auch
gegenüber dem Denken erweist die Wahrheit der Dinge ihre vorantrei-
bende Kraft. Daß es notwendig, aber auch möglich ist, diese vorantrei-
bende Kraft zu begreifen und so ihrem Anspruch denkend zu antwor-
ten, ist eine Folge der Dialektik des Begriffs, die sich ihrerseits aus der
Dialektik des begriffenen Gegenstands und seiner »Emergenz« ergibt.

c) Die Dialektik der Ideen

Die Anschauungsformen von Raum und Zeit, so hat sich gezeigt, sind
Weisen, wie die Ideen der »Welt« und des »Ich« unseren Sinnen an-
schaulich gegeben sind: nicht als Gegenstände neben anderen Gegen-
ständen, sondern als Horizonte, in denen alles, was sich uns zeigen soll,
seine Stelle finden muß. Die Begriffe des Verstandes aber sind Weisen,
wie wir die Aufgaben erfüllen, die uns durch diese Ideen vorgezeichnet
sind: die Aufgabe, jeder Erfahrung seine eindeutige Stelle in der Welt
zuzuweisen, und die Aufgabe, die einzelnen Akte des Anschauens und
Denkens in die Einheit unseres Bewußtseins und seiner Geschichte
einzuordnen.

Nun hat sich gezeigt, daß die Gegenstände sich immer wieder aus
dem Gefüge unserer Anschauungs- und Begriffsformen befreien müs-
sen, wenn sie uns in »widerständiger Eigenständigkeit« gegenübertre-
ten sollen. Daraus ist die Folgerung zu ziehen: Die Erfüllung der Auf-
gaben, die die Vernunft uns durch ihre Ideen vorzeichnet, ist zwar die
notwendige Bedingung, aber für sich genommen noch nicht der zu-

154 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Unvermeidlich auftretende Widersprüche und ihre Auslegung

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139 - am 25.01.2026, 05:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


reichende Grund dafür, daß Gegenstände sich uns zeigen. All das, was
wir in Erfüllung unserer Aufgaben leisten, macht das Ereignis der
»Emergenz« der Gegenstände möglich, nimmt ihm aber nicht seine
Kontingenz. Freilich darf dieses Ereignis weder unsere Sinne blind
noch unseren Verstand stummmachen, wenn Erkenntnis möglich blei-
ben soll. Wohl aber gehen aus diesem kontingenten Ereignis unsere
Aufgaben in jeweils veränderter Gestalt hervor.

Nicht nur unsere Anschauungsformen und Begriffe, sondern so-
gar die Ideen, also jene Zielvorstellungen, von denen wir bei unserer
Begriffsbildung geleitet werden, entwickeln sich im Verlauf des Dialogs
mit der Wirklichkeit. Diese Veränderung betrifft sowohl die Zielvor-
stellung von der Erfüllung der Aufgabe, alle Erkenntnisgegenstände
in die umfassende geordnete Ganzheit einer »Welt« einzuordnen, als
auch die Zielvorstellung vom Aufbau der widerspruchsfreien Einheit
des ebenfalls allumfassenden Aktes »Ich denke«.

Um dies verständlich zu machen, ist zunächst daran zu erinnern,
daß die Idee der »Welt« eine vielfältige Gestalt annehmen kann. Die
»Natur«, also jenes umfassende Ganze, dem die neuzeitliche Wissen-
schaft alle Phänomene einordnet, ist anders strukturiert als die Welt
der ästhetischen Erfahrung, in der alle Manifestationen des Schönen
sich gegenseitig »beleuchten«, d.h. in ein Verhältnis gegenseitiger
Auslegung treten. Von wiederum anderer Art ist die Welt, in der ver-
pflichtende Handlungsmöglichkeiten (Pflichten) in ein Verhältnis zu-
einander treten. (Kant hat sie eine »Welt der Zwecke« genannt und war
überzeugt, ihr Verhältnis untereinander als ihre gemeinsame Bezie-
hung auf einen »Endzweck« beschreiben zu können.) Und nochmals
einer gesonderten Untersuchung bedarf die religiös erfahreneWelt, in-
nerhalb derer die unterschiedlichen Manifestationen des Heiligen so in
Beziehung zueinander treten, daß der gleiche Gott in seinen unter-
schiedlichen Manifestationen wiedererkannt, aber auch von anderen
Göttern, auch von »falschen Götzen«, unterschieden werden kann.
Denn auch diese haben ihre Art der »Theophanie«. Und an der beson-
deren Struktur der religiösen Welt müssen die Gründe abgelesen wer-
den, die es verständlich machen, daß die Theophanien falscher Götter
auf den, der sie wahrnimmt, eine spezifisch religiöse Faszinationskraft
ausüben können. Wer aber die Struktur der religiösen Welt angemes-
sen begriffen hat, gewinnt daraus zugleich Kriterien, um die Spuren
der Wirksamkeit des wahren Gottes von der Faszinationskraft falscher
Götter zu unterscheiden.

Erkennen als antwortendes Gestalten A 155

Ein neues Verständnis der Dialektik

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139 - am 25.01.2026, 05:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Dialektik in der Idee der Welt ergibt sich nun aus einer spezi-
fischen Weise der »Emergenz«: Innerhalb je einer Welt treten Erschei-
nungen auf, die in einer anderen »heimisch« sind, aber im neuen Er-
fahrungszusammenhang ihren Anspruch auf spezifischeWeise geltend
machen. Und diese Dialektik hat zur Folge, daß nicht nur die Anschau-
ungsformen und Begriffe, sondern auch die Ideen für eine Verände-
rung in der Geschichte offen sind. Es sei erlaubt, dafür an dieser Stelle
ein Beispiel zu geben.

d) Ein Beispiel und was es lehrt

Der aus dem Evangelium bekannte »Mann, der auf demWege war, von
Jerusalem hinunter nach Jericho, und der auf diesem Wege unter die
Räuber fiel«80 , ist zunächst ein Glied in einer Kette von Ursachen und
Wirkungen, die in nüchternem theoretischen Vernunftgebrauch ge-
klärt werden müssen: Zu den Bedingungen des Raubüberfalls gehörte
es, daß der Weg durch eine unübersichtliche Schlucht führte, die Räu-
bern den Aufenthalt erleichterte, aber zwei Handelsstädte verband, in
denen vergleichsweise viel Geld erworben und ausgegeben wurde. So
konnten Räuber mit »lohnenden Opfern« rechnen und legten sich des-
wegen gerade hier auf die Lauer. Dieser Gesichtspunkt trieb Passanten
zu erhöhter Eile an – so auch den Priester und den Leviten, die »vor-
übergingen«. Sie haben den »Fall« ganz richtig in diesen Kontext ein-
geordnet. Zu den Folgen des Raubüberfalls aber gehörte, daß der Mann
»seiner Mittel beraubt halbtot amWege lag«, also sich nicht selber hel-
fen konnte. Wenn aber jemand wissen wollte, welche Ursachen ausrei-
chend wären, um für diesen Mann Rettung zu bewirken, dann lautete
die Antwort: Wer ihn retten will, muß ein desinfizierendes Mittel und
einen heilenden Verband für seine Wunden beschaffen (»Öl und
Wein«), ihm ein sicheres Quartier für die nächsten Nächte (eine »Her-
berge«) besorgen und das dafür nötige Geld aufwenden. So gesehen,
wird das Opfer des Überfalls zunächst in ein Gefüge von Ursachen
und Wirkungen, Mitteln und Folgen ihrer Anwendung eingeordnet,
wie jeder andere Gegenstand einer theoretischen Erkenntnis oder einer
technischen Effizienzabschätzung auch.

156 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Unvermeidlich auftretende Widersprüche und ihre Auslegung

80 Luk 10,36 ff.

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139 - am 25.01.2026, 05:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auch der »Fremde aus Samaria« hat den Inhalt seiner Erfahrung
zunächst als Glied einer Welt gesehen, die am Leitfaden der Begriffe
»Ursache und Wirkung« aufgebaut war, und ihn in diesen Kontext
ganz sachgerecht eingeordnet. Das wird aus der Zweckrationalität sei-
nes Handelns deutlich. Er wußte, daß Eile geboten war, um die schüt-
zende Herberge zu erreichen. Für den reisenden Samariter aber tauchte
aus diesem Kontext der Notleidende in einer völlig neuen Qualität auf:
als Quelle eines sittlich verpflichtenden Anspruchs. Diesen Anspruch
beantwortete er zunächst durch das Bewußtsein »das meint mich«, und
sodann durch die Einsicht: »Für mich steht hier das Ganze meiner sitt-
lichen Existenz auf dem Spiel. Hier eröffnet sich mir die Chance, durch
ungeteilte Selbsthingabe mich selber zu finden, aber auch die Gefahr,
durch Verweigerung mich selbst zu verlieren.« Diese Einsicht ließ dem
Samariter keinen Raum mehr für die abwägende Frage, wieviel Zeit er
für die Sorge um den Verletzen aufwenden müsse und ob das, was er
leisten konnte, die Unterbrechung seiner Geschäftsreise wirklich loh-
ne, oder für die Frage, wieviel Geld der Herbergsvater ihm bei seiner
Rückkehr wohl abverlangen werde, nicht einmal für die Frage, wie groß
die Gefahr sei, nun selber zum Opfer der in der Nachbarschaft des Or-
tes lauernden Räuber zu werden.

Die sittliche Erfahrung, die der Samariter gemacht hat, verdankte
sich so einer spezifischen »Emergenz« ihres Gegenstandes.

An diesem Beispiel kann eine allgemeine Einsicht deutlich ge-
macht werden: Wenn unser Anschauen und unser Denken, wie sich
gezeigt hat, einer notwendigen Dialektik unterliegen, aus der sie je-
weils historisch verändert hervorgehen, dann ist zu vermuten, daß dies
auch und sogar in erster Linie von den Ideen gilt, die als »regulative
Prinzipien« diesem Anschauen und Denken die Gesetze vorschreiben.
Und wenn sich weiterhin gezeigt hat, daß die Dialektik des Wahrneh-
mens und Begreifens auf einer zweifachen »Emergenz« beruht, dann
wird dies auch von der Dialektik der Ideen gelten: Ideen sind Zielvor-
stellungen von der Erfüllung der Aufgaben, die die Vernunft uns stellt,
um unser Anschauen und Denken zur Begegnung mit Gegenständen
fähig zu machen. Und es sind diese Aufgaben, die einen unvermeidli-
chen Widerspruch implizieren, der nur durch Postulate der Hoffnung
aufgehoben werden kann.

Erkennen als antwortendes Gestalten A 157

Ein neues Verständnis der Dialektik

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139 - am 25.01.2026, 05:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ideen als Zielvorstellungen von der Erfüllung der Aufgaben
der Vernunft: drei Schritte zur Erkenntnis ihrer Dialektik

Diese Dialektik der Vernunftaufgaben zeigt sich in drei Schritten des
Erkennens und Wollens, an die sich jeweils Konsequenzen und weiter-
führende Fragen anschließen. Die Abfolge dieser Schritte kann in fol-
gender Weise nachgezeichnet werden:

a) Erster Schritt: Eine Erfahrung:
Alles Gegebene verwandelt sich in Aufgegebenes

Der erste Schritt besteht in der Erfahrung, daß alles, was uns »gege-
ben« wird, sich alsbald in ein »Aufgegebenes« verwandelt. Deshalb fol-
gen wir in unserem Erkennen und Wollen überhaupt gewissen Ideen,
d.h. verpflichtenden Zielvorstellungen.

Nichts kann in unserer Theorie und Praxis »für uns« werden,
ohne daß wir an diesem Vorgang aktiv beteiligt wären. Dabei müssen
wir strenge Regeln unserer eigenen Vernunft befolgen, vor allem die
Regeln der Logik, die unser Erkennen und Handeln der subjektiven
Willkür entziehen und dem, was wir erkennend und handelnd hervor-
bringen, »objektive Gültigkeit« verleihen. Die Aufgaben, die wir uns
stellen müssen, um unserem Erkennen und Wollen objektive Geltung
zu geben, werden uns durch die Vernunft vorgezeichnet, die als »all-
gemeine Menschenvernunft« dem Belieben der Individuen entzogen
ist. Aber die Erfüllung dieser Aufgaben ist den Individuen aufgegeben
und kann ihnen von niemandem abgenommen werden. Auf diesem Be-
wußtsein der Unvertretbarkeit beruht es, daß wir uns unserer Indivi-
dualität bewußt werden. Solche Aufgaben, die zwar der allgemeinen
Menschenvernunft entstammen, aber uns als Individuen gestellt sind,
lassen aus der Fülle der Eindrücke, die wir empfangen, uns selbst in
unserer Subjektivität »auftauchen«. Erst so entsteht der Adressat, an
den die Dinge, die sich uns zeigen, ihren Anspruch auf theoretische
und praktische Maßgeblichkeit richten.

158 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Unvermeidlich auftretende Widersprüche und ihre Auslegung

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139 - am 25.01.2026, 05:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


b) Eine Frage: Welche Aufgaben stellt sich die Vernunft?

Auf diesen ersten Schritt folgt die Frage, von welcher Art die Aufgaben
sind, die unsere Vernunft uns stellt, um uns zur Begegnung mit Ge-
genständen fähig zu machen. Und die Antwort lautet: Es sind Auf-
gaben des Ordnens und Gestaltens. »Sapientis est ordinare«, sagten
die Alten. Deshalb folgen wir in unserem Erkennen und Wollen den
beiden Ideen der »Welt« und des »Ich«.

Nur in geordneten Kontexten wird das, was sich uns zeigt, »lehr-
reich«, d.h. für kommende Erfahrungen orientierungskräftig, und
»aufschlußreich«, d.h. neue Wege des Suchens und des Findens auf-
schließend. In Chaos wäre alles möglich, vieles für den Augenblick fas-
zinierend, aber nichts über die konkrete Situation hinaus »denkwür-
dig«, d.h. bleibend bedeutsam und immer neu bedenkenswert. Nur als
Glied eines umfassenden geordneten Zusammenhangs, also einer
»Welt«, kann das, was sich uns einmal gezeigt hat, sich der Zufälligkeit
wechselnden Erlebens und der Beliebigkeit flüchtiger Einfälle als Maß-
stab des Wahren und Falschen gegenüberstellen. Und nur so kann aus
der Flüchtigkeit unseres Erlebens der Gegenstand in seinem widerstän-
digen Eigenstand »auftauchen«.

Dann gilt die Regel: Objektiv gültig ist das, worauf man in immer
neuen Situationen neu zurückkommen kann, um je gegenwärtige Ein-
drücke und Einfälle kritisch zu überprüfen. Solches »Zurückkommen«
aber setzt einen zweiten geordneten Zusammenhang voraus: die Ein-
heit des Ich, dessen Identität sich im Wechsel des Erlebten wieder-
erkennen läßt. Gelingt es uns nicht, aus der Vielfalt unserer Erlebnisse
die Einheit dieses Ich und seiner Geschichte aufzubauen, dann kann
nichts für uns bleibende Bedeutung gewinnen und sich als objektiv gül-
tig erweisen. Nur als Phase in der Geschichte des Ich lassen die Inhalte
objektiv gültigen Erkennens sich von der bloßen Subjektivität flüchti-
gen Erlebens unterscheiden. Darum zeichnet die Idee des »Ich« uns
eine Aufgabe des Ordnens und Gestaltens vor, die für das »Auftau-
chen« der Gegenstände ebenso unerläßlich ist wie die Idee der »Welt«.

Erkennen als antwortendes Gestalten A 159

Ideen als Zielvorstellungen von der Erfüllung der Aufgaben der Vernunft

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139 - am 25.01.2026, 05:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


c) Zweiter Schritt: Alle Aufgaben der Vernunft zielen auf
eine neues Gegebensein der Gegenstände ab

Ist auf diese Weise geklärt, warum wir uns in unserem Erkennen und
Wollen überhaupt an Ideen orientieren müssen und welches diese un-
erläßlichen Ideen sind, dann wird ein zweiter Schritt des Erkennens
möglich. Dieser besteht in der weiterführenden Erfahrung, daß alles,
was uns als den erkennenden und wollenden Subjekten aufgegeben ist,
darauf abzielt, eine neue Weise des Gegebenseins möglich zu machen.

Die Erfüllung unserer Aufgaben kann nur gelingen, wenn das,
was wir erkennend und handelnd tun, uns nicht zu Herren unserer
Gegenstandswelt macht, sondern zu ihren Dienern. Alles, was wir er-
kennend und wollend leisten, hat die Freisetzung der Gegenstände in
ihren von uns unabhängigen Eigenstand zum Ziel. Ob unsere theoreti-
sche und praktische Eigenaktivität uns wirklich zur Begegnung mit Ge-
genständen fähig gemacht hat, muß sich daran zeigen, daß der Gegen-
stand sich zuletzt unserem Erkennen und Wollen in eigenständiger
Maßgeblichkeit gegenüberstellt. Das Für-uns-Werden des Gegenstands
kommt zwar nicht ohne unsere Eigentätigkeit zustande. Aber es er-
schöpft sich nicht darin, unsere Leistung zu sein. Daß wir nicht bei
unseren eigenen Konstrukten stehengelassen werden, daß sich uns
statt dessen etwas zeigt und nicht vielmehr nichts, bleibt immer ein
kontingentes und nicht selten überraschendes Ereignis. Die Ideen der
Welt und des Ich zeichnen uns die Aufgabe vor, den Raum freizuma-
chen, in dem dieses kontingente Ereignis geschehen kann.

Wir mißverstehen daher die regulative Kraft der Ideen und damit
die Aufgaben, die sie uns stellen, wenn wir meinen, diese Kontingenz
des Ereignisses durch die Notwendigkeit eines von uns selbst erzielten
Resultats überwinden zu können. Was heute häufig und mit Recht als
»Herrschaftswissen« kritisiert und für eine Reihe offenkundiger
Selbstgefährdungen des Menschen in einer »technisierten Welt« ver-
antwortlich gemacht wird, wird zu Unrecht dem Selbstbewußtsein des
neuzeitlichen Subjekts als einem solchen angelastet. Es ist nicht die
Folge seines in der Neuzeit neu gewonnenen Selbstbewußtseins, son-
dern eines folgenreichen Selbst-Mißverständnisses. Gerade wenn wir
entdeckt haben, daß sich für uns alles Gegebene sogleich in ein Auf-
gegebenes verwandelt, kommt es darauf an, die Eigenart unserer Auf-
gabe recht zu erfassen. Dazu aber müssen wir begreifen, daß alles, was
uns aufgegeben ist, darauf abzielt, eine neue Weise möglich zu ma-

160 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Unvermeidlich auftretende Widersprüche und ihre Auslegung

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139 - am 25.01.2026, 05:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


chen, wie der Gegenstand uns gegeben wird, und daß wir zuletzt vor
der neuen Gegebenheit des Gegenstandes selbstkritisch zurücktreten
müssen. Nur dieses Zurücktreten läßt aus der Vielfalt unsere Reflexio-
nen und Konstruktionen das Wirkliche zu jener Objektivität »auftau-
chen«, kraft derer es sich uns und all unseren Ansichten und Absichten
als Maßstab unserer kritischen Selbstbeurteilung »entgegenwirft« (ob-
jicitur), und uns so zum Objekt werden kann.

d) Eine Folgerung: Alles Ordnen und Gestalten dient der Öffnung
eines Begegnungsraums, der eine zukunftsoffene Geschichte
möglich macht

Das, was soeben »Zurücktreten« genannt worden ist, ist kein sekundä-
rer Akt einer moralisch motivierten Mäßigung, die zu den primären
Akten des Ordnen und Gestaltens hinzuträte. Vielmehr kann alles Ord-
nen und Gestalten sein Ziel nur erreichen, wenn es von vorne herein
den Charakter des »Raumgebens« hat, das den Gegenständen die Mög-
lichkeit einräumt, den ihnen gemäßen Ort im Beziehungsgefüge man-
nigfacher Begegnungen mit anderen Gegenständen zu finden. Die An-
schauungsformen von Raum und Zeit, aber auch die Verstandesbegriffe
der Substanz und der Kausalität, durch die wir unseren Versuchen der
Lozierung im Raum und der Datierung in der Zeit objektive Geltung
verschaffen, sind dazu bestimmt, den Gegenständen den ihrer jeweili-
gen Eigenart entsprechenden Begegnungsraum und das entsprechende
Gefüge der Fristen und Stunden einzuräumen. Alle »apriorischen Ge-
setze« des Anschauens und Begreifens sind daran zu messen, inwieweit
sie dem »kontingenten Ereignis« dienen, von dem an früherer Stelle die
Rede war und das als das »Auftauchen« des Gegenstands aus den Vor-
stellungen und Konstrukten des Subjekts bezeichnet worden ist.

Das schließt ein, daß wir uns jedesmal, wenn der Gegenstand sich
zeigt, für eine Veränderung unseres Anschauens und Denkens offen-
halten. Die »Welt«, die wir durch unsere Begriffe aufbauen, ist eine
geschichtlich sich entwickelnde Welt. Und es ist der Dialog des Sub-
jekts mit seinen Gegenständen, aus der die geordnete Ganzheit der
Welt in ihrer jeweils geschichtlich bestimmten Konkretheit immer
neu hervorgeht. Und Gleiches gilt für die Einheit des Ich, die immer
neu dem Wandel abgerungen werden muß, der diesem Ich im Dialog
mit der Wirklichkeit widerfährt.

Erkennen als antwortendes Gestalten A 161

Ideen als Zielvorstellungen von der Erfüllung der Aufgaben der Vernunft

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139 - am 25.01.2026, 05:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aber immer wieder wird sich zeigen: Sich für den Wandel unserer
Anschauungsformen und Begriffe und sogar unserer Ideen offenzuhal-
ten, ist etwas anderes, als ihre Maßgeblichkeit zu bestreiten. Was wir
einmal wirklich gesehen (und uns nicht nur so vorgestellt) haben, was
wir einmal begriffen (und uns nicht nur so ausgedacht) haben, bleibt
der Maßstab, an dem wir unsere subjektiven Ansichten und Absichten
messen müssen. Das einmal Erkannte bedarf neuer Auslegung; aber es
wird nie außer Kraft gesetzt. Auch die jeweils neue Gestalt unserer
Ideen muß sich durch kritische Auslegung des bisher Wahrgenom-
menen und Begriffenen bewähren. Die Wahrheit der Dinge zeigt sich
uns nicht abseits von unseren Begriffen, durch die wir unseren Wahr-
nehmungen objektive Geltung verleihen, aber auch nicht abseits von
den Ideen, die unseren Begriffsgebrauch leiten. Sie zeigt sich in unse-
ren Ideen, Begriffen und Wahrnehmungen als das vorantreibende Mo-
ment ihrer Umgestaltung und zugleich als Moment ihrer Bewahrung
und bleibenden Denkwürdigkeit.

e) Dritter Schritt: Das Subjekt ist bei der Erfüllung seiner Aufgaben
einer radikalen Selbstgefährdung ausgesetzt, die nur im Lichte
des Gottespostulats überwunden werden kann

Der dritte Schritt des Erkennens besteht in der Einsicht, daß das Sub-
jekt gerade dann, wenn es seine Aufgabe richtig versteht, einer radika-
len Selbstgefährdung ausgesetzt ist und daß es diese Selbstgefährdung
nur überwinden kann, wenn es diese Aufgaben im Lichte des Gottes-
postulates »als göttliche Gebote« begreift.

Die zweifache Erfahrung, daß sich für unser theoretisches und
praktisches Erkennen alles Gegeben alsbald in ein Aufgegebenes ver-
wandelt, daß aber die Aufgaben, die wir in unserem Anschauen und
Denken zu lösen versuchen, dem Ziel dienen, zuletzt der Selbstpräsen-
tation des Gegenstandes, seiner »Emergenz« aus all unseren Reflexio-
nen und Konstruktionen zu dienen, hat eine zweifache Selbstgefähr-
dung unserer Vernunft zur Folge.

Um unserer Aufgabe des Ordnens und Gestaltens gerecht zu wer-
den, verlangen wir von uns selbst, all das, was in unserer Erfahrungs-
welt als Unordnung und Störung der Gestalt aussieht, als irreführen-
den Schein zu beurteilen und durch geeignete Auslegung auf das
Geordnete und Wohlgestaltete zurückzuführen. Und diese Forderung

162 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Unvermeidlich auftretende Widersprüche und ihre Auslegung

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139 - am 25.01.2026, 05:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


an uns selbst wird zur Forderung an die Gegenstandswelt: Wir verlan-
gen von allem, was uns mit dem Anspruch auf objektive Geltung ge-
genübertritt, jenes Maß an Rationalität, das es uns gestattet, in unserer
Gegenstandswelt die Spuren jenes Ordnens und Gestaltens wieder-
zuerkennen, zu dem wir uns verpflichtet wissen. Wollten wir diese For-
derung an unsere Gegenstandswelt mit geringerer Strenge erheben,
dann käme das einer pflichtwidrigen Selbstdispensation von der Erfül-
lung unserer Aufgabe gleich.

Was in jüngerer Zeit oft als »Herrschaftsanmaßung der Vernunft«
kritisiert wird, die den Anspruch erhebt, der Natur wie der »Welt der
Zwecke« das Gesetz vorzuschreiben, erweist sich so als Ausdruck eines
Ethos, das nicht »entschärft« werden darf, wenn das denkende und wol-
lende Subjekt seiner Aufgabe nicht untreu werden soll. Das aber be-
deutet im Umkehrschluß: Es ist gerade das Ethos des erkennenden
und wollenden Subjekts, aus dem die Gefahr entspringt, die eigene in-
tellektuelle Leistung nicht nur für die notwendige Bedingung, sondern
zugleich für den zureichenden Grund der Begegnung mit Gegenstän-
den zu halten und für die Kontingenz jenes Ereignisses blind zu wer-
den, das mehrfach im hier vorgetragenen Gedankengang als »Emer-
genz des Gegenstandes« bezeichnet worden ist.

Sobald das Subjekt jedoch diese Gefahr erkennt und zu vermeiden
versucht, setzt es sich der entgegengesetzten Selbstgefährdung aus: Die
berechtigte Absicht, den Gegenständen, die sich uns zeigen wollen,
nicht ins Wort zu fallen, begünstigt dann eine Neigung, die Bemühung
des Ordnens und Gestaltens an irgendeiner Stelle abzubrechen oder
sich selber Ausnahmen von der Pflicht zu strenger Rationalität zu ge-
statten. Dann vergißt man, daß die Dinge nicht »reden« können, wenn
die Vernunft schweigt, sondern darauf angewiesen bleiben, daß wir sie
denkend »zur Sprache bringen«. Die zweifellos nötige Demut ange-
sichts der je größeren Wahrheit der Dinge darf nicht dazu führen, den
Gegenständen auf ihrem »Weg zum Erscheinen« den Dienst zu ver-
weigern, den nur die Vernunft ihnen leisten kann.

Die Frage, wie das Subjekt sich selbst verstehen muß, um diese
zweifache Selbstgefährdung zu vermeiden, läßt die Aktualität der Ant-
wort erkennen, die Kant unter den Bedingungen des späten 18. Jahr-
hunderts auf eine vergleichbare Frage gegeben hat. Damals ging es
um die Frage, wie jener Umschlag von der Moralität in den Terror ver-
mieden werden kann, der die Zeitgenossen der Französischen Revolu-
tion erschreckte. Heute geht es um die Frage, wie es vermieden werden

Erkennen als antwortendes Gestalten A 163

Ideen als Zielvorstellungen von der Erfüllung der Aufgaben der Vernunft

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139 - am 25.01.2026, 05:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kann, daß gerade aus dem Bewußtsein von der Pflicht, die dem erken-
nenden und wollenden Subjekt vorgeschrieben ist, der Wille zu einem
»Herrschaftswissen« entsteht, der sein eigenes Ziel notwendig ver-
fehlt. Kants Antwort aber war von der Überzeugung geleitet, daß die
Lösung nicht darin bestehen kann, unser Bewußtsein von unserer
Pflicht, besonders von der Verpflichtung zum politischen Handeln, zu
mildern, sondern nur darin, diese Verpflichtung auf neue Weise aus-
zulegen. Diese Auslegung bestand im »Verständnis unserer Pflichten
als göttliche Gebote« (KdpV A 233, wiederholt Rel A 229). Es gilt zu
prüfen, ob und auf welche Weise diese kantische Antwort in die ver-
änderte Problemsituation von heute übersetzt werden kann.

Die in Sinne Kants verstandenen Pflichten begründen das Ver-
trauen, Gott als der Auftraggeber, der uns seine »Mandata« anvertraut
hat, werde den Lauf der Dinge so ordnen, daß die Taten, durch die wir
seine Aufträge erfüllen, auf einem Wege, den wir nicht zu kennen
brauchen, auch zur Erfüllung seiner göttlichen Absicht beitragen. Die
Erfüllung unserer Pflichten ist, so verstanden, nicht unmittelbar die
Ursache für die Realisierung der göttlichen Absicht; aber wir leisten
einen Beitrag dazu »vermittelst eines intelligiblen Urhebers der Na-
tur«81 , der unsere guten Taten als einen Dienst annimmt, den er selber
zum guten Ende führt. Auf diese Weise wird eine Selbstkritik des sitt-
lichen Subjekts möglich, die nicht zum moralischen Skeptizismus
führt, sondern im Gegenteil zur der Gewißheit, daß nichts, was aus
moralischer Gesinnung geschieht, vergebens getan ist.

Diese kantische Antwort bleibt auch dann in Kraft, wenn sie, in
einer veränderten philosophiehistorischen Situation, neu interpretiert
werden muß.

f) Das Gottespostulat und seine neue Gestalt

Für Kant lag das maßgebliche Beispiel sittlicher Verantwortung in der
Verpflichtung zur politischen Praxis. Hier sollte die Vernunft als ge-
meinsame Vernunft im freien Konsens der Bürger öffentlich und damit
zugleich weltgestaltend wirksam werden. Wenn wir daher unsere ein-
zelnen Pflichten als göttliche Gebote verstehen dürfen, dann findet die
göttliche Absicht, auf deren Realisierung alle göttlichen Gebote aus-

164 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Unvermeidlich auftretende Widersprüche und ihre Auslegung

81 KdpVA 207.

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139 - am 25.01.2026, 05:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gerichtet sind, ihre Erscheinungsgestalt in dem gemeinsam intendier-
ten »Endzweck«, auf den das gemeinschaftliche politische Handeln
freier Subjekte ausgerichtet ist. Dieser Endzweck besteht in der Auf-
richtung einer Welt, in der niemand mehr unschuldig leidet, sondern
das Glück jedes einzelnen dem, was er durch seinen moralischen Le-
benswandel verdient, »streng proportioniert« ist.

Kurz: Die Orientierung am politischen Handeln hat Kant dazu
veranlaßt, die göttliche Absicht als einen »Endzweck« zu denken, dem
alle moralisch denkenden Menschen ihre Zustimmung geben müssen.
Diese Zustimmung bleibt der notwendige Ausdruck des moralischen
Pflichtbewußtseins, auch wenn sich bei dem Versuch, diese Pflicht zu
erfüllen, herausstellt, daß in der Welt, wie sie ist, moralische Gesin-
nung nicht den Erfolg der Handlungen garantiert. Nur das Vertrauen
in Gottes uneingeschränkt moralischen und zugleich ebenso uneinge-
schränkt weltwirksamen Willen kann uns dessen gewiß machen, daß
gute Handlungen – oft auf uns ganz unbekannten Wegen – zur Er-
reichung des sittlichen Endzwecks beitragen.

In der heutigen moralphilosophischen Diskussion hat sich zwar
die Einsicht bestätigt, daß gerade die politische Praxis die Selbstgefähr-
dungen der menschlichen Vernunft besonders deutlich hervortreten
läßt. Der Terror der Jakobiner ist nicht das einzige Beispiel dafür geblie-
ben, daß gerade der Wille zur Strenge moralischen Pflichtbewußtseins
eine terroristische Praxis auslösen kann, die um so hemmungsloser
ausgeführt wird, als sie sich selbst als Ausdruck kompromißloser Rein-
heit der sittlichen Gesinnung versteht. Doch hat die Frage nach den
Ursachen dieses Umschlags zu der Einsicht geführt: Die Gefahr ent-
steht nicht erst dort, wo die politische Praxis beginnt, sondern ent-
stammt der Eigenart des Denkens, aus der diese Praxis hervorgeht. Eine
Vernunft, die zunächst auf rein theoretischem Felde die Gesetzgebung
über die Gegenstandswelt beansprucht und dabei nicht selten den Phä-
nomenen Gewalt antut, schafft erst die Voraussetzungen für eine Pra-
xis, die auch auf gesellschaftlichem Felde imNamen der Vernunft jeden
Widerstand gewaltsam zu brechen bereit ist. Und das Erschrecken über
die so ermöglichte gesellschaftliche Gewalt schlägt auf ihre theoreti-
schen Prämissen zurück und stellt jenen Willen zur Rationalität, von
dem an früherer Stelle die Rede war, unter den Verdacht, der Ursprung
aller Übel zu sein. Der heute vielfach proklamierte »Tod des Subjekts«82

Erkennen als antwortendes Gestalten A 165

Ideen als Zielvorstellungen von der Erfüllung der Aufgaben der Vernunft

82 R. Schaeffler, Christliche Philosophie und neuzeitliche Subjektivität, oder: späte

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139 - am 25.01.2026, 05:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


spiegelt diesen Vorgang, in welchem, um es mit Platon zu sagen, ein
maßloses Vertrauen in das rationale Argumentieren (ἀγὰν πιστεύειν
τοῖϚ λόγοιϚ) in eine Geringschätzung aller Rationalität (μισολογία)
umschlägt83 .

In dieser Lage erscheint es zweifelhaft, ob Kant wohlberaten war,
seine Postulatenlehre am Leitfaden der Kategorien »Mittel« und
»Zweck« zu entwickeln und die göttliche Absicht in einem »Endzweck«
zu suchen, dem unsere Handlungen als Mittel zugeordnet werden kön-
nen. Die Art, wie sich die Selbstgefährdung der Vernunft, die aller po-
litischen Praxis vorausgeht, heute darstellt, legt es nahe, das orientie-
rende Beispiel für das Verständnis sittlicher Verpflichtung in jener
Aufgabe zu suchen, die dem theoretisch und praktisch urteilenden
Subjekt schon vor aller Praxis gestellt ist: in jenem Ordnen und Gestal-
ten, das wir durch unsere Anschauungsformen und Begriffe vollzie-
hen. Dabei geht es nicht darum, daß unsere Vernunft Zwecke definiert
und wir nach geeigneten Mittel suchen, um sie zu erreichen, sondern,
wie sich gezeigt hat, um ein »Raumgeben«, das es dem Gegenstand
gestattet, gegenüber all unserem Vorstellen und Begreifen seinen wi-
derständigen Eigenstand zur Geltung zu bringen. Das aber muß, wenn
es nicht von vorne herein vergeblich sein soll, in jedem Akt des Erken-
nens und Wollens geschehen, nicht erst am Ende einer langen Reihe
von Bedingungen und Folgen. Überall dort, wo unsere Erkennen und
Wollen nicht in seine subjektiven Ansichten und Absichten verstrickt
bleibt, hat jene Emergenz des Gegenstandes sich schon ereignet, die die
Voraussetzung allen objektiven Geltens ist.

Das Vertrauen darauf, daß unser Wahrnehmen und Begreifen die-
ser Emergenz des Gegenstandes dienen kann und trotz aller Selbst-
gefährdung unserer Vernunft immer wieder dienen wird, beruht dar-
auf, daß wir die wirksame Realisierung der göttlichen Absicht nicht
von unserer intellektuellen Leistung erwarten, sondern hoffen dürfen,
daß wir in unserem stets unzulänglichen Wahrnehmen und Begreifen
Zeichen jenes göttlichen Schöpfungswillens setzen, der an allen Ge-
schöpfen als ermächtigende Macht und als freisetzende Freiheit wirk-
sam wird. Ermächtigende Macht und freisetzende Freiheit müssen das
Verhältnis des Subjekts zu seinen Gegenständen bestimmen, wenn un-

166 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Unvermeidlich auftretende Widersprüche und ihre Auslegung

Trauer um einen überwundenen Feind, in: M. Zichy/H. Schmidinger (Hrsg.), Tod des
Subjekts?, Innsbruck 2005, 24–36.
83 Phaidon 89 d.

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139 - am 25.01.2026, 05:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ser Denken und Handeln seiner Aufgabe gerecht werden will. Das aber
ist nur möglich, wenn wir unser Denken und Wollen als die Erschei-
nungsgestalt verstehen dürfen, in der das Wirken Gottes erfahrbare
Gegenwart gewinnt. Denn dieses göttliche Wirken ist immer schon
das, was menschliches Wirken nur abbildhaft bedeutet: ermächtigende
Macht und freisetzende Freiheit. Dies sind die beiden Wesenseigen-
schaften desjenigen Gottes, den wir postulieren müssen, wenn die Auf-
gaben, die uns als erkennenden und wollenden Subjekten gestellt sind,
erfüllbar sein sollen.

5. »Freiheit, die frei macht« und »Macht, die ermächtigt«:
Wesenseigenschaften Gottes im Kontext einer neu
verstandenen Postulatenlehre84

a) Zur Problemlage

Von Descartes über Kant bis Hegel (und darüber hinaus) ist es die Leit-
frage der Transzendentalphilosophie gewesen: »Worauf beruht es, daß
uns Objekte mit dem Anspruch auf Maßgeblichkeit gegenübertreten?«
Diese Frage wurde als die Frage verstanden, was das Subjekt leisten
müsse, wenn es aus seinen subjektiven Befangenheiten befreit und zu-
gleich fähig werden soll, aus dem Material subjektiver Eindrücke die
Welt der Objekte aufzubauen. Insofern ist die neuzeitliche Transzen-
dentalphilosophie wesentlich Subjektivitätstheorie gewesen. Das lei-
tende Thema der so verstandenen Transzendentalphilosophie lautete
»Gegenstandskonstitution«. Als Ergebnisse dieser Konstitution konn-
ten die Gegenstände keinen Eigenstand gegenüber dem Subjekt be-
anspruchen, das sie hervorgebracht hatte – vorausgesetzt das Subjekt
war bei dieser Konstitution nach allgemeingültigen Vernunftregeln
verfahren.

Gegen diese Auffassung von den Bedingungen des Erkennens
wird seit dem Beginn des 20. Jahrhunderts der Einwand erhoben, es

Erkennen als antwortendes Gestalten A 167

»Freiheit, die frei macht« und »Macht, die ermächtigt«

84 Die folgenden Ausführungen enthalten die gekürzte Fassung eines Vortrages, den ich
unter dem Titel »Freiheit, die frei macht – Zur Weitentwicklung eines transzendentalen
Gottesbegriffs« im November 2011 in Paderborn gehalten habe. Die ungekürzte Fas-
sung ist in dem Sammelband B. Irlenborn/Ch. Tapp (Hrsg.), Gott und Vernunft, Frei-
burg 2013 erschienen.

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139 - am 25.01.2026, 05:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


handle sich um ein »Herrschaftswissen«, das aus dem Willen zu einer
»Herrschaftspraxis« entspringt, die ihrerseits die Lebensumwelt des
Menschen zerstört. Doch gibt es, trotz aller Kritik an einer Transzen-
dentalphilosophie, die sich als Subjektivitätstheorie versteht, keinen
Weg hinter sie zurück. Wenn einmal entdeckt ist, daß die Welt unserer
Gegenstände nicht ohne unser Zutun zustande kommt, kann diese Ent-
deckung nicht mehr vergessen werden. Aber es ist nötig, über diese Art
von Transzendentalphilosophie hinauszugehen. Auch eine weiter-
entwickelte Transzendentalphilosophie wird die Tätigkeit des Subjekts
beschreiben, die nötig ist, wenn wir gegenüber unseren subjektiven
Ansichten und Absichten kritische Distanz gewinnen und den Maß-
geblichkeitsanspruch der Gegenstände entdecken wollen. Aber diese
Tätigkeit des Subjekts muß als »antwortendes Gestalten« beschrieben
werden. Auch nach dieser Auffassung gibt die Vernunft dem, was uns
als Gegenstand gegenübertritt, seine Gestalt. Aber sie tut dies, indem
sie einen Anspruch des Wirklichen beantwortet. Und wenn diese Ant-
wort sich, gemessen am Anspruch der Sache, als korrekturbedürftig er-
weist, entfaltet sich zwischen der Vernunft und dem Wirklichen ein
Dialog, der eine offene Zukunft noch vor sich hat.
(a) Die erste Leitfrage einer in diesem Sinne weiterentwickelten

Transzendentalphilosophie lautet: Wie gewinnt der Gegenstand
gegenüber den Formen, in denen wir ihn anschauen und denken,
jenen Eigenstand, kraft dessen er zum Maßstab ihrer Überprü-
fung werden kann? Er kann sich uns nur zeigen, wenn wir ihn
schon anschauen und denken.Wie kann er sich dann auf eineWei-
se zeigen, die sich den Formen unseres Anschauens und Denkens
nicht einfügt, sondern uns nötigt, diese Formen zu ändern? Wie
befreit der Gegenstand sich wieder von der Gestalt, die er durch
unser Anschauen und Denken gewonnen hat? Wo dies geschieht,
erweist der Gegenstand uns gegenüber einen neue Form »wider-
ständiger Eigenständigkeit« und in diesem Sinne eine neue Weise,
wie er »sich uns mit Maßgeblichkeit entgegenwirft« (se nobis ob-
jicit), also eine neue Weise der Objektivität.

(b) Daran schließt sich die zweite Frage an: Wie gewinnt unser An-
schauen und Denken die Fähigkeit, angesichts dieser neuen Weise
von Objektivität nicht zu verstummen, sondern zu neuen An-
schauungs- und Denkformen zu finden?

Denn wenn soeben davon gesprochen wurde, daß der Gegenstand sich
aus der Gestalt wieder befreien muß, die wir ihm durch unser An-

168 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Unvermeidlich auftretende Widersprüche und ihre Auslegung

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139 - am 25.01.2026, 05:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schauen und Denken gegeben haben, dann ist nun hinzuzufügen: Auch
diese Befreiung geschieht nicht ohne unser Zutun, sondern dadurch,
daß wir in einem neuen Akt antwortenden Gestaltens einen neuen
Kontext aufbauen, in dem der Gegenstand sich uns auf neue Weise
zeigen kann.

Aus dem Gesagten ergibt sich eine weiterführende Deutung des
Dialogs mit der Wirklichkeit. Das dialogische Wechselverhältnis zwi-
schen dem Subjekt und seinem Gegenstand ist von solcher Art, daß
beide sich wechselseitig in ihren Eigenstand freisetzen. Es ist der An-
spruch der Sache, der das Subjekt dazu aufruft, seine subjektiven An-
sichten und Absichten kritisch zu überprüfen und so seine eigenen Be-
fangenheiten und Vorurteile durch die Freiheit des Urteils zu
überwinden. Und es ist dieses freie Urteil des Subjekts, das die Sache
von unseren subjektiven Anschauungen und Begriffen unterscheidbar
macht und so erst in ihren Eigenstand freisetzt.

b) Freiheit, die frei macht – ein transzendentalphilosophischer
Gottesbegriff

Die Grundthesen einer weiterentwickelten Postulatenlehre lauten:
(a) Der befreiende Charakter des Anspruchs, durch den der Gegen-

stand uns nicht überwältigt, sondern zur Freiheit des Urteils her-
vorruft, ist das Kennzeichen, durch das der Gegenstand sich als
erfahrbare Gegenwartsgestalt des befreienden göttlichen An-
spruchs zu erkennen gibt.

(b) Entsprechend ist die Kraft des Subjekts, den Gegenstand nicht
durch eine einseitige »Gesetzgebung der Vernunft« zum bloßen
Spiegel des Subjekts zu machen, sondern in seinen »widerständi-
gen Eigenstand« freizusetzen, das Kennzeichen dafür, daß die Ge-
setzgebung, die die Vernunft kraft ihrer Ideen über die Gegen-
standswelt ausübt, die Abbildgestalt ist, in der die freisetzende
Gesetzgebung des Schöpfers über seine Schöpfung für uns gegen-
wärtig und erfahrbar wird.

Der Begriff »Freiheit, die frei macht« leitet uns an, die Spuren des gött-
lichen Wirkens in jeder Begegnung mit den Gegenständen unserer Er-
fahrung zu entdecken.

Freilich gilt hier, wie bei jedem philosophischen Gottesbegriff die
Warnung: Ob irgendwelche Begriffe sich dazu eignen, als Gottesbegrif-

Erkennen als antwortendes Gestalten A 169

»Freiheit, die frei macht« und »Macht, die ermächtigt«

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139 - am 25.01.2026, 05:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fe gebraucht zu werden, läßt sich nur entscheiden, indem man sich auf
Zeugnisse religiöser Erfahrung bezieht. Nur wer aus eigener Erfahrung
weiß, was er tut, wenn er »Gott« sagt, kann darüber urteilen, ob er in
dem, wovon ein philosophischer Begriff spricht, diejenige Wirklichkeit
wiedererkennt, die er »Gott« nennt. Deshalb ist zunächst zu fragen:
Kann der Begriff »Freiheit, die frei macht« eine Rolle in der Sprache
derer spielen, die religiöse Erfahrungen gemacht haben und sie aus-
legen?

c) »Freiheit, die frei macht« – ein religiöser Gottesbegriff

»Freiheit, die frei macht« ist unzweifelhaft ein bibelgemäßes Gottes-
prädikat und wird in religiösen Erzählungen verwendet. Das bekann-
teste Beispiel ist der biblische Bericht von der Herausführung Israels
aus dem »Sklavenhaus« Ägypten. Gott hat aus freiem Entschluß ein
Volk erwählt und aus dem Sklavenhaus Ägypten in die Freiheit ge-
führt.

»Freiheit, die frei macht« ist nicht nur ein Prädikat, das von Gott
ausgesagt werden kann, sondern darüber hinaus ein Gottesname. Er
dient an bevorzugter Stelle zur Selbstbenennung Gottes: »Ich bin der
Herr, Dein Gott, der dich aus dem Sklavenhaus Ägypten geführt
hat«85 . Der Name »Freiheit, die frei macht« dient aber nicht nur zur
Selbstbenennung Gottes, sondern wird auch zum Bekenntnisnamen
im Munde der Menschen: »Der Gott lebt, der uns aus Ägypten geführt
hat«. Dieser Name kann als Eidesname verwendet werden: »So wahr
der Gott lebt, der uns aus Ägypten geführt hat«86 .

Dieser Name erfüllt eine zweifache Funktion: Er ist Ausdruck
eines Wiedererkennens: Was Gott an den Vätern gewirkt hat, kehrt in
immer neuer Gestalt als seinWirken an den Söhnen und Töchtern wie-
der. Daran zeigt sich, daß der Gott der Väter auch in der Zeit der Nach-
fahren immer noch lebt (»Gott lebt, der …«). Und er ist Ausdruck eines
Unterscheidens: So hat Josua diesen Namen verwendet: »Ihr müßt
wählen, welchen Göttern ihr dienen wollt«. Und er hat hinzugefügt,
worum es bei dieser Unterscheidung geht: »Wollt ihr den Göttern der
Väter dienen? Oder denen des Landes?« Und wir dürfen interpretieren:

170 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Unvermeidlich auftretende Widersprüche und ihre Auslegung

85 Ex 20,1.
86 Jer 16,14.

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139 - am 25.01.2026, 05:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Göttern der Sippe und der Scholle. Und da die Sippe die Urform der
Gesellschaft ist, der Ackerbau die Urform der Wirtschaft, können wir
weitergehend fragen: Wollt Ihr den Göttern der Gesellschaft und der
Wirtschaft dienen, die alsbald und immer wieder zu Herrschaftsgöttern
werden, zu »Göttern Ägyptens«? »Oder wollt ihr dem Gott dienen, der
euch aus dem Sklavenhaus geführt hat?«87

An diesen Befund schließt sich die Frage an: Ist »Freiheit, die frei
macht« auch im spezifisch religiösen Zusammenhang nicht nur ein
Gottesname, sondern zugleich ein Gottesbegriff? Um diese Frage zu
entscheiden, ist zunächst daran zu erinnern, was Begriffe überhaupt
im religiösen Zusammenhang leisten können, vor allem wenn man
nicht aus dem Auge verliert, daß Religion es immer mit dem Unbe-
greiflichen zu tun hat. Auch im religiösen Zusammenhang wird argu-
mentiert, und dazu werden Begriffe gebraucht. Aber weder Begriffe
noch Argumente können die Anrufung des Namens ersetzen, durch
die der Mensch in die lebendige Beziehung mit der Gottheit eintritt88 .
Darum gilt es, gegenüber einer unkritischen Selbstüberschätzung des
Begriffs »die Ehre des Namens zu retten«89 (Lyotard).

Aber der religiöse Mensch macht selbst die Erfahrung, daß der
Name, so sehr er zur Unterscheidung bestimmt ist, den, der ihn ge-
braucht, nicht immer vor Verwechselungen bewahrt. Dann entsteht
die Gefahr, vor der das zweite Gebot des Dekalogs warnt: »den Namen
Gottes nicht auf das Trughafte zu übertragen«90 . Das abschreckende
Beispiel einer solchen Übertragung des Gottesnamens auf das Trughaf-
te ist die Verehrung des »goldenen Jungstiers« (»Kalbes«) durch die
Israeliten in der Wüste. Diesem sowohl in Ägypten als auch in Kanaan
gebräuchlichen Symbol von Fruchtbarkeit, aber auch von Königs-
macht, wandten seine Verehrer sich mit dem Rufe zu: »Das ist dein
Gott, Israel, der dich aus Ägypten geführt hat.«91 Sie hatten den Na-
men Gottes auf das Trughafte von Göttern der Macht und der Frucht-

Erkennen als antwortendes Gestalten A 171

»Freiheit, die frei macht« und »Macht, die ermächtigt«

87 Jos 24,15.
88 Hermann Cohen, Die Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentums, Berlin
1917, Neudruck Wiesbaden 1978, 463.
89 Jean-Francois Lyotard, Réponse à la question »Qu'est-ce que le postmoderne«?, in:
Tumulte, Paris 1982, deutsch in: Wolfgang Welsch, Wege aus der Moderne, Meisen-
heim 1988, 13–192.
90 Gewöhnlich übersetzt als »ihn nicht eitel zu nennen« oder »ihn zu mißbrauchen« –
Ex 20,7.
91 Ex 32,4.

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139 - am 25.01.2026, 05:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


barkeit übertragen. Angesichts solcher Gefahren bewähren sich reli-
giöse Begriffe in dem Maße, in dem sie sich als geeignet erweisen, die
Vielfalt religiöser Erfahrungen, die die religiösen Menschen entweder
selber machen oder von anderen glaubhaft bezeugt finden, auf ein cha-
rakteristisches Prinzip des göttlichen Handelns zurückzuführen und so
den Gott in dem, was er wirkt, wiederzuerkennen. Daß dies nicht im-
mer leicht ist und ein erhebliches Maß an Geduld und göttlichem Bei-
stand erfordert, kommt in der Bitte eines Kirchenliedes zum Ausdruck:
»Herr, halte uns in Deiner Huld und hilf, daß wir Dich mit Geduld in
Deinem Tun erkennen«.

Nun läßt sich zeigen: Vielfache Weisen, wie in der Sprache der
Religion von Gott gesprochen wird, bezeichnen Modi seiner befreien-
den Freiheit. »Freiheit, die frei macht« gehört zu den Unterscheidungs-
merkmalen, an denen erkannt werden kann, daß hier wirklich Gott und
nicht ein Dämon am Werke gewesen ist. So wird dieser Begriff zu
einem Kriterium, um diesen Gott von anderen, vermeintlichen »Göt-
tern« zu unterscheiden. »Jede Macht, die uns berauscht und bannt, ist
ein falscher Gott« (Gerhard Krüger).

»Freiheit, die frei macht« erscheint so als das »principium actu-
um«, also in einem an Aristoteles orientierten Sprachgebrauch als die-
jenige »göttliche Natur«, die den Übergang von Gottes Sein (seiner es-
sentia) zu seinem Wirken vermittelt. So erweist sich der Begriff
»Freiheit, die frei macht« als religiöser Gottesbegriff. Wird dieser Be-
griff dem Beter angeboten, der aus eigener Erfahrung weiß, was er tut,
wenn er »Gott« sagt, dann wird er darin den Gott wiedererkennen, von
dem und zu dem er spricht. So kann der Beter bestätigen: »Hoc est,
quod dico Deum.«

Vor anderen Begriffen, die dem Beter angeboten werden können,
um den Gott zu bezeichnen, auf den seine Verehrung sich bezieht, hat
dieser Begriff einen methodischen Vorteil. Es ist ein Begriff, der die
Unbegreiflichkeit Gottes nicht aufhebt, sondern deutet: Es ist die Frei-
heit Gottes, die es unmöglich macht, sein Wirken aus Gründen a priori
zu deduzieren. Und es ist ein Begriff, der es möglich macht, sich dem
unbegreiflichen Gott anzuvertrauen. Gott macht uns frei, weil Gottes
Vertrauen uns »etwas zutraut« (»commendat«): Nur gegen den, der
Gottes Aufträgen (seinen »mandata«) zu widerstehen versucht, wendet
Gottes Freiheit sich in der Form der Übermacht. Für die »Gerechten«
bewährt Gottes Freiheit sich als Freiheit, die frei macht.

Die nächste weiterführende Frage lautet dann: Leistet dieser reli-

172 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Unvermeidlich auftretende Widersprüche und ihre Auslegung

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139 - am 25.01.2026, 05:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


giöse Gottesbegriff nicht schon alles, was man von einem Gottesbegriff
erwarten kann? Ist es dann nicht überflüssig, noch nach einem philoso-
phischen Gottesbegriff zu suchen? Was kann von einem solchen spezi-
fisch philosophischen Gottesbegriff erwartet werden?

d) Was kann ein spezifisch philosophischer Begriff leisten,
wenn er als Gottesbegriff verwendet wird?

Ein philosophischer Begriff ist ein zunächst säkularer Begriff. Aber er
kann – trotz oder gerade wegen seiner säkularen Herkunft – einem
kritischen Selbstverständnis der Religion dienen, wenn er ihr den uni-
versalen Kontext zurückgibt, den sie beansprucht, den sie aber zu ver-
lieren droht, wo sie zu einem besonderen »Sektor« des menschlichen
Lebens geworden ist.

Religiöse Aussagen über Gott, »der gewirkt hat, was im Anfang
geschah und im Laufe der Zeit immer neu geschieht« oder »dessen Na-
me angerufen werden kann, auch wenn Himmel und Erde vergehen«,
stehen immer schon im Kontext eines umfassenden Verständnisses der
gesamten Erfahrungswirklichkeit. Dieser Kontext aber kann verloren-
gehen, wenn in einer Gesellschaft »Religion« als bloßer Sektor des ge-
sellschaftlichen und individuellen Lebens verstanden wird, der andere
Sektoren neben sich hat. Dann entsteht in dieser Gesellschaft der Ein-
druck, die Rede von Gott sei nur für die Religion bedeutsam, während
es auf anderen Feldern des Lebens notwendig ist, sich einer rein säku-
laren Sprache zu bedienen. Auch im Leben der Glaubenden selbst spielt
eine solche Religion nur noch auf einem begrenzten Sektor ihres Le-
bens eine Rolle, vor allem in Grenzsituationen, während für jene Frage,
deren Beantwortung unseren Alltag bestimmt, religiöse Kriterien
kaum noch herangezogen werden.

Nun hat nicht nur die Religion, sondern auch die Philosophie es
mit dem »Seienden als solchem und im Ganzen« zu tun. Wenn daher
die Religion selber in dem Gott, von dem Philosophen sprechen, denje-
nigen wiedererkennt, auf den sie sich in spezifisch religiösen Akten der
Verehrung und der Verkündigung bezieht, dann eröffnet sich auch für
sie eine Möglichkeit, die universale, alle Lebensbereiche umfassende
Bedeutung der religiösen Rede von Gott zurückzugewinnen. Aber
wenn sich zeigen sollte, daß ein solches philosophisches Sprechen von
Gott möglich ist, dann hätte das ein Ergebnis, das auch der Philosophie

Erkennen als antwortendes Gestalten A 173

»Freiheit, die frei macht« und »Macht, die ermächtigt«

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139 - am 25.01.2026, 05:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zugute käme. Ein wichtiges Thema der Philosophie ist die Beschrei-
bung von Aufgaben, die die Vernunft dem Verstande stellt. Die Ziel-
vorstellungen von der Erfüllung dieser Aufgaben heißen »Ideen«. Die-
se Ideen können in den Verdacht geraten, realitätsferne Konstrukte der
Vernunft zu sein. Religion aber kann ihnen den Bezug zu Erfahrungen
zurückgeben: Was für die Vernunft eine bloße »Idee« ist, das ist für die
Religion lebendig erfahrene Gegenwart.

Dadurch treten Religion und Philosophie in ein Verhältnis gegen-
seitiger Auslegung. Es wird zu einem Bewährungskriterium für beide,
ob diese wechselseitige Auslegung gelingt. Die Frage, die sich daraus
ergibt, lautet freilich: Welche Art von philosophischen Begriffen ist
es, die als Gottesbegriffe verwendet werden können und dann das weit-
hin abgebrochene Gespräch zwischen der religiösen Botschaft und un-
serer säkularen Welt- und Selbsterfahrung neu zu vermitteln ver-
mögen?

e) »Et hoc est, quod omnes dicunt Deum«
oder: Der Begriff »Freiheit, die frei macht« als Thema des Dialogs
zwischen dem Glauben und der Philosophie

In meinem Vortrag »Sprechen Glaube, Philosophie und Theologie vom
selben Gott?« (veröffentlicht in: Philosophisch von Gott reden, Frei-
burg 2006) habe ich zunächst einige Ausschließungskriterien formu-
liert, an denen philosophische Gottesbegriffe gemessen werden müs-
sen, um zu entscheiden, ob ein philosophischer Begriff wirklich von
Gott und nicht von etwas anderem spricht. Dies aber, so hat sich erwie-
sen, muß sich daran zeigen, ob solche Begriffe von denen angeeignet
werden können, die aus eigener Erfahrung wissen, was es heißt, von
Gott zu sprechen.

Einige dieser Kriterien lauten:
• Wer nicht weiß, daß bei der Anrufung des Namens die Ehre Got-

tes und das Heil des Menschen und der Welt auf dem Spiele steht
und daß ein irregeleiteter Versuch, in die Korrelation mit Gott
einzutreten, Heil in Unheil verwandeln kann, weiß nicht, was er
tut, wenn er zu Gott und sekundär von Gott spricht.

• Wer nicht weiß, daß die Korrelation zwischen Gott und demMen-
schen auf Akten der göttlichen und menschlichen Freiheit beruht,

174 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Unvermeidlich auftretende Widersprüche und ihre Auslegung

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139 - am 25.01.2026, 05:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


spricht nicht vom selben Gott, von dem der biblische Glaube
spricht.

• Wer nicht weiß, daß die christliche Weise, zu Gott und von Gott
zu sprechen, auf der »eschatologischen Ansage der Stunde« be-
ruht, in der die Zeiten und mit ihnen Gesetz und Propheten »zur
Fülle gelangen«, hat nicht mehr vom selben Gott gesprochen, von
dem der christliche Glaube spricht.

Der hier vorgeschlagene Begriff – »Freiheit, die frei macht« – scheint
den genannten Kriterien besser zu entsprechen als die »klassischen«
Gottesbegriffe (esse subsistens oder ens perfectissimum).

Dieser Begriff trägt der Kontingenz der menschlichen Freiheit
Rechnung, die auf eine unverfügbare Freiheit Gottes verweist; darum
ist dieser Begriff offen für die Frage nach einer Geschichte des Verhält-
nisses zwischen Gott und den Menschen und für die weiterführende
Frage, ob diese Geschichte auf eine kommende »Fülle der Zeit« aus-
gerichtet ist.

Ein philosophischer Gottesbegriff, so wurde an früherer Stelle ge-
sagt, kann einem kritischen Selbstverständnis der Religion dienen,
wenn er ihr den universalen Kontext zurückgibt, den sie beansprucht,
den sie aber zu verlieren droht, wo sie zu einem bloßen »Sektor« des
menschlichen Lebens geworden ist. Dieses Merkmal trifft auf den Be-
griff der »freimachenden Freiheit« gerade dann zu, wenn er in dem hier
beschriebenen transzendentalphilosophischen Sinne gebraucht wird.
Denn wenn ohne das Verhältnis von »Befreiung des Subjekts aus sei-
nen Befangenheiten und Vorurteilen« und »Freisetzung des Objekts in
seinen Eigenstand« kein Wirkliches uns mit dem Anspruch auf Maß-
geblichkeit gegenübertreten kann, dann bestimmt jene Bedingung, von
der diese Weise der Begegnung abhängt, unsere gesamte Erfahrungs-
welt. Und wenn der religiöse Mensch in der so verstandenen »freima-
chenden Freiheit« den Gott wiedererkennt, den er verehrt, dann wird
ihm zugleich deutlich, daß dieser Gott nicht nur einen partiellen »Sek-
tor« seines Lebens bestimmt, sondern sein Dasein und seine Welt im
ganzen.

Zugleich aber ist ein solcher Gottesbegriff geeignet, die Religion
vor gewissen Ideologisierungen zu schützen, von denen sie immer wie-
der bedroht wird.

Das Vertrauen auf Gottes befreiende Freiheit läßt keinen Raum
für Beliebigkeit, die sich der Verbindlichkeit unseres sittlichen Auf-

Erkennen als antwortendes Gestalten A 175

»Freiheit, die frei macht« und »Macht, die ermächtigt«

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139 - am 25.01.2026, 05:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


trags durch Berufung auf die Gnade Gottes entziehen will. Denn dieses
Vertrauen richtet sich auf einen Gott, der uns die Erfüllung seines Auf-
trages zugleich zutraut und anvertraut: des Auftrages, unserWelt so zu
gestalten, daß Gottes befreiendes Wirken in ihr unverstellt erfahrbar
werden kann.

Der Dienst an Gottes befreiender Freiheit rechtfertigt keinen
menschlichen Herrschaftsanspruch als »Mittel zu einer kommenden
Freiheit« und deshalb keine »provisorische Diktatur der Befreier«.
Menschliche Befreiung bewirkt nicht die »wahre« Freiheit, sondern
kann immer nur auf je neue Weise erfahrbar machen, was die befrei-
ende Freiheit Gottes immer schon an unserer gesamten Erfahrungs-
welt und speziell an uns Menschen gewirkt hat.

Die Berufung auf Gottes befreiende Freiheit rechtfertigt auch kein
Verbot von theoretischer Kritik und praktischem Widerstand gegen
menschliche Befreiungsprogramme. Wer sich das Bewußtsein dafür
bewahrt, daß alle von Menschen bewirkte Befreiung bloßer, aber auch
wirklicher Ektypus der befreienden Freiheit Gottes ist, bewahrt alles
menschliche Wirken vor dem immer neuen Umschlag von Anmaßung
in Verzweiflung.

Auf solche Weise leitet der philosophische Begriff den Glauben
dazu an, die Spuren von Gottes freimachender Freiheit, von der die
Glaubenszeugnisse sprechen, überall dort freizulegen, wo sich uns
überhaupt etwas zeigt und nicht vielmehr nichts. So wird deutlich,
daß die Botschaft nicht eine »religiöse Sonderwelt« beschreibt, sondern
auch die profane Erfahrungswelt zu deuten vermag.

Die Botschaft des Glaubens ihrerseits bezeugt der Philosophie, daß
der Gott, den der Philosoph nur postulieren kann, sich in Ereignissen
manifestiert hat, die zu Inhalten der religiösen Erfahrung geworden
sind.

Auf die einleitend gestellte Frage »Freiheit, die frei macht – ein
Gottesbegriff?« kann nun die Antwort gegeben werden: Ja – ein solcher
Begriff kann ein philosophischer Gottesbegriff werden. Und es ist eine
weiterentwickelte Transzendentalphilosophie, die ihm diese Bedeutung
verleiht.

176 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Unvermeidlich auftretende Widersprüche und ihre Auslegung

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139 - am 25.01.2026, 05:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Zur Geschichte des Begriffs »Dialektik«
	a) Platons Dialektikverständnis
	b) Dialektik bei den mittelalterlichen Aristotelikern
	c) Kants Dialektikverständnis
	d) Hegels Dialektikverständnis

	2. Eine vergleichende Rückschau und ein Vorschlag eines neuen Verständnisses von Dialektik
	a) Der leitende Gesichtspunkt des Vergleichs von »Sein« und »Erscheinen«
	b) Sein und Erscheinen – Deutungen ihrer Differenz und Beziehung
	c) Weiterführende Fragen und ein neuer Vorschlag

	3. Ein neues Verständnis der Dialektik
	a) Die Dialektik der Wahrnehmung
	b) Die Dialektik des Begreifens
	c) Die Dialektik der Ideen
	d) Ein Beispiel und was es lehrt

	4. Ideen als Zielvorstellungen von der Erfüllung der Aufgaben der Vernunft: drei Schritte zur Erkenntnis ihrer Dialektik
	a) Erster Schritt: Eine Erfahrung: Alles Gegebene verwandelt sich in Aufgegebenes
	b) Eine Frage: Welcher Aufgabe stellt sich die Vernunft?
	c) Zweiter Schritt: Alle Aufgaben der Vernunft zielen auf eine neues Gegebensein der Gegenstände ab
	d) Eine Folgerung: Alles Ordnen und Gestalten dient der Öffnung eines Begegnungsraums, der eine zukunftsoffene Geschichte möglich macht
	e) Dritter Schritt: Das Subjekt ist bei der Erfüllung seiner Aufgaben einer radikalen Selbstgefährdung ausgesetzt, die nur im Lichte des Gottespostulats überwunden werden kann
	f) Das Gottespostulat und seine neue Gestalt

	5. »Freiheit, die frei macht« und »Macht, die ermächtigt«: Wesenseigenschaften Gottes im Kontext einer neu verstandenen Postulatenlehre
	a) Zur Problemlage
	b) Freiheit, die frei macht – ein transzendentalphilosophischer Gottesbegriff
	c) »Freiheit, die frei macht« – ein religiöser Gottesbegriff
	d) Was kann ein spezifisch philosophischer Begriff leisten, wenn er als Gottesbegriff verwendet wird?
	e) »Et hoc est, quod omnes dicunt Deum« oder: Der Begriff »Freiheit, die frei macht« als Thema des Dialogs zwischen dem Glauben und der Philosophie


