IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen

4. »Ja, haben denn unsere Vorfahren alles falsch gemacht?«>" - Die
Perspektive der kritisierten Gemeindereligiositat

In den vorangegangenen Kapiteln habe ich die Kimpfe im islamischen Feld als
Kampfe um Deutungsmacht und wahren Islam anhand der verhandelten Themen
Vernunft, Reflexion, Verstehen und (Koran-)Wissen auf der einen Seite und Nach-
ahmung, Koranrezitation und Bindung an islamische Traditionen auf der anderen
Seite dargelegt. Dabei ist deutlich geworden, dass die Haltungen der religitsen Ak-
teur*innen die Bewertung des religiésen Kapitals erheblich strukturieren und die
Zuweisung von symbolischem Kapital an bestimmtes religioses Kapital davon ab-
hingt, inwiefern den einzelnen Themen religioser und sozialer Sinn zugesprochen
wird. Doch nicht nur religiéses Kapital ist als wirkmachtig in den Kimpfen anzuse-
hen. Es muss gefragt werden, welchen Bezug soziale, kulturelle und 6konomische
Kapitale der religiésen Akteur*innen zu den von ihnen ausgebildeten bestimmten
religiésen Haltungen, Wahrnehmungen und Handlungen haben. Kénnen anhand
dessen auch bestimmte Positionen der religiésen Akteur*innen im Feld identifi-
ziert werden und was sagt dies tiber die Stellung von islamischem Wissen im All-
gemeinen im Feld aus? Um diese Fragen anzugehen, soll der Analysestrang, der
akteursspezifisch den religiésen und sozialen Sinn der jeweiligen religiosen Hal-
tungen und Dispositionen in den Blick nimmt, vertieft werden und dieses den ha-
bituellen Dispositionen der religiosen Akteur*innen gegeniibergestellt werden.
Die Forschungsliteratur hat die oben beschriebenen Konflikte hiufig als Kon-
flikte zwischen einer reflektiert-rationalen, formalistisch-orthodoxen und magischen Re-
ligiositit analysiert. Diese Idealtypen mogen angemessen sein. Aber hiufig wird
in diesen Analysen ein unmittelbarer Bezug zu generationalen Dimensionen her-
gestellt: Wihrend junge Muslim*innen moderner und damit reflektiert-rationaler
in ihrer Religiositit wiren, seien dltere Muslim*innen eher formalistisch-orthodox
orientiert.”®® Zugleich wird damit auch ein Zusammenhang mit einem europai-
schen bzw. nichteuropiischen Zugang zu Religion konzipiert, in der Moderne mit
Europa assoziiert wird, wihrend die Heimat- und Bezugslinder von muslimischen
Immigrant*innen vormodern seien.?”” Dabei fillt auf, dass kulturelles und soziales
Kapital in einem sozialen Feld sehr wohl konkret betrachtet wird, um reflektiert-
rationale Religiositit zu erkliren,™® aber eben jene Kapitalarten ignoriert werden,
wenn es um deren Bedeutungen und Sinnzusammenhinge fiir formalistisch-or-
thodoxe und magische Religiositit geht. Die Aspekte Vernunft, Rationalitit und

315 Feldnotiz, sohbet zum Engelsglauben, 29.12.2013, Yunus-Emre-Moschee, Hafize: »Biz annele-
rimizden, anneannelerimizden boyle gérdiik. Hep mi yanhs yapmislar?«

316 Siehe z.B. zu diesen Beobachtungen: NOKEL 2002: 146-149 und NOKEL 2007: 74.

317 Vgl. kritisch hierzu PETER 2006a: 105-107.

318 Z.B. CEYLAN 2010: 110-126.

- 8M 14.02.2026, 06:43:5

349


https://doi.org/10.14361/9783839450451-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

350

Moscheeleben in Deutschland

Reflexion des Glaubens gehéren zu den hiufigsten Forderungen eines reformierten
und zeitgemifien Islams, wie sie in populdren Debatten als Merkmal von progres-
siven und aufgeklirten Muslim*innen thematisiert werden. Interessanterweise ist
es bisher nicht untersucht worden, wie Vernunft und Reflexion sowohl als Mit-
tel als auch als Ziel der pidagogischen Praxis in Moscheegemeinden in Deutsch-
land Anwendung findet, bzw. wie religiése Expert*innen tber solche theologisch-
praktische Kompetenzen verfiigen. Ganz im Gegenteil existiert die Vorstellung vom
Mangel an Vernunft und Reflexion in Moscheepraktiken.*” In der Typologie-basier-
ten Untersuchung des Soziologen und Religionspidagogen Rauf CEYLAN machen
Imame, die Vernunft und Reflexion betonen, iiber 15 % aller Imame in Deutsch-
land aus.?*® Nach CEYLAN versuchen diese »intellektuell-offensiven Imamex, die
einen idealisierten Islam reprisentieren, die Religion von Volksglauben und ihrer
! CEYLANS Sym-
pathien liegen offensichtlich bei diesem Typ von Imamen, deren Positionen in Mo-

Ansicht nach veralteten religiésen Interpretationen zu befreien.

scheen recht instabil und unbequem seien, weil sie sowohl mit Widerstinden der
Vorstinde als auch der Gemeindemitglieder konfrontiert seien. Um dies zu er-
kliren, tendiert CEYLAN zur Einschitzung, dass das niedrige intellektuelle Niveau
und eine gewisse bildungsferne soziale Struktur der ersten Generation muslimi-
scher Immigrant*innen als Schliisselelemente anzusehen seien.**” Wie dieses so-
ziale Kapital mit religioser Bildung, Autoritit und religioser Macht verwoben ist,
ist aufgrund der mangelnden Entschliisselung der religiosen Bediirfnisse von mus-
limischen Nicht-Expertinnen noch nicht zufriedenstellend gel6st. Hier mochte ich
daher eine Kapital-basierte Analyse prisentieren. Es soll dargelegt werden, wie der
Umgang der Menschen mit den Angeboten und Erwartungen in den Moscheege-
meinden mit ihrer fiir sie sinngebenden Religiositit zusammenhingt.

In der Krise: Heimat des Religidsen, Heilserwartung und religidser Sinn

Sowohl in der Yunus-Emre-Moschee als auch in der Altstadt-Moschee gibt es re-
ligiose Akteur*innen, die die Art, wie sie bisher ihre Religion verstanden haben,
nicht reduzieren lassen wollen auf Tradition ohne Sinn und Zweck: Der Einwand
eines Gemeindemitglieds »Ja, haben denn unsere Vorfahren alles falsch gemacht?
Das muss doch auch irgendwie sinnvoll gewesen sein!« verweist darauf, dass die af-
fektiv angenommene Heimat des Religiosen durch die von den Eltern iibermittelte
religiése Praxis als durchaus sinngebend gedacht wird. Daran wollen und kénnen
sie ankniipfen. Dies stellt fiir sie eine autoritative Quelle dar. Das, was von Kriti-
ker*innen als »angeblich wahr, als »vernunftlos«, »als primitiv« und/oder »ober-

319 Siehe z.B. ALACACIOCLU 1999a: 263-264, CEYLAN 2008: 143-144.
320 Vgl. CEYLAN 2010: 111.

321 Vgl. CEYLAN 2010: 110-126.

322 Vgl. CEYLAN 2010: 121-126.

- 8M 14.02.2026, 06:43:5


https://doi.org/10.14361/9783839450451-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen

flichlich« diffamiert wird, wird von ihnen selbst als aufrechtzuerhaltende Bindung
an die Religion der Miitter, Viter, GroReltern, Vorfahren, also an eine Geschichte
beansprucht und sie stellen somit eine Beziehung zu sich selbst her. Die Vorstel-
lungswelten und Glaubenspraktiken der Eltern in Frage zu stellen, bedeutet, die
Heimat des Religiosen in Frage zu stellen, religios heimatlos zu werden und/oder
ihn verlagern zu miissen. Das riittelt an der Verbundenheit mit der eigenen Ge-
schichte im Allgemeinen und im Migrationskontext im Besonderen an der Bindung
an den tatsichlichen und imaginierten Sozialisationsort (sei es Marokko, Tiirkei
oder Syrien). Diese Einschrinkung - tatsichlich und imaginiert — verweist darauf,
dass es keine Rolle spielt, wo der/die Einzelne tatsichlich sozialisiert wurde. Durch
die Imagination sind diese Linder nach Deutschland verlagert worden, was inner-
halb des eigenen sozialen Milieus zuallererst sprachlich, aber auch durch emotio-
nale Bindung, verwandtschaftliche Beziehungen, die Riickkehroption, die Teilhabe
an der jeweiligen Offentlichkeit und dem Konsum tiirkischer bzw. arabischer Me-
dien, der Staatsbiirgerschaft sowie der Aufrechterhaltung mitgebrachter Normen
und Werte praktiziert wurde und wird.>*® Das heif3t freilich nicht, dass diese Men-
schen nur in diesem Imaginationsort gelebt haben oder leben und Deutschland
keine Rolle spielt. Gerade das deutsche Umfeld lisst die Imaginationsorte erst ent-
stehen. Der mit der Verlagerung der Heimat des Religiosen verbundene Aspekt der
Identitit soll hier aber nicht im Vordergrund stehen. Ich will hier eher auf den Zu-
sammenhang mit der genuinen Heilserwartung, die die Menschen emotional be-
ansprucht, aufmerksam machen: Denn es ist die Sorge um das Heil der Eltern und
ihre bisherigen Anstrengungen zur Heilserlangung, die die Menschen in hohem
Mafe emotional beanspruchen und emotional-religise Krisen auslosen. Mit der
Diffamierung bisheriger eigener religioser Praktiken, die sie von ihren Eltern iiber-
nommen haben, werden auch ihre bisherigen Anstrengungen zur Heilserlangung
infrage gestellt. Da die eigenen Eltern offensichtlich einen falschen Islam prakti-
ziert haben, kann ihnen das Heil verwehrt sein. Daher kénnen sie auch »nicht alles

323 In beiden Moscheen ist z.B. der Imaginationsort Turkei allgegenwartig u.a. durch Konsum
tiirkischer (TV-)Medien, Teilhabe an der tiirkischen Offentlichkeit, Uberlegungen zur Rick-
kehr und Investitionen in der Tirkei. Necmi iberlegte sich ganz konkret eine Rickkehr in
die Tiirkei sobald sein Sohn in die Schule kime (er hatte in seiner Heimatstadt schon meh-
rere Wohnungen und ein Geschift). Hinzu ist der Zuzug aus der Tiirkei nicht abgebrochen,
da Studierende und/oder Familienangehorige nach Deutschland ziehen. Des Weiteren ist
mit den nicht dauerhaft hier lebenden Prediger*innen und anderen religiésen Expert*innen
auch der Austausch zwischen der Tiirkei und Deutschland weiterhin gesichert. In der tirki-
schen Community spielen auch tiirkische Feiertage wie der Tag der Gefallenen am 18. Marz
[1915, Schlacht von Canakkale], der tirkische Nationalfeiertag am 29. Oktober [1923, Griin-
dung der Republik] oder das Fest der nationalen Souveranitit und der Kinder am 23.April
[1922, Einberufung des Parlaments] eine wesentliche Rolle. Auch wenn in Moscheen nicht
alle Feiertage gedacht werden, im Kontext der tiirkischen Community sind diese Feiertage
im kulturellen Gedachtnis und ergo im Kalenderjahr prasent.

- 8M 14.02.2026, 06:43:5

351


https://doi.org/10.14361/9783839450451-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

352

Moscheeleben in Deutschland

falsch gemacht haben«, sonst ist ihnen das Heil nicht mehr gewiss. Dies deutet
auf Sorge und Angst um das Leben im Jenseits hin, die den Widerstand gegeniiber
den Unterweisungen der Kritiker*innen nihren. Die emotional-religiésen Krisen
bei den Betroffenen kénnen die Kritiker*innen aber offensichtlich nicht nachvoll-
ziehen und auch nicht bewiltigen helfen: Als wihrend eines sohbets Hafize in Tri-
nen ausbricht, weil Semra die Ehe einer muslimischen Frau mit einem Christen
kurz zuvor als anti-islamisch bewertet hatte, was direkt die Ehe der Teilnehme-
rin angreift und somit ihr Heil in Frage stellt®**, bleibt Semra zunichst stumm,
schaut Hafize ganz regungslos an und macht dann wieder mit ihren legalistischen
Ausfithrungen weiter, was aber der betroffenen Person nicht hilft.

Die Gegenwehr der Akteur*innen verdeutlicht genau den Wunsch, sich nicht
die eigene Uberzeugung von der Richtigkeit der eigenen Praxis nehmen zu las-
sen und diese lange inkorporierten Wissensbestinde nicht durch Neues ersetzen
zu miissen. Unter Druck geraten, rechtfertigen einige dieser Akteur*innen »ihren
Islam« als den Islam ihrer Eltern, den sie positiv aufladen. Diese Identifikation
geschieht trotz der Angriffe gegen den Islam ihrer Eltern, der als mangelhaft an-
gesehen wird. Die Anthropologin Nadia FADIL hat diese Haltung auch beobachtet:

»[...] among people of Muslim background, who either self-identify as secular
and/or are highly critical of what they experience as a turn to religious orthodoxy
within the community. In these stories, the s>traditional< Islam of the parents
does not so much appear as that which needs to be overcome, but it is rather
understood as a legacy that was maintained and cherished. And the figure of the
parents does not necessarily appear as a site of dis-identification but they, rather,

actively pay tribute to them.<#*

Allerdings betrachten sich diese Akteur*innen dezidiert als sikular sowie als kri-
tisch gegeniiber »revivalist religious tendencies they observed within the commu-
nity or even within their own families«.>*® FADIL beschreibt dementsprechend die-
se Haltung als eine positive Bezugnahme zum Islam der Eltern, indem dieser un-
ter liberalen Vorzeichen vereinnahmt wird.?*” Die Akteur*innen, mit denen ich zu
tun hatte, sind dagegen zum einen weit davon entfernt, sich selbst mit Labeln wie
sakular, liberal, progressiv oder konservativ markant zu beschreiben (was sie auf
Nachfrage moglicherweise getan hitten). Der andere Unterschied zu FabpiLs Fo-
kusgruppe ist, dass die Akteur*innen hier ihre Religiositit weiterentwickeln wol-

324 Feldnotiz, tafsir/tefsir-sohbet, 26.09.2014, Yunus-Emre-Moschee, Hafize: »Was soll ich denn
machen? Ich kann mich doch nicht nach 40 Jahren Ehe von meinem Ehemann trennen! Jetzt
da er pflegebediirftig ist.« [»Ne yapayim yani? 40 yil evliyiz. Kocamdan bosanamam ki! Uste-
lik bakima muhtag iken.«].

325 FADIL 2015: 83.

326 FADIL 2015: 86.

327 Vgl. FADIL 2015: 85.

- 8M 14.02.2026, 06:43:5


https://doi.org/10.14361/9783839450451-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen

len und von den Aktivititen der Kritiker*innen der Tradition profitieren. Denn
durch die verstirkte Aufmerksamkeit, die (Koran-)Wissen und vernunftbasierte
Religiositit durch die Verbinde und lokalen Moscheen erhalten, werden religise
Angebote entwickelt und bereitgestellt, die es so frither nicht gegeben hat.

Die Referenz auf den Islam der Eltern stellt genealogisch die Verbindung zur
Tradition her, was hier als ausgeprigte Linie fir richtigen Islam fungiert, nim-
lich der Islam, dem man Sinn zuschreibt. Es geht zwar auch darum, was normativ
richtig ist, also die Referenz auf islamische Normativitit anhand religiéser Quel-
len. »Ich habe gehort, dass [...]«, »Ist das im Islam so?«, »[...] So sagt man. Ist das
wahr?« oder »Der [Experte] sagt [...]. Gibt es das wirklich im Koran?« sind Frage-
vorlagen, die in sohbet-Runden oder zu anderen Gelegenheiten in Anwesenheit von
Expert*innen erdrtert werden. Die befragten Expert*innen werden durch das Be-
fragen zu Triger*innen von Autoritit erkoren. Und doch wird einer solchen Ant-
wort kein unbestechlicher Wahrheitsanspruch zugeschrieben, deren Inhalt ohne
Abstriche angenommen wiirde. Stattdessen ist zu beobachten, dass das Fragen und
Antwort-Erhalten einer Perspektive dient, die dann angenommen wird, wenn sie
in das religiose Bild passt oder diese bestitigt. Falls nicht, wird sie zu einer dis-
tinkten Meinung und Haltung unter Vielen, die angehdrt werden kann, aber nicht
unbedingte Autoritit aufweist. Nur weil die eigene Religiositit fiir einen selbst als
richtig erscheint, bedeutet das nicht, dass andere Islamvorstellungen als unwahr
oder falsch abgewertet oder abgelehnt werden miissten — aufler die dezidiert als
wahhabitisch und/oder salafistisch angesehenen, weil diese ihnen zu »steif/rigo-
ros« (tiirk. »kati«) erscheinen. Bis auf diese Ausnahme wird eine islamische Plura-
litat akzeptiert und doch subtil die Existenz einer einzigen islamischen Wahrheit
nicht negiert. Dies ist nur scheinbar ein Widerspruch. Es zeugt zum einen von ei-
ner toleranten Haltung, die desto mehr ausgebildet wird, umso mehr die eigene
Religiositit von Anderen in Frage gestellt wird. Zum anderen ist den Akteur*innen
die Vorstellung zueigen, dass nur Gott iiber den richtigen Weg Bescheid weif3.

Dabei ist der Widerstand gegen die Verkiindungen der Kritiker*innen rela-
tiv und dynamisch: Die Bewiltigung der ausgeldsten emotional-religiosen Krise
fokussiert zwar insbesondere die religiése Praxis der Eltern und der Vorfahren.
Doch sie versuchen auch die ausgelosten Dilemmata im Heilsgeschehen sinnge-
bend zu l6sen. Die Sorge nach dem Heil fihrt nicht zu radikalen Verinderungen
im Sinne einer Annahme des angebotenen verniinftigen Islams. Die Abwertung ihrer
bisherigen Religiositit fithrt bei einigen betroffenen Akteur*innen auch zu deren
Uberdenkung, jedoch nicht in der Weise, dass sie ihren Glauben und ihre Glau-
benspraxis so reflektierten, um dann zu einem vernunft- und wissensorientierten
wahren Glauben zu kommen, wie ihn sich die Kritiker*innen vorstellen. In die-
sem Sinne zehren die Akteur*innen wiederum aus der islamischen Tradition, um
den bisherigen Sinn ihrer Glaubenspraxis zu rechtfertigen: Sie geben beispielswei-
se islamische Erbauungserzihlungen aus der flmihal-Literatur wieder, in denen

- 8M 14.02.2026, 06:43:5

353


https://doi.org/10.14361/9783839450451-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3b4

Moscheeleben in Deutschland

Vernunft eine gewisse, positive Rolle spielt.’*® Bei einigen konnte ich beobachten,
dass das im Lauf des Lebens inkorporierte Wissen sich als bestindig zeigt und
sie sich dennoch eine neue Praxis einverleiben: Wenn sie Religion verbalisieren,
sprechen sie hiufig von Vernunft und Wissen, sie bringen Beispiele wie Religion
und Wissenschaft, was hier besonders als Naturwissenschaft gedacht wird, im Ein-
klang stiinden.*” Die Aufnahme dieses Narrativs deutet darauf hin, dass sie sich
mit dieser Frage auseinandersetzen. Ihre Erzihlungen wirken allerdings eklekti-
zistisch. Offensichtlich entzieht sich das kognitiv angenommene und verbalisierte
Verstindnis von Religion noch einer dispositionellen Inkorporierung, es muss noch

330 Erst dadurch kann sich der

seelisch/psychisch und kérperlich eingeiibt werden.
Sinn des jeweiligen Handelns entfalten. Das religiése Wissen der Menschen speist
sich eben nicht kontext-, emotions- und geschichtslos aus den normativen religio-
sen Quellen wie dem Koran. Die fiir den Einzelnen bedeutsamen sozialen Funk-
tionen und sinnstiftenden Elemente des Glaubens sowie die Habitualisierungen,
die kollektiv in bestimmten Milieus eingeiibt und entwickelt werden, ebenso wie
die Frage nach der Autoritit, die Texten, Gelehrten, Handlungen und Traditionen
attestiert werden, zeigen, dass normative Ausfithrungen zum islamischen Wissen
nicht immer pidagogisch eingesetzt werden konnen. Die Degradierung der bis-
herigen religiosen Erfahrungen als »Religion der Vorfahren« oder »Erfindung des
Menschen« hilft den Kritiker*innen nicht, einem anderen Verstindnis von Islam
zum Erfolg zu verhelfen. Stattdessen losen sie noch mehr Verwirrung aus, wie am
Beispiel von Hafize, einer Rentnerin, veranschaulicht werden soll:

Hafize, die auch mit einer wichtigen Funktion und Position im Moscheever-
ein betraut ist, bereitete sich im Sommer 2015 auf ihre Hadsch-Fahrt nach Mekka
und Medina vor. Bisher war sie in der Offentlichkeit unverschleiert gewesen, und
begann, ein Kopftuch zu tragen, um »mich fiir meine Zeit nach der Hadsch vor-
zubereiten«.®" Sie war sehr aufgeregt iiber diesen neuen Schritt in ihrem Leben

328 Feldnotiz, Kirmes, 29.06.2013, Yunus-Emre-Moschee.

329 Feldnotiz, Vortrag von Emine Senlikoglu, 07.03.2014, Yunus-Emre-Moschee, nach dem Vor-
trag. Feldnotiz, Tag der offenen Moschee, 03.10.2012, Yunus-Emre-Moschee. Natirlich muss
hier auch mitbedacht werden, dass ich auf einer 6ffentlichen Veranstaltung mit diesem The-
ma konfrontiert wurde, die dezidiert fiir positive Publicity gedacht war.

330 Vgl. MAHMOOD 2005: 54 und siehe weiter unten.

331 Feldnotiz, Frithstiick bei Hafize, 03.08.2015: »Haccdan sonrasina hazirlaniyorum.« Hafi-
ze iibte vor der Pilgerfahrt, das Kopftuch auch auRerhalb der Moschee in der Offentlichkeit
zu tragen, um sich daran zu gewdhnen und ihren Kleiderschrank dementsprechend neu zu
organisieren. Wie flexibel sie mit der Verschleierung umgeht, zeigt ihr Umgang mit ihren
Capri-Hosen, die ihre Beine nicht bis zum Knochel bedecken. Fiir Gott wire das nicht so wich-
tig, wennsie in ihrem Alter ein wenig Bein zeigen wiirde und es wire schade um das Geld, das
sie fiir diese Hosen ausgegeben hat, wenn sie diese nun nicht mehr tragen kénne, kommen-
tiert sie ihren Umgang, die aus der 6konomischen Notwendigkeit resultiert, im Rentenalter
zu sparen.

- 8M 14.02.2026, 06:43:5


https://doi.org/10.14361/9783839450451-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen

und war daher tiber die Kommentare der Religionsbeauftragten, die die Kandi-
dat*innen auf die Hadsch-Fahrt vorbereiteten, sehr verwirrt und auch verirgert.
Denn Semra, eine der Theolog*innen, hatte ihr mitgeteilt, dass eine Hadsch-Fahrt
nicht das Verhiillen erfordere. »Frauen verhiillen sich, nachdem sie zur Hadsch ge-
gangen sind. Das habe ich so kennengelernt. Ich verstehe die Frau Lehrerin nicht,
warum sie sich gegen Gottes Gebot ausspricht. Sie selbst ist doch verhiillt.«*** Ha-
fize denkt ganz offensichtlich, dass das Verhiillen des Kérpers zwar Gottes Gebot
ist, aber nicht immer eingehalten werden muss, so wie sie das ihr Leben lang ge-
tan hat. Aber sie weifd fiir sich, dass die Hadsch-Fahrt das Einhalten aller Gebote
Gottes bedeutet und sie sich daher spitestens mit ihrer Hadsch verhiillen wird.
Jetzt fiihlt sie sich bereit dafiir,>? daher ist sie mit der Reaktion von Semra nicht
zufrieden. Sie hatte auf deren volle Unterstiitzung gehofft — endlich hatte sie sich
fiir das Verhiillen entschieden. Aber stattdessen machte sie erneut die Erfahrung,
dass ihr islamisches Wissen als mangelhaft angesehen wird.

Das an anderer Stelle analysierte Verstindnis von reflektierter Religiositit gibt
einen Hinweis, was Semra gemeint hat: Die Verschleierung der Frau hat mit der
Pilgerfahrt an sich nichts zu tun. Vielmehr ist die Verschleierung eine Praxis, die
eine erwachsene Frau immer praktizieren sollte und nicht erst nach der Pilger-
fahrt. Die Pilgerfahrt wird bei Muslimen und Musliminnen wie Hafize dagegen
oft als Neubeginn interpretiert, womit die vorherigen Siinden bereut und obsolet
geworden sind.*** Mit der Pilgerfahrt beginnt somit ein ganz neues Leben, un-
ter anderem eben die Erfillung der Verschleierungspflicht. Die Intention der Ver-
schleierung sollte aber nach dem Verstindnis von Semra nicht sein, dass man das
Tuch nach einer bestimmten Handlung wie der Pilgerfahrt anlegt, weil man das
immer so erlebt hat und es gewissermaflen zur Pilgerfahrt dazu gehért, sondern
weil man die islamische Verschleierungspflicht reflektiert und sie fir richtig und
gut befunden hat. Dies sollte eben nicht am Ende des Lebens, sondern idealer-
weise schon in der Jugend geschehen. Die Haltung zur Verschleierung wie die von
Hafize ist nach Ansicht der Kritiker*innen eine Verschleierung, die nur der Form
nach islamisch ist, aber nicht dem Wesen nach. Denn die Verschleierung wird als
integraler Bestandteil einer ganzen Lebenssicht verstanden und mit der ethischen
und sittlichen Identitit verkniipft. Hafize dagegen iiberfrachtet die Verschleierung
nicht mit rein religiosen Bedeutungen. Stattdessen betrachtet sie sie lediglich als
Marker einer bestimmten Haltung nach einem Einschnitt in ihrem Leben, nim-
lich der als religiosen Einschnitt bezeichneten Hadsch-Fahrt. Wenn sie sagt, dass
bei ihnen in der Familie noch nie Alkohol getrunken und noch nie Schweinefleisch

332 Feldnotiz, Frithstiick bei Hafize, 03.08.2015: »Haccdan sonra kadinlar kapanir. Biz boyle
gorditk. Hoca hanim neden Allah’'in emrine karsi geliyor anlamiyorum. Kendisi de kapali.«

333 Feldnotiz, Frihstiick bei Hafize, 03.08.2015: »Kendimi hazir hissediyorum.«

334 Feldnotiz, Hadsch-Essen/Haci yemegi, 01.08.2015, Yunus-Emre-Moschee.

- 8M 14.02.2026, 06:43:5

355


https://doi.org/10.14361/9783839450451-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

356

Moscheeleben in Deutschland

gegessen wurde, sie die muslimischen Kinder der Nachbarschaft am Wochenende

33 macht sie auf zwei Elemente auf-

eingesammelt und zur Moschee gefahren habe,
merksam: zum einen, dass ihre Initiative, Kindern die Moschee niher zu bringen
und ihnen dort religiése Bildung angedeihen zu lassen, Bestandteil ihrer religiésen
Weltsicht ist und sich hier ihre ethische, sittliche und gemeinschaftliche Verant-
wortung zeigt und sie sich gleichzeitig an Gottes Speisegebote hilt. Zum anderen,
dass es nicht darauf ankommt, ob und was religiése Expert*innen fir richtige re-
ligiose Praxis halten, sondern ob sie ihrem eigenen religiosen Anspruch in ihrer
eigenen Lebenszeit geniigen konnte. Die Kritiker*innen scheinen das nicht zu ver-
stehen, und verhalten sich gegeniiber diesen Akteur*innen dann auch eher barsch.
Auch in Gesprichen mit mir haben sie oft kein gutes Wort iiber diese Akteur*innen
iibrig, denen sie ganz allgemein »Denkfaulheit«, »Opportunismus« und »Bequem-
lichkeit« vorwerfen. Meines Erachtens hat die Unfihigkeit der beiden Theolog*in-
nen, die von ihnen selbst ausgelosten emotional-religiésen Krisen in der Gemeinde
zu bewiltigen, im Laufe der Jahre zu groflem Unmut im Verhiltnis zwischen den
Expert*innen und der Gemeinde gefiihrt, der sich dann auch in anderen Dingen
niedergeschlagen hat. Denn es waren insbesondere Aktive in der Frauengruppe,
im Vorstand und die Moscheeginger*innen im Rentenalter, die sich in ihren Reli-
gionsverstindnissen angegriffen gefiihlt haben. Im Verlauf meiner Feldforschung
habe ich erlebt, wie das iiberschwenglich-positive Bild iiber die Theolog*innen zu
Beginn ihrer Dienstzeit (2012) am Ende ihrer Titigkeit (2015) der mir gegeniiber
unverhohlen offen dargebotenen Hoffnung auf deren baldige Versetzung gewichen
war. Auch der Imam der Moschee, Mahmut, schien die Gemeinde iiberaus gern zu
verlassen, die er in seinem letzten Interview mit mir (15.07.2015) recht offen als
»verstockt« und »unbelehrbar« beschrieben hat.*

Das Argument der »Verstocktheit«, »Unbelehrbarkeit«, »Bequemlichkeit« oder
»Denkfaulheit« verweist auf ein dezidiert rationales Verstindnis von Entscheidun-
gen in personlichen religiésen Angelegenheiten, die aber der Normativitit gentigen
miissen und nicht individuell gelést werden diirfen. Die rationale Ideologie sieht
den/die Akteur*in als vollkommen unabhingig handelnde/n Akteur*in an, der/die
jederzeit bewusste und vernunftgeleitete Entscheidungen trifft. Immanuel Kant
hat eben diese »Faulheit« als Ursache dessen betrachtet, warum Menschen selbst-
verschuldet unmiindig seien, und warum sie in dieser selbstverschuldeten Unmiin-

335 Feldnotiz, Friithstiick bei Hafize, 03.08.2015: »Bizim evimizde eskiden de hig alkol i¢ilmez,
domuz eti yenmezdi.« »Mahallenin ¢ocuklarini toplar, kendi arabamla camiye gétirirdiim.
Anneleri babalari ilgilenmezdi, bana giivenirlerdi.«

336 Interview, Mahmut, 15.07.2015, Yunus Emre-Moschee: »Umsonst habe ich mir jahrelang den
Mund fusselig geredet. [..] Wenn wir einen Nutzen gebracht haben, dann nur den Jugendli-
chen. [...] Aber Wissen ist nur dann gut, wenn man es erhalten will. Wenn man nicht hort, ist
es umsonst.« (»Bosa konustum ben burda yillardir. [...] Faydamiz dokunduysa genglere belki
dokunmustur. [...] Ama bilgi alinmak istenirse iyi olur, duyulmadigi zaman bosadir.«)

- 8M 14.02.2026, 06:43:5


https://doi.org/10.14361/9783839450451-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen

digkeit verharrten: weil es bequemer sei. Eben jene Kantsche Aufforderung sapere
aude wird von den Kritiker*innen wie Semra erwiinscht. Aber auch wenn Men-
schen denken, dass sie jederzeit rational handeln, hat diese Rationalitit ihre eigene
Handlungslogik. Rationalismus-geleitetes Handeln ist somit lediglich strukturie-
rend fir einen speziellen Habitus und nicht objektivierbar fiir jegliches Handeln,
insbesondere nicht fir religiose Bewusstwerdung, wie sie die Kritiker*innen den-
ken. MAHMOOD weist darauf hin, dass »[...] conscious deliberation is part and par-
cel of any pedagogical process, and contemporary discussions about it cannot be
understood simply as a shift from the unconscious enactment of tradition to a
critical reflection upon tradition [...J«.*’

Unter »pedagogical process« versteht MAHMOOD hier spezifisch, dass »[...] any
kind of skilled practice requires a certain amount of reflection and deliberation
on the specific mental and bodily exercises necessary for its acquisition«.*® Die
Uberlegungen von MAHMOOD deuten darauf hin, dass es nicht um ein Wollen oder
Konnen einer Reflexion der eigenen Religiositit auf vernunft- und wissensorientier-
ter Grundlage geht. Man muss bedenken, dass jegliche Reflexion abhingig ist von
»both the discursive conditions under which specific kinds of deliberation become
possible, and the practical task that an act of reflection is meant to accomplish«.**
Zwar konnen nicht die Moglichkeiten und Begrenzungen aller »diskursiven Be-
dingungenc, unter denen die Wissensproduktion im Moscheekontext abliuft, hier
weiter analysiert und in Beziehung zu den Akteur*innen gesetzt werden. Aber der
Gedankengang offenbart, dass das menschliche Handeln von mehr abhingt als von
Flei und Willen. Damit kommen wir zu den gruppenspezifischen sozialen, 6kono-
mischen und religiésen Kapitalen von Akteur*innen, die in ihrem inkorporierten
religiésen Habitus angegriffen werden. Darin zeigen sich die Konkordanzen, die
Aufschluss tiber ihren Habitus und ihre Positionen im Feld geben: Akteur*innen
wie Hafize haben Religion und religiése Praxis von ihren Eltern, Nachbar*innen,
Grof3eltern, Freund*innen, Tanten und Onkels, in Koranschulen und informellen
Gesprichen, durch Geselligkeiten und natiirlich auch durch Moscheebesuche er-
fahren. Diese Akteur*innen zeichnen sich dadurch aus, dass sie in ihrer religiésen
und schulischen Bildung, sowie in ihrem Berufsleben und in ihrer Freizeit wenig
intellektuell gefordert waren. Meist sind sie in dorflichen oder kleinbiirgerlichen
Strukturen in der Tiirkei oder in Deutschland primir sozialisiert worden, die Ein-
wanderer*innen unter ihnen sind als Gastarbeiterkinder oder durch Heirat nach
Deutschland gekommen. Fiir sie driickt die religiése Pflichterfullung (Ritualgebet,
Fasten) das Ideal der Religiositit aus, auch wenn sie diese haufig nicht erfiillen kon-

337 MAHMOOD 2005: 54.
338  MAHMOOD 2005: 54.
339 MAHMOOD 2005: 54.

- 8M 14.02.2026, 06:43:5

357


https://doi.org/10.14361/9783839450451-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

358

Moscheeleben in Deutschland

nen.**

Alltagsrelevant sind sowohl ihre sozialen Taten in ihrer religiésen Gemein-
schaft, Nachbarschaft, ethnischen Community und Stadt als auch eine bestimmte
Art von Frommigkeit, wie ich sie oben anhand der Koranrezitationspraxis analy-
siert habe. Mehrheitlich haben sie erst in den letzten Jahren — unter Anleitung von
Expert*innen — den Koran am Text lesen und rezitieren gelernt (ohne Hochara-
bischkenntnisse zu erwerben), wobei sie schon als Kinder einige Suren auswendig
gelernt und frith schon bestimmte religiése Praxen inkorporiert haben. Uber ihr
umfangreiches lmihal-Wissen hinaus, haben sie in Bezug auf islamisches Wissen
ein Gefiihl fiir goings without sayings. Ihr islamisches Wissen ist in der Regel geformt
durch informelle religiése Bildung in verschiedenen religiésen Selbstorganisatio-
nen: durch Predigten selbsterklirter Imame ohne formale religiose Ausbildung (so
genannte Arbeiterimame), informelle Erfahrungen in Kindheit und Jugend, Ho-
rensagen und durch formalistische religiése Aufklirung im TV. Personenbezogene
Lehrer*innen sind im Laufe des Lebens durch Objekte begleitet worden: Akteur*in-
nen wie Hafize konsumieren religiése Themen im TV und auf YouTube, bestellen
sich islamische Literatur und Filme u.w., diskutieren mit anderen Musliminnen,
surfen im Internet, kommen auf sohbet-Veranstaltungen in die Moscheen und ho-
ren sich Predigten an.

Die Forschungstendenz, die vielfiltigen Moglichkeiten des religiosen Wissens-
erwerbs durch unterschiedliche Medien und die Diskutabilitit des Wissens als
Zeichen von Individualismus zu deuten, geht davon aus, dass der eigenstindige
Erwerb von Wissen, ihre Distribution und der Umstand, dass die Menschen dar-
uber diskutieren, Autoritit hinterfragen und das individuelle Finden von Religio-
sitit bestirken wiirde.** Dieser These nach loten Individuen prozessual die Be-
ziehung zwischen Modernitit und Tradition, externer Autoritit und individueller
Autonomie aus — dabei wird ein solcher Modernisierungsschub von Muslim*innen
durch das vis-a-vis mit Europa identifiziert, was implizit bedeutet, dass in den
Herkunftsgesellschaften ein solcher moderner Einfluss nicht vorhanden war. Der
Vorstellung von Modernisierung durch Individualisierung entspricht auch die Be-
tonung des soziologisch relevanten Unterschieds zwischen urbanen Nachbarschaf-
ten und lindlicher Gegend, die sich als solche in Herkunftsgesellschaften bestim-
mend fiir den Individualisierungsschub verantwortlich zeichnen. Doch zum einen
muss auch individuelle Religiositit derart betrachtet werden, dass diese einem kol-
lektiv geteilten Habitus entspringt. Zum anderen ist die Individualisierungsthese
- vermengt mit der ihr inne wohnenden Modernisierung — strikt linear und te-
leologisch gedacht. Sie verkennt, dass individuelle Aneignungsprozesse trotz aller
Kollektivititen und Normativititen auch denjenigen Akteur*innen eingeschrieben
sind, die dies nicht rational-reflektiert vor sich her tragen. Eine eigene Meinung

340 Vgl. zu dieser idealisierten Religiositit auch TAs 2005.
341 Vgl. JACOBSEN 2010: 225-230.

- 8M 14.02.2026, 06:43:5


https://doi.org/10.14361/9783839450451-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen

auszubilden bzw. ein eigenes Verstindnis von Religiositit auf Grundlage von indi-
viduellem Erwerb islamischen Wissens zu haben, bedeutet nicht, religiose Norma-
tivititen und Autorititen per se zu hinterfragen, sondern diese auch als legitime
Formen im islamischen Diskurs zu akzeptieren. Die Vielfalt von Aussagen zu dem,
was islamisch giiltig ist oder nicht, bedeutet nicht, dass eine letztmogliche Wahr-
heit ausgeschlossen wird, aber auch nicht, dass nur eine davon tatsichlich wahr
sein muss. Zugleich signalisiert die personliche Anstrengung, aus der Vielfalt der
Aussagen eine individuelle Religiositit auszubilden, nicht, dass die eigene Religio-
sitdt von der Vorstellung von Normativititen bestimmten kollektiven Formen der
Religion vollkommen losgeldst sei. Stattdessen ist zu beobachten, dass die religio-
sen Akteur*innen zwar tatsichlich auf religiose Autorititen wie Imame, Biicher,
Rechtsschulen oder allgemein Traditionen verweisen konnen, aber gleichzeitig ei-
ne durchaus kreative, flexible, reflektierte und normabweichende Glaubenspraxis
pflegen und formulieren. Das muss sich auch gar nicht gegenseitig ausschlieRen.
Die religiésen Bediirfnisse integrieren beide Haltungen: die Absicherung des Glau-
bens und der Glaubenspraxis durch anerkannte Autorititen und Akteur*innen bei
gleichzeitiger Nihe zu Flexibilitit und Neuerung.

Akteur*innen wie Hafize verfolgen in der Regel 6ffentliche Debatten um Reli-
gion und ihre Stellung gerade im tiirkischen Kontext oder zumindest sind sie da-
von tangiert, auch wenn sie nicht alle Diskussionsstringe kennen. Teilweise sind
sie versiert in offentlichen Debatten in Deutschland, wobei hier islamrelevante,
auslidnder- bzw. integrationspolitische, tiirkeibezogene, aber auch die soziale Lage
wie Armut und Wirtschaftsentwicklung betreffende Themen dominieren: In Pau-
sengesprachen wihrend moscheelicher Veranstaltungen, zuhause oder bei ande-
ren geselligen Moglichkeiten sprechen sie iiber Rentenfragen, Krankenversiche-
rungen, Entwicklung der Industrie, insbesondere iiber die Verlegung von Fabri-
ken ins Ausland und die damit einhergehende Rationalisierung im Personal sowie
die Praxis der Zeitarbeit und Leiharbeit. Es kommen zudem Narrative aus den
Diskussionen u.a. um >Laizismus« (laiklik), »Kopftuch-Frage« (Tiirban meselesi), >re-
ligiose Ordenc (tarikatlar), um den 11. September und die 6ffentliche Identifizie-
rung des Islams als Terrorreligion sowie um die starke Polarisierung zwischen ei-
nem islamischen und einem laizistisch-kemalistischen Lager, die insbesondere in
der letzten Dekade in der Tiirkei und in der tiirkischen Community in Deutschland
immer stirker zu Tage getreten ist, auf. Wie oben schon beschrieben, sind die tat-
sachlichen Lebenserfahrungen der Akteur*innen in der Tiirkei gering oder liegen
weit zuriick. IThr Tirkisch ist hiufig dialektal und umgangssprachlich, komplexe
Gehalte driicken sie in einem deutsch-tiirkischen Sprachenmix aus. Um 6ffentli-
che Debatten aus erster Hand verfolgen zu kénnen, braucht es Deutschkenntnisse.
Was diese angeht, bestehen immense Unterschiede zwischen den Gliubigen: Die
jingeren Akteur*innen aus dieser Akteursgruppe verfiigen iiber gute bis mittlere
Deutschkenntnisse, die sie durch ihre primire Sozialisation in Deutschland er-

- 8M 14.02.2026, 06:43:5

359


https://doi.org/10.14361/9783839450451-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

360

Moscheeleben in Deutschland

worben haben. Bei den ilteren Akteur*innen dagegen hingen die Deutschsprach-
kenntnisse von ihrem sozialen und beruflichen Leben ab: Berufstitige verfiigen
in der Regel iiber mittlere alltagsrelevante Kenntnisse, die sie auf der Arbeit oder
zum Besuch von deutschsprachigen Arzten oder Amtern befihigen. Akteur*innen,
die kaum Deutsch sprechen, aber verstehen kénnen — sowohl Minner als auch
Frauen — waren entweder seltener berufstitig oder haben Deutsch auch beruflich
kaum gebraucht. Die Diskrepanz zwischen diesen Akteur*innen und den religis-
sen Expert*innen bzw. den Kritiker*innen der Tradition ist insbesondere auf der
Ebene des Bildungskapitals zu verorten. Zwar genief3t Bildung bei dieser Akteurs-
gruppe einen gewissen Wert, allerdings ist die Bildungsaspiration beispielsweise
von Mahmut und Semra ungleich hoher: So erzihlte mir Semra, dass sie sich dar-
um gekiimmert habe, dass ihre 4jihrige Tochter Einzelunterricht in Deutsch be-
kommt, obwohl sie weif3, dass sie in 2-3 Jahren wieder in die Tiirkei zuriickgehen
werden. Aber die Chance, eine Sprache zu erlernen, wollte sie ihrer Tochter nicht
vorenthalten. Aber kaum einer der Eltern, die doch ihr ganzes Leben in Deutsch-
land leben wiirden, wiirde sich um die schulische Bildung ihrer Kinder kiimmern.
Und so verhielten diese sich auch, wenn es um die religiése Bildung und Erzie-
hung ihrer Kinder gehe.>** Besonders regte sich Semra iiber eine Mutter auf, die
die Hocas darum gebeten hitte, den Beginn der Wochenend-Koranschule auf 11
Uhr zu verschieben. Die Wochenenden seien die einzigen Tage, an denen sie zu
etwas Schlaf kime, da sie unter der Woche viel und schwer arbeite. Dieser Wunsch
wird von Semra allerdings als Desinteresse an der Bildung des eigenen Kindes ein-
gestuft: »Was denn nun, [der Unterricht] fingt nicht um neun an, nicht um acht.
Um zehn Uhr! Und sogar das verpassen sie.«<*** Semra verkennt hier offenbar die
sozial schwierige und die so genannte bildungsferne Situation der hiesigen Eltern
und ibertrigt ihre eigene Bildungsaspiration auf diese.

Das Gefille zwischen den religiosen Akteur*innen ist auch ein sozialriumli-
cher: die religiosen Expert*innen kommen aus dem tatsichlichen Ort Tiirkei und
gebirden sich teilweise so, dass sie in vielen substantiell wichtigen Dingen, die
die Tiirkei betreffen, es besser wissen als die hiesigen »>in die Fremde Gegangenen<
(gurbetgiler) und teilweise auch schon >Verdeutschtenc« (almanlasanlar). Tiirkisch ist
neben der Schriftsprache Hocharabisch ihre allein genutzte Sprache (wobei Semra
auch ein wenig Arabisch spricht), sie sind sprachlich versierter, haben akademische
Bildung genossen und stehen in sozial-6konomisch besseren Verhiltnissen als die

342 Feldnotiz, Kinder-Koranschule, 09.06.2013, Yunus-Emre-Moschee. Auch CEYLAN stellt in sei-
ner Studie fest, dass die Eltern den Lernprozess ihrer Kinder hdufig nicht begleiten (vgl. Cey-
LAN 2008: 61-65).

343 Feldnotiz, Kinder-Koranschule, 21.12.2013, Yunus-Emre-Moschee, Semra: »Ne yani! Saat do-
kuz degil, sekiz degil. Saat 10'da basliyoruz, ona bile yetisemiyorlar.«

- 8M 14.02.2026, 06:43:5


https://doi.org/10.14361/9783839450451-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen

Gemeindemitglieder, die zumeist in der Arbeiterklasse zu verorten sind. Die Ex-
pert*innen kennen sich naturgemif} detailliert mit der islamischen Religion aus,
konnen zu allen Gelegenheiten aus dem Koran und aus der Sunna zitieren. Als Be-
amt*innen des tiirkischen Staates haben sie einen Habitus, der zwischen dem Ver-
stindnis, »Angehorige einer staatlichen Obrigkeit« (»devletin bagl bir kuluyum«)
zu sein und dem Verstindnis, dem »Volk zu dienen« (»halka hizmet«) oszilliert.

Offen herausgefordert werden die Expert*innen und andere Kritiker*innen al-
lerdings nur von denjenigen Akteur*innen, denen symbolisches Kapital zugewie-
sen wird — teilweise nur von anderen Nicht-Expert*innen in der Gemeinde, teil-
weise auch von den Theolog*innen: Hohe Vernetzung im tiirkisch-muslimischen
Milieu, also die Bekanntheit in der Community, sicherer Umgang in deutschspra-
chigen Milieus, erfolgreiche Erwerbsarbeit, sozio-okonomischer Status (z.B. Ei-
gentumswohnung, neues Auto), in den Augen der Gemeinde anstindige Verheira-
tung der eigenen Kinder und/oder die Ermdéglichung einer guten Bildung fiir die
Kinder beispielsweise zeigen das Werden des symbolischen Kapitals. Die eigene
religiose Bildung kénnen sie dagegen nicht symbolisch fruchtbar machen. Gegen
das theologisch fundierte, koranbasierte Wissen der Theolog*innen unterliegen sie
argumentativ, auch wenn sie ein umfangreiches flmihal-Wissen vorweisen kénnen.
Selbst iltere Kritiker*innen mit von der Gemeinschaft als unislamisches Handeln
angesehener Lebensgeschichte (z.B. Heirat einer Muslimin mit einem Christen
oder zuriickliegender Alkoholkonsum) kénnen gerade auch daraus symbolisches
Kapital gewinnen: Indem ihnen das Engagement in der Moschee fiir die religise
Sache trotz dieser vergangenen unislamischen Handlungen in der Gemeinde hoch
angerechnet wird. Die Expert*innen sind — was gegenwirtige Sindhaftigkeit an-
geht — allerdings nicht so tolerant, auch nicht, wenn es um den Erhalt der reli-
giosen Selbstorganisation geht: Der schon an anderer Stelle beschriebene Fall, Ge-
winne aus Gliicksspiel als Spenden fiir die Moschee anzunehmen, zeigt dies auf.>*
Wihrend sie dies aufislamisch-legalistischer Grundlage ablehnen, argumentierten
Gemeindemitglieder, dass der Erhalt der Moschee, in der Handlungen fiir Gottes
Wohlgefallen getitigt werden, durch eine Spende eines Gliickspielbetreibers ge-
sichert werde und dies somit iiber dem verbotenen Gliicksspiel stehe. Wihrend
der Gemeindevorstand, der ja konkret mit der Aufrechterhaltung der selbstfinan-
zierten Moschee betraut ist, sein Handeln islamisch flexibel auslegt, bleiben den
Expert*innen die 6konomischen Zwinge der Gemeinde fremd und sehen dies als
Ausdruck einer >Verdeutschung« der »in die Fremde gegangenen«. Insgesamt kom-
men diese Akteur*innen und die Expert*innen sowohl auf der Ebene der Schemata
ihrer Wahrnehmung und Urteilsfindung als auch auf der Ebene ihres Handelns, die
konkret ihre Positionen im Feld betrifft, nicht auf eine Linie.

344 Siehe Abschnitt I, Kap. 1.

- 8M 14.02.2026, 06:43:5

361


https://doi.org/10.14361/9783839450451-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

362

Moscheeleben in Deutschland

Jiingere Akteur*innen aus dieser Akteursgruppe kénnen mit diesem Habitus
der Expert*innen eher umgehen: Sie lehnen die Zuschreibung als >in die Fremde
gegangenenc« (Gurbetgi) zwar ab, dies transportiert fiir sie aber keinen pejorativen
Bezug: Als in Deutschland sozialisierte Personen haben sie tatsichlich wenig Bezug
zu den Wirklichkeiten in der Tiirkei und beanspruchen auch nicht, dass sie im Ver-
gleich zu den Alteren aus der Gemeinde oder zu den aus der Tiirkei stammenden
Expert*innen, eine Identitit haben, die immer noch voll und ganz Tiirkisch sei. Th-
re Identitit als Deutsch-Tiirk “innen, muslimische Deutsche oder deutsche Muslim*innen
bewahrt sie davor, in die Anerkennungskidmpfe zwischen den so genannten Gurbet-
¢i oder Almanci (>die nach Deutschland ausgewanderten Arbeiter*innen<) und den
wahren Turk*innen zu geraten. Dagegen wollen sich gerade iltere Gemeindemit-
glieder nicht auf die Identitit Gurbefgi verengt wissen. Sie wehren sich gegen die-
sen Ausschluss aus der Gemeinschaft der Tirk*innen und gleichzeitig entspringt
diesem Spannungsfeld eine symbolische Aufwertung ihres kulturellen Kapitals als
in Deutschland beheimatete Tirk*innen: Als Semra in einem Gruppengesprich
erwihnte, dass sie froh sei, bald wieder in die Tiirkei zu kehren, weil es dort si-
cherer sei als in Deutschland, sprachen sich anwesende dltere Frauen und Minner
sogleich gegen diese Vorstellung aus. Eine Frau verdeutlichte an einem Beispiel,
dass sie sich in der Tiirkei viel unsicherer fiithle als in Deutschland, wo sie seit 30
Jahren im Dunkeln zu ihrer Arbeitsschicht gehen wiirde und noch nie das Gefiihl
von Unsicherheit hatte. Ein Mann begann sogleich die Vorziige Deutschlands ge-
geniiber der Tiirkei zu betonen: Krankenwagen kimen sogleich, Gerichtsverfahren
seien gerecht, Korruption sei nicht so verbreitet und die Polizei wiirde ihre Ar-
beit gut erledigen, so dass es in Deutschland seiner Ansicht nach objektiv sicherer
sei als in der Tiirkei, wo all dies nicht gewihrleistet sei. Eine weitere Frau stellte
mit Blick auf die Theologin hervor, dass das wohl mit Kontakten zur (deutschen)
Nachbarschaft und der Kompetenz, sich verstindigen zu kénnen, zu tun habe. Das
soziale Gefille zwischen den Expert*innen und der hiesigen Gemeinde wird so von
allen Akteur*innen zu einer kulturellen Frage gemacht, wodurch sich die in ihrer
Religiositit degradierten Akteur*innen auf ein kulturelles Kapital berufen konnen,
das sie von den Expert*innen unterscheidet. Mit der Betonung ihrer Kompeten-
zen, sich in Deutschland sicher zu fithlen und zurechtzufinden, kénnen sie sich
somit positiv von den frisch aus der Tiirkei gekommenen Expert*innen abgrenzen.
Dies zeigt aber auch die Kriterien auf, wonach Akteur*innen insgesamt bewertet
werden, was die Frage nach religiéser Autoritit und Normativitit erheblich be-
stimmt. Aus eben dieser Personengruppe bildet sich sowohl die Frauengruppe als
auch der Vorstand der Moschee seit ihrer Griindung. Sie verfiigen iiber hohe so-
ziale Kompetenzen und Empathie, ohne die das Leiten einer Moschee recht schwer
wire. Durch ihre Position in der Moschee handeln sie gegeniiber den Hocas aus
einer Machtposition heraus. Aber sie brauchen die religiosen Expert*innen, um
die selbstorganisierte Moschee zu erhalten. Funktional sind Spannungen zwischen

- 8M 14.02.2026, 06:43:5


https://doi.org/10.14361/9783839450451-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen

den Vorstinden und den Theolog“innen dadurch entstanden, dass die Expert*in-
nen deren religioses Wissen delegitimieren und sie beschuldigen, nicht die wahre
Religion zu praktizieren. Auf einer iibergeordneten Ebene resultieren die Konflikte
aus den jeweils unterschiedlichen Kapitalen und den damit in Verbindung stehen-
den Positionen in der Moschee.

Den verniinftigen Islam annehmen: verstehen wollen und erkldren kénnen

Die Konstruktion von verstehens- und wissensbasierter Religion wird von anderen
Akteur*innen in derselben Moschee dagegen als der »philosophische« und »ver-
niinftige« Islam bezeichnet und gutgeheifien. Sie schreiben wihrend religiéser Fei-
ern hiufig mit, diskutieren und fragen nach Themen wie Gottesvorstellungen, Pro-
phetie, nach dem Straf- und Belohnungssystem, also nach Welt- und Menschdeu-
tungen: »Sie [die Theolog“innen] sind philosophischer. Sie sprechen die Vernunft
an. Es kommt heraus, was wir warum machen.«<** Dieses Religionsverstindnis
spricht ihren Wunsch nach Belegbarkeit und Historisierung der religiésen Uber-
zeugungen an, um die innere Haltung eines tiberzeugten Glaubens auch »mit dem
Verstand zu nihren«, wie dies Emel, eine etwa 20jihrige Studentin ausdriickt.
Manche sohbets gestalteten sich dann auch mehr wie Seminare als Predigten. Ihre
Fragen zielen stark auf kognitives Verstindnis, teilweise auf historisierende und
spirituelle Ebenen. Als eine Frau formalistische Frommigkeit abfragte (»Wie oft
soll ich diese Verse aufsagen? Dreimal, siebenmal oder elfmal?«), hat die 30j4hi-
ge Sevda, Emels Nebensitzerin, sie mit dem Hinweis zurechtgewiesen, dass diese
numerologische Herangehensweise irrelevant fiir den Erwerb des Lohns bei Gott
sei.** Thre Ausfithrung, dass Primzahlen in der Mystik (tasawwuf) die Eins-heit
Gottes symbolisierten und daher sich durchgesetzt hitten, verdeutlicht, dass hier
Kenntnis iiber die historische Dimension dieser Praktiken vorhanden ist. Diese er-
laubt es dem/r religiosen Akteur*in, abzulehnen, dass Lobpreisungen Gottes oder
das Sprechen von Fiirbitten nach einem immer gleichbleibenden Schema abzuar-
beiten wiren. Akteur*innen wie Emel und Sevda reichern ihren Glauben mit ratio-
nalen Argumenten an, denn sie wollen verstehen und inbriinstig glauben und zwar
so tiefgriindig, dass sie ganze Glaubenswahrheiten in Frage stellen kénnen®"’ - teil-

345 Cesprich, Emel, Vorsitzende der Jugendabteilung, 23.01.2014, Yunus-Emre-Moschee: »On-
lar [Hocalar] daha felsefi, akila hitap ediyorlar. Neyi neden yaptigimiz ortaya ¢ikiyor.« Ent-
sprechend auch Feldnotiz, Kirmes, 29.06.2013, Yunus-Emre-Moschee, Gesprach unterjungen
Mannern und Gesprach, mehrere Jugendliche, 28.01.2014, Yunus-Emre-Moschee.

346 Feldnotiz, sohbet zum Engelsglauben, 29.12.2013, Yunus-Emre-Moschee.

347 Die Hoca stellt auch etwas entsetzt fest, dass manchen Menschen gar nichts heilig sei. Mit
dem Kopf deutet sie wihrenddessen zwei junge Frauen an, die kurz vorher den Glauben an
die Engel hinterfragt hatten. Feldnotiz, sohbet zum Engelsglauben, 29.12.2013, Yunus-Emre-
Moschee, Gesprach nach dem sohbet.

- 8M 14.02.2026, 06:43:5

363


https://doi.org/10.14361/9783839450451-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

364

Moscheeleben in Deutschland

weise ohne zu wissen, dass es sich um Glaubenswahrheiten handelt.>*® JacoBseN
beobachtet dies auch unter muslimischen Jugendlichen in Norwegen: »The young
Muslims I worked with also generally deplored the fact that the knowledge that had
been transmitted to them from their parents did not give any answer to the ques-
tion of swhy« Islamic practices should be followed or to what being a Muslim sreally
meant«.«** Zum Verstehen wollen kommt das Erkliren kinnen hinzu. Die rationale
Rechtfertigung des Glaubens und die reflektierte Gliubigkeit konnen in einer auf
Rationalitit bedachten Offentlichkeit gewiirdigt werden, ohne dass sie nur die rein
»spirituellen Griinde« (tiirk. »manevi ihtihag«) fiir den Glauben nennen miissen.*°
JACOBSEN bettet diese Haltung ebenfalls in Prozesse ein, die durch die Umgebung,
hier die 6ffentliche Schule, notwendig geworden sind: »In order to >represent« Is-
lam in a way that fits the dominant institutional language of the classroom, prac-
tical knowledge must be transformed into verbal explications and specific forms of
rationalization.«*' Die Fremd- und Selbstwahrnehmung als Muslim*in gleicher-
mafen fithren dazu, dass diese Akteur*innen nicht nur religiés sprachfihig wer-
den wollen, sondern mit der Logik der Rationalitit argumentieren wollen, wenn
sie ihren Glauben erkliren und damit auch reprisentieren (miissen). Wie schon
erwihnt wurde in der Forschung der reflektierte und detaillierte Wissenserwerb
von jungen Frauen als Emanzipationsbestreben gegeniiber restriktiven Eltern her-
vorgehoben: Diese Frauen wiirden dadurch das islamische Wissen ihrer Eltern als
unislamisch und kulturell bedingt entlarven und sich davon eine Erweiterung ih-
res personlichen Lebensumfeldes versprechen (z.B. studieren diirfen oder ihren
Partner selbst aussuchen diirfen), indem sie quellenbasierte religiése Argumente
gegen vermeintlich islamische Vorschriften ihrer Eltern vorweisen kénnen. Im For-
schungsfeld erweitert die positive Haltung zum reflektierten Islam allerdings nicht
ihren Handlungsrahmen, den sie gegen ihre konservativ-traditionellen Eltern mit
religiésen Argumenten durchsetzen konnten. Diesen Handlungsrahmen haben sie
namlich schon und mussten sich ihn offensichtlich auch nie erkimpfen. Stattdes-
sen spricht es den Wunsch nach Rationalitit und Belegbarkeit der religiésen Uber-
zeugungen an. In diesen Fillen ist nicht das Emanzipationsbestreben ausschlag-
gebend, sondern die rechtfertigende und reflektierende Gliubigkeit, die in einer
rationalisierten Offentlichkeit stark gemacht werden kann. Das Thema Rationalitit

348 In Einzelgesprichen wurde mir gegenliber immer wieder angedeutet, teilweise auch ausge-
fithrt, was sie ablehnen (z.B. Ablehnung der Hadsch-Fahrt als Siule des Islams). Dass es sich
dabei auch um zentrale Glaubensvorstellungen handelt, war ihnen oft nicht klar. Interessant
war, dass einige die Einteilung der Jenseitserwartung in ewiges Leben im Paradies und ewige
Verdammnis in der Holle, ablehnen.

349 JACOBSEN 2010: 231.

350 Gesprich, mehrere Jugendliche, 28.01.2014, Yunus-Emre-Moschee.

351 JACOBSEN 2010: 238.

- 8M 14.02.2026, 06:43:5


https://doi.org/10.14361/9783839450451-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen

des Glaubens verweist zum einen auf die Belegbarkeit der Aussagen. Die in Pre-
digten und Vortrigen hiufig verwendeten Formeln »in den Biichern steht [...]J« und
»die Gelehrten sagen [...]« ist fiir sie eine unbefriedigende Antwort; welche Biicher
und Gelehrte das sind, erschliefst sich diesen Akteur*innen nicht; der autoritative
Charakter dieser Aussage entzieht sich ihnen, da sie — zumeist in ihrer gymnasial-
schulischen Bildung — gelernt haben, dass Aussagen konkret belegt werden miissen
und keinen totalen Charakter haben. Zum anderen geht es ihnen darum, korani-
sche Aussagen zur physikalischen Welt an die naturwissenschaftliche Forschung
zu binden; hier bringen sie Vorwissen mit. Bei diesen Themen allerdings geraten
sie an die Grenzen der Kompetenz ihrer Lehrer*innen, deren Argumentationshilfe,
z.B. in Bezug auf die Evolutionstheorie, unbefriedigend bleibt. Sevda hat — als es in
einem sohbet unter anderem darum ging, dass die Geschlechter aus einem Atem er-
schaffen wurden — der Lehrerin erzihlt, dass sie in der Schule die Evolutionstheorie
lernen: »Sie [Die Lehrkrifte] erzihlen, dass der Mensch vom Affen abstammt, ja?<
— Sevda nickt. - >Nein, so was gibt es nicht. Dass Gott den Menschen aus einem
Mann und einer Frau erschaffen hat, das steht ganz deutlich im Koran.«?** Die
Kenntnisse der Lehrerin tiber die Evolutionstheorie erwiesen sich als gering und
populistisch. Sie kennt die Evolutionstheorie zwar in ihren Basics, sieht aber die
Evolutionstheorie als Gegenentwurf zur koranischen Schépfungsgeschichte. Sev-
da dagegen ist viel versierter im Umgang mit Begriffen wie Mutation, Selektion,
Evolution; sie meinte, dass die Evolutionstheorie einerseits logisch klingt, dass sie
aber wisse, dass das gegen die Religion sei. Sie werde dann in der Schulklasse auch
ausgelacht oder nicht ernst genommen, wenn sie von Gottes Schopfung erzihlt, so
dass sie lieber nichts sagt. Semra rief aber Sevda und die anderen Anwesenden da-
zu auf, sich fiir ihren Glauben nicht zu schimen und den Lehrer*innen zu sagen,
was sie fiir richtig halten: »Das ist doch nur eine Theorie, es ist doch gar nicht be-
wiesen. Nicht wahr?«®**® Allerdings blieb an dieser Stelle die Argumentationshilfe
der Lehrerin unbefriedigend: Sevda nickte zwar, aber sie wirkte durch diese Ant-
wort nicht befriedigt oder auch nur verwirrt und fragte hier nicht mehr weiter.
Doch als ich Sevda spiter darauf ansprach, erfuhr ich, dass sie sich selbst in einem
Dilemma zwischen Religion und Wissenschaft befindlich ansieht. Es ist auch schwer
vorstellbar, dass ein Satz wie »es ist ja nichts bewiesen« im Biologieunterricht in
der Oberstufe, die Lehrer*innen und andere Schiller*innen tiberzeugen konnte, da

352 Feldnotiz, tafsir/tefsir-sohbet, 26.09.2014, Yunus-Emre-Moschee, Semra: »insan’in maymun-
dan tiiredigini anlatiyorlar, 6yle mi?« — Sevda nickt. — Semra: »Hayir, 6yle bir sey yok. Allah
insani bir erkek ve bir kadindan yarattigini agik agik yaziyor Kur'an'da.«

353 Feldnotiz, tafsir/tefsir-sohbet, 26.09.2014, Yunus-Emre-Moschee, Semra: »Bu bir teori. Kanit-
lanmis bir sey degil ki! Degil mi?« Dieses »Nicht wahr?« richtet sich an mich, ich wende mei-
nen Blick allerdings zum fragenden Madchen.

- 8M 14.02.2026, 06:43:5

365


https://doi.org/10.14361/9783839450451-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

366

Moscheeleben in Deutschland

die gesamte moderne Biologie, Medizin und andere Humanwissenschaften auf der
Evolutionstheorie beruhen.’**

Sowohl diese Haltung des kritischen Hinterfragens, der Anbindung islami-
schen Wissens an naturwissenschaftliche Erkenntnisse als auch der Aspekt der Ra-
tionalisierung von Wissen verweist auf das Bildungskapital dieser Akteursgruppe:
Dieses zeichnet sich durch schulische Bildung, teilweise ein Studium, Zugang zu
wissenschaftlichen Biichern und langjihrige (intellektuelle) Auseinandersetzung
mit Religion und der Welt aus,> die teilweise in sohbet-Gruppen aus dem Um-
kreis von Hizmet eingeiibt wurden. Sie sind hiufig im Mittelstand berufstatig. Ihr
Bildungserwerb an sich ist bedeutsam, unabhingig davon, ob sie in der Tiirkei, in
Deutschland - oder im Fall der Altstadt-Moschee — auch in Frankreich, in Syrien
oder Marokko sozialisiert worden sind. Insgesamt sind sie eher biirgerlichen bzw.
klassenaufstiegsorientierten Milieus zuzuordnen. Sie sprechen hiufig ein elabo-
riertes Deutsch und manche der tiirkischen Muttersprachler*innen auch ein elo-
quentes Tirkisch. Sie sind gesellschaftlich engagiert wie z.B. in der Schule, im Be-
trieb, an der Universitit, in muslimisch-tiirkischen Netzwerken, in Gewerkschaf-
ten (insb. die Minner), in der Schule ihrer Kinder oder in feministischen Kreisen
(v.a. die Frauen). Sie sind hiufig auch interreligios-dialogisch orientiert und aktiv.
Die Mehrheit dieser Akteursgruppe stellen Muslime und Musliminnen bis etwa 45
Jahre dar, was aber nicht bedeutet, dass unter den Verteidiger*innen der Tradition
keine jungen Menschen wiren bzw. unter den Kritiker*innen nicht dltere Perso-
nen.

Durch ihr Bildungs- und Sozialkapital konnte man von einer sich in Mosche-
en entwickelnden Verbiirgerlichung sprechen. Die Mehrheit der Menschen in Mo-
scheen ist in der Arbeiterklasse oder im Kleinbiirgertum beheimatet, auch wenn
einige als Selbstindige ein Kleingewerbe fithren. Aus dem verstehensorientierten
Personenkreis rekrutierte sich wihrend meiner Feldforschungszeit die weibliche
und minnliche Jugendgruppe der Yunus-Emre-Moschee, wihrend sowohl der Vor-
stand als auch der Frauenvorstand iiber jeweils eine/n Akteur*in verfiigten, der/die
diesem Kreis zugeordnet werden kann. Die kritischen Expert*innen sind auf ei-
ner Linie mit diesem Personenkreis, aber diese reprisentieren eine Minderheit
innerhalb der Gemeinde; sie waren so gut wie nicht im Vorstand vertreten, und
strebten auch nicht nach mehr Macht im Vorstand oder im Frauenvorstand. Das
bedeutet nicht, dass sie gar keine Macht hitten: Die weibliche Jugendgruppe der
Yunus-Emre-Moschee stellte Mitglieder sowohl im Landesjugendvorstand als auch
im Bundesvorstand. Zusammen mit der minnlichen Jugendgruppe machten sie

354 NOKEL verortet solche Fragen in einen »stindige[n] Vergleich von Wissenssystemen, der
durch die Auseinandersetzung mit anderen Weltanschauungen in Deutschland bestarkt
werde. Vgl. NOKEL 2002: 54-55.

355 Vgl. auch NOKEL 2002: 92-93.

- 8M 14.02.2026, 06:43:5


https://doi.org/10.14361/9783839450451-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen

die lokale DITIB-Jugendgruppe aus, die die bedeutendste DITIB-Jugendgruppe in
der Region und damit eine Art role model und Motor war. An dieser Entwicklung
hatten gerade auch die Theolog*innen Anteil, in dem sie auf struktureller Ebe-
ne die Organisierung, Mitgliederwerbung und Durchfithrung von Treffen und 6f-
fentlichen Aktionen befiirwortet, gestirkt und geférdert haben. Statt im lokalen
Moscheevorstand — iiber ihren internen Jugendlichen-Treff und tiiber den vollstin-
dig in der Hand der Jugendgruppe liegenden »Tag der offenen Moschee« hinaus
— entdeckten und entwickelten diese Akteur*innen mithilfe der Moglichkeiten des
Verbandes weitere Felder, in denen sie aktiv werden konnten. Sie sind somit erfolg-
reich mit dem Transfer ihres Bildungs- und Sozialkapitals in symbolisches Kapital,
um im iiberlokalen islamischen Feld in Deutschland Macht zu gewinnen, wihrend
ihre Machtposition im lokalen Feld gering ausgebildet ist. In der Altstadt-Moschee
dagegen sind Verteidiger*innen einer wissensbasierten, reflektierten Religiositit
sowohl mit dem Vorstand der Moschee als auch im islamischen Feld iiber Verbands-
strukturen und Netzwerke von muslimischen Aktivist*innen hinaus gut vernetzt.
Das Spannungsfeld zwischen Verteidiger*innen und Kritiker*innen ist innerhalb
der Altstadt-Moschee zum einen aufgrund der heterogenen Akteursstruktur in-
nerhalb der Moschee und der vielfiltigen Moglichkeiten durch Gruppen, Treffs und
Aktivititen das Moscheeleben mitzugestalten, nicht so verdichtet wie in der Yunus-
Emre-Moschee. Zum anderen sind die jeweiligen Fraktionen aber auch nicht klaren
Akteursgruppen wie Expert*innen, Nicht-Expert*innen, Vorstinden oder Abtei-
lungen zuzuordnen. Bis auf die interkulturelle Frauengemeinschaft, die sich durch
Wissenserwerb, vernunftbasierte Religiositit und karitative Tatigkeiten auszeich-
net, sind diese Haltungen quer durch alle religiosen Akteur*innen in der Moschee
zu finden. Das bedeutet, dass solche Spannungsfelder dort entspannt werden und
innerhalb des normativen Gefiiges von islamischem Wissen transportiert werden
koénnen, wo die Moscheestruktur unterschiedliche Akteur*innen und eine vielfil-
tige Angebotsstruktur zulisst, wo der Kampf um wahren Islam nicht auf wenige
Akteur*innen verdichtet ist und mit einer Degradierung von inkorporierten reli-
giosen Praktiken einher geht sowie wo das soziale und kulturelle Kapital der Ak-
teur*innen jeweils gewinnbringend und nicht gegeneinander eingesetzt werden.

5. Kontinuitat des islamischen Modernismus in Moscheen?

Sowohl die ausgefithrten Kimpfe um wahren Islam und die Suche nach einem au-
thentischen Islam als auch die Privilegierung bestimmter Methoden und Werte
finden ihre Vorldufer in den Reformbestrebungen in muslimischen Mehrheitsge-
sellschaften der spitosmanischen, kolonialen und postkolonialen Zeit, deren heu-
tige Erscheinungsformen dezidiert als Islamic Revivalism, de-kulturalisierter Islam
und/oder Kampf gegen Unwissenheit eingefasst werden kénnen. Da die Deutungs-

- 8M 14.02.2026, 06:43:5

367


https://doi.org/10.14361/9783839450451-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

