
IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen 349

4. »Ja, haben denn unsere Vorfahren alles falsch gemacht?«315 – Die
Perspektive der kritisierten Gemeindereligiosität

In den vorangegangenen Kapiteln habe ich die Kämpfe im islamischen Feld als

Kämpfe um Deutungsmacht und wahren Islam anhand der verhandelten Themen

Vernunft, Reflexion, Verstehen und (Koran-)Wissen auf der einen Seite und Nach-

ahmung, Koranrezitation und Bindung an islamische Traditionen auf der anderen

Seite dargelegt. Dabei ist deutlich geworden, dass die Haltungen der religiösen Ak-

teur*innen die Bewertung des religiösen Kapitals erheblich strukturieren und die

Zuweisung von symbolischem Kapital an bestimmtes religiöses Kapital davon ab-

hängt, inwiefern den einzelnenThemen religiöser und sozialer Sinn zugesprochen

wird.Doch nicht nur religiöses Kapital ist als wirkmächtig in den Kämpfen anzuse-

hen. Es muss gefragt werden, welchen Bezug soziale, kulturelle und ökonomische

Kapitale der religiösen Akteur*innen zu den von ihnen ausgebildeten bestimmten

religiösen Haltungen, Wahrnehmungen und Handlungen haben. Können anhand

dessen auch bestimmte Positionen der religiösen Akteur*innen im Feld identifi-

ziert werden und was sagt dies über die Stellung von islamischem Wissen im All-

gemeinen im Feld aus? Um diese Fragen anzugehen, soll der Analysestrang, der

akteursspezifisch den religiösen und sozialen Sinn der jeweiligen religiösen Hal-

tungen und Dispositionen in den Blick nimmt, vertieft werden und dieses den ha-

bituellen Dispositionen der religiösen Akteur*innen gegenübergestellt werden.

Die Forschungsliteratur hat die oben beschriebenen Konflikte häufig als Kon-

flikte zwischen einer reflektiert-rationalen, formalistisch-orthodoxen undmagischen Re-

ligiosität analysiert. Diese Idealtypen mögen angemessen sein. Aber häufig wird

in diesen Analysen ein unmittelbarer Bezug zu generationalen Dimensionen her-

gestellt: Während junge Muslim*innen moderner und damit reflektiert-rationaler

in ihrer Religiosität wären, seien ältere Muslim*innen eher formalistisch-orthodox

orientiert.316 Zugleich wird damit auch ein Zusammenhang mit einem europäi-

schen bzw. nichteuropäischen Zugang zu Religion konzipiert, in der Moderne mit

Europa assoziiert wird, während die Heimat- und Bezugsländer vonmuslimischen

Immigrant*innen vormodern seien.317 Dabei fällt auf, dass kulturelles und soziales

Kapital in einem sozialen Feld sehr wohl konkret betrachtet wird, um reflektiert-

rationale Religiosität zu erklären,318 aber eben jene Kapitalarten ignoriert werden,

wenn es um deren Bedeutungen und Sinnzusammenhänge für formalistisch-or-

thodoxe und magische Religiosität geht. Die Aspekte Vernunft, Rationalität und

315 Feldnotiz, sohbet zum Engelsglauben, 29.12.2013, Yunus-Emre-Moschee, Hafize: »Biz annele-

rimizden, anneannelerimizden böyle gördük. Hep mi yanlış yapmışlar?«

316 Siehe z.B. zu diesen Beobachtungen: Nökel 2002: 146-149 und Nökel 2007: 74.

317 Vgl. kritisch hierzu Peter 2006a: 105-107.

318 Z.B. Ceylan 2010: 110-126.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-020 - am 14.02.2026, 06:43:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


350 Moscheeleben in Deutschland

Reflexion des Glaubens gehören zu den häufigsten Forderungen eines reformierten

und zeitgemäßen Islams, wie sie in populären Debatten als Merkmal von progres-

siven und aufgeklärten Muslim*innen thematisiert werden. Interessanterweise ist

es bisher nicht untersucht worden, wie Vernunft und Reflexion sowohl als Mit-

tel als auch als Ziel der pädagogischen Praxis in Moscheegemeinden in Deutsch-

land Anwendung findet, bzw. wie religiöse Expert*innen über solche theologisch-

praktische Kompetenzen verfügen.Ganz imGegenteil existiert die Vorstellung vom

Mangel an Vernunft und Reflexion in Moscheepraktiken.319 In der Typologie-basier-

ten Untersuchung des Soziologen und Religionspädagogen Rauf Ceylan machen

Imame, die Vernunft und Reflexion betonen, über 15 % aller Imame in Deutsch-

land aus.320 Nach Ceylan versuchen diese »intellektuell-offensiven Imame«, die

einen idealisierten Islam repräsentieren, die Religion von Volksglauben und ihrer

Ansicht nach veralteten religiösen Interpretationen zu befreien.321 Ceylans Sym-

pathien liegen offensichtlich bei diesem Typ von Imamen, deren Positionen in Mo-

scheen recht instabil und unbequem seien, weil sie sowohl mit Widerständen der

Vorstände als auch der Gemeindemitglieder konfrontiert seien. Um dies zu er-

klären, tendiert Ceylan zur Einschätzung, dass das niedrige intellektuelle Niveau

und eine gewisse bildungsferne soziale Struktur der ersten Generation muslimi-

scher Immigrant*innen als Schlüsselelemente anzusehen seien.322 Wie dieses so-

ziale Kapital mit religiöser Bildung, Autorität und religiöser Macht verwoben ist,

ist aufgrund dermangelnden Entschlüsselung der religiösen Bedürfnisse vonmus-

limischen Nicht-Expertinnen noch nicht zufriedenstellend gelöst. Hier möchte ich

daher eine Kapital-basierte Analyse präsentieren. Es soll dargelegt werden, wie der

Umgang der Menschen mit den Angeboten und Erwartungen in den Moscheege-

meinden mit ihrer für sie sinngebenden Religiosität zusammenhängt.

In der Krise: Heimat des Religiösen, Heilserwartung und religiöser Sinn

Sowohl in der Yunus-Emre-Moschee als auch in der Altstadt-Moschee gibt es re-

ligiöse Akteur*innen, die die Art, wie sie bisher ihre Religion verstanden haben,

nicht reduzieren lassen wollen auf Tradition ohne Sinn und Zweck: Der Einwand

eines Gemeindemitglieds »Ja, haben denn unsere Vorfahren alles falsch gemacht?

Dasmuss doch auch irgendwie sinnvoll gewesen sein!« verweist darauf, dass die af-

fektiv angenommene Heimat des Religiösen durch die von den Eltern übermittelte

religiöse Praxis als durchaus sinngebend gedacht wird. Daran wollen und können

sie anknüpfen. Dies stellt für sie eine autoritative Quelle dar. Das, was von Kriti-

ker*innen als »angeblich wahr«, als »vernunftlos«, »als primitiv« und/oder »ober-

319 Siehe z.B. Alacacıoğlu 1999a: 263-264, Ceylan 2008: 143-144.

320 Vgl. Ceylan 2010: 111.

321 Vgl. Ceylan 2010: 110-126.

322 Vgl. Ceylan 2010: 121-126.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-020 - am 14.02.2026, 06:43:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen 351

flächlich« diffamiert wird, wird von ihnen selbst als aufrechtzuerhaltende Bindung

an die Religion der Mütter, Väter, Großeltern, Vorfahren, also an eine Geschichte

beansprucht und sie stellen somit eine Beziehung zu sich selbst her. Die Vorstel-

lungswelten und Glaubenspraktiken der Eltern in Frage zu stellen, bedeutet, die

Heimat des Religiösen in Frage zu stellen, religiös heimatlos zu werden und/oder

ihn verlagern zu müssen. Das rüttelt an der Verbundenheit mit der eigenen Ge-

schichte imAllgemeinen und imMigrationskontext imBesonderen an der Bindung

an den tatsächlichen und imaginierten Sozialisationsort (sei es Marokko, Türkei

oder Syrien). Diese Einschränkung – tatsächlich und imaginiert – verweist darauf,

dass es keine Rolle spielt, wo der/die Einzelne tatsächlich sozialisiert wurde. Durch

die Imagination sind diese Länder nach Deutschland verlagert worden, was inner-

halb des eigenen sozialen Milieus zuallererst sprachlich, aber auch durch emotio-

nale Bindung, verwandtschaftliche Beziehungen, die Rückkehroption, die Teilhabe

an der jeweiligen Öffentlichkeit und dem Konsum türkischer bzw. arabischer Me-

dien, der Staatsbürgerschaft sowie der Aufrechterhaltung mitgebrachter Normen

undWerte praktiziert wurde und wird.323 Das heißt freilich nicht, dass diese Men-

schen nur in diesem Imaginationsort gelebt haben oder leben und Deutschland

keine Rolle spielt. Gerade das deutsche Umfeld lässt die Imaginationsorte erst ent-

stehen. Der mit der Verlagerung der Heimat des Religiösen verbundene Aspekt der

Identität soll hier aber nicht im Vordergrund stehen. Ich will hier eher auf den Zu-

sammenhang mit der genuinen Heilserwartung, die die Menschen emotional be-

ansprucht, aufmerksammachen: Denn es ist die Sorge um das Heil der Eltern und

ihre bisherigen Anstrengungen zur Heilserlangung, die die Menschen in hohem

Maße emotional beanspruchen und emotional-religiöse Krisen auslösen. Mit der

Diffamierung bisheriger eigener religiöser Praktiken, die sie von ihren Eltern über-

nommen haben, werden auch ihre bisherigen Anstrengungen zur Heilserlangung

infrage gestellt. Da die eigenen Eltern offensichtlich einen falschen Islam prakti-

ziert haben, kann ihnen das Heil verwehrt sein. Daher können sie auch »nicht alles

323 In beiden Moscheen ist z.B. der Imaginationsort Türkei allgegenwärtig u.a. durch Konsum

türkischer (TV-)Medien, Teilhabe an der türkischen Öffentlichkeit, Überlegungen zur Rück-

kehr und Investitionen in der Türkei. Necmi überlegte sich ganz konkret eine Rückkehr in

die Türkei sobald sein Sohn in die Schule käme (er hatte in seiner Heimatstadt schon meh-

rere Wohnungen und ein Geschäft). Hinzu ist der Zuzug aus der Türkei nicht abgebrochen,

da Studierende und/oder Familienangehörige nach Deutschland ziehen. Des Weiteren ist

mit den nicht dauerhaft hier lebenden Prediger*innen und anderen religiösen Expert*innen

auch der Austausch zwischen der Türkei und Deutschland weiterhin gesichert. In der türki-

schen Community spielen auch türkische Feiertage wie der Tag der Gefallenen am 18. März

[1915, Schlacht von Çanakkale], der türkische Nationalfeiertag am 29. Oktober [1923, Grün-

dung der Republik] oder das Fest der nationalen Souveranität und der Kinder am 23.April

[1922, Einberufung des Parlaments] eine wesentliche Rolle. Auch wenn in Moscheen nicht

alle Feiertage gedacht werden, im Kontext der türkischen Community sind diese Feiertage

im kulturellen Gedächtnis und ergo im Kalenderjahr präsent.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-020 - am 14.02.2026, 06:43:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


352 Moscheeleben in Deutschland

falsch gemacht haben«, sonst ist ihnen das Heil nicht mehr gewiss. Dies deutet

auf Sorge und Angst um das Leben im Jenseits hin, die den Widerstand gegenüber

den Unterweisungen der Kritiker*innen nähren. Die emotional-religiösen Krisen

bei den Betroffenen können die Kritiker*innen aber offensichtlich nicht nachvoll-

ziehen und auch nicht bewältigen helfen: Als während eines sohbets Hafize in Trä-

nen ausbricht, weil Semra die Ehe einer muslimischen Frau mit einem Christen

kurz zuvor als anti-islamisch bewertet hatte, was direkt die Ehe der Teilnehme-

rin angreift und somit ihr Heil in Frage stellt324, bleibt Semra zunächst stumm,

schaut Hafize ganz regungslos an und macht dann wieder mit ihren legalistischen

Ausführungen weiter, was aber der betroffenen Person nicht hilft.

Die Gegenwehr der Akteur*innen verdeutlicht genau den Wunsch, sich nicht

die eigene Überzeugung von der Richtigkeit der eigenen Praxis nehmen zu las-

sen und diese lange inkorporierten Wissensbestände nicht durch Neues ersetzen

zu müssen. Unter Druck geraten, rechtfertigen einige dieser Akteur*innen »ihren

Islam« als den Islam ihrer Eltern, den sie positiv aufladen. Diese Identifikation

geschieht trotz der Angriffe gegen den Islam ihrer Eltern, der als mangelhaft an-

gesehen wird. Die Anthropologin Nadia Fadil hat diese Haltung auch beobachtet:

»[…] among people of Muslim background, who either self-identify as secular

and/or are highly critical of what they experience as a turn to religious orthodoxy

within the community. In these stories, the ›traditional‹ Islam of the parents

does not so much appear as that which needs to be overcome, but it is rather

understood as a legacy that was maintained and cherished. And the figure of the

parents does not necessarily appear as a site of dis-identification but they, rather,

actively pay tribute to them.«325

Allerdings betrachten sich diese Akteur*innen dezidiert als säkular sowie als kri-

tisch gegenüber »revivalist religious tendencies they observed within the commu-

nity or even within their own families«.326 Fadil beschreibt dementsprechend die-

se Haltung als eine positive Bezugnahme zum Islam der Eltern, indem dieser un-

ter liberalen Vorzeichen vereinnahmt wird.327 Die Akteur*innen, mit denen ich zu

tun hatte, sind dagegen zum einen weit davon entfernt, sich selbst mit Labeln wie

säkular, liberal, progressiv oder konservativ markant zu beschreiben (was sie auf

Nachfrage möglicherweise getan hätten). Der andere Unterschied zu Fadils Fo-

kusgruppe ist, dass die Akteur*innen hier ihre Religiosität weiterentwickeln wol-

324 Feldnotiz, tafsīr/tefsir-sohbet, 26.09.2014, Yunus-Emre-Moschee, Hafize: »Was soll ich denn

machen? Ich kann mich doch nicht nach 40 Jahren Ehe von meinem Ehemann trennen! Jetzt

da er pflegebedürftig ist.« [»Ne yapayım yani? 40 yıl evliyiz. Kocamdan boşanamam ki! Üste-

lik bakıma muhtaç iken.«].

325 Fadil 2015: 83.

326 Fadil 2015: 86.

327 Vgl. Fadil 2015: 85.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-020 - am 14.02.2026, 06:43:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen 353

len und von den Aktivitäten der Kritiker*innen der Tradition profitieren. Denn

durch die verstärkte Aufmerksamkeit, die (Koran-)Wissen und vernunftbasierte

Religiosität durch die Verbände und lokalen Moscheen erhalten, werden religiöse

Angebote entwickelt und bereitgestellt, die es so früher nicht gegeben hat.

Die Referenz auf den Islam der Eltern stellt genealogisch die Verbindung zur

Tradition her, was hier als ausgeprägte Linie für richtigen Islam fungiert, näm-

lich der Islam, demman Sinn zuschreibt. Es geht zwar auch darum, was normativ

richtig ist, also die Referenz auf islamische Normativität anhand religiöser Quel-

len. »Ich habe gehört, dass […]«, »Ist das im Islam so?«, »[…] So sagt man. Ist das

wahr?« oder »Der [Experte] sagt […]. Gibt es das wirklich im Koran?« sind Frage-

vorlagen, die in sohbet-Runden oder zu anderen Gelegenheiten in Anwesenheit von

Expert*innen erörtert werden. Die befragten Expert*innen werden durch das Be-

fragen zu Träger*innen von Autorität erkoren. Und doch wird einer solchen Ant-

wort kein unbestechlicher Wahrheitsanspruch zugeschrieben, deren Inhalt ohne

Abstriche angenommenwürde. Stattdessen ist zu beobachten, dass das Fragen und

Antwort-Erhalten einer Perspektive dient, die dann angenommen wird, wenn sie

in das religiöse Bild passt oder diese bestätigt. Falls nicht, wird sie zu einer dis-

tinkten Meinung und Haltung unter Vielen, die angehört werden kann, aber nicht

unbedingte Autorität aufweist. Nur weil die eigene Religiosität für einen selbst als

richtig erscheint, bedeutet das nicht, dass andere Islamvorstellungen als unwahr

oder falsch abgewertet oder abgelehnt werden müssten – außer die dezidiert als

wahhabitisch und/oder salafistisch angesehenen, weil diese ihnen zu »steif/rigo-

ros« (türk. »katı«) erscheinen. Bis auf diese Ausnahme wird eine islamische Plura-

lität akzeptiert und doch subtil die Existenz einer einzigen islamischen Wahrheit

nicht negiert. Dies ist nur scheinbar ein Widerspruch. Es zeugt zum einen von ei-

ner toleranten Haltung, die desto mehr ausgebildet wird, umso mehr die eigene

Religiosität von Anderen in Frage gestellt wird. Zum anderen ist den Akteur*innen

die Vorstellung zueigen, dass nur Gott über den richtigen Weg Bescheid weiß.

Dabei ist der Widerstand gegen die Verkündungen der Kritiker*innen rela-

tiv und dynamisch: Die Bewältigung der ausgelösten emotional-religiösen Krise

fokussiert zwar insbesondere die religiöse Praxis der Eltern und der Vorfahren.

Doch sie versuchen auch die ausgelösten Dilemmata im Heilsgeschehen sinnge-

bend zu lösen. Die Sorge nach dem Heil führt nicht zu radikalen Veränderungen

im Sinne einer Annahme des angebotenen vernünftigen Islams.Die Abwertung ihrer

bisherigen Religiosität führt bei einigen betroffenen Akteur*innen auch zu deren

Überdenkung, jedoch nicht in der Weise, dass sie ihren Glauben und ihre Glau-

benspraxis so reflektierten, um dann zu einem vernunft- und wissensorientierten

wahren Glauben zu kommen, wie ihn sich die Kritiker*innen vorstellen. In die-

sem Sinne zehren die Akteur*innen wiederum aus der islamischen Tradition, um

den bisherigen Sinn ihrer Glaubenspraxis zu rechtfertigen: Sie geben beispielswei-

se islamische Erbauungserzählungen aus der İlmihal-Literatur wieder, in denen

https://doi.org/10.14361/9783839450451-020 - am 14.02.2026, 06:43:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


354 Moscheeleben in Deutschland

Vernunft eine gewisse, positive Rolle spielt.328 Bei einigen konnte ich beobachten,

dass das im Lauf des Lebens inkorporierte Wissen sich als beständig zeigt und

sie sich dennoch eine neue Praxis einverleiben: Wenn sie Religion verbalisieren,

sprechen sie häufig von Vernunft und Wissen, sie bringen Beispiele wie Religion

undWissenschaft,was hier besonders als Naturwissenschaft gedacht wird, imEin-

klang stünden.329 Die Aufnahme dieses Narrativs deutet darauf hin, dass sie sich

mit dieser Frage auseinandersetzen. Ihre Erzählungen wirken allerdings eklekti-

zistisch. Offensichtlich entzieht sich das kognitiv angenommene und verbalisierte

Verständnis von Religion noch einer dispositionellen Inkorporierung, esmuss noch

seelisch/psychisch und körperlich eingeübt werden.330 Erst dadurch kann sich der

Sinn des jeweiligen Handelns entfalten. Das religiöse Wissen der Menschen speist

sich eben nicht kontext-, emotions- und geschichtslos aus den normativen religiö-

sen Quellen wie dem Koran. Die für den Einzelnen bedeutsamen sozialen Funk-

tionen und sinnstiftenden Elemente des Glaubens sowie die Habitualisierungen,

die kollektiv in bestimmten Milieus eingeübt und entwickelt werden, ebenso wie

die Frage nach der Autorität, die Texten, Gelehrten, Handlungen und Traditionen

attestiert werden, zeigen, dass normative Ausführungen zum islamischen Wissen

nicht immer pädagogisch eingesetzt werden können. Die Degradierung der bis-

herigen religiösen Erfahrungen als »Religion der Vorfahren« oder »Erfindung des

Menschen« hilft den Kritiker*innen nicht, einem anderen Verständnis von Islam

zum Erfolg zu verhelfen. Stattdessen lösen sie noch mehr Verwirrung aus, wie am

Beispiel von Hafize, einer Rentnerin, veranschaulicht werden soll:

Hafize, die auch mit einer wichtigen Funktion und Position im Moscheever-

ein betraut ist, bereitete sich im Sommer 2015 auf ihre Hadsch-Fahrt nach Mekka

und Medina vor. Bisher war sie in der Öffentlichkeit unverschleiert gewesen, und

begann, ein Kopftuch zu tragen, um »mich für meine Zeit nach der Hadsch vor-

zubereiten«.331 Sie war sehr aufgeregt über diesen neuen Schritt in ihrem Leben

328 Feldnotiz, Kirmes, 29.06.2013, Yunus-Emre-Moschee.

329 Feldnotiz, Vortrag von Emine Şenlikoğlu, 07.03.2014, Yunus-Emre-Moschee, nach dem Vor-

trag. Feldnotiz, Tag der offenen Moschee, 03.10.2012, Yunus-Emre-Moschee. Natürlich muss

hier auchmitbedacht werden, dass ich auf einer öffentlichen Veranstaltungmit diesem The-

ma konfrontiert wurde, die dezidiert für positive Publicity gedacht war.

330 Vgl. Mahmood 2005: 54 und siehe weiter unten.

331 Feldnotiz, Frühstück bei Hafize, 03.08.2015: »Haccdan sonrasına hazırlanıyorum.« Hafi-

ze übte vor der Pilgerfahrt, das Kopftuch auch außerhalb der Moschee in der Öffentlichkeit

zu tragen, um sich daran zu gewöhnen und ihren Kleiderschrank dementsprechend neu zu

organisieren. Wie flexibel sie mit der Verschleierung umgeht, zeigt ihr Umgang mit ihren

Capri-Hosen, die ihre Beine nicht bis zumKnöchel bedecken. Für Gott wäre das nicht sowich-

tig, wenn sie in ihremAlter einwenig Bein zeigenwürde und eswäre schade umdasGeld, das

sie für diese Hosen ausgegeben hat, wenn sie diese nun nicht mehr tragen könne, kommen-

tiert sie ihren Umgang, die aus der ökonomischen Notwendigkeit resultiert, im Rentenalter

zu sparen.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-020 - am 14.02.2026, 06:43:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen 355

und war daher über die Kommentare der Religionsbeauftragten, die die Kandi-

dat*innen auf die Hadsch-Fahrt vorbereiteten, sehr verwirrt und auch verärgert.

Denn Semra, eine der Theolog*innen, hatte ihr mitgeteilt, dass eine Hadsch-Fahrt

nicht das Verhüllen erfordere. »Frauen verhüllen sich, nachdem sie zur Hadsch ge-

gangen sind. Das habe ich so kennengelernt. Ich verstehe die Frau Lehrerin nicht,

warum sie sich gegen Gottes Gebot ausspricht. Sie selbst ist doch verhüllt.«332 Ha-

fize denkt ganz offensichtlich, dass das Verhüllen des Körpers zwar Gottes Gebot

ist, aber nicht immer eingehalten werden muss, so wie sie das ihr Leben lang ge-

tan hat. Aber sie weiß für sich, dass die Hadsch-Fahrt das Einhalten aller Gebote

Gottes bedeutet und sie sich daher spätestens mit ihrer Hadsch verhüllen wird.

Jetzt fühlt sie sich bereit dafür,333 daher ist sie mit der Reaktion von Semra nicht

zufrieden. Sie hatte auf deren volle Unterstützung gehofft – endlich hatte sie sich

für das Verhüllen entschieden. Aber stattdessen machte sie erneut die Erfahrung,

dass ihr islamisches Wissen als mangelhaft angesehen wird.

Das an anderer Stelle analysierte Verständnis von reflektierter Religiosität gibt

einen Hinweis, was Semra gemeint hat: Die Verschleierung der Frau hat mit der

Pilgerfahrt an sich nichts zu tun. Vielmehr ist die Verschleierung eine Praxis, die

eine erwachsene Frau immer praktizieren sollte und nicht erst nach der Pilger-

fahrt. Die Pilgerfahrt wird bei Muslimen und Musliminnen wie Hafize dagegen

oft als Neubeginn interpretiert, womit die vorherigen Sünden bereut und obsolet

geworden sind.334 Mit der Pilgerfahrt beginnt somit ein ganz neues Leben, un-

ter anderem eben die Erfüllung der Verschleierungspflicht. Die Intention der Ver-

schleierung sollte aber nach dem Verständnis von Semra nicht sein, dass man das

Tuch nach einer bestimmten Handlung wie der Pilgerfahrt anlegt, weil man das

immer so erlebt hat und es gewissermaßen zur Pilgerfahrt dazu gehört, sondern

weil man die islamische Verschleierungspflicht reflektiert und sie für richtig und

gut befunden hat. Dies sollte eben nicht am Ende des Lebens, sondern idealer-

weise schon in der Jugend geschehen. Die Haltung zur Verschleierung wie die von

Hafize ist nach Ansicht der Kritiker*innen eine Verschleierung, die nur der Form

nach islamisch ist, aber nicht dem Wesen nach. Denn die Verschleierung wird als

integraler Bestandteil einer ganzen Lebenssicht verstanden und mit der ethischen

und sittlichen Identität verknüpft. Hafize dagegen überfrachtet die Verschleierung

nicht mit rein religiösen Bedeutungen. Stattdessen betrachtet sie sie lediglich als

Marker einer bestimmten Haltung nach einem Einschnitt in ihrem Leben, näm-

lich der als religiösen Einschnitt bezeichneten Hadsch-Fahrt. Wenn sie sagt, dass

bei ihnen in der Familie noch nie Alkohol getrunken und noch nie Schweinefleisch

332 Feldnotiz, Frühstück bei Hafize, 03.08.2015: »Haccdan sonra kadınlar kapanır. Biz böyle

gördük. Hoca hanım neden Allah’ın emrine karşı geliyor anlamıyorum. Kendisi de kapalı.«

333 Feldnotiz, Frühstück bei Hafize, 03.08.2015: »Kendimi hazır hissediyorum.«

334 Feldnotiz, Hadsch-Essen/Hacı yemeği, 01.08.2015, Yunus-Emre-Moschee.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-020 - am 14.02.2026, 06:43:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


356 Moscheeleben in Deutschland

gegessen wurde, sie die muslimischen Kinder der Nachbarschaft am Wochenende

eingesammelt und zurMoschee gefahren habe,335macht sie auf zwei Elemente auf-

merksam: zum einen, dass ihre Initiative, Kindern die Moschee näher zu bringen

und ihnen dort religiöse Bildung angedeihen zu lassen, Bestandteil ihrer religiösen

Weltsicht ist und sich hier ihre ethische, sittliche und gemeinschaftliche Verant-

wortung zeigt und sie sich gleichzeitig an Gottes Speisegebote hält. Zum anderen,

dass es nicht darauf ankommt, ob und was religiöse Expert*innen für richtige re-

ligiöse Praxis halten, sondern ob sie ihrem eigenen religiösen Anspruch in ihrer

eigenen Lebenszeit genügen konnte. Die Kritiker*innen scheinen das nicht zu ver-

stehen, und verhalten sich gegenüber diesen Akteur*innen dann auch eher barsch.

Auch in Gesprächenmit mir haben sie oft kein gutesWort über diese Akteur*innen

übrig, denen sie ganz allgemein »Denkfaulheit«, »Opportunismus« und »Bequem-

lichkeit« vorwerfen. Meines Erachtens hat die Unfähigkeit der beiden Theolog*in-

nen, die von ihnen selbst ausgelösten emotional-religiösen Krisen in der Gemeinde

zu bewältigen, im Laufe der Jahre zu großem Unmut im Verhältnis zwischen den

Expert*innen und der Gemeinde geführt, der sich dann auch in anderen Dingen

niedergeschlagen hat. Denn es waren insbesondere Aktive in der Frauengruppe,

im Vorstand und die Moscheegänger*innen im Rentenalter, die sich in ihren Reli-

gionsverständnissen angegriffen gefühlt haben. Im Verlauf meiner Feldforschung

habe ich erlebt, wie das überschwenglich-positive Bild über die Theolog*innen zu

Beginn ihrer Dienstzeit (2012) am Ende ihrer Tätigkeit (2015) der mir gegenüber

unverhohlen offen dargebotenenHoffnung auf deren baldige Versetzung gewichen

war. Auch der Imam der Moschee, Mahmut, schien die Gemeinde überaus gern zu

verlassen, die er in seinem letzten Interview mit mir (15.07.2015) recht offen als

»verstockt« und »unbelehrbar« beschrieben hat.336

Das Argument der »Verstocktheit«, »Unbelehrbarkeit«, »Bequemlichkeit« oder

»Denkfaulheit« verweist auf ein dezidiert rationales Verständnis von Entscheidun-

gen in persönlichen religiösen Angelegenheiten, die aber derNormativität genügen

müssen und nicht individuell gelöst werden dürfen. Die rationale Ideologie sieht

den/die Akteur*in als vollkommen unabhängig handelnde/n Akteur*in an, der/die

jederzeit bewusste und vernunftgeleitete Entscheidungen trifft. Immanuel Kant

hat eben diese »Faulheit« als Ursache dessen betrachtet, warum Menschen selbst-

verschuldet unmündig seien, undwarum sie in dieser selbstverschuldetenUnmün-

335 Feldnotiz, Frühstück bei Hafize, 03.08.2015: »Bizim evimizde eskiden de hiç alkol içilmez,

domuz eti yenmezdi.« »Mahallenin çocuklarını toplar, kendi arabamla camiye götürürdüm.

Anneleri babaları ilgilenmezdi, bana güvenirlerdi.«

336 Interview, Mahmut, 15.07.2015, Yunus Emre-Moschee: »Umsonst habe ich mir jahrelang den

Mund fusselig geredet. […] Wenn wir einen Nutzen gebracht haben, dann nur den Jugendli-

chen. […] Aber Wissen ist nur dann gut, wenn man es erhalten will. Wennman nicht hört, ist

es umsonst.« (»Boşa konuştum ben burda yıllardır. […] Faydamız dokunduysa gençlere belki

dokunmuştur. […] Ama bilgi alınmak istenirse iyi olur, duyulmadığı zaman boşadır.«)

https://doi.org/10.14361/9783839450451-020 - am 14.02.2026, 06:43:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen 357

digkeit verharrten: weil es bequemer sei. Eben jene Kantsche Aufforderung sapere

aude wird von den Kritiker*innen wie Semra erwünscht. Aber auch wenn Men-

schen denken, dass sie jederzeit rational handeln, hat diese Rationalität ihre eigene

Handlungslogik. Rationalismus-geleitetes Handeln ist somit lediglich strukturie-

rend für einen speziellen Habitus und nicht objektivierbar für jegliches Handeln,

insbesondere nicht für religiöse Bewusstwerdung, wie sie die Kritiker*innen den-

ken. Mahmood weist darauf hin, dass »[…] conscious deliberation is part and par-

cel of any pedagogical process, and contemporary discussions about it cannot be

understood simply as a shift from the unconscious enactment of tradition to a

critical reflection upon tradition […]«.337

Unter »pedagogical process« versteht Mahmood hier spezifisch, dass »[…] any

kind of skilled practice requires a certain amount of reflection and deliberation

on the specific mental and bodily exercises necessary for its acquisition«.338 Die

Überlegungen von Mahmood deuten darauf hin, dass es nicht um einWollen oder

Können einer Reflexion der eigenen Religiosität auf vernunft- undwissensorientier-

ter Grundlage geht. Man muss bedenken, dass jegliche Reflexion abhängig ist von

»both the discursive conditions under which specific kinds of deliberation become

possible, and the practical task that an act of reflection is meant to accomplish«.339

Zwar können nicht die Möglichkeiten und Begrenzungen aller »diskursiven Be-

dingungen«, unter denen die Wissensproduktion im Moscheekontext abläuft, hier

weiter analysiert und in Beziehung zu den Akteur*innen gesetzt werden. Aber der

Gedankengang offenbart, dass das menschliche Handeln vonmehr abhängt als von

Fleiß undWillen.Damit kommenwir zu den gruppenspezifischen sozialen, ökono-

mischen und religiösen Kapitalen von Akteur*innen, die in ihrem inkorporierten

religiösen Habitus angegriffen werden. Darin zeigen sich die Konkordanzen, die

Aufschluss über ihren Habitus und ihre Positionen im Feld geben: Akteur*innen

wie Hafize haben Religion und religiöse Praxis von ihren Eltern, Nachbar*innen,

Großeltern, Freund*innen, Tanten und Onkels, in Koranschulen und informellen

Gesprächen, durch Geselligkeiten und natürlich auch durch Moscheebesuche er-

fahren. Diese Akteur*innen zeichnen sich dadurch aus, dass sie in ihrer religiösen

und schulischen Bildung, sowie in ihrem Berufsleben und in ihrer Freizeit wenig

intellektuell gefordert waren. Meist sind sie in dörflichen oder kleinbürgerlichen

Strukturen in der Türkei oder in Deutschland primär sozialisiert worden, die Ein-

wanderer*innen unter ihnen sind als Gastarbeiterkinder oder durch Heirat nach

Deutschland gekommen. Für sie drückt die religiöse Pflichterfüllung (Ritualgebet,

Fasten) das Ideal der Religiosität aus, auch wenn sie diese häufig nicht erfüllen kön-

337 Mahmood 2005: 54.

338 Mahmood 2005: 54.

339 Mahmood 2005: 54.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-020 - am 14.02.2026, 06:43:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


358 Moscheeleben in Deutschland

nen.340 Alltagsrelevant sind sowohl ihre sozialen Taten in ihrer religiösen Gemein-

schaft, Nachbarschaft, ethnischen Community und Stadt als auch eine bestimmte

Art von Frömmigkeit, wie ich sie oben anhand der Koranrezitationspraxis analy-

siert habe. Mehrheitlich haben sie erst in den letzten Jahren – unter Anleitung von

Expert*innen – den Koran am Text lesen und rezitieren gelernt (ohne Hochara-

bischkenntnisse zu erwerben), wobei sie schon als Kinder einige Suren auswendig

gelernt und früh schon bestimmte religiöse Praxen inkorporiert haben. Über ihr

umfangreiches İlmihal-Wissen hinaus, haben sie in Bezug auf islamisches Wissen

ein Gefühl für goingswithout sayings. Ihr islamischesWissen ist in der Regel geformt

durch informelle religiöse Bildung in verschiedenen religiösen Selbstorganisatio-

nen: durch Predigten selbsterklärter Imame ohne formale religiöse Ausbildung (so

genannte Arbeiterimame), informelle Erfahrungen in Kindheit und Jugend, Hö-

rensagen und durch formalistische religiöse Aufklärung im TV. Personenbezogene

Lehrer*innen sind im Laufe des Lebens durch Objekte begleitet worden: Akteur*in-

nen wie Hafize konsumieren religiöse Themen im TV und auf YouTube, bestellen

sich islamische Literatur und Filme u.w., diskutieren mit anderen Musliminnen,

surfen im Internet, kommen auf sohbet-Veranstaltungen in die Moscheen und hö-

ren sich Predigten an.

Die Forschungstendenz, die vielfältigen Möglichkeiten des religiösenWissens-

erwerbs durch unterschiedliche Medien und die Diskutabilität des Wissens als

Zeichen von Individualismus zu deuten, geht davon aus, dass der eigenständige

Erwerb von Wissen, ihre Distribution und der Umstand, dass die Menschen dar-

über diskutieren, Autorität hinterfragen und das individuelle Finden von Religio-

sität bestärken würde.341 Dieser These nach loten Individuen prozessual die Be-

ziehung zwischen Modernität und Tradition, externer Autorität und individueller

Autonomie aus – dabei wird ein solcher Modernisierungsschub von Muslim*innen

durch das vis-a-vis mit Europa identifiziert, was implizit bedeutet, dass in den

Herkunftsgesellschaften ein solcher moderner Einfluss nicht vorhanden war. Der

Vorstellung von Modernisierung durch Individualisierung entspricht auch die Be-

tonung des soziologisch relevanten Unterschieds zwischen urbanenNachbarschaf-

ten und ländlicher Gegend, die sich als solche in Herkunftsgesellschaften bestim-

mend für den Individualisierungsschub verantwortlich zeichnen. Doch zum einen

muss auch individuelle Religiosität derart betrachtet werden, dass diese einem kol-

lektiv geteilten Habitus entspringt. Zum anderen ist die Individualisierungsthese

– vermengt mit der ihr inne wohnenden Modernisierung – strikt linear und te-

leologisch gedacht. Sie verkennt, dass individuelle Aneignungsprozesse trotz aller

Kollektivitäten und Normativitäten auch denjenigen Akteur*innen eingeschrieben

sind, die dies nicht rational-reflektiert vor sich her tragen. Eine eigene Meinung

340 Vgl. zu dieser idealisierten Religiosität auch Taş 2005.

341 Vgl. Jacobsen 2010: 225-230.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-020 - am 14.02.2026, 06:43:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen 359

auszubilden bzw. ein eigenes Verständnis von Religiosität auf Grundlage von indi-

viduellem Erwerb islamischenWissens zu haben, bedeutet nicht, religiöse Norma-

tivitäten und Autoritäten per se zu hinterfragen, sondern diese auch als legitime

Formen im islamischen Diskurs zu akzeptieren. Die Vielfalt von Aussagen zu dem,

was islamisch gültig ist oder nicht, bedeutet nicht, dass eine letztmögliche Wahr-

heit ausgeschlossen wird, aber auch nicht, dass nur eine davon tatsächlich wahr

sein muss. Zugleich signalisiert die persönliche Anstrengung, aus der Vielfalt der

Aussagen eine individuelle Religiosität auszubilden, nicht, dass die eigene Religio-

sität von der Vorstellung von Normativitäten bestimmten kollektiven Formen der

Religion vollkommen losgelöst sei. Stattdessen ist zu beobachten, dass die religiö-

sen Akteur*innen zwar tatsächlich auf religiöse Autoritäten wie Imame, Bücher,

Rechtsschulen oder allgemein Traditionen verweisen können, aber gleichzeitig ei-

ne durchaus kreative, flexible, reflektierte und normabweichende Glaubenspraxis

pflegen und formulieren. Das muss sich auch gar nicht gegenseitig ausschließen.

Die religiösen Bedürfnisse integrieren beide Haltungen: die Absicherung des Glau-

bens und der Glaubenspraxis durch anerkannte Autoritäten und Akteur*innen bei

gleichzeitiger Nähe zu Flexibilität und Neuerung.

Akteur*innen wie Hafize verfolgen in der Regel öffentliche Debatten um Reli-

gion und ihre Stellung gerade im türkischen Kontext oder zumindest sind sie da-

von tangiert, auch wenn sie nicht alle Diskussionsstränge kennen. Teilweise sind

sie versiert in öffentlichen Debatten in Deutschland, wobei hier islamrelevante,

ausländer- bzw. integrationspolitische, türkeibezogene, aber auch die soziale Lage

wie Armut und Wirtschaftsentwicklung betreffende Themen dominieren: In Pau-

sengesprächen während moscheelicher Veranstaltungen, zuhause oder bei ande-

ren geselligen Möglichkeiten sprechen sie über Rentenfragen, Krankenversiche-

rungen, Entwicklung der Industrie, insbesondere über die Verlegung von Fabri-

ken ins Ausland und die damit einhergehende Rationalisierung im Personal sowie

die Praxis der Zeitarbeit und Leiharbeit. Es kommen zudem Narrative aus den

Diskussionen u.a. um ›Laizismus‹ (laiklik), ›Kopftuch-Frage‹ (Türban meselesi), ›re-

ligiöse Orden‹ (tarikatlar), um den 11. September und die öffentliche Identifizie-

rung des Islams als Terrorreligion sowie um die starke Polarisierung zwischen ei-

nem islamischen und einem laizistisch-kemalistischen Lager, die insbesondere in

der letzten Dekade in der Türkei und in der türkischen Community in Deutschland

immer stärker zu Tage getreten ist, auf. Wie oben schon beschrieben, sind die tat-

sächlichen Lebenserfahrungen der Akteur*innen in der Türkei gering oder liegen

weit zurück. Ihr Türkisch ist häufig dialektal und umgangssprachlich, komplexe

Gehalte drücken sie in einem deutsch-türkischen Sprachenmix aus. Um öffentli-

che Debatten aus erster Hand verfolgen zu können, braucht es Deutschkenntnisse.

Was diese angeht, bestehen immense Unterschiede zwischen den Gläubigen: Die

jüngeren Akteur*innen aus dieser Akteursgruppe verfügen über gute bis mittlere

Deutschkenntnisse, die sie durch ihre primäre Sozialisation in Deutschland er-

https://doi.org/10.14361/9783839450451-020 - am 14.02.2026, 06:43:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


360 Moscheeleben in Deutschland

worben haben. Bei den älteren Akteur*innen dagegen hängen die Deutschsprach-

kenntnisse von ihrem sozialen und beruflichen Leben ab: Berufstätige verfügen

in der Regel über mittlere alltagsrelevante Kenntnisse, die sie auf der Arbeit oder

zum Besuch von deutschsprachigen Ärzten oder Ämtern befähigen. Akteur*innen,

die kaum Deutsch sprechen, aber verstehen können – sowohl Männer als auch

Frauen – waren entweder seltener berufstätig oder haben Deutsch auch beruflich

kaum gebraucht. Die Diskrepanz zwischen diesen Akteur*innen und den religiö-

sen Expert*innen bzw. den Kritiker*innen der Tradition ist insbesondere auf der

Ebene des Bildungskapitals zu verorten. Zwar genießt Bildung bei dieser Akteurs-

gruppe einen gewissen Wert, allerdings ist die Bildungsaspiration beispielsweise

von Mahmut und Semra ungleich höher: So erzählte mir Semra, dass sie sich dar-

um gekümmert habe, dass ihre 4jährige Tochter Einzelunterricht in Deutsch be-

kommt, obwohl sie weiß, dass sie in 2-3 Jahren wieder in die Türkei zurückgehen

werden. Aber die Chance, eine Sprache zu erlernen, wollte sie ihrer Tochter nicht

vorenthalten. Aber kaum einer der Eltern, die doch ihr ganzes Leben in Deutsch-

land leben würden, würde sich um die schulische Bildung ihrer Kinder kümmern.

Und so verhielten diese sich auch, wenn es um die religiöse Bildung und Erzie-

hung ihrer Kinder gehe.342 Besonders regte sich Semra über eine Mutter auf, die

die Hocas darum gebeten hätte, den Beginn der Wochenend-Koranschule auf 11

Uhr zu verschieben. Die Wochenenden seien die einzigen Tage, an denen sie zu

etwas Schlaf käme, da sie unter der Woche viel und schwer arbeite. Dieser Wunsch

wird von Semra allerdings als Desinteresse an der Bildung des eigenen Kindes ein-

gestuft: »Was denn nun, [der Unterricht] fängt nicht um neun an, nicht um acht.

Um zehn Uhr! Und sogar das verpassen sie.«343 Semra verkennt hier offenbar die

sozial schwierige und die so genannte bildungsferne Situation der hiesigen Eltern

und überträgt ihre eigene Bildungsaspiration auf diese.

Das Gefälle zwischen den religiösen Akteur*innen ist auch ein sozialräumli-

cher: die religiösen Expert*innen kommen aus dem tatsächlichen Ort Türkei und

gebärden sich teilweise so, dass sie in vielen substantiell wichtigen Dingen, die

die Türkei betreffen, es besser wissen als die hiesigen ›in die Fremde Gegangenen‹

(gurbetçiler) und teilweise auch schon ›Verdeutschten‹ (almanlaşanlar). Türkisch ist

neben der Schriftsprache Hocharabisch ihre allein genutzte Sprache (wobei Semra

auch ein wenig Arabisch spricht), sie sind sprachlich versierter, haben akademische

Bildung genossen und stehen in sozial-ökonomisch besseren Verhältnissen als die

342 Feldnotiz, Kinder-Koranschule, 09.06.2013, Yunus-Emre-Moschee. Auch Ceylan stellt in sei-

ner Studie fest, dass die Eltern den Lernprozess ihrer Kinder häufig nicht begleiten (vgl. Cey-

lan 2008: 61-65).

343 Feldnotiz, Kinder-Koranschule, 21.12.2013, Yunus-Emre-Moschee, Semra: »Ne yani! Saat do-

kuz değil, sekiz değil. Saat 10'da başlıyoruz, ona bile yetişemiyorlar.«

https://doi.org/10.14361/9783839450451-020 - am 14.02.2026, 06:43:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen 361

Gemeindemitglieder, die zumeist in der Arbeiterklasse zu verorten sind. Die Ex-

pert*innen kennen sich naturgemäß detailliert mit der islamischen Religion aus,

können zu allen Gelegenheiten aus dem Koran und aus der Sunna zitieren. Als Be-

amt*innen des türkischen Staates haben sie einen Habitus, der zwischen dem Ver-

ständnis, »Angehörige einer staatlichen Obrigkeit« (»devletin bağlı bir kuluyum«)

zu sein und dem Verständnis, dem »Volk zu dienen« (»halka hizmet«) oszilliert.

Offen herausgefordert werden die Expert*innen und andere Kritiker*innen al-

lerdings nur von denjenigen Akteur*innen, denen symbolisches Kapital zugewie-

sen wird – teilweise nur von anderen Nicht-Expert*innen in der Gemeinde, teil-

weise auch von den Theolog*innen: Hohe Vernetzung im türkisch-muslimischen

Milieu, also die Bekanntheit in der Community, sicherer Umgang in deutschspra-

chigen Milieus, erfolgreiche Erwerbsarbeit, sozio-ökonomischer Status (z.B. Ei-

gentumswohnung, neues Auto), in den Augen der Gemeinde anständige Verheira-

tung der eigenen Kinder und/oder die Ermöglichung einer guten Bildung für die

Kinder beispielsweise zeigen das Werden des symbolischen Kapitals. Die eigene

religiöse Bildung können sie dagegen nicht symbolisch fruchtbar machen. Gegen

das theologisch fundierte, koranbasierte Wissen derTheolog*innen unterliegen sie

argumentativ, auch wenn sie ein umfangreiches İlmihal-Wissen vorweisen können.

Selbst ältere Kritiker*innen mit von der Gemeinschaft als unislamisches Handeln

angesehener Lebensgeschichte (z.B. Heirat einer Muslimin mit einem Christen

oder zurückliegender Alkoholkonsum) können gerade auch daraus symbolisches

Kapital gewinnen: Indem ihnen das Engagement in der Moschee für die religiöse

Sache trotz dieser vergangenen unislamischen Handlungen in der Gemeinde hoch

angerechnet wird. Die Expert*innen sind – was gegenwärtige Sündhaftigkeit an-

geht – allerdings nicht so tolerant, auch nicht, wenn es um den Erhalt der reli-

giösen Selbstorganisation geht: Der schon an anderer Stelle beschriebene Fall, Ge-

winne aus Glücksspiel als Spenden für die Moschee anzunehmen, zeigt dies auf.344

Während sie dies auf islamisch-legalistischer Grundlage ablehnen, argumentierten

Gemeindemitglieder, dass der Erhalt der Moschee, in der Handlungen für Gottes

Wohlgefallen getätigt werden, durch eine Spende eines Glückspielbetreibers ge-

sichert werde und dies somit über dem verbotenen Glücksspiel stehe. Während

der Gemeindevorstand, der ja konkret mit der Aufrechterhaltung der selbstfinan-

zierten Moschee betraut ist, sein Handeln islamisch flexibel auslegt, bleiben den

Expert*innen die ökonomischen Zwänge der Gemeinde fremd und sehen dies als

Ausdruck einer ›Verdeutschung‹ der ›in die Fremde gegangenen‹. Insgesamt kom-

men diese Akteur*innen und die Expert*innen sowohl auf der Ebene der Schemata

ihrerWahrnehmung undUrteilsfindung als auch auf der Ebene ihresHandelns, die

konkret ihre Positionen im Feld betrifft, nicht auf eine Linie.

344 Siehe Abschnitt II, Kap. 1.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-020 - am 14.02.2026, 06:43:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


362 Moscheeleben in Deutschland

Jüngere Akteur*innen aus dieser Akteursgruppe können mit diesem Habitus

der Expert*innen eher umgehen: Sie lehnen die Zuschreibung als ›in die Fremde

gegangenen‹ (Gurbetçi) zwar ab, dies transportiert für sie aber keinen pejorativen

Bezug: Als in Deutschland sozialisierte Personen haben sie tatsächlich wenig Bezug

zu denWirklichkeiten in der Türkei und beanspruchen auch nicht, dass sie im Ver-

gleich zu den Älteren aus der Gemeinde oder zu den aus der Türkei stammenden

Expert*innen, eine Identität haben, die immer noch voll und ganz Türkisch sei. Ih-

re Identität als Deutsch-Türk*innen, muslimische Deutsche oder deutsche Muslim*innen

bewahrt sie davor, in die Anerkennungskämpfe zwischen den so genannten Gurbet-

çi oder Almancı (›die nach Deutschland ausgewanderten Arbeiter*innen‹) und den

wahren Türk*innen zu geraten. Dagegen wollen sich gerade ältere Gemeindemit-

glieder nicht auf die Identität Gurbetçi verengt wissen. Sie wehren sich gegen die-

sen Ausschluss aus der Gemeinschaft der Türk*innen und gleichzeitig entspringt

diesem Spannungsfeld eine symbolische Aufwertung ihres kulturellen Kapitals als

in Deutschland beheimatete Türk*innen: Als Semra in einem Gruppengespräch

erwähnte, dass sie froh sei, bald wieder in die Türkei zu kehren, weil es dort si-

cherer sei als in Deutschland, sprachen sich anwesende ältere Frauen und Männer

sogleich gegen diese Vorstellung aus. Eine Frau verdeutlichte an einem Beispiel,

dass sie sich in der Türkei viel unsicherer fühle als in Deutschland, wo sie seit 30

Jahren im Dunkeln zu ihrer Arbeitsschicht gehen würde und noch nie das Gefühl

von Unsicherheit hatte. Ein Mann begann sogleich die Vorzüge Deutschlands ge-

genüber der Türkei zu betonen: Krankenwagen kämen sogleich, Gerichtsverfahren

seien gerecht, Korruption sei nicht so verbreitet und die Polizei würde ihre Ar-

beit gut erledigen, so dass es in Deutschland seiner Ansicht nach objektiv sicherer

sei als in der Türkei, wo all dies nicht gewährleistet sei. Eine weitere Frau stellte

mit Blick auf die Theologin hervor, dass das wohl mit Kontakten zur (deutschen)

Nachbarschaft und der Kompetenz, sich verständigen zu können, zu tun habe. Das

soziale Gefälle zwischen den Expert*innen und der hiesigen Gemeinde wird so von

allen Akteur*innen zu einer kulturellen Frage gemacht, wodurch sich die in ihrer

Religiosität degradierten Akteur*innen auf ein kulturelles Kapital berufen können,

das sie von den Expert*innen unterscheidet. Mit der Betonung ihrer Kompeten-

zen, sich in Deutschland sicher zu fühlen und zurechtzufinden, können sie sich

somit positiv von den frisch aus der Türkei gekommenen Expert*innen abgrenzen.

Dies zeigt aber auch die Kriterien auf, wonach Akteur*innen insgesamt bewertet

werden, was die Frage nach religiöser Autorität und Normativität erheblich be-

stimmt. Aus eben dieser Personengruppe bildet sich sowohl die Frauengruppe als

auch der Vorstand der Moschee seit ihrer Gründung. Sie verfügen über hohe so-

ziale Kompetenzen und Empathie, ohne die das Leiten einer Moschee recht schwer

wäre. Durch ihre Position in der Moschee handeln sie gegenüber den Hocas aus

einer Machtposition heraus. Aber sie brauchen die religiösen Expert*innen, um

die selbstorganisierte Moschee zu erhalten. Funktional sind Spannungen zwischen

https://doi.org/10.14361/9783839450451-020 - am 14.02.2026, 06:43:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen 363

den Vorständen und den Theolog*innen dadurch entstanden, dass die Expert*in-

nen deren religiöses Wissen delegitimieren und sie beschuldigen, nicht die wahre

Religion zu praktizieren. Auf einer übergeordneten Ebene resultieren die Konflikte

aus den jeweils unterschiedlichen Kapitalen und den damit in Verbindung stehen-

den Positionen in der Moschee.

Den vernünftigen Islam annehmen: verstehen wollen und erklären können

Die Konstruktion von verstehens- und wissensbasierter Religion wird von anderen

Akteur*innen in derselben Moschee dagegen als der »philosophische« und »ver-

nünftige« Islam bezeichnet und gutgeheißen. Sie schreibenwährend religiöser Fei-

ern häufigmit, diskutieren und fragen nachThemen wie Gottesvorstellungen, Pro-

phetie, nach dem Straf- und Belohnungssystem, also nach Welt- und Menschdeu-

tungen: »Sie [die Theolog*innen] sind philosophischer. Sie sprechen die Vernunft

an. Es kommt heraus, was wir warum machen.«345 Dieses Religionsverständnis

spricht ihren Wunsch nach Belegbarkeit und Historisierung der religiösen Über-

zeugungen an, um die innere Haltung eines überzeugten Glaubens auch »mit dem

Verstand zu nähren«, wie dies Emel, eine etwa 20jährige Studentin ausdrückt.

Manche sohbets gestalteten sich dann auch mehr wie Seminare als Predigten. Ihre

Fragen zielen stark auf kognitives Verständnis, teilweise auf historisierende und

spirituelle Ebenen. Als eine Frau formalistische Frömmigkeit abfragte (»Wie oft

soll ich diese Verse aufsagen? Dreimal, siebenmal oder elfmal?«), hat die 30jähi-

ge Sevda, Emels Nebensitzerin, sie mit dem Hinweis zurechtgewiesen, dass diese

numerologische Herangehensweise irrelevant für den Erwerb des Lohns bei Gott

sei.346 Ihre Ausführung, dass Primzahlen in der Mystik (taṣawwuf ) die Eins-heit

Gottes symbolisierten und daher sich durchgesetzt hätten, verdeutlicht, dass hier

Kenntnis über die historische Dimension dieser Praktiken vorhanden ist. Diese er-

laubt es dem/r religiösen Akteur*in, abzulehnen, dass Lobpreisungen Gottes oder

das Sprechen von Fürbitten nach einem immer gleichbleibenden Schema abzuar-

beiten wären. Akteur*innen wie Emel und Sevda reichern ihren Glauben mit ratio-

nalen Argumenten an, denn sie wollen verstehen und inbrünstig glauben und zwar

so tiefgründig, dass sie ganzeGlaubenswahrheiten in Frage stellen können347 – teil-

345 Gespräch, Emel, Vorsitzende der Jugendabteilung, 23.01.2014, Yunus-Emre-Moschee: »On-

lar [Hocalar] daha felsefi, akıla hitap ediyorlar. Neyi neden yaptığımız ortaya çıkıyor.« Ent-

sprechend auch Feldnotiz, Kirmes, 29.06.2013, Yunus-Emre-Moschee, Gespräch unter jungen

Männern und Gespräch, mehrere Jugendliche, 28.01.2014, Yunus-Emre-Moschee.

346 Feldnotiz, sohbet zum Engelsglauben, 29.12.2013, Yunus-Emre-Moschee.

347 Die Hoca stellt auch etwas entsetzt fest, dass manchen Menschen gar nichts heilig sei. Mit

dem Kopf deutet sie währenddessen zwei junge Frauen an, die kurz vorher den Glauben an

die Engel hinterfragt hatten. Feldnotiz, sohbet zum Engelsglauben, 29.12.2013, Yunus-Emre-

Moschee, Gespräch nach dem sohbet.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-020 - am 14.02.2026, 06:43:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


364 Moscheeleben in Deutschland

weise ohne zu wissen, dass es sich um Glaubenswahrheiten handelt.348 Jacobsen

beobachtet dies auch unter muslimischen Jugendlichen in Norwegen: »The young

Muslims I worked with also generally deplored the fact that the knowledge that had

been transmitted to them from their parents did not give any answer to the ques-

tion of ›why‹ Islamic practices should be followed or to what being a Muslim ›really

meant‹.«349 Zum Verstehen wollen kommt das Erklären können hinzu. Die rationale

Rechtfertigung des Glaubens und die reflektierte Gläubigkeit können in einer auf

Rationalität bedachten Öffentlichkeit gewürdigt werden, ohne dass sie nur die rein

»spirituellen Gründe« (türk. »manevi ihtihaç«) für den Glauben nennen müssen.350

Jacobsen bettet diese Haltung ebenfalls in Prozesse ein, die durch die Umgebung,

hier die öffentliche Schule, notwendig geworden sind: »In order to ›represent‹ Is-

lam in a way that fits the dominant institutional language of the classroom, prac-

tical knowledge must be transformed into verbal explications and specific forms of

rationalization.«351 Die Fremd- und Selbstwahrnehmung als Muslim*in gleicher-

maßen führen dazu, dass diese Akteur*innen nicht nur religiös sprachfähig wer-

den wollen, sondern mit der Logik der Rationalität argumentieren wollen, wenn

sie ihren Glauben erklären und damit auch repräsentieren (müssen). Wie schon

erwähnt wurde in der Forschung der reflektierte und detaillierte Wissenserwerb

von jungen Frauen als Emanzipationsbestreben gegenüber restriktiven Eltern her-

vorgehoben: Diese Frauen würden dadurch das islamische Wissen ihrer Eltern als

unislamisch und kulturell bedingt entlarven und sich davon eine Erweiterung ih-

res persönlichen Lebensumfeldes versprechen (z.B. studieren dürfen oder ihren

Partner selbst aussuchen dürfen), indem sie quellenbasierte religiöse Argumente

gegen vermeintlich islamische Vorschriften ihrer Eltern vorweisen können. Im For-

schungsfeld erweitert die positive Haltung zum reflektierten Islam allerdings nicht

ihren Handlungsrahmen, den sie gegen ihre konservativ-traditionellen Eltern mit

religiösen Argumenten durchsetzen könnten. Diesen Handlungsrahmen haben sie

nämlich schon und mussten sich ihn offensichtlich auch nie erkämpfen. Stattdes-

sen spricht es denWunsch nach Rationalität und Belegbarkeit der religiösen Über-

zeugungen an. In diesen Fällen ist nicht das Emanzipationsbestreben ausschlag-

gebend, sondern die rechtfertigende und reflektierende Gläubigkeit, die in einer

rationalisierten Öffentlichkeit stark gemacht werden kann.DasThema Rationalität

348 In Einzelgesprächen wurde mir gegenüber immer wieder angedeutet, teilweise auch ausge-

führt, was sie ablehnen (z.B. Ablehnung der Hadsch-Fahrt als Säule des Islams). Dass es sich

dabei auch um zentrale Glaubensvorstellungen handelt, war ihnen oft nicht klar. Interessant

war, dass einige die Einteilung der Jenseitserwartung in ewiges Leben im Paradies und ewige

Verdammnis in der Hölle, ablehnen.

349 Jacobsen 2010: 231.

350 Gespräch, mehrere Jugendliche, 28.01.2014, Yunus-Emre-Moschee.

351 Jacobsen 2010: 238.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-020 - am 14.02.2026, 06:43:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen 365

des Glaubens verweist zum einen auf die Belegbarkeit der Aussagen. Die in Pre-

digten und Vorträgen häufig verwendeten Formeln »in den Büchern steht […]« und

»die Gelehrten sagen […]« ist für sie eine unbefriedigende Antwort; welche Bücher

und Gelehrte das sind, erschließt sich diesen Akteur*innen nicht; der autoritative

Charakter dieser Aussage entzieht sich ihnen, da sie – zumeist in ihrer gymnasial-

schulischen Bildung –gelernt haben, dass Aussagen konkret belegt werdenmüssen

und keinen totalen Charakter haben. Zum anderen geht es ihnen darum, korani-

sche Aussagen zur physikalischen Welt an die naturwissenschaftliche Forschung

zu binden; hier bringen sie Vorwissen mit. Bei diesen Themen allerdings geraten

sie an die Grenzen der Kompetenz ihrer Lehrer*innen, deren Argumentationshilfe,

z.B. in Bezug auf die Evolutionstheorie, unbefriedigend bleibt. Sevda hat – als es in

einem sohbet unter anderem darum ging, dass die Geschlechter aus einem Atem er-

schaffenwurden–der Lehrerin erzählt, dass sie in der Schule die Evolutionstheorie

lernen: »›Sie [Die Lehrkräfte] erzählen, dass der Mensch vom Affen abstammt, ja?‹

– Sevda nickt. – ›Nein, so was gibt es nicht. Dass Gott den Menschen aus einem

Mann und einer Frau erschaffen hat, das steht ganz deutlich im Koran.‹«352 Die

Kenntnisse der Lehrerin über die Evolutionstheorie erwiesen sich als gering und

populistisch. Sie kennt die Evolutionstheorie zwar in ihren Basics, sieht aber die

Evolutionstheorie als Gegenentwurf zur koranischen Schöpfungsgeschichte. Sev-

da dagegen ist viel versierter im Umgang mit Begriffen wie Mutation, Selektion,

Evolution; sie meinte, dass die Evolutionstheorie einerseits logisch klingt, dass sie

aber wisse, dass das gegen die Religion sei. Sie werde dann in der Schulklasse auch

ausgelacht oder nicht ernst genommen, wenn sie von Gottes Schöpfung erzählt, so

dass sie lieber nichts sagt. Semra rief aber Sevda und die anderen Anwesenden da-

zu auf, sich für ihren Glauben nicht zu schämen und den Lehrer*innen zu sagen,

was sie für richtig halten: »Das ist doch nur eine Theorie, es ist doch gar nicht be-

wiesen. Nicht wahr?«353 Allerdings blieb an dieser Stelle die Argumentationshilfe

der Lehrerin unbefriedigend: Sevda nickte zwar, aber sie wirkte durch diese Ant-

wort nicht befriedigt oder auch nur verwirrt und fragte hier nicht mehr weiter.

Doch als ich Sevda später darauf ansprach, erfuhr ich, dass sie sich selbst in einem

Dilemma zwischen Religion undWissenschaft befindlich ansieht. Es ist auch schwer

vorstellbar, dass ein Satz wie »es ist ja nichts bewiesen« im Biologieunterricht in

der Oberstufe, die Lehrer*innen und andere Schüler*innen überzeugen könnte, da

352 Feldnotiz, tafsīr/tefsir-sohbet, 26.09.2014, Yunus-Emre-Moschee, Semra: »İnsan’ın maymun-

dan türediğini anlatıyorlar, öyle mi?« – Sevda nickt. – Semra: »Hayır, öyle bir şey yok. Allah

insanı bir erkek ve bir kadından yarattığını açık açık yazıyor Kur’an’da.«

353 Feldnotiz, tafsīr/tefsir-sohbet, 26.09.2014, Yunus-Emre-Moschee, Semra: »Bu bir teori. Kanıt-

lanmış bir şey değil ki! Değil mi?« Dieses »Nicht wahr?« richtet sich an mich, ich wende mei-

nen Blick allerdings zum fragenden Mädchen.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-020 - am 14.02.2026, 06:43:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


366 Moscheeleben in Deutschland

die gesamtemoderne Biologie,Medizin und andere Humanwissenschaften auf der

Evolutionstheorie beruhen.354

Sowohl diese Haltung des kritischen Hinterfragens, der Anbindung islami-

schenWissens an naturwissenschaftliche Erkenntnisse als auch der Aspekt der Ra-

tionalisierung von Wissen verweist auf das Bildungskapital dieser Akteursgruppe:

Dieses zeichnet sich durch schulische Bildung, teilweise ein Studium, Zugang zu

wissenschaftlichen Büchern und langjährige (intellektuelle) Auseinandersetzung

mit Religion und der Welt aus,355 die teilweise in sohbet-Gruppen aus dem Um-

kreis von Hizmet eingeübt wurden. Sie sind häufig im Mittelstand berufstätig. Ihr

Bildungserwerb an sich ist bedeutsam, unabhängig davon, ob sie in der Türkei, in

Deutschland – oder im Fall der Altstadt-Moschee – auch in Frankreich, in Syrien

oder Marokko sozialisiert worden sind. Insgesamt sind sie eher bürgerlichen bzw.

klassenaufstiegsorientierten Milieus zuzuordnen. Sie sprechen häufig ein elabo-

riertes Deutsch und manche der türkischen Muttersprachler*innen auch ein elo-

quentes Türkisch. Sie sind gesellschaftlich engagiert wie z.B. in der Schule, im Be-

trieb, an der Universität, in muslimisch-türkischen Netzwerken, in Gewerkschaf-

ten (insb. die Männer), in der Schule ihrer Kinder oder in feministischen Kreisen

(v.a. die Frauen). Sie sind häufig auch interreligiös-dialogisch orientiert und aktiv.

Die Mehrheit dieser Akteursgruppe stellen Muslime und Musliminnen bis etwa 45

Jahre dar, was aber nicht bedeutet, dass unter den Verteidiger*innen der Tradition

keine jungen Menschen wären bzw. unter den Kritiker*innen nicht ältere Perso-

nen.

Durch ihr Bildungs- und Sozialkapital könnte man von einer sich in Mosche-

en entwickelnden Verbürgerlichung sprechen. Die Mehrheit der Menschen in Mo-

scheen ist in der Arbeiterklasse oder im Kleinbürgertum beheimatet, auch wenn

einige als Selbständige ein Kleingewerbe führen. Aus dem verstehensorientierten

Personenkreis rekrutierte sich während meiner Feldforschungszeit die weibliche

undmännliche Jugendgruppe der Yunus-Emre-Moschee, während sowohl der Vor-

stand als auch der Frauenvorstand über jeweils eine/n Akteur*in verfügten, der/die

diesem Kreis zugeordnet werden kann. Die kritischen Expert*innen sind auf ei-

ner Linie mit diesem Personenkreis, aber diese repräsentieren eine Minderheit

innerhalb der Gemeinde; sie waren so gut wie nicht im Vorstand vertreten, und

strebten auch nicht nach mehr Macht im Vorstand oder im Frauenvorstand. Das

bedeutet nicht, dass sie gar keine Macht hätten: Die weibliche Jugendgruppe der

Yunus-Emre-Moschee stellte Mitglieder sowohl im Landesjugendvorstand als auch

im Bundesvorstand. Zusammen mit der männlichen Jugendgruppe machten sie

354 Nökel verortet solche Fragen in einen »ständige[n] Vergleich von Wissenssystemen«, der

durch die Auseinandersetzung mit anderen Weltanschauungen in Deutschland bestärkt

werde. Vgl. Nökel 2002: 54-55.

355 Vgl. auch Nökel 2002: 92-93.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-020 - am 14.02.2026, 06:43:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen 367

die lokale DITIB-Jugendgruppe aus, die die bedeutendste DITIB-Jugendgruppe in

der Region und damit eine Art role model und Motor war. An dieser Entwicklung

hatten gerade auch die Theolog*innen Anteil, in dem sie auf struktureller Ebe-

ne die Organisierung, Mitgliederwerbung und Durchführung von Treffen und öf-

fentlichen Aktionen befürwortet, gestärkt und gefördert haben. Statt im lokalen

Moscheevorstand – über ihren internen Jugendlichen-Treff und über den vollstän-

dig in der Hand der Jugendgruppe liegenden »Tag der offenen Moschee« hinaus

– entdeckten und entwickelten diese Akteur*innen mithilfe der Möglichkeiten des

Verbandes weitere Felder, in denen sie aktiv werden konnten. Sie sind somit erfolg-

reich mit dem Transfer ihres Bildungs- und Sozialkapitals in symbolisches Kapital,

um im überlokalen islamischen Feld in Deutschland Macht zu gewinnen, während

ihre Machtposition im lokalen Feld gering ausgebildet ist. In der Altstadt-Moschee

dagegen sind Verteidiger*innen einer wissensbasierten, reflektierten Religiosität

sowohlmit demVorstand derMoschee als auch im islamischen Feld über Verbands-

strukturen und Netzwerke von muslimischen Aktivist*innen hinaus gut vernetzt.

Das Spannungsfeld zwischen Verteidiger*innen und Kritiker*innen ist innerhalb

der Altstadt-Moschee zum einen aufgrund der heterogenen Akteursstruktur in-

nerhalb derMoschee und der vielfältigenMöglichkeiten durch Gruppen, Treffs und

Aktivitäten dasMoscheelebenmitzugestalten, nicht so verdichtet wie in der Yunus-

Emre-Moschee. Zum anderen sind die jeweiligen Fraktionen aber auch nicht klaren

Akteursgruppen wie Expert*innen, Nicht-Expert*innen, Vorständen oder Abtei-

lungen zuzuordnen. Bis auf die interkulturelle Frauengemeinschaft, die sich durch

Wissenserwerb, vernunftbasierte Religiosität und karitative Tätigkeiten auszeich-

net, sind diese Haltungen quer durch alle religiösen Akteur*innen in der Moschee

zu finden. Das bedeutet, dass solche Spannungsfelder dort entspannt werden und

innerhalb des normativen Gefüges von islamischem Wissen transportiert werden

können, wo die Moscheestruktur unterschiedliche Akteur*innen und eine vielfäl-

tige Angebotsstruktur zulässt, wo der Kampf um wahren Islam nicht auf wenige

Akteur*innen verdichtet ist und mit einer Degradierung von inkorporierten reli-

giösen Praktiken einher geht sowie wo das soziale und kulturelle Kapital der Ak-

teur*innen jeweils gewinnbringend und nicht gegeneinander eingesetzt werden.

5. Kontinuität des islamischen Modernismus in Moscheen?

Sowohl die ausgeführten Kämpfe um wahren Islam und die Suche nach einem au-

thentischen Islam als auch die Privilegierung bestimmter Methoden und Werte

finden ihre Vorläufer in den Reformbestrebungen in muslimischen Mehrheitsge-

sellschaften der spätosmanischen, kolonialen und postkolonialen Zeit, deren heu-

tige Erscheinungsformen dezidiert als Islamic Revivalism, de-kulturalisierter Islam

und/oder Kampf gegenUnwissenheit eingefasst werden können.Da die Deutungs-

https://doi.org/10.14361/9783839450451-020 - am 14.02.2026, 06:43:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

