KOMMUNIKATION IM KLOSTER

Medienaskese

Zum benediktinischen Umgang mit digitalen Medien.
Von Barbara Miiller

Dr. Barbara Miiller
ist Professorin fiir
Kirchengeschichte

am Fachbereich
Evangelische Theologie
der Universitiit

Hamburg.

328

Abstract wie gehen Menschen, die sich bewusst fiir ein asketi-
sches Leben entschieden haben, mit modernen Kommunikationsmit-
teln um? In einer 2013 durchgefiihrten, aus einem umfangreichen
Fragebogen und Intensivinterviews bestehenden Untersuchung zum
Gebrauch digitaler Medien in Klostern des Benediktinerordens im
deutschsprachigen Raum gaben die Ordensleute dazu Auskunft.

Die grof3e Mehrheit der Befragten sieht eine positive Beziehung
zwischen der benediktinischen Tradition und dem Gebrauch digitaler
Medien. Als Konsequenz ihres gottbezogenen und duflerlich klar struk-
turierten Lebens pflegen Benediktinerinnen und Benediktiner einen
sehr gezielten Umgang mit digitalen Medien, der auch ein Ubungsfeld
darstellt, das nach den Prinzipien der traditionellen christlich-spiri-
tuellen Lebenskunst gestaltet wird. Dass hier Substantielles vorgelebt
wird, zeigt sich an den vielen Besuchern, die auf Zeit im Kloster leben.
Der Mediengebrauch der Klostergiste gehért mit zu den Fragen,

mit denen sich das Projekt befasst hat. Digital Detox, eine digitale
Entschlackung bzw. Auszeit, kénnte zu einem zunehmend wichtigen
Dienst heutiger Kléster fiir die Welt werden.

weifellos befinden wir uns in einem , Zeitalter des Schwir-

rens“: Der Mensch zappt sich durch die Welt, surft an der

Oberfliche des Seins (Han 2013, S. 35-45). Das Verwei-
len an konkreten Orten, sowohl geographischen als auch inhalt-
lichen, erubrigt sich zunehmend aufgrund schier grenzenloser
technischer Méglichkeiten und wird mit fehlender Ubung und
Gewohnheit auch immer schwieriger. Zerstreuung und das Ge-
fuhl des Gehetztseins greifen um sich.

Wie gehen Menschen - Ménche und Nonnen -, die ein radi-
kal auf Gott konzentriertes Leben fithren wollen, mit den heute
unverzichtbaren digitalen Medien um, die neben ihrem unbe-
streitbaren Nutzen den Inbegriff der Zerstiickelung und Kurz-
lebigkeit darstellen? Konkreter: Welche Strategien des Umgangs
mit digitalen Medien wenden Benediktinerinnen und Benedik-
tiner an, die sich mit ihrem Geliibde gerade auf gegenteilige Prin-

Communicatio Socialis, 47. Jg. 2014, H. 3

hittps://dol.org/10.5771/0010-3497-2014-3-328 - am 13.01.2026, 08:42:22. [ —



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2014-3-328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

zipien verpflichten, namlich értliche und soziale stabilitas, um
des Einen willen? Dass Benediktiner digitale Medien benutzen,
ist an den Homepages ihrer Kloster, dem selbstverstindlichen
Gebrauch von Computern und mobilen Telefonen, aber auch an
in sozialen Medien aktiven Klosterleuten und Kléstern unschwer
erkennbar. Auf den Gebrauch der aktuellen Medien und Kultur-
techniken zu verzichten, wiirde der benediktinischen Tradition
als Kulturtragerin und -férderin auch zuwiderlaufen und bedarf
daher keinerlei Rechtfertigung.

Weniger selbstverstindlich ist indes das Wie des Gebrauchs.
Der Umgang mit digitalen Medien leitet sich bei Benediktinern
einerseits aus individuell erworbenen kulturellen Mustern ab,
andererseits maf3geblich aus der Benediktsregel und der durch
sie geprigten Lebensform (Jansing 2009).

Nach dem Verhiltnis zur Tradition (vgl. Hochschild 2013)
fragte eine empirische Untersuchung ganz konkret: ,Enthilt die
Regel des HI. Benedikt Richtlinien zum Gebrauch digitaler Me-
dien?“und: ,Ein Gedankenexperiment: Denken Sie, Benedikt hat-
te digitale Medien benutzt?“ Diese Fragen huldigen nicht einem
Traditionalismus, sondern sie ergriinden viel mehr den Umgang
mit zwei Bereichen - digitale Medien und monastisches Leben
-, die an den dufersten Extremen ihrer Pole inkompatibel sind.
Denn Browsen und Kontemplation schliefien sich sowohl als Par-
allelhandlungen als auch als geistige Ausrichtung per se aus.

Das Forschungsprojekt ,Benediktinisches Klosterleben und
digitale Medien® geht den oben zitierten Fragen nach. Im Frih-
jahr 2013 bekamen samtliche 106 benediktinischen Klgster des
deutschen Sprachraumes (Deutschland, Osterreich, Schweiz,
Sudtirol) je funf Fragebdgen zugesandt. Die Rucklaufquote der
Fragebogen entspricht 30,75 Prozent. Die Rucklaufquote der
partizipierenden Kloster belduft sich auf 85 Prozent, so dass die
Untersuchung auf institutioneller Ebene als reprisentativ gel-
ten kann. 69 Prozent der Befragten gehen davon aus, dass die
Benediktsregel Richtlinien zum Gebrauch digitaler Medien ent-
halt. 83 Prozent der Befragten sind der Ansicht, Benedikt, leb-
te er heute, wiirde digitale Medien benutzen. In einer zweiten
Phase der Studie wurden in sechs Klostern in Deutschland und
der Schweiz (vier Manner- und zwei Frauenkldstern) vertiefende
Interviews mit 18 Briidern und Schwestern durchgefiihrt.!

1 Beiden ohne Literaturangaben versehenen Zitaten handelt es sich im Fol-
genden um Antworten aus den Fragebdgen oder Interviews.

hittps://dol.org/10.5771/0010-3497-2014-3-328 - am 13.01.2026, 08:42:22. [ —

£ 329

Medienaskese


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2014-3-328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Barbara Miiller

330

hittps://dol.org/10.5771/0010-3497-2014-3-328 - am 13.01.2026, 08:42:22. [ —

Der Blick auf die monastische Tradition zeigt, dass eine
stimmige Balance zwischen Kontemplation und kommunika-
tiver Weltzuwendung eines der Ur-Anliegen auch des benedik-
tinischen Ménchtums darstellt. Der Einzug digitaler Medien in
die Klgster und damit potentiell das Eindringen nie dagewesener
Verbindungsmaglichkeiten mit der Welt macht gegenwirtig ein
Austarieren und Neuordnen dieser Balance nétig, deren Ausge-
staltung das Forschungsprojekt nachgeht. Zwei grofie Themen-
blocke stehen im Zentrum der Studie: erstens Medienaskese,
zweitens Kommunikation und aktiver Weltbezug. Damit verbun-
den ist die Nutzung digitaler Medien, insbesondere um Kontak-
te zur auflerklosterlichen Welt zu pflegen, auch Kontakte in der
virtuellen Welt (Schénenberger 2009, Runge 2012, Werlen 2012,
Jonveaux 2013).

Dass benediktinische Ordensleute, obschon einer 1500-j4h-
rigen Tradition nachlebend, zum Umgang mit digitalen Medien
Substantielles beizutragen haben, bestitigt sich allein schon an
den vielen Besuchern, die ihre Klgster fur kiirzere oder lingere
Zeit aufsuchen, um dort abzuschalten. Aus den Interviews geht
hervor, dass die meisten dieser erwachsenen Klosterbesucher
- ohne dass dies speziell eingefordert wirde — ihren Konsum
digitaler Medien spontan einschranken oder gar einstellen. An-
ders verhilt es sich mit Jugendlichen, die offensichtlich kein Be-
durfnis nach Digital Detox - einer digitalen Entschlackung - im
Kloster verspiiren.

Die folgenden Ausfithrungen beziehen sich auf Medienas-
kese, das heif8t die monastische Ubung des Umgangs mit digi-
talen Medien, und damit die traditionelle christlich-spirituelle
Lebenskunst in ihrer Anwendung auf digitale Medien. Dies ist
ein Feld, das sich zumindestens dufierlich mit neuesten Initia-
tiven der Vorreiter der virtuellen Welt tiberschneidet; erwiahnt
sei an dieser Stelle die u.a. von Google unterstiitzte Konferenz
,Wisdom 2.0“?, die im Februar 2014 in San Francisco stattfand.

2 Wisdom 2.0 schreibt tiber den Zweck und das Ziel der jihrlichen Konferenz
auf der Homepage: ,Wisdom 2.0 addresses the great challenge of our age:
to not only live connected to one another through technology, but to do so
in ways that are beneficial to our own well-being, effective in our work,
and useful to the world. Through our series of conferences, meet-ups, and
workshops, Wisdom 2.0 strives to bring this conversation to the world in an
accessible, innovative, and inclusive way.” (http://www.wisdom2summit.
com/About).



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2014-3-328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Medienaskese

Medienaskese

Askese ist ein zunehmend beachtetes Thema (z.B. Michaels
2004; Gronau/Lagaay 2010). Die jingere Beschaftigung mit der
Thematik zeichnet aus, tiber die verengte Sicht des Verzichts hi-
nauszureichen. Askese wird dabei auch als positiver Prozess des
Selektierens und Gewichtens aufgefasst. Diese Sicht deckt sich
in manchem mit der urspringlichen antik-philosophischen Vor-
stellung, die in der Folge fur das christliche Ménchtum und da-
mit auch fiur die Benediktiner bedeutsam wurde. Askese heif3t
Ubung. Im antik-philosophischen Kontext geht es dabei um die
Eintibung geistiger Fahigkeiten. Geistige Ubungen vor allem
der Wachsamkeit und Sorglosigkeit haben

eine umfassende Verwandlung zum Ziel, die Askese heifst Ubung.
den Ubenden alles im umfassenden géttlich- Sie wird auch als positiver
kosmischen Kontext erkennen liasst (Hadot Prozess des Selektierens und
2011, S. 13-65). Entsprechend schildert der Gewichtens aufgefasst.

Biograph des Vaters der Monche, Antoniug oo
(251-356), dessen ersten monastischen Schritte folgenderma-

Ren: ,Noch gab es ja in Agypten keine monastischen Siedlungen

[...] vielmehr iibte (Nokeito: askeo) jeder, der auf sich achtzuha-

ben (favtd mpocéyewv) gedachte, unweit seines Wohnortes fiir

sich allein“ (Athanasius VA 3,2 = Bartelink 1994, S. 136).

In dieser fur das christliche Ménchtum konstitutiven Pas-
sage wird monastisches Leben bestimmt als Eintbung in das
Achthaben auf sich selbst und damit als Wachsambkeit oder Kon-
zentration; tiberdies finden diese Ubungen, die das ganze Leben
umfassen, an einem konkreten, sich vom vormaligen Wohnsitz
unterscheidenden Ort statt. Das Ziel besteht seitens des Monchs
darin, die ,Reinheit des Herzens“ (Cassian Coll. 1,4 = Ziegler
2011, S. 60) zu erlangen, der Fluchtpunkt allen monastischen
Bemiihens darin: ,, Zuerst (in primis): Gott den Herrn, lieben mit
ganzem Herzen, mit ganzer Seele und mit ganzer Kraft“ (Bene-
diktsregel Kap. 4,1).

Der Begriff der Medienaskese erscheint insofern niitzlich,
um aufzuzeigen, dass im monastischen Kontext die Umgangs-
weise mit digitalen Medien auch als geistliche Ubung zu betrach-
ten ist. Konkret besteht die benediktinische medienasketische
Herausforderung darin, die Mediennutzung mit der gebotenen
Rezeptivitit fiir das Wort Gottes zu vereinbaren sowie diverse
Strategien der Wachsamkeit auf den Mediengebrauch zu iber-
tragen. Letzteres, um seine eigene Gottesbeziehung stimmig zu
gestalten, aber auch, um aufmerksam auf die Bedurfnisse der
Néchsten eingehen zu kénnen.

£ 331

hittps://dol.org/10.5771/0010-3497-2014-3-328 - am 13.01.2026, 08:42:22. [ —



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2014-3-328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Barbara Miiller

332

hittps://dol.org/10.5771/0010-3497-2014-3-328 - am 13.01.2026, 08:42:22. [ —

»Hore ...!“ (Benediktsregel, Prolog 1)

Gleich im programmatischen ersten Satz der Regel hilt Bene-
dikt zum Hoéren an, um im Verlauf der Regel zahlreiche weite-
re Bestimmungen zum Horen, zum Schweigen, zum Verzicht
auf Geschwitz und unnétige Mitteilungen zu formulieren; der
Moénch soll ,,der Schweigsambkeit zuliebe bisweilen sogar auf gute
Gespriche verzichten® (Benediktsregel Kap. 6,2). Zahlreiche der
befragten Benediktinerinnen und Benediktiner verbinden ent-
sprechend den Umgang mit Medien mit diesen Bestimmungen
zum Schweigen und Sprechen. Mit Héren sei Schweigen und ein
aktives Hinhoéren auf Gott gemeint. Dies deuten sie mehrfach als
Verzicht auf Medienkonsum. Allerdings gehen die Meinungen,
was medienbezogen unter Schweigen zu verstehen sei, ausein-
ander. Fur die einen ist etwa das Schreiben von E-Mails eine Ta-
tigkeit, die der Schweigsambkeit sogar besser entspricht als das in
den Kléstern mittlerweile gangige Telefonieren.

Wenn es um elektronische Kommunikation geht, unter-
scheiden die Befragten zwischen der sorgfiltigen Abfassung ei-
nes Textes und dem schnellen Schreiben und Ubermitteln von
Botschaften quasiin ,Echtzeit“. Insbesondere, wenn der Adressat
selber digital prasent ist, schwinde der Unterschied zur mind-
lichen Kommunikation. Eine solche, etwa in Chats realisierte
Kommunikation erscheint dem gebotenen Schweigen zuwider-
zulaufen, die Abfassung eines gleichsam elektronischen Briefes
demgegeniiber weniger. Auf alle Fille entnehmen heutige Klos-
terleute Benedikts Richtlinien zum Schweigen eine Warnung vor
iibermafiigem Medienkonsum. Das viele Reden sei generell nicht
notig, die stindige Kommunikation uberfliissig.

Besonders hiufig weisen die Ordensleute dabei auf die
Wichtigkeit des in Benediktsregel Kap. 42 gebotenen nichtli-
chen Schweigens hin: ,Schweigen und Komplet betrifft auch
Internet-Nutzung.“ Die Nutzung des Internets nach der letzten
gemeinsamen Gebetszeit, also nach circa 20 Uhr, wire demnach
nicht im Sinne Benedikts. Gerade die Nacht nennen sie haufig
als Zeit, die frei von digitalen Medien sein sollte. Dies entspricht
allerdings im heutigen Klosteralltag mehr dem Wunsch als der
Realitit: Briider und Schwestern, die im Giste- und Kursbereich
tatig, seelsorgerlich oder mit sonstigen Aufgaben sehr bean-
sprucht sind, berichteten von der Notwendigkeit, ausnahmswei-
se oder regelmifiig auBerhalb der eigentlichen Arbeitszeit und
auch nach der Komplet elektronisch zu kommunizieren oder In-
ternetrecherchen vorzunehmen. Hinzu kommen die persénliche
Kontaktpflege oder private Ausfliige in die virtuelle Welt.



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2014-3-328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Medienaskese

Zeit und Maf3

Zu den benediktinischen Hauptprinzipien z&hlt das rechte Maf3,
das die Befragten im Kontext des Mediengebrauchs immer wie-
der nennen. Dabei muss man sich im deutschen Sprachraum
keine bestimmte individuell oder klosterweit zugeteilte Zeit-
spanne zum Surfen im Internet vorstellen so wie dies in eini-
gen US-amerikanischen und franzosischen Klostern der Fall
ist; dort werden den Ménchen technisch verwaltete Internet-
Guthaben zugeteilt oder die Internetverbindung ist tiber Nacht
unterbrochen. Dennoch ist Zeit auch in unseren Breitengraden
ein wichtiger Faktor. Angesichts der vielen Zeit, die beim Me-
dienkonsum rasch vergeht, halten sich die Benediktinerinnen
und Benediktiner selbst zu einem verantwortungsvollen Um-
gang mit der Zeit an. Eine grobes Zeitfenster fir den Medienge-
brauch ist Antworten zu entnehmen, die auf

die geregelte monastische Tagesstruktur hin- Eine tibermdifige Pflege
weisen und damit den Mediengebrauch der virtueller Kontakte beeintrichtigt
fir die Arbeit reservierten Zeit zuordnen, das Sozialleben der monastischen
also zwischen Frithstiick und Vesper (etwa Gemeinschaft vor Ort.

17:30 Uhr). Wegzurechnen sind dabei die = oo,
iber den Tag verteilten Gebets- sowie Essenszeiten, die frei von
digitalen Medien sind. Wie erwahnt wird in heutigen Klgstern
abends nach der Komplet nicht prinzipiell auf den Gebrauch
digitaler Medien verzichtet. Aus den Interviews geht hervor,
dass die Benediktiner absoluten Wert darauf legen, den Tag mit
gemeinschaftlichen und individuellen Gebeten und geistlicher
Lektiire zu beginnen, gleichsam als Vergewisserung des eigenen
Tuns und Seins. Ins Internet begeben sich die Schwestern und
Briider frithestens nach dem Friihstiick: ,[...] aufstehen und
sich direkt in die Arbeit stirzen oder so etwas. Da wiirde mir
etwas fehlen [...].

Ganz im Stile der traditionellen spirituellen Ubungen der
Wachsamkeit (,aufmerksam sein [...] das hat auch mit Selbst-
wahrnehmung zu tun®) und des inneren Zwiegesprichs (,da
musste ich sagen: ,Nein“) berichten die Schwestern und Briider
davon, dass und wie sie sich selbst bei der Mediennutzung be-
obachten und abbrechen, wenn das rechte Maf} iiberschritten
ist. Dies ist dann der Fall, wenn andere Aufgaben, die Prioritit
haben, deswegen zu kurz kommen oder wenn Befragte unruhig
oder miidde werden. Mehr spekulierend denn als reale Problem-
anzeige duflern die Ordensleute, eine ubermifige Pflege vir-
tueller Kontakte wiirde das Sozialleben der monastischen Ge-
meinschaft vor Ort beeintrichtigen.

£ 333

hittps://dol.org/10.5771/0010-3497-2014-3-328 - am 13.01.2026, 08:42:22. [ —



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2014-3-328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Barbara Miiller

Konzentration und Klausur

Bei ihrer Selbstanalyse orientieren sich die benediktinischen
Mediennutzer auch an der Person Benedikts und an dessen Fa-
higkeit des Wohnens in sich selbst (habitare secum). Benedikts
Biograph, Gregor der Grofle, erliutert das damit Gemeinte
folgendermafien:

»Sooft wir ndmlich durch die Unruhe der Gedanken zu sehr aus uns
herausgefiihrt werden, sind wir zwar noch wir selbst, aber nicht mehr
in uns; denn wir verlieren uns selbst aus dem Blick und schweifen an-
derswo umher. [...] Der heilige Mann wohnte in sich selbst, weil er stets
wachsam auf sich achtete, sich immer unter den Augen des Schopfers
sah, sich allezeit priifte und das Auge des Geistes nicht auferhalb
seiner selbst umherschweifen liefs“ (Gregor der GrofSe, Vita Benedicti
11,3,5f. = Salzburger Abtekonferenz 1995, S. 117).

Dem monastischen, von Benedikt vorgelegten Grundanliegen
entsprechend, tiben sich auch heute Benediktiner darin, auf ih-
rem Weg konzentriert zu bleiben und sich gerade durch digitale

Medien nicht unnétig ablenken zu lassen. Im

Im Kampf gegen die Ablenkung kénnen Kampf gegen die Ablenkung kénnen sie auf

Benediktiner auf elaborierte spirituelle eine elaborierte spirituelle Literatur zuriick-
Literatur zuriickgreifen, um mit greifen, die Mittel an die Hand gibt, um mit
storenden inneren Bildern umzugehen. storenden inneren Bildern und Gedanken

334

hittps://dol.org/10.5771/0010-3497-2014-3-328 - am 13.01.2026, 08:42:22. [ —

umzugehen; denn bereits in der Antike plagte
die Ménche das Problem des inneren Kinos. Ein bewahrtes Mit-
tel gegen Zerstreuung bildet dabei das Aufsuchen eines geschutz-
ten Raumes, in dem die Gottesbeziehung ungestort gepflegt
werden kann.

Fur Benediktinerinnen und Benediktiner im digitalen Zeit-
alter sind im exklusiven Sinne allerdings nur noch die Klosterkir-
che und 4dhnliche geweihte Rdume solche Bereiche. Denn sowohl
die Klausur, d. h. der gegen auf3en abgegrenzte Klosterbereich, als
auch darin das eigene Zimmer (die Interviewten sprachen selten
von Zelle) sind heute Bereiche, in denen die Befragten digitale
Medien nutzen. In der Klausur ist hiufig ein Computerraum mit
diversen Terminals eingerichtet — in einem deutschen Kloster
bezeichnenderweise ,Weltraum® genannt. Auflerdem ermogli-
chen in der Klausur untergebrachte Biiros einen Internetzugang
rund um die Uhr. Etwas anders sieht es im engsten Wohnbe-
reich aus. Viele Interviewte gaben an, keinen Internetanschluss
im eigenen Zimmer zu wollen, selbst wenn es in ihrem Kloster
méglich wire und sich ihr Verzicht mit praktischer Miihsal, wie



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2014-3-328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Medienaskese

etwa Staus vor den gemeinschaftlichen Computern, verbindet.
Diese Benediktinerinnen und Benediktiner wollen ihren Privat-
bereich klar von der Arbeit abgrenzen und vor allem ihr Zimmer
als Gebetsort frei halten von digitalen Medien. Andere, vor al-
lem solche mit aufwendigen Amtern oder Schwestern und Brii-
der im Studium, nutzen digitale Medien derweilen oft in ihrem
Zimmer.

Die monastische Klausur, einst die klare Grenze zwischen
Kloster und Aufienwelt, ist mit dem Einzug der digitalen Me-
dien ins Kloster radikal ,undicht” geworden. Dies wird von den
einen moniert. Andere geben zu bedenken,

dass es bei der Klausur ,nicht um kirchen- Die Klausur, einst die klare Grenze
rechtliche Regelungen, vielleicht nicht ein- zwischen Kloster und AufSenwelt,
mal um die materielle Klausur, sondern um ist mit dem Einzug der digitalen
die Bereitschaft, sich mit den monastischen Medien radikal ,,undicht” geworden.

Verbindlichkeiten zu identifizieren® gehe, um e
»den geschiitzten Lebensraum der Konzentration und Intensi-

tat" im Gegensatz zur ,Auflenorientiertheit des Monches, wo

auch immer die stattfindet [...]“ (Puzicha 2011, S. 10f). Schlief3-

lich gibt es auch Ménche, die diese Offnung explizit begriiien:

Hoffentlich ist die Klausur undicht! Es sollte immer eine Inter-

aktion sein zwischen Welt und Kloster.“ Derselbe junge Bruder

gab zu bedenken:

,Ich hatte viel das Gefiihl: Digitale Medien weichen die Klausur stark
auf und setzen uns Einfliissen aus, die vielleicht etwas ungesund sind,
die uns vielleicht auch irgendwo verwirren. Aber ich merke jetzt, wo ich
in XX studiere, dass wir immer noch eine sehr dichte Klausur haben.
Ich bin in XX ganz anderen Sachen ausgesetzt als da. Jetzt nach dieser
Erfahrung in XX muss ich sagen: Nein, diese Klausur funktioniert also

wirklich noch sehr gut.”

Klausur wire demnach keine absolute, sondern eine relative Gro-
B¢, was bezogen auf die digitalen Medien weniger im Sinne von
gezielter und bewusster bedeuten wiirde.

Die Pforte

Besonders wichtig ist heutigen Benediktinern im Medienkontext
das in Benediktsregel Kap. 66 beschriebene Pfértneramt. Dieses
reguliert traditionell die Schaltstelle zwischen dem Kloster und
der Auflenwelt. Gerade hier zeigt sich die besondere Herausfor-
derung im Umgang mit digitalen Medien: Was medial ins Kloster
hinein- und von dort herausgelangt, entzieht sich heute weitge-

£ 335

hittps://dol.org/10.5771/0010-3497-2014-3-328 - am 13.01.2026, 08:42:22. [ —



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2014-3-328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Barbara Miiller

336

hittps://dol.org/10.5771/0010-3497-2014-3-328 - am 13.01.2026, 08:42:22. [ —

hend der personalen und materiellen Kontrolle, wie sie frither an
der Pforte ausgeiibt wurde. Ahnlich wie die berithmten Damonen
des Ménchspioniers Antonius, bei denen es sich eigentlich um
(nicht per se negative) Gedankenanstéfle handelt, sind digitale
Medien gleichsam immateriell, unendlich beweglich und unver-
sehens iiberall. Die Pforte, die einst in fast jeder Hinsicht eine
Schwellenfunktion hatte, hat in diesem Fall ausgedient.

Die befragten Benediktinerinnen und Benediktiner verste-
hen den Pfértner im Medienkontext verinnerlicht, namlich als
inneren Wichter bzw. Instanz der Wachsamkeit. Die einzelnen
Mediennutzer mussen gleichsam einen inneren Pfértner aus-
bilden, der mit feiner Unterscheidungsgabe zu beurteilen ver-
mag, wann sie ihre Arbeit tun, wann sie sich sinnvollerweise
kommunizierend den Mitmenschen zuwenden oder sich tuber
digitale Kanile mit sonstigen relevanten Inhalten beschiftigen.
Umgekehrt muss der innere Pfértner intervenieren, wenn der
Mediengebrauch in unerspriefiliche Ausflige in die virtuelle Welt
ausartet.

Restimee

Benediktinerinnen und Benediktiner pflegen einen sehr geziel-
ten Umgang mit digitalen Medien — als Folge ihres konsequent
religios ausgerichteten und duf3erlich klar strukturierten Lebens.
Der Umgang mit digitalen Medien wird dabei zu einer Ubung un-
ter vielen, gleichsam einer neuen asketischen Disziplin. Digital
Detox konnte zu einem zunehmend wichtigen Dienst heutiger
Kloster fur die Welt werden.

Literatur

Athanasius von Alexandrien: Vita Antonii. In: Bartelink, G. J. M. (Hg.) (1994):
Athanase d“Alexandrie, Vie d~ Antoine, Paris.

Benediktsregel. In: Faust, Ulrich (Hg.) (2009): Die Benediktsregel lateinisch/
deutsch. Stuttgart.

Cassian, Johannes: Collationes patrum. In: Ziegler, Gabriele (Hg.) (2011): Jo-
hannes Cassian: Unterredungen mit den Viitern. Bd. 1. Miinsterschwarzach.

Gronau, Barbara/Lagaay, Alice (Hg.) (2010): Okonomien der Zuriickhaltung.
Kulturelles Handeln zwischen Askese und Restriktion. Bielefeld.

Gregor der Grofse: Vita Benedicti. In: Salzburger Abtekonferenz (Hg.)(1995):
Gregor der Grof3e: Der HI. Benedikt. Buch II der Dialoge lateinisch/deutsch.
St. Ottilien.

Hadot, Pierre (*2011): Philosophie als Lebensform. Antike und moderne
Exerzitien der Weisheit. Frankfurt am Main.



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2014-3-328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Han, Byung-Chul (°2013): Duft der Zeit. Ein philosophischer Essay zur Kunst
des Verweilens. Bielefeld.

Hochschild, Michael (2013): Elastische Tradition. Biometrie des Klosters von
heute. St. Ottilien.

Jansing, Hildegard (2009): Neue Medien im Noviziat. In: Erbe und Auftrag,
85. Jg, H. 4, S. 427-431.

Jonveaux, Isabelle (2013): Dieu en ligne. Expériences et pratiques religieuses sur
Internet. Montrouge Cedex.

Michaels, Axel (2004): Die Kunst des einfachen Lebens. Eine Kulturgeschichte
der Askese. Miinchen.

Puzicha, Michaela (2011): Klausur und Internet. In: Monastische Informatio-
nen, 147. Jg., S. 9-14.

Runge, Maurus (2012): Domino — Menschen in Bewegung bringen. In: Leben-
dige Seelsorge, 63. Jg., H. 1, S. 40-45.

Schénenberger, Ruth (2009): Als Seelsorgerin im Internet. Mission@funcity.de.
In: Erbe und Auftrag, 85. Jg., H. 4, S. 432-434.

Werlen, Martin (2012): Von den Déchern zwitschern (Mt 20,22). In: Lebendige
Seelsorge, 63. Jg., H. 1, S. 52-56.

hittps://dol.org/10.5771/0010-3497-2014-3-328 - am 13.01.2026, 08:42:22. [ —

£ 337

Medienaskese


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2014-3-328
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

