
2. Max Weber und die Zivilgesellschaftsdebatte: 

zur Frage der Anschlussfähigkeit 

Das Denken Max Webers nimmt im Zivilgesellschaftsdiskurs bislang 
eine marginale Rolle ein. In ideengeschichtlichen Kompendien, etwa 
in John Ehrenbergs Civil Society – The Critical History of an Idea1 oder in 
Virginia A. Hodgkinsons und Michael W. Foleys The Civil Society Rea
der2 sucht man vergeblich nach seinem Namen. Auch in empirischen 
Arbeiten, wie etwa der Neo-Tocqueville’schen Assoziationsforschung,3 
oder in theoretischen Abhandlungen, etwa bei Cohen und Arato oder 
Alexander,4 finden sich keine substantiellen Auseinandersetzungen mit 
Webers Ideen. Sein Werk, so die einhellige Meinung, bietet keinerlei 
positive Anschlussmöglichkeiten für ein normativ gehaltvolles Modell 
der Zivilgesellschaft.5 

Mit genauerem Blick auf die Widerstände lassen sich, neben norma
tiven, eine Reihe methodologischer Faktoren identifizieren, die die po
sitive Bezugnahme auf Weber durch die Zivilgesellschaftsforschung bis
lang erschweren. Die detaillierte Analyse dieser Divergenzen bietet je
doch zugleich Möglichkeiten zur Identifikation potentieller Anschluss
möglichkeiten. 

1 Ehrenberg 1999. 
2 Hodgkinson und Foley 2003. 
3 Vgl. Putnam, Leonardi und Nanetti 1993. 
4 Vgl. Cohen und Arato 1992; Alexander 2006. 
5 Vgl. dazu explizit Alexander 2006, S. 21; Cohen und Arato 1992, S. 390. Ausnah

men bestätigen bekanntlich die Regel, vgl. hierzu die schon in der Einleitung 
genannten Modelle von Kalberg 2009 und Kim 2000, 2002, 2004. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-002 - am 12.02.2026, 08:31:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

Was zunächst die methodologische Dimension des distanzierten 
Verhältnisses angeht, so kann auf Webers generelle Skepsis gegenüber 
dem undifferenzierten Gebrauch alltagssprachlicher Kollektivbegriffe 
verwiesen werden. Dieser Gebrauch, so Weber, sei »stets Deckmantel 
von Unklarheiten des Denkens oder Wollens, oft genug das Werkzeug 
bedenklicher Erschleichungen, immer aber ein Mittel, die Entwicklung 
der richtigen Problemstellung zu hemmen«.6 Zur Reihe verdächtiger 
Kollektivbegriffe gehört nun allen voran der Begriff der Gesellschaft. Wie 
Hartmann Tyrell festhält, steht Weber insbesondere jeder ambitiösen 
Einheitssuggestion des Gesellschaftsbegriffs ablehnend gegenüber7: 

»Für ›Gesellschaft‹, für das ›umfassende Sozialsystem‹, für das Insge
samt (oder ›Ensemble‹) der Wertsphären war Weber eigentümlich 
blind: über die verschiedenen Lebensordnungen (und deren ›Be
ziehungen‹ zueinander) hinaus – oder ›oberhalb‹ davon – kam ihm 
nichts in den Blick. Nirgendwo auch hat er angesichts der differenzier
ten Lebensordnungen – im Sinne der Durkheimschen ›organischen 
Solidarität‹ – gesellschaftliche Einheits- und Integrationsfragen 
aufgeworfen«.8 

Weber ist in diesem Sinne auch zum »Mahnmal der Fragmentarität«9 
stilisiert worden, und schon die Tatsache, dass das »soziale Ganze […] 
in Webers Soziologie kein brauchbarer analytischer Bezugspunkt«10 
ist, bringt ihn in radikale Opposition zu einigen prominenten und 
einflussreichen Versuchen, die Zivilgesellschaft in deskriptiver Hin
sicht näher zu bestimmen. Dies gilt beispielsweise für Edward Shils’ 
Charakterisierung der Zivilgesellschaft als eines »bestimmten Typus 
von Gesellschaft«.11 So besteht für Shils das Spezifikum einer Zivilge
sellschaft darin, dass die einzelnen institutionellen Komponenten der 

6 Weber 1985b [1922], S. 212. 
7 Vgl. Tyrell 1994, S. 394–395. 
8 Tyrell 1994, S. 394. 
9 Steinvorth 1994, S. 445. 
10 Schwinn 2001, S. 42. 
11 Shils 1991, S. 14. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-002 - am 12.02.2026, 08:31:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Max Weber und die Zivilgesellschaftsdebatte: zur Frage der Anschlussfähigkeit 23 

Gesellschaft über instrumentelle Wechselwirkungen hinaus »unterein
ander durch das Kollektivbewußtsein einer gemeinsamen Teilhabe an 
der Gesellschaft verknüpft sind«.12 Instrumentelle Wechselwirkungen, 
z.B. Tausch, Konkurrenz, Weisung etc., zeichne noch jede Gesellschaft 
aus, zu einer Zivilgesellschaft werde eine Gesellschaft erst dann, wenn 
»einzelne Gesellschaftsmitglieder, Gruppen, Kollektive und Institutio
nen mit den ›repräsentativen‹ Institutionen des Zentrums und dadurch 
mit der Gesellschaft insgesamt«13 verbunden seien. Die Auffassung 
der Zivilgesellschaft als spezifischer Form bürgerlichen Kollektivbe
wusstseins ist mit der Weber’schen Absage an einen übergeordneten 
analytischen Gesellschaftsbegriff unvereinbar. 

Nun darf Webers Absage ans soziale Ganze freilich nicht als Absa
ge an eine makrosoziologische Analyseperspektive gedeutet werden. 
Ausgehend von den Grundbegriffen des sozialen Handelns und der so
zialen Beziehungen sind Webers makrosoziologische Untersuchungen 
als historische Konstitutionsanalysen angelegt,14 deren gemeinsamer 
Bezugspunkt im Begriff eines spezifisch modernen Rationalismus 
liegt.15 Im Laufe dieser gesichtspunktabhängigen historischen Ana
lysen identifiziert Weber einzelne kulturbedeutsame Wertsphären und 
Lebensordnungen, für die eine je eigene Rationalisierungstendenz 
veranschlagt werden muss. Die Tatsache, dass dabei zwar Religion, 
Wirtschaft, Politik, Recht, Wissenschaft, Kunst und Erotik, nicht aber 
die bürgerliche Gesellschaft als ordnungsrelevante Wertsphären oder 
Lebensordnungen ins Blickfeld geraten, verweist auf die Schwierig
keit, seine Soziologie in Hinblick auf den Zivilgesellschaftsdiskurs in 
Stellung zu bringen. Auch ›unterhalb‹ des Gesellschaftsbegriffs, auf der 
Ebene gesellschaftlicher Teilbereiche, scheint sich der Ansatz gegen 
eine zivilgesellschaftliche Vereinnahmung zu sperren.16 

12 Shils 1991, S. 15. 
13 Shils 1991, S. 16. 
14 Vgl. Schwinn 2001, S. 44–47. 
15 Vgl. Tyrell 1994, S. 393. 
16 Im selben Zug muss allerdings darauf hingewiesen werden, dass Webers Mo

dell der Wertsphären (onto)logisch nicht (ab)geschlossen, sondern offen ist. Dar

https://doi.org/10.14361/9783839401774-002 - am 12.02.2026, 08:31:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

Die normativ-politische Dimension der Widerstände gerät in den Blick, 
wenn man sich näher mit Webers systematischen Einlassungen zur De
mokratie auseinandersetzt. Für die Demokratie plädierte Weber erst re
lativ spät in seinem Leben und auch dann nicht auf Basis einer normati
ven Überzeugung.17 Weber hatte ein instrumentelles Verhältnis zur De
mokratie, dass ihm in der Sekundärliteratur auch den Ruf eines »liberal 
without liberal values«18 eingebracht hat. Die Demokratie war ihm Mit
tel zum Zweck, der darin bestand, aus Deutschland einen »Machtstaat 
zu machen, der innen- und außenpolitisch anderen Großmächten Pa
roli bieten und im Wettstreit der Nationen mithalten kann«.19 

Webers Absage an normative, naturrechtlich fundierte Demokratie
konzeptionen resultiert in einer sachlich-nüchternen, von technischen 

aus ergibt sich prinzipiell die Möglichkeit der Erweiterung, vgl. hierzu Schwinn 
2001, S. 44. 

17 Dazu Mommsen: »Der naturrechtliche Begriff der Demokratie bedeutet ihm 
wenig oder nichts; er hielt jeden Gedanken, ›die Herrschaft des Menschen über 
den Menschen‹ durch ›noch so ausgetüftelte Formen der Demokratie‹ zu be
siegen, für eine Utopie.« (Mommsen 1974, S. 38) »An Robert Michels schrieb er 
schon 1908, ›Begriffe wie »Wille des Volkes«, wahrer Wille des Volkes‹ seien für 
ihn längst bloße Fiktion.« (Mommsen 1974, S. 46) Vgl. für Primärquellenanga

ben Mommsen 1959, 420–422. 
18 Beetham 1989, S. 312. 
19 Schmidt 2019, S. 153. Vgl. dazu auch die Einschätzung Mommsens, der zu dem 

Schluss gelangt, dass für Weber insbesondere »Zweckmäßigkeitsüberlegun

gen […] für die parlamentarische Demokratie [sprachen]. Dies war der gegebe
ne Weg, um die inneren Voraussetzungen für eine erfolgreiche deutsche ›Welt

machtpolitik‹ zu schaffen, und hier vor allem lag ihr wesentlicher Wert. Weber 
ging in seiner Neigung, seine verfassungspolitischen Vorschläge der nationa
len Idee unterzuordnen, bis zum äußersten Extrem: Er bezeichnete die Verfas
sungsform wiederholt als Frage reiner Technik, die je nach den nationalen Be
dürfnissen so oder so geordnet werden könne oder müsse. Der Primat des na
tionalen Prinzips […] gegenüber allen Fragen der demokratischen Staatsform 
wurde von ihm in so schroffer Form verfochten, daß sich die Frage, ob denn 
sein demokratisches Credo nicht bloß ein Fiaker leidenschaftlichen imperialis

tischen Denkens gewesen sei, nicht eindeutig abweisen lässt« (Mommsen 1974, 
S. 48–49). 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-002 - am 12.02.2026, 08:31:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Max Weber und die Zivilgesellschaftsdebatte: zur Frage der Anschlussfähigkeit 25 

»Zweckmäßigkeitsüberlegungen«20 geprägten Auseinandersetzung 
mit dieser Staatsform. Demokratie wird von Weber dann auch nicht 
im empathisch-republikanischen Duktus primär von unten gedacht, 
sondern von oben. Seine politischen Reformvorschläge richten sich zwar 
durchaus auch auf die Ausweitung der demokratischen Rechte des 
Volkes. So macht er sich für die Demokratisierung und Ausweitung des 
Wahlrechts stark und plädiert unter anderem für die Abschaffung des 
Drei-Klassen-Wahlrechts in Preußen.21 Dabei zielt die Forderung nach 
einer »Einführung des allgemeinen und gleichen Wahlrechts […] auf 
den Abbau der anachronistischen Vorrechte des Adels ab, der lediglich 
mit Hilfe der politischen Privilegierung seine ökonomisch bedrohte 
Stellung abzustützen sucht«.22 Von der Wahlrechtsreform verspricht 
sich Weber die stärkere politische Repräsentation von Arbeitern, Solda
ten und Frauen, sie stellt für ihn in diesem Sinne eine Möglichkeit zur 
Sicherstellung der »Einheit der Nation auch in politischer und sozialer 
Hinsicht«23 dar. Auch sein Eintreten für die plebiszitäre Führerdemo
kratie, in welcher der direkt gewählte »Herrscher Diener des Volkes und 
von dessen Gnaden abhängig«24 ist, kann als Einsatz für die Ausweitung 
der demokratischen Rechte des Demos gelesen werden. Die plebiszitäre 
Führerdemokratie schließt, wie Schmidt bemerkt, durchaus auch 

»vitale Beziehungen zwischen der politischen Führung und dem 
Demos [ein]. Die Stichworte sind: Konkurrenzkampf um Wähler

stimmen, Werbung von Bundesgenossen und Gefolgschaft, verant
wortungsethisches anstelle von gesinnungsethischem Handeln der 
politischen Führer und fortwährende Bewährung als legitime, mit 
Augenmaß und Leidenschaft agierende Herrscher.«25 

20 Mommsen 1974, S. 48. 
21 Vgl. Weber 1988b [1921], S. 382–405. 
22 Müller 2007, S. 147. 
23 Schmidt 2019, S. 154. 
24 Schmidt 2019, S. 155. 
25 Schmidt 2019, S. 155. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-002 - am 12.02.2026, 08:31:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

Diese Stichworte weisen jedoch schon darauf hin, dass die Ausweitung 
der demokratischen Rechte des Demos für Weber nur ein Mittel zum 
Zweck darstellt. Es geht ihm um die Sicherung der nationalen Identi
tät und vor allem um die Sicherung von Aufstiegsmöglichkeiten geeig
neter politischer Führer. Fokus und Fluchtpunkt von Webers politischen 
Interventionsversuchen liegen auf der Gestaltung von demokratischen 
Herrschaftsbeziehungen an der Spitze des Staates. Seine Reformambi
tionen, zu denen auch die Forderung nach einer Parlamentarisierung 
des politischen Betriebes gerechnet werden muss,26 zielen primär auf 
die Etablierung eines starken, aber durch Parlament und Verfassung ge
bundenen politischen Führers. 

Im Zeitalter der »Massendemokratie«,27 so bemerkt Weber schon 
1908 in einem Brief an Robert Michels, existieren 

»Begriffe wie ›Wille des Volkes‹, ›wahrer Wille des Volkes‹ usw. […] für 
mich schon lange nicht mehr. Sie sind Fiktionen. Es ist grade so, als ob 
man von einem ›Willen der Stiefelconsumenten‹ reden wollte, der für 
die Art, wie der Schuster seine Technik einrichten sollte, maßgebend 
sein müsse […]. Die Schuhconsumenten wissen zwar, wo sie der Schuh 
drückt, aber niemals: wie er besser gemacht werden solle.«28 

Insofern liegt für Weber die größte »staatspolitische Gefahr der Mas
sendemokratie […] in der Möglichkeit starken Vorwiegens emotionaler 
Elemente in der Politik«, für eine »erfolgreiche demokratische Poli
tik« sei aber der »kühle und klare Kopf« notwendig.29 Die Chance, zu 
»verantwortlichen Entschlüssen« zu gelangen, erhöhe sich dabei »1. je 
kleiner die Zahl der an der Erwägung Beteiligten ist, – 2. je eindeutiger 

26 Die Parlamentarisierung soll die »Kontroll-, Debattier-, Kompromissbildungs- 
und Führerauslesefunktionen des Parlaments stärken. Zudem sollte die Par
lamentarisierung die Sozialdemokratie und das Zentrum aus der Ghettoexis
tenz herausholen, in der sich beide Parteien im Kaiserreich verschanzt hatten« 
(Schmidt 2019, S. 154). 

27 Weber 1980 [1921–1922], S. 868. 
28 Weber 1990, S. 615–616. 
29 Weber 1980 [1921–1922], S. 868. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-002 - am 12.02.2026, 08:31:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Max Weber und die Zivilgesellschaftsdebatte: zur Frage der Anschlussfähigkeit 27 

die Verantwortlichkeiten jedem einzelnen von ihnen selbst und den von 
ihnen Geleiteten vor Augen stehen.«30 Mit diesen Aussagen scheint We
ber die bürgerliche Gesellschaft zur Massengesellschaft zu degradieren 
und ihr, aufgrund mangelnder Fähigkeit zu rationaler Entscheidungs
findung, jede politisch-normative Konnotation zu verweigern. 

Angesichts dieser Gemengelage verschiedenster Widerstände wird 
nachvollziehbar, warum in der Zivilgesellschaftsforschung bislang kaum 
positiv auf Weber Bezug genommen wird. Als potentieller Schirmherr 
einer Zivilgesellschaftskonzeption scheint er nicht geeignet. Seine sozi
altheoretischen Überlegungen und Konzepte weisen keine direkten An
schlussmöglichkeiten auf und seine (tages)politischen Einschätzungen 
zur Demokratie noch weniger. Insbesondere sein politisches Reform
programm ist aufgrund der inhärenten Marginalisierung des Demos für 
die Zivilgesellschaftsdebatte nicht anschlussfähig. Webers konkrete po
litische Vorschläge sind als Anschlussstellen wenig aussichtsreich. 

Anders sieht es aus, wenn die Aufmerksamkeit auf die Gründe 
hinter dem instrumentellen Demokratieverständnis und der damit 
verbundenen Zurückweisung normativer Konzeptionen gelenkt wird. 
In diesem Kontext ist zuvorderst darauf hinzuweisen, dass der in
strumentelle Demokratiebegriff nicht vorschnell auf eine scheinbar 
problematische innere Haltung zurückgeführt werden darf. Von der 
Tatsache ausgehend, dass Weber der Naturrechtstradition skeptisch 
gegenübersteht, kann nicht umstandslos auf eine nationalistische, 
elitäre und im Grunde antidemokratische Gesinnung in der geistigen 
Tradition Nietzsches geschlossen werden.31 Der Pessimismus Webers 
darf nicht als normative Rechtfertigung des Autoritarismus verstanden 
werden, die pessimistischen Einschätzungen in Bezug auf die Realisie
rungschancen der Ideale des klassischen Liberalismus und damit auch 
der naturrechtlich-ethisch begründeten Demokratie sind vielmehr in 
erster Linie als Ausdruck einer soziologisch fundierten Kulturkritik 

30 Weber 1980 [1921–1922], S. 868. 
31 Wie das aber beispielsweise bei Hennis (vgl. 1987) zu lesen ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-002 - am 12.02.2026, 08:31:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

zu verstehen. Webers Haltung zur Demokratie ist auf seine kritischen 
Zeitdiagnosen bezogen.32 

Dadurch rückt das Problem des klassischen Liberalismus im Kon
text der Dynamiken der modernen Massengesellschaft und des voll 
entfalteten industriellen Kapitalismus in den Vordergrund. Nicht auf 
die scheinbar problematische innere Haltung kommt es an, sondern auf 
Webers »Analyse der unvermeidlichen Spannungen zwischen zweck
rationalen und wertrationalen Bezügen in einer entzauberten Welt«.33 
Weber erscheint in diesem Licht nicht so sehr als ein problematischer 
Demokrat, sondern im Gegenteil als ein unnachgiebiger und scharfsin
niger Analytiker der Probleme der modernen Massendemokratie.34 

Aus diesen Überlegungen zum politischen Denken Webers kann 
für den Zivilgesellschaftsdiskurs ein zweifaches Potential abgeleitet 
werden. Das Erste ist eng mit Webers Bemühen um eine nüchtern- 
realistische Analyse des jeweiligen Status quo verbunden. So kann die 
beschreibende und erklärende Grundausrichtung seiner Demokratie
theorie35 gerade im Kontext einer bisweilen normativ überfrachteten 
Zivilgesellschaftsdebatte einen Wert an sich darstellen. Sein politisches 
Denken übernähme in diesem Sinne die Funktion eines kritischen 
Korrektivs. Das zweite Potential gerät in den Blick, wenn nach dem 
Jenseits der kritischen Status-quo-Analyse gefragt wird. Dort kann 
diskutiert werden, ob neben den instrumentellen und sozialtechnolo
gischen Reaktionen Webers auch Elemente einer normativ gehaltvollen 
praktischen Philosophie zu explizieren sind, die dann auch für die 
Zivilgesellschaftsdebatte fruchtbar gemacht werden können. Die pessi
mistische Gefahrenanalyse ist in diesem Sinne kein Selbstzweck mehr, 
sondern wird als notwendige Voraussetzung für die progressive Suche 
nach Auswegen betrachtet. 

32 Vgl. hierzu auch Beetham 1989, S. 312–314; Kloppenberg 2000, S. 46. 
33 Kloppenberg 2000, S. 46. 
34 Auch diese Formulierung lehnt sich wieder an Beetham (vgl. 1989) an. 
35 Vgl. Schmidt 2019, S. 162 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-002 - am 12.02.2026, 08:31:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

