Eva Blome

»Schweigen und tanzen«
Hysterie und Sprachskepsis in Hofmannsthals
Chandos-Brief und »Elektra«

Hugo von Hofmannsthals Tragddie »Elektra« wurde bereits 1903 bei
threr Urauffihrung in Berlin von der zeitgendssischen Kritik als Insze-
nierung einer hysterischen Krankengeschichte aufgefafit. Die germa-
nistische Forschung hat die Ansicht, daf$ Hofmannsthals Drama »kli-
nisches Material in biirgerliches Bildungstheater«' verwandle, immer
wieder aufgegriffen und variiert. Als Vorlage fiir die Figur der Elektra
gilt dabei gemeinhin die Hysterikerin Anna O. aus Joseph Breuers und
Sigmund Freuds »Studien iiber Hysterie«. Eine solche eindimensiona-
le Interpretation ist jedoch aus verschiedenen Griinden — nicht nur im
Hinblick auf Hofmannsthals Kenntnis der »Studien tiber Hysterie« zum
Zeitpunkt der Niederschrift seines Dramas — fragwiirdig: Vernachlassigt
wird dabei insbesondere die Bedeutung des Prozesses einer Umschrift
von Fallgeschichten in Literatur, mithin die Transposition, welche die
Versatzstiicke aus dem medizinsch-psychoanalytischen Bereich erfahren,
wenn sie in das poetische Gefiige eines literarischen Textes eingertickt
bezichungsweise in den Zusammenhang eines Gesamtwerkes wie dasje-
nige Hofmannsthals und seiner ihm eingeschriebenen Poetologie gestellt
werden.? Das hier zu entfaltende Argument lautet demgegentiiber, daf}

1 Heinz Politzer, Hugo von Hofmannsthals »Elektra«. Geburt der Tragédie aus dem
Geiste der Psychopathologie. In: DVS 47 (1973), S. 95-119, hier S. 95. Vgl. fiir diese For-
schungstendenz auflerdem Michael Worbs, Nervenkunst. Literatur und Psychoanalyse im
Wien der Jahrhundertwende. Frankfurt a.M. 1983. In anregend kritischer Weiterentwick-
lung dieses Ansatzes zudem Juliane Vogel, Priesterin kiinstlicher Kulte. Ekstasen und Lek-
tiiren in Hofmannsthal »Elektra«. In: Tragddie — Idee und Transformation. Hg. von Helmut
Flashar. Stuttgart 1997, S. 287-306; Jill Scott, Electra after Freud. Myth and Culture. London
2005, darin das Kapitel »From Pathology to Performance. Hugo von Hofmannsthal’s >Elektrac
and Sigmund Freuds ,Fraulein Anna O/«, S. 57-80, sowie in nochmals deutlich kritischerer
Abgrenzung von Politzers Ansatz Stephanie Catani, Das fiktive Geschlecht. Weiblichkeit in
anthropologischen Entwiirfen und literarischen Texten zwischen 1885 und 1925. Wiirzburg
2005, S. 174-191.

2 Zur Problematik der literarischen Umschrift von Fallgeschichten vgl. Susanne Liiddemann,
Literarische Fallgeschichten. Schillers »Verbrecher aus verlorener Ehre« und Kleists »Michael
Kohlhaas«. In: Das Beispiel. Epistemologie des Exemplarischen. Hg. von Jens Ruchartz, Ste-
fan Willer und Nicolas Pethes. Berlin 2007, S. 208-223.

Hofmannsthals Chandos-Brief und »Elektra« 255

https://dol.ora/10.5771/9783868218811-255 - am 18.01.2028, 00:46:10. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iz


https://doi.org/10.5771/9783968216911-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hofmannsthal zwar in der Tat Aspekte hysterischer Fallgeschichten und
Symptomatiken der Jahrhundertwende in seiner »Elektra« verwendet,
diese jedoch gezielt als Ausdrucksmittel einer seinem Werk inharenten
Identitdts- und Sprachkritik auswahlt und einsetzt.

Hofmannsthals Werk wird hier mithin als Kreuzungspunkt zweier im
Wien der Jahrhundertwende dominanten geistes- und wissenschaftsge-
schichtlichen Strémungen diskutiert: dem Hysteriediskurs einerseits und
denjenigen philosophischen und literarischen Debatten um den Stellen-
wert des Subjekts andererseits, fiir die der Physiker Ernst Mach mit sei-
nem Diktum vom »unrettbaren Ich«® das zentrale Schlagwort schuf.*

Die Literarisierung dieser geistesgeschichtlichen Problematik 14fit sich
im Werk Hugo von Hofmannsthals — so die Pramisse des vorliegenden
Aufsatzes - in besonders deutlicher Weise aufweisen, indem man sein
Drama »Elektra« vor dem Hintergrund seines 1902, also ein Jahr zuvor,
entstandenen Textes »Ein Brief« liest — unter Berticksichtigung desjeni-
gen Werkes also, das unzweifelhaft die Sprachskepsistradition der Mo-
derne wesentlich mitbegriindete sowie den paradigmatischen Ausdruck
der Arise des modernen Subjekts darstellt:® Wahrend so im Chandos-Brief
typische hysterische Symptomatiken nachweisbar werden, die dort als

3 Erstmals in Ernst Machs »Antimetaphysischen Vorbemerkungen« zu seiner seit 1885 in
vielen Auflagen erschienenen Untersuchung tiber »Die Analyse der Empfindungen und das
Verhiltnis vom Physischen zum Psychischen«. Der Wiener Schriftsteller und Literaturkriti-
ker Hermann Bahr griff diese Formulierung auf und schrieb einen Essay mit dem Titel »Das
unrettbare Ich«, der 1904 in dem Biichlein »Dialog vom Tragischen« veréffentlicht wurde
(vgl. Anm. 47).

4 Damit schlie8t der im folgenden vertretene Standpunkt in Teilen an eine Analyse an, die
jungst Maximilian Bergengruen mit seiner Studie »Mystik der Nerven. Hugo von Hofmanns-
thals literarische Epistemologie des >Nicht-mehr-Ich« unternommen hat, die sich ebenfalls
mit der »Gedankenfigur« der »Unrettbarkeit des Ichs« und deren literarischer Ausgestal-
tung bei Hofmannsthal auseinandersetzt. Allerdings buchstabiert Bergengruen Hofmanns-
thals Rekonstruktion dieser Gedankenfigur — beginnend mit seinem Drama »Elektra« — nicht
nur im Hinblick auf ihre psychologisch-psychoanalytischen, sondern auch hinsichtlich ihrer
theologischen Wurzeln aus (vgl. Maximilian Bergengruen, Mystik der Nerven. Hugo von
Hofmannsthals literarische Epistemologie des >Nicht-mehr-ich«. Freiburg 1. Br. 2010). Der vor-
liegende Aufsatz kann mit seiner Analyse hysterischer Symptomatiken in dem ein Jahr vor
der »Elektra« erschienenen Chandos-Brief hingegen als eine Erginzung der werkimmanenten
Vorgeschichte der Verschrinkung von Hysterie- und Sprachproblematik in Hofmannsthals
»Elektra« verstanden werden. Bereits vor 1903 - so die These - entdeckt Hofmannsthal die
Krankheit als probates poetisches Ausdrucksmittel seiner sprachskeptischen und identititspo-
litischen Positionen.

5 Vgl. exemplarisch zum immensen Stellenwert des Chandos-Briefs fiir das Verstandnis
der Sprachskepsis der Moderne Andreas Harter, Der Anstand des Schweigens. Bedingungen
des Redens in Hofmannsthals »Brief«. Bonn 1989.

256 Eva Blome

https://dol.ora/10.5771/9783868218811-255 - am 18.01.2028, 00:46:10. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iz


https://doi.org/10.5771/9783968216911-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

korpersprachliche Kompensation eines Identitits- und Sprachverlustes
fungieren - sich Chandos’ Fall also als literarische Transformation ei-
ner hysterischen Krankengeschichte analysieren lafit -, erscheint das
Drama »Elektra« als Weiterentwicklung der im fritheren Text formu-
lierten Sprachskepsis sowie als ein impliziter Kommentar zum Hysterie-
verstandnis der Jahrhundertwende und den spezifischen Fallgeschichten
Breuers und Freuds.

Im folgenden wird zunichst die Nihe von Hysteriediskurs und Iden-
titdts- und Sprachproblematik im Wien der Jahrhundertwende in Um-
rissen skizziert. Vor diesem Hintergrund werden sodann Hofmannsthals
literarische Adaptionen und Verwandlungen dieses psychopathologisch-
bewufYtseinsgeschichtlichen Konglomerats im Chandos-Brief und in sei-
nem Drama »Elektra« in den Blick genommen. Besondere Beachtung
erfahren hierbei bisherige Deutungen seiner Texte im Hinblick auf die
Darstellung hysterischer Fallgeschichten; insbesondere die Lesweisen
der Elektra-Figur als einer Hysterikerin nach dem Muster der Anna O.
werden einer rezeptionskritischen Rekonstruktion unterzogen.

Hysterien der Jahrhundertwende —
Identitatskrisen im Fin de Siecle

Das Fin de Siecle gilt als die belle époque der Hysterie. Seit Mitte des
19. Jahrhunderts durch den Arzt Jean-Martin Charcot und durch die
kunstvollen Inszenierungen seiner Patientinnen an der Pariser Salpét-
riere bekannt gemacht, erlangte das Phinomen um 1900 nicht nur als
epidemieartig verbreitete Frauenkrankheit’® und als Reflexionsgegen-
stand medizinischer und psychoanalytischer Diskurse, sondern auch
als »Diagnose der Zeit«’ sowie als Argumentationsfigur in philosophi-
schen Debatten und literarischen Texten Berithmtheit.? Das Wien Hugo

6 Der Psychologe Willy Hellpach spricht 1904 von einer »geistigen Epidemie« und einer
»Massenhysterie« (vgl. Willy Hellpach, Grundlinien einer Psychologie der Hysterie. Leipzig
1904, S. 64).

7 Vgl. Jens Malte Fischer, Fin de Si¢cle. Kommentar zu einer Epoche. Miinchen 1978,
S. 71-93; Marianne Schuller, Im Unterschied. Lesen / Korrespondieren / Adressieren. Frank-
furt a. M. 1990, S. 17.

8 Vgl. aus der umfangreichen Literatur zur Medizin- und Kulturgeschichte der Hysterie
Christina von Braun, Nicht ich. Logik, Liige, Libido. Frankfurt a. M 1999; Elisabeth Bronfen,
Das verknotete Subjekt. Hysterie in der Moderne. Berlin 1998; Michel Foucault, Wahnsinn

Hofmannsthals Chandos-Brief und »Elektra« 257

https://dol.ora/10.5771/9783868218811-255 - am 18.01.2028, 00:46:10. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iz


https://doi.org/10.5771/9783968216911-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

von Hofmannsthals galt dabei spatestens seit Erscheinen von Sigmund
Freuds und Joseph Breuers »Studien iiber Hysterie« im Jahr 1895 als
Zentrum der Diskussion.

Zugleich war Wien aber auch Schauplatz derjenigen (sprach)philoso-
phischen und literarischen Debatten um den Stellenwert des Subjekts,
die das Fin de Siécle in besonderer Weise kennzeichnen. Die Annahme,
daf} dieses raumliche und zeitliche Zusammentreffen von Hysterie und
Identititsproblematik im Wien der Jahrhundertwende einer gemeinsa-
men inneren Dynamik unterliegt, geht von der Beobachtung aus, daf}
die Hysterie und das sogenannte krisenhafte Subjekt ein charakteristi-
sches Symptom gemeinsam haben: den Sprachverlust. Im klinischen
Sprachgebrauch ist hierbei von »Aphonie« oder »Aphasie« die Rede,
worunter sich vielfaltige Erscheinungsweisen unterschiedlichster Sprach-
stérungen vom Stottern bis zum volligen Verstummen zusammenfassen
lassen. Die >Krise des Subjekts< wiederum ist ihrerseits eng verkntipft mit
der Behauptung eines grundlegenden Defizits oder Defekts der Spra-
che. Sozusagen als Kehrseite des Verstummens erlangte die Ausdrucks-
fahigkeit des Korpers sowohl in den Hysteriekonzeptionen als auch im
philosophisch-literarischen Diskurs der Sprachskepsis kompensatorische
Bedeutung.

In dieser Koinzidenz kann eine Ursache dafiir gesehen werden, dafl sich
die medizinischen und psychoanalytischen Debatten um die Krankheit
Hysterie und die bewuf3tseinsphilosophisch orientierten Auseinanderset-
zungen um den Stellenwert des Subjekts im Wien der Jahrhundertwende
miteinander in bezeichnender Weise verschranken. So ist die Hysterie
im geistigen und personlichen Umfeld Hofmannsthals nicht nur als psy-
chopathologische Stérung présent — es beschiftigte sich etwa auch sein
Freund, der Arzt und Schriftsteller Arthur Schnitzler, mit der Krankheit,
und zwar insbesondere mit dem Symptom der hysterischen Aphasie’ —;

und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns im Zeitalter der Vernunft. Frankfurt a. M. 1996,
darin das Kapitel »Hysterie und Hypochondrie«, S. 285-307; Franziska Lamott, Die vermes-
sene Frau. Hysterien um 1900. Minchen 2001; Regina Schaps, Hysterie und Weiblichkeit.
Wissenschaftsmythen tiber die Frau. Frankfurt a. M. u.a. 1983; Elaine Showalter, Hystorien.
Hysterische Epidemien im Zeitalter der Medizin. Berlin 1999; Ilza Veith, Hysteria. The His-
tory of a Disease. Chicago u.a. 1993 sowie Hysteria beyond Freud. Hg. von Sander L. Gil-
man, Helen King u.a. Berkeley u.a. 1993. .

9 Vgl. Arthur Schnitzlers medizinwissenschaftliche Schrift »Uber funktionelle Aphonie
und deren Behandlung durch Hypnose und Suggestion« aus dem Jahr 1889, wieder abge-
druckt in: Arthur Schnitzler, Medizinische Schriften. Hg. und mit einem Vorwort von Horst

258 Eva Blome

https://dol.ora/10.5771/9783868218811-255 - am 18.01.2028, 00:46:10. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iz


https://doi.org/10.5771/9783968216911-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vielmehr spielte das Phidnomen der Hysterie im Kontext der intellektu-
ellen Diskurse um Identitdt und Sprache eine wichtige Rolle. Exempla-
risch kann dieser Befund anhand der Schriften von Friedrich Nietzsche"
und an Otto Weiningers »Geschlecht und Charakter« (1903) belegt wer-
den. In beiden Fillen erscheint die Krankheit — wenngleich mit vollkom-
men anderer Akzentuierung — als Metapher'' fiir eine erwiinschte oder
aber beklagte Identitatsdiffusion; die hysterische Personlichkeit steht
fur bestdndige Verwandlung und unvermeidbare Tauschung: Wahrend
Weininger dabei aus dem psychopathologischen Hysterieverstindnis der
Jahrhundertwende den Vorstellungskomplex eines fiir Hysterikerinnen
typischen Hangs zu Simulation und Liige'* sowie die von Breuer und
Freud behauptete Spaltung der hysterischen Personlichkeit herausgreift,
um seine These von der Nicht-Identitit und Subjektlosigkeit der Frau zu
belegen,' verwendet Nietzsche die Hysterie nicht nur in »Der Fall Wag-
ner« (1888) in zeitdiagnostischer Absicht zur Kennzeichnung geschlech-

Thomé. Frankfurt a. M. 1991, S. 176-209. Arthur Schnitzler schrieb nicht nur Romane und
Novellen, in denen vermeintliche Hysterikerinnen wie etwa seine Novellenheldin Fraulein
Else eine Rolle spielen, sondern behandelte auch in seiner Wiener Praxis Hysterikerinnen
und schrieb Rezensionen fiir medizinische Fachzeitschriften tiber Publikationen zur Hyste-
rie, wie etwa zu den von Sigmund Freud iibersetzten Biichern Jean-Martin Charcots (vgl.
ebd., S. 82 und S. 90; zu Schnitzlers literarischer Verarbeitung psychoanalytischer Hysterie-
theorien vgl. Astrid Lange-Kirchheim, Die Hysterikerin und ihr Autor. Arthur Schnitzlers
Novelle »Fréulein Else« im Kontext von Freuds Schriften zur Hysterie. In: Psychoanalyse in
der modernen Literatur. Kooperation und Konkurrenz. Hg. von Thomas Anz in Zusammen-
arbeit mit Christine Kanz. Wiirzburg 1999, S. 111-134).

10° Der Einfluf} Nietzsches auf Werk und Denken Hofmannsthals ist hinldnglich nachgewie-
sen worden. Dabei wurde herausgestellt, dafl Hofmannsthal insbesondere denjenigen Nietz-
sche zitiert, der als >Arzt< und >Kritiker der Nerven und des Nihilismus< begegnet (vgl. Hans
Steffen, Hofmannsthal und Nietzsche. In: Nietzsche und die deutsche Literatur. Bd. 2: For-
schungsergebnisse. Hg. von Bruno Hillebrand. Tubingen 1978, S. 4-11, hier S. 5; vgl. zudem
Hans-Jiirgen Meyer-Wendt, Der frithe Hofmannsthal und die Gedankenwelt Nietzsches. Hei-
delberg 1973).

11 Vel. Susan Sontag, Krankheit als Metapher. Miinchen u. a. 1978; speziell zur Hysterie als
Metapher vgl. Bronfen, Das verknotete Subjekt (wie Anm. 8), S. 113f.

12 »Hysterie ist die organische Krisis der organischen Verlogenheit des Weibes.« (Otto
Weiniger, Geschlecht und Charakter. Eine prinzipielle Untersuchung. Wien/Leipzig 1904,
S. 361). Bereits Charcot hatte die Hysterikerin als »la grande simulatrice« bezeichnet; vgl.
dazu Schuller, Im Unterschied (wie Anm. 7), S. 18, sowie Gabriele Brandstetter, Tanz-Lekti-
ren. Kérperbilder und Raumfiguren der Avantgarde. Frankfurt a. M. 1995, S. 190.

13- Weininger greift aus dem psychopathologischen Hysterieverstdndnis der Jahrhundert-
wende den Vorstellungskomplex einer fiir die Hysterikerin typischen Konturlosigkeit bzw. die
u.a. von Joseph Breuer und Sigmund Freud vertretene Behauptung einer Personlichkeitsspal-
tung heraus und konstatiert: »Die >Spaltungen der Personlichkeit« sind eben nur dort méglich,
wo von Anfang an keine Persénlichkeit da ist, wie beim Weibe.« (Weininger, Geschlecht und
Charakter [wie Anm. 12], S. 363)

Hofmannsthals Chandos-Brief und »Elektra« 259

https://dol.ora/10.5771/9783868218811-255 - am 18.01.2028, 00:46:10. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iz


https://doi.org/10.5771/9783968216911-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tertibergreifender Dekadenz.'* Dartiber hinaus konnotiert Nietzsche die
Hysterie in seiner Schrift »Gotzen-Dammerung« (1889) mit dem Prinzip
des Dionysischen. Der dionysische Rausch im Gegensatz zum apollini-
schen Traum lebt fiir Nietzsche von einer »Kraft des Darstellens, Nach-
bildens, Transfigurirens, Verwandelns«.'” Und: Die dionysische »Leich-
tigkeit der Metamorphose, die Unfihigkeit, nicht zu reagiren« habe dabei
Ahnlichkeit mit »gewissen Hysterischen, die auch auf jeden Wink hin in
jede Rolle eintreten«.'®

An anderer Stelle schreibt Nietzsche etwa zeitgleich tiber den Hyste-
riker: »[E]r ist keine Person mehr, héchstens ein Rendezvous von Per-
sonen, von denen bald diese, bald jene mit unverschamter Sicherheit
herausschiefit.«” Hysterie erscheint demnach bei Nietzsche als Artikula-
tionsmodus einer Verwerfung von Wahrheit und Identitit,' als Symbol
far die Sinnlosigkeit der Welt, in der sich das Subjekt als Fiktion erweist
und das Ich nur »ein mehr oder weniger phantastischer Commentar
tiber einen ungewussten, vielleicht unwissbaren [...] Text«!? ist. Mit
dieser Konzeption des Ichs gerit Nietzsche schon frith in die Nahe der
Erkenntnisse Breuers und Freuds iiber die Funktionsweisen des Unbe-
wuflten, die sie aufgrund ihrer Hysteriestudien erst Jahre nach diesen
Auflerungen Nietzsches gewinnen sollten. Wesentlicher fiir die vorlie-
gende Untersuchung ist jedoch der Befund, dafl die Bedeutung, die
der Sprache und dem Sprechen im Kontext hysterischer Fallgeschich-
ten zukommt — die Liigenhaftigkeit der Hysterischen, ithr Verstummen
und die kompensatorische Rolle ithrer Korpersprache sowie spiter in der
Konzeption Breuers und Freuds das Sprechen als Therapie —, die Hy-
sterie zu einem exzeptionellen Ausdrucksmittel der spezifisch modernen
Identititsproblematik und Sprachskepsis macht — und dies insbesondere
auch im nidheren Umfeld Hofmannsthals.

14 Vel. zu den Funktionalisierungen der Hysterie in Nietzsches »Der Fall Wagner« Horst
Thomé, Autonomes Ich und >Inneres Ausland«. Studien tiber Realismus, Tiefenpsychologie
und Psychiatrie in deutschen Erzihltexten (1848-1914). Tiibingen 1993, S. 200£.

15 Friedrich Nietzsche, Gotzen-Ddmmerung. In: Ders., Werke. Kritische Gesamtausgabe.
Bd. V1/3. Hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari. Miinchen 1969, S. 111.

16 Ebd., S. 111f.

17 Friedrich Nietzsche, Nachlafl 1887-1889. In: Ders., Werke. Bd. XIII. Minchen 1999,
S. 517f., hier S. 518.

18 So auch Schuller, Im Unterschied (wie Anm. 7), S. 21f.

19 Friedrich Nietzsche, Morgenréthe. Zweites Buch. In: Ders., Werke. Bd. I1I/1. Minchen
1999, S. 113.

260 Eva Blome

https://dol.ora/10.5771/9783868218811-255 - am 18.01.2028, 00:46:10. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iz


https://doi.org/10.5771/9783968216911-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vor diesem Hintergrund erscheint es nahezu unabdingbar, Hofmanns-
thals Lord Chandos, mithin die zentrale Gestalt der literarischen Sprach-
skepsistradition der Moderne, als Fallgeschichte eines Hysteriekranken
in den Blick zu nehmen. Dies um so mehr, als daf sich ausgehend von
einem solchen Zugriff Hofmannsthals vermeintlich kanonische »Hysteri-
kerin Elektra«®” fiir eine Interpretation 6ffnet, die die Titelfigur nicht
nur im Hinblick auf ihre Psychopathologie liest, sondern zum einen die
narrative Auflésung individueller klinischer Fallgeschichten im kom-
plexen Personengefiige der »Elektra« und zum anderen das Drama als
Fortschreibung der von Hofmannsthal im Chandos-Brief formulierten
Sprach- und Identititsproblematik offenbar werden ldfit. Dafl Hofmanns-
thals sprachgewaltige Elektra eine innere Verwandtschaft mit Lord
Chandos aufweisen soll, dem die Worte »im Mund wie modrige Pilze«*!
zerfallen, mag dabei zundchst verwundern. Parallel gelesen stellen sich
jedoch Identititskrise und Hysterie, Sprachverlust und Kérpersprache
als deutliche Verbindungslinien zwischen diesen beiden — auf den ersten
Blick so unterschiedlichen - literarischen Entwiirfen heraus.

Aphasie und Korrespondenz:
Der Brief des Lord Chandos

Der junge Dichter Philipp Lord Chandos, fiktiver Schreiber des Briefes,
leidet — wie er es selbst nennt — unter einer »Krankheit [s]eines Geistes«
(B, 46). Seinen »Fall« beschreibt er in aller Kiirze so: »[E]s ist mir vollig
die Fihigkeit abhanden gekommen, tiber irgend etwas zusammenhéin-
gend zu denken oder zu sprechen.« (B, 48) Chandos’ Schilderung der
Genese seines Denk- und Sprachverlustes erinnert in threm chronolo-
gischen Aufbau und ihrem Ringen um Genauigkeit bei der Beschrei-
bung der Symptome und Stadien seiner >pathologischen Krise?? an
einen Krankenbericht. Das Auftreten von Wahrnehmungsstérungen,

20 Herbert A. Frenzel/Elisabeth Frenzel, Daten deutscher Dichtung. Chronologischer
Abrif} der deutschen Literaturgeschichte. Bd. 2.: Vom Realismus bis zur Gegenwart. Miin-
chen 1999, S. 508.

21 Hugo von Hofmannsthal, Ein Brief. In: SW XXXI Erfundene Gespriche und Briefe,
S. 45-55, hier S. 49 (im folgenden im Text mit der Sigle »B« zitiert).

22 In einem Brief an Cristiane Grifin Thun-Salm vom 9. September 1902 bezeich-
net Hofmannsthal den Inhalt seines ChandosTextes als »dieses halbwegs Pathologische«
(SW XXXI Erfundene Gespriche und Briefe, S. 285).

Hofmannsthals Chandos-Brief und »Elektra« 261

https://dol.ora/10.5771/9783868218811-255 - am 18.01.2028, 00:46:10. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iz


https://doi.org/10.5771/9783968216911-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprachverlust und Identitdtsdiffusion legen nahe, daf} es sich um einen
Fall von Hysterie handeln kénnte.?® Um so erstaunlicher ist es, dafl der
Chandos-Brief bisher kaum vor dem Hintergrund des Hysteriediskur-
ses der Jahrhundertwende analysiert wurde.? Dabei 1afit sich bereits
das von der Forschung weithin festgestellte Paradoxon, daf3 Chandos
seinen Sprachverlust in einer tiberaus gewandten, linearen, nicht-frag-
mentierten Sprache beklagt,”” durch eine Interpretation des Textes als

23 Als Form einer Spaltung seiner Personlichkeit in ein erlebendes und ein erzéhlendes Ich
nach dem Muster von Ernst Machs »unrettbarem Ich« analysiert auch Heinrich Bosse - aller-
dings ohne Berticksichtigung des zeitgendssischen Hysteriediskurses — Chandos’ Fall (vgl.
Heinrich Bosse, Die Erlebnisse des Lord Chandos. In: HJb 11 (2003), S. 171-207).

24 Eine mogliche Erklarung dieses Umstands liegt vielleicht in der verbreiteten Auffas-
sung der Hysterie als >weiblicher Krankheit< - auch innerhalb der Literaturwissenschaft.
Chandos wird daher, wenn er denn tiberhaupt als >pathologischer Fall interpretiert wird, viel
cher mit Neurasthenie als mit Hysterie in Verbindung gebracht (vgl. z.B. Maximilian Bergen-
gruen, »Mystik der Nerven«. Neurasthenie, Zerstreutheit und die Metaphysik des Willens in
Hofmannsthals »Der Schwierige«. In: DVS 80 (2006), S. 212-244, hier S. 213-215). Eine Aus-
nahme stellt allerdings folgender Aufsatz dar: Bettina Rabelhofer, »Ein Stiick von der Haut
meines kleinen Fingers«. Zu Aphasie und Hysterie des Lord Chandos. In: Sprache — Den-
ken - Nation. Kultur- und Geistesgeschichte von Locke bis zur Moderne. Hg. von Volker A.
Munz. Wien 2005, S. 127-143. Die Autorin vertritt darin die These, der Text steuere »zielge-
richtet auf die Ausloschung des Kérpers und damit des Subjekts als eines Sexualwesens hin«
(ebd., S. 137), und darin liege auch der Sprachverlust des Lord Chandos begriindet.

Soweit mir bekannt ist, behandelt dariiber hinaus lediglich Georg Braungart in seiner Stu-
die »Leibhafter Sinn. Der andere Diskurs der Moderne« (Tiibingen 1995) die Bedeutung der
hysterischen Symptomatik im Chandos-Brief. Laut Braungart sei es fiir Hofmannsthal wichtig
zu signalisieren, dafl Chandos nicht an einem organisch bedingten Sprachverlust leide. Da die
hysterische Aphasie etwas vollkommen anderes sei als eine durch einen organischen Defekt
ausgeloste Sprachstdrung, habe sich diese als Ausdruck eines nicht physiologisch beding-
ten Sprachverlustes angeboten. Insbesondere sicht Braungart aber die tiefere Dimension der
hysterischen Symptomatik im Chandos-Brief in ihrer Funktion einer den Sprachverlust kom-
pensierenden Kérpersprache. Diese miisse als spezifisch moderne Form eines Kérpervertrau-
ens gedeutet werden, die sich in Reaktion auf die in dem Text »Ein Brief« zum Ausdruck
gebrachte »Krise der klassischen Subjektivitit« herausgebildet habe.

Der Aufsatz »Und es war Gegenwart, die vollste erhabene Gegenwart< — Das Phino-
men des Augenblicks in der 6sterreichischen Literatur der Jahrhundertwende« von Marcus
Fischer (in: Die 6sterreichische Literatur. Thr Profil von der Jahrhundertwende bis zur Gegen-
wart [1880-1980]. Hg. von Herbert Zeman. Graz 1989, S. 767-803), in dem der Chandos-
Brief mit der psychoanalytischen Hysteriediskussion der Jahrhundertwende in Verbindung
gebracht wird, mufl hier nur der Genauigkeit halber genannt werden: Fischer liest den Chan-
dos-Brief als »Dokument einer tiefgehenden Krise der Realitits- und Zeiterfahrung« und fragt
in diesem Zusammenhang auch nach der Partikularitit der von Breuer und Freud in ihren
»Studien tiber Hysterie« herausgearbeiteten »traumatischen Augenblicksstruktur« fir die
Augenblickserfahrung des Lord Chandos. Diese Symptome des Sprachzerfalls werden von
Fischer zwar auch als pathologisch gedeutet, doch ist dabei von Hysterie erstaunlicherweise
nicht die Rede.

25 Vgl. exemplarisch zum widerspriichlichen Nebeneinander des Sprachverlusts des Lord
Chandos und der virtuosen Sprache des »Briefs« Dirk Géttsche, Die Produktivitit der Sprach-
krise in der modernen Prosa. Frankfurt a.M. 1987, S. 101f.; Wolfram Mauser, Hugo von
Hofmannsthal. Konfliktbewiltigung und Werkstruktur. Eine psychosoziale Interpretation.

262 Eva Blome

https://dol.ora/10.5771/9783868218811-255 - am 18.01.2028, 00:46:10. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iz


https://doi.org/10.5771/9783968216911-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

literarische Darstellung einer hysterischen Aphonie auflésen, insofern
der vermeintliche Widerspruch zwischen einem (partiellen) Sprachver-
lust, der mit der gleichzeitigen Fihigkeit zu einer héchst eloquenten
schriftlichen Ausdrucksweise einhergeht, zu den typischen Symptomen
des zeitgenossischen hysterischen Krankheitsbildes gehorte. So erinnert
sich Freud, »seinerzeit [1885/86] auf der Charcotschen Klinik gesehen
und gehdrt zu haben, dafy bei Personen mit hysterischem Mutismus
das Schreiben vikariierend fir das Sprechen eintrat.«*® Und auch der
Arzt Otto Binswanger beschreibt 1904 in seinem grofien medizinischen
Standardwerk zur Hysterie eine Form der »Aphasie bei vollig intactem
Sprachverstindnis und bei erhaltener Fahigkeit, den Gedanken schriftli-
chen Ausdruck zu geben«.?” Den medizinischen und psychoanalytischen
Fallbeschreibungen zufolge beschréankte sich die schriftliche Produktion
der Hysterikerinnen dabei auf private Korrespondenz mit Verwandten
und Freunden® - also wie im Fall des Lord Chandos auf das Schreiben
von Briefen.

Begibt man sich ausgehend von diesem Befund auf die Suche nach
weiteren Elementen des Hysteriediskurses der Jahrhundertwende im
Chandos-Brief, so st6ffit man auf Chandos’ mifigliickten Versuch, seine
"Tochter wegen einer »kindische[n] Liige« (B, 49) zurechtzuweisen und
mit ihr ein Gespréich tiber die Notwendigkeit der Wahrhaftigkeit zu fith-
ren. Die kérperlichen Symptome, mit denen Chandos auf diese Episode
reagiert, lassen sich als »hysterischer Anfall«** entschliisseln: Chandos’
Artikulation wird schlechter, er verfallt ins Stottern, ihm wird tibel, seine
Hautfarbe verfirbt sich und er leidet unter »Druck auf der Stirn« (B, 49).
SchlieBlich flichtet er tiireschlagend aus der Gegenwart seiner Tochter.
Der Grund fiir diese Reaktion ist ein plotzlich und ausgesprochen kor-
perlich empfundenes Unbehagen an der von ihm bisher selbstverstind-

Miinchen 1977, S. 120 sowie Ernst Osterkamp, Die Sprache des Schweigens bei Hofmanns-
thal. In: HJb 2 (1994), S. 111-317, hier S. 113.

26 Sigmund Freud, Bruchstiicke einer Hysterie-Analyse. In: Ders., Hysterie und Angst.
Studienausgabe. Bd. VI. Frankfurt a. M. 1997 (1905 [1901]), S. 83-186, hier S. 115.

27 Otto Binswanger, Die Hysterie. Wien 1904, S. 421.

28 Vgl. Freud, Bruchstiicke (wie Anm. 26), S. 115f.

29 So bereits Braungart, Leibhafter Sinn (wie Anm. 24), S. 228. Als »literarische Apha-
sie-Erfahrung« interpretiert auch Gotthart Wunberg diese Episode (vgl. Gotthart Wunberg,
Hermetik — Anigmatik — Aphasie. Thesen zur Unverstiandlichkeit der Lyrik in der Moderne.
In: Ders., Jahrhundertwende. Studien zur Literatur der Moderne. Zum 70. Geburtstag des
Autors. Hg. von Stephan Dietrich. Titbingen 2001, S. 52).

Hofmannsthals Chandos-Brief und »Elektra« 263

https://dol.ora/10.5771/9783868218811-255 - am 18.01.2028, 00:46:10. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iz


https://doi.org/10.5771/9783968216911-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lich vertretenen Behauptung, dafl die Sprache Wahrheiten und empiri-
sche Wirklichkeiten transportieren kénne. Daf} »gerade die Hysterischen
peinlichst (aber nie ohne eine gewisse, demonstrative Absichtlichkeit vor
Fremden) jeder Unwahrheit aus dem Wege gehen«,** hatte aber zeit-
gleich zur Entstehung des Chandos-Briefs etwa auch Otto Weininger
aus den Krankenberichten Breuers und Freuds gelernt (wenngleich er
darin paradoxerweise nur um so mehr die Verlogenheit der Hysteri-
schen bestitigt sah).?' Bei Hofmannsthal wird dieser Topos zum Mittel
einer sprachkritischen Reflexion, insofern der Anfall des Lord Chandos,
bei dem sich das hysterische Symptom der Aphonie zum ersten Mal
zeigt, sowohl als Folge des Verlustes des Glaubens an die Wahrhaftigkeit
der Sprache als auch als dessen beredter poetischer und poetologischer
Ausdruck zu verstehen ist.

Des weiteren geht Chandos’ fortschreitende Sprachkrise mit einer Kri-
se der Wahrnehmung einher, deren Symptome ebenfalls dem Krank-
heitsbild der Hysterie entsprechen. Der Ekel des Briefschreibers vor
allgemeinen Urteilen, die in alltiglichen familidren oder nachbarschaft-
lichen Gesprachen gefillt werden, fithrt dazu, dafi er diese — thm »so lii-
genhalft, so l6chrig wie nur moéglich« (B, 49) erscheinenden - Aussagen
besonders intensiv und detailliert, aber auch fragmentiert wahrnimmt:

Mein Geist zwang mich, alle Dinge, die in einem solche Gespréich vorkamen,
in einer unheimlichen Néhe zu sehen: so wie ich einmal in einem Vergrofie-
rungsglas ein Stiick von der Haut meines kleinen Fingers gesehen hatte, das
einem Brachfeld mit Furchen und Héhlen glich, so ging es mir nun mit den
Menschen und ihren Handlungen. Es gelang mir nicht mehr, sie mit dem
vereinfachenden Blick der Gewohnheit zu erfassen. Es zerfiel mir alles in
Teile, die Teile wieder in Teile, und nichts mehr lief} sich mit einem Begriff
umspannen. (B, 49)

Das hysterische Symptom der »Makropsie«,** so der von Breuer ver-
wandte Fachausdruck fir eine Wahrnehmungsstérung, die auch auf
Chandos’ Leiden anwendbar ist, steht im Chandos-Brief nicht nur fiir
die Erfahrung einer in Einzelteile zersplitterten Welt, die im Begriff ist,
sich aufzulésen, sondern auch fur die ’Krise des Subjekts<. Denn die frag-

30 Weininger, Geschlecht und Charakter (wie Anm. 12), S. 364£.

31 »Je getreuer die Hysterischen an die Wahrheit sich zu halten glauben, desto tiefer sitzt
ihre Verlogenheit.« (Ebd., S. 366)

32 Sigmund Freud/Joseph Breuer, Studien tiber Hysterie. Frankfurt a. M. 1991, S. 55.

264 Eva Blome

https://dol.ora/10.5771/9783868218811-255 - am 18.01.2028, 00:46:10. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iz


https://doi.org/10.5771/9783968216911-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mentierte Wahrnehmung macht vor Chandos’ eigener Biografie nicht
halt. Dem jungen Dichter scheint die Einheit des Subjekts — zumindest
in zeitlicher Hinsicht — fragwiirdig zu sein. Er schreibt an Francis Bacon:
»Kaum weif} ich noch, ob ich derselbe bin, an den Ihr kostbarer Brief
sich wendet.« (B, 45) Nicht nur aufgrund zeitlich bedingter Veranderun-
gen seiner Personlichkeit bezweifelt Chandos dies — der Zugang zu sei-
ner Vergangenheit ist ihm in grundsatzlicherer Art und Weise versperrt:
Die einzelnen Schaffensphasen seines Lebens und die daraus hervorge-
gangenen Werke sowie ehemals gemachte Plane fir die Zukunft sind
thm vollkommen fremd geworden; sie erscheinen ihm wie unverbun-
dene Punkte auf einem Zeitstrang und ergeben keine kontinuierliche
Entwicklung zu einer als »Selbst« erlebten inneren Einheit des Ichs. So
kann Chandos Texte, die von ithm vor Jahren geschrieben wurden, nicht
»als ein gelaufiges Bild zusammengefasster Worte sogleich auffassen,
sondern nur Wort fiir Wort verstehen, als triten sie ihm so »zum ersten
Mal vors Auge«. (B, 45) Ahnlich wie sich die Patientin Anna O.? aus
den »Studien tiber Hysterie« ihre Umgebung Stiick fiir Stiick erschlieflen
muf},** betreibt auch Chandos »recognising work«,* um die Schriften
aus seiner Vergangenheit zu erfassen.

Bereits 1893 beschreibt Hofmannsthal in seinem Essay »Gabriele
D’Annunzio«, dafl »Analyse«, »Anatomie«, das »Zerschneiden« und die
»Zergliederung« Vorlieben der beginnenden Moderne seien.®® Diese
Charakteristika finden sich in der >Makropsie« des Lord Chandos als
fragmentierte Wahrnehmung der Welt, des Menschen und der eigenen
Identitit wieder. Und wenn Hofmannsthal in seinem Essay als typische
Reaktion des Fin de Siecle auf das Erlebnis der Zersplitterung der Welt
eine »instinktméflige, fast somnambule Hingabe an jede Offenbarung

33 Breuer schuf fiir seine Patientin Bertha Pappenheim das Pseudonym »Anna O.«. Wenn
im vorliegenden Aufsatz von »Anna O.« gesprochen wird, so ist damit nicht der reale Mensch
Bertha Pappenheim, sondern die Figur, die in den »Studien tiber Hysterie« von Breuer und
Freud entworfen wurde, gemeint (vgl. zu den verschwiegenen Details im Verhiltnis Breuers
zu seiner Patientin Henri F. Ellenberger, The Story of »Anna O.«. A Ciriticial Review with
New Data. In: Beyond the Unconscious. Essays of Henri F. Ellenberger in the History of
Psychiatry. Hg. und eingeleitet von Mark S. Micale. Princeton 1993 [1972], S. 254-272 sowie
Dianne Hunter, Hysteria, Psychoanalysis and Feminism. The Case of Anna O. In: Feminist
Studies 9 [1983], S. 464-488).

34 So sicht Anna O. von einem Blumenstrauf jeweils immer nur eine Bliite (vgl. Freud/
Breuer, Studien [wie Anm. 32], S. 55).

35 Ebd., S. 46.

36 Hugo von Hofmannsthal, Gabriele D’Annunzio, in: GW RA L, S. 174-185, hier S. 176.

Hofmannsthals Chandos-Brief und »Elektra« 265

https://dol.ora/10.5771/9783868218811-255 - am 18.01.2028, 00:46:10. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iz


https://doi.org/10.5771/9783968216911-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des Schonen, an einen Farbenakkord, eine funkelnde Metapher, eine
wundervolle Allegorie«*” diagnostiziert, so taucht ein solcher Zustand der
vollkommenen Weltabgewandtheit ebenfalls im »Brief« auf, wenn Chan-
dos’ Aufmerksamkeit von einem einzelnen beliebigen Gegenstand - z.B.
einer »Gieflkanne«, einer »auf dem Feld verlassenen Egge« oder einem
»Hund in der Sonne« — absorbiert wird und zur Quelle eines »ritselhaf-
ten, wortlosen, schrankenlosen Entziickens« (B, 50) wird:

Jeder dieser Gegenstande und die tausend anderen dhnlichen, tiber die sonst
ein Auge mit selbstverstiandlicher Gleichgultigkeit hinweggleitet, kann fiir
mich plétzlich in irgend einem Moment, den herbeizufithren auf keine Weise
in meiner Gewalt steht, ein erhabenes und rithrendes Geprége annehmen,
das auszudriicken mir alle Worte zu arm scheinen. (B, 50)

In diesen Momenten, die intellektuell nicht reflektierbar und sprachlich
nicht vermittelbar sind, kommt dem Koérper — von »den Wurzeln der
Haare bis ins Mark der Fersen« (B, 52) - die Bedeutung zu, als Empfin-
dungs- und Ausdrucksorgan einer solchen Erfahrung zu dienen: »Es ist
mir dann«, so Chandos, »als bestiinde mein Korper aus lauter Chiffern,
die mir alles aufschlieffen.« (B, 52)

In der Sprache des Kérpers erkennt Chandos ein Medium, das es thm
ermoglicht, das zu erfahren und auszudriicken, was dem Bewufitsein un-
zugénglich ist. Doch dafiir ist es notwendig, daff sich das Subjekt selbst
vergifit und im Augenblick aufgeht. Chandos, der diese entgrenzende Er-
fahrung gemacht hat und weif}, dafd sie sich nicht in Literatur umsetzen
lafit, verfallt daraufhin in ein selbstgewahltes Schweigen. Ist Hofmanns-
thals Text »Ein Brief« als eine poetologische Absichtserklarung nicht nur
des fiktiven Schreibers, sondern auch des Dichters Hofmannsthal zu ver-
stehen — ein »[a]nstandiges Schweigen als Resultat«®® nimmt sich nicht
nur Chandos, sondern auch der Autor zum neuen Ziel seines Schaffens
und Lebens® - so wird eine solche Abwendung von der Sprache doch
zugleich durch eine Hinwendung zu den Artikulationsformen des Kor-
pers kompensiert. Hofmannsthal selbst nennt in diesem Zusammenhang

57 Ebd.

38 Hugo von Hofmannsthal in »Ad me ipsum« (1919). In: SW XXXI Erfundene Gespra-
che und Briefe, S. 295.

39 »Im Chandos-Brief fillt der Entschluff, das Unaussprechliche nicht mehr auszuspre-
chen, mit dem Ernst einer existentiellen Entscheidung.« (Osterkamp, Die Sprache des Schwei-
gens [wie Anm. 25], S. 126)

266 Eva Blome

https://dol.ora/10.5771/9783868218811-255 - am 18.01.2028, 00:46:10. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iz


https://doi.org/10.5771/9783968216911-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

das Ballett und die Pantomime als neue alternative Ausdrucksformen.*
Auf der Grundlage der hier vorgenommenen Lektiire des Chandos-
Briefs ist davon auszugehen, dafy auch Elemente der Hysteriesymptoma-
tik fiir Hofmannsthal als »[A]nalogon zu den contemporanen Zweifeln
an der Sprache«* fungieren und bereits 1902 Eingang in seinen bertthm-
ten Text gefunden haben. Diese These wird zudem dadurch gestarkt,
dafl Hofmannsthal selbst herausgestellt hat, daf§ der sprachskeptische
und subjektkritische Gehalt seines »Briefs« mit einer pathologisch zu
nennenden Charakterisierung des Lord Chandos einhergeht. Dies 1af3t
sich durch eine Tagebuchnotiz bekriftigen, die, wie er meint, »sehr tief-
gehend, nur vielleicht etwas hors de propos«** sei. In dieser — und das
ist fiir das hier entfaltete Argument besonders aufschlufireich - zieht
Hofmannsthal eine wichtige Parallele zwischen Chandos’ und Elektras
Zustand:

hier dasselbe moderne Element der Verderbung der Urgefiihle durch subiec-
tive nerven-affection wie bei den grofien Dingen der Elektra auch. Hier wird
minutidses durch iiberspitzte intensitit der empfindung riesengross: die pro-
portionen gehn verloren. eine subiective afficiertheit verwechselt sich wegen
threr Uberreizungsstirke mit dem elementaren [...] das subject dem object
dynamisch nicht gewachsen versucht mit seinem subjectiv pathologischen
das Tavos des dinges »auszumalen< man spiirt hindurch die afficiertheit die
ohnmacht das nicht-heran-kommen die desorganisiertheit.*?

Eine Gemeinsamkeit zwischen Chandos und Elektra besteht also laut
Hofmannsthal darin, daf} hier wie dort das Subjekt von der Intensitét
seiner Wahrnehmung tiberfordert ist und darauf reagiert, indem es der
Auflenwelt eine Bedeutung —>das Pathos der Dinge« — beimifit, die ihr
(objektiv) nicht zukommt. Wihrend jedoch Chandos hierauf mit einem
Verstummen reagiert, ist die Reaktion der Elektra die genau entgegen-
gesetzte: Sie zeichnet sich gerade durch ihre »Feuerzunge«** aus, durch

40 »[D]as hochst Zeitgemisse: das analogon zu den contemporanen Zweifeln an der Spra-
che (Brief) corollar hiezu die Bemithungen um Ballet und Pantomime« (Aufzeichnungen zu
einem Vortrag [1912]; zit. nach SW XXXI Erfundene Gespriche und Briefe, S. 292).

41 Ebd.

42 Tagebuchnotiz vom 26. August 1917. In: SW XXXI Erfundene Gesprache und Briefe,
S. 294

43 Ebd.

4 Die Initialzindung zu seiner Bearbeitung des antiken Elektra-Mythos beschreibt
Hofmannsthal wie folgt: »Mein Ausgangspunkt war der Elektra-Charakter, das erinnere
ich mich ganz genau. Ich las die sophokleische einmal im Garten und im Wald, im Herbst

Hofmannsthals Chandos-Brief und »Elektra« 267

https://dol.ora/10.5771/9783868218811-255 - am 18.01.2028, 00:46:10. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iz


https://doi.org/10.5771/9783968216911-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

thre Sprachgewalt. Die hysterische Aphonie kann also gerade nicht
das zentrale Moment einer Charakterisierung der Hofmannsthalschen
Elektra als Hysterikerin sein. Dafiir erscheinen in seinem Drama andere
Elemente des Hysterieverstindnisses der Jahrhundertwende. Inwiefern
diese dazu verleitet haben, Hofmannsthals Elektra-Figur einer patholo-
gisierenden Interpretation zu unterzichen und dabei die Bedeutung der
hysterischen Symptomatik fir den Gesamtzusammenhang des Dramas
und fir Hofmannsthals sprachskeptische Poetologie zu vernachléssigen,
soll hier zu Beginn der »Elektra«Interpretation thematisiert werden.

»Elektra«-Rezeption:
Hysterie als Psychopathologie der Weiblichkeit

Bereits die ersten Kritiken zu den »Elektra«-Auffithrungen in Berlin
und Wien verwendeten den Begriff »hysterisch« und verbanden ihn mit
krankhaft-weiblichen, exotisch-wilden und ambivalent erotisch-perver-
sen Konnotationen, um das Gesehene zu charakterisieren.* Etwas spater
brachte Maximilian Harden Hofmannsthals »Elektra« erstmals mit den
»Studien tiber Hysterie« in Verbindung.*® Dabei ist es kein Zufall, daf§
Parallelen zwischen den Krankengeschichten von Breuer und Freud und
Hofmannsthals Drama erst fast ein Jahr nach der Urauffithrung gezo-
gen wurden: In der Zwischenzeit war der »Dialog vom Tragischen« von
Hermann Bahr erschienen. Bahr, der nicht nur ein genauer Beobachter
und Kritiker der Wiener Literaturszene war, sondern auch ein enger
Vertrauter Hofmannsthals, stellt darin die These auf, daf} die Kathar-
sis der antiken Tragédie nach demselben therapeutischen Mechanismus

1901. Die Zeile aus der >Iphigenie« fiel mir ein, wo es heifdt: >Elektra mit ihrer Feuerzunge<und
im Spazierengehen fantasierte ich tiber die Figur Elektra, nicht ohne eine gewisse Lust am
Gegensatze zu der >verteufelt humanen< Atmosphire der Iphigenie. Auch die Verwandtschaft
mit Hamlet und der Gegensatz zu diesem ging mir durch den Kopf.« (Mitteilungen an Ernst
Hladny [ca. 1909-1911]. In: SW VII Dramen 5, S. 459)

45 Vgl. etwa die Kritiken von Julius Hart in »Der Tag« vom 1. Oktober 1903 (in: Norbert
Jaron/Renate Méhrmann/Hedwig Miiller, Berlin — Theater der Jahrhundertwende. Bithnen-
geschichte der Reichshauptstadt im Spiegel der Kritik [1889-1914]. Tiibingen 1986, S. 539);
Fritz Engel im »Berliner Tagblatt« vom 31. Oktober 1903 (ebd., S. 534); Paul Lerch in der
»Germania« vom 1. November 1903 (ebd., S. 536) sowie John Schikowski in der »Leipziger
Volkszeitung« vom 7. November 1903 (in: »Im Geschwitz der elenden Zeitungsschreiber«.
Kritiken zu Urauffihrungen Hugo von Hofmannsthals in Berlin. Hg. von Bernd Sésemann.
Berlin 1989, S. 23).

46 In seiner Zeitschrift »Die Zukunft« vom 27. August 1904.

268 Eva Blome

https://dol.ora/10.5771/9783868218811-255 - am 18.01.2028, 00:46:10. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iz


https://doi.org/10.5771/9783968216911-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

funktioniere wie die von Bertha Pappenheim erfundene und von Breuer
und Freud theoretisch untermauerte »talking cure«.”” Dadurch erlangten
die »Studien tiber Hysterie« im Jung-Wiener Kreis, dem auch Harden
angehorte, einen grofieren Bekanntheitsgrad.

Zu Beginn von Hardens Rezension, die von Hofmannsthal sehr ge-
schatzt wurde,* steht das Szenario eines fiktiven Gesprachs zwischen
Hofmannsthal, Schnitzler und Bahr:

Ich habe, mag der Poet gesagt haben, eine »Elektra« geschrieben, der alle
Esel vorwerfen werden, dafy sie nicht griechisch, sondern hysterisch sei; als
ob der Typus der Aysterica nicht auch in Hellas zu finden gewesen sein kénn-
te, sein misste! Sicher, erwidert der Freund (so stelle ich mirs vor); was ist
iiberhaupt Griechheit, was Hysterie? Schliefflich sinds auch nur Begriffsge-
spenster. Nun konnte der Dritte sich einmischen, der Dr. med. Schnitzler,
und die Freunde auf die Hysteriestudien der Nervenpathologen Freud und
Breuer hinweisen.

Wihrend Harden hier noch dem Autor Hofmannsthal die Ansicht in
den Mund legt, dafi es sich bei der Hysterikerin um einen universalen,
bereits in der Antike existierenden »Typus« handle, und auflerdem eine
Szene entwirft, in der Hofmannsthal erst nachtréglich, also nach Abschluf§
seiner Arbeit an der »Elektra«, von Schnitzler auf die »Studien tiber Hy-
sterie« hingewiesen wird,” setzte sich in der Folge zunehmend die An-
nahme einer direkien Beeinflussung von Hofmannsthals Tragodie durch
Breuers und Freuds Buch durch.”

47 Vgl. Hermann Bahr, Dialog vom Tragischen. Berlin 1904, bes. S. 23f. und S. 37f.

48 Im Mérz 1905 fragt Hofmannsthal anlafilich der Wiener Auffithrungen der »Elektra«
bei Harden an, ob dieser nicht der »Neuen Freien Presse« in Wien seinen Artikel mit »ver-
dnderten zehn oder fiinfzehn Zeilen« anbieten koénne, damit nicht irgendein »junger Mann
vom Niveau eines Gerichtssaalsreporters« tiber die »Elektra« falsch urteilen wiirde (Brief vom
8. Marz 1905. In: SW VII Dramen 5, S. 414).

49 Zit. nach Gotthart Wunberg, Hofmannsthal im Urteil seiner Kritiker. Dokumente zur
Wirkungsgeschichte Hugo von Hofmannsthals in Deutschland. Frankfurt a. M. 1972, S. 83.

50 Hofmannsthal lobte im September 1904 selbst einen gewissen >Wahrheitsgehalt« der
von Harden geschilderten Szene, der eben gerade nicht aufgrund ihrer tatséchlichen Begeben-
heit bestehe: »Wie freundlich und wohlthuend, Ihren Aufsatz tiber die Elektra mit jenen Ver-
muthungen tiber unser Gesprich anzufangen, die um so viel mehr innere Wahrheit haben, als
sie gar nicht pritendieren, anekdotenméflig richtig zu sein.« (In: SW VII Dramen 5, S. 403)

51 Diese wurde innerhalb psychoanalytischer Kreise z.B. durch den Freudschiiler Bach ver-
treten, der 1909 die Meinung vertrat: »Hiibscher als er [Hugo von Hofmannsthal] kann man
die interessanten, lehrreichen, bedeutenden Theorien des Wiener Psychiaters Freud nicht in
Verse kleiden.« (Zit. nach Worbs, Nervenkunst [wie Anm. 1], S. 269)

Hofmannsthals Chandos-Brief und »Elektra« 269

https://dol.ora/10.5771/9783868218811-255 - am 18.01.2028, 00:46:10. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iz


https://doi.org/10.5771/9783968216911-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auch innerhalb der literaturwissenschaftlichen Forschung zu Hofmanns-
thals »Elektra« wird diese These vertreten und Elektra als prototypische
Darstellung weiblicher Hysterie nach dem Muster der Freudschen und
Breuerschen Patientinnen interpretiert.”? In besonders dezidierter und
nachhaltiger Weise geschieht dies in Michael Worbs Arbeit »Nerven-
kunst. Literatur und Psychoanalyse im Wien der Jahrhundertwende«
(1983). Der Autor liest Hofmannsthals Drama darin als literarisches Pro-
tokoll der »Studien tiber Hysterie«, genauer der Krankengeschichte der
Patientin »Anna O.«.® Zur Untermauerung seiner These zitiert Worbs
einen Brief, in dem Hofmannsthal Hermann Bahr um »das Buch von
Freud und Breuer iiber Heilung der Hysterie durch Freimachen einer
unterdriickten Erinnerung«®* bittet, und gibt dafiir Datierungen an - in
seiner Monographie den Mai 1903 und in einem spéteren Aufsatz be-
reits das »Frithjahr 1902« —, die jedoch fragwiirdig sind.”® Denn min-
destens ebenso wahrscheinlich ist, dafl Hofmannsthal diesen Brief erst
1904 schrieb. Darauf deutet etwa seine Bemerkung hin, daf§ er sich von
den »Studien iiber Hysterie« Anstéfie fiir seine Bearbeitung von Calde-
rons »La vida es sueno« erhofft, die er aber erst im Oktober 1904, also
ein Jahr nach der »Elektra«, beendete, sowie die Formulierung »Heilung

52 Vgl. z.B. »Hugo von Hofmannsthals Tragddie >Elektra« [...] ist eines der bekanntesten
literarischen Werke, das definitiv eine Hysterikerin in den Mittelpunkt des Geschehens stellt.
Nach allgemeiner Ansicht - und indirekt auch vom Autor bestitigt — ist Anna O. das Vorbild
der Heldin.« (Silvia Kronberger, Die unerhérten Tochter. Fraulein Else und Elektra und die
gescllschaftliche Funktion der Hysterie. Innsbruck u.a. 2002, S. 195; vgl. auch von dersel-
ben Autorin den Text: Elektra: stark — allein — hysterisch. In: Kundry & Elektra und ihre lei-
denden Schwestern. Schizophrenie und Hysterie / Frauenfiguren im Musik-Theater. Hg. von
dies. und Ulrich Miller. Salzburg u.a. 2003, S. 121-128, dort den ersten Satz des Aufsatzes
[S. 121]: »Hugo von Hofmannsthals Elektra ist krank — sie leidet an Hysterie.«)

53 ‘Worbs konstatiert: »Fiir den Zeitraum von 1903 bis 1907 lafit sich eine Auseinanderset-
zung Hermann Bahrs mit der Psychoanalyse, die sich allerdings auf die >Studien tiber Hyste-
rie< beschriankt, nachweisen. 1903, als Bahr zum erstenmal auf die Studien zurtickgreift, ist
auch das Jahr, in welchem Hugo von Hofmannsthal und Arthur Schnitzler dieses Werk lesen.
Dies kann angesichts des regen Gedankenaustauschs zwischen den Dreien keine zufillige
Ubereinstimmung sein.« (Worbs, Nervenkunst [wie Anm. 1], S. 140)

54 Vgl. BIL S. 142. Hier ist der undatierte Brief unter den Briefen vom Mai 1904 einge-
ordnet, was durchaus plausibel erscheint.

55 Michael Worbs, Mythos und Psychoanalyse in Hugo von Hofmannsthals »Elektra«. In:
Psychoanalyse in der modernen Literatur. Kooperation und Konkurrenz. Hg. von Thomas
Anz. Wiirzburg 1999, S. 3-16, hier S. 7.

56 Vgl. zur Frage der Datierung von Hofmannsthals Brief an Hermann Bahr und zu
Hofmannsthals Kenntnis der »Studien tiber Hysterie« auch Bergengruen, Mystik der Nerven
(wie Anm. 4), S. 17f. Im Gegensatz zu meiner Argumentation tiberlegt Bergengruen, »ob der
Vorschlag [...] diesen Brief vorzudatieren, nicht einiges fir sich hat.« (Ebd., S. 18)

270 Eva Blome

https://dol.ora/10.5771/9783868218811-255 - am 18.01.2028, 00:46:10. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iz


https://doi.org/10.5771/9783968216911-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Hysterie durch Freimachung einer unterdriickten Erinnerung«,” die
er sinngeméfl dem »Dialog vom Tragischen« von 1904 entnommen ha-
ben koénnte.”® So kénnte man sogar zu der Annahme tendieren, dafy
Hofmannsthal zum Zeitpunkt der Niederschrift seiner »Elektra« die
»Studien tber Hysterie« noch gar nicht kannte. Allerdings steht ein spa-
terer Bericht Ernst Hladnys im Widerspruch zu dieser Auslegung. Darin
heifit es, dall Hofmannsthal auf die Frage, »ob er bei der Formulierung
seiner Charaktere wissenschaftliche Biicher, die sich mit der Nachtseite
der Seele [...] beschiftigen zu Rate gezogen«® habe, folgendes mitgeteilt
habe:

Auf die Charakteristik [der Elektra] hat kein Buch merklichen Einflufl gehabt
[...]. Doch habe ich immerhin damals in zwei ganz verschiedenartigen Wer-
ken geblittert, die sich wohl mit den Nachtseiten der Seele abgeben: das eine
die >Psyche« von Rohde, das andere das merkwiirdige Buch tiber Hysterie
von den Doktoren Breuer und Freud.®

Wihrend der Einfluff von Erwin Rohdes »Psyche« von 1898, einer alt-
philologischen Darstellung der griechischen Religion, jedoch am Dra-
mentext selbst eindeutig belegbar ist, was auf Hofmannsthals genaue
Kenntnis dieses Werkes schlieflen 1af3t,” gilt dies nicht in gleichem Mafle
fur intertextuelle Beziige zu den »Studien iiber Hysterie«. Die Paralle-
len, die Worbs anfiihrt, tiberzeugen jedenfalls im Einzelnen nicht von

der These, daf} Elektra unmittelbar nach dem Vorbild der Anna O.

konstruiert worden sei.”” Dennoch mufi der Umstand ernstgenommen

57 BII, S. 142.

58 Insofern ist es auch nicht weiter erstaunlich, dafl Worbs in Hofmannsthals »Das Leben
ein Traum« Entlehnungen aus den »Studien tiber Hysterie« feststellt, die bis ins sprachliche
Detail gehen - selbiges aber nicht fiir die »Elektra« nachgewiesen werden kann.

59 SW VII Dramen 5, S. 459.

60 Ebd.

61 Erwin Rohde, Psyche. Seelencult und Unsterblichkeitsglaube der Griechen. Reprografi-
scher Nachdruck der 2. Aufl. von 1898. Darmstadt 1991 (vgl. zum Einfluff von Erwin Rohdes
religionsgeschichtlicher Studie auf Hofmannsthals »Elektra« Bergengruen, Mystik der Nerven
[wie Anm. 4], S. 59-63 sowie Vogel, Priesterin kiinstlicher Kulte [wie Anm. 1], S. 288-290).

62" So nennt Worbs etwa als eine Parallele zwischen Anna O. und Elektra die traumatische
Bindung an den Tod des Vaters (vgl. Worbs, Nervenkunst [wie Anm. 1], S. 282f.). Diese ist
nun aber nicht etwa eine Erfindung Hofmannsthals auf Anregung von Breuer und Freud,
sondern bereits in der »Elektra« des Sophokles’ konstitutiver Bestandteil des Mythos. Eben-
falls 1483t sich die Behauptung, Elektra befinde sich ebenso wie Anna O. in einem hystericbe-
dingten »alinierten, halluzinatorischen« Zustand, auf der Grundlage von Hofmannsthals Text
nicht ausreichend belegen. Ohne Frage ist Elektra wenig prasent im Sinne von gegenwirtig,
so fihrt sie lange, »gegen den Boden« gesprochene Monologe und gleicht einem »Nachtwand-

Hofmannsthals Chandos-Brief und »Elektra« 271

https://dol.ora/10.5771/9783868218811-255 - am 18.01.2028, 00:46:10. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iz


https://doi.org/10.5771/9783968216911-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

werden, dafl Hofmannsthal selbst — wenn auch mit einigem zeitlichen
Abstand - sein Drama mit den »Studien iber Hysterie« in Verbindung
bringt. Allerdings bleiben Aussagen iiber die Genauigkeit seiner Kennt-
nis des Buches von Breuer und Freud spekulativ. Ob Hofmannsthals
Wissen tiber die Hysterie das Resultat eines "Durchblétterns« der »Studi-
en tiber Hysterie« oder einer "Eingebung® war, in Gesprachen mit Bahr,
Schnitzler oder anderen Mitgliedern des Jung-Wiens erworben worden
ist oder Hofmannsthal etwa bereits im Wintersemester 1895/96 in den
Vorlesungen des Asthetikprofessors Alfred Freiherr von Berger mit dem
Buch Breuers und Freuds konfrontiert wurde,** mufl angesichts wider-
spriichlicher Zeugnisse offenbleiben. Da aber die Analyse des Chandos-
Briefs belegen konnte, daf} bereits in diesem Text hysterische Elemente
verarbeitet wurden, ist davon auszugehen, dafl Hofmannsthals Werke
bereits 1902, also auf jeden Fall — selbst wenn man Worbs frithe Datie-
rung akzeptieren wiirde — vor dem Verfassen des fraglichen Briefes an
Bahr, von der allgemeinen >hysterischen Atmosphére« Wiens durchdrun-
gen waren.

Fir die »Elektra« kann daher wie fiir den Chandos-Brief ein um-
fangreiches Repertoire an schriftlichen und auch visuellen Quellen an-
genommen werden. Dadurch ergibt sich nun aber auf der Ebene des
intertextuellen Geftiges der Tragddie als auch in Bezug auf Elektras cha-
rakteristische Sprachbeherrschung, respektive der Beherrschung ihrer

ler«, doch scheint dies nicht unbedingt sein »Vorbild im Hypnoid« der Anno O. haben zu
miissen, sondern kann — wie weiter unten unternommen wird — mit Elektras Fixierung auf
Vergangenes und Zukiinftiges erkléirt werden.

63 So zitiert etwa Bernd Urban gegen Worbs’ These, dafl Hofmannsthal Elektras Person-
lichkeitsspaltung nach dem Vorbild psychoanalytischer Ausfithrungen in den »Studien tiber
Hysterie« gestaltet habe, zu Recht, was der Autor bereits 1894 tiber Adele Sandrock schrieb:
»Ihr bewusstes Ich und das traumbhafte, das schauspielerische, wissen voneinander nichts.
Die Aufierungen des bewussten sind sprunghaft, gemein, ohne Zusammenhang, lassen ein
hochst verstiimmeltes Weltbild erraten. Sie vermag sich iiber nichts zu wundern. Alle Ein-
driicke fallen und versinken lautlos wie in tiefem Wasser. Offenbar dringen die Erfahrungen
in das andere Ich hintiber und kommen dort zu einem komplexen Ausdruck (dhnlich wie bei
musikalischen Virtuosen). Diese Spaltung des Ichs scheint die Daseinsform des reproduzie-
renden Genies zu sein.« (Bernd Urban, Hofmannsthal, Freud und die Psychoanalyse. Quel-
lenkundliche Untersuchungen. Frankfurt a. M. u.a. 1978, S. 26) Hofmannsthal war das Phi-
nomen zweier voneinander unabhingiger Bewufitseinszustiande also unabhingig von Freuds
und Breuers Uberlegungen zu diesem Thema schon friih vertraut.

64 Alfred von Berger hatte bereits im Februar 1896 in der »Wiener Morgen-Presse« eine
Rezension zu den »Studien tiber Hysterie« veréffentlicht, die Hofmannsthal gekannt haben
durfte (vgl. Worbs, Nervenkunst [wie Anm. 1], S. 88, sowie Urban, Hofmannsthal, Freud und
die Psychoanalyse [wie Anm. 63], S. 20).

272 Eva Blome

https://dol.ora/10.5771/9783868218811-255 - am 18.01.2028, 00:46:10. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iz


https://doi.org/10.5771/9783968216911-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Person durch Sprache, durchaus eine wichtige Parallele zur Krankheit
der Hysterie, die ebenfalls eine willkiirliche und mafilose Kombinato-
rik von Zeichen und Zitaten zum Prinzip hat. Es steht zu vermuten,
daf} fir Hofmannsthal das Motiv der Hysterie zu einem Erzidhlmodell
wird, innerhalb dessen sich seine Auffassung von den Moglichkeiten
und Grenzen der Sprache artikulieren laft. Hofmannsthals Interesse an
der Hysterie wird dabei dadurch gespeist, da3 er als Schriftsteller mit
der Hysterikerin nicht nur die Leidenschaft fir die synkretistische Kunst
der Sprach-Bastelei, sondern auch den Verlust des Glaubens an jegliche
Form sprachlicher Authentizitit teilt.”> Ein Korper, der als Artikulations-
und Gedichtnisorgan fungiert, die Infragestellung eines selbst-bewufiten
Subjekts und die Zersplitterung der personalen Identitit sowie die Ge-
gensitzlichkeit von Sprechen und Tun sind diejenigen Aspekte, die den
Hysteriediskurs im Wien der Jahrhundertwende mit Hofmannsthals
poetischer Sprachkritik verbinden.

Sprachgewalt, Sprachverlust und Korpersprache

Das Verhiltnis von Sprechen und Schweigen ist ein zentrales Moment
in Hofmannsthals Bearbeitung des Elektrastoffes. Sein Interesse an die-
sem wurde denn auch durch die »tiberflieflend lange [...] Rede«®® der
Titelgestalt motiviert, die als eines der wichtigsten Handlungselemente
bereits bei Sophokles angelegt ist: Wahrend Orest die unausweichliche
Tat begeht, redet Elektra nur unentwegt davon und wird entsprechend
haufig zum Schweigen angehalten. Diese Figurengestaltung verscharft
Hofmannsthal in seiner Bearbeitung der antiken Tragédie noch. Die du-
feren Umstinde der Handlung werden zuriickgedriangt und das seeli-
sche Geschehen tritt in der Rede der Protagonistin in den Vordergrund.®”

65 Vgl. dazu Vogel, Priesterin kiinstlicher Kulte (wie Anm. 1), S. 304.

Juliane Vogel danke ich an dieser Stelle fiir die anregenden und den vorliegenden Aufsatz
bereichernden Gespriche tiber Hysterie als bricolage, das hysterische Erzéhlen und die Frage,
ob Hofmannsthals Elektra am Ende des Dramas eigentlich tatsidchlich stirbt (vgl. dazu wei-
ter unten).

66 Sophokles, Elektra. Ubersetzt von Georg Thudichum. Leipzig um 1924, S. 55.

67 Um die Innenwelt, das Secleleben seiner Hauptfigur voll entfalten zu kénnen, verzich-
tet Hofmannsthal auf einige Elemente des antiken Dramas. Kurz nach Arthur Schnitzlers
»Lieutenant Gustl« (1900) entstanden, kénnte Hofmannsthals »Elektra« daher woméglich
als die dramatische Verwirklichung des von Schnitzler in die deutschsprachige Erzihlprosa
eingefithrten inneren Monologs betrachtet werden — wenngleich der durch die Gattung des

Hofmannsthals Chandos-Brief und »Elektra« 273

https://dol.ora/10.5771/9783868218811-255 - am 18.01.2028, 00:46:10. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iz


https://doi.org/10.5771/9783968216911-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Isoliert von ihrer Familie und gefangen in der quélenden Erinnerung
an den Mord an ihrem Vater, beschwort Elektra in rauschhaften Mo-
nologen die blutriinstige Vision einer Rache durch ihren Bruder. Ihrer
Sprachmacht steht dabei eine gewisse Ohnmacht in ihrer kérpersprach-
lichen Ausdrucksweise gegentiber, die — abgesehen von der Schlufisze-
ne® — sehr zurtickgenommen ist und die erlittene Traumatisierung und
ithre gesellschaftliche Aufienseiterposition unterstreicht: Ihre Bewegun-
gen werden als tierartig beschrieben, sie reagiert verschreckt wie eine
»wilde Katze«,” faucht und reckt »ihre Finger wie Krallen« (E, 64) nach
den sie umgebenden Menschen und hélt sich ansonsten vor allem an die
Winde des Palastes gedriickt und in dunkle Winkel gekauert auf. Sie
steht unter »entsetzlicher Spannung« (E, 106); immer wachsam ist sie je-
derzeit bereit, sich durch einen Sprung wieder zuriick in die Dunkelheit
des verwinkelten Hofes zu retten. Ihre Kérperhaltung ist »starr« (E, 74),
sie bewegt sich ruckartig (vgl. E, 106).

Vorbilder fur diese spezifische Art der Kérper-Sprache lieferte das zeit-
gendssische und kulturgeschichtliche Archiv der Hysterie. So berichtet
etwa Freud in den »Studien tiber Hysterie« von seiner Patientin Emmy
v. N., daf} diese »ihr Gesicht zum Ausdruck des Grauens und des Ekels«

Dramas hervorgerufene Zwang zur objektivierten Personenhandlung zwangslédufig nur eine
beschrinkte Realisierung dieses Konzepts erlaubt (vgl. zum inneren Monolog bei Schnitzler
Ursula Renner, Lassen sich Gedanken sagen? Mimesis der inneren Rede in Arthur Schnitz-
lers »Lieutenant Gustl«. In: Die Grenzen des Sagbaren in der Literatur des 20. Jahrhunderts.
Hg. von Sabine Schneider. Wiirzburg 2010, S. 31-52, sowie zur zeitgendssischen Diskussion
tiber den Monolog auf der Theaterbiithne den Abschnitt »Der Monolog im Rampenlicht«. In:
Arthur Schnitzler, Lieutenant Gustl. Hg. und kommentiert von Ursula Renner unter Mitar-
beit von Heinrich Bosse. Frankfurt a. M. 2007, S. 104-110).

In Hofmannsthals »Elektra«-Fassung entfillt der einleitende Prolog, der die Geschichte von
Elektras Bruder Orest erzahlt und dessen Riickkehr an den Hof der Atriden ankiindigt. Die
Handlungen der Figuren werden nicht durch einen kommentierenden Chor bewertet oder
durch die Darlegung einer Vorgeschichte erklirt. Auch Ort und Zeitpunkt der Handlung sind
von Hofmannsthal - bei Beibehaltung der raum-zeitlichen Kontinuitit — entsprechend veréin-
dert worden: Wiahrend Sophokles’ Drama bei Tagesanbruch beginnt, nimmt Hofmannsthals
Einakter genau die »Dauer einer langsamen Dimmerung« ein (vgl. Authentische Vorschriften
fur die Inszenierung, ca. Oktober 1903 [SW VII Dramen 5, S. 381]). Intendiert ist — ebenso
wie mit der Verlagerung des Orts der Handlung in den Hinterhof des Palastes — die Schaf-
fung einer Atmosphire von »Enge, Unentflichbarkeit, Abgeschlossenheit« (ebd., S. 379). Die
Helligkeit des Tages und des Vorplatzes des Konigshauses werden gegen das »Lauernde, Ver-
steckte des Orients« (ebd., S. 380) vertauscht. All dies sind Elemente, die die Verlagerung der
Handlung ins Innere der Figuren auf der Ebene der Inszenierung widerspiegeln.

68 Vgl. dazu weiter unten.

69 Hugo von Hofmannsthal, Elektra. In: SW VII Dramen 5, S. 59-110, hier S. 63 (im fol-
genden Text mit der Sigle »E« zitiert).

274 Eva Blome

https://dol.ora/10.5771/9783868218811-255 - am 18.01.2028, 00:46:10. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iz


https://doi.org/10.5771/9783968216911-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

verziehe und ihre »Hand mit gespreizten und gekriimmten Fingern« ge-
gen ihn ausstrecke.”” Aber auch die fritheren Hysterikerinnen auf den
Abbildungen der Charcotschen Ikonographie” weisen eine auffallende
Ahnlichkeit etwa mit Gertrud Eysoldt in der Rolle der Elektra auf: am
Bode kauernde Frauengestalten, verwahrloste und verkrampfte Kor-
per, den Blick ins Leere gerichtet.”” Die andere Seite der Hysterie, die
wilden Anfille der Hysterikerinnen der Salpétriére sowie die aussage-
kraftige Korpersprache der Patientinnen Breuers und Freuds scheinen
in Hofmannsthals Elektra-Figur hingegen weniger umgesetzt.” Im Vor-
dergrund seiner Figurengestaltung steht vielmehr die sprachliche Kraft
und Macht der Protagonistin.”

Sprachverlust — das Thema des Chandos-Briefs — scheint in Hofmanns-
thals Drama hingegen eher in den Figuren der Schwester und der Mut-
ter Elektras anzuklingen:

[...] Mir ist die Kehle
wie zugeschniirt, ich kann nicht einmal weinen,
wie Stein ist alles! [...] (E, 69f.)

beklagt etwa Chrysothemis eine ihrer korperlichen Reaktionen auf den
psychischen Schmerz. Als >globus hystericus< ist dieses Symptom im
medizinisch-psychoanalytischen Kontext der Zeit bekannt.” Es fithrt zu
einem tempordren Verlust der Stimme und wird zu den hysterischen
Sprachstorungen gezdhlt. Korreliert in der Charakterisierung der Elek-

70" Freud/Breuer, Studien tiber Hysterie (wie Anm. 32), S. 67f.

I Vgl. Georges Didi-Huberman, Erfindung der Hysterie. Die photographische Klinik von
Jean-Martin Charcot. Miinchen 1997.

72 Vgl. etwa den Wiederabdruck von Fotos, die Gertrud Eysoldt in der Rolle der Elektra
zeigen, in: Gertrud Eysoldt/Hugo von Hofmannsthal. Der Sturm Elektra. Briefe. Hg. und mit
einem Nachwort von Leonhard M. Fiedler. Salzburg 1996, S. 65 und S. 68-70.

73 Dies gilt allerdings nicht fiir die letzte Szene, in der Elektra eine Art hysterischen Tanz,
eine »Chorea« in der Terminologie Charcots, zu vollzichen scheint. Vgl. dazu weiter unten.

7+ Bedeutsam ist, daf} angesichts von Elektras verbaler Kraft diejenigen Momente, in
denen die Protagonistin verstummt, ein um so gréfieres Gewicht erhalten. Elektra verliert
ihre Sprache erst gegen Ende des Dramas: kurzfristig nachdem ihr der Tod ihrer Mutter
bewufit wird und schliefilich endgultig in der Schlufiszene (vgl. dazu weiter unten). Zunéchst
wird Elektras temporirer Sprachverlust jedoch von den Umstehenden, die Elektra aufgrund
ihres Schweigens kaum erkennen, als dufierst ungewchnlich wahrgenommen: »ERSTE / Seht
ihr denn nicht: dort an der Tiir steht einer! / CHRYSOTHEMIS / Das ist Elektra! Das ist ja Elek-
tra! / ZWEITE / Warum spricht sie denn nicht? / CHRYSOTHEMIS / Elektra, / warum sprichst du
denn nicht?« (E, 106f.)

75 Der >globus hystericus« spielt etwa eine Rolle in der Krankengeschichte der Katharina
bei Freud/Breuer, Studien tiber Hysterie (wie Anm. 32), S. 144.

Hofmannsthals Chandos-Brief und »Elektra« 275

https://dol.ora/10.5771/9783868218811-255 - am 18.01.2028, 00:46:10. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iz


https://doi.org/10.5771/9783968216911-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tra-Figur bei Hofmannsthal Sprachmacht mit einer gewissen Erstarrung
des Korpers, so geht der Verlust der Sprache bei Mutter und Schwester
analog dazu mit einem verstirkten unwillkiirlichen Einsatz der kérperli-
chen Ausdrucksméglichkeiten einher: »mir zittern / die Knie bei Tag und
Nacht« (E, 69),” berichtet Chrysothemis. Und Klytimnestras Kérper
wird »von sprachlosem Grauen geschiittelt« (E, 85),”” wihrend Elektra »das
ihr gemifle Mordinstrument, ihr Wort, [ergreift,] um damit der Mutter
einen fuirchterlichen Schlag zu versetzen«.”

Klytamnestra und Chrysothemis sind — so laft sich festhalten — eben-
so wie Elektra durch ein Verhalten gekennzeichnet, das man um die Jahr-
hundertwende von Hysterikerinnen kannte, allerdings weist Hofmanns-
thal seinen Frauenfiguren jeweils verschiedene Aspekte der hysterischen
(Korper-)Sprache zu. Sie missen daher eher als Mittel zur Charakteri-
sierung der Figuren und als Merkmale ihrer Personlichkeit verstanden
werden und nicht als Kennzeichnung eines pathologischen Zustandes.
Dahingehend muf} auch folgende Auflerung Hofmannsthals verstanden
werden: »Die Tat der Pagen Alexanders war Hysterie — die der Elektra
geht aus einer Art Besessenheit hervor.«”

Der Korper als Gedichtnis

Der Korper ist bei Hofmannsthal nicht nur als Artikulationsorgan, son-
dern auch als Ort der Erinnerung konzipiert: »Das Gedachtnis gehort
nur dem Korper: er reproduziert scheinbar das Vergangene«.®* Im Falle

76 Vgl. aulerdem folgende Textstellen: »CHRYSOTHEMIS / [...] wenn sie zittert / ist sie am
schrecklichsten« (E, 74); »ELEKTRA / Mutter, / du zitterst jal« (E, 83); »ELEKTRA / Ich seh’s in
deinen Augen. / Allein an deinem Zittern seh’ ich auch, / daf§ er noch lebt« (E, 84). Zittern
kommt im Repertoire der kérperlichen Ausdrucksweisen Elektras hingegen nur einmal vor
und zwar in dem Moment, in dem ihr der totgeglaubte Bruder begegnet (vgl. E, 96).

77 Hervorh. d. Verf,; vgl. auch Chrysothemis’ Verstummen im Gesprich mit Elektra
(E, 91). In Klytdmnestras Erscheinen kann man zudem das divenhafte Gehabe der Hysterike-
rinnen auf Charcots Biihne wiedererkennen. Thr Auftreten versetzt sie immer sogleich in die
Mitte des Raumes; thre Korpersprache ist viel exaltierter und ausdrucksstirker als diejenige
Elektras. Dies lafit sich etwa bereits an Hofmannsthals Anweisungen fiir ihren ersten Auftritt
ablesen (vgl. E, 74).

78 Barbara Surowska, Die Einheit von sprachlichem und aufiersprachlichem Ausdruck bei
Hofmannsthal. Am Beispiel der »Elektra«. In: Thematisierung der Sprache in der 6sterreichi-
schen Literatur des 20. Jahrhunderts. Hg. von Michael Klein und Sigurd Paul Schleichl. Inns-
bruck 1982, S. 59-69, hier S. 62.

7 Aufzeichnungen zu »Ad me ipsume«. In: SW VII Dramen 5, S. 474.

80 Aufzeichnungen aus dem Nachlaf 1890. In: GW RAIII, S. 333.

276 Eva Blome

https://dol.ora/10.5771/9783868218811-255 - am 18.01.2028, 00:46:10. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iz


https://doi.org/10.5771/9783968216911-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

seiner Dramenfigur Elektra illustriert Hofmannsthal mit Hilfe eines Bil-
des, wie man sich diese korperliche Fahigkeit zur Erinnerung vorstellen
muf} - wo Breuer und Freud in den »Studien tiber Hysterie« von einem
»Fremdkorper«<® sprechen, der sich aufgrund eines traumatischen Erleb-
nisses in der Psyche ihrer hysterischen Patientinnen festgesetzt habe und
deren Leiden verursache, erfindet Hofmannsthal zur Darstellung des
leibhaftigen Gedichtnisses ein literarisches Bild: einen Geier, der den
Kérper seiner Hauptfigur bewohne. Diese Metapher, die Hofmannsthal
Erwin Rohdes Buch »Psyche« entnommen haben diirfte,* wird gleich
in der ersten Szene, dem Gesprich der Dienerinnen eingefiihrt. Darin
berichtet eine Magd von einem Schlagabtausch mit Elektra:

[...] »Wenn du hungrig bist«, gab ich zur Antwort,
»so ifit Du auch, da sprang sie auf und schof§
graflliche Blicke, reckte ihre Finger

wie Krallen gegen uns und schrie: »Ich fiittres,
schrie sie, »mir einen Geler auf im Leib.« (E, 64)

Im Laufe des Dramas wird deutlich, dafl die Geier-Metapher fiir das
von Elektra erlebte Verbrechen und den dadurch hervorgerufenen Haf}
auf die Morder ihres Vaters steht. So fordert Elektra ihre Schwester auf,
es den Geiern gleich zu tun, sich passiv zu verhalten und auf den Tod
(Klytdmnestras und Aegisths) zu warten: »Sitz an der Erd’ wie ich und
wunsch den Tod / und das Gericht herbei auf sie und ihn.« (E, 69) Und
Klytamnestra fiihlt sich im Vorgriff auf ihr Schicksal, das ihr von Elektra
zugedacht ist und worauf der »Geier« im Inneren ihrer Tochter wartet,
»lebend, wie ein faules Aas« (E, 79) vergehen. Elektras »inkorporierter
Geiler<gemahnt also all jene an den Tod, die diesen, so wie die Gattenmor-
derin Klytdmnestra, aus threm Leben ausschlieffen wolle. Diese seien —

81 Freud/Breuer, Studien tiber Hysterie (wie Anm. 32), S. 185.

82 Vgl. SW VII Dramen 5, S. 210 und S. 476.

Eine mogliche andere Quelle fiir Hofmannsthals Geier-Metaphorik kénnte aber auch
James Georg Frazers fulminante ethnologische Studie »The Golden Bough« (1890) sein, die
eine Interpretation eines rituellen Geieropfers unternimmt (James Georg Frazer, The Golden
Bough. A Study in Magic and Religion. Herfordshire 1993, S. 500). Ich entnehme den Hin-
weis auf diese Textstelle einem Aufsatz David Wellberys, in dem der Chandos-Brief als Doku-
ment einer »sakrifiziellen Poetologie« gelesen wird, die sich um die »Imagination des Opfers
zentriert.« (David E. Wellbery, Die Opfer-Vorstellung als Quelle der Faszination. Anmerkun-
gen zum Chandos-Brief und zur frithen Poetik Hofmannsthals. In: HJb 11 [2003], S. 281-
310, hier S. 298, fir den Hinweis auf die Textstelle bei Frazer s. ebd. S. 306)

Hofmannsthals Chandos-Brief und »Elektra« 277

https://dol.ora/10.5771/9783868218811-255 - am 18.01.2028, 00:46:10. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iz


https://doi.org/10.5771/9783968216911-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

so Elektra — wie das »Vieh«, denn nur dieses vergesse und sei sich dabei
der Allgegenwart des Todes(geiers) nicht bewufit:

Das Vieh schlift ein, von halbgefrefiner Beute
die Lefze noch behingt, das Vieh vergifit sich
und fingt zu kduen an, indes der Tod

schon wiirgend auf ihm sitzt [...]. (E, 71)

Passend zu dieser Darstellung des Traumas als einer Art Leibesfrucht,
schildert Elektra ihrem Bruder die Verwandlung von einer begehrens-
werten jungen Frau zu einer haflerfullten Furie als eine Engjungferungs-
und Vergewaltigungsszene: Der tote Vater habe ihr aus Eifersucht »den
Haf3, / den hohlaugigen Haf als Brautigam« (E, 102) geschickt. Von den
erzwungenen Néchten mit diesem >Gatten« berichtet Elektra:

Da mufite ich den Grifilichen, der atmet

wie eine Viper, tiber mich in mein

schlafloses Bette lassen, der mich zwang,

alles zu wissen, wie es zwischen Mann

und Weib zugeht. Die Néachte, weh, die Néchte,
in denen ich’s begriff! Da war mein Leib

eiskalt und doch verkohlt, im Innersten
verbrannt. Und als ich endlich alles wuf3te,

da war ich weise, und die Morder hielten

— die Mutter mein’ ich, und den, der bei ihr ist, —
nicht einen meiner Blicke aus! (E, 102)

Elektras »grafiliche[n] Blicke« (E, 64) sind - auf der Bildebene formu-
liert — die nach aufien gerichtete Wirkung des in einem gewaltsamen Ge-
schlechtsakt mit dem - ebenfalls »[g]rdfllichen« — Brautigam empfange-
nen »Geiers«.® Bereits eingangs schildern die Dienerinnen, daf niemand

83 Den »t6dlichen Blick« hat Elektra mit ihrer Mutter, die tatséchlich das Bett mit Aga-
memnon geteilt hat und nun neben dessen Morder schlift, gemein: »sie schickt / den Tod aus
jedem Blick.« (E, 73)

Im iibrigen wird durch die oben zitierte Textstelle auch die Quelle von Elektras Kenntnis-
sen im Sexuellen aus einer imaginierten Vergewaltigungsszene begreiflich. (Dafl Teile von
Visionen und Trdumen in die Realitit hineinreichen und dort Wirkung zeigen, ist typisch
fur Hofmannsthals Drama.) Fir Elektra verkniipfen sich Sexualitit und Gewalt aber nicht
nur auf der Ebene dieser Vorstellung, die auf der Bildebene Aufschluf} iiber die Herkunft des
Geiers in ihrem Inneren gibt, sondern auch in der Tat Klytimnestras. Denn Elektras Traum
besteht nicht nur darin, daf§ die Mutter den Vater ermordet hat, sondern ist zudem unlos-
bar mit Klytimnestras Mordmotiv verkniipft: dem sexuellen Begehren nach einem ande-
ren Mann, Elektras Onkel Aegisth, — auch von daher erklart sich Elektras Abscheu gegen-
tiber allem Sexuellen. Ehebruch und Mord, ungeziigelte Sexualitdt und Gewalt gehen fiir sie

278 Eva Blome

https://dol.ora/10.5771/9783868218811-255 - am 18.01.2028, 00:46:10. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iz


https://doi.org/10.5771/9783968216911-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

im Haus sei, »der ihren Blick aushilt« (E, 65). Dies wird durch Klytdm-
nestras Furcht vor Elektra bestatigt: »Wenn sie mich mit den Blicken t6-
ten konntel« (E, 75) So »hohlaugig« wie Elektras Haf} beschrieben wird,
so qualend wird ihr starrer Blick empfunden.

Auch hier wird also eine somatische Manifestation und Materialisation
der leidenden Psyche gestaltet — ein Mechanismus, der in den »Studi-
en tiber Hysterie« als »Konversion«* beschrieben wird und den Elektra
in die Worte fafit: »[U]nser Leib, [...], starrt vor dem Unrat, dem wir
dienstbar sindl« (E, 66) Dafl der Korper als eine Art materielles Ge-
dachtnis fungiert, wird auch an dem Umstand deutlich, daf§ Elektra die
Koérper und Korperbewegungen der anderen Dramenfiguren ebenfalls
als »Merkzeichen«® der erlittenen Tat erlebt. Das gilt in besonderem
Mafe fur thre Verwandten. So registriert sie bei Chrysothemis’ Erschei-
nen auf der Bihne zunichst nur das Gesicht der Schwester.?¢ Diese in
der hysterischen Symptomatologie als >Gesichtsfeldeinengung« bekannte
partielle Wahrnehmung der Umgebung,* die bei Hofmannsthal bereits
in der Makropsie« des Lord Chandos eine Literarisierung erfahren hat,
unterstreicht, dafl Elektra thre Umwelt ausschliefllich in Bezug auf ihr
Trauma betrachtet.®® Zwar ist dies auch einer derjenigen typischen Ziige
von Hysterikerinnen, wie sie von Breuer und Freud beobachtet wer-
den.® Bei Hofmannsthal wird dadurch aber nicht in erster Linie eine

Hand in Hand, es ist fiir sie nicht zu unterscheiden, ob das »Stohnen« im Haus das eine oder
andere Ereignis zur Ursache hat (vgl. E, 76; zum Motivkomplex der Blicke, der Vergewalti-
gung und des Hasses vgl. auch David E. Wellbery, Tragische Inversion. Eine gattungstheoreti-
sche Glosse zu Hofmannsthals Elektra. In: Die Figur des Dritten. Ein kulturwissenschaftliches
Paradigma. Hg. von Eva Esslinger u.a. Frankfurt a. M. 2010, S. 276-291, bes. S. 287-290;
zur Verkniipfung von Liebesmystik und Gewalt vgl. Bergengruen, Mystik der Nerven [wie
Anm. 4], S. 63-82; als Leitmotiv des Dramas macht auch Monika Fick neben dem Mord Zeu-
gung und Geburt aus, vgl. Monika Fick, Sinnenwelt und Weltenseele. Der psychophysische
Monismus in der Literatur der Jahrhundertwende. Tiibingen 1993, S. 350f.).

84 Freud/Breuer, Studien tiber Hysterie (wie Anm. 32), S. 31 und S. 105.

85 SW VII Dramen 5, S. 226.

86 Vel. ebd., S. 68.

Vel. Freud/Breuer, Studien tiber Hysterie (wie Anm. 32), S. 46.

88 Als Chrysothemis abwehrend ihre Arme hebt, erblickt Elektra in dieser Geste sogleich
die Verteidigungshaltung des sterbenden Vaters: »Was hebst du die Héande? / So hob der
Vater seine Hande, / da fuhr das Beil hinab und spaltete / sein Fleisch.« (E, 68)

89 »Alles, was nur entfernt daran [an das das Trauma auslsende Ereignis] erinnern kann,
wird von den hysterisch Kranken unwillkiirlich und ihnen unbewusst in Beziechung zu die-
sen Erschiitterungen gebracht. Das assoziative, das mimetische, das reprisentative Vermogen
zeichnet die Hysterie und die Disposition zu ihr aus.« (Renate Schlesier, Konstruktionen der
Weiblichkeit bei Sigmund Freud. Zum Problem von Entmythologisierung und Remythologi-
sierung in der psychoanalytischen Theorie. Frankfurt a. M. 1981, S. 41f.)

®
3

Hofmannsthals Chandos-Brief und »Elektra« 279

https://dol.ora/10.5771/9783868218811-255 - am 18.01.2028, 00:46:10. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iz


https://doi.org/10.5771/9783968216911-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hysterische Persénlichkeit gekennzeichnet, vielmehr geht es ihm darum,
die Familienzugehoérigkeit und schicksalhafte Verbundenheit der grofien
Frauenfiguren seines Dramas zu betonen,” denen allen dreien ihre Ge-
schichte unwiderruflich in den Korper geschrieben ist.”!

Spaltungen

Hofmannsthals Elektra ist der Gegenwart entfremdet. Das wird bereits
im Fingangsmonolog deutlich, in dem die Schilderung des Mordes an
ihrem Vater die ersten 15 Verse einnimmt, wahrend die zweite Halfte des
Monologs — mit 33 Versen mehr als doppelt so lang - die verbale Aus-
gestaltung der Rachefantasie zum Inhalt hat. Dazwischen sind lediglich
vier Verse eingeschaltet, in denen Elektra ihren toten Vater beschwort,
sich ihr zu zeigen:

Vater!
Ich will dich sehen, 1af} mich heute nicht allein!
Nur so wie gestern, wie ein Schatten, dort

Im Mauerwinkel zeig dich deinem Kind! (E, 67)

Die Gegenwart nimmt zwischen dem imagindren Wiedererleben des
Tathergangs und der Vision von der zukiinftigen Rachetat nur sehr we-
nig Raum ein und dient lediglich der Anrufung des Ermordeten. So ist
Elektra zum einen an die Vergangenheit gefesselt, und zum anderen ist
der Sinn ihres Daseins in die Zukunft verschoben. Selbstvergessenheit
in der Gegenwart — was Hofmannsthals Briefschreiber Chandos zumin-

90 Dafiir bedient Hofmannsthal sich auch noch einer anderen um 1900 bekannten Vari-
ante der hysterischen Korpersprache, die vor allem die Hysterikerinnen der Salpétriere auf-
wiesen: den Dermagraphismus. Darunter wurde eine hypersensible Korperoberfliche ver-
standen, die sich, {ibt man etwa mit einem spitzen Gegenstand Druck aus, quasi beschriften
laf}t. Die diesem Phinomen, das Georges Didi-Huberman als »graphische Ekstase« einer
»autographische[n] Frau« beschreibt, zugrundeliegende Vorstellung, dafl die Kérperoberfla-
che die Psyche in Form einer Einschreibung reprasentiert, findet sich auch in Hofmannsthals
Drama. So beklagt Chrysothemis die korperlichen Spuren, die das vergebliche Warten auf die
Ruckkehr des Bruders hinterlasse: »[...] Mit Messern / gribt Tag um Tag in dein und mein
Gesicht / sein Mal« (E, 70; vgl. Georges Didi-Huberman, Graphische Ekstase. In: Die ver-
letzte Diva. Hysterie, Kérper und Technik in der Kunst des 20. Jahrhunderts. Hg. von Silvia
Eiblmayr u.a. Miinchen u.a. 2000, S. 288-301, hier S. 288).

91 »Es sind fiir den Geist unzihlige Welten méglich, fiir den Leib nur eine«, konstatiert
Hugo von Hofmannsthal noch 1925 in seinem »Dialog zwischen Schauspieler und Dichter«
(SW XXXI Erfundene Gespriche und Briefe, S. 212).

280 Eva Blome

https://dol.ora/10.5771/9783868218811-255 - am 18.01.2028, 00:46:10. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iz


https://doi.org/10.5771/9783968216911-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dest augenblickshaft vergénnt ist — ist Elektra nicht méglich, weil sie sich
mit Leib und Seele der Treue zu ithrem ermordeten Vater verschrieben
hat.”

Aber auch in den Dramenfiguren Klytimnestra und Chrysothemis
wirkt die Vergangenheit im Gegenwirtigen, obwohl diese — im Gegen-
satz zu Elektra - nichts sehnlicher wiinschen, als vergessen zu konnen.
Alle drei Frauenfiguren, von denen Hofmannsthal sagt, sie seien ithm,
wie »Schattierungen eines intensiven und unheimlichen Farbentones
gleichzeitig aufgegangen«,” erleben aufgrund ihrer schicksalhaften Ver-
kettung mit der Vergangenheit einen traumatisch bedingten Verlust
eines Teils ihrer Personlichkeit:** Elektra, weil sie im Bestreben, ihrem
Vater die Treue zu halten, unfihig ist, den Lauf der Zeit zu akzeptieren.
Klytamnestra und Chrysothemis, weil sie einen Teil ithrer Vergangenheit
verleugnen. Wihrend jedoch Klytdmnestra und Chrysothemis einen
Identitédtsverlust erleiden, der mit einem Verstummen und einem ver-
starkten Einsatz der Korpersprache einhergeht, wird Elektras Person-
lichkeit vollkommen von ihrer Erinnerung, ihrer verbalen Reproduktion
und der Hoffnung auf die Rachetat eingenommen. Ihr Trauma st thre
Identitat.

Verglichen mit dem Krankheitsbild der Hysterie, so wie es sich um
1900 darstellt, erscheinen die drei tragenden Frauenfiguren des Dramas
wie Verkérperungen der verschiedenen Bewuf3tseinszustinde, in denen
sich das Leben der Hysterikerinnen vollzieht. Breuer und Freud nehmen
nimlich an, dafl die Personlichkeit der Hysterischen in zwei voneinander

92 War sie ehemals »eines Kénigs Tochter« (E, 101), so ist sie nun das »Blut des Kénigs
Agamemnonc« (E, 99).

93 Mitteilungen an Erst Hladny (ca. 1909-1911). In: SW VII Dramen 5, S. 459.

94 In beiden Fallen fithrt das Fehlen eines Teiles der Personlichkeit zu einer Krise des Sub-
jekts: Chrysothemis verliert nicht nur ihr Kurzzeitgedéchtnis — »Mein Kopf ist immer wiist.
Ich kann von heut / auf morgen nichts behalten« (E, 71) -, sie scheint sich zudem selbst an
die verdrangte, aber unbewiltigte Vergangenheit verloren zu haben: »Ich méchte beten, dafl
ein Gott ein Licht / mir in der Brust anstecke, dafy ich mich / in mir kann wiederfinden!«
(E, 71) Klytamnestra — durch ihre Schuld ungleich stérker als ihre Tochter Chrysothemis zur
Verdriangung ihrer eigenen Tat gezwungen - besteht, um ihr Gewissen zu entlasten, auf der
‘Wandelbarkeit des Subjekts und der Inkohérenz der Person (vgl. E, 82). Wihrend Elektra der
Gegenwart keinen Raum 14}t und sich dabei von ihrer urspriinglichen Personlichkeit entfrem-
det, fithrt Klytamnestras Verdrangung der Vergangenheit ebenfalls dazu, daf} sie nicht mehr
in der Lage ist, sich ein Bild von ihrer eigenen Person zu machen. Stindig auf der Flucht vor
ihren Taten und den bésen Traumen, erleidet sie analog zu Chrysothemis einen Identititsver-
lust: »[...] ich weify / auf einmal nicht mehr, wer ich bin, und das ist / das Grauen, das heif3t
mit lebendigem Leib / ins Chaos sinken [...]J« (E, 79).

Hofmannsthals Chandos-Brief und »Elektra« 281

https://dol.ora/10.5771/9783868218811-255 - am 18.01.2028, 00:46:10. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iz


https://doi.org/10.5771/9783968216911-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

unabhingige Bewufitseinszustinde zerfalle: Wihrend die Betroffenen
sich normalerweise nicht bewufit an das Hysterie auslésende Ereignis
erinnern kénnen, tauchen im hypnoiden Zustand sehr intensive Vergan-
genheitsbilder auf, die verbal reproduziert werden kénnen.” Hofmanns-
thal setzt dieses Symptom einer hysterischen >Personlichkeitsspaltung:
nun jedoch nicht etwa in einer einzelnen Figur um,” vielmehr stellt er
dessen Mechanismus im Zusammenspiel seiner weiblichen Hauptfiguren
dar: Elektra steht fiir den Zustand des sogenannten >Hypnoids<. Chry-
sothemis und Klytdmnestra hingegen reprisentieren die normale Verfas-
sung der Hysterikerinnen, in der das Erlebnis verdrangt wird, sich deren
Psyche aber hinter dem Riicken des Subjekts anderweitige Ausdrucks-
moglichkeiten, etwa das Zittern des Korpers, sucht.”

Hofmannsthals literarische Umsetzung einer hysterischen >Person-
lichkeitsspaltung« tibersteigt dabei die psychoanalytische Fassung dieses
Phanomens bei weitem. Denn sein Drama weist nicht nur darauf hin,
daf} die personale Identitdt insbesondere durch Verdringung der eige-
nen Geschichte gefihrdet ist (Chrysothemis und Klytamnestra), sondern
unterstreicht zudem, dafl Elektras Unfihigkeit, den Mord zu vergessen
und das Festhalten an dem Glauben an ene Identitit ebenso dazu fiih-
ren, daf} das Subjekt seiner selbst entfremdet wird. Oder in den Worten
Hofmannsthals ausgedriickt:

in der Elektra wird das Individuum in der empirischen Weise aufgeldst in-
dem eben der Inhalt seines Lebens es von innen her zersprengt wie das sich
zu Eis umbilden[de] Wasser im irdenen Krug. Elektra ist nicht mehr Elektra,
weil sie eben ganz und gar Elektra zu sein sich weihte.”

95 Freud/Breuer, Studien tiber Hysterie (wie Anm. 32), S. 35.

96 Das behauptet etwa Worbs, fiir den der Ausruf einer Dienerin, es »ist doch ihre Stunde, /
die Stunde, wo sie um den Vater heult, / daf} alle Wande schallen«, darauthin deute, daf} Elek-
tra ebenso wie Breuers Patientin Anna O. zum Zeitpunkt der Ddmmerung in einen Bewuf3t-
seinszustand falle, der vollkommen getrennt sei von ihrer sonstigen Persénlichkeit (vgl. auch
Freud/Breuer, Studien tiber Hysterie [wie Anm. 32], S. 44f. und S. 48). Nur in diesem hypno-
iden Daseinszustand sei ihr die Erinnerung an die Ermordung ihres Vaters und die verbale
Reproduktion eben dieses hystericauslésenden Ereignisses moglich (vgl. Worbs, Nervenkunst
[wie Anm. 1], S. 289). Diese Behauptung ist schon deshalb schwer zu belegen, weil es im Dra-
mentext keinerlei Hinweise auf Elektras Verhalten bei Tag gibt (vgl. dazu auch Vogel, Prieste-
rin kiinstlicher Kulte [wie Anm. 1], S. 291, dort Anm. 14).

97 Vgl. zu »Elektra, Chrysothemis, Klytimnestra als drei Teile einer Personlichkeit« auch
Bergengruen, Mystik der Nerven (wie Anm. 4), S. 44-56.

98 Aufzeichnung von 1905. In: SW VII Dramen 5, S. 416.

282 Eva Blome

https://dol.ora/10.5771/9783868218811-255 - am 18.01.2028, 00:46:10. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iz


https://doi.org/10.5771/9783968216911-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

>Talking cure« und Rachetat —
Die Antinomie von Sprechen und Handeln

Hofmannsthals Elektra ist unfahig zu handeln. Ihr Medium ist die Spra-
che, in ihr hdlt sie die Erinnerung an den Mord an Agamemnon auch fiir
all diejenigen wach, die lieber vergessen wiirden. Doch zum Vollzug der
Rachetat oder wenigstens zu aktiver Beihilfe tiber blof3 verbale Partizi-
pation hinaus ist sie nicht fihig. So vergisst sie, Orest das Beil zu geben,
mit dem der Vater ermordet wurde und das sie, im Boden vergraben, fiir
den Tag der Sithne verwahrt hat. An der Tat selbst nimmt sie nur verbal
Teil: »Tiiff noch einmall« (E, 106) lautet ihre indes von niemanden ge-
horte Aufforderung an Orest, nachdem sie aus dem Inneren des Hauses
den ersten Todesschrei Klytdmnestras vernommen hat.

Mit dem Verhiltnis von Rede und Tat behandelt Hofmannsthal in
seiner »Elektra« ein Thema, das ihn sein Leben lang beschéftigt hat:

Es ist das Problem das mich oft gequilt u. bedangstigt hat ([...] am starksten in
dem »Brief« des Lord Chandos [...]) — wie kommt das einsame Individuum
dazu, sich durch die Sprache mit der Gesellschaft zu verkniipfen, ja durch sie,
ob es will oder nicht, rettungslos mit ithr verkniipft zu sein? — und weiterhin:
wie kann der Sprechende noch handeln - da ja ein Sprechen schon Erkennt-
nis, also Authebung des Handelns ist — — mein personlicher mich nicht loslas-
sender Aspect der ewigen Antinomie von Sprechen und Tun [...].%

In der Auseinandersetzung mit der Unvereinbarkeit von Sprache und
Handlung liegt also eine Gemeinsamkeit von Hofmannsthals Chandos-
Brief und seiner Tragddie. In welcher Weise wird diese Problematik also
dem spiteren Dramentext weiterentwickelt und gewendet?

Elektra ist, wie bereits dargestellt, eben deshalb nicht in der Lage zu
handeln, weil ihr gesamtes Wesen von dem Wunsch nach Rache durch-
drungen ist. Ihr verbaler »Kult der Tat«!” hindert sie am Vollzug dersel-
ben. Freud hat diese Tragik des »Gegenwillens« im Jahr 1896 als charak-
teristisch fur die hysterische Personlichkeit beschrieben:

99 Hofmannsthal am 14. Februar 1921 in einem Brief an Anton Wildgans. In: SW XXXI
Erfundene Gespriche und Briefe, S. 296f.

100 Heinz Wetzel, Elektras Kult der Tat - >Freilich mit Ironie behandelt«. In: Jahrbuch des
Freien Deutschen Hochstifts 1979, S. 354-368, hier S. 354.

Hofmannsthals Chandos-Brief und »Elektra« 283

https://dol.ora/10.5771/9783868218811-255 - am 18.01.2028, 00:46:10. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iz


https://doi.org/10.5771/9783968216911-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[Ilm ganzen verdankt die Hysterie [...] dem Hervortreten des Gegenwillens
jenen damonischen Zug, der ihr so haufig zukommt, der sich darin dufert,
daf} die Kranken gerade dann und dort etwas nicht kénnen, wo sie es am
sehnlichsten wollen.'"!

Doch darf diese Parallele nicht tiber einen groflen Unterschied zwischen
der psychoanalytischen Hysterietheorie und Hofmannsthals Dramen-
konzeption hinwegtduschen. Wahrend Breuer und Freud die Sprache
als ein adiquates therapeutisches Mittel zur Uberwindung eines trauma-
tischen Ereignisses in der Vergangenheit betrachten,'” wird an Elektra
das Scheitern der >talking cure« vorgefiithrt: Ihr gelingt es nicht, sich von
threm Trauma zu befreien, statt dessen wird die verbale Reproduktion
der Erinnerung an die Ermordung ihres Vaters zum bestimmenden In-
halt ihres Daseins. Sie steckt sozusagen in der >talking cure, die fiir sie
keine Heilmethode, sondern ein Zwang ist, fest. Dieser fithrt sogar dazu,
daf} sie die in ihrer Rede so ausgiebig beschworene Rachetat gefahrdet,
indem sie beinahe die Ankunft Orests lauthals verrit: »Seid ihr von Sin-
nen«, wird sie von Orests Pfleger zurechtgewiesen,

daf} ihr euren Mund
nicht bandigt, wo ein Hauch, ein Laut, ein Nichts
uns das Werk verderben kann - (E, 105)

Elektra schitzt — trotz oder wegen ihrer Sprachgewalt — die Macht der
Sprache gering, die der Tat, zu der sie selbst nicht fahig ist, aber um so
grofier ein:

[...] was aus einem Mund hervorkommt,
ist ohnmiéchtige Luft, nur der ist selig,
der seine Tat zu tuen kommt! (E, 106)

Sprechen und Handeln sind in »Elektra« also als zwei hochst unter-
schiedlich erfolgreiche Mechanismen zur Bewéltigung der Vergangen-
heit konzipiert. Zwar bleibt die verbale Reproduktion der Vergangenheit
nicht folgenlos, da etwa Klytimnestras Alptraume als eine Reaktion auf

101 Sigmund Freud, Ein Fall von hypnotischer Heilung [1893]. In: Ders., Gesammelte
Werke. Bd. I. Hg. von Anna Freud u.a. Frankfurt a. M. 1952, S. 3-17, hier S. 4.

102 Vgl. dazu: »[In der Sprache findet der Mensch ein Surrogat fiir die Tat, mit dessen Hilfe der
Affekt nahezu »abreagiert« werden kann« (Freud/Breuer, Studien tiber Hysterie [wie Anm. 32],
S. 32 [das Zitat stammt aus dem in den »Studien tiber Hysterie« veréffentlichten Text Breu-
ers und Freuds »Uber den Psychischen Mechanismus hysterischer Phinomene« von 1892]).

284 Eva Blome

https://dol.ora/10.5771/9783868218811-255 - am 18.01.2028, 00:46:10. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iz


https://doi.org/10.5771/9783968216911-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Elektras stete Intervention gegen ihre Verdrangungsversuche angesehen
werden konnen, eine echte Befreiung von der Vergangenheit ist durch
diese >talking cure« jedoch keineswegs zu erlangen. Hofmannsthal hat
wenig Vertrauen in die Fahigkeiten der Sprache - ganz anders etwa Her-
mann Bahr, der in expliziter Bezugnahme auf die »Studien iiber Hyste-
rie« in seinem »Dialog vom Tragischen« die Ansicht vertritt, daf »es zur
Entladung, zur Erleichterung [...] gar nicht erst der Tat, einer Rache
oder Abwehr bedarf, sondern schon das blofle Wort gentigt.«'*®

Hofmannsthals Sprachskepsis, die in seiner »Elektra« um die Frage
nach der psychologischen Bewdltigung durch das Sprechen erweitert
wird, wird auch durch eine Notiz zum zweiten Aufzug seines Fragment
gebliebenen Dramas »Das Leben ein Traum« bestitigt, die besagt, daf§
sich der Held Sigismund ebenfalls nach einer erlésenden Tat sehnt; nicht
Worte, sondern allein Taten kénnten thm Erleichterung von seinen See-
lenqualen bringen. »Ich bin vollgestopft mit den eingeklemmten Reizen
des Lebens!« stellt Sigismund fest, und weiter heifit es:

[UJm mich ihrer zu entladen brauche ich eine ungeheuere und symbolische
Wollust: den Mord [...] ich muss eine Handlung begehen - nur eine solche
entladet mich - bei der ich mich vollig hingeben kann: bei der der arme Sigis-
mund weg und die Welt auch weg ist, und nur der der thut ist da [...] und
todtet, todtet, todtet! Ekstase!!%*

Bei Hofmannsthal steht die Hochschatzung der Tat einer Skepsis hin-
sichtlich des Werts der Sprache gegeniiber. Ganz im Gegensatz zu der
grofien Bedeutung des Sprechens bei Breuer und Freud, die dem Wort die
Fahigkeit zutrauen, >eingeklemmte Affekte abzureagieren<. Hofmanns-
thals Elektra hingegen férdert keine vormals verdringte Vergangenheit
zutage, denn sie weif§ ja immer schon Alles, ihr Sprechen gilt vielmehr
der schmerzhaften Erinnerung und koloraturhaften Reproduktion des
immer schon Bekannten und Gewussten. Katharsis durch Sprechen ist ihr
verwehrt. Die vermeintlich hysterischen Elemente in der »Elektra« stel-
len sich mithin als Stilmittel heraus, denen der Zweck zukommit, das Pro-
blem der Sprachskepsis, im Sinne einer Machtlosigkeit der Sprache, zu
illustrieren — eine Haltung, die die Protagonisten der psychoanalytischen
Hysteriediskussion der Jahrhundertwende keineswegs geteilt hitten.

103 Bahr, Dialog vom Tragischen (wie Anm. 47), S. 18.
104 SW XV Dramen 13, S. 234.

Hofmannsthals Chandos-Brief und »Elektra« 285

https://dol.ora/10.5771/9783868218811-255 - am 18.01.2028, 00:46:10. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iz


https://doi.org/10.5771/9783968216911-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Schweig, und tanze«
Elektras Ende als Folge eines Sprach- und Identitétsverlustes

Wihrend Chandos trotz seines Sprachverlustes nicht ginzlich schweigt,
sondern sich in seinem Brief artikuliert, verstummt Hofmannsthals
sprachgewaltige Elektra am Ende des Dramas paradoxerweise endgiil-
tig. Hierin besteht der grofite Unterschied zwischen dem modernen Ein-
akter und der antiken Tragddie: Wihrend die antike Elektra, nachdem
der Mord an Agamemnon durch ihren Bruder gesiihnt ist, in den allge-
meinen Freudentaumel im Atridenpalast einstimmt, erstarrt Hofmanns-
thals Elektra in dem Moment, der doch - so sollte man annehmen - die
Erfallung ihres ganzen Strebens darstellt.

Das Motiv des Verstummens wird in Hofmannsthals Schlu3szene da-
bei zunichst mit dem Gegensatz der Stasis, ndmlich mit dem Motiv des
Tanzes — die Regicanweisung spricht von einem »namenlose[n] Tanz, in
welchem sie nach vorwirts schreitet« (E, 110) — zusammengebunden.'®
Zum ersten Mal spielt der Tanz jedoch bereits im Rahmen von Elektras
Imagination eines blutigen Freudenfestes anlafilich des fantasierten Ra-
chemords an Klytdmnestra und Aegisth eine Rolle. In dieser Vision sieht
sich Elektra selbst als einen tanzenden Schatten,'® also in der Erschei-
nungsweise der Toten, in der auch ihr Vater ihr zu begegnen pflegt.'”
Dies deutet bereits darauf hin, dafd sie eine mehr oder weniger bewufite
Vorstellung davon hat, daf§ die Ermordung Klytdmnestras und Aegisths
womoéglich auch ihrem Dasein ein Ende setzen wird.'*®

105 Der méanadisch-hysterische Tanz in der Schlufiszene der »Elektra« hat gleich mehrere
Vorbilder, die hier synkretistisch ineinanderflieflen: Darstellungen tanzender Manaden auf
antiken Vasen und deren Beschreibung in Rohdes »Psyche« (wie Anm. 61, Bd. 2, S. 9-11),
den Charcotschen Kreisbogen (vgl. Didi-Huberman, Erfindung der Hysterie [wie Anm. 71]
sowie Schuller, Im Unterschied [wie Anm. 7], S. 92) sowie Schilderungen hysterischer Anfille
in den »Studien tiber Hysterie«: »[...] ihr Gesicht rétete sich, sie warf den Kopf zurtick, schlof§
die Augen, der Rumpf bog sich nach riickwirts« (Freud/Breuer, Studien tiber Hysterie [wie
Anm. 32], S. 155). Zum Motiv des Tanzes in der »Elektra« vgl. auch Susanne Marschall, Text-
TanzTheater. Eine Untersuchung des dramatischen Motivs und theatralen Ereignisses >Tanz«
am Beispiel von Frank Wedekinds »Biichse der Pandora« und Hugo von Hofmannsthals
»Elektra«. Frankfurt a.M. u.a. 1996, S. 245-263, sowie Reinhold Schlotterer, Elektras Tanz
in der Tragodie Hugo von Hofmannsthals. In: HB 33 (1986), S. 47-58, sowie Brandstetter,
Tanz-Lekttren (wie Anm. 12), bes. S. 188.

106 Vel. E, 671.

07 Vel. E, 67.

108 Eine spitere Auflerung gegeniiber ihrer Mutter bestitigt diese Vermutung: »Du hast
mich ausgespien, wie das Meer, / ein Leben, einen Vater und Geschwister: / und hast hin-

286 Eva Blome

https://dol.ora/10.5771/9783868218811-255 - am 18.01.2028, 00:46:10. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iz


https://doi.org/10.5771/9783968216911-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Verkniipfung von Rachetat, Tanz und Tod wird schliefilich in der
Szene zwischen Elektra und Aegisth fortgefiihrt: Aegisth kehrt voller Neu-
gier auf genauere Nachrichten vom vermeintlichen Tode Orests an den
Hof zuriick, wéhrend der Todgeglaubte bereits im Inneren des Hauses
den Rachemord an Klytdmnestra veriibt. Elektra nimmt ithren Onkel
in Empfang und dringt ihn - die Geschichte vom Tode Orests ausspin-
nend -, das Haus zu betreten. Wahrend sie Aegisth in seinen sicheren
"Tod lockt, umkreist sie thn wie in einem »unheimlichen Tanz« (E, 108).
Elektras Tanz beginnt also genau in dem Moment, in dem sie erstmals
aktiv den Vollzug der Sithne unterstiitzt. Dabei ist sie allerdings immer
noch auf das einzige ihr zur Verfiigung stehende Werkzeug, die Sprache,
angewiesen. Sie erhebt nicht etwa das Beil gegen Aegisth, obwohl sie diese
Mordwaffe bet sich triagt, sondern tiberldfit die eigentliche Tat dem Bru-
der. Allerdings muf} sie, deren ganzes Wesen an die Wahrhaftigkeit der
Sprache gekntipft ist, in diesem Moment Zigen, um die Durchfithrung der
Rachetat zu ermdglichen. Damit beginnt eine Verdnderung ihrer Persén-
lichkeit, die von nervésen ténzerischen Bewegungen begleitet wird. Thr
Koérper bringt zum Ausdruck, was thre Worte kaschieren: Sie lockt ihren
Onkel in eine Falle - dadurch geht sie aber zugleich ithrem eigenen Ende
entgegen, insofern ihre Identitit ganzlich an die Beschwoérung und Vor-
bereitung der Rachetat gebunden ist. Die tinzelnde Bewegung, die hier
ithren Ausgang nimmt, steigert sich bis zum finalen Zusammenbruch. Daf§
Elektra schliefilich nicht in den allgemeinen Freudentaumel rund um den
Helden Orest einstimmen kann, sich zur Anleitung eines Reigens'® nicht
berufen fiihlt, sondern sich lediglich zu einer letzten konvulsivischen Be-
wegung aufbdaumt, schemnt also direkt mit dem Verlust der (wahrhaftigen)
abgeschlungen, wie das Meer, / ein Leben, einen Vater und Geschwister. / Ich weif} nicht,
wie ich jemals sterben sollte -/ als daran, daf} du stiirbest.« (E, 76) In dieser Vorausdeu-
tung wird zudem das Bild des Meeres als Symbol fiir die Mutter eingefithrt, das als »zwan-
zigfacher Ozean« in der Rede Elektras in der Schlufiszene wiederkehrt (vgl. zum Bild des
»Muttermeeres« auch Marschall, TextTanzTheater [wie Anm. 105], S. 22f.). Eine weitere Vor-
ausdeutung auf Elektras Ende findet sich am Hohepunkt der Szene zwischen Elektra und
Klytamnestra. Nachdem Elektra ihrer Mutter aufs Grausamste ausgemalt hat, wie sie sie tdten
wird, heifdt es: »Dann traumst Du nimmermehr, dann brauche ich / nicht mehr zu traumen,
und wer dann noch lebt, / der jauchzt und kann sich seines Lebens freuen!« (E, 86) Der durch
das Pronomen eingeleitete Subjektsatz signalisiert eine Einschrankung: Es ist nicht sicher, ob
Elektra Gelegenheit zur Freude und zum Tanz haben wird (vgl. auch weiter unten zur Frage,
ob Elektra am Ende des Dramas eigentlich stirbt — oder ob diese Frage nicht vielmehr unbe-
antwortet bleiben muf} und der Dramentext gerade diese Uneindeutigkeit provoziert).

109 Zur Bedeutung des Reigens als einer Tanzform, die den Zusammenhalt einer Gesell-
schaft steigern soll, vgl. Schlétterer, Elektras Tanz (wie Anm. 105).

Hofmannsthals Chandos-Brief und »Elektra« 287

https://dol.ora/10.5771/9783868218811-255 - am 18.01.2028, 00:46:10. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iz


https://doi.org/10.5771/9783968216911-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprache und Klytdmnestras Tod in Verbindung zu stehen. Elektras Macht
ist eine verbale — und zwar die, threr Mutter (und auch ihrer Schwester)
den Mord am Vater ins Gedichtnis zu rufen und die zukiinftige Rache
zu beschwoéren. In dem Moment, in dem die sprachliche Vision der Ra-
che von Orest in die Tat umgesetzt wird, hat Elektra, das personifizierte
schlechte Gewissen Klytdmnestras, den Sinn ihres Daseins verloren.'’
Dies bestitigt auch eine Auflerung Hofmannsthals:

[...] das Ende stand sogleich da: dass sie nicht mehr weiter leben kann, dass
wenn der Streich gefallen ist, ihr Leben und ihr Eingeweid ihr entstiirzen
muss, wie der Drohne, wenn sie die Konigin befruchtet hat, mit dem be-
fruchtenden Stachel zugleich Eingeweide und Leben entstiirzen.!!!

Elektra verstummt und ihr Leben endet aufgrund eines Verlustes ihrer
raison d’étre. Die Aufforderung, zu schweigen, ist dabei an den Impera-
tiv, zu tanzen, gekoppelt. Der Moment des grofiten Gliicks verschliefit
sich der verbalen Artikulation. Der Kérper scheint ihr das angemessene
Ausdrucksmedium. Doch Elektras Korper ist der Bewegung entwohnt,
grotesk und exzentrisch wirken ihre »Schritte des angespanntesten Tii-
umphes« (E, 110). Hofmannsthal wahlt in dieser Regieanweisung den
Superlativ, um deutlich zu machen, dafl eine weitere Steigerung der
Muskelspannung zum Zerreiflen des Spannungsbogens fithren muf3.
Eben dies geschieht: Elektra »stiirzt zusammen« (E, 110). In threm Kor-
per findet in diesem Moment ein Widerstreit zwischen ihrem bewufiten
Anspruch, zu tanzen, und der vom Unbewuflten diktierten Weigerung
thres Korpers statt.'? Dies fithrt schliefilich zu einem letzten Triumph
des Korpers tiber den Willen des Subjekts. Am Ende ist Elektras Kérper
so bewegungslos wie zuvor und dabei aussagekriftiger als jedes Wort:
»Elektra liegt starr« (E, 110) lautet die letzte Anweisung zur Kérperhal-
tung der Protagonistin.

110 So argumentieren auch Lorna Martens, The Theme of the Repressed Memory in
Hofmannsthal’s »Elektra«. In: GQ 60 (1987), S. 38-51, hier S. 44; Mathias Mayer, Hofmanns-
thals »Elektra«: Der Dichter und die Meduse. In: ZDP 110 (1991), S. 230-247, hier S. 234,
sowie Ritchie Robertson, »Ich habe ihm das Beil nicht geben kénnen«. The Heroine’s Failure
in Hofmannsthal’s »Elektra«. In: Orbis litterarum 41 (1986), S. 312-331, hier S. 326.

111 Tagebuchaufzeichnung vom 17. Juli 1904. In: SW VII Dramen 5, S. 399f.

12 Vgl. dazu auch Bettina Rutsch, Leiblichkeit der Sprache - Sprachlichkeit des Leibes.
Wort, Gebarde, Tanz bei Hugo von Hofmannsthal. Frankfurt a. M. u.a. 1998, S. 215.

288 Eva Blome

https://dol.ora/10.5771/9783868218811-255 - am 18.01.2028, 00:46:10. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iz


https://doi.org/10.5771/9783968216911-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Von nicht zu unterschitzender Bedeutung ist dabei, dafl der Dramen-
schluf} Elektras Ende in einer bezeichnenden Schwebe hilt: Nicht >tot«
liegt Elektra am Schluf}, sondern »starr«. Die Regieanweisung setzt so-
mit den Akzent auf Elektras verkrampften, reglosen Korper, der ihr den
Tanz verweigert — ob jedoch tatsachlich der Tod das Leiden Elektras be-
endet, ist nicht explizit; Hofmannsthal verbleibt hier im Ambivalenten:
Selbst ein (er-)l6sender Tod, scheint es, bleibt Elektra verwehrt.

Fazit

Mit dem Ausgang seines Dramas »Elektra« demonstriert Hofmannsthal,
welche Konsequenzen es hat, wenn sich das Subjekt weigert, die von
Chandos erkannte und beschriebene Diffusion des Subjekts zu akzeptie-
ren. Wahrend Chandos die Auflosung seines Ichs lustvoll als mystische
Erfahrung erlebt, fithrt Elektras Beharren auf einer vermeintlich kontrol-
lierbaren Einheit des Ichs zu einer — auch korperlich sptirbaren — Erstar-
rung. Das Schicksal der Protagonistin ist ein Identitdts- und Sprachver-
lust, der nicht durch einen kérpersprachlichen Ausdruck kompensiert
werden kann. In der Tragodie kommt so eine sehr deutliche Skepsis
gegeniiber der Annahme zum Vorschein, psychische Verletzungen kon-
trollieren und bewiltigen zu kénnen."* Hofmannsthals dortiger Entwurf
des Umgangs mit einem Trauma ist sehr viel pessimistischer einzuschit-
zen als die psychoanalytische Konzeption.

Der Verlust der Identitit ist sowohl in der »Elektra« wie im Chandos-
Brief an den Verlust der Sprache gekoppelt. Chandos’ Verstummen, das
in den Symptomen einer hysterischen Aphonie seinen korperlichen Aus-
druck findet, ist allerdings ein wenn auch nicht ganz frei gewihltes, so
letztlich doch freiwilliges und begriindetes >Schweigen aus Anstand.'**
Die »universale Lugenhaftigkeit der Sprache«''> und die Unfihigkeit, sei-

113 Diese Erkenntnis wird inzwischen lingst als Kritik an der Psychoanalyse formuliert:
»Vergleicht Freud die Therapie der Hysterie [...] mit der >Entfernung eines Fremdkorpers
aus lebendem Gewebe [...], dann ist Gibergangen, dafl die >Schichten und Gedankenwege,
die in der Hysterie aufgebaut wurden, um >pathogene Kerne« zu verbinden, inzwischen zum
lebenden Gewebe gehoren, dessen Entfernung zur Verstiimmelung der Person fithren mufi.«
(Schlesier: Konstruktionen der Weiblichkeit [wie Anm. 89], S. 53f.)

114 Vgl. Hofmannsthal in »Ad me ipsum« (1917/19). In: SW XXXI Erfundene Gespriche
und Briefe, S. 295.

115 Braungart, Leibhafter Sinn (wie Anm. 24), S. 228.

Hofmannsthals Chandos-Brief und »Elektra« 289

https://dol.ora/10.5771/9783868218811-255 - am 18.01.2028, 00:46:10. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iz


https://doi.org/10.5771/9783968216911-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ne Entgrenzungserlebnisse auszudriicken, haben Chandos die Wortspra-
che als allzu defizitir erfahren lassen. Er zieht daraus die Konsequenz,
sich von der Literatur ab- und korperlichen Erkenntnis- und Artikulati-
onsformen zuzuwenden.

Elektras Verlust der Wortsprache und ihre Hinwendung zur Koér-
persprache angesichts des endlich gesiihnten Mordes an ihrem Vater
erscheinen zwar ebenfalls als selbstgewihlte Reaktionen auf ein in der
verbalen Sprache nicht fafy- und ausdriickbares Moment, doch hat ihr
Schweigen weitreichendere Konsequenzen als Chandos’ Verzicht auf
literarische Betitigung: Identitits- und Sprachverlust bedeuten fir die
sprachmichtige und handlungsohnméchtige Elektra, daf} ihr Leib und
Leben rentstiirzenc.

Es 1afit sich daher schlufifolgern, daf in der Darstellung von Elektras
Sprachzwang eine Form der Sprachskepsis enthalten ist, die sich so im
Chandos-Brief nicht findet. Hofmannsthal formuliert in seinem Drama
implizit einen kritischen Kommentar zu der von Breuer und Freud als
Heilmethode der Hysterie propagierten stalking cure«. Denn Elektras
verbale Reproduktion des hystericauslosenden Ereignisses fithrt nicht zu
einer Befreiung vom Trauma, sondern zu einer leidvollen Fixierung auf
die Vergangenheit und zu einer Sprachbesessenheit. In diesen Personlich-
keitsstrukturen liegt der Umstand begriindet, daf§ Elektra sich nicht wie
Chandos als ein temporires Korper-Subjekt erleben kann. Die gliickse-
lige Auflésung im Kérperlichen ist ithr nicht méglich. Denn »schweigen
und tanzen« sind fiir Hofmannsthals keine vorbehaltlos erfiillbaren Arti-
kulationsmodi. Vielmehr driickt er in seinem Einakter die Notwendig-
keit einer Akzeptanz der Diffusion des Subjekts sowie einer Offenheit
gegeniiber den Auflerungsformen des Kérpers aus. Hofmannsthal greift
damit das im Chandos-Brief auf direktere, aber auch naivere Weise be-
handelte Thema der Erlebnis- und Ausdrucksfihigkeit des Korpers wie-
der auf und unterzieht es einer kritischen Revision und Dramatisierung.
Er ruckt dabei zwar vom Ideal korpersprachlicher Ausdrucksformen
nicht ab, allerdings kommen in seiner »Elektra« deren notwendigen Be-

dingungen zur Sprache.

290 Eva Blome

https://dol.ora/10.5771/9783868218811-255 - am 18.01.2028, 00:46:10. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iz


https://doi.org/10.5771/9783968216911-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

