2. Wahrheit und Anerkennung

Theoretische Grundlagen

2.1 Die WAHRHEITSSUCHE ALS »HEILUNG« DER OPFER

»We are enormously grateful to all of you who come to give testimony here to ex-
pose your pain to the public. We hope so very much that in that process a healing
will begin to happen because the nation acknowledges that something did happen
to you.«!

Als der Kommissionir der siidafrikanischen TRC gegeniiber George
Oliphant, dessen Bruder Benjamin Oliphant von stidafrikanischen Si-
cherheitskriften ermordet wurde,? von Anerkennung (acknowledgment)
sprach, und dieser Anerkennung die Funktion eines therapeutischen Mit-
tels zuwies, integrierte er mehrere zentrale Diskurselemente der TRC.? Er
bezog sich auf die Offentlichkeit, in der das Hearing stattfand, und zu-
gleich auf den individuellen Schmerz der Opfer. Er betonte die Rolle der
gesamten stidafrikanischen Nation, die sich symbolisch in der Kommis-
sion versammelte, und die Aussicht auf Heilung, die sich durch diesen
Prozess der Anerkennung ergeben sollte. In diesem Sinne verlieh das Mit-
glied der TRC der Uberzeugung Ausdruck, dass durch die Anerkennung
einer schmerzhaften Vergangenheit eine Dynamik ausgelost wird, in der
das vorher durch die Rassentrennung segmentierte Land wieder vereint

1 | VgI. TRC: Unpublizierte Transkripte, Band 6, Fall GO\1094, S. 400, zitiert nach
Andrews, Molly (2003): Grand National Narratives and the Project of Truth Com-
missions. A Comparative Analysis. In: Media, Culture & Society 25 (1), S. 45-65.
2 | Vgl. dazu das online veroffentlichte Anhérungsprotokoll unter www.justice.
gov.za/trc/hrvtrans/methodis/jassat.htm, abgerufen am 4. Dezember 2011.

3 | Vgl hierzu Verdoolaege, debate.

- am 12.02.2026, 22:27:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435526-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42

Regime der Anerkennung in Argentinien (1976-1995)

auftritt, durch einen symbolisch-diskursiven Prozess die Verletzung des
aussagenden Apartheidopfers geheilt und dabei das Opfer als vollwertiger
Teil der stidafrikanischen Gesellschaft anerkannt wird.

Das Motiv der Heilung durch die Anerkennung von Wahrheit war
im Diskurs der TRC zentral.* Im Vorwort des Berichts schreibt Kommis-
sionsprisident Bischof Tutu: »There can be no healing without truth.<’
Die Heilung geschieht dabei durch die Arbeit der Kommission selbst;® das

4 | Vgl. dazu Verdoolaege, Annelies (2008): Reconciliation Discourse. The Case
of the Truth and Reconciliation Commission. Amsterdam; Philadelphia, PA: John
Benjamins Publishing.

5 | South Africa. Truth and Reconciliation Commission; Tutu, Desmond (1998):
Truth and Reconciliation Commission of South Africa Report. Cape Town: The Com-
mission, S. 16. Verschiedene Autoren haben Anerkennung als Teil eines Heilungs-
prozesses interpretiert. So ist nach Joseph Montville eine Heilung nur maoglich,
wenn alle Teile der Gesellschaft ihre Verantwortung fiir die vergangenen Ereignis-
se anerkennen; vgl. Montville, Joseph V. (1993): The Healing Function in Political
Conflict Resolution. In: Dennis Sandole und Hugo an der Merwe (Hg.): Conflict
Resolution Theory and Practice. Integration and Application. Manchester: Man-
chester University Press, S. 113.

6 | Die Psychologin Eileen Borris nenntvierverschiedene Formen der Heilung, und
zwar: a) Normalisierung, b) Humanisierung, c) Pravention und d) Erinnerung; vgl.
Borris, Eileen R.: (2002): Reconciliation in Post Conflict Peacebuilding. Lessons
Learned from South Africa. In: Edy Kaufman und John Davies (Hg.): Second Track
Diplomacy. Concepts and Techniques for Conflict Transformation. Lanham: Row-
man & Littlefield, S. 161-180, bes. S. 172. Die Normalisierung zeigt sich nach Bor-
ris darin, dass es dank der Kommission iiberhaupt méglich (und normal) geworden
sei, frei liber das Geschehene o6ffentlich zu reden. Unter der Humanisierung sei
wiederum zu verstehen, dass in der Begegnung zwischen Opfern und Tatern die
Opfer die Mdglichkeit hatten, die Tater in deren Menschlichkeit wahrzunehmen.
Praventiv sei, dass die Arbeit der TRC dazu gedient habe, zukiinftigen Menschen-
rechtsverletzungen vorzubeugen. Als vierten Punkt erwdhnt Borris die Méglichkeit
der Kommission, Symbole der Repression wie Polizeistationen und Geféngnisse
umzubenennen, wie auch Erinnerungsorte zu installieren.

- am 12.02.2026, 22:27:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435526-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahrheit und Anerkennung: Theoretische Grundlagen

Geheilte ist das Trauma’ — das Trauma des einzelnen Opfers, aber auch
der Gesellschaft als solcher.?

7 | Das Trauma, das urspriinglich vor allem als klinischer Begriff Verwendung
fand, wurde oftmals von einer geisteswissenschaftlich orientierten Forschung re-
zipiertund in den eigenen Analyserahmen iibernommen. Einen Uberblick bis 2000
bieten Micale, Mark S.; Lerner, Paul Frederick (2001): Trauma, Psychiatry, and His-
tory: A Conceptual and Historiographical Introduction. In: Mark S. Micale und Paul
Frederick Lerner (Hg.): Traumatic Pasts. History, Psychiatry, and Trauma in the
Modern Age, 1870-1930. Cambridge: Cambridge University Press, S. 1-30. Eine
gute Zusammenfassung aktueller Debatten findet sich bei Becker, David (2009):
Die Schwierigkeit, massives Leid angemessen zu beschreiben und zu verstehen.
In: André Karger (Hg.): Trauma und Wissenschaft. Gottingen: Vandenhoeck & Ru-
precht, S. 61-91. Zum Verhéltnis von Trauma und Anerkennung vgl. Mitchell, Juliet
(1998): Trauma, Recognition, and the Place of Language. In: Diacritics 28 (4),
S. 121-133. Zur Thematisierung von Traumata in den Geschichtswissenschaften
vgl. LaCapra, Dominick (2004): History in Transit. Experience, ldentity, Critical
Theory. New York: Cornell University Press, bes. Kapitel 3. Vgl. auch Leys, Ruth
(2000): Trauma. A Genealogy. Chicago: University of Chicago Press. Hilfreich sind
auch die Beitrage in Bronfen, Elisabeth; Erdle, Birgit R.; Weigel, Sigrid (1999):
Trauma. Zwischen Psychoanalyse und kulturellem Deutungsmuster. KéIn; Weimar;
Wien: Béhlau.

8 | Vgl. dazu Friedman, Merle (2000): The Truth and Reconciliation Commission in
South Africa as an Attempt to Heal a Traumatized Society. In: Rachel Yehuda, Ale-
xander C. McFarlane und Arieh Y. Shalev (Hg.): International Handbook of Human
Response to Trauma. New York; London: Kluwer Academic/Plenum Press, S. 399-
411. Zum Verhéltnis sogenannter individueller und »nationaler« Heilung vgl. La
Rey, Cheryl de; Owens, Ingrid (1998): Perceptions of Psychosocial Healing and
the Truth and Reconciliation Commission in South Africa. In: Peace and Conflict:
Journal of Peace Psychology 4 (3), S. 257-270.

- am 12.02.2026, 22:27:57.

43


https://doi.org/10.14361/9783839435526-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44

Regime der Anerkennung in Argentinien (1976-1995)

Der kollektiven Erfahrung, welche den Prozess der Traumatisierung erst
in Gang gesetzt hat, wird eine alternative kollektive Dynamik entgegen-
gehalten, die dieses Trauma iiberwindet.’

9 | Dieser Heilungsanspruch der TRC wurde verschiedentlich infrage gestellt. Die
Autoren Audrey Chapman und Hugo van der Merwe verweisen auf Umfragen, nach
denen ein Grofteil der Siidafrikaner davon ausgeht, dass die TRC mit dem Ziel,
Verséhnung voranzutreiben [»to promote reconciliation«], gescheitert sei; vgl.
Chapman, Audrey R.; van der Merwe, Hugo (Hg.) (2008): Truth and Reconciliation
in South Africa. Did the TRC Deliver? Philadelphia, PA: University of Pennsylvania
Press, S. 208. Gleichzeitig erwdhnen die beiden Autoren aber den Umstand, dass
im Jahr 2000 mindestens die Halfte der befragten Sidafrikaner davon ausgegan-
gen sei, dass die Kommission zur Versdhnung beigetragen habe. (Chapman/van
der Merwe, ibid., S. 208) Des Weiteren untersuchen die Autoren die unterschiedli-
che Wahrnehmung der TRC von weiflen und schwarzen Siidafrikanern. Hier stellen
sie ausgesprochen groBe Differenzen fest, vor allem hinsichtlich einer sehr unter-
schiedlichen Bewertung der Apartheid. Trotzdem gestehen verschiedene Autoren
der TRC eine positive Wirkung zu. Annelies Verdoolaege spricht von einer »stimu-
lating and constructive force«, die den gesellschaftlichen Verséhnungsprozess in
Siidafrika stark vorangetrieben habe. (Verdoolaege, Reconciliation, S. 185) Der
Forschungsdirektor der TRC Villa-Vicencio erklarte 2000 wéhrend einer Rede bei
der Er6ffnung des »Institute for Justice and Reconciliation« in Kapstadt: »The TRC
helped place the issue of justice and reconciliation in an irrevocable manner. It did
not resolve them.« (Zitiert nach Graybill, Lyn S. [2002]: Truth and Reconciliation
in South Africa. Miracle or Model? Boulder, CO: Lynne Rienner Publishers, S. 156)
Bestehende Enttduschungen lber die Arbeit der TRC erklarte Mahmood Mamdani
mit dem Unvermdgen der Kommission, die Apartheid als System anzugehen, und
mit deren Konzentration auf individuelle Vorkommnisse; vgl. Mamdani, Mahmood
(2002): Amnesty or Impunity? A Preliminary Critique of the Report of the Truth
and Reconciliation Commission of South Africa (TRC). In: Diacritics 32 (3/4),
S. 33-59. Ahnlich schwierig sieht es bei der Bewertung der grundsétzlichen Arbeit
der Transitional Justice aus. Auch hier dominieren anekdotische Beschreibungen
und nicht empirisch handfeste Untersuchungen. Vgl. fiir eine Ubersicht der bis-
herigen empirischen Literatur zu Wahrheitskommissionen inklusive verschiedener
Fallbeispiele: Wiebelhaus-Brahm, Eric (2010): Truth Commissions and Transiti-
onal Societies. The Impact on Human Rights and Democracy. London; New York:
Routledge; Thoms, Oskar N. T.; Ron, James; Paris, Roland (2008): The Effects of
Transitional Justice Mechanisms: A Summary of Empirical Research Findings and

- am 12.02.2026, 22:27:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435526-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahrheit und Anerkennung: Theoretische Grundlagen

Es finden sich verschiedene Beschreibungen der Form und der Signi-
fikanz der Wahrheitssuche im Transitionskontext.’® So definiert das ein-
flussreiche International Center of Transitional Justice (ICT]), das Truth-
Seeking folgendermafien:

»Truth seeking is (a) process that occurs during post-conflict or post-authorita-
rian reconstruction and includes a number of investigative steps to help socie-
ties make sense of the atrocities they have suffered and to help prevent future
injustices.«!!

Implications for Analysts and Practitioners. Centre for International Policy Stu-
dies. Erhaltlich auf: www.humansecuritygateway.info/documents/CIPS_Transiti-
onal_Justice_April2008.pdf, abgerufen am 12. September 2012. Oskar Thoms,
James Ron und Roland Paris ziehen dabei nach ihrer Untersuchung verschiedener
Fallbeispiele ein ernlichterndes Fazit: »There is little evidence that TJ produces
either beneficial or harmful effects. Few rigorous cross-national analyses of TJ
have been completed to date, and the best of these studies acknowledge the diffi-
culty of reaching any strong conclusions about the effects of T) across cases, due
in partto the limitations of existing data. In particular, there is insufficient eviden-
ce to support proponents« claims that TJ contributes to reconciliation or psycho-
logical healing, fosters respect for human rights and the rule of law, or helps to
establish conditions for a peaceful and democratically governed country. Nor is
there strong evidence to support sceptics« claims that TJ undermines progress
towards these goals.« (Thoms/Ron/Paris, ibid., S. 4) Vgl. auch Ramsbotham, Oli-
ver; Woodhouse, Tom; Miall, Hugh (2011): Contemporary Conflict Resolution. The
Prevention, Management and Transformation of Deadly Conflicts. Cambridge, UK:
Polity, S. 254: »There is little evidence that the TRC made much impact on recon-
ciliation at the individual level, and this was not its orginal purpose. For the ANC,
the overwhelming political purpose was to force proponents of apartheid to ack-
nowledge the evils of the apartheid regime.«

10 | Vgl dazu: Hayner, Priscilla, B. (2000): Past Truths, Present Dangers. The Role
of Official Truth Seeking in Conflict Resolution and Prevention. In: Paul C. Stern
and Daniel Druckman (Hg.): International Conflict Resolution after the Cold War.
Washington, D.C.: National Academy Press; Abrams, Jason S.; Dies. (2002): Do-
cumenting, Acknowledging and Publicizing the Truth. In: M. Cherif Bassiouni (Hg.):
Post-Conflict Justice. Ardsley, NY: Transnational Publishers, S. 283-293.

11 | www.ictj.org/en/tj/138.html, abgerufen am 25.Juni 2011.

- am 12.02.2026, 22:27:57.

45


https://doi.org/10.14361/9783839435526-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46

Regime der Anerkennung in Argentinien (1976-1995)

Demnach wird Truth-Seeking als soziale Dynamik verstanden, welche
sich explizit von einer vorher hegemonialen Auffassung von Wahrheit
abgrenzt und ein neues Feld er6ffnet, in dem Gegennarrative sich ent-
wickeln und Wirkungsmacht erlangen konnen. Dabei geht das ICT] in
seiner Definition noch weiter: »Truth-seeking is a means by which soci-
eties can challenge the official discourse to find alternative explanations
for what occurred in the past, creating a more democratic and inclusive
dialogue.«'? Die Herausforderung hegemonialer Sichtweisen ist somit
eine zentrale Funktion der Wahrheitssuche. Dadurch sollen Narrative von
Minderheiten wertgeschitzt und zum Teil einer gesamtgesellschaftlichen
Perspektive werden.

Doch von welchem Wahrheitsbegriff wird hier ausgegangen? Eine der
wohl elaboriertesten Reflexionen der verschiedenen Wahrheitsbegriffe
der Wahrheitskommission findet sich wiederum im Schlussbericht der
siidafrikanischen TRC, welche sich von allen Kommissionen am inten-
sivsten mit unterschiedlichen Dimensionen von Wahrheit auseinanderge-
setzt hat. In ihrem Schlussbericht verweist die TRC auf vier Begriffe von
Wahrheit, um das Feld ihres Untersuchungsgegenstandes einzugrenzen:

»But what about truth - and whose truth? The complexity of this concept also
emerged in the debates that took place before and during the life of the Com-
mis-sion, resulting in four notions of truth: factual or forensic truth; personal or
narrative truth; social or»dialogue« truth [...] and healing and restorative truth.«!3

Die TRC formulierte hier nicht den Anspruch, eine klar umrissene Wahr-
heit zu kennen, sondern differenzierte zwischen verschiedenen Wahrhei-
ten, die sich an unterschiedlichen Absichten — zur Strafverfolgung, zur
Beschreibung einer persénlichen Wahrnehmung, zur Entwicklung eines
gesellschaftlichen Diskurses oder zur Therapierung — orientieren. Dieser
»Regenbogen an Wahrheiten« (so Deborah Posel in Analogie zum Selbst-
verstindnis des Post-Apartheid-Siidafrikas als Regenbogennation)™ orien-

12 | Ibid.

13 | Schlussbericht der Stidafrikanischen Wahrheitskommission (TRC), Band 1,
Kapitel 6, S. 110-111. Erhéltlich auf: www.justice.gov.za/trc/report/finalreport/
Volume %201.pdf, abgerufen am 17. September 2012.

14 | Vgl. Posel, Deborah (1999): The TRC Report: What Kind of History? What Kind
of Truth? Unverdffentlichtes Paper, prasentiert an der Konferenz zur TRC an der

- am 12.02.2026, 22:27:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435526-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahrheit und Anerkennung: Theoretische Grundlagen

tierte sich somit nicht am historischen Ereignis alleine, sondern auch und
vielmehr am Sprechort, am Erlebten und am Interesse desjenigen, der die
Aussage tiber die Vergangenheit trifft, sowie an der Art und Weise, wie
der Prozess der Wahrheitsfindung vor sich gehen sollte.”® Es ging somit
um verschiedene Anspriiche, die an die Arbeit einer Kommission gestellt
und im Vorfeld der Installierung der TRC 6ffentlich diskutiert wurden:™
Die TRC sollte zugleich die Fakten aufbereiten, Opfer und Titer identi-
fizieren, den Verschnungsprozess im Lande beférdern und die durch die
Unterdriickungspraktiken der Apartheid entstandenen Wunden heilen.”

Indem eine explizite Hierarchisierung dieser verschiedenen »Wahr-
heiten« vermieden werden soll, bleibt aber auch deren Verhiltnis unterei-
nander unbestimmt. Wenn »Wahrheiten« sich primir an Zwecken orien-

Wits University, Johannesburg, Juni. Erhaltlich auf: http://wiredspace.wits.ac.za/
bitstream/handle/10539/8046/HWS341.pdf?sequence=1, abgerufen am 25.
Juni 2011.

15 | Vgl. Ambos, Kai; Large, Judith; Wierda, Marieke (Hg.) (2009): Building a Futu-
re on Peace and Justice. Studies on Transitional Justice, Peace and Development.
The Nuremberg Declaration on Peace and Justice. Berlin: Springer, S. 42.

16 | Vgl. Quinn, Joanna; Freeman, Mark (2003): Lessons Learned: Practical Les-
sons Gleaned from Inside the Truth Commissions of Guatemala and South Africa.
In: Human Rights Quarterly 25 (4), S. 1117-1149, S. 1128.

17 | Fiir die offizielle Erklarung der Aufgaben der TRC vgl. www.justice.gov.za/
trc/legal/bill.htm, abgerufen am 12. August 2011. Diese Bedeutung der Verséh-
nung ist zentral und driickt sich auch im Namen der TRC aus. In diesem Sinne
Uiberrascht nicht, dass Theologen, wie vor allem der Kommissionsvorsitzende und
Nobelpreistrager Bischof Desmond Tutu, das Design der TRC nachhaltig pragten.
Dabei fallt auch auf, dass nur wenige Historiker an der Arbeit der TRC beteiligt wa-
ren, obwohl die Geschichtswissenschaft per definitionem die gréfte Kompetenz
im Hinblick auf die Bearbeitung von Vergangenheit haben sollte. Erklarungen dafir
liefert Marx, Christoph (2007): Die Wahrheit liber die Apartheid? Geschichtswis-
senschaft und Wahrheitskommission in Siidafrika. In: Christoph Marx (Hg.): Bil-
der nach dem Sturm. Wahrheitskommissionen und historische Identitatsstiftung
zwischen Staat und Zivilgesellschaft. Minster: Lit, S. 74-101. Vgl. auch Evans,
Richard J. (2003): Introduction. Redesigning the Past: History in Political Tran-
sitions. In: Journal of Contemporary History 38 (1), S. 5-12, S. 9: »History and
historians may be better at dividing than healing, so itis not surprising thatin such
situations they are often regarded with suspicion.«

- am 12.02.2026, 22:27:57.

47


https://doi.org/10.14361/9783839435526-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48

Regime der Anerkennung in Argentinien (1976-1995)

tieren, ist ein utilitaristischer Umgang mit Wissen nicht auszuschlieflen,
bei dem je nach taktischem Interesse entschieden wird, welche »Wahr-
heit« man in einer bestimmten Situation heranzieht.

Auch der Terminus »Notion« bleibt unklar. So ist fraglich, ob es sich
um Ausformungen eines bestimmten Wahrheitskerns handelt, oder ob
es letztlich nicht doch um ganz anders geartete Arten von Aussagen geht.
Auch stellt sich die Frage, wie damit umgegangen werden sollte, wenn
sich »Wahrheiten« widersprechen. Beispielsweise wenn die Erinnerung
eines Folteropfers sich massiv von den Ergebnissen einer forensischen
Untersuchung unterscheidet, in beiden Fillen aber der Anspruch erho-
ben wird, die »Wahrheit« zu artikulieren.

Verschiedentlich wurden die von der TRC formulierten Notionen von
Wahrheit weiter ausdifferenziert. Dabei zeigt sich, dass eine Differenzie-
rung zwischen »harter« (weil auf klaren Fakten basierender) und »wei-
cher« (nicht klaren Kriterien entsprechender, sondern sich an subjektiven
Faktoren orientierender) Wahrheit die beiden Pole bildet, an denen sich
zwei verschiedene Arten von »Wahrheit« ausdriicken.

Richard Wilson beispielsweise interpretiert die forensische Wahrheit
als »focused upon creating the knowledge for the final product (findings
and the >Report<)«, wihrend die anderen drei Notionen der Wahrheit
ihren Schwerpunkt auf »subjectivity and the experimental dimension
of truth telling« legen.!® Wilson unterscheidet in diesem Sinn zwischen
einer »factual« und einer »narrative truth« als Grundlage der Arbeit der
TRC, wodurch zwischen Erzihlung und Faktum klar unterschieden wird.
Der »factual truth« wird dabei als einzige »granted any epistemological
value in the process of creating the knowledge about the past«, wihrend
die »narrative truth« ihren Zweck in »healing or affirming dignity« fin-
det.” Wilson weist in diesem Zusammenhang auch darauf hin, dass die
»narrative truth« zu Beginn der Arbeit der Kommission »hegemonic«
war, wihrend sie nach einem Jahr stirker von einem rechtlich-forensi-
schen (das heifét sich stirker auf Fakten konzentrierenden) Wahrheitsbe-
griff verdringt wurde.?

18 | Wilson, Richard A. (2001): The Politics of Truth and Reconciliation in South
Africa. Legitimizing the Post-Apartheid State. Cambridge, UK; New York: Cam-
bridge University Press, S. 37.

19 | Wilson, ibid.

20 | Vgl. Wilson, ibid.

- am 12.02.2026, 22:27:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435526-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahrheit und Anerkennung: Theoretische Grundlagen

Stirker an das moralische Postulat von Wahrheit kniipft der kanadi-
sche Philosoph Michael Ignatieff, wenn er im Hinblick auf die TRC der
»factual truth« eine »moral truth« entgegensetzt. Dabei erklirt er: »One
should distinguish between factual truth and moral truth, between nar-
ratives that tell what happened and narratives that attempt to explain why
things happened and who is responsible.«?*!

Auch hier lisst sich feststellen, dass die Elaborierung einer faktischen
Wahrheit auf der Erlangung einer moglichst konkreten und wissenschaft-
lich tiberpriifbaren Kenntnis des Vergangenen basiert, wihrenddessen
die moralische Wahrheit letztlich den Staat dazu verpflichtet, einem ver-
letzten Mitglied der Gemeinschaft diejenige Genugtuung zukommen zu
lassen, welche ihm die Uberwindung der ihm widerfahrenen Verletzun-
gen ermoglicht.?

Diese Orientierung am Trauma ist zwar nachvollziehbar, kann aber
—wie beispielsweise der bekannte Fall des Schriftstellers Binjamin Wilko-
mirski alias Bruno Déssekker? gezeigt hat — problematische Konsequen-

21 | Ignatieff, Michael (1996): Articles of Faith. In: Index of Censorship 25 (5),
S. 110-122.

22 | Mark Amstutz iibernimmt die Unterscheidung von Ignatieff, wobei er beiden
Wahrheiten eine eigene Funktion zuspricht. Wahrend demnach eine »objektive
Wahrheit« eine wichtige Rolle im moralischen und institutionellen Wiederaufbau
eines Landes einnimmt, kann Friede und Versohnung effektiver durch eine »mo-
ralische Wahrheit« erreicht werden; vgl. Amstutz, Mark R. (2005): The Healing of
Nations. The Promise and Limits of Political Forgiveness. Lanham, MD; Boulder,
CO; New York; Toronto; Oxford: Rowman & Littlefield, S. 122. Somit nehmen objek-
tive und moralische Wahrheiten zwei Funktionen ein: Zum einen kann ein Hinweis
auf das objektiv Geschehene den staatlichen und gesellschaftlichen Institutionen
die Méglichkeit bieten, sich auf einer rationalen Basis neu zu formieren, zum an-
deren kann eine Anerkennung von Wahrheiten, die sich nicht notgedrungen auf
das faktisch Vorgefallene bezieht, dazu dienen, die Bereitschaft zur Verséhnung
zu befordern.

23 | In seinem Buch »Bruchstiicke. Aus einer Kindheit 1939-1948« beschreibt
der Autor, dessen eigentlicher Name Bruno Ddssekker lautete, die Kindheits-
geschichte eines jidischen Holocaustopfers als angebliches Lebenszeugnis;
vgl. Wilkomirski, Binjamin (1995): Bruchstiicke. Aus einer Kindheit 1939-1948.
Frankfurt a.M.: Jidischer Verlag. Erst die Recherchen des Journalisten Daniel
Ganzfried konnten belegen, dass Dossekker die Geschichte erfunden hatte, in-

- am 12.02.2026, 22:27:57.

49


https://doi.org/10.14361/9783839435526-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50

Regime der Anerkennung in Argentinien (1976-1995)

zen mit sich bringen. Hier verhinderte der Anspruch, Opfer nicht durch
kritische Nachfrage zusitzlich zu verletzen, lange Zeit einen angemesse-
nen Umgang mit einem historischen Zeugnis.**

Das Anliegen der TRC bestand aber nicht nur darin, verschiedene
»Wahrheiten« zu entwickeln, die je nach Adressat unterschiedliche Di-
mensionen annehmen konnten. Es ging auch darum zu verhindern, dass
sich eine bestimmte Gruppe als Sieger eines Kampfes um die Durchset-
zung ihres eigenen Wahrheitsnarratives verstehen konnte. Claire Moon
schreibt in diesem Kontext von einer »complexified truth«, deren Ent-
wicklung durch die TRC propagiert wurde.”> Um diese These zu bele-
gen, zitiert sie aus dem Schlussbericht der Kommission, worin diese die
Notwendigkeit feststellt, »(to) overcome the temptation to remember in
a partisan, selective way; to recognize that the narrow memories of past
conflicts can too easily provide the basis for mobilization towards further
conflicts«.?® Demnach befiirchteten die Verantwortlichen der TRC, dass

dem er Teile seiner eigenen Geschichte als Waisenkind zu einer Lebensgeschichte
im Holocaust umfunktionierte; vgl. Ganzfried, Daniel (2002): Holocaust-Travestie.
Erzahlung. In: Sebastian Hefti (Hg.): ...alias Wilkomirski. Die Holocaust-Travestie.
Berlin: Jidische Verlagsanstalt. Vgl. hierzu auch Méachler, Stefan (2000): Der Fall
Wilkomirski. Uber die Wahrheit einer Biographie. Ziirich: Pendo. Dabei ist der Fall
Wilkomirski in diesem Kontext auch deswegen interessant, da sich hier zeigt, in-
wiefern sich in der Offentlichkeit eine stereotypisierte Wahrnehmung von trauma-
tisierenden Erinnerungen etabliert hat, die es letztlich verhinderte, sich kritisch
mit verdffentlichten Erinnerungszeugnissen auseinanderzusetzen.

24 | In diesem Kontext spielt das sogenannte False-Memory-Syndrom eine Rolle,
demnach Menschen, vor allem auch, wenn sie sich schon in einer Gesprachsthe-
rapie befinden, sich an traumatische Ereignisse zu erinnern glauben, auch wenn
diese nie stattgefunden haben. Dies fiihrt vor allem in der therapeutischen Praxis
zu grofBen Problemen, insbesondere wenn der Anspruch einer Traumatherapie da-
rin besteht, dass dem einzelnen Opfer geglaubt wird, man sich gleichzeitig aber
bewusst ist, dass im Klienten Erinnerungen aufkommen kdnnen, die sich in der
Realitat gar nicht bestatigen lassen; vgl. dazu Stoffels, H.; Ernst, C. (2002): Er-
innerung und Pseudoerinnerung. Uber die Sehnsucht, Traumaopfer zu sein. In: Der
Nervenarzt 73 (5), S. 445-451.

25 | Moon, Claire (2008): Narrating Political Reconciliation. South Africa’s Truth
and Reconciliation Commission. Lanham, MD: Lexington Books, S. 107.

26 | Moon, ibid.

- am 12.02.2026, 22:27:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435526-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahrheit und Anerkennung: Theoretische Grundlagen

die Durchsetzung einer bestimmten Sicht auf die Vergangenheit einen
Anlass fiir neue Konflikte bieten konne, sodass nur eine méglichst kom-
plexe und breit abgestiitzte Konzeption von Wahrheit Frieden stifte.

Die hier mitschwingende Auftrennung zwischen faktischer und
erzihlter Wahrheit ist aus verschiedenen Griinden problematisch. Im
Nachklang zu Hayden Whites einflussreicher Studie »Metahistory« be-
steht kaum ein Zweifel, dass jegliche Form von Geschichtsschreibung auf
eine bestimmte narrative Struktur angewiesen ist.” Demgegeniiber steht
die im Kontext der Transitional Justice angewandte ultrapositivistische Ge-
schichtsauffassung, wonach sich eine faktenzentrierte Geschichte grund-
sdtzlich von einer narrativ strukturierten Historiographie l6sen l4sst. Die
bisher dargestellten multiplen Wahrheitsbegriffe einer Wahrheitskom-
mission konnten dieses Problem nicht befriedigend lésen.

Dazu lisst sich die Darstellung von faktischer Wahrheit nicht von der
Frage des Erkenntnisinteresses?® und der dahinterliegenden Motivation
abstrahieren. Es ist ein Allgemeinplatz, dass sich auch bei der Suche nach
den »Fakten« letztlich die Einstellung der damit Betrauten widerspiegelt
und sich daher auch vermeintlich objektives Faktenwissen einer histo-
risch-kritischen Auseinandersetzung zu stellen hat.?

Im Gegenzug ist es ebenfalls problematisch, mit dem Hinweis auf
die Narrativitit die Anspriiche solider Geschichtswissenschaft hintanzu-
stellen. Will man nicht in eine absolute Beliebigkeit abdriften, so lisst
sich auch die »moralische« oder »heilende« Wahrheit nicht vollkommen
von — um mit Reinhart Koselleck zu sprechen — dem »Vetorecht der Quel-

27 | Vgl. White, Hayden V. (1991): Metahistory. Die historische Einbildungskraft
im 19. Jahrhundert in Europa. Frankfurt a.M.: Fischer. Vgl. zur »narrativen Wende«
in der Geschichtswissenschaft auch Riisen, Jorn (2001): Einleitung. In: J6rn Riisen
(Hg.): Geschichtsbewusstsein. Psychologische Grundlagen, Entwicklungskonzep-
te, empirische Befunde. Kdln; Weimar; Wien: Béhlau, S. 1-14, S. 1.

28 | Vgl. Habermas, Jiirgen (2008): Erkenntnis und Interesse. Hamburg: Meiner.
29 | Ruti Teitel weist in diesem Kontext auf die vielfach vorgenommene Gleich-
setzung von Geschichte und Wahrheit hin: »Yet the assumption that »truth« and
»history«are one and the same evinces a belief in the possibility of an autonomous
objective history of the past belying the significance of the present political con-
text in shaping the inquiry.« (Teitel, Ruti G. [2002]: Transitional Justice. Oxford:
Oxford Univ. Press, S. 70)

- am 12.02.2026, 22:27:57.

51


https://doi.org/10.14361/9783839435526-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52

Regime der Anerkennung in Argentinien (1976-1995)

len«*® trennen, das heifdt vom Umstand, dass gewisse Aussagen sich nach
Konsultation der Quellen eindeutig als falsch erweisen kénnen. Hinzu
kommt, dass bestimmte Perspektiven auf die Vergangenheit zementiert
werden, auch wenn mit der Zeit neue Sichtweisen auftauchen.’!

2.2 GRUNDLAGEN EINER THEORIE DER ANERKENNUNG
2.2.1 Epistemologische und ethische Anerkennung

Wie dargelegt, bringt die Unterscheidung zwischen »harter« und »wei-
cher« Wahrheit verschiedene konzeptionelle Probleme mit sich. Es han-
delt sich in erster Linie um eine Hilfskonstruktion, um divergierende An-
spriiche an die Wahrheitsfindung zusammenzubringen, indem man zwei
qualitativ unterschiedliche Wahrheiten postuliert.

Daher soll an dieser Stelle ein Ansatz eingebracht werden, der sich we-
niger an den unterschiedlichen Qualititen von Wahrheit orientiert, son-
dern vielmehr das Motiv der Anerkennung und den Unterschied zwischen
einer erkannten und einer anerkannten Wahrheit ins Zentrum stellt.
Dabei sollen die in der Einleitung erwihnten beiden Dimensionen von
Anerkennung die Untersuchung leiten: die ethische und die epistemolo-
gische Dimension. Diese sollen folgendermafien voneinander unterschie-
den werden:

30 | Koselleck, Reinhart (1989): Standortbindung und Zeitlichkeit. In: Reinhart
Koselleck: Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher Zeiten. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp, S. 176-207, S. 206.

31 | Vgl. die Beobachtung von Judy Barsalou in: Barsalou, Judy (2005): Trauma
and Transitional Justice in Divided Societies. Washington, D.C.: United States In-
stitute of Peace (Special Report 135), S. 1: »The power of truth commissions lies
not so much in discovering truth - in the form of new facts - as in acknowledging
it. Moreover, once the facts of the past have been established (for instance the
fate of loved ones etc.) the challenge of deciphering meaning behind such facts
still remains. The courtroom contest between the tales of victim and victimizer is
not, then, primarily factual, but interpretive. But, ironically, the political context
in which the events described at truth commissions originally occurred is often
implicitly accorded less importance than the subsequent political context of the
recounting.«

- am 12.02.2026, 22:27:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435526-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahrheit und Anerkennung: Theoretische Grundlagen

Die ethische Dimension von Anerkennung orientiert sich an der Subjek-
tivitit des Anderen. Sie steht fiir den Anspruch, dass durch die Erarbeitung
der »Wahrheit« eines zurtickliegenden Geschehens ein Umgang mit dem
Vergangenen in der Art moglich ist, dass den Opfern und ihrem Umfeld
die Wiederherstellung des verletzten Selbstvertrauens ermoglicht wird,
dessen Verlust sich in einer Traumatisierung zeigen kann. Es geht also da-
rum, den Anderen als Subjekt anzuerkennen, und diesen so in seiner Sub-
jektivitit zu bestitigen — auch verbunden mit der Uberlegung, dass Nicht-
anerkennung zu einem Trauma fithren bzw. dieses verstirken kann.*

Die epistemologische Dimension der Anerkennung wiederum riickt die
Wahrheit und Arbeit am Wissen ins Zentrum, ist aber eng mit dem an-
gesprochenen ethischen Postulat verbunden. Wihrend es im Hinblick auf
die ethische Dimension um die intersubjektive Ansprache geht, beinhaltet
die epistemologische Dimension den Umgang mit Wissen an sich. Das
Wissen selbst wird somit anerkannt, und von dieser Anerkennung gilt es
die Erkenntnis von Wissen abzugrenzen. Es geht also um einen spezifi-
schen Umgang mit dem Wissen, nicht um seinen konkreten Inhalt.

Wenn hier von zwei Dimensionen die Rede ist, dann wird damit nicht
impliziert, dass diese beiden Dimensionen getrennt behandelt werden
sollten. Im Gegenteil: Aus der Anerkennung eines Wissens iiber die Ver-
gangenheit soll eine Anerkennung der Subjektivitit des Subjekts bzw.
einer Person resultieren. Demnach bestiinde einer der zentralen Zwecke
solch einer Wahrheitskommission und — weitergehend — simtlicher offi-
ziéser Aufarbeitungsprozesse der Vergangenheit darin, eine anerkannte
Wahrheit zu produzieren, wobei in der Anerkennung dieser Vergangen-
heit Subjektivitit selbst modelliert wird.

Zum niheren Verstindnis dieser Thematik gilt es darzulegen, was in
diesem Kontext mit dem Term Anerkennung iiberhaupt gemeint ist. Eine
lexikalische Untersuchung kann dabei darauf hinweisen, wie der Begriff

32 | Vgl. diesbeziiglich Brounéus, Karen (2009): Reconciliation and Develop-
ment. In: Kai Ambos, Judith Large und Marieke Wierda (Hg.): Building a Future
on Peace and Justice. Studies on Transitional Justice, Peace and Development.
The Nuremberg Declaration on Peace and Justice. Berlin: Springer, S. 203-216,
S. 211: »Official acknowledgement of past atrocities and injustices is important
for working with individual traumatic experience because it validates past expe-
riences and may help restore dignity and self-esteem.«

- am 12.02.2026, 22:27:57.

53


https://doi.org/10.14361/9783839435526-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54

Regime der Anerkennung in Argentinien (1976-1995)

der Anerkennung schon sehr frith eine Vielzahl von Bedeutungsebenen
umfasste.”

In einem der frithesten Worterbucher der deutschen Sprache, im so-
genannten »Adelung, findet man folgende Definition der Anerkennung:

»Anerkennen, verb. irreg. (s. Kennen.) 1) So viel als das einfache erkennen, in wel-
chem Falle aber das an eine miige Verldngerung ist. 2) In engerer Bedeutung, (a)
Bei den neuern Philosophen, mit klarer Unterscheidung der Merkmahle erkennen,
appercipere. Daher die Anerkenntnis, die deutliche Erkenntnis, Apperception. (b)
Erkennen und eingestehen. Jemandes Wohlthaten anerkennen. Die Ehre ist duf3e-
re Anerkennung unserer Vorziige. Da es denn auch nicht unfiiglich fir das Latein.
recognisciren, im gerichtlichen Verstande gebraucht wird. Seine Handschrift, sei-
ne Unterschrift anerkennen.«3

Schon dieses frithe Zeugnis weist darauf hin, dass Anerkennung unter-
schiedliche Bedeutungsebenen aufweist. Zum einen ist bei den »neueren
Philosophen« die Anerkennung ein Ausdruck einer besonderen, beson-
ders klaren Form des Erkennens. Zum anderen erwihnt Adelung sowohl
die Ehre (d.h. den Status) wie auch das Recht, in denen die Anerkennung
sich durch eine besondere Relevanz ausdriickt. Erkenntnis, Ehre und
Recht bilden in diesem Sinne die Bedeutungsdimensionen des Begriffs
der Anerkennung, die — wie im Folgenden gezeigt werden wird — bis heute
eine wichtige Rolle einnehmen.

Im »Handworterbuch der philosophischen Wissenschaften« von 1832-
1838 wird Anerkennung im Hinblick auf verschiedene Sinngehalte auf-
geteilt. Darin heifdt es:

»Anerkennung heifit bald soviel als Wiederkennung (z.B. einen alten Bekannten
anerkennen, wenn man ihn nach vielen Jahren wiedersieht) bald Geltenlassen
(z.B. das Recht des Anderen anerkennen). Jenes ist eine theoretische, dieses aber

33 | Fiireine weitergehende philosophiegeschichtliche Herleitung des Anerken-
nungbegriffs vgl. Hasgall, Alexander (2008): Anerkennung: ldentitat, Subjektivi-
tat, Leiblichkeit. Lizenziatsarbeit, Ziirich

34 | Adelung, Johann Christoph (1793): Grammatisch-kritisches Worterbuch der
hochdeutschen Mundart, mit besténdiger Vergleichung der tibrigen Mundarten,
besonders aber der Oberdeutschen. Leipzig: J. G. |. Breitkopf, S. 283. Recht-
schreibung und Zeichensetzung im Original.

- am 12.02.2026, 22:27:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435526-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahrheit und Anerkennung: Theoretische Grundlagen

eine praktische Anerkennung. Denn wenn man ein fremdes Recht anerkennt: so
iibernimmt man auch die Pflicht, den Andren in der Ausiibung desselben wenigs-
tens nicht zu stéren.«3®

Fir die weitere Auseinandersetzung hilfreich ist hier der Verweis auf
die Differenzierung zwischen einer theoretischen und einer praktischen
Anerkennung. Die praktische Anerkennung bezieht sich auf die Dimen-
sion des Rechts, wihrend es bei der theoretischen wiederum darum geht,
einen bestimmten Umgang mit dem Wissen zu erlangen. Die dieser
Arbeit zugrunde liegende Auftrennung zwischen der epistemologischen
und ethischen Dimension der Anerkennung findet hier ihre Grundlage.
Als philosophischer Begriff konnte sich Anerkennung aber bis weit
ins 20. Jahrhundert nicht durchsetzen. In Salomon Maimons »Philoso-
phischem Worterbuch« von 1791% fehlt ein Eintrag zur Anerkennung,
und auch im »Neuen philosophischen Real-Lexicon« von Johann Chris-
tian Lossius aus dem Jahre 1803% fehlen solche Beziige. Auch in der ers-
ten Hilfte des 20. Jahrhunderts spielt der Begriff der Anerkennung nur
eine geringe Rolle. Das »Hegel-Lexikon« von 1957°® oder auch die »En-
zyklopiddie Philosophie und Wissenschaftstheorie« in der Auflage von
1980 verzichten auf einen entsprechenden Eintrag. Alleine im Feld der
Logik verortet das »Historische Worterbuch der Philosophie« den An-

35 | Krug, Wilhelm Traugott (1969): Allgemeines Handwdrterbuch der philosophi-
schen Wissenschaften. Faksimile - Neudruck der zweiten, verbesserten und ver-
mehrten Auflage, Leipzig 1832-1838. Stuttgart-Bad Cannstatt: Friedrich From-
mann Verlag, S. 146.

36 | Maimon, Salomon (1791): Philosophisches Worterbuch, oder Beleuchtung
der wichtigsten Gegenstande der Philosophie. In alphabetischer Ordnung. Berlin:
Unger.

37 | Lossius, Johann Christian (1803): Neues philosophisches allgemeines Re-
al-Lexicon, oder Worterbuch der gesammten philosophischen Wissenschaften in
einzelnen nach alphabetischer Ordnung der Kunstworter auf einander folgenden
Artikeln. Aus verschiedenen Schriftstellern gezogen von Johann Christian Lossius,
Professor zu Erfurt. Erfurt: J. E. G. Rudolphi.

38 | Glockner, Hermann (1957): Hegel-Lexikon. Stuttgart: Frommann & Holzboog.
39 | MittelstraB, Jirgen (Hg.) (1980): Enzyklopddie Philosophie und Wissen-
schaftstheorie. Mannheim; Wien; Ziirich: Bibliographisches Institut.

- am 12.02.2026, 22:27:57.

55


https://doi.org/10.14361/9783839435526-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56

Regime der Anerkennung in Argentinien (1976-1995)

erkennungsbegriff.** Dies dndert sich aber nachhaltig in den 19770er Jah-
ren. Seitdem ist Anerkennung ein fester Bestandteil der philosophischen
Terminologie. Moderne Lexika wie das »Philosophische Worterbuch« des
Kroner-Verlags,* das »Metzler Lexikon Philosophie«* oder das »Worter-
buch der philosophischen Begriffe«* des Meiner-Verlags umfassen je-
weils Eintrige zur Anerkennung.

Diese erstaunlich spite Karriere des Anerkennungsbegriffs hingt mit
dem Umstand zusammen, dass man seit geraumer Zeit einen regelrech-
ten Anerkennungsboom in den Geistes- und Sozialwissenschaften fest-
stellen kann. Wihrend der Philosoph Volker Gerhardt kritisch von einem
»Karrierebegriff der Altachtundsechziger« schreibt,* definiert beispiels-
weise Andreas Hetzel Anerkennung als Schliisselkonzept der Ethik- und
der Sozialphilosophie.® Der Durchbruch des Anerkennungsbegriffs ist
diszipliniibergreifend. In den letzten Jahren ist eine Vielzahl von Studien
erschienen, die sich mit der Bedeutung von Anerkennung in Padagogik,
Sozialarbeit, Soziologie und Recht beschiftigen.*® Hierin konnte somit

40 | Vgl. Menne, Albert (1971): »Anerkennungstheorie«. In: Joachim Ritter (Hg.):
Historisches Worterbuch der Philosophie. Basel; Stuttgart: Schwabe, S. 300-301.
41 | Vgl. Schmidt, Heinrich; Gessmann, Martin (2009): Philosophisches Worter-
buch. Stuttgart: Kroner, S. 33-34.

42 | Vgl. Burkard, Franz-Peter; Prechtl, Peter (2008): Metzler Lexikon Philoso-
phie. Begriffe und Definitionen. Stuttgart: Metzler, S. 26-27.

43 | Vgl. Regenbogen, Arnim; Meyer, Uwe (1998): Worterbuch der philosophi-
schen Begriffe. Hamburg: Meiner, S. 41.

44 | Gerhardt, Volker (2003): Kein Kampf um Anerkennung. Zur philosophischen
Karriere eines soziologischen Begriffs. In: Merkur. Deutsche Zeitschrift fiir euro-
péisches Denken 57 (1), S. 24-35, S. 24.

45 | Vgl. Hetzel, Andreas (2011): Alteritdt und Anerkennung. Einleitende Bemer-
kungen. In: Andreas Hetzel (Hg.): Alteritdt und Anerkennung. Baden-Baden: No-
mos, S. 11-34, S. 11.

46 | Vgl. Hafeneger, Benno; Henkenborg, Peter; Scherr, Albert (2007): Padagogik
der Anerkennung. Grundlagen, Konzepte, Praxisfelder. Schwalbach/Ts.: Wochen-
schau-Verlag; Frischmann, Béarbel (2009): Zum Begriff der Anerkennung. In: So-
Ziale Passagen 1(2), S. 145-161; Funken, Katja (2009): Das Anerkennungsprinzip
im internationalen Privatrecht. Perspektiven eines europdischen Anerkennungs-
kollisionsrechts fiir Statusfragen. Tiibingen: Mohr Siebeck; Dederich, Markus
(2009): Behinderung und Anerkennung. Stuttgart: Kohlhammer; Marks, Stephan;

- am 12.02.2026, 22:27:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435526-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahrheit und Anerkennung: Theoretische Grundlagen

ein Terminus aus der Philosophie einen nachhaltigen Einfluss auch auf
die Debatten in den Sozialwissenschaften nehmen.

2.2.2 Axel Honneth: Der Kampf um Anerkennung?*’

Axel Honneths Habilitationsschrift mit dem Titel »Kampf um Anerken-
nung«,*® erstversffentlicht 1992, bildete neben Charles Taylors in Bezug
auf die Anerkennung gefithrte Auseinandersetzung mit der multikul-
turellen Gesellschaft das einflussreichste Werk zu jenem Thema.® Axel
Honneth, der Jirgen Habermas in der Leitung des Frankfurter Instituts
fur Sozialforschung abloste, entwickelte ausgehend von der Sozialphi-
losophie Georg Herbert Meads und den frithen »Jenaer Schriften« des
jungen Hegel eine Theorie, welche die Anerkennung als konstituierend
fiir die menschliche Subjektivitit und Vergesellschaftung betrachtet.*

Bar-On, Dan (2007): Scham - Beschdmung - Anerkennung. Berlin: Lit; Verweyst,
Markus (2000): Das Begehren der Anerkennung. Subjekttheoretische Positionen
bei Heidegger, Sartre, Freud und Lacan. Frankfurt a.M.: Campus; Lamp, Fabian
(2007): Soziale Arbeit zwischen Umverteilung und Anerkennung. Der Umgang mit
Differenz in der sozialpddagogischen Theorie und Praxis. Bielefeld: transcript;
Rommelspacher, Birgit (2002): Anerkennung und Ausgrenzung. Deutschland als
multikulturelle Gesellschaft. Frankfurt a.M.; New York: Campus; Kaletta, Barbara
(2008): Anerkennung oder Abwertung. Uber die Verarbeitung sozialer Desinteg-
ration. Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften; Altmeyer, Martin (2000):
Narzissmus, Intersubjektivitat und Anerkennung. In: Psyche 54 (2), S. 143-171;
Voswinkel, Stephan (2001): Anerkennung und Reputation. Die Dramaturgie indus-
trieller Beziehungen. Mit einer Fallstudie zum »Biindnis fiir Arbeit«. Konstanz: UVK.
47 | Fir eine ausfiihrlichere Beschaftigung mit Axel Honneths Philosophie vgl.
Hasgall, Anerkennung.

48 | Honneth, Axel (1992): Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik
sozialer Konflikte. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

49 | Taylor, Charles; Gutmann, Amy (1994): Multiculturalism. Examining the poli-
tics of recognition. Princeton, NJ: Princeton University Press.

50 | Vgl. dazu Laitinen, Arto (2009): Recognition, Needs and Wrongness. In:
European Journal of Political Theory 8 (1), S. 13-30; Varga, Somogy; Gallagher,
Shaun (2012): Critical Social Philosophy, Honneth and the Role of Primary Inter-
subjectivity. In: European Journal of Social Theory 15 (2), S. 243-260.

- am 12.02.2026, 22:27:57.

57


https://doi.org/10.14361/9783839435526-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58

Regime der Anerkennung in Argentinien (1976-1995)

Im Rahmen einer »normativ gehaltvollen Gesellschaftstheorie«® erortert
Honneth die Frage, inwieweit moralische Forderungen nach Anerken-
nung die Grundlage fiir Kimpfe von Gruppen um gesellschaftliche Teil-
habe bilden. Somit geht es auch um eine Dialektik von An- und Aberken-
nung sowie um die Frage, inwiefern erlittene Missachtung und daraus
resultierende Anerkennungsforderungen miteinander einhergehen. Das
Handeln der Akteure wird dabei nicht hinsichtlich der Durchsetzung von
Interessen verstanden, sondern beziiglich der Verwirklichung eigener
Dignititsanspriiche.” Dabei setzt sich Honneth auch mit der verletzten
Leiblichkeit als einer extremen Form von Missachtung und Aberkennung
korperlicher Integritit und Autonomie auseinander.”® Ein Aspekt, der
letztlich genau jene Dimension betrifft, mit der sich auch die Transitional
Justice beschiftigt.

Honneth geht von drei Anerkennungsverhiltnissen aus: Das erste ist
die Affekte geprigte Anerkennung in der Familie, das durch die Liebe
markiert wird. Zweitens untersucht er Anerkennung durch das Recht
und drittens soziale Anerkennungsbeziehungen, die durch gesellschaft-
liche Wertschitzung und Solidaritit geprigt sind.>* Diese bilden drei
Dimensionen menschlicher Anerkennungsverhiltnisse, wobei nach
Honneth die Liebe die Basis jener drei Dimensionen darstellt.>® Durch
die Integration von sozialpsychologischen Ansitzen (vor allem von Do-

51 | Honneth, Kampf, S. 109-110.

52 | Darauf bringt beispielsweise Stéphane Haber Honneths Theorie auf den
Punkt; vgl. Haber, Stéphane (2007): Recognition, Justice and Social Pathologies
in Axel Honneth’s Recent Writings. In: Revista de Ciencia Politica 27 (2), S. 159-
170, S. 159.

53 | Vgl. Sinnerbrink, Robert (2011): Power, Recognition, and Care. Honneth's
Critique of Poststructuralist Social Philosophy. In: Danielle Petherbridge (Hg.):
Axel Honneth. Critical Essays. With a Reply by Axel Honneth. Leiden; Boston: Brill,
S. 177-206, S. 204.

54 | Vgl. Honneth, Kampf, S. 135.

55 | Vgl. Simon Thompsons Bemerkung in Thompson, Simon (2006): The Political
Theory of Recognition. A Critical Introduction. Cambridge, UK; Malden, MA: Polity,
S. 24: »Honneth places recognition as love at the centre of his psychology of the
subject.«

- am 12.02.2026, 22:27:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435526-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahrheit und Anerkennung: Theoretische Grundlagen

nald Winnicott)*® versucht Honneth zu belegen, dass der positive Affekt
der Liebe fiir den Anderen den Charakter einer Beflirwortung annimmt.
Dabei geht ihmzufolge Liebe hervor aus »Primarbeziehungen |[...], soweit
sie nach dem Muster von erotischen Zweierbeziehungen, Freundschaften
und Eltern-Kind-Beziehungen aus starken Gefiithlsbindungen zwischen
wenigen Personen bestehen«.”’

Mit Riickgriff auf Hegel verweist Honneth auf die Abhingigkeit des
Menschen, vom Anderen in seiner eigenen Bediirftigkeit bestitigt zu wer-
den.*® Die an dieser Stelle etwas romantisierend dargestellte Beziehung
zwischen Mutter und Kind verweist auf die Notwendigkeit des Sduglings
und Kleinkindes, durch »frithkindlich erworbene Fihigkeit zur Balance
zwischen Symbiose und Selbstbehauptung«*® gelingende affektive Be-
ziehungen zum Anderen einzugehen. Das heifdt, nach Honneth erlebt
das Kind eine urspriinglich symbiotische Beziehung zur Mutter als Ort
der absoluten Geborgenheit, was ihm jedoch die Méglichkeit des Auf-
baus einer eigenen Subjektivitit verwehrt. Mittels symbolischer Akte der
Distanzierung und der Aggression kann dabei das Kind »zu einer ambi-
valenzfreien Anerkennung« der Mutter als »einem Wesen mit eigenem
Recht«® gelangen.

Bei der rechtlichen Anerkennung sind es nicht die Affekte, welche die
Beziehungen prigen. Vielmehr sind sich die Subjekte ihrer gegenseitigen
normativen Verpflichtungen bewusst. Sie verstehen sich wechselweise
als unabhingige Rechtssubjekte, die als Rechtspersonlichkeiten handeln
kénnen und sind dadurch »moralisch zurechnungsfihig«.®

Somit unterscheidet sich die Sphire des Rechts nach Honneth »in so
gut wie allen entscheidenden Hinsichten« von derjenigen der Liebe.® Be-
fordert nach Honneth die Liebe die Transformation von einer Symbiose
zur gegenseitigen Anerkennung, geht es beim Recht darum, dass »Alter
und Ego [...] gemeinsam um die sozialen Normen wissen, durch die in

56 | Fiir eine Auflistung der Texte Winicotts, die Honneth besonders beeinflusst
haben, vgl. Honneth, Kampf, S. 158, Fuinote 13.

57 | Honneth, ibid., S. 153.

58 | Vgl. Honneth, ibid.

59 | Honneth, ibid., S. 157.

60 | Honneth, ibid., S. 163.

61 | Honneth, ibid., S. 178.

62 | Honneth, ibid., S. 174.

- am 12.02.2026, 22:27:57.

59


https://doi.org/10.14361/9783839435526-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6o

Regime der Anerkennung in Argentinien (1976-1995)

ihrem Gemeinwesen Rechte und Pflichten legitim verteilt sind«.®* Die
Grundlage ist die Gleichheit, die erkimpft werden muss. Das Rechtssys-
tem markiert — so Honneth weiter — auch denjenigen Bereich, worin das
einzelne Mitglied der Gesellschaft als Vertreter des je eigenen Interesses
anerkannt wird.®

Auf der dritten Ebene der Wertschitzung wird nicht mehr die Person
als solche in den Blick genommen, sondern sie sind Individuen mit beson-
deren Eigenschaften und Potenzialen.®> Diese Wertschitzung wird durch
die in einer Gesellschaft vorherrschenden kulturellen Werte geformt,
lasst sich also nicht isoliert betrachten. Die Wertschitzung sichert den
Platz des Anderen innerhalb einer sozialen Gemeinschaft. Der Mensch
wird nicht mehr als dem Anderen gleichgestelltes Subjekt im Recht wahr-
genommen, sondern vielmehr werden die Aspekte eines menschlichen
Wesens, in denen er sich von den Anderen unterscheidet, in ihrem Wert
bestitigt.%® Wihrend also in der Sphire des Rechts der Andere als poten-
ziell Gleicher anerkannt wird, wird hier die Differenz anerkannt, eine Dif-
ferenz, die jedes Individuum vor dem Anderen auszeichnet. Daher geht
es hier um die Solidaritit — um die Solidaritit mit der Andersheit des
Anderen, die anerkannt werden soll.

Mit seiner Auseinandersetzung mit dem Anerkennungsmotiv erhebt
Honneth den Anspruch, eine umfassende kritische Theorie der Gesell-
schaft zu erarbeiten.”’ Es geht nicht alleine darum, das Verhiltnis von
Identitit und gegenseitiger Anerkennung zu erkunden. Vielmehr stellt
sich Honneth die Frage, inwiefern soziale Konflikte als Anerkennungs-
kimpfe verstanden werden kénnen. Zur Beantwortung lisst Honneth
jede dieser drei Dimensionen der Anerkennung mit je einer entsprechen-
den Dimension der Aberkennung bzw. der Missachtung kontrastieren.
Dies sind die Vergewaltigung, die Entwiirdigung und die Entrechtung.®®

63 | Honneth, ibid., S. 176.

64 | Vgl. Honneth, ibid., S. 177.

65 | Vgl. Honneth, ibid., S. 183.

66 | Vgl. dazu Bedorf, Thomas (2010): Verkennende Anerkennung. Uber Identitat
und Politik. Berlin: Suhrkamp, S. 50.

67 | Vgl. dazu Schmidt am Busch, Hans-Christoph (2011): »Anerkennung« als
Prinzip der Kritischen Theorie. Berlin; Boston: De Gruyter.

68 | Vgl. fir das Folgende Honneth, Kampf, S. 212-226.

- am 12.02.2026, 22:27:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435526-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahrheit und Anerkennung: Theoretische Grundlagen

Die Erfahrung dieser Aberkennung soll dabei die Triebfeder darstellen,
die soziale Kampfe beférdert.

Unter der ersten Form der Aberkennung, der Vergewaltigung, lassen
sich Formen der Gewaltanwendung subsumieren, bei denen die korper-
liche Integritit einer Person verletzt wird. Dies kann durch Tétung, Folter
und andere Formen der Schidigung des Korpers geschehen. Anders als
bei einer Korperverletzung im Rahmen einer kriegerischen Auseinan-
dersetzung geht es hier nicht alleine darum, durch physische Gewaltan-
wendung einen konkreten Nutzen — wie beispielsweise einen territorialen
Gewinn — zu erlangen, vielmehr zielt die Gewalt auf die Person selbst
ab, der durch die Gewalt etwas widerfihrt. Die Folter l4sst sich dabei als
besonders grausame Form der Aberkennung verstehen. Fiir Honneth ist
hier die Grundlage der Aberkennung

»nicht der rein korperliche Schmerz, sondern dessen Koppelung mit dem Gefiihl,
dem Willen eines anderen Subjekts schutzlos bis zum sinnlichen Entzug der Wirk-
lichkeit ausgesetzt zu sein«.%®

Diese Schutzlosigkeit, dieser »Verlust an Selbst- und Weltvertrau-

en«,’®

zerstort die Fihigkeit des Menschen, Vertrauen in die Verfig-
barkeit und das Schiitzenswerte des eigenen Kérpers und der eigenen
Person aufzubauen. Die Anerkennung ist der Weg, diesen Verletzun-
gen der Person entgegenzuwirken. Dies wird in der Folter besonders
offenbar, da sie gerade das Ausgeliefertsein des Korpers aufs Ex-
tremste offenbart.

Doch auch die beiden anderen Dimensionen der Aberkennung haben
einen groflen Einfluss auf einen Menschen. Die Entrechtung verletzt die
Gewissheit, als Subjekt ein Triger von gewissen Rechten zu sein und so
als Teil des gesellschaftlichen Prozesses zu gelten. Nach Honneth geht
mit der Entrechtung »typischerweise auch ein Verlust an Selbstachtung,
der Fihigkeit also, sich auf sich selbst als gleichberechtigten Interaktions-
partner aller Mitmenschen zu beziehen, einher«.”” Ausgehend von diesen
Betrachtungen kann beispielsweise die Ausrufung eines Ausnahmezu-
standes, wie sie im Kontext von Staatsstreichen oft geschieht, zu solch

69 | Honneth, ibid., S. 214.
70 | Honneth, ibid.
71 | Honneth, ibid., S. 216.

- am 12.02.2026, 22:27:57.

61


https://doi.org/10.14361/9783839435526-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62

Regime der Anerkennung in Argentinien (1976-1995)

einer Entrechtung fithren, wie auch jede Form von Sondergesetzgebung.
Auch das Verschwindenlassen ist nicht nur eine Form der korperlichen
Verletzung, sondern es ist verbunden mit der Errichtung eines Zustandes
der absoluten Rechtlosigkeit. Das Vertrauen in die Schutzfunktion des
Rechtssystems wird dabei zerstort. In diesem Sinn kann man sich die
Frage stellen, ob das Fehlen strafrechtlicher Aufarbeitung auch als Form
einer sekundiren Entrechtung verstanden werden kann, indem Opfern
die Moglichkeit genommen wird, sich aktiv an einem Rechtsprozess zu
beteiligen.

Die Entwiirdigung, der Gegenpol zur Wertschitzung, unterscheidet
sich in einem zentralen Aspekt von den beiden vorhergehenden Aberken-
nungsformen. Hier geht es um den Vollzug des eigenen Lebens und um
die Frage, inwiefern man »sich selber als in seinen charakteristischen

72 yerstehen kann.

Eigenschaften und Fihigkeiten geschitztes Wesen«
Wichtig ist in diesem Kontext zu begreifen, dass nach Honneth diese
Form der Aberkennung vor allem dort eine Rolle spielt, wo Fragen der
Ehre und der sozialen Wertschitzung sich individualisiert haben.”

Wihrend die Vergewaltigung und Entrechtung Folgen direkter Re-
pressionshandlungen durch das Regime darstellen, hingt die Entwiir-
digung viel stirker mit dem Verhiltnis des Einzelnen zur Gesellschaft
als Ganzem und mit dem Umgang, der mit der Vergangenheit gefunden
wird, zusammen.

Das heifdt — und dies ist fiir die Auseinandersetzung mit der Vergan-
genheitspolitik zentral — dass im Umgang mit der Vergangenheit neue
Formen der Aberkennung entstehen kénnen. So beschreibt der Rechts-
philosoph Frank Haldemann diese Aberkennung als den Unwillen einer
Gesellschaft, dem Opfer geniigend Beachtung zu schenken. Es muss in
der sozialen Unsichtbarkeit verharren.” Die Integration eines Opfers in
ein Rechtssystem ist in diesem Sinn ein direktes Zeichen, dass der Aus-

72 | Honneth, ibid., S. 217.

73 | Vgl. Honneth, ibid.

74 | Vgl. Haldemann, Frank (2008): Another Kind of Justice. Transitional Justi-
ce as Recognition. In: Cornell International Law Journal 41 (2), S. 675-737. Mit
Verweis auf Margalits Abgrenzung zwischen »pity« und »compassion« interpretiert
Haldemann die Aberkennung als die Degradierung des Opfers zu einem Objekt des
Mitleids. Es wird ihm nicht Respekt gezollt. Die Nichtbeachtung eines Opfers kann
in diesem Sinn als eine spezifische Form von Entwiirdigung aufgefasst werden,

- am 12.02.2026, 22:27:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435526-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahrheit und Anerkennung: Theoretische Grundlagen

schluss aus dem Anerkennungsverhiltnis des Rechts gleichsam iiber-
wunden wurde.

Diese Verweigerung der Anerkennung bildet fiir Honneth die eigent-
liche Triebfeder gesellschaftlicher Konflikte. So motiviert die Erfahrung
des mangelnden Respekts gesellschaftliche Gruppen, sich gegen Herr-
schaftsausiibung zur Wehr zu setzen.”

Diese These Honneths wurde verschiedentlich kritisiert. Am promi-
nentesten von der amerikanischen Politikwissenschaftlerin Nancy Fra-
ser, was zur sogenannten »Fraser-Honneth-Debatte« gefithrt hat.”® Diese
Debatte umfasst je zwei Aufsitze, die sich um die Frage drehen, ob das
Anerkennungsmotiv als globaler Analyserahmen fiir Ungleichheitserfah-
rungen taugt, oder ob vielmehr von den beiden Dimensionen Anerken-
nung und Umverteilung ausgegangen werden sollte, um Ungleichheiten
in der Welt verstehen zu kénnen. Fraser wirft Honneth (wie auch Charles
Taylor) vor, den Fokus alleine auf »beeintrachtigte Subjektivitit und be-
schidigte Selbstidentitit« zu legen.” Sie kritisiert also, dass die Wahr-
nehmung von Ungleichheit sich primir auf das innerpsychische Erleben
stiitzt und so Fragen dkonomischer Ungleichheiten, welche eigentlich
Forderungen materieller Umverteilung nach sich ziehen sollten, igno-
riert.

In seiner Replik leugnet Honneth nicht die Bedeutung auch 6kono-
mischer Umverteilung. Jedoch geht er nach wie vor davon aus, dass diese
Umverteilungsforderungen in das Schema der Anerkennung integrierbar
sind. So handle es sich um die »soziale Verletzung von begriindeten An-
sichten auf Anerkennung, die Fraser als eigenstindige Forderung nach
Umverteilung beschreibt.”®

Diese Debatte legt den Fokus auf einige der Fragen, welche wichtige
Aspekte der Transitional Justice betreffen. So lisst sich in der Tat kritisch
hinterfragen, ob die Konzentration auf die Wahrnehmung von Opfern die

indem ihm die Moglichkeit genommen wird, aktiv bei der Erarbeitung eines kollek-
tiven Vergangenheitsnarratives mitzuwirken.

75 | Siehe dazu Rogers, Melvin L. (2009): Rereading Honneth. In: European Jour-
nal of Political Theory 8 (2), S. 183-206, S. 192-193.

76 | Vgl. Fraser, Nancy; Honneth, Axel (2003): Umverteilung oder Anerkennung?
Eine politisch-philosophische Kontroverse. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

77 | Fraser/Honneth, ibid., S. 44.

78 | Fraser/Honneth, ibid., S. 135.

- am 12.02.2026, 22:27:57.

63


https://doi.org/10.14361/9783839435526-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64

Regime der Anerkennung in Argentinien (1976-1995)

psychologischen Dimensionen von Gewalt zu sehr ins Zentrum stellt und
somit die politischen und ckonomischen Hintergriinde dieser Ereignisse
ignoriert. Die Relevanz dieser Frage zeigt sich darin, dass in den letzten
Jahren vermehrt auch die materiellen Folgen von extremer Gewalt in den
Blick gertickt sind.”

In diesem Kontext pliddiert beispielsweise David C. Gray dafiir, diese
beiden Elemente nicht gegeneinander auszuspielen, sondern sie gemein-
sam zu denken:

»If the fundamental wrong suffered by victims of injustice is a refusal of recogni-
tion in cultural and political institutions, then material remedies not only fail to
address the problem, but can actually reify the ontology underlying the discrimi-
nation or even inspire backlash. Likewise, if the manifest harm suffered is simply a
matter of unjust denial of access to resources, then apologies and days of remem-
brance are rendered symbolic in the pejorative.«8°

Gray verweist an dieser Stelle auf die Rolle der Reparationen, welche — wie
schon vorgingig erwihnt — einen zentralen Bestandteil der Transitional
Justice einnehmen.®! Reparationen wiren in diesem Sinn keine Konkur-

79 | Mit diesem Aspekt setzen sich unter anderem auseinander: Miller, Effects,
S. 266-291; Aguirre, Daniel; Pietropaoli, Irene (2008): Gender Equality, Develop-
ment and Transitional Justice. The Case of Nepal. In: International Journal of Tran-
sitional Justice 2 (3), S. 356-377; Waldorf, Lars (2012): Anticipating the Past.
Transitional Justice and Socio-Economic Wrongs. In: Social & Legal Studies 21
(2),S.171-186.

80 | Gray, David C. (2009): A No-Excuse Approach to Transitional Justice. Repa-
rations as Tools of Extraordinary Justice. In: Washington University Law Review 87,
S.1043-1103, S. 1059-1060.

81 | Zum Thema Reparationen und Transitional Justice sind grundlegend: Minow,
Martha (2003): Between Vengeance and Forgiveness. Facing History after Genoci-
de and Mass Violence. Boston: Beacon Press; Verdeja, Ernesto (2006): Reparati-
ons in Democratic Transitions. In: Res Publica 12 (2), S. 115-136; Ders. (2006): A
Normative Theory of Reparations in Transitional Democracies. In: Metaphilosophy
37(3/4),S.449-468; Doxtader, Erik; Villa-Vicencio, Charles (2004): To Repair the
Irreparable. Reparation and Reconstruction in South Africa. Claremont: David Phi-
lip Publishers; Garcia-Godos, Jemima (2008): Victim Reparations in the Peruvian

- am 12.02.2026, 22:27:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435526-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahrheit und Anerkennung: Theoretische Grundlagen

renz zu anderen, symbolischen Formen der Vergangenheitsaufarbeitung,
sondern wiirden diese je nach Kontext erginzen.

Diese Dualitit lasst sich anhand konkreter Beispiele durchaus nach-
vollziehen. So waren Apartheidopfer sowohl der Entwiirdigung einer ras-
sistischen Politik unterworfen wie auch der materiellen Benachteiligung
durch verschiedene Diskriminierungen. Ein Gefangener eines repressiven
Regimes, obendrein wenn er unmenschlichen Haftbedingungen unter-
worfen ist, wird in seiner Wiirde grundlegend verletzt. Zugleich ist er als
Gefangener kaum in der Lage, einen Beruf zu erlernen oder seine Fami-
lie finanziell zu unterstiitzen. Die Repression hat also ganz konkrete 6ko-
nomische Folgen. Die Zerstérung der Existenzgrundlage kann einen Be-
standteil von Repression ausmachen, Armut kann auch eine Waffe sein.

Zugleich nehmen materielle Fragen im Konflikt selbst eine zentrale
Rolle ein. Oftmals gehen Fragen der sozialen Gerechtigkeit und der kultu-
rellen Identitit Hand in Hand, sind aber nicht dasselbe. Das Apartheidre-
gime diskriminierte sowohl materiell als auch kulturell. Die Guerillabewe-
gungen in Lateinamerika formulierten klare soziale Forderungen, jedoch
waren in Fillen wie in Guatemala auch indigene Gemeinschaften mit der
Forderung der Anerkennung ihrer kulturellen Identitit wichtige Akteu-
re.8 Indem materielle Fragen aus der Transition ausgeklammert werden,
wird nicht nur die Ursache des Konfliktes ignoriert, sondern je nach Aus-
gangslage dem repressiven Regime nachtriglich zum Sieg verholfen.

Materielle Reparationen sind in diesem Sinne nicht blof Entschidi-
gungen fiir verlorene Giiter. Sie kénnen als Symbol dafiir gelten, dass die
Heilung sich nicht allein auf Worte und Gesten konzentriert, sondern
einen materiellen Hintergrund hat. Des Weiteren kénnen aber auch die
Machtverhiltnisse in einem Staat sich verandern. Bekannt ist die Rolle der
deutschen Entschidigungszahlungen an Holocaustopfer, die deren spite-
re Stellung in der israelischen Gesellschaft nachhaltig geprigt hat.®?

Truth Commission and the Challenge of Historical Interpretation. In: International
Journal of Transitional Justice 2 (1), S. 63-82, bes. S. 64-67.

82 | Zu Guatemala vgl. Garbers, Frank (2002): Geschichte, Identitdt und Gemein-
schaft im Riickkehrprozess guatemaltekischer Kriegsfliichtlinge. Hamburg: Lit.
83 | Siehe dazu Weiss, Yfaat (2005): Riickerstattung und Heimkehr. In: Aus Poli-
tik und Zeitgeschichte 15, S. 31-35. Erhaltlich auf: www.bpb.de/apuz/29126/
rueckerstattung-und-heimkehr?p=all, abgerufen am 8. Dezember 2012.

- am 12.02.2026, 22:27:57.

65


https://doi.org/10.14361/9783839435526-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66

Regime der Anerkennung in Argentinien (1976-1995)

Trotzdem gerit dieser integrative Ansatz an seine Grenzen. So kann
sich symbolische Anerkennung immer auch dem Vorwurf aussetzen,
»nichts zu kosten« und daher auch keine Konsequenzen nach sich zu zie-
hen. Andererseits konnen materielle Entschidigungsformen beim Opfer
den Eindruck hervorrufen, es soll »gekauft« und somit mundtot gemacht
werden. Dartiiber hinaus kénnen sowohl die symbolische Anerkennung
als auch eine materielle Reparation von Opfern als Versuch gewertet wer-
den, einen Schlussstrich unter die Geschichte ziehen zu wollen.®*

2.2.3 Die Differenz zwischen Erkennen und Anerkennen

Im vorhergehenden Kapitel wurde die Rolle der Anerkennung fiir die Her-
ausbildung eines funktionierenden Selbstverhiltnisses diskutiert. Die An-
erkennung von Wissen und Wahrheit, die in diesem Kapitel angesprochen
wird, steht in enger Verbindung zu diesem Kontext. Denn es ist letztlich —
dies zeigt die Auseinandersetzung mit der Bedeutungvon Traumatisierung
und Opferstatus — zentral fiir die (Re-)Konstruktion von Identitit, dass die
Erinnerung und das Wissen von der Vergangenheit bestitigt und in die-
sem Sinne anerkannt werden. Hinzu kommt: Angesichts der Bedeutung
gesellschaftlicher Diskurse fiir das Verstindnis von Korperlichkeit, kann
die Anerkennung eines bestimmten Wissens iiber den Kérper zu den For-
men gehoren, wie ein verletzter Kérper neu in ein soziales Verhiltnis ein-
gebracht werden kann.

Gleichzeitig hat das Wissen sowohl auf rechtlicher Ebene als auch
im Hinblick auf die Frage, wie ein Mensch in seiner Besonderheit und
Wiirde anerkannt wird, einen besonderen Sinn. Rechtsprozesse sind auch
Prozesse der Aneignung von Wissen, und ein Strafurteil lisst sich als
die Anerkennung eines bestimmten Wissens als rechtlich bedeutsam be-
trachten. Das gegenseitige Wissen um die Unterschiede des Anderen, d.h.
das Wissen um die ihn auszeichnenden Eigenheiten, gehért zu den For-
men, in denen dessen Subjektivitit als Anderer anerkannt wird. Die epis-
temologische und die ethische Dimension von Anerkennung sind hier

84 | Vgl. Hamber, Brandon; Wilson, Richard A. (2002): Symbolic Closure through
Memory, Reparation and Revenge in Post-Conflict Societies. In: Journal of Human
Rights 1 (1), S. 35-53; Hamber, Brandon (2000): Repairing the Irreparable: dea-
ling with the double-binds of making reparations for crimes of the past. In: Ethni-
city & Health 5 (3/4), S. 215-226.

- am 12.02.2026, 22:27:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435526-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahrheit und Anerkennung: Theoretische Grundlagen

verschrinkt. Sie geben Menschen, die durch extreme Gewalt unsichtbar
gemacht wurden, Raum und Sichtbarkeit.

Die Frage der »Unsichtbarkeit« behandelt Axel Honneth in einer
im Jahr 2003 verdffentlichten gleichnamigen Studie.®> Auch in diesem
Werk geht Honneth von seiner grundlegenden Position aus, dass fiir ihn
Anerkennen — im Unterschied zum Erkennen — immer auch ein Beja-
hen ausdriickt. Um dies zu veranschaulichen, beschreibt Honneth eine
Szene aus dem Roman »The Invisible Man« von Ralph Ellison.?¢ Ellison
setzt sich in diesem Roman mit der Perspektive eines Afroamerikaners
auseinander, dessen Leben durch die Unsichtbarkeit im sozialen Raum
geprigt ist. Eine Unsichtbarkeit, die nicht darin besteht, dass man den
Protagonisten nicht als Wesen aus Fleisch und Blut Erkennen wiirde, viel-
mehr gilt er als im sozialen Raum nicht existent, d.h. der Person wird
der Ubergang von der rdumlichen Sichtbarkeit zur bejahten Existenz im
intersubjektiven Verhiltnis verwehrt. Man lisst sich nicht auf die Person
ein (das Sicheinlassen verweist auf die damit verbundene Machtaufgabe)
und verunmdglicht dem Anderen, eine potenziell positive Rolle als Inter-
aktionspartner zu spielen. Diesen Gedanken fasst Honneth folgenderma-
fen zusammen:

»W&hrend wir mit dem Erkennen einer Person deren graduell steigerbare Identi-
fikation als Individuum meinen, kdnnen wir mit Anerkennung den expressiven Akt-
bezeichnen, durch den jener Erkenntnis die positive Bedeutung einer Beflirwor-
tung verliehen wird.«%"

In dem Mafe, in dem die Anerkennung einer Erkenntnis etwas »ver-
leihtc, ist sie dem Erkennen nachgelagert. Damit widerspricht Honneth
aber selbst seiner systematischen Grundannahme, dass Anerkennung als
Grundvoraussetzung der menschlichen Existenz diese erst begriindet.
Daher revidiert Honneth seine Perspektive spiter in demselben Werk.
Wiederum in Hinwendung zur Siuglingsforschung, betont Honneth
nun die Expressivitit des Aktes der Wertschitzung, in der sich die An-

85 | Honneth, Axel (2003): Unsichtbarkeit. Stationen einer Theorie der Intersub-
jektivitat. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.
86 | Ellison, Ralph (1998): Der unsichtbare Mann. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.
87 | Honneth, Unsichtbarkeit, S. 15.

- am 12.02.2026, 22:27:57.

67


https://doi.org/10.14361/9783839435526-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68

Regime der Anerkennung in Argentinien (1976-1995)

erkennung duflert (beim Siugling in erster Linie das Licheln).®® Dieses
Licheln beschreibt Honneth als den »Augenblicks, in dem sich dem
Sdugling die »Welt werthafter Eigenschaften zum ersten Mal erschlos-
sen« habe.® Diesen nach Honneth urspriinglichen Zugang zur Welt er-
klart er zur Regel der Begegnung zwischen Menschen, »so dass die blof3
kognitive Identifikation eines Menschen den Sonderfall der Neutralisie-
rung einer urspriinglichen Anerkennung darstellt«.”® Zusammengefasst:
Das Anerkennen ist der urspriingliche Zugang eines Menschen zur Welt.
Es ist so dem Erkennen primir. Diesen Gedanken der urspriinglichen
Anerkennung entwickelt Honneth dann in seiner Auseinandersetzung
mit dem Verdinglichungsbegriff,” in dem ein emotionaler Zugang zum
Anderen das Primat der Anerkennung markiert. Thomas Bedorf spricht
hier von »Honneths existenzialer Wende«.”

Ein zentrales Problem der Anerkennungstheorie Honneths duflert
sich darin, dass eine das Machtgefille ausnutzende Anerkennung durch
Triager von Macht nicht vollstindig in diesen Kontext integrierbar ist. Die
Betonung eines affirmativen Charakters der Anerkennung verunmog-
licht es ihm, in der Anerkennung selbst Gewaltverhiltnisse zu verorten.
Eine »verletzende Anerkennung«® spielt hier keine Rolle.

Den Vorwurf, keinen Machtbegriff zu haben, kontert Axel Honneth
wiederum mit dem Postulat, Anerkennung miisse »begrifflich stets als
das Gegenteil von Praktiken der Beherrschung oder Unterwerfung behan-
delt« werden.”* An anderer Stelle merkt Honneth an, dass Anerkennung
als »Genus von verschiedenen Formen einer praktischen Einstellung be-
griffen werden [muss], in der sich jeweils die primire Absicht einer be-

88 | Vgl. Honneth, ibid., S. 25.

89 | Honneth, ibid.

90 | Honneth, ibid., S. 27.

91 | Vgl. Honneth, Axel (2005): Verdinglichung. Eine anerkennungstheoretische
Studie. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

92 | Bedorf, Verkennende, S. 76.

93 | Vgl. dazu Deines, Stephan (2007): Verletzende Anerkennung. Uber das Ver-
haltnis von Anerkennung, Subjektkonstitution und »sozialer Gewalt«. In: Steffen K.
Herrmann, Sybille Krdmer und Hannes Kuch (Hg.): Verletzende Worte. Die Gram-
matik sprachlicher Missachtung. Bielefeld: transcript, S. 275-294.

94 | Honneth, Axel (2010): Das Ich im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie. Ber-
lin: Suhrkamp, S. 56.

- am 12.02.2026, 22:27:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435526-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahrheit und Anerkennung: Theoretische Grundlagen

stimmten Affirmation des Gegeniibers spiegelt«.” Die Konzentration auf
psychologische Aspekte, was Lois McNay als »naiven Psychologismus«
kritisiert,”® macht es sehr schwierig, iiberhaupt von interessegeleiteter
Anerkennung im Rahmen der theoretischen Reflexionen Honneths aus-
zugehen.”

2.3 ANERKENNUNG IM KONTEXT DER TRANSITIONAL
Justice: WiSSEN, MACHT UND SUBJEKTIVITAT

Im Hinblick auf die Transitional Justice stellt sich die Frage, ob ein prin-
zipieller Ausschluss von Unterdriickungsdynamiken aus dem Anerken-
nungsverhiltnis statthaft ist. Gerade in diesem Feld wird die Rolle poli-
tischer Macht offenbar, und angesichts dieses Machtaspekts ist eine
kritische Auseinandersetzung mit Praxen der Herrschaftsausiibung im
Rahmen eines Kampfes um Anerkennung oder eines Anerkennungs-
prozesses notwendig. Dies ist nicht nur deswegen relevant, weil sich hier
politisches Interesse, die Erarbeitung von autoritativen Narrativen der
Vergangenheit und die Fokussierung auf die Opfer vermischen. Auch
kénnen Fille, in denen Anerkennungswiinsche miteinander kollidieren
oder sich gar ausschliefien, darauf verweisen, dass die Anerkennung der
einen Gruppe einen Ausschluss der anderen bewirkt.

Die 6ffentliche Demonstration von Macht gehért zu den zentralen Ele-
menten der Transitional Justice. Dabei hat der Philosoph Thomas Nagel
den Unterschied zwischen dem Erkennen und dem Anerkennen in der
Transitional Justice dergestalt beschrieben: »[Acknowledgement is] what
happens and can only happen to knowledge when it becomes officially
sanctioned, when it is made part of the public cognitive scene.«’® Dem-

95 | Honneth, ibid.

96 | McNay, Lois (2008): The Trouble with Recognition. Subjectivity, Suffering,
and Agency. In: Sociological Theory 26 (3), S. 271-296, S. 276.

97 | Vgl. auch Rogers, Honneth, S. 184: »[W]hat is compelling about Honneth’s
accountis his attempt to lay out the sociological parameters in which recognition
emerges, and then connect that account to the various levels of our psychological
and moral well-being.«

98 | Thomas Nagel wahrend der Aspen Conference, zitiert nach Weschler, Law-
rence (1998): A Miracle, a Universe. Settling Accounts with Torturers. Chicago:

- am 12.02.2026, 22:27:57.

69


https://doi.org/10.14361/9783839435526-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70

Regime der Anerkennung in Argentinien (1976-1995)

nach widerfihrt Anerkennung (acknowledgement) einer Erkenntnis, sie
wird durch die Anerkennung Teil eines elaborierten Fundus 6ffentlichen
Wissens. Wichtig ist dabei hinzuweisen, dass auf Englisch Anerkennung
durch zwei verschiedene Termini, nimlich »acknowledgement« und
»recognition« iibersetzt werden. Die philosophischen Bedeutungsunter-
schiede zwischen recognition und acknowledgement sind nicht klar de-
finiert, vielmehr iberwiegen Versuche, aus dem Sprachgebrauch weiter-
gehende Bedeutungsdefinitionen zu entwickeln. Hilfreich konnen die
Uberlegungen von Heikki Ikiheimo und Arto Laitinen sein. Die beiden
Autoren teilen den Begriff recognition in drei verschiedene Bedeutungs-
ebenen: »identification«, »acknowledgement« und (die eigentlich gegen-
seitige) »recognition«.” Wichtig ist dabei, dass der Wille besteht, 6ffent-
lich einem Sachverhalt Wahrheit zuzubilligen.'” Identifizieren bedeutet
an dieser Stelle »zuschreibenc, einem Ding oder einer Person wird eine
bestimmte Sache attribuiert. Beim »acknowledgement« wiederum geht
es darum, »normative Einheiten« [»normative entities«] anzuerkennen.
(Ikdheimo/Laitinen, ibid., S. 35-36) Die eigentliche »recognition« kommt
dann ins Spiel, wenn die Anerkennung gegenseitig ist— d.h. wenn die An-
erkennung ein gegenseitiges Abhingigkeitsverhiltnis markiert, wodurch
eine gesellschaftliche Existenz erst erméglicht wird.”" Ausgehend von

University of Chicago Press, S. 4. Zu dieser Konferenz vgl. die verschiedenen Er-
wéhnungen in Paige, Arthur (2009): How »Transitions« Reshaped Human Rights.
A Conceptual History of Transitional Justice. In: Human Rights Quarterly 31 (2),
S. 321-367. Vgl. auch Hayner, Unspeakable, S. 300, FuBnote 2.

99 | Vgl. Ikdheimo, Heikki; Laitinen, Arto (2007): Analyzing Recognition. ldenti-
fication, Acknowledgement, and Recognitive Attitudes towards Persons. In: Bert
van den Brink und David Owen (Hg.): Recognition and Power. Axel Honneth and the
Tradition of Critical Social Theory. Cambridge, UK: Cambridge University Press,
S.22-57,S.33-39.

100 | Vgl. Govier, Trudy (2003): What Is Acknowledgement and Why Is It Import-
ant. In: Carol Anne Leuchs Prager und Trudy Govier (Hg.): Dilemmas of Reconcilia-
tion. Cases and Concepts. Waterloo: Wilfrid Laurier University Press, S. 65-90,
S. 82:»Acknowledgement is knowledge accompanied by a kind of marking or spel-
ling out or admitting as significantly related to oneself something that is known.
A person who acknowledges something is articulating something that he or she
sincerely believes to be true.«

101 | |kaheimo/Laitinen, ibid, S. 36.

- am 12.02.2026, 22:27:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435526-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahrheit und Anerkennung: Theoretische Grundlagen

diesen Uberlegungen lisst sich als provisorische Definition festhalten,
dass mit »recognition« die Gegenseitigkeit des Anerkennungsverhilt-
nisses betont wird, wihrend »acknowledgement« auf einen Umgang mit
Wissen verweist, der nicht frei von gewissen normativen Prinzipien ist.
Es muss aber an dieser Stelle deutlich darauf hingewiesen werden, dass
diese Unterscheidung im Korpus der konsultierten Literatur keinesfalls
durchweg gebrauchlich und anerkannt ist, da die Begrifflichkeit dort um
einiges willkiirlicher und unscharf eingesetzt wird

Es gibt verschiedene Reflexionen in Bezug auf die Rolle von An-
erkennung beim Umgang mit autoritirer Vergangenheit und Massenver-
brechen. Dabei erschopft sich die Genese dieses als wahr anerkannten
Wissens nicht auf die Produktion expliziter verbaler Aussagen. Genauso
gehodren Gesten und Symbole wie Denkmiler und Gedenkstitten, aber
auch Reparationsprogramme zu den Formen, eine gewisse Wahrheit
auszudriicken. Bei Reparationen wird die Wahrheit materialisiert und
nimmt zugleich neben der materiellen auch eine symbolische Rolle ein.!?
Zentral ist, dass dahinter der Wille steht, 6ffentlich einem Sachverhalt
Wahrheit zuzubilligen. Nagel ist einer der wenigen Autoren, die versucht
haben, eine explizite konzeptionelle Auseinandersetzung mit dem An-
erkennungsbegriff im Kontext der Transitional Justice zu fithren.'”® Das

102 | Auf diesen Umstand verwies Erzbischof Tutu, als er sagte: »But much of
what we are about is saying as a nation: »We are making acknowledgements to
people.c The amount is going to be symbolic.« (Hamber, Repairing, S. 218) Zur
Bedeutung von Reparation als Anerkennung vgl. Verdeja, Ernesto (2009): Uncho-
ping a Tree. Reconciliation in the Aftermath of Political Violence. Philadelphia, PA:
Temple University Press; Barkan, Elazar (2001): The Guilt of Nations. Restitution
and Negotiating Historical Injustices. Baltimore, MD: Johns Hopkins University
Press; Greiff, Pablo de (2006): The Handbook of Reparations. Oxford: Oxford Uni-
versity Press; Ders.; Wierda, Marieke (2005): The Trust Fund for Victims of the
International Criminal Court: Between Possibilities and Constraints. In: Koen de
Feyter, Stephan Parmentier, Marc Bossuyt und Paul Lemmens (Hg.): Out of the
Ashes. Reparation for Victims of Gross and Systematic Human Rights Violations.
Antwerpen; Oxford: Intersentia, S. 225-243, S. 235.

103 | Andere Texte, die zumindest gewisse Aspekte dieses Themas diskutieren,
sind: Du Toit, André (2000): The Moral Foundations of the South African TRC. Truth
as Acknowledgment and Justice as Recognition. In: Robert |. Rotberg und Dennis
Thompson (Hg.): Truth v. Justice. The Morality of Truth Commissions. Princeton,

- am 12.02.2026, 22:27:57.

71


https://doi.org/10.14361/9783839435526-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72

Regime der Anerkennung in Argentinien (1976-1995)

Motiv der Anerkennung begegnet einem jedoch auch dort, wo es nicht ex-
plizit thematisiert wird. So hingt der offizielle Charakter, durch den sich
Wahrheitskommissionen auszeichnen, mit der Rolle von Anerkennung
zusammen. Hierzu stellt Priscilla Hayner fest:

»Truth commissions, defined as official, temporary mechanisms that are establis-
hed to investigate a pattern of past human rights abuses or violations of interna-
tional humanitarian law, are tasked with investigating, reporting, and recommen-
ding reforms, and in the process serve to formally acknowledge past wrongs that
were silenced and denied.«!%*

Somit ist es letztlich die offizielle Anerkennung einer aus der Verurtei-
lung einer moralisch falschen (und zu verurteilenden) Vergangenheit
resultierenden Wahrheit, die die Besonderheit von Wahrheitskommis-
sionen ausmacht. Wahrheitskommissionen wirken in diesem Sinn als
Reprisentanten staatlicher Macht, unabhingig davon, inwieweit sie reale
Macht aufweisen. Dieser Machtaspekt iibertrifft, worauf Molly Andrews
verwiesen hat, sogar deren Aufgabe, die »Wahrheit« tiber die Vergangen-
heit zu erarbeiten:

»The power of truth commissions lies not so much in discovering truth - in the form
of new facts - as in acknowledging it. Moreover, once the facts of the past have
been established (for instance the fate of loved ones etc.) the challenge of deci-
phering meaning behind such facts still remains. The courtroom contest between
the tales of victim and victimizer is not, then, primarily factual, but interpretive.
But, ironically, the political context in which the events described at truth com-

NJ: Princeton University Press; Bevernage, Berber (2008): Time, Presence, and
Historical Injustice. In: History and Theory 47 (2), S. 149-167; Smits, Katherine
(2008): Deliberation and Past Injustice. Recognition and the Reasonableness of
Apology in the Australian Case. In: Constellations 15 (2), S. 236-248; Verdeja,
Reparations; Schaap, Andrew (2004): Political Reconciliation through a Struggle
for Recognition? In: Social Legal Studies 13 (4), S. 523-540; Nadeau, Christian
(2009): Conflits de reconnaissance et justice transitionnelle. In: Politique et So-
ciétés, 28 (3), S. 191-210.

104 | Hayner, Past Truths, S. 339-340.

- am 12.02.2026, 22:27:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435526-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahrheit und Anerkennung: Theoretische Grundlagen

missions originally occurred is often implicitly accorded less importance than the
subsequent political context of the recounting.«!%

Die Wahrheitskommission reprisentiert den Staat und somit — zumindest
symbolisch — die Nation, welche letztlich anerkennt. Nach der oftmals
zitierten Definition von Priscilla Hayner gehort ein offizielles Mandat zu
den zentralen Charakteristika einer Wahrheitskommission.' Dabei iiber-
wiegen prisidiale Dekrete, in einigen Fillen griinden die Wahrheitskom-
missionen auf Parlamentsentscheidungen (so in Siidafrika), oder sie sind
Teil von Friedensabkommen. Als Reprisentanten staatlicher Souverinitit
konnen Wahrheitskommissionen bestimmten Personen und Gruppen
symbolische Offerten machen. Zugleich eignet solchen Wahrheitskom-
missionen ein Ritualcharakter, mit dem ein symbolischerBruch zwischen
Vergangenheit und Zukunft initiiert wird.'”” Sobald diese Macht der Kom-
mission akzeptiert wird, werden letztlich die Kommission selbst und der
dahinterstehende Staat auf eine besondere Art und Weise anerkannt. In
diesem Sinn liesse sich die These formulieren, dass durch dieses Angebot

105 | Andrews, Grand, S. 49. Anika Oettler weist in diesem Kontext darauf hin,
dass Wahrheitskommissionen einen steten Bedeutungszuwachs erhalten haben:
»Hatte es sich bei den ersten Wahrheitskommissionen noch vorrangig darum ge-
handelt, eine politische Antwort auf das Problem des Verschwindenlassens zu
finden, so wurde diese Institution im Laufe der Jahrzehnte mit einer Vielfalt von
Zielen betraut, die immer ambitionierter und zugleich immer unbestimmter wur-
den. Wahrheitskommissionen sind langst nicht mehr nur fiir die Aufklarung und
offizielle Anerkennung von Verbrechen zustandig, sondern fiir die »Heilung ver-
wundeter Nationen« und fiir gesellschaftliche Versohnungsprozesse.« (Oettler,
Stachel, S. 86)

106 | Vgl. Hayner, Unspeakable, S. 14.

107 | Martha Minow merkt dazu an: »The commission can help set a tone and
create public rituals to build a bridge from a terror-filled past to a collective, cons-
tructive future.« (Minow, Martha [2000]: The Hope for Healing: What Can Truth
Commissions Do? In: Robert |. Rotberg und Dennis Frank Thompson [Hg.]: Truth
v. Justice. The Morality of Truth Commissions. Princeton, NJ: Princeton University
Press, S. 235-260, S. 253) Zur Rolle von Ritualen in Wahrheitskommissionen vgl.
Humphrey, Michael (2003): From Victim to Victimhood. Truth Commissions and
Trials as Rituals of Political Transition and Individual Healing. In: The Australian
Journal of Anthropology 14 (2), S. 171-187.

- am 12.02.2026, 22:27:57.

73


https://doi.org/10.14361/9783839435526-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74

Regime der Anerkennung in Argentinien (1976-1995)

das Opfer dem Staat das Recht zubilligt, die 6ffentliche Aufarbeitung der
Vergangenheit bis zu einem gewissen Punkt selbst zu bestimmen und
zur Strukturierung einer neuen Identitit der Anerkannten beizutragen.
Die Anerkennung dient in diesem Sinn als ein Ausdruck von Ideologie,
die die Subjekte nach einem bestimmten Interesse so formt, dass sie diese
Form als ihre eigene, »authentische« Subjektivitit wahrnehmen.

Die Reziprozitit der Anerkennung fiithrt also in diesem Kontext nicht
alleine dazu, dass ein bestimmter Akteur (hier das Opfer) einen ande-
ren Akteur (hier den Staat) als gleichwertig anerkennt, vielmehr geht es
um die Anerkennung eines Machtgefilles. Dabei ist die Aufgabe ebenso,
gewisse Narrative zu inkludieren wie andere auszuschlieflen. In diesem
Kontext verweist Molly Andrews auf den gesellschaftlichen Charakter der
Wahrheitskommission: »Truth commissions are one way in which citi-
zens of a country help to determine what shall be included and what shall
be left out in the story a nation tells itself about a traumatic past.«'°® Dem-
nach wird die Unterscheidung zwischen erwiinschten und unerwiinsch-
ten Narrativen nicht durch eine an der Spitze der Gesellschaft sich be-
findende Machtelite vorgenommen, sondern es ist die Zivilgesellschaft
als Ganze, welche sich iiber die Wahrheit verstindigt. Gerade 6ffentliche
Anhorungen erméglichen es, dass eine Vielzahl von sich auch widerstrei-
tenden Erzihlungen dokumentiert und dadurch neue Ausschliisse ver-
hindert werden koénnen.

Mit dem Verweis auf das Verhiltnis von Macht und Wahrheit in
Wahrheitskommissionen geht es aber nicht alleine darum, darzulegen,
dass bei der Auseinandersetzung mit der Wahrheit die dahinterliegende
Macht nicht ignoriert werden darf. Es gilt auch ein geschichtspolitisches
Feld darzustellen, auf dem sich Vergangenheitsnarrative und nationale
wie auch internationale Akteure begegnen. Dabei ist es wichtig zu ver-
stehen, welche Machtverschiebung sich im Rahmen der Wahrheitssuche
ereignet. Solche 6ffentlichen Anhérungen, wie sie etwa im Rahmen der
TRC oder der peruanischen Wahrheits- und Versshnungskommission
stattgefunden haben, sind letztlich performative Ereignisse, welche die
Stellung der Akteure nachhaltig verindern konnen. Beispielsweise indem
in Peru bei einer 6ffentlichen Anhérung der Kommission betroffene In-
digene in ihrer eigenen Sprache Aussagen titigen konnten, womit deren
Sprache und damit letztlich deren kulturelle Identitit mittels der Arbeit

108 | Andrews, Grand, S. 45.

- am 12.02.2026, 22:27:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435526-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahrheit und Anerkennung: Theoretische Grundlagen

der Wahrheitskommission anerkannt wurden.’® Zugleich kann aber die
Wahrheitskommisision Divergenz zum Verstummen bringen. Hinsicht-
lich der TRC hat Gesine Kriiger auf die Vielzahl von Stimmen hinge-
wiesen, die gegen »den Versuch, eine wiederum allgemeinverbindliche,
nationalistische Geschichtsbetrachtung zu schaffen, verteidigt werden«
miissten.”® Zusammenfassend lisst sich somit feststellen, dass sich hier
partikulare Formen der Wahrheitsfindung im historischen Feld begeg-
nen, um sich durch machtgeleitete Prozesse durchzusetzen — oder auch
nicht. Dabei, und dies hat auch die Auseinandersetzung mit den Theorien
der Anerkennung gezeigt, kann dieser Prozess der Wahrheitsfindung nur
dadurch verstanden werden, dass man ihn in einer Dialektik zwischen
dem Wunsch, ein eigenes Wahrheitsnarrativ der Vergangenheit durch-
zusetzen, und dem Ziel, von einer anderen Partei in der eigenen Hand-
lungsfihigkeit und Subjektivitit anerkannt zu werden, betrachtet.

2.4 SUBJEKTIVITATEN, WAHRHEITSREGIME UND
DIE BENENNUNGSMACHT

2.4.1 Das Begehren um Anerkennung und die Grundlage
eines existenziellen Kampfes um Anerkennung

Angesichts dessen, dass Macht und Anerkennung im Kontext der Transi-
tional Justice stark miteinander verschrinkt sind, wird im Folgenden ein
Modell der Anerkennung entwickelt, welches den Herrschaftsaspekt ins
Zentrum stellt. Ausgehend von der existierenden philosophischen Ausei-
nandersetzung mit dem Anerkennungsbegriff soll ein theoretisches Mo-
dell entwickelt werden, das die Frage der Ideologie und der Zuweisung
von Identitdt in den Kontext der Anerkennung stellt.

Zu diesem Zweck bietet das grundlegende vierte Kapitel der »Phino-
menologie des Geistes«! von Georg Wilhelm Friedrich Hegel eine wich-

109 | Vgl. dazu Winter, Franka (2008): Die Wahrheit sagen. Perus Wahrheits- und
Vers6hnungskommission 2001-2003. Eine kritische Wirdigung. Marburg: Tectum.
110 | Kriiger, Gesine (2000): Wahrheit - Erzéhlen. Zur Arbeit der Truth and Recon-
ciliation Commmission in Stidafrika. In: WerkstattGeschichte 26, S. 5-22, S. 19.
111 | Hegel, Georg Willhelm Friedrich (2006): Phdnomenologie des Geistes.
Hamburg: Meiner.

- am 12.02.2026, 22:27:57.

75


https://doi.org/10.14361/9783839435526-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76

Regime der Anerkennung in Argentinien (1976-1995)

tige Vorlage. Darin hat der Philosoph (auf dessen zuvor entstandenen
frithen »Jenaer Schriften« Axel Honneth wichtige Aspekte seiner Theorie
einfliessen ldsst) ein Anerkennungsmodell entwickelt, welches die Rol-
le der Anerkennung fiir die Subjektkonstitution ins Zentrum stellt. Die
»Phinomenologie des Geistes« ist Hegels erster Versuch einer systemati-
schen Entwicklung einer eigenen Philosophie, wobei er darin intendierte,
die Geschichte des menschlichen Geistes anhand dessen dialektischer
Entwicklung aufzuzeigen.

Hegel beginnt seine Auseinandersetzung mit dem Anerkennungs-
motiv mit der Beschreibung des Begehrens nach Anerkennung als der
Grundlage der Konstitution von Selbstbewusstsein. Aus dem Begehren
nach Anerkennung leitet Hegel den Wunsch der Subjekte ab, den Ande-
ren zu einer Anerkennung zu zwingen, ohne selbst diesen anerkennen zu
miissen. Daraus resultiert nach Hegel ein Kampf um die Anerkennung,
den er als »Kampf um Leben und Tod« interpretiert. Ein Kampf um Le-
ben und Tod deshalb, weil nach Hegel die existenzielle Abhingigkeit von
der Anerkennung durch den Anderen das Riskieren dieser Existenz recht-
fertigt."? Doch dieser Einsatz bleibt abstrakt, denn der Tod des Anderen
wiirde jegliche Anerkennung von vornherein verhindern. Der Kampf
um Anerkennung ist ein Kampf um die Bereitschaft zur Selbstaufgabe,
nicht um reale Vernichtung. Sobald also ein Selbstbewusstsein die Selbst-
erhaltung gegeniiber dem Anerkanntwerden priorisiert, ist der Kampf zu
Ende. Der Besiegte unterwirft sich dem Sieger, der Sieger wird Herr und
der Besiegte Knecht.

Die Abhingigkeit von Anerkennung hat somit Herrschaft und
Knechtschaft produziert. Diese Herrschaft betrachtet Hegel aber nicht
als Endzustand der Geschichte. Vielmehr betont er gleichzeitig in der viel

112 | Den Grund fiir diese Haltung glaubt Hegel in der Struktur menschlichen
Begehrens zu erkennen. Das menschliche Begehren interpretiert Hegel als die
Haltung, den anderen konsumieren zu wollen, ohne dabei selbst etwas geben zu
miissen. Da Anerkennung aber nicht wie beispielsweise ein Stiick Kuchen konsu-
miert werden kann, transformiert sich das Bediirfnis nach Anerkennung in einen
Wunsch nach Kontrolle. Die Kontrolle Gber die Anerkennung verlduft dabei iber
die Kontrolle Giber deren Tréger. Siehe zu dieser Thematik beispielsweise Kojéve,
Alexandre (1975): Hegel. Eine Vergegenwértigung seines Denkens. Kommentar zur
»Phanomenologie des Geistes«. Frankfurta.M.: Suhrkamp, S. 58.

- am 12.02.2026, 22:27:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435526-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahrheit und Anerkennung: Theoretische Grundlagen

zitierten Passage der »Phinomenologie« die dialektische Konsequenz des
unilateralen Anerkanntwerdens des einzelnen Bewusstseins:

»Die Wahrheit des selbststédndigen BewuRtseins ist demnach das knechtische Be-
wufdtsein. Dieses erscheint zwar zunéchst aufer sich und nicht als die Wahrheit
des SelbstbewuRtseins. Aber wie die Herrschaft zeigte, dafd ihr Wesen das Ver-
kehrte dessen ist, was sie sein will, so wird auch wohl die Knechtschaft vielmehrin
ihrer Vollbringung zum Gegenteile dessen werden, was sie unmittelbar ist; sie wird
als in sich zuriickgedréngtes Bewuftsein in sich gehen, und zur wahren Selbst-
standigkeit sich umkehren.«!13

Wichtig ist hier der Verweis auf die Wahrheit des Selbstbewusstseins. Diese
Wahrheit, die Hegel an einer zentralen Stelle der »Enzyklopidie der philo-
sophischen Wissenschaften« (§ 424) als die »Wahrheit des Bewusstseins«,
welches »das Selbstbewusstsein« sei, beschreibt,™ driickt einen Prozess
der Selbstbewusstwerdung des Bewusstseins aus, das in der titigen Arbeit
der Knechtschaft erst einen Begriff seiner selbst entwickelt. Das heifit,
durch die aktive Titigkeit wird sich der Knecht seiner Handlungsfihigkeit
und somit sich selbst so bewusst, dass er den Kern seines eigenen Wesens
begreift. Der Herr, der sich weiterhin der Befriedigung seiner Begehren
widmet, bleibt dabei entwicklungsgeschichtlich stehen und kann daher
keinen Einfluss mehr auf das weitere historische Geschehen nehmen.
Diese in 4uflerst geraffter Form hier dargestellte Anerkennungs-
theorie Hegels kann in Bezug auf die diese Arbeit leitende Fragestellung
duflerst hilfreich sein. Hegel betont die existenzielle Abhingigkeit des
Selbstbewusstseins von der Anerkennung durch den Anderen und lisst
daraus einen geschichtlichen Prozess resultieren, in dem sogar eine ur-
spriinglich verweigerte Anerkennung zu einem spiteren Zeitpunkt die
erfolgreiche Durchsetzung von Subjektivitit ermoglicht. Hegel verweist
auf die Umbriiche im Rahmen von Anerkennungskimpfen, die Macht-
verhiltnisse in einer dialektischen Wendung auch umschlagen lassen
kénnen. Der Umstand, dass nach Hegel sich Anerkennung nicht erzwin-
gen ldsst, d.h. dass im Wunsch nach Anerkennung ein Ausgeliefertsein

113 | Hegel, Phdnomenologie, S. 134.
114 | Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1979): Enzyklop&die der philosophischen
Wissenschaften im Grundrisse. In: Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Werke. Band
10. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 213.

- am 12.02.2026, 22:27:57.

77


https://doi.org/10.14361/9783839435526-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78

Regime der Anerkennung in Argentinien (1976-1995)

mit angelegt ist, verweist auf konfliktbeladene Verwerfungen im Hinblick
auf Anerkennung.

Mit der Zeit verlor die Anerkennungsthematik bei Hegel an Wichtig-
keit, auch weil in der weiteren Entwicklung des Systemgedankens sich
die auf intersubjektiven Konflikten basierende Anerkennungsthematik
immer schwieriger einfiigen liefs. Erst durch die Wiederentdeckung der
Hegel'schen Anerkennungstheorie im Rahmen der existenzialistisch-
marxistischen Philosophie von Alexandre Kojéve wurde der Faden wie-
der aufgenommen.!® Kojéve betonte das geschichtsphilosophische Motiv
Hegels und stellte den Kampf um Anerkennung explizit in einen Klas-
senkontext. Dabei konzentrierte sich Kojéve auf die historische Rolle des
Knechtes, die letztlich zur Aufhebung der Herrschaft an sich und zum
»Ende der Geschichte« fiihren wiirde. Dazu entzieht er dem Herrn die
historische Wirkungsmacht gegeniiber dem Knecht: So kénne der »Herr
[...] entweder in der Lust verdummen oder auf dem Schlachtfeld als Herr
sterben [...], er [konne aber] nicht bewusst leben und sich dabei durch das,
was er ist, befriedigt wissen«.'® Die urspriinglich gewaltsame Unterwer-
fung des Anderen fiithrt also dazu, dass der Unterwerfende sich in eine
Situation begibt, aus der er sich nicht mehr weiterentwickeln kann: »Die
ausschliellich kriegerische Haltung des Herrn variiert nicht im Laufe
der Jahrhunderte; sie kann also keinen geschichtlichen Wandel hervor-
bringen.«'” Nach Kojéve bildet also die urspriinglich versagte Anerken-
nung den eigentlichen Motor historischen Wandels. Eine Geschichte,
die erst dann zu ihrem Ende kommt, wenn sich die Dialektik zwischen
Herrn und Knecht so verwirklicht, dass die Antagonismen zwischen bei-
den aufgehoben sind.

Kojeve lisst noch im streng hegelianischen Sinne die Geschichte an
ein Ende gelangen, in dem simtliche Herrschaftsverhiltnisse aufgehoben
sind. Letztlich enthistorisiert er Geschichte. Hier finden sich aber durch-
aus Parallelen, welche sich an die Diskurse der Transitional Justice anleh-
nen. In diesem Kontext lisst sich auch der Philosoph Francis Fukuyama

anfiihren, der in seinem Buch »The End of History«'® im Jahre 1992 im

115 | Vgl. Kojéve, Hegel.

116 | Kojéve, ibid., S. 64.

117 | Kojéve, ibid., S. 69.

118 | Fukuyama, Francis (1992): The End of History and the Last Man. New York;
Toronto: Free Press.

- am 12.02.2026, 22:27:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435526-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahrheit und Anerkennung: Theoretische Grundlagen

gleichen gedanklichen Kontext das Ende der Geschichte gepredigt hat, in
dem die Wahrheitskommissionen in El Salvador, Chile und kurz daraufin
Stidafrika entstanden sind. Der Bezug auf das »Nie Wieder, so der Titel
des Schlussberichts der CONADEP, postuliert einen Geschichtsbegriff, in
dem historische Epochen als etwas Abgeschlossenes verstanden werden,
deren Begrenzung durch Institutionen wie Wahrheitskommissionen,
Strafprozesse etc. determiniert werden.

2.4.2 Die Anrufung

Verglichen mit Hegel und Kojeve, die das Thema der Anerkennung auch
als Triebfeder historischer Konflikte verstehen, ist der Anerkennungs-
begriff des marxistischen Theoretikers Louis Althusser um einiges stati-
scher. Dieser entwickelte im Kontext seines Konzepts der »Interpellation«
ein Verstindnis von Anerkennung, welches nicht intersubjektive Kon-
fliktsituationen, sondern die vertikale Durchsetzung von Herrschafts-
interessen als Basis von Anerkennungsverhiltnissen begreift. Interpella-
tion ist die Form, wonach die herrschende Macht das Individuum nach
eigenem Interesse formt. Daher ist das Individuum nach Althusser

»interpellated as a (free) subject in order that he shall submit freely to the com-
mandments of the Subject, i.e in order that he shall (freely) accept his subjection,
i.e. in order that he shall make the gestures and actions of his subjection all by
»himself«. There are no subjects except by and for their subjection. That is why they
work all by themselves.«!!®

In diesem Kontext ist es wichtig, darauf zu verweisen, dass bei Althusser
»Subject« [groflgeschrieben)] fiir das herrschende Subjekt der Macht steht,
wihrend »subject« [kleingeschrieben] das einzelne unterworfene Subjekt
meint. Konkret bedeutet dies, dass Subjektivitit letztlich die Form des-
sen darstellt, wie eine Person die Werte einer herrschenden Macht in die
eigene Person dahingehend assimiliert, dass sie sich dieser Fremdbestim-
mung gar nicht mehr bewusst wird. Dabei ist nach Althusser Anerken-
nung die Form, in der eine Ideologie Subjekte konstituiert und damit eine

119 | Althusser, Louis (2006): Ideology and Ideological State Apparatuses. In:
Aradhana Sharma und Akhil Gupta (Hg.): The Anthropology of the State. A Reader.
Oxford: Blackwell, S. 86-111, S. 108.

- am 12.02.2026, 22:27:57.

79


https://doi.org/10.14361/9783839435526-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8o

Regime der Anerkennung in Argentinien (1976-1995)

bestimmte, Herrschaftsinteressen dienende Identitit konstruiert.’”® An-
erkennung wird dadurch zum Ritual:

»[Recognition is] the mutual recognition of subjects and Subject, the subjects«
recognition of each other, and finally the subject’s recognition of himself.«!2!

Somit wird durch das, was Althusser die Anrufung nennt,'?? der Einzelne
in die Struktur der Herrschaftsaustibung eingefiigt. Diese Art der An-
erkennung dient so der Integration ins System, das sich weniger durch
rohe Gewalt auszeichnet, als vielmehr durch den Ruf an den Einzelnen,
sich in eine vorher festgelegte Struktur einzufiigen.' Das heifit, die An-
erkennung ist keine Auferlegung einer bestimmten Identitit, sondern
vielmehr deren Formung von auflen.

Das Konzept der Anrufung erméglicht es, kritisch die Form zu unter-
suchen, wie eine staatliche Macht Anerkennung als Mittel der Herrschafts-
sicherung begreifen kann. Die anrufende Anerkennung ist dabei in ihrer
strukturalistischen Unnachgiebigkeit die wohl radikalste Form, das The-
ma der Anerkennung als Mittel einer Implementierung einer bestimmten
Herrschaftsperspektive in das Subjekt zu verstehen. Durch die Orientie-
rung an der Machtthematik ist sie als Ausgangspunkt hilfreich, um die-
sen Aspekt der Anerkennung angemessen anzugehen. Wesentlich ist hier,
dass Anerkennung keine Unterwerfungsform darstellt, die sich primir in

120 | Vgl. Althusser, ibid. Siehe auch Oliver, Kelly (2001): Witnessing. Beyond
Recognition. Minneapolis, MN: University of Minnesota Press, S. 177.

121 | Althusser, Ideology, S. 108.

122 | Zum Begriff der »Anrufung« vgl. Scharmacher, Benjamin (2004): Wie Men-
schen Subjekte werden. Einfiihrung in Althussers Theorie der Anrufung. Marburg:
Tectum.

123 | Dieses wechselseitige Anerkennungs- und Anrufungsverhéltnis fasst John
Law folgendermafen zusammen: »Talking of ideology, he [Althusser] says that the-
re are moments of recognition, moments when we recognize ourselves because
we have been addressed, called out to, in a particular way.« (Law, John [2000]: On
the Subject of the Object. Narrative, Technology, and Interpellation. In: Configu-
rations 8 [1], S. 1-29)

- am 12.02.2026, 22:27:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435526-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahrheit und Anerkennung: Theoretische Grundlagen

Gewalthandlungen ausdriickt. Im Gegenteil: Die Formierung des Subjekts
durch die anerkennende Macht kommt gerade ohne Zwangsmittel aus.’*

2.4.3 Die Rolle der Untersuchung und das Wahrheitsregime

Wer sich mit dem Verhiltnis von Macht, Wahrheit und Anerkennung be-
schiftigt, kann auf eine Auseinandersetzung mit dem Werk des franzs-
sischen Philosophen Michel Foucault nicht verzichten.”® Dabei nimmt
Foucault in diesem Kontext eine Sonderstellung ein. So hat er sich in
seinem eigenen Schaffen nie eingehender mit dem Thema der Anerken-
nung auseinandergesetzt. Jedoch gibt es in seinem Werk eine Vielzahl
von Uberlegungen, die hilfreich sind, um die Rolle von Wahrheitspoli-
tik und Anerkennungsprozessen im Rahmen der Transitional Justice zu
untersuchen.

In einem 1983 veréffentlichten Interview stellt Foucault sein Verstind-
nis von Anerkennung dar, welche sich stark an die Althusser’sche Postion
anlehnt:

»SchlieBlich kreisen all diese gegenwdrtigen Kdmpfe um dieselbe Frage: Wer
sind wir. [...] Diese Form von Macht wird im unmittelbaren Alltagsleben spiirbar,
welches das Individuum in Kategorien einteilt, ihm seine Individualitat aufpragt,
es an seine ldentitat fesselt, ihm ein Gesetz der Wahrheit auferlegt, das es an-
erkennen muss und das andere in ihm anerkennen miissen. Es ist eine Machtform,
die aus Individuen Subjekte macht. Das Wort Subjekt hat einen zweifachen Sinn:
Vermittels Kontrolle und Abhéngigkeit jemandem unterworfen sein und durch
Bewuftsein und Selbsterkenntnis seiner eigenen ldentitat verhaftet sein. Beide

124 | Vgl. zum Begriff der Subjektivierung, der die Gleichzeitigkeit von Unterwer-
fung und Konstruktion von Subjektivitat beschreibt: Butler, Judith (2005): Psyche
der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

125 | Es gibt verschiedene Darstellungen, welche sich mit dem Verhéltnis von
Macht und Wissen bei Foucault auseinandersetzen. Herausgehoben seien dies-
beziiglich Sarasin, Philipp (2006): Michel Foucault zur Einfithrung. Hamburg: Ju-
nius, beispielsweise S. 147-155; Volkers, Achim (2008): Wissen und Bildung bei
Foucault. Aufklarung zwischen Wissenschaft und ethisch-&sthetischen Bildungs-
prozessen. Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften, S. 71-77; Rouse, Jo-
seph (1994): Power/Knowledge. In: Gary Gutting (Hg.): The Cambridge Companion
to Foucault. Cambridge, UK; New York: Cambridge University Press, S. 95-122.

- am 12.02.2026, 22:27:57.

81


https://doi.org/10.14361/9783839435526-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82

Regime der Anerkennung in Argentinien (1976-1995)

Bedeutungen unterstellen eine Form von Macht, die einen unterwirft und zu je-
mandes Subjekt macht.«!26

Foucault interessiert sich nicht fiir Wahrheit als eine unabhingige on-
tologische Begebenheit, sondern stellt sie in den Kontext von Regelhaf-
tigkeit und Machtverhiltnissen.'”” Dabei bezeichnet Foucault die »Wahr-
heit« als ein »Ensemble von geregelten Verfahren fiir Produktion, Gesetz,
Verteilung, Zirkulation und Wirkungsweise der Aussagen«.'”® Das heifdt,
Wahrheit als solche — unabhingig von dadurch ausgedriickten Macht-
beziehungen — nimmt bei Foucault keine wichtige Stellung ein. Daher
empfiehlt beispielsweise Michael Ruoff, statt von Wahrheit vielmehr von
einem »wahrheitsorientierten Diskurs« bei Foucault zu sprechen'® — ein
Diskurs iiber die Wahrheit, den Foucault selbst in den historischen Zu-
sammenhang stellt.

Ein Terminus, der in diesem Kontext in Bezug auf die Transitional
Justice hilfreich ist, ist derjenige des »Wahrheitsregimes«.’*® Foucault be-
trachtet das »Wahrheitsregime« als einen machtorientierten Umgang mit
Wahrheit, der die Gesellschaft zur Ginze durchdringt. Dazu erklirt er:

»Jede Gesellschaft hat ihr Wahrheitsregime; ihre allgemeine Politik der Wahrheit;
dies sind die Diskurstypen, die sie akzeptiert und die sie als wahr fungieren lasst;
die Mechanismen und Instanzen, die es einem ermdglichen, zwischen »wahren«
und »falschen« Aussagen zu unterscheiden; die Bedeutung, durch die jede sank-

tioniert ist.«!3!

126 | Dreyfus, Hubert Lederer; Rabinow, Paul; Foucault, Michel (1987): Michel
Foucault. Jenseits von Strukturalismus und Hermeneutik. Frankfurt a.M.: Athen-
um, S. 246-247.

127 | Vgl. dazu Ruoff, Michael (2007): Foucault-Lexikon. Entwicklung, Kernbe-
griffe, Zusammenhange. Paderborn: Fink, S. 234.

128 | Foucault, Michel (1978): Dispositive der Macht. Berlin: Merve, S. 148.

129 | Ruoff, Foucault, S. 234.

130 | Vgl. Foucault, Michel: (1977): Power/Knowledge. Selected Interviews & Ot-
her Writings 1972-1977. New York: Pantheon Books, S. 109-133.

131 | Foucault, Dispositive, S. 51. Siehe dazu auch Hall, Stuart; Grell, Britta;
John, Dominique; Mehlem, Ulrich (1994): Rassismus und kulturelle Identitat.
Hamburg: Argument, S. 155.

- am 12.02.2026, 22:27:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435526-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahrheit und Anerkennung: Theoretische Grundlagen

Interessanterweise taucht der Terminus des Wahrheitsregimes im ganzen
Werk Foucaults nur ein einziges Mal auf,*? auch wenn er sehr hiufig zi-
tiert wurde.’® Somit stellt sich die Frage, weswegen ausgerechnet »Wahr-
heitsregime« — unabhingig von der Stellung des Begriffs in Foucaults
Werk — als Konzept auf solches Interesse gestoflen ist.

Hier kénnen verschiedene Aspekte eine Rolle spielen. Dazu gehort der
Begriff des »Regimes«. Eine oftmals fiir internationale Beziehungen defi-
nierte Definition fiir Regime findet sich bei Stephen Krasner. Dieser defi-
niert (internationale) Regime als »Zusammenhinge von impliziten oder
expliziten Prinzipien, Normen, Regeln und Entscheidungsverfahren, an
denen sich die Erwartungen von Akteuren in einem gegebenen Problem-
feld der internationalen Beziehungen ausrichten.«** Regime bilden somit
Verbindungen von Normen und Praktiken und lassen sich daher beson-
ders gut auch auf das Thema der politischen Transition iibertragen.

Der zweite Aspekt hingt mit der historischen Kontingenz zusammen,
die mit dem Regimebegriff einhergeht. Regime wandeln sich oder l6sen
sich ab und driicken dabei bestimmte historische und gesellschaftliche
Bedingungen aus.!®> Besteht das Ziel darin, einen Paradigmenwechsel

132 | Siehe dazu auch die sehr lohnenswerte Studie der Autorin Weir, Lorna
(2008): The Concept of Truth Regime. In: Canadian Journal of Sociology 33 (2),
S.367-390, S. 368.

133 | Vgl. beispielsweise Geiger, Daniel (2006): Wissen und Narration. Berlin:
Erich Schmidt, S. 195; Buckley-Zistel, Susanne (2011): Narration und Transition.
Vom Umgang mit der Vergangenheitin Wahrheitskommissionen nach extremer Ge-
walt. In: Sabina Ferhadbegovi¢ und Brigitte Weiffen (Hg.): Biirgerkriege erzahlen.
Konstanz: University of Konstanz Press, S. 289-302; Teitel, Transitional, S. 70;
Plant, Raymond (2001): Politics, Theology, and History. Cambridge, UK; New York:
Cambridge University Press; Edkins, Jenny (2003): Trauma and the Memory of Po-
litics, Cambridge, UK: Cambridge University Press.

134 | Krasner, Stephen D. (1983): International Regimes. Ithaca: Cornell Uni-
versity Press, S. 2. Vgl. auch Diilffer, Jost (2012): Dimensionen internationaler
Geschichte. Miinchen: Oldenbourg, S. 19-27.

135 | In diesem Kontext bezeichnet der Philosoph Ulrich Johannes Schneider die
hier dargestellte Auffassung Foucaults von Wahrheit als »[d]ie Wirklichkeit selbst
in der Geltung bestimmter Bedingungen«. (Schneider, Ulrich Johannes [2000]:
Foucaults Analyse der Wahrheitsproduktion. In: Internationale Zeitschrift fiir Phi-
losophie 9 [1] S. 5-17)

- am 12.02.2026, 22:27:57.

83


https://doi.org/10.14361/9783839435526-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84

Regime der Anerkennung in Argentinien (1976-1995)

zu erreichen, dann bildet der Wechsel im Regime diesen Wunsch in der
Realitit ab. Im Konzept des Wahrheitsregimes wird auch das Verhiltnis
zwischen dem Interesse der Macht an einer bestimmten Artikulation von
Wahrheit und der historischen Gewordenheit dieses Interesses reflek-
tiert. Zugleich weist der Begriff des Wahrheitsregimes darauf hin, dass
Anderungen im Wahrheitsregime keinen eigentlichen Einfluss auf den
Gegenstand dieser Wahrheit nehmen, sondern primir Anderungen im
Wahrheitsregime widerspiegeln.’*® Das Truth-Regime {iberformt somit

137 indem es dieses zur Anerken-

die »innere Wahrheit des Individuums«
nung einer offiziellen Wahrheit zwingt.

Welche Rolle dieses »Wahrheitsregime« in der Aufarbeitung der Ver-
gangenheit spielen kann, driickte Michel Foucault anlisslich von drei Vor-
trigen aus, die er an der Universitit von Rio de Janeiro 1973 hielt und die
sich mit der Geschichte von Wahrheit und deren Verhiltnis zur Macht be-
schiftigen.’®® Einer der zentralen Aspekte seines Vortrages bestand in der
Auseinandersetzung mit neuen Formen der Untersuchung (Enquéte), de-
ren Wurzel Foucault im Karolingerreich und in der Kirche zu finden glaub-

139
)

te,”? und welche die iltere Rechtsermittlungsform der »Probe« abgelost

habe. Die Enquéte driicke sich nach Foucault dabei durch drei Elemente aus:

1. Im Zentrum steht die politische Macht.

2. Die Macht wird in erster Linie ausgetibt, indem sie Fragen stellt, in-
dem sie befragt. Sie kennt die Wahrheit nicht und versucht, sie heraus-
zufinden.

3. Um die Wahrheit herauszufinden, wendet die Macht sich an Notabeln,
an Menschen, von denen man annehmen kann, dass sie aufgrund
ihrer Stellung, ihres Alters, ihres Reichtums, ihres Ansehens usw.

iiber bestimmte Kenntnisse verfiigen.'

136 | Vgl. dazu Plant, Politics, S. 52: »Changes in regimes of truth are in any sen-
se amove inrecognition of truth, ora growth of freedom. Rather, such changes are
aresultin changes of power.«

137 | Schaap, Andrew (2000): Power and Responsibility. Should We Spare the
King’s Head? In: Politics 20 (3), S. 129-135, S. 133.

138 | Mitschriften dieser Vortrage wurden verdffentlicht unter: Foucault, Michel
(2003): Die Wahrheit und die juristische Form. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

139 | Vgl. Foucault, ibid., S. 71.

140 | Vgl. Foucault, ibid., S. 69.

- am 12.02.2026, 22:27:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435526-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahrheit und Anerkennung: Theoretische Grundlagen

Es ist bemerkenswert, wie in dieser Beschreibung der Enquéte wichtige
Aspekte der Arbeit einer Wahrheitskommission auftauchen: So bildet die
Autorisierung durch eine offentliche Macht einen zentralen Punkt von
deren Arbeit. Diese Macht wird kaum selbstkritisch reflektiert. Auch sind
Befragungen fiir die Arbeit einer Wahrheitskommission bedeutsam, sei-
en es 6ffentliche Hearings oder die Untersuchungen im Feld. Die zentrale
Rolle von Notabeln oder anderen gesellschaftlich anerkannten Akteuren
zeigt sich in der Zusammensetzung der Kommissionsmitglieder. So wur-
de beispielsweise im Mandat der guatemaltekischen Wahrheitskommis-
sion CEH explizit festgehalten, dass das dreiképfige Prisidium der Kom-
mission neben dem Moderator der Friedensverhandlungen und einem
Vertreter des akademischen Lebens einen »ciudadano de conducta irre-
prochable« [Biirger von unzweifelhaftem Verhalten] umfassen sollte.™ In
der argentinischen CONADEP handelte es sich um Personlichkeiten wie
der Schriftsteller Ernesto Sabato oder der Rabbiner Marshall Meyer,* in
der siidafrikanischen TRC der Nobelpreistriger Bischof Desmond Tutu
und der breit akzeptierte Politiker Alex Boraine."® Daraus geht hervor,
dass eine herausragende gesellschaftliche Stellung sowie die moralische
Autoritit der Mitglieder fiir die Glaubwiirdigkeit der Kommission biirgen.
Dabei schopft sich aus der gesellschaftlichen Anerkennung die Gréfe,
die Wahrheit tiber das Vergangene besonders glaubwiirdig vertreten zu
kénnen.

Im weiteren Fortgang seiner Untersuchung stellt sich Foucault die
Frage, weswegen in einem bestimmten Moment diese Form der Wahr-
heitsfindung aus ganz anderen juristischen Verfahren hervorgehe. Dabei
stellt er fest:

»Der Verweis auf ein Erkenntnissubjekt und dessen interne Geschichte kann
dieses Phanomen nicht erklaren. Nur eine Analyse des politischen Kraftespiels,
der Machtverteilung, vermag die Entstehung der Untersuchungen PEnquéte« zu

erklaren.«44

141 | Vgl. www.guatemalaun.org/bin/documents/Acuerdo%20Comisi%C3%B3n%
20Esclarecimiento%20Hist%C3%B3rico.pdf, abgerufen am 9. Mai 2012.

142 | Vgl. CONADEP, Nunca, S. 448.

143 | Vgl. Verdoolaege, Reconciliation, S. 11.

144 | Foucault, Wahrheit, S. 73.

- am 12.02.2026, 22:27:57.

85


https://doi.org/10.14361/9783839435526-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86

Regime der Anerkennung in Argentinien (1976-1995)

Nach diesem Verstindnis ist man also mit zwei verschiedenen Ansprii-
chen konfrontiert. Zum einen muss die »Enquéte« alleine, garantiert
durch Honoratioren, der Wahrheitsfindung verpflichtet sein, zum ande-
ren ist die Wahrheit nicht von der Machtverteilung zu trennen.

Damit wendet sich Foucault aber eindeutig gegen ein Verstind-
nis, dass die Untersuchung alleine im Hinblick auf die Macht analysie-
ren will. Vielmehr gesteht Foucault dieser Untersuchung durchaus zu,
den Wunsch nach einem méglichst glaubwiirdigen Zugang zu dieser
Wahrheit aufzuweisen. Er zeichnet somit ein Modell, welches den Wil-
len zu einem angemessenen Zugang zur Vergangenheit konstatiert, zu-
gleich aber diesen Zugang als Ausdruck von Machtverhiltnissen und
-Interessen begreift.

Dabei ist dieses Machtinteresse nicht einfach ein Machtkalkiil, das
das Wohlergehen des Anderen ignoriert. Im Gegenteil: Das zur gleichen
Zeit entwickelte Modell der Pastoralmacht, das sich an der in der christli-
chen Heilslehre bestehenden Figur des »Hirten« orientiert, beansprucht
durchaus, das Wohl des Anderen im Blick zu haben.

»Die christliche Pastoral bzw. die christliche Kirche, insofern sie eben eine spe-
zifisch pastorale Aktivitat entfaltete, hat die einzigartige und der antiken Kultur
wohl génzlich fremde Idee entwickelt, dass jedes Individuum unabh&ngig von sei-
nem Alter, von seiner Stellung sein ganzes Leben hindurch und bis ins Detail seiner
Aktionen hinein regiert werden miisse und sich regieren lassen misse: dass es
sich zu seinem Heil lenken lassen miisse und zwar von jemandem, mit dem es in
einem umfassenden und zugleich peniblen Gehorsamkeitsverhéltnis verbunden

sei.«!4®

Diese Lenkung des Menschen ist eng an drei Aspekte eines bestimmten
Umgangs mit der Wahrheit gebunden:

»Wahrheit verstanden als Dogma; Wahrheit auch insofern, als diese Lenkung
eine spezielle und individualisierende Erkennung der Individuen impliziert; und
schliefilich auch insofern, als diese Lenkung als reflektierende Technik entpuppt,

145 | Foucault, Michel (2010): Was ist Kritik. In: Michel Foucault: Kritik des Re-
gierens. Schriften zur Politik. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 237-257, S. 239.

- am 12.02.2026, 22:27:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435526-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahrheit und Anerkennung: Theoretische Grundlagen

die allgemeine Regeln, besondere Erkenntnisse, Vorschriften und Methoden fiir
Untersuchungen, Gesténdnisse, Gesprache etc. enthalt.«'46

Auch hier finden wir die Formen der »Dispositive«,'” die die Arbeit
von Wahrheitskommissionen prigen. Der emphatische Verweis auf die
»Wahrheit«, welche immer wieder als zentrales Mittel gegen vorhergegan-
gene Verletzungen aufgefithrt wird, driickt demnach einen eindimensio-
nalen Wahrheitsbegriff aus, der aus einer Foucault’schen Perspektive
auch als Dogma verstanden werden kann.

Solche Uberlegungen weisen darauf hin, dass Foucault wichtige Ansatz-
punkte liefert, um die Leerstellen, die Axel Honneth mit seiner Theorie
der affirmativen Anerkennung lisst, zu untersuchen. Dabei geht es nicht
darum, die sehr unterschiedlichen Ansitze der beiden Autoren miteinan-
der zu vermischen. Vielmehr ist es gerade im Hinblick auf die Ambivalen-
zen, welche die Wechselwirkung von Moral und Politik in der Transitional
Justice ausmachen, fruchtbar, die beiden Autoren gemeinsam zu lesen.
Denn letztlich schliefit es sich nicht aus, dass sowohl der Kampf um Sub-
jektivitit als auch der Wille und die Notwendigkeit, neue Machtverhilt-
nisse zu etablieren und in einem durch Konflikt geprigten Land Stabilitit
zu schaffen, es notwendig macht, Anerkennung von der Seite der Macht
und von der Seite des Subjekts zu denken.

146 | Foucault, ibid., S. 239.

147 | Unter Dispositiv versteht Foucault nach eigenen Aussagen »eine entschie-
dene heterogene Gesamtheit, bestehend aus Diskursen, Institutionen, archi-
tektonischen Einrichtungen, reglementierenden Entscheidungen, Gesetzen,
administrativen MaBnahmen, wissenschaftlichen Aussagen, philosophischen,
moralischen oder philanthropischen Lehrsatzen, kurz, Gesagtes ebenso wie Un-
gesagtes, das sind die Elemente des Dispositivs. Das Dispositiv selbst ist das
Netz, das man zwischen diesen Elementen herstellen kann.« (Foucault, Michel
[2003]: Das Spiel des Michel Foucault [Gesprach]. In: Michel Foucault: Schriften
in vier Banden. Dits et Ecrits. Band Ill. Hg. v. Daniel Defert und Frangois Ewald.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 391-429, S. 392)

- am 12.02.2026, 22:27:57.

Ly


https://doi.org/10.14361/9783839435526-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88

Regime der Anerkennung in Argentinien (1976-1995)

2.4.4 Die Bedeutung der Benennungsmacht

Ausgehend von dem bisher Beschriebenen lisst sich ein Konzept der
Anerkennung entwickeln, das Ausdruck von dahinterliegenden Macht-
interessen ist. Diese miissen nicht zwingend Folgen eines bewussten
Herrschaftsinteresses sein, vielmehr weist der Anspruch, die Wahrheit
zu postulieren, selbst auf eine Machtposition hin. Damit ist jedoch noch
nicht geklirt, wie sich dieses Postulat konkret und im Rahmen unserer
Fragestellung im Kontext der Transitional Justice zu behandeln ist. Um
diese Frage zu beantworten, lohnt es, sich auf einen der zentralen Aspekte
der Transitional Justice zu besinnen — nimlich auf deren intensive Ver-
wendung von Sprache.

Schon in der Einleitung dieser Studie wurde im Hinblick auf die
Transition in Argentinien dargelegt, welche Bedeutung Sprache hin-
sichtlich des Umgangs mit einem diktatorischen und brutalen Regime
einnimmt. Transitional Justice ist ausgesprochen verbal. Das »truth-
finding« ist eng mit dem »truth-telling« verbunden. Die 6ffentlichen
Anhorungen der siidafrikanischen und der peruanischen Wahrheits-
kommission waren deswegen so Aufsehen erregend, da sie den Opfern
eine neue Stimme und so eine Sprache gegeben haben.*® Wahrheitskom-
missionen sollten nicht {iber die Vergangenheit richten, sondern sie viel-
mehr benennen. Sie weisen in diesem Sinn sprachliche Bedeutungen zu,
und in dieser Bedeutungszuweisung liegt eine ihrer wichtigen Funktio-
nen und die Art und Weise, wie sie eine bestimmte Deutungs- und Be-
nennungsmacht iiber die Vergangenheit zu erlangen versuchen.

Dieses Verhiltnis zwischen Benennungs- und Anerkennungsmacht
wurde vom franzosischen Sozialwissenschaftler Pierre Bourdieu unter-
sucht. Dabei nutzte er das von ihm entwickelte Konzept des »symboli-
schen Kapitals«, um die Relevanz von Anerkennung zu beschreiben.
Nach Bourdieu ist das symbolische Kapital die akkumulierte Anerken-

148 | Zur Bedeutung von »giving voice to the voiceless« vgl. Gready, Paul (2011):
The Era of Transitional Justice. The Aftermath of the Truth and Reconciliation Com-
mission in South Africa and Beyond. Abingdon, New York: Routledge, S. 30 und
S. 53; Ross, Fiona C. (2003): On Having Voice and Being Heard. Some After-Ef-
fects of Testifying before the South African Truth and Reconciliation Commission.
In: Anthropological Theory 3 (3), S. 325-341.

- am 12.02.2026, 22:27:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435526-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahrheit und Anerkennung: Theoretische Grundlagen

nung, welche die Interventionsfihigkeit in aktuellen Auseinandersetzun-
gen ermoglicht:

»Symbolic capital [is] the capital of recognition accumulated in the course of the
whole history of prior struggles (thus very strongly correlated to seniority), that
enables one to intervene effectively in the current struggles for the conservation
of augmentation of symbolic capital, that is, for the power of nomination and of
imposition of the legitimate principle of vision of division, universally recognized
in a determinated social space.«!*°

Akteure sind abhingig vom »Gewicht« ihres symbolischen Kapitals, d.h.
— wie Bourdieu selbst formuliert — »von der — institutionalisierten oder
nicht-institu-tionalisierten — Anerkennung durch eine soziale Gruppe«.™
Bourdieu widerspricht dabei einer Konzeption, die Sprache unabhingig
vom dahinterliegenden »sprachliche[n] Machtverhiltnis« begreift."”! Diese
»Benennungsmacht« ist somit eine auf der Autoritit basierende Macht,
etwas durch Benennung als etwas Bestimmtes anzuerkennen. Benennung
ist demnach ein Akt der »offiziellen Durchsetzung« der Bedeutungszu-
weisung, welcher »auf die ganze Stirke des Kollektives, des Konsenses,
des common sense bauen kann«.*? Die Benennungsmacht driickt daher
keine gewaltf6rmig von oben erzwungene Benennung aus, sondern eine
hegemoniale Anerkennung eines bestimmten Verstehens der Bedeutung
des so Benannten.

149 | Bourdieu, Pierre (1999): Scattered Remarks. In: European Journal of Social
Theory 2 (3), S. 334-340, S. 337; vgl. auch Bourdieu, Pierre (1998): Praktische
Vernunft. Zur Theorie des Handelns. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 108: »Alles
deutet darauf hin, dass es eine Konzentration des symbolischen Kapitals der an-
erkannten Autoritat gibt, die, von allen Theorien liber die Entstehung des Staates
libergangen, die Voraussetzung oder zumindest Begleiterscheinung aller anderen
Form von Konzentrationen zu sein scheint, zumindest wenn sie von einiger Dauer
sein sollen.«

150 | Bourdieu, Pierre (1990): Was heift sprechen? Die Okonomie des sprach-
lichen Tausches. Wien: Braumiiller, S. 51. Hervorhebung im Original.

151 | Bourdieu, ibid.

152 | Bourdieu, Pierre (1991): Sozialer Raum und »Klassen«. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp, S. 23-24. Hervorhebung im Original.

- am 12.02.2026, 22:27:57.

89


https://doi.org/10.14361/9783839435526-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90

Regime der Anerkennung in Argentinien (1976-1995)

Diese Uberlegungen zur Benennungsmacht sind besonders hilfreich,
um Anerkennungsprozesse im Kontext der Transitional Justice zu ver-
stehen. So ist es schon eine klare Wertung und eine politische Aussage,
ob ein Folteropfer in Argentinien als individuelle Kampferin gegen das
System, als Teil einer linken Bewegung oder als unschuldiges Opfer, das
zur falschen Zeit am falschen Ort war, benannt wird.'>® Je nachdem, ob
jemand als Opfer oder als Uberlebender bezeichnet wird, wird etwas {iber
dessen Identitit und dessen Selbstverhiltnis als Subjekt ausgedriickt. In
diesem Sinn beanspruchen Wahrheitskommissionen nicht allein die Er-
kenntnis tiber die Vergangenheit. Vielmehr gehort es zur Arbeit solch
einer Kommission, durch Benennung bestimmte Akteure anzuerkennen.
Diese Anerkennung bleibt dabei nicht kontemplativ, sondern ist immer in
ein Handlungsschema eingebunden. Der Philosoph Georg Kohler nannte
die Anerkennung eine »Wahrheitspritention einer praktischen Aussa-
ge«.5* Das heifdt, wenn ich einen Sachverhalt anerkenne, dann bin ich
verantwortlich, aus dieser Anerkennung auch die entsprechenden Taten
folgen zu lassen.’™ Wer eine Aussage anerkennt, so Kohler weiter, ver-
zichtet dabei auf das »zweifelnde Verharren in der Neutralisierung«.!

Diese Anerkennung ist selbst historisch in der Zeit der Transition,
und sie determiniert die Stellung der verschiedenen Akteure zu diesem
Zeitpunkt. Sie ist in diesem Sinne auch Verdnderungen unterworfen und
nicht abgeschlossen. Zugleich zeigt die Benennungsmacht auf die Macht
iiber das Sprechen. Wahrheitskommissionen organisieren ein Sprechen
iiber die Vergangenheit und ordnen dadurch auch die dahinterliegenden
Signifikanten. Der Kampf um diese Ordnung und die Auseinanderset-
zung um die Frage, was als Vergangenheit bestimmt werden kann, gehort
zu den zentralen Aspekten jeder Transitionssituation.

Gleichzeitig kann diese Benennungsmacht eine subversive Bedeu-
tung einnehmen — wenn beispielsweise diskriminierende Begriffe zu
einer Selbstzuschreibung werden und so eine positive Konnotation erhal-
ten. Hier kann etwa die Entwicklung angefithrt werden, die der Begriff

153 | Vgl. dazu das Kapitel 7.1. der vorliegenden Studie.

154 | Kohler, Georg (1988): Handeln und Rechtfertigen. Untersuchung zur Struk-
tur der praktischen Rationalitat, Frankfurt a.M.: athendum, S. 89.

155 | Vgl. dazu Hare, Richard Marvin (1972): Die Sprache der Moral. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

156 | Kohler, ibid., S. 89.

- am 12.02.2026, 22:27:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435526-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahrheit und Anerkennung: Theoretische Grundlagen

»schwul« von einer pejorativen Bezeichnung fiir miannliche Homosexu-
elle zu einer positiven Selbstbezeichnung gemacht hat.'” Hier kann Spra-
che auch den Wandel in einer gesellschaftlichen Realitit so widerspie-
geln, dass die Anerkennung letztlich auch die Bestitigung eines neuen
gesellschaftlichen Zustands darstellt.’®® Die verschiedenen Benennungen
der Verschwundenen in Argentinien, die hier genauer untersucht wer-
den, bilden dabei ein besonders sprechendes Beispiel fiir Wandlungen
von Benennungen.

Angesichts dessen erhilt diese Benennung eine ethische Komponen-
te. Die Auseinandersetzung um die richtige Benennung wird zur Aus-
einandersetzung mit der Frage, wie bestimme Gruppen benannt werden
diirfen, aber auch benannt werden sollen.

Zusammenfassung

Im Rahmen dieses einfithrenden und theoretischen Teils wurde ein weit-
gehendes Themengebiet abgesteckt, das mit der Frage des Entstehens
der Transitional Justice anhebt, sich dann mit der Rolle von Wahrheit und
Anerkennung beschiftigt, um zuletzt die besondere Rolle von Sprache
und Bennenung aufzuweisen. Diese breite Darstellung sollte zugleich
das Feld definieren, in welchem die nachfolgende Untersuchung tiber
den Umgang mit der Realitit und dem Erbe der letzten Militdrdiktatur
in Argentinien stattfindet. Argentinien ldsst sich dabei in verschiedener
Hinsicht als der Fall darlegen, in dem die hier angedeuteten Aspekte
exemplarisch analysiert werden konnen. Die Praxis des Verschwinden-
lassens und die damit einhergehende (teilweise) Klandestinitit der Re-

157 | Vgl. Reinhard, Antje (2007): Das Umstiilpen des Handschuhs. Gewalt und
Geschlechterverhéltnis aus Sicht der dsthetischen Praxis. In: Silke Birgitta Gah-
leitner und Hans-Joachim Lenz (Hg.): Gewalt und Geschlechterverhéltnis. Inter-
disziplindre und geschlechtersensible Analysen und Perspektiven. Weinheim:
Juventa, S. 95-114, S. 99. Siehe auch Skinner, Jody (1998): Warme Briider, Kesse
Vater. Bezeichnungen fir das Homosexuelle im Deutschen. In: Ursula Ferdinand,
Andreas Pretzel und Andreas Seeck (Hg.): Verqueere Wissenschaft? Zum Verhélt-
nisvon Sexualwissenschaft und Sexualreformbewegungin Geschichte und Gegen-
wart. Minster: Lit, S. 113-118.

158 | Vgl. Garcia Dittmann, Alexander (1997): Zwischen den Kulturen. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp, bes. S. 52-69.

- am 12.02.2026, 22:27:57.

g1


https://doi.org/10.14361/9783839435526-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92

Regime der Anerkennung in Argentinien (1976-1995)

pression, auf welche im folgenden Kapitel niher eingegangen wird, ver-
leiht dem Thema der Wahrheitsfindung eine besondere Relevanz. Dies
gilt ebenso fiir die in der Einleitung angesprochene Frage, wie in diesem
Fall die Identitit und die Subjektivitit der Opfer (sowie ihrer Angehéri-
gen) angemessen anerkannt werden kann. Das Motiv des Kampfes um
Anerkennung, das in dieser Arbeit vor allem in Hinsicht auf Hegel und
Honneth entwickelt wurde, angereichert mit den Reflexionen zur Rolle
von Wahrheitsregimen und Benennungsmacht, liefert ein die gesamte
Studie durchziehendes Motiv.

- am 12.02.2026, 22:27:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435526-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

