EINE ANTWORT AUF DIE KRITIK AN DER PERSON

15. Ethik als nichtexklusiver Schutzbereich im
Zeichen der Andersheit vulnerabler Personen

In diesem Kapitel haben wir drei Fragen zu kliren: Wie ist ein nicht von
den Eigenschaften ausgehend gedachter Begriff der Person denkbar?
Wie konnte ein umfassender Begriff von »Wiirde« formuliert werden?
Welche Form kénnte eine sinnhafte Gerechtigkeit annechmen? Diese
drei Fragen miinden in eine Frage, die die zentrale der vorliegenden
Ethik als Schutzbereich ist: Wie ist eine nichtexklusive Ethik als Schutz-
bereich moglich? In diesem Kapitel wird der Versuch einer Antwort
unternommen. Es sollte dabei zumindest skizzenhaft deutlich werden,
worin ein anderer Umgang mit Andersheit bestehen konnte.

Indem dies versucht wird, wird wiederum eine Verinderung der Ar-
gumentationsweise realisiert: Nachdem wir von der materialen Ethik
der »Autonomie, Freundschaft, Familie« zur formalen Ethik der >Person,
Menschenwiirde, Gerechtigkeit« iibergegangen sind, kehren wir nun, da
die formale Ebene neue Probleme mit ethischer Inklusion hervorbringt,
die zuvor nicht bestanden und die sie allein nicht zu lésen vermag, auf
die materiale Ebene des konkret gelebten Lebens zuriick. Dort kom-
men wir aber anders und als Andere an. Wir sind nicht mehr dieselben
wie zuvor. Belehrt durch die moralische Priifung, die die Anforderun-
gen der Person, der Wiirde und der Gerechtigkeit bedeuten, aber auch
einsichtig der Grenzen dieser Instanzen der moralischen Priifung, brin-
gen wir die Formalitit mit und in die Materialitdt hinein. Wir betreten
die alte Welt als neue: sie ist nun das Miteinander von Materie und
Form.

a. Eine Antwort auf die Kritik an der Person:
Andersheit der Person

Die Beantwortung der Fragen dieses Kapitels hat sich auch mit der
grundlegenden Logik des Ethischen, der In- und Exklusion als ethisch
folgenreicher Bestimmungen der Logik, ja tiberhaupt mit der Annah-
me, dass Ethik die Fortsetzung formaler Logik mit anderen Mitteln sei,
auseinanderzusetzen.

Wie ist die Erweiterung des exklusiv gedachten Schutzbereiches des
Ethischen méglich? Exklusivicdt ist an das Schema von Allgemeinem
und Besonderem gebunden.

Wenn ich sage, dass dieser Gegenstand ein Stuhl sei, meine ich, dass
der Gegenstand als Stuhl aufgefasst werden kann, weil er Eigenschaf-
ten aufweist, die den Inbegriff des Stuhls ausmachen. In diesem Fall
ist der hier und jetzt anwesende Stuhl eine Besonderheit, die unter den

93

19.01.2026, 05:21:47. [—



https://doi.org/10.5771/9783845292557-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ETHIK ALS NICHTEXKLUSIVER SCHUTZBEREICH

allgemeinen Begriff des Stuhls fillt. Selbige Denkweise soll auch in der
Ethik gelten. Die Anwendung des allgemeinen Gesetzes, welches die
Achtung der Person befiehlt, besteht darin, dass ich jemanden im Lich-
te der Eigenschaften Autonomie, Moralitit und Vernunft als besonde-
re Person ansche. Die Kriterien fiir die Bestimmung des Besonderen,
welches immer nur ein Besonderes im Hinblick auf ein Allgemeines
sein kann, lassen sich gleichwohl verindern. Anstatt drei werden vier
Kriterien vorgeschlagen, oder nur zwei oder besser fiinf. Ausgehend von
Deleuze sehen wir hier eine »n+/-1«-Logik am Werk. Ausgeschlossen
bleibt immer der Bereich von plus und minus eins. Die Bioethik und
ihre Kritiker sitzen im selben Boot, denn der Streit geht nicht um das
Schema von Allgemeinem und Besonderem, sondern lediglich um die
Anzahl der Kriterien. Hardliner wollen den Schutzbereich sehr exklusiv
halten, Liberale etwas durchlidssiger. Der Vorschlag ist, im Hinblick auf
eine Nichtexklusivitit neue Wege zu beschreiten.

Der Person gebithrt Schutz und Achtung. Das gilt auch fiir Mérder.
Moérder sind Personen, die von der Vernunft den falschen Gebrauch
machen. Kranke, behinderte, pflegebediirftige Menschen, die von der
Vernunft weder falschen noch richtigen Gebrauch machen kénnen,
sind der klassischen Ethik nach keine Personen. Vorgeschlagen wird,
den Schutzbereich des Ethischen zu erweitern, sie also zusammen mit
allen anderen Menschen und Personen auch als achtungs- und schutz-
wiirdige Personen zu achten und zu behandeln, indem die gesamte
Ethik im Zeichen der Andersheit betrachtet wird (vgl.: Schnell 2000).
Im Sinne Paul Ricceurs kann von einer »Andersheit der Person — altérité
des personnes« (Ricceur 1996, 331) gesprochen werden. Ihre Definition
lautet: die Andersheit der Person ist eine Ausnahme von der Besonder-
heit, die zu achten das allgemeine Gesetz vorsieht. Die Betonung einer
Andersheit ist die Befiirwortung eines Austritts und einer Uberschrei-
tung. Das Schema der Person ist notwendig zu durchschreiten — und
zu {iberschreiten. »Die Pointe der Moral liegt gerade in der Uberschrei-
tung aller Hinsichtnahmen oder aller identifizierenden Blicke.« (Gamm
2000, 246) Die Uberschreitung ist nicht einfach eine modische Geste,
sondern eine Methode. Sie ist ein Weg, auf dem Jemand als Anderer
erscheint. Betrachten wir das prakeisch.

Ein Mensch im Koma. Soll ich ihn achten oder seine personalen Ei-
genschaften oder ihn wegen seiner personalen Eigenschaften? Anders-
heit der Person sagt: auch die Ausnahme ist ethisch schutz- und ach-
tungswiirdig. Die Eigenschaften, die der gesunde Mensch aufweist und
der Patient nicht, machen keinen ethisch relevanten Unterschied aus.
Das ist die genaue Gegenposition zur instrumentellen Bioethik. Im
Zeichen der Andersheit der Person wird die Imperativitit (dass ich den
Anderen zu achten habe) vom Imperativ (welcher Eigenschaften zufolge
ich ihn zu achten habe) abgelost. Betrachten wir das theoretisch.

94

19.01.2026, 05:21:47. [—



https://doi.org/10.5771/9783845292557-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINE ANTWORT AUF DIE KRITIK AN DER PERSON

Der Komapatient ist nur dann ethisch zu retten, wenn die Ethik von
der Logik getrennt wird. Wenn die Ausnahme vom Allgemeinen und
Besonderen Bedeutung gewinnen soll, dann muss die Vernunft umge-
dreht werden. Kant hat gezeigt, dass der Mensch nicht auflerhalb der
Entsprechungsméglichkeiten von Allgemeinem und Besonderem den-
ken oder handeln kann. Deshalb spricht er hier von einem »Schematis-
mus der reinen Verstandesbegrifte« (Kritik der reinen Vernunft, B 176ft).
Husserl setzt dhnlich an. »Die faktische Welt der Erfahrung ist typisiert
erfahren.« (Erfabrung und Urteil: § 83) Die Ablosung der Ethik von
der Logik erfolgt durch die These, dass der Schematismus nicht Grund-
lage der Ethik ist, weil der Schematismus selbst der Veridnderlichkeit
untersteht. Indem Kant den Schematismus zur Sprache bringt, sagt er,
dass der Verstand des Menschen gar nicht ohne das Schema von Allge-
meinem und Besonderem arbeiten kann. Manch vulgire Version der
Neurobiologie wiirde das auch vom menschlichen Gehirn behaupten.
Das Schema des Verstandes liegt von Natur aus fest? Nichts, aber auch
gar nichts kann daran etwas dndern? Nein — Diese Antwort, die der
Marxismus gibt, ist aus ethischen Griinden interessant.

Die Schematisierungen des Verstandes sind Nachbildungen des mo-
dernen Lebens. Der moderne Wirtschaftsbiirger kalkuliert, rechnet,
analysiert. So bildet sich sein Verstand in diese Richtung aus und ent-
fernt den Europider vom kontemplativen Menschen des Ostens, der
jetzt »ferner Ostenc heifft. Alfred Sohn-Rethel hat die These entwi-
ckelt, die Denkform sei eine Nachbildung der Warenform (vgl.: Burger
2003). Horkheimer und Adorno vertreten wiederum die Ansicht, dass
der Schematismus eben nicht von Natur gegeben und unverinderlich,
sondern dass er im Gegenteil hochst variabel sei. An die Stelle der lo-
gischen Schematisierung sei ein Schema getreten, in dessen Lichte der
Mensch die Welt wie ein Kunde betrachtet. »Die Leistung, die der kan-
tische Schematismus noch von den Subjekten erwartet hatte, nimlich
die sinnliche Mannigfaltigkeit vorweg auf die fundamentalen Begriffe
zu bezichen, wird dem Subjekt von der Industrie abgenommen. Sie be-
treibt den Schematismus als ersten Dienst am Kunden. [...] Fiir den
Konsumenten gibt es nichts mehr zu klassifizieren, was niche selbst im
Schematismus der Produktion vorweggenommen wire.« (Horkheimer/
Adorno 1981, 112)

Uns interessieren diese massiven Sitze nur unter folgendem ethischen
Gesichtspunkt: Wenn das logische Schema von Allgemeinem und Be-
sonderem als Vorbild der Ethik fungiert, dann produziert sie Exklusi-
onen. Wenn das Schema aber verinderbar, also nicht unvermeidlich ist,
kann auch Ethik anders als eine Fortsetzung der Verstandeslogik mit
anderen Mitteln gefasst werden. Der junge Hegel, Horkheimer und Ad-
orno, Deleuze, Lacan, Levinas haben sich bereits darum bemiiht, Ethik
anders als jene Logik zu denken. Die Flucht aus dem Schematismus

95

19.01.2026, 05:21:47. [—



https://doi.org/10.5771/9783845292557-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ETHIK ALS NICHTEXKLUSIVER SCHUTZBEREICH

(Gerhard Gamm) wird durch Begriffe wie Nichtidentitit, Différance,
Andersheit, Fremdheit vollzogen.

Lévinas spricht davon, dass Ethik »diesseits der Unterscheidung von
Besonderem und Universalem« (Levinas 1992, 238) beginne. Deleuze
bezeichnet die Ausnahme von der Besonderheit auch als Singularitit,
als Einzigkeit, die kein Exemplar einer Allgemeinheit sei (vgl.: Deleuze
1992, Einleitung). Adorno spricht von einer Nichtidentitit der Person.
»Was an den Menschen als intelligibler Charakter zu denken wire, ist
nicht das Personhafte an Thnen, sondern wodurch sie sich von ihrem
Dasein unterscheiden. In der Person erscheint dies Unterschiedene
notwendig als Nichtidentisches.« (Adorno 1980, 273). Bernhard Wal-
denfels fiihrt diese Uberlegungen unter dem Stichwort »Der Patient als
Fremder« (Waldenfels 1994) in Richtung einer Ethik der Heilberufe.

Mit den Uberlegungen zur Andersheit der Person kniipfen wir wiede-
rum an diese Autoren an. Andersheit als Ausnahme von der Besonderheit
des Allgemeinen ist ethische Andersheit allerdings mit Riicksicht auf die
Vulnerabilitit einer Person. Ontologie und Ethik gehen hier zusammen.
»Ontologie« meint hier nicht die Auffassung von-etwas-als-etwas, son-
dern ein Sein jenseits der Pridikation. Ricceur spricht deshalb auch von
einer »Ontologie der Andersheit« (Ricoeur 1996, 389). »Seinsweise und
Behandlungsweise« (ebd., 329) sind darin nicht zu trennen. Sein und
Wiirde der Person erscheinen als dasselbe. Wie realisiert sich die Wiirde
der Andersheit der Person? Nicht anhand von Eigenschaften, sondern in
der Behandlungsweise und das ist die Begegnung. Dem Paradigma der
Eigenschaften wird das Paradigma der Begegnung vorangestellt. Voran
— da alle Zuschreibung von Eigenschaften an die Adresse einer Person
eine Begegnung mit dieser Person voraussetzt (vgl.: Schnell 1999). Die
dritte Person (er, sie, es) ist zunichst eine zweite im Kontakt mit einer
ersten Person (ich, du). Begegnung geht der Beobachtung voraus. Inter-
personalitit und Dialogizitit in der Philosophie und in der sprechenden
Medizin nehmen, wie in der Einleitung gesagt, hier ihren Anfang.

Indem man die ethisch relevante Personalitit von zuzuschreibenden
Eigenschaften ablst und nun an die Begegnung bindet, wird die Form
des Ethischen in die Materialitit des konkreten gelebten Lebens einge-
fithre, ohne diese einseitig von der Reziprozitit her zu verstehen. Die
Vorrangstellung der Begegnung vor der Zuschreibung kommt darin
zur Geltung, dass der Andere nicht ein Thema ist, woriiber ich spreche,
sondern mein Gesprichspartner und zwar noch bevor er von mir einge-
schitzt und interpretiert wird. Alle Zuschreibung setzt die Begegnung
und das Sagen voraus. Die ssprechende Medizin« Victor von Weizsi-
ckers unterscheidet zwischen dem Anderen als »etwas< und als »jemand..
Letzterer hat Vorrang vor Ersterem. Diese Uberlegungen, die Robert
Spaemann in seiner Persontheorie aufgegriffen hat (vgl.: Spaemann
1996), lassen sich ethisch reformulieren. »Wird derjenige, der angespro-

96

19.01.2026, 05:21:47. [—



https://doi.org/10.5771/9783845292557-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINE ANTWORT AUF DIE KRITIK AN DER MENSCHENWURDE

chen wird, zuvor in seinem Sein begriffen? Mitnichten. Der Nichste ist
nicht erst Gegenstand des Verstehens und dann Gesprichspartner. [...]
Eine Person verstehen heift schon mit ihr sprechen.« (Levinas 1995,
17). Aus diesen Uberlegungen erwachsen Grundlagen einer »Ethik der
Begegnung« (ebd., 270). In dieser Begegnung konstituiert sich die Per-
son und mit ihr ihre Wiirde.

b. Eine Antwort auf die Kritik an der Menschenwiirde:
Wiirde, Begegnung, Anerkennung

Im Unterschied zum ecigenschaftstheoretischen Ansatz betrachten wir
die Begegnung als fir die Wiirde der Andersheit der Person konstitutiv.

Ich gehe in das Zimmer eines Wachkomapatienten, trete an sein Bett,
sehe ihm ins Gesicht, beriihre seine Hand, sage etwas und beginne dann
zu priifen, welche Eigenschaften, die von Rationalitit zeugen, er erfiillt.
Dieses Beispiel zeigt, dass ich in der Begegnung den Anderen bereits
als meinesgleichen anerkannt habe und zwar noch bevor die Priifung
von Eigenschaften einsetzen kann. Wenn es nicht so wire, stellte sich
die Frage, warum ich bei Eintritt in das Zimmer auf den Menschen im
Bett zugegangen bin und nicht auf den Papierkorb, um zu priifen, ob
er vielleicht eine wiirdige Person ist. Die Begegnung ist hier die Quel-
le der Wiirde. Die gegenwirtig stattfindende Begegnung, aber auch die
Begegnung im Hinblick auf Vergangenheit und Zukunft (vgl.: Schnell
2005b).

Zukunft. Ein prinatal als behindert diagnostiziertes Kind wird im ei-
genschaftstheoretischen Sinne keine Person sein, wohl aber im Sinne
der Begegnung und zwar der zukiinftig erwartenden Begegnung. Die
ethische Relevanz dieser Erwartung kommt nirgends besser zum Aus-
druck als in der Rede von »freudiger« oder »guter Erwartungy, in der sich
die werdende Mutter und auch der Vater befinden. Die sich erst zukiinf-
tig realisierende Beziehung zu einem noch im Wachstum befindlichen
singuldren Menschen ist bereits gegenwirtig ethisch relevant (Die Pro-
blematik der Abtreibung wird in Kapitel 17a im Zusammenhang mit
der Bioethik erneut zur Sprache gebracht). Eine mogliche Behinderung
wird nicht von einem sogenannten »Zellhaufen< her gedacht, sondern
von einem Menschen, dem ich im Zusammenleben begegnen werde.
Die Beschreibung gewinnt Anschluss an eine Zukunftsethik, wie wir sie
bei Hans Jonas finden (vgl.: Schnell 2007). Ein Medium der Zukunft
ist in diesem Sinne ist die Arbeit der Kreativitit, die von der Literatur
und anderen Arten des experimentellen Denkens praktiziert wird. John
Dewey zufolge, geht es darum, kiinftige Resultate von Handlungen ge-
genwirtig vorwegzunehmen und ob ihrer Wiinschenswertigkeit einzu-
schitzen (vgl.: Dewey 1998, 152f).

97

19.01.2026, 05:21:47. [—



https://doi.org/10.5771/9783845292557-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ETHIK ALS NICHTEXKLUSIVER SCHUTZBEREICH

Vergangenheit. Die Auschwitz-Lige bleibt strafbar, auch wenn sie
eines Tages niemanden mehr personlich verletzt, da alle Uberlebenden
der Lager gestorben sein werden. Die Ermordung war ein Verbrechen
angesichts der Wiirde der Menschen, denen die Téter begegnet sind.
Diese vergangenen Bezichungen sind auch heute noch relevant. Wire
es nicht so, miisste der Volkermord auch als blofle Sachbeschidigung
durchgehen konnen. Der Morder erkennt dem Opfer die Wiirde ab
und erschieft es darauthin. Eine Anklage wegen eines Verbrechens
gegen die Menschlichkeit findet nicht statt, da die Opfer keine Men-
schen waren, sondern wertlos wie der Zellhaufen. Behauptungen dieser
Art werden noch heute in jedem Prozess gegen Kriegsverbrecher laut.
Die Angeklagten schen sich selbst als unschuldig an, weil ihre Opfer
angeblich gar keine vollwertigen Menschen gewesen sein sollen. Ge-
gen Behauptungen dieser Art hilft nur die geduldige Arbeit der Be-
schreibung einer Situation. In dem Augenblick des Todesschusses er-
kennt der Schiitze sein kiinftiges Opfer als seinesgleichen an. Mag das
Opfer bestimmte Eigenschaften aufweisen oder nicht: Der Schuss ist
ein Mord und damit ein Verstof§ gegen die Menschenwiirde. Man lese
hierzu die traurigen Schilderungen von Imre Kertész aus dem Kon-
zentrationslager. Zur Sithne eines Verstofles gegen die Wiirde in der
Begegnung erfolgt die Anbahnung neuer Begegnungen. Die Volker-
verstindigung geschicht im Zeichen des Schiileraustausches, der kon-
trafaktischen Antizipation kiinftigen Zusammenlebens, das vergangene
Schuld méglichst verzeihlich machen soll. Diese Beschreibungen ge-
winnen Anschluss an eine Ethik der Vergangenheit, wie wir sie bei Paul
Riceeur finden (vgl.: Schnell 2003). Ein Medium der Vergangenheit
ist in diesem Sinne die Fotographie. Hier liegt das Augenmerk auf der
Zeugnisfunktion der Fotographie. Demnach bezeugt das Foto, dass der
(auf dem Foto auftretende) Andere da gewesen ist. Dieser Andere ist
ein sterblicher und damit vulnerabler Anderer. Das Faktum der Gewe-
senheit des Anderen wire folgenlos, wenn das Foto sein Zeugnis nicht
an uns, die wir gegenwirtig leben und es ansechen, weitergeben wiirde.
Man kénnte geradezu davon sprechen, dass das Zeugnis der Fotogra-
fie an die (Uber)Lebenden adressiert ist. Wir werden aufgefordert zu
einer Nicht-Indifferenz angesichts der Sterblichkeit des Anderen (vgl.:
Schnell 2017).

Gegenwart. Die Begegnung als Konstitutivum fiir die Wiirde zu be-
greifen, heiflt, wie Robert Spaemann sagt, zu realisieren, dass ich Um-
welt fiir den Anderen bin und mich selbst zuriicknehmen kann. Meine
Wiirde ist an die des Anderen gebunden. Der Mérder nimmt nicht dem
Opfer die Wiirde, sondern handelt unterhalb seiner eigenen Wiirde-
Maoglichkeiten. Dennoch besteht eine »Politik der Wiirde« (A. Margalit)
darin, den Téter nach dem Gesetz zu verurteilen. Ein Medium der Ge-
genwart ist die Anerkennung.

98

19.01.2026, 05:21:47. [—



https://doi.org/10.5771/9783845292557-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINE ANTWORT AUF DIE KRITIK AN DER MENSCHENWURDE

Grundlegend gilt, dass ich einen Anderen in der Begegnung als mei-
nesgleichen anerkenne. Die Anerkennung im traditionellen Sinne be-
zieht sich auf wertvolle, intelligible Eigenschaften einer Person. In die-
sem exklusiven Fall kénnte nur wertgeschitzt werden, wer tiber diese
Eigenschaften verfiigt. Was bedeutet dann Gleichheit und worin besteht
die Anerkennung? Ich beschrinke mich an dieser Stelle auf eine kurze
Zusammenfassung von Uberlegungen, die anderswo durchgefiihrt wor-
den sind (vgl.: Schnell 2011Db).

* Anerkennung ist ein dreistelliger Akt.

e Ich erkenne Dich-als-Jemanden an.

* Durch die Anerkennung wird etwas gestiftet, das ohne sie nicht
sein wiirde.

* Die Anerkennung stiftet nicht das Du/Dich, sondern den Cha-
rakter des als- Jemanden.

* Die Anerkennung vermag iiber das Du/Dich nichts, weil sie sich
nur auf das als- Jemanden bezieht.

* Das Du/Dich als solches, unabhingig von der Verweisungsstruk-
tur des als-Jemanden, ist eine Andersheit, die nur als Uberschuss
tiber die Verweisungsstruktur hinaus in der Begegnung zu fassen
ist.

* Die Andersheit ist ungreifbar (Robert Spaemann) und unbe-
schreibbar (Charles Larmore), weil sie sich den Akten der Aner-
kennung entzieht.

e Anerkennung als-Jemanden ist keine Bestitigung eines Seins,
denn andernfalls wire die Rekognition lediglich das Erkennen
eines Gegebenen.

* Anerkennung stiftet etwas und lebt daher von einem Gestal-
tungsspielraum des Ethischen.

Die Stiftung der Anerkennung ist die Gleichheit, die die Wiirde bedeu-
tet und inhaldich besagt: »Auch Du bist ein Mensch, vulnerabel und
endlichl« Ausgeschlossen von Anerkennung sind der Papierkorb und
auch Gott, da sie nicht vulnerabel und somit nicht meinesgleichen
sein kénnen. Gleichheit ist keine Eigenschaft einer Person, sondern
eine interpersonale Relation. Die Stiftung der Gleichheit ist keine Be-
stitigung eines Gleichseins, weil die Personen, die sich als gleich aner-
kennen ohne die Anerkennung nicht gleich wiren. Anders gesagt: nur
Wesen, die nicht gleich sind, kénnen als einander gleich gelten. Zum
Beispiel: Mann und Frau sind gewiss nicht gleich, sie gelten durch die
Anerkennung aber als gleich. Die Gleichheit fiigt jenen Wesen etwas
Neues hinzu, nimlich die Gleichheit. Wire es nicht so, dann wiren
jene Wesen nicht nichtgleich, sondern ununterscheidbar dieselben We-
sen oder gar dasselbe Wesen. Im Sinne cines Kreationsparadigmas der

99

19.01.2026, 05:21:47. [—



https://doi.org/10.5771/9783845292557-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ETHIK ALS NICHTEXKLUSIVER SCHUTZBEREICH

Gleichheit fithrt Cornelius Castoriadis aus, dass »Menschen weder als
Gleiche noch als Ungleiche [...] geboren werden, da beide Modi erst als
»gesellschaftlich-geschichtliche Schopfungen« (Castoriadis 1983, 275)
zur Geltung kommen. Der Frage, ob Tiere, denen ich begegne, im ethi-
schen Sinne auch als Menschen bezichungsweise Personen gelten, gehe
ich an anderer Stelle nach (siche Anhang).

Der Stiftungscharakter der Gleichheit findet sich seit der franzo-
sischen Revolution auch in institutionellen Zusammenhingen wieder.
»Vor dem Verfahren sind alle gleich.« (Luhmann 1983, 197) Mann und
Frau oder die Freunde nach Aristoteles sind nicht gleich, aber gelten
als gleich. Die sogenannte >Politik der Differenz:, von der vor einigen
Jahren oft die Rede war, kann als Versuch angesehen werden, nicht nur
die Gleichheit, sondern auch die Ungleichheit (in Form der Geschlecht-
lichkeit, Herkunft usw.) als ethisch relevant anzusehen.

Da die Begegnung fiir ein leibliches Wesen unvermeidlich ist und alle
drei Dimensionen der Zeitlichkeit umfasst, ist Anerkennung kein ei-
gener Akt, den ich auch unterlassen kénnte, sondern Aufbauelement
anderer Akte. Ich trete an das Bett des Patienten oder ich erwerbe vom
Kaufmann ein Buch oder ich erinnere mich an die Vorfahren oder ich
plane einen Familienurlaub — in all diesen Akten geschieht Anerken-
nung der Wiirde des Anderen.

Der Schutzbereich des Ethischen ist nun weiter als je zuvor! Wiirde
ist Vermittlungsglied zwischen Person und Gerechtigkeit. Nach unseren
kritischen Diskussionen iiber die Gerechtigkeit stellt sich nun die Frage:
Wie kann der Wiirdebegriff der Begegnung die Andersheit der Person
in das System einer sinnhaften und gerechten Verteilung der Giiter der
Gesundheitsversorgung einfithren?

c. Eine Antwort auf die Kritik an der Gerechtigkeit:
Aushandlung und Sinnzuwachs

Menschen, die aus der familialen Sorge herausfallen, kénnen den So-
zialstaat in Anspruch nehmen: es kommt zu einer, im Hinblick auf die
Giiter der Gesundheitsversorgung verteilungsrelevanten, Einschitzung
von Pllegebediirftigkeit, Krankheit oder Behinderung. Darauf folgt eine
kompensatorische Leistung durch Dienstleistungen und Sachmittel.
Die Vergiitung nach Verrichtungen im Rahmen bestimmeer Zeitkorri-
dore, und somit die Verrichtungen selbst, schaffen neue Probleme der
Exklusion.

Es kommt zu Fragmentierungen von heilberuflichen Titigkeiten und
infolgedessen fiir den bediirftigen Menschen zu einem Lebenswelt-
und damit zu einem Sinnverlust. Die Exklusion besteht darin, dass das
Selbst des Patienten in die Unterstiitzung nicht einbezogen ist. Selbst-

I00

19.01.2026, 05:21:47. [—



https://doi.org/10.5771/9783845292557-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINE ANTWORT AUF DIE KRITIK AN DER GERECHTIGKEIT

sorge ohne Selbst. Auf diese Kritik an der Gerechtigkeit gilt es im Zei-
chen einer Nichtexklusivitit zu antworten.

Perspektiven einer Ethik im Gesundheitswesen machen sichtbar, was
die fiinf Basisethiken nicht oder, wie jene von Hans Jonas und Emma-
nuel Levinas, nur ansatzweise leisten kénnen: eine vulnerable Person
tritt als Subjekt der Ethik auf und nicht nur als Objekt der Fiirsorge.

Wiirde konstituiert sich, wie zuvor ausgefiihrt, in der Begegnung. Im
Hinblick auf die gesellschaftliche Dimension gerechter Verteilung kon-
kretisiert sich die Begegnung als Aushandlung. Eine Aushandlung um
die sinnhafte Verteilung und Realisierung der Giiter der Gesundheits-
versorgung zwischen einer gesellschaftlich anerkannten, bediirftigen
Person und Institutionen der Gesundheitsversorgung.

Aushandlungen sind ohne Zweifel ein Geschift der Reziprozitit.
Wird mit dieser These nicht die exklusive Logik der Reziprozitit wie-
der eingefiihrt, die der Freundschaft zuvor zur Last gelegt wurde? Re-
ziprozitit ist unvermeidlich in der Freundschaft und in der Aushand-
lung. Ja, die Freundschaft ist eine Aushandlung. Und was passiert mit
Menschen, die an der Aushandlung nicht aus eigener Kraft teilnehmen
konnen. Sind sie ohne Giiter der Gesundheitsversorgung, ohne Wiirde,
ohne Begegnung?

Die entscheidende Annahme lautet: Aushandlung ist Reziprozitit,
aber nicht nur. Sie lisst eine Andersheit in Form einer Ausnahme von
der Reziprozitit zu. Die Ausnahme realisiert sich erstens in der Unter-
scheidung zwischen Zeiteinheiten und Leistungspaketen, zweitens in
der materiellen Form des personenbezogenen Budgets und drittens in
der Familiengesundheitspflege. Diese Moglichkeiten erweitern die Ge-
rechtigkeit um eine als sinnhaft erfahrene Gabe von Giitern der Ge-
sundheitsversorgung. Wir wollen diesen wichtigen Inklusionsgewinn in
den genannten drei Schritten entfalten.

Zunichst greifen wir die Denkschrift »Demenz und Selbstbestim-
mung« des Deutschen Ethikrates aus dem Jahre 2012 auf. Sie dient dazu,
am Beispiel der Demenzkrankheit und ihrer Verbreitung danach zu fra-
gen, wie vulnerable und kranke Personen trotz ihrer Demenz als selbst-
bestimmvt gelten kénnen. Bei der Festlegung der Versorgungsleistungen
des Sozialstaates spricht der Ethikrat die Unterscheidung zwischen
»Zeiteinheiten« und »Leistungspaketen« an (Denkschrift Pkt. 5.3). Die-
se Unterscheidung unterstiitzt die Selbstbestimmung von erkrankten
Personen.

Seit den 1990er Jahren wurden in der Bestimmung der Bediirftig-
keit Menschen, die an einer Demenz erkrankt sind und mit ihr leben
miissen, benachteiligt. In der Tat orientierte sich die Definition der
Pllegebediirftigkeit an sogenannten kdrperlichen Funktionsstérungen,

I0I

19.01.2026, 05:21:47. [—



https://doi.org/10.5771/9783845292557-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ETHIK ALS NICHTEXKLUSIVER SCHUTZBEREICH

die einen Menschen im Vollzug des Alltagslebens einschrinken. Men-
schen, die aufgrund ciner Lihmung an Inkontinenz leiden, wurden
entsprechend mit Inkontinenzmaterial und einer Schulung zu deren
Anwendung versorgt. Demgegeniiber wurden bislang Menschen, de-
ren Pllegebediirftigkeit keine kérperlichen Ursachen hat und die daher
alle Handbewegungen noch funktionsgerecht ausiiben konnen, aus der
Anerkennung durch Pflegeversicherung ausgeschlossen oder nicht ange-
messen beriicksichtigt. Zu ihnen zihlen Menschen mit einer Demenz,
die Anleitung und Assistenz bei der Durchfithrung von Handlungen
benétigen. Die Unterscheidung zwischen Zeiteinheiten und Leistungs-
paketen ermoglicht nun die Durchfithrung der Unterstiitzung auszu-
handeln: entweder werden vordefinierte Leistungen ausgefiihrt oder die
dafiir bestehende Zeiteinheit kann mit eigenem Inhale ausgefiille wer-
den, der fiir die Verwirklichung der Wiinsche einer vulnerablen Person
sinnvoll ist. Dem Einbezug des Selbst in die Sorge ist damit ein Weg
gebahnt. Verdnderungsbediirftig ist dabei noch die Vergiitung erbrach-
ter Leistungen durch die Gesundheitskassen. Das gilt fiir soziale Unter-
stiitzungen und Anleitungen im Verhiltnis zu eher technischen Verrich-
tungen (Verbandswechsel etc.).

Eine Beriicksichtigung dessen, was eine vulnerable Person als sinn-
voll erfihrt, ohne dass allgemeinen Regeln oder der common sense
regieren wiirden, ermdoglicht weiterhin das personenbezogene Budget
(Sozialgesetzbuch IX, § 17/2). Die Idee des Projektes eines personen-
bezogenen Budgets besagt, dass die fiir Versorgung zur Verfligung ste-
henden Gelder aus den Zuteilungen gemifl der Sozialgesetzbiicher V,
IX und XI zusammengefiihrt werden, so dass eine flexible Leistungser-
bringung innerhalb ebenso flexibler Zeitkontingente méglich wird (alle
nachfolgenden Ausfithrungen bezichen sich auf den Projektbericht von
Biischer et al. 2005).

Eine in ihrer Bediirftigkeit anerkannte Person ist ein Leistungsempfin-
ger. Sie kann sich mit dem ihr zugeteilten finanziellen Budget Unterstiit-
zung bei Leistungserbringern (ambulanten Pflegediensten) einkaufen.
Entscheidend ist, dass das, was mit dem Geld in der Zeit der Unter-
stiitzung geschieht, was also als Pflege gilt, nicht in einem Katalog vor-
geschrieben ist, sondern zwischen den beteiligten Personen ausgehandelt
wird. Von diesen selbst, unter Einbeziehung informeller Helfer, die die
Anliegen des pflegebediirftigen Menschen als Fiirsprecher unterstiiczen.
Damit wird ein Ausweg aus der Exklusion durch eine Inklusion des Selbst
eingeleitet. Das Pflegeverstindnis lst sich von dem durch die Form ge-
prigten Modell der Einzelverrichtungen und orientiert sich stattdessen
an der Komplexitit individueller Bediirfnisse. Darin ist ein Rekurs auf die
Freundschaft und die familiale Sorge zu sehen. Und zwar im Sinne einer
Einftihrung der Form in die Materie. Die ATL (Aktivitdten des tiglichen
Lebens), die der bediirftigen Person durch die Unterstiitzung wieder bes-

102

19.01.2026, 05:21:47. [—



https://doi.org/10.5771/9783845292557-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINE ANTWORT AUF DIE KRITIK AN DER GERECHTIGKEIT

ser moglich sind, wodurch ihre Selbstbestimmung erhéhe wird, werden
nicht formell erweitert, sondern gedfinet und offen gelassen. Wir stofSen
hier auf ein Ende des Formalismus auf der Héhe der Formalitit.

Die auf den alledglichen Sinnhorizont einer individuellen Person und
ihrer familidren Situation zugeschnittene, weil entsprechend ausgehan-
delte Versorgung und Unterstiitzung, erfordert von den Pflegekriften
auch die Kompetenz der Aushandlung und Beratung. Zu den Aushand-
lungskompetenzen zihlen unter anderem: Beziehungsstrukturen er-
kennen und aufbauen, Gestaltung von Alltagsnormalitit, Versorgungs-
alternativen vorschlagen, Konflikte steuern, Ressourcen mobilisieren,
Sicherheit vermitteln, Beratung durchfiihren, wie das Budget hinsicht-
lich der personlichen Bediirftigkeit ausgerichtet sein kann.

Die familiale Sorge gebiert im Licht der flexiblen Form der Gerech-
tigkeit neue alltagsrelevante Tétigkeiten, Bediirfnisse und Stimmungen.
»Patienten haben Wunschtage, an denen sie ganz und gar bestimmen,
was zu geschehen hat, bediirfnis- und bediirftigkeitsorientierte Hilfe ori-
entiert an Sinnzusammenhingen, Mahlzeiten wihrend eines Jahres sind
nicht identisch mit 365 Darreichungen von Nahrungg, »Tagesschwan-
kungen des Patienten wird individuell begegnet«, »formelle und infor-
melle Hilfestellungen werden integriert.« (Biischer et al. 2005, 124).
Dieser Sinnzuwachs ist die Einlosung der Inklusion. Der Sinnzuwachs
ist elementar abhingig von der verinderten Zeiterfahrung. Pflegende
wie pflegebediirftige Menschen geben an, im Lichte des personenbezo-
genen Budgets »mehr Zeit« zu haben, was objektiv, also nach der gemes-
senen Zeit, nicht stimmt. Wenn 6o Minuten jedoch individuell gestal-
tet werden konnen und nicht einen abzuarbeitenden Katalog vorsehen,
werden sie offensichtlich zu mehr als 60 Minuten. Mehr heifSt: In der
Zeit wird etwas getan, was von allen als sinnvoll erfahren werden kann.

Dem Sinnzuwachs folgt der ethische Zuwachs. Die angestrebte Inklu-
sion betrifft nicht nur das Selbst der pflegebediirftigen Person, sondern
auch die Situation der Pflegenden (Dienstleistenden). Es kénnen nun
abgerechnete und tatsichlich erbrachte Leistungen als identisch darge-
stellt werden. Der formale Leistungskatalog erlaubt hingegen hauswirt-
schaftliche Versorgung zweimal pro Woche. Ist sie hiufiger nétig, wird
sie realisiert, aber in der Abrechnungsdokumentation anders (das heifSt
falsch) deklariert. Pflegende sind zudem nicht mehr unbedingt der ethi-
schen Zumutung ausgesetzt, nach Absolvierung der Leistungen des Lei-
stungskataloges die Wiinsche des Patienten nach Geselligkeit stets zu-
riickweisen oder wesentlich in der eigenen Freizeit erfiillen zu miissen
(vgl.: Schnell 2005d). Individuell heif$t: Es kann an einem Tag mehr
kommunikative Begleitung als an einem anderen erforderlich sein. Wie
immer es ist, es ist nach dem Budgetsystem moglich.

Das personenbezogene Budget steht im Zeichen der Gerechtigkeit
und ermoglicht der familialen Sorge cine flexible Gestaltung, die das fa-

103

19.01.2026, 05:21:47. [—



https://doi.org/10.5771/9783845292557-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ETHIK ALS NICHTEXKLUSIVER SCHUTZBEREICH

milidre Setting, der formale Leistungskatalog und die beiden zusammen
nicht oder nur kaum zu realisieren vermdgen. Familiale Sorge ist keine
Privatangelegenheit im Verborgenen, sondern gesellschaftlicher Auftrag
der Inklusion kranker und pflegebediirftiger Menschen und damit ein
Anerkennung der Vulnerabilitdt (vgl.: Klie/Spermann, 2007).

SchliefSlich wird die Praxis der Aushandlung im Konzept der Fami-
liengesundheitspflege fortgesetzt. Die Aushandlungen um den Einsatz
des individuellen Budgets geschehen in der Lebenswelt, dem Alltag,
in der Freundschaft, in der Familie. Dieser Rekurs der Form auf die
Materie erfordert es, den konkreten Kontext der Realisierung der Gabe
des Budgets niher zu bestimmen. Die entsprechende These lautet: Das
Konzept der Familiengesundheitspflege ermogliche den ethisch geeig-
neten Kontext fiir die Realisierung des individuellen Budgets. Der ent-
sprechende Kontext wire die familiale Sorge, allerdings nicht mehr in
der naiven Form, sondern eine familiale Sorge auf der Hohe aller denk-
baren ethischen Formen.

Familiengesundheitspflege bezieht sich auf das System der Familie.

1. Die klassische Kernfamilie, die auf eine Ehe gegriindet ist und Ver-
wandte hervorbringt, tritt allmahlich in den Hintergrund zugunsten
eines kulturellen und postbiologischen Begriffs der Familie (vgl.:
Gehring et al. 2001, 22f).

2. Familienorientierte Pflege »hat ihren Ausgangspunkt in der Annah-
me, dass im Falle von Krankheit, Behinderung oder Pflegebediirftig-
keit nicht nur die betroffenen Menschen diese Situation bewiltigen
miissen.« (ebd., 232)

3. Zur Familie gehoren alle Potenziale »lebensweldicher Hilfe« (ebd.,
233), die auf die Bediirftigkeit von betroffenen Menschen eingehen.

Die Familie auf der Hohe aller denkbaren ethischen Formen zu dis-
kutieren, heifst, sie als Ort der Gabe zu betrachten. Das Besondere an
der Gabe ist, im Ausgang von der Wissenschaft der Ethnologie, dass sie
nicht in der Okonomie der Reziprozitit aufgeht und der Aushandlung
daher einen andkonomischen Aspeke verleiht. Die Gabe ist in dieser
Hinsicht ihnlich einem Geschenk oder der Vergebung als Uberschuss
iiber die Okonomie der Gerechtigkeit zu verstehen (vgl.: Schnell 2001,
dort Sachregister Stichwort »Gabe (anokonomisch)«). Die Gabe ist
wichtig, da es ohne sie keine Okonomie geben kann. Fortgeschrittene
Wirtschaftswissenschaften haben lingst die Bedeutung der Investition
als einen Vorschuss an Vertrauen, der nicht unter das Nutzenkalkiil
fillt, erkannt. Wir sprechen hier nicht iiber ein reines Jenseits, sondern
um ein Uberschreiten des Tausches. Hier finden wir zentrale Motive
der andokonomischen Ethik Friedrich Nietzsches wieder. Die daraus re-

104

19.01.2026, 05:21:47. [—



https://doi.org/10.5771/9783845292557-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINE ANTWORT AUF DIE KRITIK AN DER GERECHTIGKEIT

sultierende Betrachtung ist nicht einfach eine empirische Einschitzung,
sondern vor allem eine kontrafaktische. Wir tun so, als erfiillte die Fa-
milie alle Formen, um Raum fiir die Imagination neuer Versorgungs-
moglichkeiten zu schaffen. Diese Unterstellung ist damit keine blofle
Wunschvorstellung, sondern die »wohl begriindete Fiktion« (Bourdieu
1998, 128) einer Uberschreitung der Okonomie der Reziprozitit. »Als
ein Universum, in dem die normalen Gesetze der 6konomischen Welt
aufgehoben sind, ist die Familie eine Stitte des Vertrauens und des Ge-
bens — im Gegensatz zum Markt und zum do ut des (Ich gebe damit du
gibst) — oder, um mit Aristoteles zu reden, der philia, cinem Wort, das
oft mit Freundschaft tibersetzt wird, aber eigentlich das Absehen von
Berechnung bedeutet; der Ort, an dem das Interesse im engeren Sinne,
also das Streben nach Aquivalenz im Tauschverkehr, aufgehoben ist.«
(ebd., 127) Diese gleichsam ethisch relevante Fiktion ist gegeben, weil
von Akteuren kontrafaktisch so getan wird, als ob die Familie auf ihre
Bediirftigkeit eingeht, obwohl die Familie faktisch ein Ort der Gewalt
sein kénnte (vgl.: Dahmer 1982, 376f1).

Die Familiengesundheitspfleger denken jede Familie aus der Perspekti-
ve ihrer optimalen Méglichkeiten. Thre Aufgabe ist die »Unterstiitzung
und Mobilisierung der lebensweldlichen Hilfe« (Gehring et al., 2001:
233) im Hinblick auf:

1. Individuen der Familie (zum Beispiel den kranken Vater),

2. Interpersonalititen der Familie (zum Beispiel die Beziehung zwi-
schen krankem Ehemann und der Ehefrau) und

3. das Gesamtsystem der Familie (zum Beispiel die Interaktionen zwi-
schen Ehemann und Vater, Mutter und Ehefrau, Kindern und Nach-
barn).

Nehmen wir beispielsweise an, der Mann in der Familie litte unter einer
Krebserkrankung. Sie bedeutet Verinderungen und Belastungen fiir den
Mann, fir die Bezichung zwischen Mann und Frau, zu den Kindern
und dem Umfeld. Die Belastungen sind je unterschiedlich. Manner nei-
gen vielleicht zu Depressionen, Frauen erwarten jedoch, dass der Mann
seine Situation offen anspricht, Kinder dngstigt die ungewisse Gewiss-
heit {iber den nahen Tod eines Elternteils, Nachbarn wissen nicht, wo
und wie sie helfen kénnen, ohne sich storend einzumischen. Die >Fa-
miliy Nurse< befahigt die Menschen, die in der Familie den Sorgezu-
sammenhang bilden, mit der Situation zurechtzukommen. Zu ihren
Titigkeiten zihlt auch die Beratung, wie die Leistungen des personen-
bezogenen Budgets individuell einzusetzen wiren. Ethisch entscheidend
ist auch hier, dass selbst das individuell definierbare Budget immer nur
einen gerechten Ausgleich und Unterstiitzung innerhalb eines gelebten

10§

19.01.2026, 05:21:47. [—



https://doi.org/10.5771/9783845292557-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ETHIK ALS NICHTEXKLUSIVER SCHUTZBEREICH

Lebens bieten kann und keinen vollwertigen Ersatz fiir lebensweldliche
Hilfspotentiale. Insofern erméglicht die familiale Sorge auf der Hohe
der Offenheit des personenbezogenen Budgets und der Organisations-
ethik der Familiengesundheitspflege eine Utopie der Gerechtigkeit.

Zusammenfassende Aussagen einer Ethik im Zeichen vulnerabler Per-
sonen:

I0.

Die Andersheit der Person ist eine Ausnahme von der Besonderheit,
die zu achten das allgemeine Gesetz gebietet. Andersheit realisiert
ihre ethische Qualitit in der Begegnung.

Indem die ethisch relevante Personalitit von zuzuschreibenden Ei-
genschaften abgelost und nun an die Begegnung gebunden wird,
wird die Form des Ethischen in die Materialicit des konkreten ge-
lebten Lebens cingefiihrt, ohne diese einseitig von der Reziprozitit
her zu verstehen.

Die Begegnung ist konstitutiv fiir die Wiirde. Ich bin Umwelt fiir
den Anderen und kann mich selbst zuriicknehmen. Meine Wiirde
ist an die des Anderen gebunden.

In der Begegnung konstituiert sich die Person und mit ihr ihre Wiir-
de als Meinesgleichen. Wiirde vermittelt zwischen der Andersheit
der Person und einer auszuhandelnden Gerechtigkeit. Aushandlung
ist zwar Reziprozitit, aber nicht nur. Sie ldsst cine Andersheit in
Form einer Ausnahme von der Reziprozitit zu.

Die Ausnahme wird verwirklicht in der materiellen Form des per-
sonenbezogenen und individuellen Budgets. Seine Moglichkeit er-
weitert die Gerechtigkeit um eine als sinnhaft erfahrene Gabe von
Giitern der Gesundheitsversorgung.

Das Konzept der Familiengesundheitspflege erméglicht den ethisch
geeigneten Kontext fiir die Realisierung des individuellen Budgets.
Der Versuch einer nichtexklusiven Ethik fithrt zu bestimmten Kon-
sequenzen im Hinblick auf eine Gesellschaft.

Wir sind mit der Tatsache konfrontiert, mit Menschen zu koexistie-
ren, denen wir mehr geben als sie uns erstatten.

Achtung und Schutz schlieSt ethische Andersheit ein, also auch die
Wiirde von Menschen, die wir personlich nicht leiden mogen und
mit denen wir auf engem Raum nur ungern zusammenleben.
Ethisches Verhalten ist kein Dienst nach Vorschriften und Binir-
codes, sondern wesentlich eine wiirdevolle Begegnung mit denen,
die aus den Rastern der Vernunft fallen.

106

19.01.2026, 05:21:47. [—



https://doi.org/10.5771/9783845292557-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	a.  Eine Antwort auf die Kritik an der Person: Andersheit der Person
	b.  Eine Antwort auf die Kritik an der Menschenwürde: Würde, Begegnung, Anerkennung
	c.  Eine Antwort auf die Kritik an der Gerechtigkeit: Aushandlung und Sinnzuwachs

