
93

15. Ethik als nichtexklusiver Schutzbereich im 
Zeichen der Andersheit vulnerabler Personen

In diesem Kapitel haben wir drei Fragen zu klären: Wie ist ein nicht von 
den Eigenschaften ausgehend gedachter Begriff der Person denkbar? 
Wie könnte ein umfassender Begriff von ›Würde‹ formuliert werden? 
Welche Form könnte eine sinnhafte Gerechtigkeit annehmen? Diese 
drei Fragen münden in eine Frage, die die zentrale der vorliegenden 
Ethik als Schutzbereich ist: Wie ist eine nichtexklusive Ethik als Schutz-
bereich möglich? In diesem Kapitel wird der Versuch einer Antwort 
unternommen. Es sollte dabei zumindest skizzenhaft deutlich werden, 
worin ein anderer Umgang mit Andersheit bestehen könnte.

Indem dies versucht wird, wird wiederum eine Veränderung der Ar-
gumentationsweise realisiert: Nachdem wir von der materialen Ethik 
der ›Autonomie, Freundschaft, Familie‹ zur formalen Ethik der ›Person, 
Menschenwürde, Gerechtigkeit‹ übergegangen sind, kehren wir nun, da 
die formale Ebene neue Probleme mit ethischer Inklusion hervorbringt, 
die zuvor nicht bestanden und die sie allein nicht zu lösen vermag, auf 
die materiale Ebene des konkret gelebten Lebens zurück. Dort kom-
men wir aber anders und als Andere an. Wir sind nicht mehr dieselben 
wie zuvor. Belehrt durch die moralische Prüfung, die die Anforderun-
gen der Person, der Würde und der Gerechtigkeit bedeuten, aber auch 
einsichtig der Grenzen dieser Instanzen der moralischen Prüfung, brin-
gen wir die Formalität mit und in die Materialität hinein. Wir betreten  
die alte Welt als neue: sie ist nun das Miteinander von Materie und 
Form.

a. Eine Antwort auf die Kritik an der Person:  
Andersheit der Person

Die Beantwortung der Fragen dieses Kapitels hat sich auch mit der 
grundlegenden Logik des Ethischen, der In- und Exklusion als ethisch 
folgenreicher Bestimmungen der Logik, ja überhaupt mit der Annah-
me, dass Ethik die Fortsetzung formaler Logik mit anderen Mitteln sei, 
auseinanderzusetzen.

Wie ist die Erweiterung des exklusiv gedachten Schutzbereiches des 
Ethischen möglich? Exklusivität ist an das Schema von Allgemeinem 
und Besonderem gebunden.

Wenn ich sage, dass dieser Gegenstand ein Stuhl sei, meine ich, dass 
der Gegenstand als Stuhl aufgefasst werden kann, weil er Eigenschaf-
ten aufweist, die den Inbegriff des Stuhls ausmachen. In diesem Fall 
ist der hier und jetzt anwesende Stuhl eine Besonderheit, die unter den 

EINE ANTWORT AUF DIE KRITIK AN DER PERSON

https://doi.org/10.5771/9783845292557-94 - am 19.01.2026, 05:21:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94

allgemeinen Begriff des Stuhls fällt. Selbige Denkweise soll auch in der 
Ethik gelten. Die Anwendung des allgemeinen Gesetzes, welches die 
Achtung der Person befiehlt, besteht darin, dass ich jemanden im Lich-
te der Eigenschaften Autonomie, Moralität und Vernunft als besonde-
re Person ansehe. Die Kriterien für die Bestimmung des Besonderen, 
welches immer nur ein Besonderes im Hinblick auf ein Allgemeines 
sein kann, lassen sich gleichwohl verändern. Anstatt drei werden vier 
Kriterien vorgeschlagen, oder nur zwei oder besser fünf. Ausgehend von 
Deleuze sehen wir hier eine »n+/-1«-Logik am Werk. Ausgeschlossen 
bleibt immer der Bereich von plus und minus eins. Die Bioethik und 
ihre Kritiker sitzen im selben Boot, denn der Streit geht nicht um das 
Schema von Allgemeinem und Besonderem, sondern lediglich um die 
Anzahl der Kriterien. Hardliner wollen den Schutzbereich sehr exklusiv 
halten, Liberale etwas durchlässiger. Der Vorschlag ist, im Hinblick auf 
eine Nichtexklusivität neue Wege zu beschreiten.

Der Person gebührt Schutz und Achtung. Das gilt auch für Mörder. 
Mörder sind Personen, die von der Vernunft den falschen Gebrauch 
machen. Kranke, behinderte, pflegebedürftige Menschen, die von der 
Vernunft weder falschen noch richtigen Gebrauch machen können, 
sind der klassischen Ethik nach keine Personen. Vorgeschlagen wird, 
den Schutzbereich des Ethischen zu erweitern, sie also zusammen mit 
allen anderen Menschen und Personen auch als achtungs- und schutz-
würdige Personen zu achten und zu behandeln, indem die gesamte 
Ethik im Zeichen der Andersheit betrachtet wird (vgl.: Schnell 2000). 
Im Sinne Paul Ricœurs kann von einer »Andersheit der Person – altérité 
des personnes« (Ricœur 1996, 331) gesprochen werden. Ihre Definition 
lautet: die Andersheit der Person ist eine Ausnahme von der Besonder-
heit, die zu achten das allgemeine Gesetz vorsieht. Die Betonung einer 
Andersheit ist die Befürwortung eines Austritts und einer Überschrei-
tung. Das Schema der Person ist notwendig zu durchschreiten – und 
zu überschreiten. »Die Pointe der Moral liegt gerade in der Überschrei-
tung aller Hinsichtnahmen oder aller identifizierenden Blicke.« (Gamm 
2000, 246) Die Überschreitung ist nicht einfach eine modische Geste, 
sondern eine Methode. Sie ist ein Weg, auf dem Jemand als Anderer 
erscheint. Betrachten wir das praktisch.

Ein Mensch im Koma. Soll ich ihn achten oder seine personalen Ei-
genschaften oder ihn wegen seiner personalen Eigenschaften? Anders-
heit der Person sagt: auch die Ausnahme ist ethisch schutz- und ach-
tungswürdig. Die Eigenschaften, die der gesunde Mensch aufweist und 
der Patient nicht, machen keinen ethisch relevanten Unterschied aus. 
Das ist die genaue Gegenposition zur instrumentellen Bioethik. Im 
Zeichen der Andersheit der Person wird die Imperativität (dass ich den 
Anderen zu achten habe) vom Imperativ (welcher Eigenschaften zufolge 
ich ihn zu achten habe) abgelöst. Betrachten wir das theoretisch.

ETHIK ALS NICHTEXKLUSIVER SCHUTZBEREICH

https://doi.org/10.5771/9783845292557-94 - am 19.01.2026, 05:21:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


95

Der Komapatient ist nur dann ethisch zu retten, wenn die Ethik von 
der Logik getrennt wird. Wenn die Ausnahme vom Allgemeinen und 
Besonderen Bedeutung gewinnen soll, dann muss die Vernunft umge-
dreht werden. Kant hat gezeigt, dass der Mensch nicht außerhalb der 
Entsprechungsmöglichkeiten von Allgemeinem und Besonderem den-
ken oder handeln kann. Deshalb spricht er hier von einem »Schematis-
mus der reinen Verstandesbegriffe« (Kritik der reinen Vernunft, B 176ff). 
Husserl setzt ähnlich an. »Die faktische Welt der Erfahrung ist typisiert 
erfahren.« (Erfahrung und Urteil: § 83) Die Ablösung der Ethik von 
der Logik erfolgt durch die These, dass der Schematismus nicht Grund-
lage der Ethik ist, weil der Schematismus selbst der Veränderlichkeit 
untersteht. Indem Kant den Schematismus zur Sprache bringt, sagt er, 
dass der Verstand des Menschen gar nicht ohne das Schema von Allge-
meinem und Besonderem arbeiten kann. Manch vulgäre Version der 
Neurobiologie würde das auch vom menschlichen Gehirn behaupten. 
Das Schema des Verstandes liegt von Natur aus fest? Nichts, aber auch 
gar nichts kann daran etwas ändern? Nein – Diese Antwort, die der 
Marxismus gibt, ist aus ethischen Gründen interessant. 

Die Schematisierungen des Verstandes sind Nachbildungen des mo-
dernen Lebens. Der moderne Wirtschaftsbürger kalkuliert, rechnet, 
analysiert. So bildet sich sein Verstand in diese Richtung aus und ent-
fernt den Europäer vom kontemplativen Menschen des Ostens, der 
jetzt ›ferner Osten‹ heißt. Alfred Sohn-Rethel hat die These entwi-
ckelt, die Denkform sei eine Nachbildung der Warenform (vgl.: Burger 
2003). Horkheimer und Adorno vertreten wiederum die Ansicht, dass 
der Schematismus eben nicht von Natur gegeben und unveränderlich, 
sondern dass er im Gegenteil höchst variabel sei. An die Stelle der lo-
gischen Schematisierung sei ein Schema getreten, in dessen Lichte der 
Mensch die Welt wie ein Kunde betrachtet. »Die Leistung, die der kan-
tische Schematismus noch von den Subjekten erwartet hatte, nämlich 
die sinnliche Mannigfaltigkeit vorweg auf die fundamentalen Begriffe 
zu beziehen, wird dem Subjekt von der Industrie abgenommen. Sie be-
treibt den Schematismus als ersten Dienst am Kunden. […] Für den 
Konsumenten gibt es nichts mehr zu klassifizieren, was nicht selbst im 
Schematismus der Produktion vorweggenommen wäre.« (Horkheimer/
Adorno 1981, 112)

Uns interessieren diese massiven Sätze nur unter folgendem ethischen 
Gesichtspunkt: Wenn das logische Schema von Allgemeinem und Be-
sonderem als Vorbild der Ethik fungiert, dann produziert sie Exklusi-
onen. Wenn das Schema aber veränderbar, also nicht unvermeidlich ist, 
kann auch Ethik anders als eine Fortsetzung der Verstandeslogik mit 
anderen Mitteln gefasst werden. Der junge Hegel, Horkheimer und Ad-
orno, Deleuze, Lacan, Levinas haben sich bereits darum bemüht, Ethik 
anders als jene Logik zu denken. Die Flucht aus dem Schematismus 

EINE ANTWORT AUF DIE KRITIK AN DER PERSON

https://doi.org/10.5771/9783845292557-94 - am 19.01.2026, 05:21:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96

(Gerhard Gamm) wird durch Begriffe wie Nichtidentität, Différance, 
Andersheit, Fremdheit vollzogen.

Lévinas spricht davon, dass Ethik »diesseits der Unterscheidung von 
Besonderem und Universalem« (Levinas 1992, 238) beginne. Deleuze 
bezeichnet die Ausnahme von der Besonderheit auch als Singularität, 
als Einzigkeit, die kein Exemplar einer Allgemeinheit sei (vgl.: Deleuze 
1992, Einleitung). Adorno spricht von einer Nichtidentität der Person. 
»Was an den Menschen als intelligibler Charakter zu denken wäre, ist 
nicht das Personhafte an Ihnen, sondern wodurch sie sich von ihrem 
Dasein unterscheiden. In der Person erscheint dies Unterschiedene 
notwendig als Nichtidentisches.« (Adorno 1980, 273). Bernhard Wal-
denfels führt diese Überlegungen unter dem Stichwort »Der Patient als 
Fremder« (Waldenfels 1994) in Richtung einer Ethik der Heilberufe.

Mit den Überlegungen zur Andersheit der Person knüpfen wir wiede-
rum an diese Autoren an. Andersheit als Ausnahme von der Besonderheit 
des Allgemeinen ist ethische Andersheit allerdings mit Rücksicht auf die 
Vulnerabilität einer Person. Ontologie und Ethik gehen hier zusammen. 
›Ontologie‹ meint hier nicht die Auffassung von-etwas-als-etwas, son-
dern ein Sein jenseits der Prädikation. Ricœur spricht deshalb auch von 
einer »Ontologie der Andersheit« (Ricœur 1996, 389). »Seinsweise und 
Behandlungsweise« (ebd., 329) sind darin nicht zu trennen. Sein und 
Würde der Person erscheinen als dasselbe. Wie realisiert sich die Würde 
der Andersheit der Person? Nicht anhand von Eigenschaften, sondern in 
der Behandlungsweise und das ist die Begegnung. Dem Paradigma der 
Eigenschaften wird das Paradigma der Begegnung vorangestellt. Voran 
– da alle Zuschreibung von Eigenschaften an die Adresse einer Person 
eine Begegnung mit dieser Person voraussetzt (vgl.: Schnell 1999). Die 
dritte Person (er, sie, es) ist zunächst eine zweite im Kontakt mit einer 
ersten Person (ich, du). Begegnung geht der Beobachtung voraus. Inter-
personalität und Dialogizität in der Philosophie und in der sprechenden  
Medizin nehmen, wie in der Einleitung gesagt, hier ihren Anfang.

Indem man die ethisch relevante Personalität von zuzuschreibenden 
Eigenschaften ablöst und nun an die Begegnung bindet, wird die Form 
des Ethischen in die Materialität des konkreten gelebten Lebens einge-
führt, ohne diese einseitig von der Reziprozität her zu verstehen. Die 
Vorrangstellung der Begegnung vor der Zuschreibung kommt darin 
zur Geltung, dass der Andere nicht ein Thema ist, worüber ich spreche, 
sondern mein Gesprächspartner und zwar noch bevor er von mir einge-
schätzt und interpretiert wird. Alle Zuschreibung setzt die Begegnung 
und das Sagen voraus. Die ›sprechende Medizin‹ Victor von Weizsä-
ckers unterscheidet zwischen dem Anderen als ›etwas‹ und als ›jemand‹. 
Letzterer hat Vorrang vor Ersterem. Diese Überlegungen, die Robert 
Spaemann in seiner Persontheorie aufgegriffen hat (vgl.: Spaemann 
1996), lassen sich ethisch reformulieren. »Wird derjenige, der angespro-

ETHIK ALS NICHTEXKLUSIVER SCHUTZBEREICH

https://doi.org/10.5771/9783845292557-94 - am 19.01.2026, 05:21:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


97

chen wird, zuvor in seinem Sein begriffen? Mitnichten. Der Nächste ist 
nicht erst Gegenstand des Verstehens und dann Gesprächspartner. [...] 
Eine Person verstehen heißt schon mit ihr sprechen.« (Levinas 1995, 
17). Aus diesen Überlegungen erwachsen Grundlagen einer »Ethik der 
Begegnung« (ebd., 270). In dieser Begegnung konstituiert sich die Per-
son und mit ihr ihre Würde.

b. Eine Antwort auf die Kritik an der Menschenwürde:  
Würde, Begegnung, Anerkennung

Im Unterschied zum eigenschaftstheoretischen Ansatz betrachten wir 
die Begegnung als für die Würde der Andersheit der Person konstitutiv.

Ich gehe in das Zimmer eines Wachkomapatienten, trete an sein Bett, 
sehe ihm ins Gesicht, berühre seine Hand, sage etwas und beginne dann 
zu prüfen, welche Eigenschaften, die von Rationalität zeugen, er erfüllt. 
Dieses Beispiel zeigt, dass ich in der Begegnung den Anderen bereits 
als meinesgleichen anerkannt habe und zwar noch bevor die Prüfung 
von Eigenschaften einsetzen kann. Wenn es nicht so wäre, stellte sich 
die Frage, warum ich bei Eintritt in das Zimmer auf den Menschen im 
Bett zugegangen bin und nicht auf den Papierkorb, um zu prüfen, ob 
er vielleicht eine würdige Person ist. Die Begegnung ist hier die Quel-
le der Würde. Die gegenwärtig stattfindende Begegnung, aber auch die 
Begegnung im Hinblick auf Vergangenheit und Zukunft (vgl.: Schnell 
2005b).

Zukunft. Ein pränatal als behindert diagnostiziertes Kind wird im ei-
genschaftstheoretischen Sinne keine Person sein, wohl aber im Sinne 
der Begegnung und zwar der zukünftig erwartenden Begegnung. Die 
ethische Relevanz dieser Erwartung kommt nirgends besser zum Aus-
druck als in der Rede von ›freudiger‹ oder ›guter Erwartung‹, in der sich 
die werdende Mutter und auch der Vater befinden. Die sich erst zukünf-
tig realisierende Beziehung zu einem noch im Wachstum befindlichen 
singulären Menschen ist bereits gegenwärtig ethisch relevant (Die Pro-
blematik der Abtreibung wird in Kapitel 17a im Zusammenhang mit 
der Bioethik erneut zur Sprache gebracht). Eine mögliche Behinderung 
wird nicht von einem sogenannten ›Zellhaufen‹ her gedacht, sondern 
von einem Menschen, dem ich im Zusammenleben begegnen werde. 
Die Beschreibung gewinnt Anschluss an eine Zukunftsethik, wie wir sie 
bei Hans Jonas finden (vgl.: Schnell 2007). Ein Medium der Zukunft 
ist in diesem Sinne ist die Arbeit der Kreativität, die von der Literatur 
und anderen Arten des experimentellen Denkens praktiziert wird. John 
Dewey zufolge, geht es darum, künftige Resultate von Handlungen ge-
genwärtig vorwegzunehmen und ob ihrer Wünschenswertigkeit einzu-
schätzen (vgl.: Dewey 1998, 152f ).

EINE ANTWORT AUF DIE KRITIK AN DER MENSCHENWÜRDE

https://doi.org/10.5771/9783845292557-94 - am 19.01.2026, 05:21:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98

Vergangenheit. Die Auschwitz-Lüge bleibt strafbar, auch wenn sie 
eines Tages niemanden mehr persönlich verletzt, da alle Überlebenden 
der Lager gestorben sein werden. Die Ermordung war ein Verbrechen 
angesichts der Würde der Menschen, denen die Täter begegnet sind. 
Diese vergangenen Beziehungen sind auch heute noch relevant. Wäre 
es nicht so, müsste der Völkermord auch als bloße Sachbeschädigung 
durchgehen können. Der Mörder erkennt dem Opfer die Würde ab 
und erschießt es daraufhin. Eine Anklage wegen eines Verbrechens 
gegen die Menschlichkeit findet nicht statt, da die Opfer keine Men-
schen waren, sondern wertlos wie der Zellhaufen. Behauptungen dieser 
Art werden noch heute in jedem Prozess gegen Kriegsverbrecher laut. 
Die Angeklagten sehen sich selbst als unschuldig an, weil ihre Opfer 
angeblich gar keine vollwertigen Menschen gewesen sein sollen. Ge-
gen Behauptungen dieser Art hilft nur die geduldige Arbeit der Be-
schreibung einer Situation. In dem Augenblick des Todesschusses er-
kennt der Schütze sein künftiges Opfer als seinesgleichen an. Mag das 
Opfer bestimmte Eigenschaften aufweisen oder nicht: Der Schuss ist 
ein Mord und damit ein Verstoß gegen die Menschenwürde. Man lese 
hierzu die traurigen Schilderungen von Imre Kertész aus dem Kon-
zentrationslager. Zur Sühne eines Verstoßes gegen die Würde in der 
Begegnung erfolgt die Anbahnung neuer Begegnungen. Die Völker-
verständigung geschieht im Zeichen des Schüleraustausches, der kon-
trafaktischen Antizipation künftigen Zusammenlebens, das vergangene 
Schuld möglichst verzeihlich machen soll. Diese Beschreibungen ge-
winnen Anschluss an eine Ethik der Vergangenheit, wie wir sie bei Paul 
Ricœur finden (vgl.: Schnell 2003). Ein Medium der Vergangenheit 
ist in diesem Sinne die Fotographie. Hier liegt das Augenmerk auf der 
Zeugnisfunktion der Fotographie. Demnach bezeugt das Foto, dass der 
(auf dem Foto auftretende) Andere da gewesen ist. Dieser Andere ist 
ein sterblicher und damit vulnerabler Anderer. Das Faktum der Gewe-
senheit des Anderen wäre folgenlos, wenn das Foto sein Zeugnis nicht 
an uns, die wir gegenwärtig leben und es ansehen, weitergeben würde. 
Man könnte geradezu davon sprechen, dass das Zeugnis der Fotogra-
fie an die (Über)Lebenden adressiert ist. Wir werden aufgefordert zu  
einer Nicht-Indifferenz angesichts der Sterblichkeit des Anderen (vgl.: 
Schnell 2017).

Gegenwart. Die Begegnung als Konstitutivum für die Würde zu be-
greifen, heißt, wie Robert Spaemann sagt, zu realisieren, dass ich Um-
welt für den Anderen bin und mich selbst zurücknehmen kann. Meine 
Würde ist an die des Anderen gebunden. Der Mörder nimmt nicht dem 
Opfer die Würde, sondern handelt unterhalb seiner eigenen Würde-
Möglichkeiten. Dennoch besteht eine ›Politik der Würde‹ (A. Margalit) 
darin, den Täter nach dem Gesetz zu verurteilen. Ein Medium der Ge-
genwart ist die Anerkennung.

ETHIK ALS NICHTEXKLUSIVER SCHUTZBEREICH

https://doi.org/10.5771/9783845292557-94 - am 19.01.2026, 05:21:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


99

Grundlegend gilt, dass ich einen Anderen in der Begegnung als mei-
nesgleichen anerkenne. Die Anerkennung im traditionellen Sinne be-
zieht sich auf wertvolle, intelligible Eigenschaften einer Person. In die-
sem exklusiven Fall könnte nur wertgeschätzt werden, wer über diese 
Eigenschaften verfügt. Was bedeutet dann Gleichheit und worin besteht 
die Anerkennung? Ich beschränke mich an dieser Stelle auf eine kurze 
Zusammenfassung von Überlegungen, die anderswo durchgeführt wor-
den sind (vgl.: Schnell 2011b).

•	 Anerkennung ist ein dreistelliger Akt.
•	 Ich erkenne Dich-als-Jemanden an.
•	 Durch die Anerkennung wird etwas gestiftet, das ohne sie nicht 

sein würde.
•	 Die Anerkennung stiftet nicht das Du/Dich, sondern den Cha-

rakter des als- Jemanden. 
•	 Die Anerkennung vermag über das Du/Dich nichts, weil sie sich 

nur auf das als- Jemanden bezieht.
•	 Das Du/Dich als solches, unabhängig von der Verweisungsstruk-

tur des als-Jemanden, ist eine Andersheit, die nur als Überschuss 
über die Verweisungsstruktur hinaus in der Begegnung zu fassen 
ist. 

•	 Die Andersheit ist ungreifbar (Robert Spaemann) und unbe-
schreibbar (Charles Larmore), weil sie sich den Akten der Aner-
kennung entzieht. 

•	 Anerkennung als-Jemanden ist keine Bestätigung eines Seins, 
denn andernfalls wäre die Rekognition lediglich das Erkennen 
eines Gegebenen.

•	 Anerkennung stiftet etwas und lebt daher von einem Gestal-
tungsspielraum des Ethischen.

Die Stiftung der Anerkennung ist die Gleichheit, die die Würde bedeu-
tet und inhaltlich besagt: »Auch Du bist ein Mensch, vulnerabel und 
endlich!« Ausgeschlossen von Anerkennung sind der Papierkorb und 
auch Gott, da sie nicht vulnerabel und somit nicht meinesgleichen 
sein können. Gleichheit ist keine Eigenschaft einer Person, sondern 
eine interpersonale Relation. Die Stiftung der Gleichheit ist keine Be-
stätigung eines Gleichseins, weil die Personen, die sich als gleich aner-
kennen ohne die Anerkennung nicht gleich wären. Anders gesagt: nur 
Wesen, die nicht gleich sind, können als einander gleich gelten. Zum 
Beispiel: Mann und Frau sind gewiss nicht gleich, sie gelten durch die 
Anerkennung aber als gleich. Die Gleichheit fügt jenen Wesen etwas 
Neues hinzu, nämlich die Gleichheit. Wäre es nicht so, dann wären 
jene Wesen nicht nichtgleich, sondern ununterscheidbar dieselben We-
sen oder gar dasselbe Wesen. Im Sinne eines Kreationsparadigmas der  

EINE ANTWORT AUF DIE KRITIK AN DER MENSCHENWÜRDE

https://doi.org/10.5771/9783845292557-94 - am 19.01.2026, 05:21:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100

Gleichheit führt Cornelius Castoriadis aus, dass »Menschen weder als 
Gleiche noch als Ungleiche [...] geboren werden«, da beide Modi erst als  
»gesellschaftlich-geschichtliche Schöpfungen« (Castoriadis 1983, 275) 
zur Geltung kommen. Der Frage, ob Tiere, denen ich begegne, im ethi-
schen Sinne auch als Menschen beziehungsweise Personen gelten, gehe 
ich an anderer Stelle nach (siehe Anhang).

Der Stiftungscharakter der Gleichheit findet sich seit der franzö-
sischen Revolution auch in institutionellen Zusammenhängen wieder. 
»Vor dem Verfahren sind alle gleich.« (Luhmann 1983, 197) Mann und 
Frau oder die Freunde nach Aristoteles sind nicht gleich, aber gelten 
als gleich. Die sogenannte ›Politik der Differenz‹, von der vor einigen 
Jahren oft die Rede war, kann als Versuch angesehen werden, nicht nur 
die Gleichheit, sondern auch die Ungleichheit (in Form der Geschlecht-
lichkeit, Herkunft usw.) als ethisch relevant anzusehen. 

Da die Begegnung für ein leibliches Wesen unvermeidlich ist und alle 
drei Dimensionen der Zeitlichkeit umfasst, ist Anerkennung kein ei-
gener Akt, den ich auch unterlassen könnte, sondern Aufbauelement 
anderer Akte. Ich trete an das Bett des Patienten oder ich erwerbe vom 
Kaufmann ein Buch oder ich erinnere mich an die Vorfahren oder ich 
plane einen Familienurlaub – in all diesen Akten geschieht Anerken-
nung der Würde des Anderen.

Der Schutzbereich des Ethischen ist nun weiter als je zuvor! Würde 
ist Vermittlungsglied zwischen Person und Gerechtigkeit. Nach unseren 
kritischen Diskussionen über die Gerechtigkeit stellt sich nun die Frage: 
Wie kann der Würdebegriff der Begegnung die Andersheit der Person 
in das System einer sinnhaften und gerechten Verteilung der Güter der 
Gesundheitsversorgung einführen?

c. Eine Antwort auf die Kritik an der Gerechtigkeit:  
Aushandlung und Sinnzuwachs

Menschen, die aus der familialen Sorge herausfallen, können den So-
zialstaat in Anspruch nehmen: es kommt zu einer, im Hinblick auf die 
Güter der Gesundheitsversorgung verteilungsrelevanten, Einschätzung 
von Pflegebedürftigkeit, Krankheit oder Behinderung. Darauf folgt eine 
kompensatorische Leistung durch Dienstleistungen und Sachmittel. 
Die Vergütung nach Verrichtungen im Rahmen bestimmter Zeitkorri-
dore, und somit die Verrichtungen selbst, schaffen neue Probleme der 
Exklusion.

Es kommt zu Fragmentierungen von heilberuflichen Tätigkeiten und 
infolgedessen für den bedürftigen Menschen zu einem Lebenswelt- 
und damit zu einem Sinnverlust. Die Exklusion besteht darin, dass das 
Selbst des Patienten in die Unterstützung nicht einbezogen ist. Selbst-

ETHIK ALS NICHTEXKLUSIVER SCHUTZBEREICH

https://doi.org/10.5771/9783845292557-94 - am 19.01.2026, 05:21:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


101

sorge ohne Selbst. Auf diese Kritik an der Gerechtigkeit gilt es im Zei-
chen einer Nichtexklusivität zu antworten.

Perspektiven einer Ethik im Gesundheitswesen machen sichtbar, was 
die fünf Basisethiken nicht oder, wie jene von Hans Jonas und Emma-
nuel Levinas, nur ansatzweise leisten können: eine vulnerable Person 
tritt als Subjekt der Ethik auf und nicht nur als Objekt der Fürsorge.

Würde konstituiert sich, wie zuvor ausgeführt, in der Begegnung. Im 
Hinblick auf die gesellschaftliche Dimension gerechter Verteilung kon-
kretisiert sich die Begegnung als Aushandlung. Eine Aushandlung um 
die sinnhafte Verteilung und Realisierung der Güter der Gesundheits-
versorgung zwischen einer gesellschaftlich anerkannten, bedürftigen 
Person und Institutionen der Gesundheitsversorgung.

Aushandlungen sind ohne Zweifel ein Geschäft der Reziprozität. 
Wird mit dieser These nicht die exklusive Logik der Reziprozität wie-
der eingeführt, die der Freundschaft zuvor zur Last gelegt wurde? Re-
ziprozität ist unvermeidlich in der Freundschaft und in der Aushand-
lung. Ja, die Freundschaft ist eine Aushandlung. Und was passiert mit 
Menschen, die an der Aushandlung nicht aus eigener Kraft teilnehmen 
können. Sind sie ohne Güter der Gesundheitsversorgung, ohne Würde, 
ohne Begegnung?

Die entscheidende Annahme lautet: Aushandlung ist Reziprozität, 
aber nicht nur. Sie lässt eine Andersheit in Form einer Ausnahme von 
der Reziprozität zu. Die Ausnahme realisiert sich erstens in der Unter-
scheidung zwischen Zeiteinheiten und Leistungspaketen, zweitens in 
der materiellen Form des personenbezogenen Budgets und drittens in 
der Familiengesundheitspflege. Diese Möglichkeiten erweitern die Ge-
rechtigkeit um eine als sinnhaft erfahrene Gabe von Gütern der Ge-
sundheitsversorgung. Wir wollen diesen wichtigen Inklusionsgewinn in 
den genannten drei Schritten entfalten.

Zunächst greifen wir die Denkschrift »Demenz und Selbstbestim-
mung« des Deutschen Ethikrates aus dem Jahre 2012 auf. Sie dient dazu, 
am Beispiel der Demenzkrankheit und ihrer Verbreitung danach zu fra-
gen, wie vulnerable und kranke Personen trotz ihrer Demenz als selbst-
bestimmt gelten können. Bei der Festlegung der Versorgungsleistungen 
des Sozialstaates spricht der Ethikrat die Unterscheidung zwischen 
»Zeiteinheiten« und »Leistungspaketen« an (Denkschrift Pkt. 5.3). Die-
se Unterscheidung unterstützt die Selbstbestimmung von erkrankten 
Personen. 

Seit den 1990er Jahren wurden in der Bestimmung der Bedürftig-
keit Menschen, die an einer Demenz erkrankt sind und mit ihr leben 
müssen, benachteiligt. In der Tat orientierte sich die Definition der 
Pflegebedürftigkeit an sogenannten körperlichen Funktionsstörungen, 

EINE ANTWORT AUF DIE KRITIK AN DER GERECHTIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557-94 - am 19.01.2026, 05:21:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102

die einen Menschen im Vollzug des Alltagslebens einschränken. Men-
schen, die aufgrund einer Lähmung an Inkontinenz leiden, wurden 
entsprechend mit Inkontinenzmaterial und einer Schulung zu deren 
Anwendung versorgt. Demgegenüber wurden bislang Menschen, de-
ren Pflegebedürftigkeit keine körperlichen Ursachen hat und die daher 
alle Handbewegungen noch funktionsgerecht ausüben können, aus der 
Anerkennung durch Pflegeversicherung ausgeschlossen oder nicht ange-
messen berücksichtigt. Zu ihnen zählen Menschen mit einer Demenz, 
die Anleitung und Assistenz bei der Durchführung von Handlungen 
benötigen. Die Unterscheidung zwischen Zeiteinheiten und Leistungs-
paketen ermöglicht nun die Durchführung der Unterstützung auszu-
handeln: entweder werden vordefinierte Leistungen ausgeführt oder die 
dafür bestehende Zeiteinheit kann mit eigenem Inhalt ausgefüllt wer-
den, der für die Verwirklichung der Wünsche einer vulnerablen Person 
sinnvoll ist. Dem Einbezug des Selbst in die Sorge ist damit ein Weg 
gebahnt. Veränderungsbedürftig ist dabei noch die Vergütung erbrach-
ter Leistungen durch die Gesundheitskassen. Das gilt für soziale Unter-
stützungen und Anleitungen im Verhältnis zu eher technischen Verrich-
tungen (Verbandswechsel etc.).

Eine Berücksichtigung dessen, was eine vulnerable Person als sinn-
voll erfährt, ohne dass allgemeinen Regeln oder der common sense 
regieren würden, ermöglicht weiterhin das personenbezogene Budget 
(Sozialgesetzbuch IX, § 17/2). Die Idee des Projektes eines personen-
bezogenen Budgets besagt, dass die für Versorgung zur Verfügung ste-
henden Gelder aus den Zuteilungen gemäß der Sozialgesetzbücher V, 
IX und XI zusammengeführt werden, so dass eine flexible Leistungser-
bringung innerhalb ebenso flexibler Zeitkontingente möglich wird (alle 
nachfolgenden Ausführungen beziehen sich auf den Projektbericht von 
Büscher et al. 2005).

Eine in ihrer Bedürftigkeit anerkannte Person ist ein Leistungsempfän-
ger. Sie kann sich mit dem ihr zugeteilten finanziellen Budget Unterstüt-
zung bei Leistungserbringern (ambulanten Pflegediensten) einkaufen. 
Entscheidend ist, dass das, was mit dem Geld in der Zeit der Unter-
stützung geschieht, was also als Pflege gilt, nicht in einem Katalog vor-
geschrieben ist, sondern zwischen den beteiligten Personen ausgehandelt  
wird. Von diesen selbst, unter Einbeziehung informeller Helfer, die die 
Anliegen des pflegebedürftigen Menschen als Fürsprecher unterstützen. 
Damit wird ein Ausweg aus der Exklusion durch eine Inklusion des Selbst 
eingeleitet. Das Pflegeverständnis löst sich von dem durch die Form ge-
prägten Modell der Einzelverrichtungen und orientiert sich stattdessen 
an der Komplexität individueller Bedürfnisse. Darin ist ein Rekurs auf die 
Freundschaft und die familiale Sorge zu sehen. Und zwar im Sinne einer 
Einführung der Form in die Materie. Die ATL (Aktivitäten des täglichen 
Lebens), die der bedürftigen Person durch die Unterstützung wieder bes-

ETHIK ALS NICHTEXKLUSIVER SCHUTZBEREICH

https://doi.org/10.5771/9783845292557-94 - am 19.01.2026, 05:21:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


103

ser möglich sind, wodurch ihre Selbstbestimmung erhöht wird, werden  
nicht formell erweitert, sondern geöffnet und offen gelassen. Wir stoßen 
hier auf ein Ende des Formalismus auf der Höhe der Formalität.

Die auf den alltäglichen Sinnhorizont einer individuellen Person und 
ihrer familiären Situation zugeschnittene, weil entsprechend ausgehan-
delte Versorgung und Unterstützung, erfordert von den Pflegekräften 
auch die Kompetenz der Aushandlung und Beratung. Zu den Aushand-
lungskompetenzen zählen unter anderem: Beziehungsstrukturen er-
kennen und aufbauen, Gestaltung von Alltagsnormalität, Versorgungs-
alternativen vorschlagen, Konflikte steuern, Ressourcen mobilisieren, 
Sicherheit vermitteln, Beratung durchführen, wie das Budget hinsicht-
lich der persönlichen Bedürftigkeit ausgerichtet sein kann.

Die familiale Sorge gebiert im Licht der flexiblen Form der Gerech-
tigkeit neue alltagsrelevante Tätigkeiten, Bedürfnisse und Stimmungen. 
»Patienten haben Wunschtage, an denen sie ganz und gar bestimmen, 
was zu geschehen hat, bedürfnis- und bedürftigkeitsorientierte Hilfe ori-
entiert an Sinnzusammenhängen, Mahlzeiten während eines Jahres sind 
nicht identisch mit 365 Darreichungen von Nahrung«, »Tagesschwan-
kungen des Patienten wird individuell begegnet«, »formelle und infor-
melle Hilfestellungen werden integriert.« (Büscher et al. 2005, 124). 
Dieser Sinnzuwachs ist die Einlösung der Inklusion. Der Sinnzuwachs 
ist elementar abhängig von der veränderten Zeiterfahrung. Pflegende 
wie pflegebedürftige Menschen geben an, im Lichte des personenbezo-
genen Budgets ›mehr Zeit‹ zu haben, was objektiv, also nach der gemes-
senen Zeit, nicht stimmt. Wenn 60 Minuten jedoch individuell gestal-
tet werden können und nicht einen abzuarbeitenden Katalog vorsehen, 
werden sie offensichtlich zu mehr als 60 Minuten. Mehr heißt: In der 
Zeit wird etwas getan, was von allen als sinnvoll erfahren werden kann.

Dem Sinnzuwachs folgt der ethische Zuwachs. Die angestrebte Inklu-
sion betrifft nicht nur das Selbst der pflegebedürftigen Person, sondern 
auch die Situation der Pflegenden (Dienstleistenden). Es können nun 
abgerechnete und tatsächlich erbrachte Leistungen als identisch darge-
stellt werden. Der formale Leistungskatalog erlaubt hingegen hauswirt-
schaftliche Versorgung zweimal pro Woche. Ist sie häufiger nötig, wird 
sie realisiert, aber in der Abrechnungsdokumentation anders (das heißt 
falsch) deklariert. Pflegende sind zudem nicht mehr unbedingt der ethi-
schen Zumutung ausgesetzt, nach Absolvierung der Leistungen des Lei-
stungskataloges die Wünsche des Patienten nach Geselligkeit stets zu-
rückweisen oder wesentlich in der eigenen Freizeit erfüllen zu müssen 
(vgl.: Schnell 2005d). Individuell heißt: Es kann an einem Tag mehr 
kommunikative Begleitung als an einem anderen erforderlich sein. Wie 
immer es ist, es ist nach dem Budgetsystem möglich.

Das personenbezogene Budget steht im Zeichen der Gerechtigkeit 
und ermöglicht der familialen Sorge eine flexible Gestaltung, die das fa-

EINE ANTWORT AUF DIE KRITIK AN DER GERECHTIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557-94 - am 19.01.2026, 05:21:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104

miliäre Setting, der formale Leistungskatalog und die beiden zusammen 
nicht oder nur kaum zu realisieren vermögen. Familiale Sorge ist keine 
Privatangelegenheit im Verborgenen, sondern gesellschaftlicher Auftrag 
der Inklusion kranker und pflegebedürftiger Menschen und damit ein 
Anerkennung der Vulnerabilität (vgl.: Klie/Spermann, 2007).

Schließlich wird die Praxis der Aushandlung im Konzept der Fami-
liengesundheitspflege fortgesetzt. Die Aushandlungen um den Einsatz 
des individuellen Budgets geschehen in der Lebenswelt, dem Alltag, 
in der Freundschaft, in der Familie. Dieser Rekurs der Form auf die 
Materie erfordert es, den konkreten Kontext der Realisierung der Gabe 
des Budgets näher zu bestimmen. Die entsprechende These lautet: Das 
Konzept der Familiengesundheitspflege ermöglicht den ethisch geeig-
neten Kontext für die Realisierung des individuellen Budgets. Der ent-
sprechende Kontext wäre die familiale Sorge, allerdings nicht mehr in 
der naiven Form, sondern eine familiale Sorge auf der Höhe aller denk-
baren ethischen Formen. 

Familiengesundheitspflege bezieht sich auf das System der Familie.

1. 	Die klassische Kernfamilie, die auf eine Ehe gegründet ist und Ver-
wandte hervorbringt, tritt allmählich in den Hintergrund zugunsten 
eines kulturellen und postbiologischen Begriffs der Familie (vgl.: 
Gehring et al. 2001, 22f ).

2. 	Familienorientierte Pflege »hat ihren Ausgangspunkt in der Annah-
me, dass im Falle von Krankheit, Behinderung oder Pflegebedürftig-
keit nicht nur die betroffenen Menschen diese Situation bewältigen 
müssen.« (ebd., 232)

3. 	Zur Familie gehören alle Potenziale »lebensweltlicher Hilfe« (ebd., 
233), die auf die Bedürftigkeit von betroffenen Menschen eingehen.

Die Familie auf der Höhe aller denkbaren ethischen Formen zu dis-
kutieren, heißt, sie als Ort der Gabe zu betrachten. Das Besondere an 
der Gabe ist, im Ausgang von der Wissenschaft der Ethnologie, dass sie 
nicht in der Ökonomie der Reziprozität aufgeht und der Aushandlung 
daher einen anökonomischen Aspekt verleiht. Die Gabe ist in dieser 
Hinsicht ähnlich einem Geschenk oder der Vergebung als Überschuss 
über die Ökonomie der Gerechtigkeit zu verstehen (vgl.: Schnell 2001, 
dort Sachregister Stichwort »Gabe (anökonomisch)«). Die Gabe ist 
wichtig, da es ohne sie keine Ökonomie geben kann. Fortgeschrittene 
Wirtschaftswissenschaften haben längst die Bedeutung der Investition 
als einen Vorschuss an Vertrauen, der nicht unter das Nutzenkalkül 
fällt, erkannt. Wir sprechen hier nicht über ein reines Jenseits, sondern 
um ein Überschreiten des Tausches. Hier finden wir zentrale Motive 
der anökonomischen Ethik Friedrich Nietzsches wieder. Die daraus re-

ETHIK ALS NICHTEXKLUSIVER SCHUTZBEREICH

https://doi.org/10.5771/9783845292557-94 - am 19.01.2026, 05:21:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


105

sultierende Betrachtung ist nicht einfach eine empirische Einschätzung, 
sondern vor allem eine kontrafaktische. Wir tun so, als erfüllte die Fa-
milie alle Formen, um Raum für die Imagination neuer Versorgungs-
möglichkeiten zu schaffen. Diese Unterstellung ist damit keine bloße 
Wunschvorstellung, sondern die »wohl begründete Fiktion« (Bourdieu 
1998, 128) einer Überschreitung der Ökonomie der Reziprozität. »Als 
ein Universum, in dem die normalen Gesetze der ökonomischen Welt 
aufgehoben sind, ist die Familie eine Stätte des Vertrauens und des Ge-
bens – im Gegensatz zum Markt und zum do ut des (Ich gebe damit du 
gibst) – oder, um mit Aristoteles zu reden, der philia, einem Wort, das 
oft mit Freundschaft übersetzt wird, aber eigentlich das Absehen von 
Berechnung bedeutet; der Ort, an dem das Interesse im engeren Sinne, 
also das Streben nach Äquivalenz im Tauschverkehr, aufgehoben ist.« 
(ebd., 127) Diese gleichsam ethisch relevante Fiktion ist gegeben, weil 
von Akteuren kontrafaktisch so getan wird, als ob die Familie auf ihre 
Bedürftigkeit eingeht, obwohl die Familie faktisch ein Ort der Gewalt 
sein könnte (vgl.: Dahmer 1982, 376ff).

Die Familiengesundheitspfleger denken jede Familie aus der Perspekti-
ve ihrer optimalen Möglichkeiten. Ihre Aufgabe ist die »Unterstützung 
und Mobilisierung der lebensweltlichen Hilfe« (Gehring et al., 2001: 
233) im Hinblick auf:

1. 	Individuen der Familie (zum Beispiel den kranken Vater),
2. 	Interpersonalitäten der Familie (zum Beispiel die Beziehung zwi-

schen krankem Ehemann und der Ehefrau) und
3. 	das Gesamtsystem der Familie (zum Beispiel die Interaktionen zwi-

schen Ehemann und Vater, Mutter und Ehefrau, Kindern und Nach-
barn).

Nehmen wir beispielsweise an, der Mann in der Familie litte unter einer 
Krebserkrankung. Sie bedeutet Veränderungen und Belastungen für den 
Mann, für die Beziehung zwischen Mann und Frau, zu den Kindern 
und dem Umfeld. Die Belastungen sind je unterschiedlich. Männer nei-
gen vielleicht zu Depressionen, Frauen erwarten jedoch, dass der Mann 
seine Situation offen anspricht, Kinder ängstigt die ungewisse Gewiss-
heit über den nahen Tod eines Elternteils, Nachbarn wissen nicht, wo 
und wie sie helfen können, ohne sich störend einzumischen. Die ›Fa-
miliy Nurse‹ befähigt die Menschen, die in der Familie den Sorgezu-
sammenhang bilden, mit der Situation zurechtzukommen. Zu ihren 
Tätigkeiten zählt auch die Beratung, wie die Leistungen des personen-
bezogenen Budgets individuell einzusetzen wären. Ethisch entscheidend 
ist auch hier, dass selbst das individuell definierbare Budget immer nur 
einen gerechten Ausgleich und Unterstützung innerhalb eines gelebten 

EINE ANTWORT AUF DIE KRITIK AN DER GERECHTIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557-94 - am 19.01.2026, 05:21:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106

Lebens bieten kann und keinen vollwertigen Ersatz für lebensweltliche 
Hilfspotentiale. Insofern ermöglicht die familiale Sorge auf der Höhe 
der Offenheit des personenbezogenen Budgets und der Organisations
ethik der Familiengesundheitspflege eine Utopie der Gerechtigkeit.

Zusammenfassende Aussagen einer Ethik im Zeichen vulnerabler Per-
sonen:

1. 	 Die Andersheit der Person ist eine Ausnahme von der Besonderheit, 
die zu achten das allgemeine Gesetz gebietet. Andersheit realisiert 
ihre ethische Qualität in der Begegnung.

2. 	 Indem die ethisch relevante Personalität von zuzuschreibenden Ei-
genschaften abgelöst und nun an die Begegnung gebunden wird, 
wird die Form des Ethischen in die Materialität des konkreten ge-
lebten Lebens eingeführt, ohne diese einseitig von der Reziprozität 
her zu verstehen.

3. 	 Die Begegnung ist konstitutiv für die Würde. Ich bin Umwelt für 
den Anderen und kann mich selbst zurücknehmen. Meine Würde 
ist an die des Anderen gebunden.

4. 	 In der Begegnung konstituiert sich die Person und mit ihr ihre Wür-
de als Meinesgleichen. Würde vermittelt zwischen der Andersheit 
der Person und einer auszuhandelnden Gerechtigkeit. Aushandlung 
ist zwar Reziprozität, aber nicht nur. Sie lässt eine Andersheit in 
Form einer Ausnahme von der Reziprozität zu.

5. 	 Die Ausnahme wird verwirklicht in der materiellen Form des per-
sonenbezogenen und individuellen Budgets. Seine Möglichkeit er-
weitert die Gerechtigkeit um eine als sinnhaft erfahrene Gabe von 
Gütern der Gesundheitsversorgung.

6. 	 Das Konzept der Familiengesundheitspflege ermöglicht den ethisch 
geeigneten Kontext für die Realisierung des individuellen Budgets. 

7. 	 Der Versuch einer nichtexklusiven Ethik führt zu bestimmten Kon-
sequenzen im Hinblick auf eine Gesellschaft.

8. 	 Wir sind mit der Tatsache konfrontiert, mit Menschen zu koexistie-
ren, denen wir mehr geben als sie uns erstatten.

9. 	 Achtung und Schutz schließt ethische Andersheit ein, also auch die 
Würde von Menschen, die wir persönlich nicht leiden mögen und 
mit denen wir auf engem Raum nur ungern zusammenleben.

10. 	Ethisches Verhalten ist kein Dienst nach Vorschriften und Binär-
codes, sondern wesentlich eine würdevolle Begegnung mit denen, 
die aus den Rastern der Vernunft fallen.

ETHIK ALS NICHTEXKLUSIVER SCHUTZBEREICH

https://doi.org/10.5771/9783845292557-94 - am 19.01.2026, 05:21:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	a.  Eine Antwort auf die Kritik an der Person: Andersheit der Person
	b.  Eine Antwort auf die Kritik an der Menschenwürde: Würde, Begegnung, Anerkennung
	c.  Eine Antwort auf die Kritik an der Gerechtigkeit: Aushandlung und Sinnzuwachs

