
#13: Die Entwicklung einer »kognitiven

Demokratie«

Denn nichts ist dringlicher, als ein alter-

natives Denken und Weltverständnis

zu dem zu erarbeiten, was der Neolibe-

ralismus dem gesamten Planeten hat

aufzwingen können.

Zweites konvivialistisches Manifest

 

Bildung als Selbstveränderung ist ein

Lernprozess, der auch die Umstände

verändert, in denen er stattfindet. Eine

kritische politische Bildung interessiert

sich deswegen für die Möglichkeiten,

anders werden zu wollen.

Janek Niggemann

 

Ultimately, climate stabilization can

only be achieved if the great majority of

the world’s population understand the

implications, relate these implications

to their own lives, and actively partici-

pate in the global effort of stabilization.

Minqi Li

»Ist es wirklich unmöglich, sich eine Welt vorzustellen, […] in der zwar nicht

jede/r der Armut entkäme, aber sich niemand im Elend wiederfände und in

der jede/r von seiner bzw. ihrer Arbeit leben könnte? Oder in der extremer

Reichtum […] ebenso wenig geduldet würde wie das Elend? In der es keine

›überflüssigen‹ Frauen oder Männer gäbe? Eine Welt, in der man sich wei-

https://doi.org/10.14361/9783839456354-015 - am 12.02.2026, 23:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456354-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Die Welt neu denken lernen – Plädoyer für eine planetare Politik

terhin über den Sinn des Lebens stritte, ohne sich jedoch abzuschlachten,

und in der man Bürger- und Religionskriege vergessen hätte? […] Eine Welt,

die in der Lage wäre, die sich beschleunigende Erderwärmung und die

vielfältigen Umweltschäden wirksam zu bekämpfen? Eine Welt, in der man

wieder im Einklang mit der Natur leben könnte?

Komischerweise sind diese Ideale reine Selbstverständlichkeiten. Sie er-

geben sich aus dem allergesündesten Menschenverstand. Sie bringen gut

zum Ausdruck, was wir uns wünschen oder zu wünschen meinen. Den-

noch scheint ihre auch nur teilweise Verwirklichung gänzlich unerreichbar,

ja geradezu unvorstellbar zu sein. Aber warum eigentlich? Gibt es ein

Schicksal, ein Verhängnis, dem die Menschheit nicht entrinnen kann?« (Die

konvivialistische Internationale, 2020: 9-10)

Alle in dieser Publikation vorgebrachten Argumente sprechen ebenfalls für

diese Welt der »selbstverständlichen« Ideale, die doch so unerreichbar fern

zu liegen scheint. Aber wie sollen diese Veränderungen möglich sein – oh-

ne eine Veränderung des Bewusstseins? Und zwar geht es nicht direkt und

in erster Linie um das Bewusstsein derer, die am politischen Ruder sind –

auf sie trifft noch immer das Diktum von Barbara Tuchman von der »Tor-

heit der Regierenden« zu –, sondern eher um die Frage, welches Bewusstsein

die kulturelle Hegemonie in der Gesellschaft erobern kann, sodass die Politik

es berücksichtigen muss (Tuchman 2001).1 Solange aber noch die alte Maxi-

me gilt, dass das Bewusstsein der Herrschenden das herrschende Bewusst-

sein ist, muss die Frage auch so gestellt werden: Wie kann eine Veränderung

des Bewusstseins eines relevanten Teils der Bevölkerung erzielt werden,wenn

sich die sozialen, politischen, ökonomischen und ökologischen Verhältnisse

nicht ändern? Dass Einsichten sich von selbst einstellen, dass Krisen automa-

tisch aufklärend wirken, dass die Katastrophe die beste Lehrmeisterin ist –

diese Ansicht wurde hier bereits zur Genüge zurückgewiesen. Einsicht ent-

steht auch nicht einfach durch Wissen, obwohl Wissen unabdingbar ist. Seit

über einer Generation warnen zum Beispiel Wissenschaftler*innen mit über-

zeugenden Argumenten und unwiderlegbaren Beweisen vor den verheeren-

den Folgen des Klimawandels, den wir selbst erzeugen. AnWissen fehlt es uns

1 Die amerikanische Historikerin hat in dem gleichnamigen Buch anhand vieler ge-

schichtlicher Beispiele untersucht, warum Führungseliten so häufig gegen ihre eige-

nen Interessen, gegen die ihrer Völker und gegen den gesunden Menschenverstand

handeln.

https://doi.org/10.14361/9783839456354-015 - am 12.02.2026, 23:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456354-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


#13: Die Entwicklung einer »kognitiven Demokratie« 161

nicht. Doch zwischen diesem Wissen und der Handlungsbereitschaft klafft

eine ungeheure Kluft. Und damit ist gar nicht die Handlungsbereitschaft je-

ner gemeint, die aufgrund ihrer Position ein ideelles oder materielles Inter-

esse an der Aufrechterhaltung unserer verheerenden Wirtschaftsweise haben

müssen, sondern die der breiten Masse, die ammeisten unter den Folgen der

Klimaveränderungen leiden wird oder bereits leiden muss.

Um wenigstens eine vorläufige Antwort auf die Frage zu geben, wie diese

Kluft überwunden werden kann, sollen in der Folge, ausgehend von Corona,

vier Faktoren diskutiert werden, die Lern-Hindernisse darstellen und daher

überwunden werden müssen, wenn Bildung als Selbstveränderung zur Be-

wältigung anstehender Herausforderungen gelingen soll.

Eingeschränkte und komplexe Wahrnehmung

Corona ist ein gutes Beispiel dafür, dass jede Lernstrategie sich zunächst auf

die Problematik der Wahrnehmung einlassen muss. Denn das erste auffäl-

lige Merkmal ist die unheimliche Abstraktheit der viralen Bedrohung. Wel-

che sinnlichen Erfahrungen haben wir eigentlich mit Covid-19? Gemeint sind

nicht die Quarantäne, die Masken und alle Restriktionen bzw. die sozialen

Folgeerscheinungen wie Einkommensverluste und Arbeitslosigkeit, sondern

die Art, wie wir den Krankheitserreger selbst erleben. Wir können das Virus

nicht sehen, nicht spüren, nicht hören. Wir können, selbst wenn wir infiziert

wurden, ohne Test meist nicht einmal erkennen, ob wir an Covid-19 erkrankt

sind. Die Prophezeiung eines Politikers zu Beginn der Pandemie, es werde

bald schon jeder eine Person kennen, die an Corona verstorben ist, hat sich

zumindest in unseren Breiten gottseidank nicht erfüllt. Wir haben somit in

der übergroßen Mehrheit keine sinnlichen Erfahrungen mit dem Virus. Was

wir darüber wissen, wissen wir aufgrund der medialen Vermittlung, wobei

auch alle Restriktionen in diesem Sinne alsMedien zu verstehen sind. Corona

ist für uns somit ein »ästhetisches« Phänomen, im ursprünglichsten Sinne

des Wortes: Wir nehmen es wahr, weil es sprachlich, bildlich, graphisch, sym-

bolisch aufbereitet wurde, damit wir es überhaupt fassen können. Mit diesen

Inszenierungen wird unser Verhalten gesteuert. Die Angst vor Corona ist ein

Produkt dieser Inszenierung bzw. dessen, was diese an Phantasieleistungen

und Wahrnehmungsvermögen bei uns ausgelöst hat. Im Mittelpunkt steht –

und das ist neu und ungewöhnlich – kein ikonisches Bild, wie der Atompilz

(Hiroshima 1945), das vietnamesische Mädchen, das vor dem Giftgas flieht

https://doi.org/10.14361/9783839456354-015 - am 12.02.2026, 23:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456354-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Die Welt neu denken lernen – Plädoyer für eine planetare Politik

(Vietnamkrieg 1968) oder wie der tote Bub am türkischen Strand (so genann-

te Flüchtlingskrise 2015), sondern eine Graphik: die Kurve, die den bedrohlich

ansteigenden Krankheitsverlauf anzeigt. Corona hat unsere Fähigkeit, Grafi-

ken zu lesen und mit ihnen Emotionen zu verbinden, enorm erhöht, als zu-

nächst tägliche, später wöchentliche, dazwischen wieder sporadische Übung.

Coronakrise hieß für uns zunächst, »dass wir das Sterbegeschehen auf Dash-

boards gezerrt haben. […] Wir haben uns um das Sterben nicht gekümmert,

das Sterben wurde abgeschoben, und plötzlich wird es zum Mittelpunkt der

Gesellschaft« (Sprenger 2020: 36). Allerdings ist das ein abstrakter Tod, der in

Ziffern und Zahlen ausgedrückt wird, während wir die menschlichen Schick-

sale dahinter großteils niemals kennenlernen.

Damit soll keineswegs gesagt sein, dass wir uns die Gefahren, die von

Corona drohen, nicht vorstellen könnten – im Gegenteil, jede mediale Prä-

sentation dient ja gerade dazu, unsere Phantasie anzustacheln und Emotio-

nen auszulösen. Gerade für das Unheimliche und Unsichtbare von Corona

scheint die abstrakte Darstellung ästhetisch sogar sehr passend zu sein, sie

stimuliert, zusammen mit vielen Erzählungen, erst recht die Vorstellungs-

kraft von etwasUnheimlichem.Entscheidend ist aber natürlich auch, dass wir

die praktischen Folgen von Covid-19 – die Erkrankten, die Toten, die Situati-

on in den Krankenhäusern, die Bilanzen der Expert*innen und der Politik –

direkt sinnlich wie auch medial vermittelt miterleben. Wobei für die meisten

die stärkste unmittelbare Erfahrung das Eingesperrtsein, die Einschränkung

der Bewegungsfreiheit und die Verunmöglichung von vertrauten und lieb-

gewonnen Lebensgewohnheiten war und ist. Das heißt aber, dass die relativ

wenigen direkten und die sehr vielen medial vermittelten Eindrücke zusam-

menspielen und von uns kaumgetrenntwahrgenommenwerden können.Wie

sehr z.B. auch die Schutzmaske die Rolle eines Mediums angenommen hat,

das unser Gefahrenbewusstsein steuert, hat man nach (zeitweiligen) Aufhe-

bung der Maskenpflicht in Österreich gesehen, als sich sehr schnell wieder

großer Leichtsinn breit gemacht hat. Die Maske hingegen war ein Symbol für

Gefahr, ein Medium der Warnung und der Erinnerung zur Vorsicht. Wo sie

wieder eingeführt wurde, war die symbolische Funktion zumindest ebenso

wichtig wie die Schutzfunktion selbst.

Es gibt somit eine Analogie zwischen der unsichtbaren Corona-Gefahr

und anderen sinnlich kaum wahrnehmbaren Gefahren wie etwa der atoma-

ren Strahlung. Aber auch der Klimawandel wird, sobald es einmal im Sommer

einen Kälteeinbruch gibt oder im Winter starker Schneefall auftritt, schnell

wieder geleugnet. Und unser Bewusstsein für die bedrohliche Erderwärmung

https://doi.org/10.14361/9783839456354-015 - am 12.02.2026, 23:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456354-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


#13: Die Entwicklung einer »kognitiven Demokratie« 163

undmehr noch, für das nicht weniger gefährliche Artensterben ist nicht sinn-

lich-unmittelbar, sondern medial vermittelt entstanden.

Es bedarf also immer einer bewussten ›medialen Übersetzung‹, die auf

kognitiver wie emotionaler Ebene erfolgen muss, damit wir in die Lage kom-

men, adäquat auf Bedrohungen zu reagieren. Kunst ist eine solche Schule

derWahrnehmung, die unser Sensorium für soziale Probleme, neue Gefahren

ebenso wie für Möglichkeiten des Handelns schärfen kann. Dabei ist in den

letzten Jahren eine globale Vernetzung und zugleich Digitalisierung politisch

engagierter Kunst zu bemerken, die damit ihren Aktionsradius wesentlich

erweitert. Selbst ein Einzelner kann auf diese Weise große Wirkung erzielen,

wie das Beispiel des in Wien ansässigen Filmemachers und Künstlers Oliver

Ressler zeigt, der zu vielen aktuellen Fragen sehr pointiert Stellung bezieht.

(https://www.ressler.at/) Ihm gelingt es immer wieder, direkt und verständ-

lich zu seinem Publikum zu sprechen und dabei jene Komplexität zu bewah-

ren, die bei anderen Vermittlungsformen oft verloren geht.

Komplexität der Wirklichkeit versus mediale Simplifizierung

Denn ein weiteres Hindernis für eine entsprechende Erkenntnis tut sich auf

in Form des Widerspruchs zwischen der Komplexität der Wirklichkeit und

einer ›Kultur der Simplifizierung‹, wie sie als Ideal und gängige Praxis in den

Medien und im Bildungswesen zu dominieren scheint. ›Put it simply‹ ist eine

beliebte Faustregel der Medienarbeit, und man hat den Eindruck, als würde

diese Maxime inzwischen immer mehr auf die Spitze getrieben.Während die

Auflagen der Qualitätsmedien sinken, boomen Boulevard- und Gratiszeitun-

gen, in denen überhaupt keine Zusammenhänge mehr erklärt werden, son-

dern ein Puzzle aus sensationellen Kurzmeldungen geboten wird. Ähnliches

gilt für die Fernsehnachrichten, die großteils aus bebilderten Informations-

Spots bestehen, nach deren Konsum man sich ›informiert‹ fühlt, ohne wirk-

lich etwas erfahren zu haben. Selbst die Redebeiträge in den Kultursendern

der Radio-Stationen werden immer kürzer und immer öfter von so genann-

tenMusikbrücken unterbrochen, daman der Hörerschaft keine längeren Auf-

merksamkeitsspannen mehr zutraut.

Es ist bemerkenswert, dass diese – aus der Konkurrenz um das Publikum

und damit um die Werbeeinnahmen entstandene – Tendenz zur Verflachung

der medialen Berichterstattung seit Ausbruch der Pandemie zumindest eine

Unterbrechung erfahren hat. Wie Umfragen, etwa der weltweite Reuters Digi-

https://doi.org/10.14361/9783839456354-015 - am 12.02.2026, 23:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.ressler.at/
https://www.ressler.at/
https://www.ressler.at/
https://www.ressler.at/
https://www.ressler.at/
https://www.ressler.at/
https://www.ressler.at/
https://www.ressler.at/
https://www.ressler.at/
https://www.ressler.at/
https://www.ressler.at/
https://www.ressler.at/
https://www.ressler.at/
https://www.ressler.at/
https://www.ressler.at/
https://www.ressler.at/
https://www.ressler.at/
https://www.ressler.at/
https://www.ressler.at/
https://www.ressler.at/
https://www.ressler.at/
https://www.ressler.at/
https://www.ressler.at/
https://www.ressler.at/
https://www.ressler.at/
https://doi.org/10.14361/9783839456354-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ressler.at/
https://www.ressler.at/
https://www.ressler.at/
https://www.ressler.at/
https://www.ressler.at/
https://www.ressler.at/
https://www.ressler.at/
https://www.ressler.at/
https://www.ressler.at/
https://www.ressler.at/
https://www.ressler.at/
https://www.ressler.at/
https://www.ressler.at/
https://www.ressler.at/
https://www.ressler.at/
https://www.ressler.at/
https://www.ressler.at/
https://www.ressler.at/
https://www.ressler.at/
https://www.ressler.at/
https://www.ressler.at/
https://www.ressler.at/
https://www.ressler.at/
https://www.ressler.at/
https://www.ressler.at/


164 Die Welt neu denken lernen – Plädoyer für eine planetare Politik

tal News Reports (bereits aktualisiert mit Daten aus der Zeit der Coronakrise),

belegen, vertrauen die Menschen wieder stärker in Qualitätsmedien:

»Ein Erkenntnis: Eine klare Mehrheit bevorzugt Medien, die neutral und ob-

jektiv berichten. Vor allem für die USA sei das Ergebnis überraschend, da

dort Medien eigentlich seit jeher einer klaren (politischen) Richtung zuzu-

ordnen seien, erläutert Anne Schulz vom Reuters Institute. Dazu war die Co-

ronakrise, wenig überraschend, ein Treiber für die TV-, Online-News- und

Social-Media-Nutzung.« (Salzburger Nachrichten, 16. Juni 2020)

Nicht nur die Mediennutzung, auch das Interesse an gründlicher Informati-

on und Erläuterung der Zusammenhänge ist im Frühjahr 2020 deutlich ge-

stiegen. »Mit Corona schlägt die Stunde der Qualitätsmedien«. (NDR, ZAPP,

18.03.2020) Das korrespondiert mit Befunden wie dem deutschen Wissen-

schaftsbarometer, denen zufolge die Coronakrise das Vertrauen in die For-

schung steigen lässt. (Der Spiegel, 28.04.2020)

Das ist zwar erfreulich, aber damit ist noch nicht der Kern des Problems

beschrieben. Der Kern besteht für mich darin, dass wir die eingangs an-

gesprochenen Denk- und Bildungstraditionen entwickelt haben (wozu auch

die mediale Berichterstattung zu zählen ist), die die Komplexität der Welt

auf möglichst einfache Formeln herunterzubrechen trachten. Dies ist kein vor-

übergehendes Oberflächenphänomen, sondern ein Grundzug unserer Gesell-

schaft. Drei zusammenhängende Faktoren scheinen dafür ausschlaggebend

zu sein:

• Die Kommerzialisierung des Wissens (und in der Folge der Bildungssyste-

me), die Verwandlung in (gut konsumierbare) Ware;

• Die damit einhergehende zunehmende Geschwindigkeit der medialen Be-

richterstattung, wobei sich der Geschwindigkeitsdruck inzwischen auch

auf den Bereich des Lehrens und Lernens erstreckt;

• Die Infantilisierung des Wissens durch die Unterhaltungsindustrie, die es

als ihr Ziel zu betrachten scheint, jede Information so leicht, »konsumen-

tenfreundlich« und angenehm wie möglich aufzubereiten.

Edgar Morin kritisiert schon seit Jahr und Tag diese Tendenz als eine Denk-

tradition, die uns dazu bringt,

»die Welt durch ›klare und eindeutige Vorstellungen‹ zu erkennen; sie ge-

bietet uns, das Komplexe auf das Einfache zu reduzieren, das Verbundene

https://doi.org/10.14361/9783839456354-015 - am 12.02.2026, 23:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456354-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


#13: Die Entwicklung einer »kognitiven Demokratie« 165

zu trennen, das Vielfache zu vereinen, alles zu beseitigen, was Unordnung

oder Widerspruch in unser Verständnis bringt«. (Morin 2004: 195)

Dem gegenüber fordert er ein Denken der Komplexität, das der realen Kom-

plexität der Wirklichkeit angemessen ist:

»Das entscheidende Problem unserer Zeit ist nun die Notwendigkeit eines

Denkens, das in der Lage ist, die Herausforderung der Komplexität derWirk-

lichkeit anzunehmen, d.h. die Verbindungen, Wechselwirkungen und ge-

genseitigen Implikationen, diemehrdimensionalenPhänomene, die sowohl

voneinander abhängigen als auch widersprüchlichen Realitäten zu erfassen

(wie die Demokratie selbst, die das System ist, das sich von Antagonismen

nährt und sie gleichzeitig reguliert).« (Ebd.)

Corona hat uns diesem Denken der Komplexität näher gebracht, indem es

uns mit einer – für alle erkennbaren – komplexen Situation konfrontiert hat,

die so unabweisbar in unser persönliches Leben eingreift, dass sie uns zu

einer Reflexion auch der Art und Weise unseres Denkens auffordert. Dass

eine Möglichkeit, diese Herausforderung abzuwehren, in der Entwicklung

der krudesten Verschwörungsmythen und der Leugnung sogar der Existenz

des Virus besteht, ist die unvermeidliche Kehrseite der Medaille. Diese Rück-

kehr zu den einfachenWahrheiten, die mit sich bringt,Wahrheit als fake news

und fake news als Wahrheit anzusehen, ist sicher ein psychosozialer »Reflex«

als Schutz vor unbequemen Wahrheiten, die die eigene Lebensweise und die

Weltbilder erschüttern, die unsere Wahrnehmung steuern.

Framing: nach welchen Kriterien wie Erfahrungen einordnen

Es kommt nämlich ein drittes ›Lernhindernis‹ dazu. Unsere Fähigkeit, neue

Erkenntnisse aufzunehmen, hängt auch davon ab, wie diese Erkenntnisse zu

unserer bisherigen Weltsicht, zu unserem Weltbild, passen, ob wir sie pro-

blemlos einordnen können, oder ob sie ganz im Widerspruch dazu stehen.

Wie ist es etwa möglich, dass in den USA eine Zeitlang im Allgemeinen

nur Demokraten Covid-19 ernst nahmen, Schutzregeln für wichtig hielten

und das Tragen von Schutzmasken akzeptierten, während Republikaner dies

tendenziell als sinnlos und als gegnerische Propaganda abtaten? Es sindMen-

schen, die im selben Land leben und die Anzahl der Kranken und Verstorbe-

nen genauso gut wie alle anderen kennen. Aber sie zogen daraus Schlüsse, die

https://doi.org/10.14361/9783839456354-015 - am 12.02.2026, 23:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456354-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Die Welt neu denken lernen – Plädoyer für eine planetare Politik

diametral unterschiedlich ausfielen. Das hängt eben mit dem framing zusam-

men, mit dem Denkrahmen, in den diese Informationen eingeordnet wer-

den. Hier wurde Corona zu einem Bestandteil des politischen Kräftespiels

gemacht. Das ist zwar zur Bekämpfung der Pandemie sinnlos und kontra-

produktiv, aber dass man so vorgeht, ist durchaus nicht unüblich.

Judith Butler hat den Vorgang des framing anhand der amerikanischen

Kriegsführung nach dem 11. September 2001 dargestellt. Unser Denkrahmen

bestimmt nicht einfach nur, welche Informationen wir als relevant aufneh-

men und welche wir als unwichtig ausscheiden. Er hat auch die normative

Funktion uns anzuleiten, wie wir Fakten und Ereignisse bewerten. Auf ei-

nen Krieg bezogen, erlaubt diese Rahmung die elementare Unterscheidung

zwischen Menschen, die als betrauerbar gelten (die eigene Seite), und jenen,

deren Tod uns gleichgültig ist oder von uns sogar gewünscht wird (die feind-

liche Seite). Diese Rahmung erfolgt wiederummit ästhetischen undmedialen

Mitteln:

»Der institutionalisierte und aktive Rassismus auf der Ebene der Wahrneh-

mung bringt ikonische Darstellungen von Bevölkerungsgruppen hervor, die

in höchstemMaße betrauerbar sind, und er erzeugt Bilder von Gruppen, de-

ren Verschwinden kein Verlust ist und die unbetrauerbar bleiben.« (Butler

2010: 30)

Dies gilt nicht nur für Kriege und schwere Krisen, sondern für die Gesamtheit

unserer Weltwahrnehmung. Somit entstehen »durch Rahmungen erzeugte

Wahrnehmungsrealitäten« (Butler 2010: 35), die unser weiteres Verhalten

steuern. Wer ein starres Weltbild von der Größe der eigenen Nation hat,

die durch schlimme Umstände und böse Feinde daran gehindert werde, ihre

Qualitäten zur Geltung zu bringen, wird auch die Coronakrise als von den

Gegnern aufgebauschte Angelegenheit betrachten, um der eigenen Nation

Schaden zuzufügen. Allerdings kommt es nicht nur auf den Rahmen selbst

an, sondern auch auf seine normative Kraft bzw. auf das Ausmaß seiner

Flexibilität. Auf der Ebene der Einzelpersönlichkeit hängt diese Gestalt- und

Veränderbarkeit mit vielen nicht-kognitiven Faktoren zusammen, wie Ich-

Stärke, psychischer Stabilität, einem ermutigenden Umfeld, das Sicherheit

in vieler Hinsicht bieten kann. Auf gesamtgesellschaftlicher Ebene ist der

entscheidende Rahmen, der unser Denken und Fühlen beeinflusst, die jeweils

dominante Ideologie. Heute behindert der Neoliberalismus ein Denken in

Alternativen und sorgt dafür, dass der Glaube an die Veränderbarkeit dieser

Realität kaum entstehen kann, da er sogleich als »utopisch« abgetan wird.

https://doi.org/10.14361/9783839456354-015 - am 12.02.2026, 23:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456354-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


#13: Die Entwicklung einer »kognitiven Demokratie« 167

Die eigenen Privilegien erkennen lernen

Es kommt aber noch ein weiterer Faktor hinzu, der das framing, die Einord-

nung der Ereignisse in unser Weltbild, mitbestimmt und der vielleicht das

größte Hindernis eines Lernens für grundlegenden Veränderungen darstellt.

Er ist nämlich nicht bloß kognitiver, sondern psychosozialer Natur und be-

steht in der Tatsache, dass wir uns sehr schwer tun, gefährliches Wissen aufzu-

nehmen, also ein Wissen, das nicht nur unser Weltbild, sondern auch unser

Selbstbild und die Art und Weise, wie wir leben, herausfordert. Wir – die

Menschen in den westlichen Gesellschaften – müssen heutzutage tatsächlich

etwas lernen, was unsere gesamte (imperiale) Lebensweise infrage stellt.

Das fällt der politischen Klasse sehr schwer. Dazu ein typisches Beispiel

aus dem Bereich der europäischen Politik: Bereits zwei Monate vor ihrem

Amtsantritt als Präsidentin der Europäischen Kommission hatte Ursula von

der Leyen (CDU) für große Aufregung gesorgt. Sie hat die Stellenbeschrei-

bung des neuen Kommissars für Migration als »Schutz der europäischen Le-

bensweise« (»Protecting our European Way of Life«) formuliert. Das hat in

der gesamten EU für Kritik gesorgt, und selbst der scheidende Präsident

Jean-Claude Juncker hat diese Etikettierung problematisiert. Das sei das Vo-

kabular der Rechtsextremen, hieß es. Die Verknüpfung von Europa schützen

undMigration, das klinge doch ganz so, als würde hier Flüchtlingsabwehr ins

Portfolio geschrieben, lautete ein weiterer Tenor der Kritik. Von der Leyen

versuchte die Gemüter dadurch zu beruhigen, dass sie erklärte, mit europäi-

scher Lebensweise meine sie »Freiheit, Gleichheit, Demokratie undWahrung

der Menschenwürde«. Schließlich musste sie aber doch nachgeben und die

Beschreibung in »Förderung des europäischen Lebensstils« umbenennen.

Mit ihrer Verteidigung hat von der Leyen die Sache nicht besser gemacht.

Wenn sie die Aufgabe stellt, Freiheit, Gleichheit, Demokratie und Menschen-

würde gegenüber Migranti*nnen zu schützen, dann behauptet sie damit

doch, dass diese Werte exklusiv für Europa gelten und andere diese nicht

vertreten. Daran hat die Umbenennung auf eine weichere Formulierung

auch nichts geändert.

Allerdings: In gewissem Sinne muss man der Präsidentin eigentlich recht

geben. Ist nicht tatsächlich ein Grundzug der Politik der EU insgesamt und

damit aller Kommissariate der »Schutz der europäischen Lebensweise« bzw.

die »Förderung des europäischen Lebensstils«? Ist das nicht letztlich eine

freundliche Umschreibung dessen, was Ulrich Brand die »imperiale Lebens-

weise« nennt? Mit ihrer ungeschminkten Formulierung hat von der Leyen

https://doi.org/10.14361/9783839456354-015 - am 12.02.2026, 23:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456354-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Die Welt neu denken lernen – Plädoyer für eine planetare Politik

vielleicht nur eine Wahrheit ausgesprochen, die niemand so gerne hört. Die

Selbstverständlichkeit, mit der die deutsche Politikerin bei ihrem Amtsantritt

agiert hat, zeigt wohl, dass sich selbst einigermaßen liberale Vertreter*innen

der Europäischen Union zu keiner Reflexion der Grundmuster des eigenen

Verhaltens aufraffen können. Schließlich bringt der »europäische Lebensstil«

mit seinem gigantischen Ressourcenverbrauch die gesamteWelt an den Rand

des ökologischen Zusammenbruchs und löst auch massive Fluchtbewegun-

gen aus. Diese Tatsachen werden von den mächtigen EU-Politiker*innen al-

lerdings niemals angesprochen.

Das größere Problem besteht allerdings darin, dass von der Leyen mit

der weicheren Formulierung, die ihr schließlich abgerungen werden konnte,

nicht nur einen Konsens der politischen Klasse ausdrückt, sondern zugleich

den common sense einer Mehrheit der Bevölkerung. Diese Lebensweise infrage

zu stellen, bedeutet den Verlust von Privilegien, die unser Leben bislang ziem-

lich bequem gemacht haben. Das muss unvermeidlich Unsicherheit, Zweifel

und Abwehr hervorrufen. Umso dringender ist es, dass wir den Dialog mit

Intellektuellen und Aktivist*innen des Globalen Südens aufnehmen und auf

ihre Stimmen hören. Das fordert auch die Schauspielerin, Performerin und

indigene Aktivistin Kay Sara ein. Sie hätte die die Wiener Festwochen 2020

eröffnen sollen, was durch die Coronakrise verunmöglicht wurde. In ihrer

dennoch publizierten Rede greift sie den Stoff der Antigone auf:

»Es ist für euch also Zeit zu schweigen. Es ist Zeit zuzuhören. Ihr braucht uns,

die Gefangenen eurerWelt, um euch selbst zu verstehen. Denn die Sache ist

so einfach: Es gibt keinen Gewinn in dieser Welt, es gibt nur das Leben. Und

deshalb ist es gut, dass ich nicht auf der Bühne des Burgtheaters stehe. Dass

ich nicht als Schauspielerin zu euch spreche. Denn es geht nicht mehr um

Kunst, es geht nicht mehr um Theater. Unsere Tragödie findet hier und jetzt

statt, in der Welt, vor unseren Augen.«

Und sie vergleicht die Menschen der westlichen Welt in ihrem Zwiespalt mit

der Figur Kreons:

»Und vielleicht ist es das, was mich am meisten beunruhigt, wenn ich Kre-

on sprechen höre: Er weiß, dass er im Unrecht ist. Er weiß, dass das, was er

tut, nicht richtig ist. Dass es falsch ist, in jeder Hinsicht. Dass es seinen Un-

tergang bringen wird, den Untergang seiner Familie, die Apokalypse. Und

trotzdem tut er es. Er kritisiert sich selbst, er hasst sich selbst, aber er fährt

fort zu tun, was er hasst.

https://doi.org/10.14361/9783839456354-015 - am 12.02.2026, 23:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456354-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


#13: Die Entwicklung einer »kognitiven Demokratie« 169

DieserWahnsinnmuss aufhören. Hörenwir auf, wie Kreon zu sein. Seien wir

wie Antigone. Denn wenn Rechtlosigkeit Gesetz wird, wird Widerstand zur

Pflicht. Lasst uns gemeinsam Widerstand leisten, lasst uns Menschen sein.

Jeder in seiner Art und an seinemOrt, vereint durch unsere Unterschiedlich-

keit und unsere Liebe zum Leben, das uns alle vereint.«

Es bedarf also erst einer dialogisch organisierten kulturellen Umwälzung, um

überhaupt die Voraussetzungen für eineGroße Transformation zu schaffen, und

das ist nicht zuletzt eine Frage der Bildung:

»Kreativität und Phantasie lassen abermeist aus, wenn eine Große Transfor-

mation entwickelt und greifbar gemacht werden soll. Immer wieder erlebe

ich es als überraschend und beunruhigend, wie sehr unser Denken geprägt

ist von uns Vertrautem, undwie schwer die Vorstellungskraft sich dieser Fes-

sel entledigt und sei es auch nur, um zu träumen von dem, was sein sollte

und vielleicht auch sein könnte. (Hier wäre eindeutig das Bildungssystem

gefragt, das sich nahtlos in die Reihe der reformbedürftigen Bereiche ein-

reiht […]).« (Kromp-Kolb 2018: 16-17)

Bildung – im großen emphatischen Sinne als von außen angestoßene, aber

letztlich Selbstaufklärung bleibende Überwindung der Unmündigkeit –

scheint tatsächlich der einzige Weg zu sein, gewaltfreie politische Verän-

derungen vorzubereiten und zu begleiten. Sie ist nicht Ersatz für Politik,

sondern ihre Voraussetzung, und in diesem Sinne selbst politisches Han-

deln. Denn ohne ein Mindestmaß an Verständnis für Zusammenhänge und

Wirkmechanismen, für Handlungsoptionen und Handlungsfolgen, ist keine

aufgeklärte demokratische Praxis möglich. Edgar Morin spricht deswegen

von Bildung als der Voraussetzung für eine »kognitive Demokratie« (Morin

2004: 193-197). Kognitive Demokratie bedeutet, dass in der gesamten Gesell-

schaft genügend Wissen und Kenntnisse verbreitet werden, dass die große

Masse der Menschen auch tatsächlich am politischen Leben Anteil nehmen

kann.

Bildung – Voraussetzung für eine »kognitive Demokratie«

Das Wissen und die Haltung, die wir brauchen, um die Große Transformation

anzugehen, besteht vereinfacht gesagt,

https://doi.org/10.14361/9783839456354-015 - am 12.02.2026, 23:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456354-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Die Welt neu denken lernen – Plädoyer für eine planetare Politik

• in der Erkenntnis, dass das menschliche Leben weitestgehend dem Un-

tergang geweiht ist, wenn wir die ›räuberische‹ Lebensweise fortsetzen,

die unsere eigenen Lebensgrundlagen gründlich zerstört;

• dass die Hoffnung, eine kleine Elite, zu der wir gehören, werde schon

in der Lage sein, sich innerhalb der Katastrophe zu behaupten, weder

ethisch vertretbar noch realistisch ist;

• dass es Auswege gibt, die zwar nicht einfach zu beschreiten, aber doch

möglich sind, und dass viele dieser Wege bereits beschritten werden;

• und schließlich, dass diese Auswege nicht nur gewisse Opfer fordern, son-

dern auch eine neue Lebensqualität bringen können – ein zufriedeneres,

menschlicheres und wohl auch besseres Leben, wenn man als Maßstab

nicht das Haben, sondern das Sein nimmt.

Ich bezeichne dies zusammenfassend als planetare Denkweise. Dieses Wissen

wird überall auf derWelt von zahlreiche ›kapillaren‹ Bewegungen zusammen-

getragen und verbreitet. Sie sind in dieser Publikation immer wieder zuWort

gekommen. Noch haben sie aber nicht die Kraft und die Qualität, insgesamt

einen Umschwung zu bewirken. Wir brauchen daher, wie die Autor*innen

des Zweiten konvivialistischen Manifests (2020: 14) schreiben, dringend eine al-

ternative politische Philosophie im weiten Sinn des Wortes. Doch auch dafür

gibt es schon etliche Ansätze. So hat etwa die amerikanische Friedenspädago-

gin Betty A. Reardon die bildungspolitischen Konsequenzen dieser planetaren

Denkweise bereits 1988 gezogen. Sie hat ein, jeder speziellen Bildung vorgela-

gertes, allgemeines und transformatives Bildungsprogramm vorgeschlagen,

das auf drei Pfeilern beruht – den drei Werten planetary stewardship, global

citizenship and humane relationship.

DerWert von planetary stewardship hilft den Lernenden, »ein Bewusstsein für

ihre Beziehung zur gesamten natürlichen Ordnung und ihre Verantwortung

für die Gesundheit, das Überleben und die Unversehrtheit des Planeten zu

entwickeln.« (Reardon, 1988: 59)

 

Der Wert von global citizenship bedeutet, die Lernenden dabei zu unterstüt-

zen, »die Fähigkeiten zu entwickeln, eine gewaltfreie, gerechte soziale Ord-

nung auf diesemPlaneten zu schaffen, eine globaleOrdnung, die allenMen-

schen auf der Erde Gleichheit bietet, Schutz der universellenMenschenrech-

te, und die Konflikte mit gewaltlosen Mitteln löst […].« (Ebd.)

 

https://doi.org/10.14361/9783839456354-015 - am 12.02.2026, 23:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456354-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


#13: Die Entwicklung einer »kognitiven Demokratie« 171

DerWert von humane relationship liegt in der »Betonung einer menschlichen

Ordnung positiver menschlicher Beziehungen, Beziehungen, die es allen er-

möglichen, das individuelle und kollektive menschliche Potential zu reali-

sieren.« (Ebd.)

Es ist allerdings schwer, sich dieses alternativeWissen und dieses planetare Be-

wusstsein innerhalb des öffentlichen staatlichen Bildungssystems anzueignen.

Das ist nicht nur eine Frage der Ideologie, sondern, wie schon dargelegt, auch

der Organisation der Wissensproduktion, die die Spezialisierung, nicht aber

die Integration von Wissen fördert und damit der Komplexität der Realität

nicht gerecht wird. Diese Kultur der getrennten und isolierten Erkenntnis-

se der einzelnen Wissensbereiche ist ein Problem der Wissenschaften, aber

es spiegelt sich auch im Bildungssystem. Und es trägt, neben anderen Fak-

toren, dazu bei, dass viele Lernende gar nicht erkennen können, wie wichtig

und lebensrelevant viele ihnen dargeboteneWissensbereiche sind. EdgarMo-

rin spart nicht mit Kritik am Fächerkanon und der Unterrichtsweise in den

heutigen (höheren) Schulen:

»Mit der Marginalisierung der Philosophie und der Literatur fehlt es in der

Erziehung immermehr daran, sich fundamentalen und globalen Problemen

des Individuums, des Bürgers, des Menschen zu stellen. Diese Probleme be-

dürfen, um betrachtet zu werden, der Möglichkeit, die Vielzahl der in Diszi-

plinen getrennten Erkenntnisse zu vereinen. Sie rufen nach einer komplexe-

renArt undWeise des Erkennens, einer komplexerenArt undWeise desDen-

kens. […] Solange wir die Erkenntnisse nicht nach den Prinzipien der kom-

plexen Erkenntnis verbinden, bleibenwir unfähig, das gemeinsameGewebe

der Dinge zu erkennen:Wir sehen nur die getrennten Fäden eines Teppichs.

Einen einzelnen Faden zu identifizieren erlaubt niemals, das Gesamtdesign

des Teppichs zu erkennen.« (Morin 2012: 163).

Es ist entscheidend, diese Frage nicht nur als Frage der Bildung, sondern als

Frage der Demokratie zu sehen. Oder besser gesagt: Wir müssen diese Fra-

ge als eine der Demokratie sehen, weil es eine Frage der Bildung ist. Denn

das Fehlen eines Bewusstseins der Zusammenhänge, so Morin weiter, kom-

me einer »Enteignung vonWissen« gleich. Es fehle dieWissensbasis für ange-

messene demokratische Entscheidungen. Das ist aber, so Morin, bereits eine

Verstümmelung der demokratischen Kultur:

»Die Enteignung vonWissen, die durch diemediale Popularisierungnur sehr

schlecht kompensiert wird, stellt das zentrale historische Problem der ko-

https://doi.org/10.14361/9783839456354-015 - am 12.02.2026, 23:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456354-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Die Welt neu denken lernen – Plädoyer für eine planetare Politik

gnitiven Demokratie dar. Die Fortsetzung des gegenwärtigen techno-wis-

senschaftlichen Prozesses, eines blinden Prozesses, der zudem jenseits des

Bewusstseins und des Willens der Wissenschaftler*innen selbst liegt, führt

zu einem massiven Rückschritt der Demokratie. Hierfür gibt es keine un-

mittelbar umzusetzende Politik. Es bedarf eines politischen Bewusstseins

für die Dringlichkeit, auf eine kognitive Demokratie hinzuarbeiten.« (Morin

2004: 194)

Man wird eine solche Argumentation vielleicht als Bildungsoptimismus ab-

tun. Es stimmt schon: Bildung alleine wird die Welt nicht verändern, es müs-

sen politische Strukturen undMachtverhältnisse verändert werden. Aber die-

se Unterscheidung, so richtig sie ist, verführt auch zu einem falschenDenken,

das den engen Zusammenhang zwischen politischer Aktion und politischer

Reflexion wie auch von Studium und Bildung ignoriert. Bildung findet gera-

de im Prozess der politischen Auseinandersetzung statt, wenn entsprechende

Aktivitäten gesetzt werden. Es ist kein Zufall, dass etwa in jenen lateiname-

rikanischen Ländern, in denen Reformkräfte besonders stark sind, auch be-

sonders lebhafte intellektuelle Debatten geführt werden, die zu neuen und

breiten Gesellschaftsschichten zugänglichen Bildungsinitiativen führen. Auf

der Ebene der Bildung können wir in Europa sehr viel von den geistigen An-

strengungen in den Ländern des Südens lernen; auf der Ebene der Politik

ist ein Bündnis mit diesen Reformkräften unabdingbar, um Veränderungen

herbeizuführen. Intellektuelle Bewegungen, die durch die Coronakrise neuen

Auftriebe erfahren haben, wie die Social Alternatives rund um Pablo Solón, die

Bewegung der Neuen Normalität oder die sich als »intellektuelle Internationa-

le« verstehende Konvivialismus-Bewegung sollten daher auch in ihrer Bedeu-

tung für die Entwicklung des Bildungsprojekts einer »kognitiven Demokra-

tie« wahrgenommen werden.

https://doi.org/10.14361/9783839456354-015 - am 12.02.2026, 23:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456354-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

