
 

III. Das Potential von Orientierung und 
Übersicht in Philosophie und Wissenschaft 

 
 
 

6.  ORIENTIERUNG UND ÜBERSICHT ALS 
WILLENSBILDUNG – EVALUATION DER LÖSUNGEN 
VON KANT UND WITTGENSTEIN MIT SEEBASS 

 
Man mag Kant als zu wenig, Wittgenstein als zu konsequent in der Distanzie-
rung vom Begriffsdenken bezeichnen. Es scheint, als hätten beide den Ausgleich 
zwischen Diskursivität und Nicht-Diskursivität verfehlt. Diese schon in den obi-
gen Textanalysen vollzogene Evaluation kann mit Gottfried Seebaß detailreicher 
und exakter wiederholt werden, dessen Analyse in neuere Ansätze einer Philoso-
phie der Orientierung einführt und im Kontext dieser Arbeit ein heuristisch be-
sonders geeignetes Beispiel darstellt. Als Ausgangspunkt soll die Unterschei-
dung zwischen theoretischer und praktischer Orientierung dienen, wie sie in 
seinem Aufsatz »Was heißt, sich im Wollen orientieren?« gemacht wird. Theore-
tische Orientierung, so Seebaß, wird immer dann angestrebt, wenn theoretisches 
Wissen fehlt, praktische Orientierung hingegen in jenen Fällen, in denen Werte 
oder Ziele fehlen. Umfassende Orientierung erfolgt erst dann, wenn beide Arten 
der Orientierung zusammenkommen; genau genommen wäre erst beim Zusam-
mentreffen von theoretischer sowie praktischer »Orientierung« überhaupt von 
Orientierung zu sprechen. 

 
»Exemplarisch sind Situationen, in denen ein Wanderer oder Schiffer die Orientierung 
verloren hat und deshalb hilflos umherirrt. Ein Kompass kann ihn darüber unterrichten, 
wo Orient und Okzident liegen. Aber das allein hilft ihm nicht weiter. Er muss auch über 
eine verlässliche Karte oder entsprechende räumliche Vorstellung von seiner Umgebung 
verfügen und wissen, wo er sich gerade befindet. Mit diesen Informationen (nehmen wir 
an) ist er theoretisch hinreichend orientiert, d.h. er kennt alle ihn interessierenden Fakten. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-007 - am 14.02.2026, 14:23:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


142 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITÄT UND NICHT-DISKURSIVITÄT 

 

Normalerweise hilft ihm das, aber natürlich nur, wenn er weiß, wo er hinwill. Weiß er es 
nicht, bleibt er praktisch desorientiert.«1 

 
Praktische Orientierung, so Seebaß, ist primär und zumeist Willensbildung. 
Ganz analog spricht Andreas Luckner von einer »Orientierungskrise«, die eines 
»intentional clearing« bedarf.2 Was fehlt, wenn praktische Orientierung fehlt, ist 
ein höchstes nicht-diskursives Wissen, wie sich in der Begrifflichkeit dieser  
Arbeit sagen ließe: weder bloß diskursives Wissen noch ein beliebiges nicht-
diskursives Wissen (wie Fahrradfahren),3 sondern ein Wissen, das mit dem  
Gefühl der Überzeugung, der Einsicht verbunden ist und ein Ziel markiert, dem 
alles andere Wissen untergeordnet ist. Wie lässt sich dieses Wissen in philoso-
phischen Texten herstellen? Seebaß unterscheidet zwischen »›subjektivisti-
sche[n]‹ und ›objektivistische[n]‹ Antworten« zur praktischen Orientierung,4 die 
ich im Folgenden Wittgenstein und Kant zuordne. 

Die Transzendentalphilosophie, so wurde oben bilanziert (vgl. B.I), ist zwar 
praktisch ausgerichtet, wird aber theoretisch eingeholt. Wenn Kant die Vorteile 
des Begriffsdenkens letztlich nicht zur Disposition stellt, dann behält er – in 
Seebaß’ Begriffen – das »Vorbild des theoretischen Wissens«5 als Maßstab bei. 
Er bietet ›objektivistische‹ Antworten« selbst zur praktischen Orientierung an. 

 
»So wie es objektive, erkennbare Wahrheiten gibt, so soll es auch objektive Forderungen 
geben, die optativische Einstellungen ebenso rational unausweichlich machen wie erkann-
te Wahrheiten assertorische. Als Beispiel[…] ließe[…] sich Kants Lehre vom kategori-
schen Imperativ als ›Faktum der Vernunft‹ anführen.«6  

 
Wie Seebaß weiter ausführt, setzt dieses Modell voraus, »dass es die objektiven 
Forderungen tatsächlich gibt und dass ein rationaler Wille tatsächlich nicht um-
hin kann, ihnen zu folgen«.7 Dabei handelt es sich um Prämissen, die heute als 
»notorisch fragwürdig« und »ziemlich dubios« gelten.8 Diese Einschätzung 

                                                             
1  Seebaß (2000) S. 194. 
2  Luckner (2005) S. 229 und 232. 
3  Vgl. ebd. S. 229. 
4  Seebaß (2000) S. 208. 
5  Ebd. 
6  Ebd. 
7  Ebd. 
8  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-007 - am 14.02.2026, 14:23:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ORIENTIERUNG UND ÜBERSICHT IN PHILOSOPHIE UND WISSENSCHAFT | 143 

bringt die in A.9 aufgelisteten Nachteile sowie die gegenwärtige Unplausibilität 
des Begriffsdenkens auf den Punkt.  

Die Orientierungsschrift scheint diese Nachteile ausgleichen zu wollen, wenn 
Kant der Subjektivität, der Kontingenz und der metaphorischen Darstellung von 
Wissen (»für die Welt«) einen Spielraum zugesteht. Aber auch die Orientierung 
nach Kantscher Manier verbleibt im Bereich des Begriffsdenkens. 

Orientierungssicherheit, wie sie von Kant anvisiert wird, gilt heute als eher 
unplausibel, weil sie eine Verengung der Vernunft voraussetzt, ohne doch die 
Geltung oder Evidenz ihres Wissens garantieren zu können. Die diskursiv darge-
stellte Allgemeinverbindlichkeit von Orientierung wäre eher ein frommer,  
kontrafaktischer Wunsch: Praktische Orientierung möge durch eine allgemein 
verbindliche und verträgliche Willensbildung erfolgen. 

Eine vergleichbare Analyse liefert Jürgen Mittelstraß in seinem Aufsatz 
»Was heißt: sich im Denken orientieren?«. Er definiert die Leistung des Sich-im-
Denken-Orientierens als eine Art Allgemeinwerdung des Subjekts: »Die Subjek-
tivität bestimmt sich selbst als allgemeines Wesen.«9 Wenn sich das Denken 
praktisch orientiert, indem es sich seiner subjektiven Besonderheit entledigt, 
dann stehen »Selbstbestimmung und Selbstverwirklichung […] unter Bedingun-
gen antizipierter Vernunftverhältnisse«.10 Da solche Vernunftverhältnisse nur 
angenommen, gewünscht, erhofft sind, kann Orientierung im Denken kein Wis-
sen sein, das seine Geltung oder Evidenz garantieren könnte. Tatsächlich ist dem 
Subjekt ein Spielraum zuzugestehen, über den es alleine verfügt und auch verfü-
gen muss: »Die Philosophie […] löst keine Probleme der konkreten Subjektivi-
tät.«11  

Christiane Schildknecht fasst diesen Spielraum als Unterschied zwischen der 
Evidenz von Argumentation beziehungsweise Begründung auf der einen Seite 
und von Einsicht auf der anderen: »Die vernunftbasierte Ausrichtung der Philo-
sophie anhand der Kompassnadel ›Argument‹ bzw. ›Begründung‹ steht nicht nur 
innerhalb der Kantischen Analysen außer Frage. In Frage steht allerdings, wie 
weit Argumentation bzw. Begründung jeweils tragen.«12 Sie tragen, so Schild-
knecht weiter, nur ein Stück weit: »Einsicht lässt sich argumentativ nicht er-
zwingen.«13 

                                                             
9  Mittelstraß (1982) S. 182. 
10  Ebd. 
11  Ebd. S. 181. 
12  Schildknecht (2005) S. 141. 
13  Ebd. S. 142. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-007 - am 14.02.2026, 14:23:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


144 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITÄT UND NICHT-DISKURSIVITÄT 

 

Der Überzeugung, dass sich Einsicht nicht argumentativ erzwingen lässt, 
trägt der Tractatus Rechnung. Wittgenstein vertraut dem Begriffsdenken schon 
in seinem Frühwerk weniger als Kant, wenn er darin theoretische und praktische 
Orientierung in ein eher antagonistisches als harmonisches Verhältnis setzt. Die 
darin vorgeschlagene logische Sprachanalyse schafft nämlich eine theoretische 
Art von Übersicht, die Kants Orientierung gleicht, allerdings nur dann praktisch 
wird, wenn sie auf sich selbst angewandt und zu einem Paradox weitergetrieben 
wird. Kein sachliches Argument, sondern ein Paradox im Dienst einer aufdring-
lichen Intention führt vom theoretischen Erkennen zur Ethik, zur Gewissheit des 
Handelns angesichts der richtigen Sicht der Welt. 

Statt auf Argumente, wie Kant, setzt Wittgenstein also schon im Frühwerk 
eher auf »subjektivistische Antworten« hinsichtlich praktischer Orientierung als 
auf »objektivistische Antworten«. Im Spätwerk findet sich diese Tendenz mit 
dem Konzept der Übersicht verstärkt. Jene Aspekte einer nicht-diskursiven,  
ästhetischen Gestaltung, die bei Kant nur vage auszumachen waren (und doch 
deutlicher als in heutigen akademischen Texten), die im Tractatus nicht wesent-
lich deutlicher waren, finden sich in Wittgensteins Spätwerk sehr deutlich.14 
Majetschak, der auch auf Wittgensteins Bemerkung aufmerksam macht, »Philo-
sophie dürfte man eigentlich nur dichten«,15 erklärt Wittgensteins Präferenz von 
übersichtlichen Darstellungen gegenüber anderen Darstellungsformen der Philo-
sophie mir ihrer Kraft der Evidenz unter den Bedingungen von Kontingenz: Der 
Vorzug einer übersichtlichen Darstellung liege darin, dass sie »eine Form auf-
weist, die unter Bedingungen der begrenzten Auffassungskraft des Menschen  
allein etwas evident zu demonstrieren, d.h. zu beweisen vermag«.16 Die über-
sichtliche Darstellung glaubt weder durch Argumente noch auch durch eine 
deutlich vorgebrachte Autorintention Einsicht erzwingen zu können, sondern sie 
gesteht dem Rezipienten einen Spielraum der eigenen Verortung zu, den dieser 
allerdings auch nutzen muss: »Das, was ich sage, wird einfach sein, doch zu ver-
stehen, warum ich etwas sage: Das wird sehr schwierig sein.«17 

Der Unterschied zwischen Kants und Wittgensteins Ansatz (bezüglich der 
Präferenz eher objektivistischer oder eher subjektivistischer Antworten) drückt 

                                                             
14  Die pragmatische Sprachanalyse des Spätwerks formuliert Wittgenstein so, dass sie 

zwar als theoretische Orientierung, als Übersicht verschaffender Sprachpragmatismus, 
verstanden werden kann, allerdings als solche unvollständig ist und nur sehr einge-
schränkt funktioniert (worauf auch Hacker – wie in B.5 dargestellt – hinweist). 

15  VB S. 483. 
16  Ebd. 115; vgl. auch Schildknecht (2005) S. 141f. 
17  Vor. 1930-35 S. 242. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-007 - am 14.02.2026, 14:23:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ORIENTIERUNG UND ÜBERSICHT IN PHILOSOPHIE UND WISSENSCHAFT | 145 

sich auch in ihren unterschiedlichen Terminologien aus. Wittgenstein verwendet 
meist den Begriff »Übersicht« und nur selten »Orientierung«.18 Übersicht ist, 
wie Stegmaier erläutert, »als erste[s] Erfordernis für Orientierung«19 eine Vor-
stufe von Orientierung. »Die Orientierung beginnt nicht mit Zielen, die man  
erreichen möchte, sondern mit dem Sichten der Situation.«20 Übersicht über die 
Situation ist somit eine noch ziellose Erkundung von Möglichkeiten, in deren 
Verlauf sich Ziele bilden können, für deren Erreichung dann wiederum theoreti-
sche Orientierung nötig ist. Der Terminus »Übersicht« lässt sich also nicht nur in 
einen Gegensatz zur theoretischen Orientierung bringen, sondern auch auf den 
subjektiven (theoretisch unverfügbaren) Anteil der praktischen Orientierung be-
ziehen. In der Verwendung des Terminus »Übersicht« drückt sich insofern die 
Anerkennung des Spielraums subjektiver Einsicht bei der Willensbildung aus, in 
dem Argumente (wie auch Intentionen) nie zwingende Wirkung haben, weswe-
gen praktische Orientierung primär durch »subjektivistische Antworten« – also 
als Übersicht – zu erfolgen hat. 

Seebaß unterscheidet drei Formen von subjektivistischen Antworten: Die 
»bewusste, aktive Dezision«, die »Fundierung der optativischen Stellungnahme 
in anderen Haltungen, insbesondere eigenen Wertungen und Gefühlen« sowie 
die »›volitionale[…] Selbsterfahrung‹. Sie ist kein einmaliger Akt, sondern ein 
zeitlich länger erstrecktes, quasi-experimentelles ›Austesten‹ dessen, welche der 
(vorgegebenen oder durch momentane Entscheidung begründeten) optativischen 
Ansprüche sich dauerhaft als ›befriedigend‹ oder ›persönlich tragfähig‹ erweisen 
und dadurch (im Sinne Kants) ›unerschütterlich orientierend‹ werden.«21 Damit 
bestimmt Seebaß den Spielraum subjektiver Einsicht in einer Weise, die prakti-
sche Orientierung durch Übersicht in die Nähe von Dezisionismus und jedenfalls 
in deutlichen Abstand zu allgemeiner Verbindlichkeit, den Vorteilen des Be-
griffsdenkens, rückt. 

 
 

7.  ORIENTIERUNG IM ZEITALTER    
 DES ERKENNTNISPLURALISMUS 

 
Die vergleichende Evaluation von Kants »Orientierung« und Wittgensteins 
»Übersicht« mit Seebaß fügt sich, wie in diesem Kapitel bald gezeigt und  

                                                             
18  Stegmaier (2008) S. 130f. 
19  Stegmaier (2005) S. 35. 
20  Stegmaier (2008) S. 181. 
21  Seebaß (2000) S. 208f. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-007 - am 14.02.2026, 14:23:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


146 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITÄT UND NICHT-DISKURSIVITÄT 

 

begründet werden wird, nicht umstandslos in weitere aktuelle Ansätze einer Phi-
losophie der Orientierung ein. Diese Ansätze bestätigen hingegen – wie auch 
immer vage – die Entwicklungslinie einer sich pluralisierenden Vernunft, die pa-
rallel zur Entwicklungslinie des Begriffsdenkens verläuft.22 In der Moderne 
überhaupt und besonders heute sei ein extremer Pluralismus der Vernunft er-
reicht, einheitliche Konzepte, wie sie in der vorkritischen Phase der Wissen-
schaft angestrebt wurden, seien nur noch eingeschränkt plausibel. Für Herbert 
Schnädelbach ergibt sich aus dieser Situation eine besonders starke »Unüber-
sichtlichkeit«, aus der ein Bedürfnis nach Orientierung resultiert.23 Auch bei 
Werner Stegmaier lässt sich sehen, wie die Erosion des Konzepts eines einheitli-
chen Wissens, die durch das Geltendmachen einer Unzahl von es ermöglichen-
den Bedingungen zustande kommt,24 mit dem Aufstieg des Orientierungskon-
zepts – nicht nur in der Philosophie25 – seit Kant zusammenfällt.26 Andere 
Autoren beschreiben den modernen Pluralismus ebenfalls als Abkehr von der 
theoretischen Ausrichtung der Philosophie, oft als Zerfall des Paradigmas stren-
ger wissenschaftlicher Begründung, und setzen das Konzept von Orientierung 
dagegen, das wie eine Art Sicherheitsnetz vor dem Fall ins Bodenlose des Dezi-
sionismus kompletter Unwissenschaftlichkeit bewahrt.27 Das Interesse an Orien-
tierung ist also eine Reaktion auf den Pluralismus der Moderne, mithin (wenn 
die Parallelität der Entwicklungslinien von Begriffsdenken und sich pluralisie-
render Vernunft kein purer Zufall ist) eine Reaktion auf den Dominanzverlust 
des Begriffsdenkens. Anders gesagt: Da die Vorteile des Begriffsdenkens nicht 
mehr überzeugen oder zu teuer erkauft scheinen, schlägt die Stunde der Orientie-
rung. Die Frage, die sich im Kontext dieser Arbeit stellt, und der im Folgenden 
nachgegangen wird, lautet: Geben die aktuellen Ansätze einer Philosophie der 
Orientierung auch eine überzeugende Antwort auf das sich in der Moderne mit 
Dringlichkeit stellende Gestaltungsproblem der Philosophie? Es findet sich da-
rin, soviel sei vorweggenommen, immerhin der Ansatz, dass Orientierung durch 
Philosophie zwischen (diskursiver) Begründung und (nicht-diskursiver) Begrün-
dungslosigkeit changiert. 

                                                             
22  Schnädelbach (1995) zeichnet sogar die parallele Entwicklungslinie einer sich plurali-

sierenden Kultur. 
23  Vgl. ebd. S. 37. 
24  Vgl. Stegmaier (2008) S. 328ff und 351. 
25  Vgl. ebd. S. XVIII. 
26  Vgl. ebd. S. 111. 
27  Vgl. die Beiträge in Stegmaier (Hg.) Orientierung. Philosophische Perspektiven und 

Dietz/Keil/Hastedt/Thyen (Hg.) Sich im Denken orientieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-007 - am 14.02.2026, 14:23:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ORIENTIERUNG UND ÜBERSICHT IN PHILOSOPHIE UND WISSENSCHAFT | 147 

Das Konzept der Orientierung ist nicht zuletzt deswegen so attraktiv, weil es 
sich um eine Kulturtechnik handelt, die trotz pluralisierter Vernunft nicht der 
Beliebigkeit ausgeliefert ist. Insofern kann sie als letzter Anker eines auf eine 
uferlose See hinausgetriebenen Philosophierens wahrgenommen werden.28 Ori-
entierung vollzieht sich nur im Extremfall durch blinde Dezision. Gleichzeitig 
trägt Orientierung den Bedingungen des Pluralismus durchaus Rechnung, weil es 
sich dabei um keine feste Methodik handelt, sondern um ein unbestimmtes, 
wenn auch mehr oder minder geschicktes Handhaben verschiedenster Gründe 
oder Anhaltspunkte, das prozesshaft, tentativ und selten endgültig ist.29 

Wie Stegmaier beschreibt, galt Orientierung noch einige Zeit, nachdem sie in 
die Philosophie eingeführt worden war, als Supplement der Vernunft.30 Auch 
heute gibt es Positionen, in denen Orientierung als Aushilfe oder Ersatz, als be-
sondere Art oder zweite Vernunft verstanden wird. Damit scheint allerdings den 
letzten Konsequenzen des modernen Pluralismus ausgewichen zu werden – etwa 
wenn Mittelstraß geistes- und sozialwissenschaftliches »Orientierungswissen« 
dem technischen »Verfügungswissen« gegenüberstellt,31 wenn Marquard Orien-
tierung zur Aufgabe der Geisteswissenschaften erklärt32 oder Hacker die Über-
sicht der analogischen im Gegensatz zur genetischen, kausalen Erklärung zuord-
net.33 Solche Positionen zeichnen Orientierung als eine Art weiches Wissen im 
Gegensatz zu harter Wissenschaftlichkeit. 

In letzter Zeit wird Orientierung immer weiter gefasst, und diese Unterschei-
dung verschwimmt. »Seit ca. 1980«, so berichtet Stegmaier, werde ihrerseits die 
Vernunft »zunehmend als eine ›Orientierungsweise‹ unter anderen gefasst. Der 
Begriff der Vernunft wurde nun ohne großes Aufhebens dem Begriff der Orien-
tierung untergeordnet.«34 Damit macht sich die Philosophie der Orientierung  
daran, die letzte Konsequenz des modernen Pluralismus der Vernunft zu ziehen, 
die eine problematische Konsequenz ist: Mit dem Zentrum der Vernunft gehen – 
wie mit den Vorteilen des Begriffsdenkens – die kontrollierenden Maßstäbe ver-
loren, wie sich pointiert formulieren ließe. Wenn nämlich Vernunft nur ein Mit-
tel der Orientierung unter anderen ist, dann sind erstens Philosophie wie jede 

                                                             
28  Vgl. Stegmaier (2005) S. 15. 
29  Vgl. Schnädelbach (1995) S. 39. 
30  Vgl. Stegmaier (2008) S. 145. 
31  Vgl. Mittelstraß (1982) S. 7ff; vgl. auch Stegmaier (2008) S. 146 und Hastedt (1996) 

S. 158. 
32  Vgl. Marquard (1986); vgl. auch Stegmaier (2008) S. 146f. 
33  Vgl. Hacker (2004) S. 409. 
34  Stegmaier (2008) S. 145. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-007 - am 14.02.2026, 14:23:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


148 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITÄT UND NICHT-DISKURSIVITÄT 

 

Einzelwissenschaft nur orientierende Kulturpraktiken oder Methoden unter ande-
ren; zweitens orientieren dann gleichermaßen antike Metaphysik wie post-
moderne Lektüren – ohne dass die Frage beantwortet werden könnte, ob Philo-
sophie heute neu ausgerichtet oder gestaltet werden muss. 

Stegmaiers Philosophie der Orientierung gibt ein gutes Beispiel für diese 
problematische Konsequenz des Pluralismus ab, allerdings in gemilderter, mit 
nuancenreichen Binnendifferenzierungen gesättigter Form. Ohne Anspruch auf 
Vollständigkeit werden verschiedene, sich überschneidende Orientierungsweisen 
– oder Aspekte von Orientierung – analysiert, darunter etwa die »Orientierung 
durch kritische Distanzierung«. Sie besteht in der »wissenschaftlichen«, »künst-
lerischen« und »religiösen Orientierung«, die als »kritische Disziplinierung der 
Orientierung«, »kreative Desorientierung« und »Halt am ewig Unbegreiflichen« 
differenziert dargestellt werden. Da »kein Standpunkt außerhalb jeder Orientie-
rung möglich« ist, wie Stegmaier im Vorwort betont,35 kann konsequenterweise 
auch kein Zentrum, kein Maßstab der Orientierung angegeben werden. Gleich-
wohl führt die fehlende Außenperspektive nicht zu kompletter Unterscheidungs-
losigkeit. Stegmaier zeichnet beispielsweise die Religion gegenüber Wissen-
schaft und Kunst insofern aus, als sie »in der kritischen Distanzierung von der 
alltäglichen Orientierung am weitesten« geht und einen Horizont entwirft, »der 
alle übrigen Horizonte der Orientierung, auch die der Wissenschaft und der 
Kunst, übersteigt und sie in ihrer Begrenztheit zeigt.«36 In diesem Punkt gleichen 
sich Stegmaiers Darstellung von Religion und Philosophie, weil letztere eben-
falls für eine ausgezeichnete Weise der Orientierung sorgt, nämlich für »Orien-
tierung über Orientierung«.37 Nichts anderes, und zwar die kritische »Transzen-
dierung der Orientierung«,38 leistet auch die Metaphysik, wie Stegmaier zum 
Ende seines Buches analysiert, habe sie immer geleistet. Metaphysik reagiert auf 
das »Bedürfnis nach festem Halt an festen Beständen«39 in einem Diskurs, der 
diese festen Bestände nicht nur beständig, sondern sogar in zunehmendem Maße 
hinterfragt. Die Geschichte der Metaphysik, so Stegmaier, lasse sich auch als 
Geschichte der Metaphysikkritik schreiben, wobei letztere heutzutage das nor-
malere und plausiblere sei, ohne dass damit schon die Metaphysik überwunden 
wäre.40 

                                                             
35  Stegmaier (2008) S. XIX. 
36  Ebd. S. 507. 
37  Ebd. S. XIX. 
38  Ebd. S. 645. 
39  Ebd. 
40  Vgl. ebd. S. 648f. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-007 - am 14.02.2026, 14:23:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ORIENTIERUNG UND ÜBERSICHT IN PHILOSOPHIE UND WISSENSCHAFT | 149 

Ganz ähnlich – und ebenso implizit – zeichnet auch Schnädelbach die Philo-
sophie aus. Er bestimmt sie als »ein Fach im pluralen Spektrum wissenschaft-
licher Fächer, ohne besondere Privilegien, aber eigentümlich ortlos«, um ihr ge-
nau wegen dieser Ort- und Gegenstandslosigkeit einen Sonderstatus gegenüber 
den Einzelwissenschaften zu attestieren.41 Der besteht, genau genommen, darin, 
dass Philosophie zunehmend die Eigenschaften des modernen Pluralismus auf-
weise, dezentriert und reflexiv zu sein,42 ohne dabei ihren universalistischen 
Charakter ganz aufgeben zu können:43 »Seit den Anfängen der Philosophie« avi-
siere sie den »Blick auf das Ganze der Welt«.44 Dieses Spannungsverhältnis 
zeichne die Philosophie aus, und es ermögliche eine besonders heterogene und 
deswegen besonders umfassende Orientierung. Sie befriedigt sowohl die Suche 
nach »Sinn«, die durch wissenschaftliche Kenntnisse (also diskursiv) nicht zu 
befriedigen ist, als auch die Suche nach einem Weltbild, das allgemeinverbind-
lich (also diskursiv begründet) wäre.45 Philosophieren scheint bei Schnädelbach 
die prädestinierte, mindestens jedoch eine besonders vielversprechende Reaktion 
auf das moderne Bedürfnis nach Orientierung zu sein. Er empfiehlt ihr, sich auf 
diese Funktion zu konzentrieren: »Die Philosophie ist gut beraten, […] ihr  
Eigenstes in der interpretativen Orientierungsaufgabe zu sehen […]; nur so wird 
sie die Aufgaben wahrnehmen können, die ihr die moderne Kultur stellt, und in 
ihr Gehör finden.«46 

Schnädelbachs Appell bleibt in seinem Aufsatz vage, was die zukünftige 
konkrete Ausrichtung oder Gestaltung von Philosophie betrifft. Er scheint das 
Spannungsverhältnis zwischen Pluralität und Universalität in der Philosophie 
kultivieren zu wollen, mit anderen Worten: eine Distanzierung vom Begriffs-
denken anzustreben, die nicht zu weit geht (und gleichsam den Ausgleich zwi-
schen Diskursivität und Nicht-Diskursivität zu betreiben). So betont er am Ende 
seines Textes, dass »Philosophie heute ein Plural [ist], das heißt ein Bündel von 
Diskursen, an denen sich nicht nur Philosophieprofessoren beteiligen«, dass sie 
aber auch »im Sinne des grundsätzlichen Orientierungsbedürfnisses« und zwar 
»als explikativer Diskurs« agieren müsse. 47 

                                                             
41  Schnädelbach (1995) S. 35. 
42  Vgl. ebd. S. 33ff. 
43  Vgl. ebd. S. 36f. 
44  Ebd. S. 38. 
45  Vgl. ebd. S. 38 und 35. 
46  Ebd. S. 39. 
47  Ebd. S. 39. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-007 - am 14.02.2026, 14:23:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


150 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITÄT UND NICHT-DISKURSIVITÄT 

 

Stegmaier scheint eine ähnliche, vielleicht etwas weniger ausgewogene Dis-
tanzierung vom Begriffsdenken zu befürworten. Von einem als dem gegenwärti-
gen markierten Standpunkt aus, an dem das Begriffsdenken nicht mehr die Norm 
ist, erklärt er das Begriffsdenken als einen Sonderfall.48 Weite Teile seiner Phi-
losophie der Orientierung lassen sich so zusammenfassen: Die theoretische Aus-
richtung der Philosophie wird zu einem Sonderfall der grundsätzlich praktischen, 
nämlich orientierenden Philosophie; und das Vertrauen des Begriffsdenkens in 
Begriffe und ihre logische Verknüpfung wird zu einem Sonderfall einer be-
stimmten Nutzung von Zeichen.49 

Aber auch, wenn sein Ansatz schon durch die Fülle seines Materials und die 
zahlreichen Anschlüsse an nicht-philosophische Disziplinen und Diskurse weit-
aus umfassender ist als derjenige Schnädelbachs, bleibt Stegmaier ebenso vage, 
was die zukünftige Ausrichtung oder Gestaltung von Philosophie betrifft. So 
wenig, wie er sich darauf festlegen möchte, dass Philosophie eine zur Orientie-
rung prädestinierte Disziplin ist, so wenig gibt er Empfehlungen zu einer für die 
Orientierungsfunktion optimierten Gestaltung. Diese Vagheit mag dem Umstand 
geschuldet sein, dass die Dringlichkeit der Orientierung durch Philosophie – 
trotz aller Einsicht in den Pluralismus der Moderne – von Stegmaier und 
Schnädelbach weniger dramatisch gezeichnet wird als es die vorliegende Arbeit 
versucht. Vor allem aber scheuen beide Ansätze den Rückfall in das Begriffs-
denken, beziehungsweise sie halten es für ausgeschlossen, vor die Pluralität der 
Moderne zurückzugehen. Gerade das Konzept der Orientierung, so Stegmaier, 
tauge nicht zur Metaphysik50 und lasse sich »weder im Sinn der antiken noch der 
neuzeitlichen Philosophie, als Ursprüngliches und Selbständiges verstehen, dem 
ein Abhängiges gegenüberstünde. Sie muss neu und anders bestimmt werden.«51 

Dieser Ansatz ist in seiner Vagheit absolut konsequent und plausibel – und 
darüber hinaus offenbart er sogar die Risiken der in der hier vorliegenden Arbeit 
vorgestellten Konzeption. Sie liegen in der sicher einseitigen Fokussierung auf 
die Schrift, auf das Begriffsdenken und in der Zuspitzung des Gegensatzes von 
Diskursivität und Nicht-Diskursivität. Daraus resultiert eine dramatische Zeich-
nung der Dringlichkeit des Gestaltungsproblems der Philosophie, die leicht über-
trieben oder so nicht haltbar erscheint: »In jeder Epoche mag es Orientierungs-
defizite gegeben haben, deren Umfänge schwer zu ermessen und noch schwerer 
historisch zu vergleichen sind. Wir können deshalb davon absehen, in das  

                                                             
48  Stegmaier (2008) S. 645ff. 
49  Vgl. ebd. Kapitel 8. und 10.4. 
50  Vgl. Stegmaier (2005) S. 15. 
51  Ebd. S. 16. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-007 - am 14.02.2026, 14:23:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ORIENTIERUNG UND ÜBERSICHT IN PHILOSOPHIE UND WISSENSCHAFT | 151 

Lamento einzustimmen, am schlimmsten dran zu sein«, schreiben etwa die  
Herausgeber des Sammelbandes Sich im Denken orientieren.52 

Gerade aufgrund dieser Risiken kann jedoch statt der Vagheit der aktuellen 
Ansätze einer Philosophie der Orientierung eine stärkere Konturierung erreicht 
werden. Der kulturwissenschaftliche Ansatz bietet mit seiner Fokussierung auf 
die Schrift Anhaltspunkte, erstens die gegenwärtige Dringlichkeit von Gestal-
tungslösungen plausibler zu machen und damit die Schieflage der schriftfixierten 
akademischen Philosophie zu betonen, sowie zweitens in Kants und Wittgen-
steins Konzepten von Orientierung und Übersicht Gestaltungslösungen zu sehen, 
die sich immer stärker vom Begriffsdenken distanzieren – was die Philosophie 
der Orientierung mit einem Maßstab zur Vergleichbarkeit bereichert. Kants und 
Wittgensteins Gestaltungslösungen können schließlich nicht nur bezüglich ihres 
Abstands vom Begriffsdenken gemessen werden; der hier verfolgte kultur-
wissenschaftliche Ansatz gibt Anlass zur kritischen Evaluation, wonach bei Kant 
und Wittgenstein – wie bei Derridas Dekonstruktion – der Ausgleich zwischen 
Diskursivität und Nicht-Diskursivität immer einseitig bleibt. Die drei Rezep-
tionsmodelle befinden sich demnach gleichsam nicht auf einer relativ kontrol-
lierten, ruhigen Umlaufbahn um das Begriffsdenken, sondern sie tendieren dazu, 
dessen Beharrungsvermögen nachzugeben oder in den Orkus der Beliebigkeit zu 
trudeln. 

An diesem Punkt liegt es nahe, eine wiederum riskante Konsequenz zu  
ziehen (die ebenfalls der Konturierung einer Philosophie der Orientierung dienen 
würde). Was schon Derrida vorzuwerfen war – dass er trotz Kritik an der sekun-
dären Schrift in seiner Gestaltung der Dekonstruktion an ihr festhielt und sich 
deshalb der Schieflage der schriftfixierten akademischen Philosophie nicht ent-
ziehen konnte –, wäre auch Kant und Wittgenstein, wäre jeder schriftlich fixier-
ten Philosophie vorzuwerfen: Wie immer sie sich um eine Gestaltungslösung 
bemüht, sie tut es zu einem stark überwiegenden Anteil im Medium der Schrift – 
und damit einseitig. Erst nach dieser Einsicht zeichnet sich die Möglichkeit ab, 
eine Gestaltungslösung jenseits der Schrift nicht nur für möglich, sondern für  
besonders vielversprechend zu halten. 

 
Die Vermutung des vorliegenden kulturwissenschaftlichen Ansatzes, dass ein 
Ausgleich zwischen Diskursivität und Nicht-Diskursivität anzustreben sei – und 
zwar auch bezüglich eines Orientierungskonzepts, das konkret als Beitrag  
zu einer Gestaltungslösung verstanden wird –, bestätigt übrigens den von 
Schnädelbach und Stegmaier implizierten Sonderstatus der Philosophie und trägt 

                                                             
52  Dietz/Keil/Hastedt/Thyen (1996) S. 10. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-007 - am 14.02.2026, 14:23:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


152 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITÄT UND NICHT-DISKURSIVITÄT 

 

so weiter zur Konturierung einer Philosophie der Orientierung bei. Es ist näm-
lich offensichtlich, dass in den Einzelwissenschaften mit ihren relativ fest umris-
senen, oft anwendungsbezogenen Forschungsgebieten Diskursivität dominiert, 
was einen Ausgleich mit Nicht-Diskursivität verhindert. Der in den Einzelwis-
senschaften vorherrschende Mangel an Nicht-Diskursivität erklärt in einer kul-
turwissenschaftlichen Terminologie der Orientierung deren Hilflosigkeit ange-
sichts der Sinnfrage und erklärt somit auch die Einseitigkeit ihrer Orientierungs-
leistung. Philosophie hingegen, in der Nicht-Diskursivität weitergehend gelitten 
ist, vermag, eine Orientierung zu leisten, der Übersicht vorangeht und die inso-
fern besonders umfassend ist. Die vom vorliegenden kulturwissenschaftlichen 
Ansatz geleistete Zuspitzung auf den Gegensatz von Diskursivität und Nicht-
Diskursivität gibt darüber hinaus ein heuristisches Mittel an die Hand, mit dem 
Philosophie von ähnlichen Disziplinen wie Theologie oder Diskursen bezie-
hungsweise Praktiken wie Religion oder Kunst, in denen Nicht-Diskursivität  
eine noch größere Rolle spielt, verglichen werden könnte. Dieser Vergleich und 
mögliche Konsequenzen, die daraus für die zukünftige Ausrichtung von Philo-
sophie gezogen werden könnten, werden an dieser Stelle jedoch aus Gründen der 
Konzentration nicht weiter verfolgt. 

Immerhin wird sich am Ende der vorliegenden Arbeit zeigen, dass der hier 
verfolgte Ansatz nicht nur bemüht ist, einen als besonders umfassende Orientie-
rung verstandenen Ausgleich zwischen Diskursivität und Nicht-Diskursivität 
über die Grenzen der Schrift hinaus zu finden, sondern dass der gleiche Aus-
gleich auch in anderen Diskursen zu finden ist. Auf diese Weise vermag die aus 
der Fokussierung auf die Schrift gewonnene stärkere Konturierung der Philoso-
phie der Orientierung einen bescheidenen Beitrag nicht nur zur Philosophie, 
sondern auch zum Verständnis von Disziplinen und Diskursen, die mehr oder 
weniger wissenschaftlich geprägt sind, sowie von Wissenschaft überhaupt, zu 
leisten. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-007 - am 14.02.2026, 14:23:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

