lll. Das Potential von Orientierung und
Ubersicht in Philosophie und Wissenschaft

6. ORIENTIERUNG UND UBERSICHT ALS
WILLENSBILDUNG — EVALUATION DER LOSUNGEN
VON KANT UND WITTGENSTEIN MIT SEEBASS

Man mag Kant als zu wenig, Wittgenstein als zu konsequent in der Distanzie-
rung vom Begriffsdenken bezeichnen. Es scheint, als hitten beide den Ausgleich
zwischen Diskursivitit und Nicht-Diskursivitdt verfehlt. Diese schon in den obi-
gen Textanalysen vollzogene Evaluation kann mit Gottfried Seebal} detailreicher
und exakter wiederholt werden, dessen Analyse in neuere Ansétze einer Philoso-
phie der Orientierung einfiihrt und im Kontext dieser Arbeit ein heuristisch be-
sonders geeignetes Beispiel darstellt. Als Ausgangspunkt soll die Unterschei-
dung zwischen theoretischer und praktischer Orientierung dienen, wie sie in
seinem Aufsatz »Was heifit, sich im Wollen orientieren?« gemacht wird. Theore-
tische Orientierung, so Seebal}, wird immer dann angestrebt, wenn theoretisches
Wissen fehlt, praktische Orientierung hingegen in jenen Fillen, in denen Werte
oder Ziele fehlen. Umfassende Orientierung erfolgt erst dann, wenn beide Arten
der Orientierung zusammenkommen; genau genommen wire erst beim Zusam-
mentreffen von theoretischer sowie praktischer »Orientierung« iiberhaupt von
Orientierung zu sprechen.

»Exemplarisch sind Situationen, in denen ein Wanderer oder Schiffer die Orientierung
verloren hat und deshalb hilflos umbherirrt. Ein Kompass kann ihn dartiber unterrichten,
wo Orient und Okzident liegen. Aber das allein hilft ihm nicht weiter. Er muss auch {iber
eine verléssliche Karte oder entsprechende raumliche Vorstellung von seiner Umgebung
verfiigen und wissen, wo er sich gerade befindet. Mit diesen Informationen (nehmen wir

an) ist er theoretisch hinreichend orientiert, d.h. er kennt alle ihn interessierenden Fakten.

- am 14.02.2026, 14:23:; Ops


https://doi.org/10.14361/9783839435052-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

142 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITAT UND NICHT-DISKURSIVITAT

Normalerweise hilft ihm das, aber natiirlich nur, wenn er weill, wo er hinwill. Weil er es

nicht, bleibt er praktisch desorientiert.«'

Praktische Orientierung, so Seebal, ist primdr und zumeist Willensbildung.
Ganz analog spricht Andreas Luckner von einer »Orientierungskrise«, die eines
wintentional clearing« bedarf.> Was fehlt, wenn praktische Orientierung fehlt, ist
ein hochstes nicht-diskursives Wissen, wie sich in der Begrifflichkeit dieser
Arbeit sagen lieBe: weder blof diskursives Wissen noch ein beliebiges nicht-
diskursives Wissen (wie Fahrradfahren),’ sondern ein Wissen, das mit dem
Gefiihl der Uberzeugung, der Einsicht verbunden ist und ein Ziel markiert, dem
alles andere Wissen untergeordnet ist. Wie ldsst sich dieses Wissen in philoso-
phischen Texten herstellen? Seeball unterscheidet zwischen » subjektivisti-
sche[n]< und »objektivistische[n]< Antworten« zur praktischen Orientierung,” die
ich im Folgenden Wittgenstein und Kant zuordne.

Die Transzendentalphilosophie, so wurde oben bilanziert (vgl. B.I), ist zwar
praktisch ausgerichtet, wird aber theoretisch eingeholt. Wenn Kant die Vorteile
des Begriffsdenkens letztlich nicht zur Disposition stellt, dann behilt er — in
SeebaB’ Begriffen — das »Vorbild des theoretischen Wissens«” als MaBstab bei.
Er bietet »objektivistische« Antworten« selbst zur praktischen Orientierung an.

»So wie es objektive, erkennbare Wahrheiten gibt, so soll es auch objektive Forderungen
geben, die optativische Einstellungen ebenso rational unausweichlich machen wie erkann-
te Wahrheiten assertorische. Als Beispiel[...] liee[...] sich Kants Lehre vom kategori-

schen Imperativ als >Faktum der Vernunft anfiihren.«’

Wie Seebal} weiter ausfiihrt, setzt dieses Modell voraus, »dass es die objektiven
Forderungen tatsichlich gibt und dass ein rationaler Wille tatséchlich nicht um-
hin kann, ihnen zu folgen«.7 Dabei handelt es sich um Pramissen, die heute als
»notorisch fragwiirdig« und »ziemlich dubios« gelten.® Diese Einschitzung

Seebal3 (2000) S. 194.

Luckner (2005) S. 229 und 232.
Vgl. ebd. S. 229.

Seebal3 (2000) S. 208.

Ebd.

Ebd.

Ebd.

Ebd.

0 N AN R W N =

- am 14.02.2026, 14:23:; Ops


https://doi.org/10.14361/9783839435052-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ORIENTIERUNG UND UBERSICHT IN PHILOSOPHIE UND WISSENSCHAFT | 143

bringt die in A.9 aufgelisteten Nachteile sowie die gegenwirtige Unplausibilitit
des Begriffsdenkens auf den Punkt.

Die Orientierungsschrift scheint diese Nachteile ausgleichen zu wollen, wenn
Kant der Subjektivitit, der Kontingenz und der metaphorischen Darstellung von
Wissen (»fiir die Welt«) einen Spielraum zugesteht. Aber auch die Orientierung
nach Kantscher Manier verbleibt im Bereich des Begriffsdenkens.

Orientierungssicherheit, wie sie von Kant anvisiert wird, gilt heute als eher
unplausibel, weil sie eine Verengung der Vernunft voraussetzt, ohne doch die
Geltung oder Evidenz ihres Wissens garantieren zu konnen. Die diskursiv darge-
stellte Allgemeinverbindlichkeit von Orientierung wére eher ein frommer,
kontrafaktischer Wunsch: Praktische Orientierung moge durch eine allgemein
verbindliche und vertragliche Willensbildung erfolgen.

Eine vergleichbare Analyse liefert Jiirgen Mittelstral in seinem Aufsatz
»Was heifdt: sich im Denken orientieren?«. Er definiert die Leistung des Sich-im-
Denken-Orientierens als eine Art Allgemeinwerdung des Subjekts: »Die Subjek-
tivitit bestimmt sich selbst als allgemeines Wesen.«" Wenn sich das Denken
praktisch orientiert, indem es sich seiner subjektiven Besonderheit entledigt,
dann stehen »Selbstbestimmung und Selbstverwirklichung [...] unter Bedingun-
gen antizipierter Vernunftverhiltnisse«.'” Da solche Vernunftverhiltnisse nur
angenommen, gewiinscht, erhofft sind, kann Orientierung im Denken kein Wis-
sen sein, das seine Geltung oder Evidenz garantieren konnte. Tatséchlich ist dem
Subjekt ein Spielraum zuzugestehen, iiber den es alleine verfiigt und auch verfii-
gen muss: »Die Philosophie [...] 16st keine Probleme der konkreten Subjektivi-
tiit.«'!

Christiane Schildknecht fasst diesen Spielraum als Unterschied zwischen der
Evidenz von Argumentation beziehungsweise Begriindung auf der einen Seite
und von Einsicht auf der anderen: »Die vernunftbasierte Ausrichtung der Philo-
sophie anhand der Kompassnadel »Argument< bzw. »Begriindung« steht nicht nur
innerhalb der Kantischen Analysen auler Frage. /n Frage steht allerdings, wie
weit Argumentation bzw. Begriindung jeweils tragen.«'> Sie tragen, so Schild-
knecht weiter, nur ein Stiick weit: »Einsicht ldsst sich argumentativ nicht er-
zwingen.«"

9 MittelstraB (1982) S. 182.
10 Ebd.

11 Ebd.S.181.

12 Schildknecht (2005) S. 141.
13 Ebd.S. 142.

- am 14.02.2026, 14:23:; Ops


https://doi.org/10.14361/9783839435052-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

144 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITAT UND NICHT-DISKURSIVITAT

Der Uberzeugung, dass sich Einsicht nicht argumentativ erzwingen lisst,
tragt der Tractatus Rechnung. Wittgenstein vertraut dem Begriffsdenken schon
in seinem Frihwerk weniger als Kant, wenn er darin theoretische und praktische
Orientierung in ein eher antagonistisches als harmonisches Verhiltnis setzt. Die
darin vorgeschlagene logische Sprachanalyse schafft nimlich eine theoretische
Art von Ubersicht, die Kants Orientierung gleicht, allerdings nur dann praktisch
wird, wenn sie auf sich selbst angewandt und zu einem Paradox weitergetrieben
wird. Kein sachliches Argument, sondern ein Paradox im Dienst einer aufdring-
lichen Intention fiithrt vom theoretischen Erkennen zur Ethik, zur Gewissheit des
Handelns angesichts der richtigen Sicht der Welt.

Statt auf Argumente, wie Kant, setzt Wittgenstein also schon im Frithwerk
eher auf »subjektivistische Antworten« hinsichtlich praktischer Orientierung als
auf »objektivistische Antworten«. Im Spatwerk findet sich diese Tendenz mit
dem Konzept der Ubersicht verstirkt. Jene Aspekte einer nicht-diskursiven,
asthetischen Gestaltung, die bei Kant nur vage auszumachen waren (und doch
deutlicher als in heutigen akademischen Texten), die im Tractatus nicht wesent-
lich deutlicher waren, finden sich in Wittgensteins Spitwerk sehr deutlich.'*
Majetschak, der auch auf Wittgensteins Bemerkung aufmerksam macht, »Philo-
sophie diirfte man eigentlich nur dichten«," erklirt Wittgensteins Priferenz von
tibersichtlichen Darstellungen gegeniiber anderen Darstellungsformen der Philo-
sophie mir ihrer Kraft der Evidenz unter den Bedingungen von Kontingenz: Der
Vorzug einer iibersichtlichen Darstellung liege darin, dass sie »eine Form auf-
weist, die unter Bedingungen der begrenzten Auffassungskraft des Menschen
allein etwas evident zu demonstrieren, d.h. zu beweisen Vermag«."’ Die iiber-
sichtliche Darstellung glaubt weder durch Argumente noch auch durch eine
deutlich vorgebrachte Autorintention Einsicht erzwingen zu konnen, sondern sie
gesteht dem Rezipienten einen Spielraum der eigenen Verortung zu, den dieser
allerdings auch nutzen muss: »Das, was ich sage, wird einfach sein, doch zu ver-
stehen, warum ich etwas sage: Das wird sehr schwierig sein.«'’

Der Unterschied zwischen Kants und Wittgensteins Ansatz (beziiglich der
Priferenz eher objektivistischer oder eher subjektivistischer Antworten) driickt

14 Die pragmatische Sprachanalyse des Spitwerks formuliert Wittgenstein so, dass sie
zwar als theoretische Orientierung, als Ubersicht verschaffender Sprachpragmatismus,
verstanden werden kann, allerdings als solche unvollstéindig ist und nur sehr einge-
schriankt funktioniert (worauf auch Hacker — wie in B.5 dargestellt — hinweist).

15 VBS. 483.

16 Ebd. 115; vgl. auch Schildknecht (2005) S. 141f.

17 Vor. 1930-35 S. 242.

- am 14.02.2026, 14:23:; Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ORIENTIERUNG UND UBERSICHT IN PHILOSOPHIE UND WISSENSCHAFT | 145

sich auch in ihren unterschiedlichen Terminologien aus. Wittgenstein verwendet
meist den Begriff »Ubersicht« und nur selten »Orientierung«.'® Ubersicht ist,
wie Stegmaier erldutert, »als erste[s] Erfordernis fiir Orientierung«'’ eine Vor-
stufe von Orientierung. »Die Orientierung beginnt nicht mit Zielen, die man
erreichen méchte, sondern mit dem Sichten der Situation.«*” Ubersicht iiber die
Situation ist somit eine noch ziellose Erkundung von Moglichkeiten, in deren
Verlauf sich Ziele bilden konnen, fiir deren Erreichung dann wiederum theoreti-
sche Orientierung nétig ist. Der Terminus »Ubersicht« ldsst sich also nicht nur in
einen Gegensatz zur theoretischen Orientierung bringen, sondern auch auf den
subjektiven (theoretisch unverfiigbaren) Anteil der praktischen Orientierung be-
ziehen. In der Verwendung des Terminus »Ubersicht« driickt sich insofern die
Anerkennung des Spielraums subjektiver Einsicht bei der Willensbildung aus, in
dem Argumente (wie auch Intentionen) nie zwingende Wirkung haben, weswe-
gen praktische Orientierung primédr durch »subjektivistische Antworten« — also
als Ubersicht — zu erfolgen hat.

Seeball unterscheidet drei Formen von subjektivistischen Antworten: Die
»bewusste, aktive Dezision«, die »Fundierung der optativischen Stellungnahme
in anderen Haltungen, insbesondere eigenen Wertungen und Gefiihlen« sowie
die mvolitionalef...] Selbsterfahrung<. Sie ist kein einmaliger Akt, sondern ein
zeitlich lénger erstrecktes, quasi-experimentelles »Austesten< dessen, welche der
(vorgegebenen oder durch momentane Entscheidung begriindeten) optativischen
Anspriiche sich dauerhaft als »befriedigend< oder >personlich tragfihig< erweisen
und dadurch (im Sinne Kants) >unerschiitterlich orientierend< werden.«*' Damit
bestimmt Seeball den Spielraum subjektiver Einsicht in einer Weise, die prakti-
sche Orientierung durch Ubersicht in die Nihe von Dezisionismus und jedenfalls
in deutlichen Abstand zu allgemeiner Verbindlichkeit, den Vorteilen des Be-
griffsdenkens, riickt.

7. ORIENTIERUNG IM ZEITALTER
DES ERKENNTNISPLURALISMUS

Die vergleichende Evaluation von Kants »Orientierung« und Wittgensteins
»Ubersicht« mit Seebal fiigt sich, wie in diesem Kapitel bald gezeigt und

18 Stegmaier (2008) S. 130f.
19 Stegmaier (2005) S. 35.
20 Stegmaier (2008) S. 181.
21 Seebal (2000) S. 208f.

- am 14.02.2026, 14:23:; Ops


https://doi.org/10.14361/9783839435052-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

146 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITAT UND NICHT-DISKURSIVITAT

begriindet werden wird, nicht umstandslos in weitere aktuelle Ansitze einer Phi-
losophie der Orientierung ein. Diese Ansdtze bestdtigen hingegen — wie auch
immer vage — die Entwicklungslinie einer sich pluralisierenden Vernunft, die pa-
rallel zur Entwicklungslinie des Begriffsdenkens verlduft.”> In der Moderne
iiberhaupt und besonders heute sei ein extremer Pluralismus der Vernunft er-
reicht, einheitliche Konzepte, wie sie in der vorkritischen Phase der Wissen-
schaft angestrebt wurden, seien nur noch eingeschrankt plausibel. Fiir Herbert
Schnédelbach ergibt sich aus dieser Situation eine besonders starke »Uniiber-
sichtlichkeit«, aus der ein Bediirfnis nach Orientierung resultiert.”® Auch bei
Werner Stegmaier ldsst sich sehen, wie die Erosion des Konzepts eines einheitli-
chen Wissens, die durch das Geltendmachen einer Unzahl von es ermoglichen-
den Bedingungen zustande kommt,** mit dem Aufstieg des Orientierungskon-
zepts — nicht nur in der Philosophie” — seit Kant zusammenfillt.® Andere
Autoren beschreiben den modernen Pluralismus ebenfalls als Abkehr von der
theoretischen Ausrichtung der Philosophie, oft als Zerfall des Paradigmas stren-
ger wissenschaftlicher Begriindung, und setzen das Konzept von Orientierung
dagegen, das wie eine Art Sicherheitsnetz vor dem Fall ins Bodenlose des Dezi-
sionismus kompletter Unwissenschaftlichkeit bewahrt.”” Das Interesse an Orien-
tierung ist also eine Reaktion auf den Pluralismus der Moderne, mithin (wenn
die Parallelitit der Entwicklungslinien von Begriffsdenken und sich pluralisie-
render Vernunft kein purer Zufall ist) eine Reaktion auf den Dominanzverlust
des Begriffsdenkens. Anders gesagt: Da die Vorteile des Begriffsdenkens nicht
mehr iiberzeugen oder zu teuer erkauft scheinen, schlédgt die Stunde der Orientie-
rung. Die Frage, die sich im Kontext dieser Arbeit stellt, und der im Folgenden
nachgegangen wird, lautet: Geben die aktuellen Ansdtze einer Philosophie der
Orientierung auch eine iiberzeugende Antwort auf das sich in der Moderne mit
Dringlichkeit stellende Gestaltungsproblem der Philosophie? Es findet sich da-
rin, soviel sei vorweggenommen, immerhin der Ansatz, dass Orientierung durch
Philosophie zwischen (diskursiver) Begriindung und (nicht-diskursiver) Begriin-
dungslosigkeit changiert.

22 Schnédelbach (1995) zeichnet sogar die parallele Entwicklungslinie einer sich plurali-
sierenden Kultur.

23 Vgl. ebd. S. 37.

24 Vgl. Stegmaier (2008) S. 328ff und 351.

25 Vgl. ebd. S. XVIIIL.

26 Vgl.ebd. S. 111.

27 Vgl. die Beitrdge in Stegmaier (Hg.) Orientierung. Philosophische Perspektiven und
Dietz/Keil/Hastedt/Thyen (Hg.) Sich im Denken orientieren.

- am 14.02.2026, 14:23:; Ops


https://doi.org/10.14361/9783839435052-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ORIENTIERUNG UND UBERSICHT IN PHILOSOPHIE UND WISSENSCHAFT | 147

Das Konzept der Orientierung ist nicht zuletzt deswegen so attraktiv, weil es
sich um eine Kulturtechnik handelt, die trotz pluralisierter Vernunft nicht der
Beliebigkeit ausgeliefert ist. Insofern kann sie als letzter Anker eines auf eine
uferlose See hinausgetriebenen Philosophierens wahrgenommen werden.® Ori-
entierung vollzieht sich nur im Extremfall durch blinde Dezision. Gleichzeitig
triagt Orientierung den Bedingungen des Pluralismus durchaus Rechnung, weil es
sich dabei um keine feste Methodik handelt, sondern um ein unbestimmtes,
wenn auch mehr oder minder geschicktes Handhaben verschiedenster Griinde
oder Anhaltspunkte, das prozesshaft, tentativ und selten endgiiltig ist.”’

Wie Stegmaier beschreibt, galt Orientierung noch einige Zeit, nachdem sie in
die Philosophie eingefiihrt worden war, als Supplement der Vernunft.** Auch
heute gibt es Positionen, in denen Orientierung als Aushilfe oder Ersatz, als be-
sondere Art oder zweite Vernunft verstanden wird. Damit scheint allerdings den
letzten Konsequenzen des modernen Pluralismus ausgewichen zu werden — etwa
wenn Mittelstral geistes- und sozialwissenschaftliches »Orientierungswissen«
dem technischen »Verfiigungswissen« gegeniiberstellt,’ wenn Marquard Orien-
tierung zur Aufgabe der Geisteswissenschaften erklirt’> oder Hacker die Uber-
sicht der analogischen im Gegensatz zur genetischen, kausalen Erkldrung zuord-
net.”’ Solche Positionen zeichnen Orientierung als eine Art weiches Wissen im
Gegensatz zu harter Wissenschaftlichkeit.

In letzter Zeit wird Orientierung immer weiter gefasst, und diese Unterschei-
dung verschwimmt. »Seit ca. 1980«, so berichtet Stegmaier, werde ihrerseits die
Vernunft »zunehmend als eine »Orientierungsweise< unter anderen gefasst. Der
Begriff der Vernunft wurde nun ohne grofies Aufhebens dem Begriff der Orien-
tierung untergeordnet.«’* Damit macht sich die Philosophie der Orientierung
daran, die letzte Konsequenz des modernen Pluralismus der Vernunft zu ziehen,
die eine problematische Konsequenz ist: Mit dem Zentrum der Vernunft gehen —
wie mit den Vorteilen des Begriffsdenkens — die kontrollierenden Mafstibe ver-
loren, wie sich pointiert formulieren lieBe. Wenn ndmlich Vernunft nur ein Mit-
tel der Orientierung unter anderen ist, dann sind erstens Philosophie wie jede

28 Vgl. Stegmaier (2005) S. 15.

29 Vgl. Schnidelbach (1995) S. 39.

30 Vgl. Stegmaier (2008) S. 145.

31 Vgl. MittelstraB (1982) S. 7ff; vgl. auch Stegmaier (2008) S. 146 und Hastedt (1996)
S. 158.

32 Vgl. Marquard (1986); vgl. auch Stegmaier (2008) S. 146f.

33 Vgl. Hacker (2004) S. 409.

34 Stegmaier (2008) S. 145.

- am 14.02.2026, 14:23:; Ops


https://doi.org/10.14361/9783839435052-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

148 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITAT UND NICHT-DISKURSIVITAT

Einzelwissenschaft nur orientierende Kulturpraktiken oder Methoden unter ande-
ren; zweitens orientieren dann gleichermalen antike Metaphysik wie post-
moderne Lektiiren — ohne dass die Frage beantwortet werden konnte, ob Philo-
sophie heute neu ausgerichtet oder gestaltet werden muss.

Stegmaiers Philosophie der Orientierung gibt ein gutes Beispiel fiir diese
problematische Konsequenz des Pluralismus ab, allerdings in gemilderter, mit
nuancenreichen Binnendifferenzierungen gesittigter Form. Ohne Anspruch auf
Vollstindigkeit werden verschiedene, sich tiberschneidende Orientierungsweisen
— oder Aspekte von Orientierung — analysiert, darunter etwa die »Orientierung
durch kritische Distanzierung«. Sie besteht in der »wissenschaftlichen«, »kiinst-
lerischen« und »religiosen Orientierung«, die als »kritische Disziplinierung der
Orientierung«, »kreative Desorientierung« und »Halt am ewig Unbegreiflichen«
differenziert dargestellt werden. Da »kein Standpunkt auB3erhalb jeder Orientie-
rung méglich« ist, wie Stegmaier im Vorwort betont,” kann konsequenterweise
auch kein Zentrum, kein Maf3stab der Orientierung angegeben werden. Gleich-
wohl fiihrt die fehlende AuBenperspektive nicht zu kompletter Unterscheidungs-
losigkeit. Stegmaier zeichnet beispiclsweise die Religion gegeniiber Wissen-
schaft und Kunst insofern aus, als sie »in der kritischen Distanzierung von der
alltaglichen Orientierung am weitesten« geht und einen Horizont entwirft, »der
alle tibrigen Horizonte der Orientierung, auch die der Wissenschaft und der
Kunst, iibersteigt und sie in ihrer Begrenztheit zeigt.«’® In diesem Punkt gleichen
sich Stegmaiers Darstellung von Religion und Philosophie, weil letztere eben-
falls fiir eine ausgezeichnete Weise der Orientierung sorgt, namlich fiir »Orien-
tierung tiber Orientierung«.”” Nichts anderes, und zwar die kritische » Transzen-
dierung der Orientierung«,” leistet auch die Metaphysik, wie Stegmaier zum
Ende seines Buches analysiert, habe sie immer geleistet. Metaphysik reagiert auf
das »Bediirfnis nach festem Halt an festen Bestinden«™ in einem Diskurs, der
diese festen Bestidnde nicht nur bestindig, sondern sogar in zunehmendem Maflle
hinterfragt. Die Geschichte der Metaphysik, so Stegmaier, lasse sich auch als
Geschichte der Metaphysikkritik schreiben, wobei letztere heutzutage das nor-
malere und plausiblere sei, ohne dass damit schon die Metaphysik tiberwunden
wire. "

35 Stegmaier (2008) S. XIX.
36 Ebd. S. 507.

37 Ebd. S. XIX.

38 Ebd. S. 645.

39 Ebd.

40 Vgl. ebd. S. 648f.

- am 14.02.2026, 14:23:; Ops


https://doi.org/10.14361/9783839435052-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ORIENTIERUNG UND UBERSICHT IN PHILOSOPHIE UND WISSENSCHAFT | 149

Ganz dhnlich — und ebenso implizit — zeichnet auch Schnéddelbach die Philo-
sophie aus. Er bestimmt sie als »ein Fach im pluralen Spektrum wissenschaft-
licher Facher, ohne besondere Privilegien, aber eigentiimlich ortlos«, um ihr ge-
nau wegen dieser Ort- und Gegenstandslosigkeit einen Sonderstatus gegeniiber
den Einzelwissenschaften zu attestieren.*’ Der besteht, genau genommen, darin,
dass Philosophie zunehmend die Eigenschaften des modernen Pluralismus auf-
weise, dezentriert und reflexiv zu sein,”” ohne dabei ihren universalistischen
Charakter ganz aufgeben zu konnen:* »Seit den Anfingen der Philosophie« avi-
siere sie den »Blick auf das Ganze der Welt«.* Dieses Spannungsverhltnis
zeichne die Philosophie aus, und es ermogliche eine besonders heterogene und
deswegen besonders umfassende Orientierung. Sie befriedigt sowohl die Suche
nach »Sinn«, die durch wissenschaftliche Kenntnisse (also diskursiv) nicht zu
befriedigen ist, als auch die Suche nach einem Weltbild, das allgemeinverbind-
lich (also diskursiv begriindet) wire.*’ Philosophieren scheint bei Schniidelbach
die prédestinierte, mindestens jedoch eine besonders vielversprechende Reaktion
auf das moderne Bediirfnis nach Orientierung zu sein. Er empfiehlt ihr, sich auf
diese Funktion zu konzentrieren: »Die Philosophie ist gut beraten, [...] ihr
Eigenstes in der interpretativen Orientierungsaufgabe zu sehen [...]; nur so wird
sie die Aufgaben wahrnehmen konnen, die ihr die moderne Kultur stellt, und in
ihr Gehor finden.«*

Schnédelbachs Appell bleibt in seinem Aufsatz vage, was die zukiinftige
konkrete Ausrichtung oder Gestaltung von Philosophie betrifft. Er scheint das
Spannungsverhéltnis zwischen Pluralitit und Universalitdt in der Philosophie
kultivieren zu wollen, mit anderen Worten: eine Distanzierung vom Begriffs-
denken anzustreben, die nicht zu weit geht (und gleichsam den Ausgleich zwi-
schen Diskursivitdt und Nicht-Diskursivitit zu betreiben). So betont er am Ende
seines Textes, dass »Philosophie heute ein Plural [ist], das heiflt ein Biindel von
Diskursen, an denen sich nicht nur Philosophieprofessoren beteiligen«, dass sie
aber auch »im Sinne des grundsitzlichen Orientierungsbediirfnisses« und zwar

I . . 4T
»als explikativer Diskurs« agieren miisse.

41 Schnidelbach (1995) S. 35.
42 Vgl. ebd. S. 33ff.

43 Vgl. ebd. S. 36f.

44 Ebd. S. 38.

45 Vgl. ebd. S. 38 und 35.

46 Ebd. S. 39.

47 Ebd. S. 39.

- am 14.02.2026, 14:23:; Ops


https://doi.org/10.14361/9783839435052-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

150 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITAT UND NICHT-DISKURSIVITAT

Stegmaier scheint eine dhnliche, vielleicht etwas weniger ausgewogene Dis-
tanzierung vom Begriffsdenken zu beflirworten. Von einem als dem gegenwiérti-
gen markierten Standpunkt aus, an dem das Begriffsdenken nicht mehr die Norm
ist, erklért er das Begriffsdenken als einen Sonderfall.*® Weite Teile seiner Phi-
losophie der Orientierung lassen sich so zusammenfassen: Die theoretische Aus-
richtung der Philosophie wird zu einem Sonderfall der grundsitzlich praktischen,
nidmlich orientierenden Philosophie; und das Vertrauen des Begriffsdenkens in
Begriffe und ihre logische Verkniipfung wird zu einem Sonderfall einer be-
stimmten Nutzung von Zeichen.*

Aber auch, wenn sein Ansatz schon durch die Fiille seines Materials und die
zahlreichen Anschliisse an nicht-philosophische Disziplinen und Diskurse weit-
aus umfassender ist als derjenige Schnéddelbachs, bleibt Stegmaier ebenso vage,
was die zukiinftige Ausrichtung oder Gestaltung von Philosophie betrifft. So
wenig, wie er sich darauf festlegen mochte, dass Philosophie eine zur Orientie-
rung prédestinierte Disziplin ist, so wenig gibt er Empfehlungen zu einer fiir die
Orientierungsfunktion optimierten Gestaltung. Diese Vagheit mag dem Umstand
geschuldet sein, dass die Dringlichkeit der Orientierung durch Philosophie —
trotz aller Einsicht in den Pluralismus der Moderne — von Stegmaier und
Schnédelbach weniger dramatisch gezeichnet wird als es die vorliegende Arbeit
versucht. Vor allem aber scheuen beide Ansétze den Riickfall in das Begriffs-
denken, bezichungsweise sie halten es fiir ausgeschlossen, vor die Pluralitit der
Moderne zuriickzugehen. Gerade das Konzept der Orientierung, so Stegmaier,
tauge nicht zur Metaphysik®’ und lasse sich »weder im Sinn der antiken noch der
neuzeitlichen Philosophie, als Urspriingliches und Selbsténdiges verstehen, dem
ein Abhiingiges gegeniiberstiinde. Sie muss neu und anders bestimmt werden.«’'

Dieser Ansatz ist in seiner Vagheit absolut konsequent und plausibel — und
dariiber hinaus offenbart er sogar die Risiken der in der hier vorliegenden Arbeit
vorgestellten Konzeption. Sie liegen in der sicher einseitigen Fokussierung auf
die Schrift, auf das Begriffsdenken und in der Zuspitzung des Gegensatzes von
Diskursivitit und Nicht-Diskursivitit. Daraus resultiert eine dramatische Zeich-
nung der Dringlichkeit des Gestaltungsproblems der Philosophie, die leicht iiber-
trieben oder so nicht haltbar erscheint: »In jeder Epoche mag es Orientierungs-
defizite gegeben haben, deren Umfinge schwer zu ermessen und noch schwerer
historisch zu vergleichen sind. Wir konnen deshalb davon absehen, in das

48 Stegmaier (2008) S. 645ff.
49 Vgl. ebd. Kapitel 8. und 10.4.
50 Vgl. Stegmaier (2005) S. 15.
51 Ebd.S. 16.

- am 14.02.2026, 14:23:; Ops


https://doi.org/10.14361/9783839435052-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ORIENTIERUNG UND UBERSICHT IN PHILOSOPHIE UND WISSENSCHAFT | 151

Lamento einzustimmen, am schlimmsten dran zu sein«, schreiben etwa die
Herausgeber des Sammelbandes Sich im Denken orientieren.>

Gerade aufgrund dieser Risiken kann jedoch statt der Vagheit der aktuellen
Ansitze einer Philosophie der Orientierung eine stirkere Konturierung erreicht
werden. Der kulturwissenschaftliche Ansatz bietet mit seiner Fokussierung auf
die Schrift Anhaltspunkte, erstens die gegenwirtige Dringlichkeit von Gestal-
tungslosungen plausibler zu machen und damit die Schieflage der schriftfixierten
akademischen Philosophie zu betonen, sowie zweitens in Kants und Wittgen-
steins Konzepten von Orientierung und Ubersicht Gestaltungsldsungen zu sehen,
die sich immer stirker vom Begriffsdenken distanzieren — was die Philosophie
der Orientierung mit einem MafBstab zur Vergleichbarkeit bereichert. Kants und
Wittgensteins Gestaltungslosungen kénnen schlielich nicht nur beziiglich ihres
Abstands vom Begriffsdenken gemessen werden; der hier verfolgte kultur-
wissenschaftliche Ansatz gibt Anlass zur kritischen Evaluation, wonach bei Kant
und Wittgenstein — wie bei Derridas Dekonstruktion — der Ausgleich zwischen
Diskursivitdt und Nicht-Diskursivitdt immer einseitig bleibt. Die drei Rezep-
tionsmodelle befinden sich demnach gleichsam nicht auf einer relativ kontrol-
lierten, ruhigen Umlaufbahn um das Begriffsdenken, sondern sie tendieren dazu,
dessen Beharrungsvermodgen nachzugeben oder in den Orkus der Beliebigkeit zu
trudeln.

An diesem Punkt liegt es nahe, eine wiederum riskante Konsequenz zu
ziehen (die ebenfalls der Konturierung einer Philosophie der Orientierung dienen
wiirde). Was schon Derrida vorzuwerfen war — dass er trotz Kritik an der sekun-
déren Schrift in seiner Gestaltung der Dekonstruktion an ihr festhielt und sich
deshalb der Schieflage der schriftfixierten akademischen Philosophie nicht ent-
ziehen konnte —, wire auch Kant und Wittgenstein, wire jeder schriftlich fixier-
ten Philosophie vorzuwerfen: Wie immer sie sich um eine Gestaltungslosung
bemiiht, sie tut es zu einem stark iiberwiegenden Anteil im Medium der Schrift —
und damit einseitig. Erst nach dieser Einsicht zeichnet sich die Moglichkeit ab,
eine Gestaltungslosung jenseits der Schrift nicht nur fiir moglich, sondern fiir
besonders vielversprechend zu halten.

Die Vermutung des vorliegenden kulturwissenschaftlichen Ansatzes, dass ein
Ausgleich zwischen Diskursivitdt und Nicht-Diskursivitit anzustreben sei — und
zwar auch beziiglich eines Orientierungskonzepts, das konkret als Beitrag
zu einer Gestaltungslosung verstanden wird —, bestitigt itibrigens den von
Schnédelbach und Stegmaier implizierten Sonderstatus der Philosophie und tragt

52 Dietz/Keil/Hastedt/Thyen (1996) S. 10.

- am 14.02.2026, 14:23:; Ops


https://doi.org/10.14361/9783839435052-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

152 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITAT UND NICHT-DISKURSIVITAT

so weiter zur Konturierung einer Philosophie der Orientierung bei. Es ist nim-
lich offensichtlich, dass in den Einzelwissenschaften mit ihren relativ fest umris-
senen, oft anwendungsbezogenen Forschungsgebieten Diskursivitdt dominiert,
was einen Ausgleich mit Nicht-Diskursivitdt verhindert. Der in den Einzelwis-
senschaften vorherrschende Mangel an Nicht-Diskursivitit erklért in einer kul-
turwissenschaftlichen Terminologie der Orientierung deren Hilflosigkeit ange-
sichts der Sinnfrage und erklért somit auch die Einseitigkeit ihrer Orientierungs-
leistung. Philosophie hingegen, in der Nicht-Diskursivitit weitergehend gelitten
ist, vermag, eine Orientierung zu leisten, der Ubersicht vorangeht und die inso-
fern besonders umfassend ist. Die vom vorliegenden kulturwissenschaftlichen
Ansatz geleistete Zuspitzung auf den Gegensatz von Diskursivitdt und Nicht-
Diskursivitit gibt dariiber hinaus ein heuristisches Mittel an die Hand, mit dem
Philosophie von &hnlichen Disziplinen wie Theologie oder Diskursen bezie-
hungsweise Praktiken wie Religion oder Kunst, in denen Nicht-Diskursivitit
eine noch grofere Rolle spielt, verglichen werden konnte. Dieser Vergleich und
mogliche Konsequenzen, die daraus fiir die zukiinftige Ausrichtung von Philo-
sophie gezogen werden konnten, werden an dieser Stelle jedoch aus Griinden der
Konzentration nicht weiter verfolgt.

Immerhin wird sich am Ende der vorliegenden Arbeit zeigen, dass der hier
verfolgte Ansatz nicht nur bemiiht ist, einen als besonders umfassende Orientie-
rung verstandenen Ausgleich zwischen Diskursivitdt und Nicht-Diskursivitat
iber die Grenzen der Schrift hinaus zu finden, sondern dass der gleiche Aus-
gleich auch in anderen Diskursen zu finden ist. Auf diese Weise vermag die aus
der Fokussierung auf die Schrift gewonnene stirkere Konturierung der Philoso-
phie der Orientierung einen bescheidenen Beitrag nicht nur zur Philosophie,
sondern auch zum Verstidndnis von Disziplinen und Diskursen, die mehr oder
weniger wissenschaftlich gepriagt sind, sowie von Wissenschaft tiberhaupt, zu
leisten.

- am 14.02.2026, 14:23:; Ops


https://doi.org/10.14361/9783839435052-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

