Martin W. Schnell

Ethik

im Zeichen
vulnerabler Personen

Leiblichkeit — Endlichkeit — Nichtexklusivitat



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin W. Schnell
Ethik im Zeichen vulnerabler Personen
Leiblichkeit — Endlichkeit — Nichtexklusivitit

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 19,01.2026, 05:17:01,



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin W. Schnell

Ethik

im Zeichen
vulnerabler Personen

Leiblichkeit — Endlichkeit — Nichtexklusivitit

VELBRUCK
WISSENSCHAFT



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erste Auflage 2017
© Velbriick Wissenschaft, Weilerswist 2017
www.velbrueck-wissenschaft.de
Printed in Germany
ISBN 978-3-95832-121-2

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet iiber http://dnb.ddb.de abrufbar.

- am 19,01.2026, 05:17:01,



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhalt

Vorwort. . . . . .

Einleitung . ... ... ... .. o o o
a. Das Ziel einer Ethik im Zeichen vulnerabler Personen . . .
b. Erweiterung der philosophischen Ethik um eine Ethik

im Gesundheitswesen — Drei Aspekee . . . . . ... ...

c.  Ethik als Anspruch auf Nichtexklusivitde. . . . . . . . ..
Was sind vulnerable Personen? . . . . . . ... ... ...
a. Krankheitals Distanz . . . .. ... ... ... .....
b. Alter als Abschiedlichkeit . . . . . ... ... ......
c. Sterbenals Diversitdt. . . . . . . . .. ... ... ....
d. Vulnerabilitit . . . . ... ... ... ... .. .....
Die fiinf Basisethiken . . . . . . .. ... ... ... ...
a. Aristoteles: Ethik der Freundschaft . . . . .. ... ...
b. Kant: Ethik der moralischen Person . . . . . . . ... ..
c.  Mill: Ethik der Nutzenmaximierung . . . . . ... ...
d. Levinas: Ethik des Anderen . . . . . ... ... .....
e. Jonas: Okologische Verantwortungsethik . . . . ... ..
f. Resiimee. . . . ... .. .. .. .. ... ... ...,
g. Dariiber hinaus: Nietzsche. . . . . ... ... ... ...
Neuansatz . . . .. ... ... ...

a. Erweiterung . . . .. ... oo oo oo
b. DerWeg. . . .. ... .
c. Philosophie, Medizin, Echik . . . . . . ... ... ...

Phinomenologie der Leiblichkeit —
ein Blick in die Historie. . . . . . ... ... ... ....
a. Edmund Husserl, Maurice Merleau-Ponty,
Helmuth Plessner . . . . . . . ... ... ... .....
. Zwischenleiblichkeit, Fremdheit . . . . . . .. ... ...
c. Wissenschaften der Heilberufe. . . . . . ... ... ...

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Leiblichkeit, Sterblichkeit, Potenz — eine Systematik . . 42

a. Curasui . . ... ... e 42
b. Ausgangspunke ciner Ethik
im Zeichen vulnerabler Personen . . . . . ... ... .. 44
7. Autonomie . . . . . ... ... 45
a. aktiv/passiv . ... o 45
b. Kant. . .. .. ... . .. ... 45
c. Lebensweise . . . . . ... ... ... ... ... 47
8. Flrsorge . .. .. ... ... ... . ... ... 50
a. Freundschaft. . . . ... ... ... .. ..., ..... 50
b. Selbstsorge/Firsorge . . . . . . ... 52
9. Familie . .. ..... ... ... . ... . . ... ... . 55
a. Tradition . . .. ... ... ... ... .. 55
b. Postbiologie . . . . ... ... L o 57
1o. Erste Kritik: Autonomie, Fiirsorge, Familie . . . . . .. 61
a. Autonomieinder Kritik . . . . . ... ... .. ... .. 61
b. Firsorgeinder Kritik . . . ... ... ... oL 63
c. Familieinder Kritik . . . . . . ... ... ... ..... Gs
11. Ethik und Asthetik des Selbst . . . . .. ... ... ... 68
a. Eine Antwort auf die Kritik an der Autonomie . . . . . . 68
b. Erneut: der Ausgangspunke . . . ... ... 70
12. Person und Menschenwiirde . . . . ... ... ... ... 72
a. Eine Antwort auf die Kritik an der Freundschaft . . . . . 72
b. Die WiirdederPerson . . . . . .. ... ... ...... 74
13. Gerechtigkeit . . ... ... o oo oL 76
a. Eine Antwort auf die Kritik an der Familie . . . .. ... 76
b. Politik und Gesellschaft . . . . . ... ... ....... 79
14. Zweite Kritik: Person, Menschenwiirde, Gerechtigkeit 82
a. PersoninderKritik . . .. ... ... ... .. ..... 82
b. Menschenwiirde in der Kritik . . . . . ... ... .... 86

c.  Gerechtigkeitinder Krick . . . . . .. ... ... ... 87



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Is.

16.

I7.

-
oo

Ethik als nichtexklusiver Schutzbereich

im Zeichen der Andersheit vulnerabler Personen . . . .

a. Eine Antwort auf die Kritik an der Person:
Andersheitder Person . . . . . . ... ... ... ...

b. Eine Antwort auf die Kritik an der Menschenwiirde:
Wiirde, Begegnung, Anerkennung . . . . . . ... ...

c. Eine Antwort auf die Kritik an der Gerechtigkeit:
Aushandlung und Sinnzuwachs . . . . .. ... ...

Durchfithrungen im Zeichen einer Andersheit . . .

Gesundheit und Krankheit . . . . ... ... ... ..
E-Health und Digitalisierung als symbolische Form . . .
Der Gang zum Hausarze. . . . . ... ... ... ...
Das Krankenhaus zwischen staatlicher Anstalt und

privatem Betrieb . . . . ..o o Lo
Der Ubergang ins Heim . . . . . ... .........
Hochaltrigkeit und Gebrechlichkeit . . . . . . ... ..
Die Angst vor den Folgen der Gebrechlichkeit . . . . .
Behinderung . . . . . .. ..o Lo Lo
Das Lebensende und derTod . . . . . . ... ... ..

Ao o

- oo o

Zur Bestimmung ethisch relevanter Exklusion

a. Dimensionen der Exklusivitdt . . . . . .. .. .. ...

b. Was ist eine ethisch relevante Exklusion und was nicht? .
c. Das Ethische und das Politische . . . . . . .. .. ...
d

.Anhang: das Tier als Person . . . ... ... ... ...

Zur Phinomenologie von Tieren und Menschen

Bestien . . . . . . ...
Die Philosophie . . . . . ... ... . oL
Die Phinomenologie . . . ... ... ... ......
Der klassische Logos: Aristoteles, Kant . . . . . .. ..
Die moderne Bioethik . . . . . . ... ... .. .. ..
Perspektivwechsel nach Montaigne . . . . . .. .. ..
HansJonas . . .. ... ... ... ... ... ....
Das Miteinander von Mensch und Tier . . . . . . . ..
Elemente einer Ethik der Begegnung mit dem Tier . . .
DasBiest. . . . . . . ... ... ...

Zusammenfassung . . . .. ...

- N

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—

I00

. 107

108
114
119

122
128
130
141
142
145

. IST

I51
IS
157
159


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

m. Tierschutz und Tiertétung . . . . . . . ... ... ... 175
n. Ethik als Tierschutzbereich? . . . . . . ... ... ... 176
o. DerMenschalsTier . . . . ... ... ......... 177
p. Human-Animal-Studies —

Anmerkungen im Zeitalter des Sozialkonstrukeivismus. . 178

Literatur . . ... .. ... ... .. .. ... 183



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

Die vorliegende Sozialphilosophie verfolgt das Projekt, die Elemente des
Ethischen in gesellschaftlichen Ordnungen und Systemen als nichtex-
klusive Schutzbereiche zu denken, die niemanden von Achtung und
Wiirde ausschlieflen. Sie reagiert damit auf »die Hilflosigkeit der Philo-
sophen« hinsichtlich der Erklirung, »wer alles es ist, demgegeniiber wir
moralische Verpflichtungen haben.« (Tugendhat 1992, 371) Sofern es
Menschen sind, denen gegeniiber wir Verpflichtungen haben, stoflen
die meisten Philosophien auf Probleme, weil sie Kriterien fiir den Begriff
der Menschen verwenden, die immer jemanden zu Unrecht unbeachtet
lassen: Frauen, Behinderte, Tiere, Auslinder usw. Man verfolge nur die
politischen Headlines der letzten 20 Jahre! Die Hilflosigkeit kann durch
Nichtexklusivitdt zumindest gemildert werden, weil der Anspruch der
Nichtexklusivitit eine unverriickbare Perspektive in die Analyse gesell-
schaftlicher Ordnungen und Systeme bringt.

Ein Testfall fiir ethische Nichtexklusivitit ist der Umgang mit Vulne-
rabilitdt. Grundsitzlich ist jede Person aufgrund ihrer Leiblichkeit und
Endlichkeit vulnerabel, in spezieller Hinsicht kann sie es durch Krank-
heit, Pflegebediirftigkeit und Behinderung werden. Im Gegensatz zu tra-
ditionellen Sozialphilosophien stehen damit nicht mehr allein die kogni-
tiven und zweckrationalen Eigenschaften von Personen im Mittelpunke
des Ethischen, sondern deren leibliche Verankerung und die Veranke-
rung in Lebenswelt, Gesellschaft und Geschichte. Zur Gruppe der Per-
sonen zihlen alle Menschen und zumindest sehr viele Tiere. Diese Per-
spektive macht deutlich, dass sich der Diskurs, der die »grof3e Erzihlung«
einst als unglaubwiirdig betrachtete (Lyotard 1986, 112) und gegen
ein »grofles Patchwork aus lauter minoritiren Singularititen« (Lyotard
1977, 37) eintauschte, definitiv am Ende seiner Epoche befindet.

Die Ausfithrungen zu einer »Ethik im Zeichen vulnerabler Personen«
sind in einer Schnittstelle situiert, die zwischen der philosophischen
Ethik und der Ethik der Wissenschaften der Heilberufe besteht. Die
philosophische Ethik spricht iiber Gestalt und Begriindung der Ethik
im Allgemeinen und ihrer Anwendung im Besonderen. Die Ethik in
den Heilberufen interessiert sich in der Regel fiir Behinderte, Patienten,
Krankheiten, das Gesundheitswesen und den Umgang mit sogenannten
Einzelfillen, die sich in diesem Zusammenhang ergeben. Beide Perspek-
tiven werden jedoch so ausgestaltet, dass sie wechselseitig auf Desinte-
resse stoflen. Philosophen kénnen mit Rationalitit etwas anfangen, aber
nicht mit Patienten. Sie kennen die Phinomenologie des Geistes, aber
nicht die der Demenz. Arzte konnen, wie Niklas Luhmann sagt, nur
mit Kranken und Krankheiten etwas anfangen. Von Kant wollen sie
aber nichts wissen. Diese Konstellation ist historisch entstanden; spe-

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VORWORT

ziell in Deutschland nach der nationalsozialistischen Vertreibung und
Nichtwiederansiedlung von Denkern und Praktikern, die wie selbst-
verstandlich Philosophie, Psychologie und Medizin in einem Atemzug
erwihnt haben. An diese Haltung ankniipfend mochte das vorliegende
Buch an der Schnittstelle von Philosophie und Heilberufen eine In-
tegration beider Perspektiven beférdern. Zu diesem Zweck gilt es, ei-
nen Ausgangspunkt zu wihlen, der diese Integration erméglicht. Die
Philosophie stellt in der Regel den Menschen mit seiner verniinftigen
und rationalen Seite in den Mittelpunkt. Die Medizin betrachtet und
behandelt den Menschen als erkrankten Patienten. Die beanspruchte
Integration ist moglich, wenn ein Standpunkt eingenommen werden
kann, der die Philosophie und die Heilberufe beriicksichtigt. Dieser
Standpunke ist der der »Vulnerabilitdt«: Jeder Mensch ist als leibliches
Wesen geboren, lebt, altert und muss sterben.

Das vorliegende Buch versteht sich als neuste Version eines Projekts
zur Vulnerabilitdt, das den Anspruch einer »Ethik als nichtexklusiver
Schutzbereich« verfolgt. Das Projeke dieser Ethik bearbeite ich seit
fast 20 Jahren. In einem Seminar um das Jahr 2000 wurde von den
Studierenden der erste Artikel des Grundgesetzes interpretiert. »Die
Wiirde des Menschen ist unantastbar. Sie zu achten und zu schiitzen
ist Verpflichtung aller staatlichen Gewalt.« Es entstand eine produktive
Debatte tiber die Frage, warum das Grundgesetz von >Achtung: und
»Schutzc spricht und worin der Unterschied beider Mafgaben lige. Das
Ergebnis der Uberlegungen bildet der programmatische Aufsatz »Ethik
als Lebensentwurf und Schutzbereich« (Schnell 2002b), der das Ethik-
projekt erstmals formulierte. Es folgten umfangreichere Ausformulie-
rungen und Erginzungen in Biichern und Aufsitzen (u.a.: 2008, 2011,
2016). Zentrale Durchfithrungen des Projekts werden in der vorlie-
genden Publikation vertieft, erweitert und in einen Diskurs zwischen
Sozialphilosophie, Ethik, Wissenschaften der Heilberufe und aktueller
Zeitdiagnose gebracht.

Vulnerabilitit, die aus der Leiblichkeit des endlichen Lebens resultiert, ist
der Gesichtspunke, unter dem die Person ethisch betrachtet wird. Als
Person gelten alle Menschen und mindestens sehr viele Tiere. Nichrex-
klusivitit ist der Anspruch der Ethik.

Der Anfang der Sinnbildung liegt in der Initiative, im Aufbruch und in
der Gebiirtlichkeit, wie Hannah Arendt sagt. Wihrend dieser Anfang
realisiert wird, altert das Leben und findet sich in seine Hinfilligkeit
ein. Alle Philosophie der menschlichen Welt muss den Tod enthalten.
Alles andere wire Vanitas!

10



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VORWORT

Wie bereits erwihnt, hat dieses Buch einen langen Vorlauf. Viele Per-
sonen haben mich mafigeblich begleitet. Thnen méchte ich dafiir sehr
danken.

Die erste Leserin des Manuskripts ist, wie tiblich, Christine Dunger
gewesen, meine wichtigste Mitarbeiterin an der Universitit, die das Pro-
jekt von Beginn an begleitet.

Ich danke Kerstin Pospiech und Lukas Nehlsen, meiner Mitarbeiterin
am Lehrstuhl fiir Sozialphilosophie und Ethik und meinem Mitarbeiter
am Institut fiir Ethik und Kommunikation im Gesundheitswesen an
der Universitit Witten/Herdecke.

Die Beschiftigung mit dem Phinomen des Todes ist fiir das Verste-
hen von Vulnerabilitdt unerlisslich. In der Zusammenarbeit in gemein-
samen BMBF-Projekten habe ich diesbeziiglich von meinem Freund
und Kollegen Christian Schulz sehr viel gelernt. Unverzichtbar sind
auch die Diskussionen mit Julian Kricheldorff im jihrlichen Summer-
camp.

Zur Phinomenologie des Geistes zihlt nicht nur die gesunde, starke
und erwachsene Vernunft, sondern auch die Hinfilligkeit und Gebrech-
lichkeit. Von Professorin Christel Bienstein und Professorin Angelika
Zegelin, den bedeutendsten Pflegewissenschaftlerinnen Deutschlands,
habe ich gelernt, wie man diese menschliche Conditio nicht nur als Ver-
fall, sondern auch als positive Gestaltungsaufgabe verstehen kann.

So manchen der vorliegenden Gedanken konnte ich tiber Jahre mitt-
wochs abends im Philosophiekurs mit meinen treuen Teilnehmern ge-
sprichsweise erproben.

Das Schreiben des Textes haben Fritz und Bibbie begleitet. Sie sind
schon in den Anfingen des Projektes um das Jahr 2000 dabei gewesen.
Katzen werden heutzutage auch immer ilter!

Das vorliegende Buch ist auch als Geheimbuch bekannt. Die kon-
krete Schreibarbeit am Text begann im Mai 2015 mit der Ubergabe
eines USB-Sticks in der Philharmonie in Essen.

Dieses Buch ist Irena gewidmet. 03/14.

Martin W. Schnell
im Mai 2017

II

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 19,01.2026, 05:17:01,



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

»Der Mensch ist nur ein Schilfrobr,
das schwiichste Ding der Natur.

Aber ein Schilfrohr, das denkt. «
Blaise Pascal, Pensées, Fr. 347

a. Das Ziel einer Ethik im Zeichen
vulnerabler Personen

Klassisch gilt, dass der Mensch von seinen optimalen Moglichkeiten
her gedacht wird: Vernunft, Autonomie, Rationalitit und andere Ei-
genschaften stehen dabei im Mittelpunke. Durch diese Eigenschaften
unterscheidet sich der Mensch von allen anderen Wesen auf der Welt.
Der Unterschied ist auch ein Wertunterschied. Weil der Mensch ver-
niinftig, autonom und rational ist, ist er in besonderem MafSe achtungs-
und schutzwiirdig. In besonderem Maf3e heif$t: Andere Wesen, wie etwa
Tiere, genieflen eine geringere Achtung. Die Wertunterscheidung zwi-
schen verniinftiger Person und Tier ist ein klassisches Thema der Ethik.
Sie ist heutzutage allerdings problematisch geworden (siche Anhang),
weil die Annahme, dass Vernunft, Autonomie und Rationalitit die Ach-
tungs- und Schutzwiirdigkeit einer Person begriinden, nicht mehr frag-
los gilt. Es geht darum, die verdringte Seite des Menschen, nimlich
seine Vulnerabilitit, ethisch zu wiirdigen. Vulnerabel ist jeder Mensch.
Mit der Beachtung der Vulnerabilitdt ist dariiber hinaus an die Situ-
ation jener Menschen gedacht, die mit chronischen Krankheiten und
Behinderungen leben und daher im klassischen Sinne keine verniinf-
tigen Personen sind. Das Zie/ der Uberlegungen zur Ethik im Zeichen
vulnerabler Personen ist es, Ethik so zu denken, dass Achtung und Wiir-
de allen Menschen zuerkannt wird und nicht nur jenen, die gesund und
normal sind und daher als verniinftige Personen auftreten kdnnen. Zu
diesem Zweck gilt es, die Ethik des Gesundheitswesens, die die Vulnera-
bilitit zum zentralen Thema hat, in die Philosophie einzubeziehen. Und
zwar nicht als spezieller Anwendungsbereich der Vernunft, sondern als
Erweiterung der Vernunft! — Nachfolgend sollen zunichst einige strate-
gische und begriffliche Weichen fiir diese Erweiterung gestellt werden.
In spdteren Kapiteln wird dann anhand zahlreicher Felder des Ethi-
schen (Autonomie, Fiirsorge, Freundschaft, Familie, Gerechtigkeit, ...)
der sachliche Ertrag dessen vorgefiihrt; zu Beginn jedoch drei strate-
gische Weichenstellungen.

13

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

b. Erweiterung der philosophischen Ethik

um eine Ethik im Gesundheitswesen — Drei Aspekte

Allgemeine Ethik — angewandte Ethik. Die Philosophie prozeduralisiert
die Differenz von »Grundtheorie« und »Ableitung« auf singuldre, mora-
lisierbare Problemfille. Abstraktion und Konkretion ist ihr Logos (vgl.:
Kettner 1992, 16). Die Grundtheorie benennt eine(n) oberste(n) Wert/
Norm/Regel, die/der unabhingig von den Fillen, in denen sie/er wirk-
sam sein soll, gilt. Die Anwendung besteht dann in der Bemessung
eines ethisch neutralen Gegenstandes (Peter Singer, Norbert Hoerster,
Christoph Anstdtz) durch den obersten Wert.

Eine Ethik im Gesundheitswesen geht davon aus, dass Normen und
Werte in Bezichung zu Gegenstinden, Personen etc. gesetzt werden,
die bereits ethisch relevant sind und keine ethischen Neutren darstel-
len (vgl.: Schnell 2008, 87f). Die Frage nach der Wiirde des Menschen
bezieht sich auf Wesen, die Wiirde haben und ihnen daher nicht erst
durch eine fragende Untersuchung zuerkannt wird oder nicht zuer-
kannt wird.

Ethik und Logos. Die Philosophie nimmt an, dass »sich moralische
Probleme allein im Umkreis sprach- und handlungsfihiger Subjekte
stellen.« (Habermas 1991, 219) Die Vernunftauszeichnung ist die mo-
derne Form der Gottesebenbildlichkeit: es soll das am Menschen gea-
delt werden, was an ihm besonders ist und ihn aus der Schopfung he-
raushebt: das ist der Logos und nicht Hinfilligkeit und Sterblichkeit!

Eine Ethik im Gesundheitswesen nimmt ihrerseits an, dass kein
Mensch aus dem Schutzbereich von Achtung und Wiirde herausfille
und daher auch keiner nachtriglichen Berticksichtigung durch eine
angewandte Ethik bedarf (vgl.: Schnell 2005a). Ethik im Gesundheits-
wesen ist eine Ethik, die sich der Differenz von allgemeiner Ethik und
angewandter Ethik entzieht!

Exklusivitit. Durch die Zunahme chronischer Krankheiten (Demenz,
Parkinson etc.), mit denen Menschen erheblich linger leben, sicht sich
die Philosophie mit dem Problem der Exklusivitit (excludere = aus-
schlieffen, Exklusion = Ausschlieffung) konfrondert. Die Betonung der
Logosauszeichnung des Menschen ist eine inklusive Bewegung: die, die
den Logos haben, gehoren dazu. Ihre Riickseite ist eine Exklusion: die,
die {iber den Logos nicht oder nicht im vollen Maf3en verfiigen, zihlen
nicht dazu. Die Philosophie versucht auf diese Situation mit einem Pa-
ternalismus zu reagieren: die Gesunden mégen sich um die Schwachen
kiimmern.

14



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ETHIK ALS ANSPRUCH AUF NICHTEXKLUSIVITAT

Chronische Krankheiten:
Beispiel »neurodegenerative Erkrankungen«

Alzheimer-Demenz: in Deutschland leben 1,5 Millionen Menschen
mit einer Demenz. Zwei Drittel leiden an Alzheimer. Die mittlere
Dauer der Erkrankung von der Diagnosestellung bis zum Tod be-
trigt drei bis sechs Jahre. Bis zum Jahre 2050 wird die Zahl der er-
krankten Personen auf drei Millionen anwachsen. (Quelle: DIE

ZEIT 29/2015)

Parkinson-Erkrankung: In Deutschland sind etwa 250 ooo bis 280
000 Personen betroffen. Studien gehen davon aus, dass sich wegen
der alternden Bevolkerung und der mit der besseren Behandlung
verbundenen lingeren Lebenszeit die Zahl der Patienten bis 2030
weltweit auf ca. neun Millionen erhéhen wird. (Quelle: Deutsche
Parkinson Gesellschaft, Stand 2017)

Der Anstieg chronischer Krankheiten verursacht zugleich mehrere
Fragen:

1. Die betroffene Person: wie ist trotz der Einschrinkungen ein mog-
lichst autonomes Leben moglich?

2. Die Familie: wie kénnen in der Fiirsorge normaler Alltag und die
Versorgung des erkrankten Familienmitglieds moglichst konflikefrei
miteinander verbunden werden?

3. Die Gesellschaft: wie ist eine gerechte Gesundheitsversorgung
moglich?

Die Kiritik einer Ethik im Gesundheitswesen besagt, dass der philoso-
phische Logos exklusiv ist, wenn er sprach- und handlungsfihige Sub-
jekte zum Adressaten von Ethik und Moral erhebt. Ebenso der Paterna-
lismus, denn er besagt: die Schwachen sind keine Selbstzweckwesen, da
sie nicht mit im Zentrum des Ethischen stehen! Was ist mit Menschen,
die krank/behindert/pflegebediirftig sind und daher nicht oder nicht im
vollen Sinne sprach- und handlungsfihig? Die Hilfe der Starken fiir die
Schwachen ist ein Geschenk und damit unverdient!

c. Ethik als Anspruch auf Nichtexklusivitit

Ethik ist der Anspruch auf Nichtexklusivicit. Das heifft: Niemand soll
aus dem Schutzbereich von Achtung und Wiirde ausgeschlossen wer-
den. (Die Situation von Tieren ist anderswo untersucht worden, siche
Anhang). Die menschliche Praxis ist an diesem Anspruch der Nichtex-
klusivitit zu messen.

Besonders vulnerable Personen (Behinderung, Krankheit, Pflegebe-
diirftig etc.) sind in Gefahr, ausgeschlossen zu werden; eher als »nor-

15

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

male«, »gesunde«, »verniinftige« Personen. Ethik im Gesundheitswesen
achtet darauf, dass vulnerable Personen von der allgemeinen Ethik mit-
gedacht werden. Dadurch verdndert und erweitert sich die allgemeine
Ethik.

Der Unterschied zwischen verniinftig/unverniinftig, gesund/krank,
bei Bewusstsein/im Koma etc. ist sehr wichtig. Er soll aber nicht da-
riiber entscheiden, ob einem Menschen Achtung und Wiirde zukom-
men oder nicht! Insofern gibt es im eigentlichen Sinne nur eine Ethik!
Nichtexklusivitit ist ihr Anspruch. Nichtexklusiv ist eine Ethik, die da-
rauf abzielt, »den Anwendungsbereich des Wortes Wir moglichst um-
fassend zu erweitern.« (Rorty 1988, 15)

Die Ethik im Gesundheitswesen ist die Herausforderung fiir die Phi-
losophie und die Ethik schlechthin, weil sie nicht nur gesunde und nor-
male, sondern auch schwache und kranke Menschen um ihrer selbst
willen beachtet, ohne ein Thema fiir »Regionalethik« oder »angewandte
Ethik« zu sein (vgl.: Schnell 2008, Kap. 8.1 u. 2). Nachfolgend soll nun
die angesprochene Vulnerabilitit anhand der Begriffe Krankbeit, Alter
und Sterben konkretisiert werden.

16



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Was sind vulnerable Personen?

a. Krankheit als Distanz

Um Vulnerabilitit denken zu kdnnen, miissen alle Bestimmungen der
menschlichen Person von der Leiblichkeit her gesehen werden (vgl.:
Schnell 2009a). Fiir die Autonomie etwa bedeutet das, Selbstgesetzge-
bung mit leiblicher Mobilitit zusammen zu denken. Mobilitit ist ein
Aspekt von Autonomie.

Der Mensch ist als leibliches Wesen endlich. Er muss sterben und
er kann bis dahin sein Leben gestalten. Selbstsorge (»Cura sui«) ist ein
Motor der Gestaltung der eigenen, endlichen Existenz mit Anderen
und fiir sie (niher beschrieben in: Schnell 2008, 25 ff; Schnell 2010a;
Schnell 2011). Die Selbstsorge vollzieht sich in einer Kulturwelt ge-
meinsamer Bedeutungen, aufgrund derer ein Verstehen der an der Kul-
turwelt teilhabenden Personen méglich ist. Dieses Verstehen benotigt
ein »dem Ich und dem Du Gemeinsames« (Dilthey 1981, 256). Ein
solch Gemeinsames ist die Kultur. Dilthey denkt hier an Gestaltungen
und Zwecksetzungen, die uns seit Kindesbeinen an bekannt sind und
an andere Praktiken, in denen sich die Bedeutung einer mit Anderen
gemeinsamen Welt ausdriicke.

Zur Selbstsorge gehért auch die Kompensation von Mingeln und
Schwiche. Das System der Selbstsorge (inklusive familialer Sorge) hilft
jedoch nicht mehr, wenn die Person sich entscheidet, die Hilfe eines
Spezialisten nachzufragen. Der Gang zum Arzt ist das Ende der Selbst-
sorge (vgl.: Langer 2005, 143 f).

Durch das Hinzukommen eines Arztes wird ein Mensch offiziell zum
Patienten. Victor von Weizsicker zufolge ist ein Patient ein kranker
Mensch. Ein kranker Mensch ist ein Mensch, der Not leidet, um Hil-
fe bittet und vom Arzt als notleidend anerkannt wird. »Ich nenne den
krank, der mich als Arzt anruft und in dem ich als Arzt die Not aner-
kenne.« (Weizsicker 1926, 13) Die Anerkennung durch den Arze mache
aus einem Menschen erst einen Patienten. Gemeint ist hier der Patient
als Akteur innerhalb des Gesundheitswesens.

Weizsickers medizinische Anthropologie ist auflerordentlich bedeut-
sam, denn sie zeigt an:

1. Alle vulnerablen Personen sind geborene und endliche Wesen.

2. Eine vulnerable Person ist jemand, der »eine Not« erleiden kann, der
einer »Hilfe bedarf« und sich an einen Anderen wendet, den er als
»Helfer« (ebd.) in Anspruch nimmt.

3. Alle menschlichen Personen und die meisten Tiere sind vulnerable
Personen (vgl.: Schnell 2013).

17

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WAS SIND VULNERABLE PERSONEN?

4. Nur vulnerable Personen kénnen von einem Arzt als krank anerkannt
werden.

5. Alle Personen sind vulnerable Personen, aber nicht alle vulnerablen
Personen sind Patienten.

Ein Mensch ist krank, weil er krank ist und weil er als krank durch den
Arzt bezeichnet wird. Die Durchfiihrung dieser Performanz — jemand
ist krank, wenn er fiir krank erklirt/geschrieben wird — erfiillt inner-
halb des medizinischen Schemas die irztliche Diagnose (vgl.: Wieland
2004).

Krankheit ist aber nicht nur eine Konstruktion, sondern auch ein
Zustand des Leidens. Das Durchleben einer Krankheit fithrt zu einer
Distanzierung des Patienten von der Mitwelt. Klaus Dérner bezeichnet
sie daher als einen ich-bezogenen, narzisstischen Zustand (vgl.: Dor-
ner 2002, 143f). Es stellt sich das Bewusstsein eines oft schmerzlichen
Vermissens der ehemals fraglosen Gesundheit ein (vgl.: Schnell 2006).
Krank zu sein bedeutet, mehr oder weniger Momente des Verlassens der
gemeinsamen Bedeutungswelt zu etleben, die der Boden fiir Verstehen
und Zusammenleben mit Anderen ist. Diese Distanzierung geschieht
auf Zeit. Der Patient kehrt danach als Mensch in die Welt zuriick. Ent-
weder in dieselbe oder in eine andere, sofern er sein Leben dndert (vgl.:
Friesen/Schnell 1990). Chronische Krankheit und Plegediirftigkeit be-
steht darin, dass sich die Person in der Distanz einzurichten hat. Teil-
habe, die fiir Menschen mit Behinderung laut Sozialgesetzbuch vorge-
schrieben ist, kann es nur fiir Akteure geben, die selbst nicht am Leben
der Gesellschaft teilnehmen.

b. Alter als Abschiedlichkeit

Zwischen der Verankerung in der Welt, der zeitweiligen Distanz auf-
grund von Krankheit einerseits und dem Verlassen der Welt andererseits
gibt es eine Verbindungslinie, die auf die Diversitit am Lebensende vor-
bereitet. Es ist die Einstellung der Abschiedlichkeit, die dem Alter eigen
ist.

Hegel zeigt in seiner Theorie der Lebensalter, dass das Alesein alter
Menschen sich darin duflert, dass sie das Interesse an der Gegenwart
(Menschen, Ereignisse) verlieren. Der alte Mensch lebt aus dem Fundus
seiner Erinnerungen, da fiir ihn die Welt von gestern die wahre Welt ist.
Frither wusste man, wie es geht; die jungen Menschen von heute rui-
nieren die Welt! Diese Geisteshaltung ist normal, weil der alte Mensch
unter anderem dadurch gekennzeichnet ist, dass er auf sein Lebensende
zugeht (vgl.: Hegel 1986, 86). Indem er das Interesse an der Gegenwart
verliert, beginnt er loszulassen und nimmt die grundsitzliche Haltung

18

- am 19,01.2026, 05:17:01,



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

STERBEN ALS DIVERSITAT

einer Abschiedlichkeit ein. Es ist noch kein konkreter Abschied, son-
dern zunichst nur die Vorbereitung darauf im Modus der Haltung.

Seit Hegels Zeiten hat sich das Alter verindert. Menschen werden im-
mer dlter und durchleben oft erhebliche lange Phasen mit chronischen
Krankheiten (Demenz etc.) und entsprechend verlingert sich die Phase
des Abschieds. Die wesentliche Verdnderung besteht aber nicht in der
Abschiedlichkeit, sondern darin, dass heute das Alter nicht unabhin-
gig von der Gesundheitsversorgung gedacht werden kann. Frither waren
alte Menschen Honoratioren, heute sind sie pflegebediirftig! Daraus re-
sultiert, dass alte Menschen als sogenannte »Last« empfunden werden
und ethisch ins Abseits geraten konnen. Neben neuen Versorgungskon-
zepten sind daher Grundlagen eciner Ethik der Hochaltrigkeit entwi-
ckelt worden (vgl.: Schnell 2010b).

c. Sterben als Diversitit

Der Begriff der »Diversitit« wird heutzutage im Zusammenhang mit
Artenvielfalt in der Natur, mit sexueller Orientierung, Religionen oder
Alter usw. verwendet. Wihrend viele dieser wichtigen Aspekte variabel
sind, ist es die spezifische »Diversitit am Lebensende« (vgl.: Schulz/
Karger/Schnell 2011) nicht. Sexuelle Orientierungen kénnen verindert
werden, das Sterben aber keinesfalls! Die Diversitit liegt im Phinomen
des Lebensendes selbst (vgl. zum Konzept und zur empirischen Plausi-
bilitdt: Schnell/Schulz 2015, Kap. 3 und 4).

Das Lebensende ist durch eine Diversitit gekennzeichnet. Sie bedeu-
tet, dass die Situationen von Patient und von Begleiter (Arzt, Angehérige
etc.) nicht gleich, sondern radikal unterschiedlich, ja asymmetrisch sind.
Sie verbietet eine naives Verstehen und Hineinversetzen in die Perspek-
tive des Anderen! Eine praktische Folge der Diversitit liegt damit auf
der Hand: niemand kann am Sterben des Anderen — eines Patienten —
den je eigenen Tod durchmessen, sondern nur, dass er als Sterblicher
bleibt, wihrend der Andere geht! Die Kommunikation mit sterbenden
Menschen erhilt damit eine neue und weitere Herausforderung,.

Der Reflexion Heideggers, die die Authentizitit des Daseins an das
Gewahrwerden der je eigenen Sterblichkeit bindet und daher folgert,
dass »keiner dem Anderen sein Sterben abnehmen kann« (Heidegger
1979, 240), setzt Emmanuel Levinas in der ihm iiblichen Diktion einen
Kontrapunke entgegen: »Der Tod des Anderen ist der Erste Tod.« (Levi-
nas 1996, 53) Damit kehrt sich die Perspektive innerhalb der Diversitit
um. Es geht jetzt nicht mehr allein um die Situation des sterbenden
Menschen, sondern um die des tiberlebenden Begleiters. Ihm oder ihr
ist die Sorge um den Patienten stirker als die Sorge um sich selbst. Le-
vinas geht in diesem Zusammenhang sogar so weit von einem »Sterben

19

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WAS SIND VULNERABLE PERSONEN?

fir den Anderen« (Levinas 1995, 248) zu sprechen. In gewisser Hin-
sicht beschreiben die Positionen von Heidegger und Levinas zwei Seiten
der Diversitdt am Lebensende (vgl.: Schnell 2009b, 26 f).

Die besondere Situation des {iberlebenden Begleiters bezeichnet Paul
Ricceur mit der eines Zeugen. Ein Zeuge ist jemand, der Kunde von ei-
ner im endgiiltigen Abschied befindlichen Existenz gibt. Ricceur denkt
hier ausdriicklich an den »Mediziner der Palliativabteilung« (Ricoeur
2011, 20f). Der Mediziner ist im Status eines Zeugen, da er dem Ab-
schied des sterbenden Menschen beiwohnt und diesen Prozess im Lich-
te einer Interpretation von Anzeichen gestaltet. Grundsitzlich gilt, dass
Uberlebende »keinen anderen Zugang zum Erleben des mit dem Tode
ringenden an und fiir sich haben, [...] als durch eine Interpretation der
von dem Zeugen, den sie in den Zeugenstand Ihres Arguments rufen,
gesammelten Anzeichen.« (ebd., 21) Im Durchleben des Lebensendes
nichtet die Vulnerabilitit das Leben.

d. Vulnerabilitit

An dieser Stelle ist der Endpunkt einer unauthebbaren Differenz er-
reicht. Vulnerabilitit, die in Krankheit, Alter, Sterben und Abschied von
der Welt tibergeht, bedeutet einerseits Umorganisation der Erfahrung
der Person. Bereits Hegel betont, dass alte Menschen niche schlechthin
durch ecinen Mangel an Vernunft, Gedichtnis und Autonomie gekenn-
zeichnet sind, sondern durch eine Umorganisation ihrer Emotionalitit
und Rationalitdt und damit in ihrem Verhilenis zu den Dingen und zur
Mitwelt.

Aus Sicht der Uberlebenden bezeugen Alter, Krankheit und Sterben
allerdings andererseits auch jenen Verfall, der anzeigt, dass aktuell vulne-
rable Personen anders als potentiell vulnerable Personen die Macht des
Logos einbiifSen konnen. Diese Differenz ist unaufthebbar.

Eine vulnerable Person ist ein Mensch, der von seiner Leiblichkeit gese-
hen wird, weil er nur so als krank, behindert, alternd, sterbend und in
Distanz zur Welt gedacht werden kann. Diese Vulnerabilitit kennzeich-
net jeden Menschen in unterschiedlicher Hinsiche.

Von dieser allgemeinen Vulnerabilicit ist eine spezielle Vulnerabili-
tdt zu unterscheiden. Letztere ist gegeben, wenn eine Person mit einer
akuten oder chronischen Krankheit und /oder Behinderung leben muss
(vgl.: Schnell/Heinritz 2006, Kap. 4).

Es ist iiblich, Personen als vulnerabel zu bezeichnen, wenn ihre Befihi-

gung zur Willensbestimmung und damit zur Autonomie eingeschrinkt
ist, etwa aufgrund von Krankheit oder Behinderung. Der Gegensatz zu

20



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VULNERABILITAT

dieser Art von Vulnerabilitit ist die gesunde und autonome Person. Wir
nehmen an dieser Stelle eine Vulnerabilitdt in den Blick, die jener Vul-
nerabilitdt, die der Gesundheit entgegengesetzt ist, vorausgeht.
Vulnerabilitit ist eine Universalie. Sie bezeichnet etwas, das auf alle
Menschen (und wohl auch Tiere) zutrifft. Indem statt mathematischer
Rationalitit die Vulnerabilitit betont wird, wird Jean Piaget widerspro-
chen, der das Menschsein hauptsichlich an die geistige Entwicklung
von Logik, Mathematik und Physik gebunden sah (vgl.: Piaget 1973,
21). Trotz dieses Widerspruchs gilt es nicht, einen méglichst schwachen
Menschen zu verteidigen, sondern allenfalls seine konstitutive Schwi-
che. Der Mensch ist ein denkendes Schilfrohr. Vulnerabilitdt eignet
auch den Starken. In der Mythologie ist bekanntich von Achilles die
Rede, der so in den Fluss Styx gehalten wurde, dass seine Ferse vom
Wasser nicht umspiilt worden ist. Die Nibelungensage erzihlt von Sieg-
fried, der einen Drachen tétete und in dessen Blut badete. Dabei fiel ein
Lindenblatt auf seine Schulter, weshalb die Haut unter dem Blatt vom
Blut des Drachen nicht befeuchtet wurde. Beide Helden verfehlen die
Unverwundbarkeit. Vermutlich sind sie nur deshalb Helden.

21

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die funf Basisethiken

Die Voraussetzung fiir die grundsitzliche Vulnerabilitdt des Menschen
und auch fiir die Vulnerabilitit im Sinne von Krankheit und Behin-
derung ist die Leiblichkeit des Menschen. Die zentrale philosophische
Frage der Ethik im Gesundheitswesen an die Adresse der klassischen
Ethik lautet: Welche Rolle spielt bei der Bestimmung dessen, was in
den Schutzbereich des Ethischen fillt, die Tatsache, dass der Mensch
geboren wurde, leiblich ist, krank oder behindert werden kann, altert
und eines Tages sterben wird?

Die Bemithungen um eine sogenannte »angewandte Ethik« sind nur
deshalb notwendig geworden, weil vulnerable Personen und weil damit
die Vulnerabilitit von Personen zu beachten, von der Philosophie mehr
oder weniger vergessen worden ist. Unsere allgemeinste Frage lautet
daher: wer oder was steht tiberhaupt im Zentrum der philosophischen
Ethik?

Was sagen Aristoteles, Kant, Mill, Levinas und Jonas dazu? Deren
Namen stehen fiir die fiinf Basisethiken, die fast den gesamten Bereich
dessen, was in der Philosophie als Ethik gilt, abdecken. Sie stellen zu-
dem die Grundsubstanzen bereit, aus denen die zahlreichen Mische-
thiken gebildet worden sind. Die bekanntesten Mischethiken bringen
Kant und Aristoteles zusammen (so bei Hegel, Gadamer, Tugendhat,
Diskursethik), oder Kant und Mill (so bei Hare, dem frithen Rawls,
Derek Parfit) oder Aristoteles, Kant und Hegel (Ricceur).

a. Aristoteles: Ethik der Freundschaft

Mit Aristoteles setzt in der griechischen Antike bekanntlich eine genu-
ine Reflexion der praktischen Philosophie auf dem Boden einer Me-
taphysik ein. Metaphysik besagt, dass es eine in der Natur der Dinge
und damit im Kosmos vorgegebene Ordnung gibt, die jedes Seiende,
auch der Mensch, zu entdecken hat. Im Hinblick auf die Ethik gilt,
dass der Mensch von Natur aus nach dem Guten strebt. Entscheidend
ist an dieser Qualitit, dass das Gute nicht deshalb gut ist, weil es vom
Menschen als gut bewertet wird. Es ist vielmehr an und in sich selbst
ein Gutes, vom Menschen zu entdecken als Leitfaden, das gute Leben
zu realisieren. Wer das Gute verfehlt, strebt zwar auch nach ihm, aber
erfolglos. Die Konsequenz daraus ist dann Ungliick in der Lebensfiih-
rung. Das Gute ist ein zu erreichendes Ziel (telos), das der Mensch wie
ein Bogenschiitze anvisiert. Im Streben selbst konkretisiert sich fiir den
Menschen, was das Gute inhaltlich ist und welche Art des Lebens es
ermoglicht. Aristoteles zeigt, dass der Mensch an sich selbst seine sozi-

22



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ARISTOTELES: ETHIK DER FREUNDSCHAFT

ale Natur entdeckt und seine Lebensfithrung auf Andere bezieht, mit
denen er in Familie und Freundschaft im Haushalt (Oikos) und in der
Offentlichkeit (Polis) zusammenlebt, -arbeitet und handelt. Besonders
in der politischen Freundschaft der Tugendhaften, in der die Freunde
einander wechselseitig jeweils um des Anderen willen das Gute wiin-
schen, erfiillt sich das Streben nach dem Guten, denn »alle erhalten,
wonach sie strebten.« (Nikomachische Ethik 1167 b 1) Wer auf diese
Weise lebt, erreicht das vorgegebene Ziel, weif§ darum und realisiert von
sich aus dessen konkreten Reichtum.

Im Durchleben der Freundschaft realisiert sich das, was fiir den Men-
schen als ethisches Optimum tiberhaupt méglich ist. Dabei gilt, dass
cine soziale Bezichung nur dann als Freundschaft bezeichnet werden
kann, wenn sie die Eigenschaft der Reziprozitit aufweist. »Jeder der
beiden Freunde gibt dem anderen das Gleiche zuriick, was er von ihm
erhilt.« (Ricoeur 1996, 224) Freundschaft ist eine weltliche Sozialitit
des Gebens und Nehmens, in der Personen bei der gemeinsamen Reali-
sierung von Zielen Freunde werden kénnen.

Aristoteles ist Urvater der Reziprozititsethiken. Er erklirt ausdriick-
lich, dass ein Mensch nicht mit »leblosen Dingen« (N. Ethik 1155
b 25) befreundet sein konne, weil leblose Dinge die Freundschaft nicht
erwidern konnen. Karl-Otto Apel, ein moderner Vertreter der Rezipro-
zitit, kritisiert in diesem Sinne — anlisslich einer Diskussion mit Hans
Jonas — jede Ethik, die einen »Fortfall der Gegenseitigkeit (der Rezipro-
zitdt)« (Apel 1988, 196) akzeptiert. Aus Sicht der Tradition der Rezipro-
zititsethiken kann es keine Freundschaft mit einer vulnerablen Person
geben. Wenn eine Angehérige behauptet, mit einer Patientin wie der
fast vollig reglosen Karen Ann Quinlan, die neun Jahre im Wachkoma
gelebt hat, befreundet zu sein, begeht sie eine dramatische Selbsttiu-
schung. Atmung und Muskelbewegungen der Patientin sind keine an-
gemessene Erwiderung der freundschaftlichen Fiirsorge an die Adresse
der Angehérigen. Wenn eine Person hinter Wesen herlduft, die nicht
freundschaftsfihig sind, dann begeht sie cine unwiirdige »Kriecherei«
(Kant, Metaphysik der Sitten (MdS), Tugendlehre, A 92), da sie hinter
ihren optimalen Méglichkeiten zuriickbleibt.

In Mittelpunkt der Ethik der Freundschaft steht der Mensch als Freund
seiner selbst und der anderen. Er ist ein Freund, wenn er eine prak-
tische, auf die Welt bezogene Reziprozitit lebt. Vulnerable Personen be-
ziehungsweise die Vulnerabilitit von Personen kénnen von der Ethik
der Freundschaft nicht als achtenswert beriicksichtigt werden, weil sie
zur Aushandlung einer stabilen, reziproken, sich in der Welt verwirkli-
chenden Freundschaft offenbar nichts beizutragen haben.

23

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE FUNF BASISETHIKEN
b. Kant: Ethik der moralischen Person

Kants Neuentwurf setzt bei einer Doppelbestimmung der praktischen
Vernunft an. Jede moralische Person erhebt von sich aus den Anspruch
auf Selbstgesetzgebung und an ihre Adresse ergeht zugleich der Sollens-
anspruch des moralischen Gesetzes in Form des kategorischen Impera-
tivs. Kant wendet sich gegen eine empirische Grundlegung von Moral
und Ethik, wie sie von Hobbes und Hume vertreten worden ist. Er fin-
det seine Neuorientierung jedoch auch nicht in der Natur der Dinge,
auf die Aristoteles noch setzte, sondern in der intelligiblen Vernunft
und der Einheit von Gesetzesanspruch und Gesetzesgeltung. Es ist ein
Faktum der Vernunft, dass jede moralische Person den kategorischen
Imperativ als Stimme in sich vernimmt. Auch der Verbrecher hat diese
in sich (vgl. Kant MdS, A 39).

In der Achtung vor dem Gesetz realisiert der Mensch sein ethisches
Optimum. Seine Achtung gilt nimlich jenen herausragenden Eigen-
schaften, die nur ein Mensch realisieren kann und die daher die Idee der
Menschheit ausmachen: Autonomie, Rationalitit und Moralitit (vgl.
Birnbacher 1990, 269f). Wer Autonomie, Rationalitit und Moralitit in
der Person eines jeden anderen achtet und sich daher selbst autonom,
rational und moralititsorientiert erweist, ist eine moralische Person.
Ehrfurcht und Bewunderung gelten dann dem moralischen Gesetz in
mir (vgl. Kant, Kritik der praktischen Vernunft (KpV), A 288).

Im Mittelpunke der Echik der moralischen Person steht der Mensch als
verniinftiges Wesen, das autonom, rational und moralititsorientiert ist.
Vulnerable Personen bezichungsweise die Vulnerabilitit von Personen
konnen von der Ethik der Person nicht als achtenswert beriicksichtigt
werden, weil sie zu den Eigenschaften der Idee der Menschheit offenbar
nichts oder nichts Wesentliches beizutragen haben.

c. Mill: Ethik der Nutzenmaximierung

Im Unterschied zu Kant geht Mill davon aus, dass die ethische Qua-
lifizierung einer Handlung nicht von der Gesinnung des Handelnden
abhingt, sondern von der Gestalt der Folgen der realisierten Handlung.
Handlungen sind dann richtig, wenn sie fiir alle von der Handlung
betroffenen Personen das im Empfinden dieser Personen vorhandene
Gliick vergroflern beziehungsweise erhalten und somit nicht verringern.
Zum Obergriff des zu Erzielenden wihle Mill den Nutzen. Er ist die
letzte Berufungsinstanz in Fragen der Ethik. Gliick, Lust und andere
Begriffe, die Priferenzen von Personen zum Ausdruck bringen, sind As-
pekte oder Synonyme fiir diesen Nutzen. Fiir Mill gilt, dass der Mensch

24



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEVINAS: ETHIK DES ANDEREN

von Natur aus nach Nutzen strebt und dabei beachtet, dass es offen-
bar sogenannte héhere und niedere Vergniigen bei der Realisierung
von Nutzen gibt. Hohere Vergniigen sind intellektuelle Vergniigen,
niedere Vergniigen sind hingegen kérperliche Vergniigen. Hoherwertig
sind Vergniigen, die von einer Mehrheit im Rahmen ecines Vergleichs
bevorzugt werden. Und das sind offenbar die intellektuellen Vergnii-
gen. »Es ist besser, ein unzufriedener Mensch zu sein, als ein zufriedenes
Schwein, besser ein unzufriedener Sokrates, als ein zufriedener Narr.«
(Mill 2006, 16)

Wenn eine Person in einer gegebenen Situation Handlungsalterna-
tiven ausmacht und dann jede Moglichkeit wihle, die Nutzen vergro-
Bert und dabei die Differenz von intellektuellem und kérperlichem
Vergniigen beachtet, realisiert sie ihr ethisches Optimum. Mill ist sich
sicher, dass kein Wesen wiinscht, »auf die Stufe herabzusinken, die es als
niedrigere Stufe des Seins betrachtet.« (ebd., 15) Eine Art von Wiirde
verbietet es mir als intellektuellem Wesen, hinter meine héchsten Mog-
lichkeiten zuriickzufallen. Eine chronisch kranke Person kann jedoch
in die Situation geraten, sich damit abfinden zu miissen, auf die angeb-
lich niedere Stufe eines korperlichen Vegetierens herabzusinken. Statt
Biicher lesen zu kénnen, ist der Patient in der »Matratzengruft« vergra-
ben. Seine Angehorigen konnen mit ihm keine philosophischen Dis-
kussionen fithren, sondern haben seine Windeln zu wechseln. Die von
der Bioethik her bekannte Diskussion um Wert und Unwert des Lebens
kniipft an diese Art der priferenzutilitaristischen Argumentation an.

Im Mittelpunke der Ethik der Nutzenmaximierung steht der Nutzen-
maximierer. Vulnerable Personen bezichungsweise die Vulnerabilitit
von Personen kénnen von der Ethik der Nutzenmaximierung nicht als
achtenswert berticksichtigt werden, weil sie zur Realisierung von héher
qualifiziertem Nutzen offenbar nichts oder nichts Wesentliches beizu-
tragen haben.

d. Levinas: Ethik des Anderen

Die Philosophie von Emmanuel Levinas riickt am weitesten von der
Vorstellung ab, dass Ethik eine angewandte Spezialdisziplin unter ande-
ren sei. Ethik wird vielmehr zur Ersten Philosophie, weil die Bezichung
zum Anderen nicht mehr aus den Grundlagen des Logos ausgespart wer-
den soll. Meine nicht-indifferente und asymmetrische Beziehung zum
Anderen ist der Ausgangspunkt jeglicher Sinnbildung. Ich befinde mich
in der Welt eingesetzt mit einer nicht delegierbaren Verantwortung fiir
den Anderen. Verantwortung besagt, dass ich auf einen Anspruch, der
durch ihn an mich ergeht, zu antworten habe. Dass ich in dieser Weise

25

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE FUNF BASISETHIKEN

verantwortlich bin, ist unvermeidlich, was ich hingegen auf den An-
spruch des Anderen zu sagen und tun habe, liegt in meiner Freiheit, ist
also nicht durch den Anderen vorherbestimmt. Da mich im Angesicht
des Anderen auch andere Andere, ja die Menschheit, wie Lévinas mit
Kant sagt, ansprechen, bin ich immer schon einer Pluralitit singulirer
und unvergleichlicher Anspriiche ausgesetzt, die mich durch ein Ver-
gleichen des Unvergleichlichen zur Einrichtung einer Rangordnung der
Gerechtigkeit nétigen. Lévinas erklirt dadurch die Herkunft der Welt
der Institutionen, der Politik und der Reziprozitit, die, von der Anders-
heit der ethischen Grundsituation aus geschen, Momente der Gewalt-
samkeit bedeuten. Von sich selbst her ist die Pluralitic singuldrer An-
spriiche nimlich nicht auf eine Reihenfolge, die festlegt, wem ich mich
zuerst zuwende, angelegt. Erst die Einflihrung gerechter Institutionen
trigt dazu bei, dass Bevorzugungen und Benachteiligungen auftreten.
Dieser wohl kaum zu vermeidende Einbruch ist mit Momenten einer
Gewaltsamkeit behaftet, weil er auf unzureichenden Griinden beruht
(vgl.: Schnell 2001, Kap. 6). An dieser Stelle setzte Jacques Derrida mit
seinen Uberlegungen zur Gesetzeskraft von Recht und Institutionen an
(vgl.: Derrida 1991).

Indem eine Person ihre Identitit verwirklicht, realisiert sie ihr ethi-
sches Optimum. »Faktisch muff man die eigentiche Identitit des
menschlichen Ich von der Verantwortlichkeit her benennen.« (Levinas
1986, 78) In der Bezichung, die die Verantwortung ausmacht, wird die
Vulnerabilicit auf den Anderen bezogen. Levinas spricht daher vom
»Leiden des anderen Menschen« (Levinas 1995, 120) oder davon, dass
»der Tod des Anderen stirker ist als die Sorge um sich.« (ebd., 249)
In der Realisierung der Verantwortung kommt das Ich zu sich, aber es
bleibt ohne Ruhe in sich selbst, da es sich als Hiiter des Anderen er-
weist. Hier finden wir Aspekte von Passivitit, Leiblichkeit und Asym-
metrie, die zur Sache der Vulnerabilitit gehoren. Es geht nicht darum,
dass sich der Andere auch um mich sorgen sollte, sondern um die Frage,
ob das Ich als vulnerable Person Hiiter des Anderen sein kann.

Unter den fiinf Basisethiken ist es die Ethik von Levinas, die der Beto-
nung einer Vulnerabilitdit am nichsten kommt und sie bis ins Politische
verfolgt (vgl. Levinas 2007, Hirsch 2015). Das die Verantwortung tra-
gende Ich ist nimlich kein starker Machthaber, sondern eine »Geisel«
und in dieser Position im Status einer »Verwundbarkeit/vulnérabilité«
und einer »Passivitit« (Levinas 1992, 50). Zu erwihnen ist schliefllich,
dass Levinas vielfach Spuren in der Diskussion um die gesellschaftliche
Inklusion von Menschen mit Behinderungen hinterlassen hat (vgl.:
Budka 2006; Dederich et al. 2016).

Im Mittelpunke der Ethik des Anderen steht das Ich als Hiiter des An-
deren. Vulnerable Personen beziehungsweise die Vulnerabilitit von Per-

26



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HANS JONAS: OKOLOGISCHE VERANTWORTUNGSETHIK

sonen kénnen von der Ethik des Anderen als achtenswert berticksichtigt
werden, weil sie in der Realisierung der Verantwortung fiir den Anderen
auftreten. Zu beachten bleibt jedoch, ob die Beschreibung der Vulnera-
bilitit des Anderen nicht einen wohlmeinenden Paternalismus begiin-
stigen kann.

e. Hans Jonas: Okologische Verantwortungsethik

Wie bei Levinas finden wir auch bei Hans Jonas, der seiner Ethik eine
philosophische Biologie zugrunde legt (vgl. dazu: Ricoeur 1991), As-
pekee, die zur Vulnerabilitdt zihlen. Krankheit, Korper, Biologie, Ge-
burt und Tod sind ihm geldufige Themen. »Sterbenmiissen ist verkniipft
mit Geborensein.« (Jonas 1985, 160) Im Unterschied zu Levinas erhebt
Jonas den Anspruch einer Ausweitung des Schutzbereiches des Ethi-
schen Giber den Menschen hinaus auf das ganze Sein.

Ausloser fiir die Bahnung der 6kologischen Perspektive ist die Ein-
sicht, dass die Zerstérungsmacht der modernen Technologie (Atom-
bombe, Kernkraft etc.) so grof§ ist, dass sie den Fortbestand des gesam-
ten Daseins bedroht. Die biologische Ordnung, deren Teil der Mensch
ist, wird zum Gegenstand der praktischen Philosophie. Da die Zersts-
rung durch die Technologie die Erde zukiinftig unbewohnbar machen
kann, ist besonders die Zukunft als Gegenstand des Ethischen interes-
sant. Was ist, wenn die Folgen einer moglichen technologischen In-
novation unabsehbar sind, weil sie erst in 50 Jahren eintreten? Jonas
entwickelt bekanntlich das als »Heuristik der Furcht« bekannte Gedan-
kenexperiment: wenn eine Entscheidung tiber ein Projekt zur Gestal-
tung des kiinftigen menschlichen Zusammenlebens ansteht, wie etwa
der Bau eines Flughafens, einer Miillverbrennungsanlage oder einer Au-
tobahn, dann sollen wir uns gegenwirtig vorstellen, was das grofftmég-
liche Ubel (malum) ist, das unsere diesbeziiglichen Handlungen gegen-
wirtig im Hinblick auf die Zukunft auslésen kénnten. Wie tibel kénnte
dieses malum werden? Wie kann es vermieden werden, wenn es als
zu problematisch erscheint? Die Ausrichtung der Ethik orientiert sich
nicht am Guten (bonum), sondern am Ubel (malum). Wir Menschen
diirfen nicht alles tun, was wir konnen, weil wir dem Sein verantwort-
lich sind. Daher sind die Freiheit des Forschens und freie Entfaltung der
Personlichkeit im Zweifelsfalle einzuschrinken. Eine »Tyrannei ist im-
mer noch besser als der Untergang.« Im Falle der Alternative Tyrannei
versus Untergang ist die Tyrannei »ethisch gebilligt« (Jonas 1992, 145).
Zur Rettung der Natur ist im Notfall eine »Pause der Freiheit« (ebd.,
146) unvermeidlich.

»Handle so, daf§ die Wirkungen deiner Handlung vertriglich sind
mit der Permanenz echten menschlichen Lebens auf Erden.« (Jonas

27

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE FUNF BASISETHIKEN

1979, 36) Indem eine Person diesen Imperativ verfolgt und in der Kon-
sequenz zu Verzicht bereit ist, realisiert sie ihr ethisches Optimum. Das
Ziel der 6kologischen Bewegung ist nicht der Schutz des Ich, des An-
deren oder der Menschheit. Wenn Jonas von menschlichen Leben auf
Erden spricht, meint er keine Kultur des Miteinanders, sondern die Be-
wahrung einer »biologischen Ordnung.« (Jonas 1985, 161) Dieser Be-
griff impliziert gar, dass die Natur eine Ordnung habe, die man nicht
verlieren diirfe, weil sie uns sagt, wie weit wir mit unseren Handlungen
gehen diirfen. In diesem Sinne argumentiert Jonas auch in seinen Ar-
beiten zur medizinischen Ethik. Es geht nicht um Patienten, sondern
um die Natur. »Neger im Amerika lassen sich, unter dem Druck ras-
sischer Diskrimination, ihre durchaus naturgemiffen Wulstlippen kor-
rigieren zwecks Anniherung an die weiffe Norm.« Sie lassen sich damit
zur »Uberschreitung der Naturnorm« (ebd., 150) hinreiffen. Hier wird
die Okologie tendenziell und im buchstiblichen Sinne inhuman. Daher
rithren auch die problematischen Auflerungen zur Demokratie (vgl.:
Schnell 2007).

Im Mittelpunkt der okologischen Verantwortungsethik steht der Be-
schiitzer des Seins. Vulnerable Personen bezichungsweise die Vulnera-
bilitit von Personen kénnen von der kologischen Verantwortungsethik
grundsitzlich beachtet werden, allerdings nicht um ihrer selbst willen,
sondern nur im Rahmen einer im Gleichgewicht zu haltenden Natur.

f. Resiimee

Die Ausgangsfrage, wer oder was im Zentrum der philosophischen
Ethik steht, hat eine Antwort gefunden. Im Zentrum stehen demnach:

¢ Freunde (Aristoteles),

e moralische Personen (Kant),

¢ Nutzenmaximierer (Mill),

e Hiiter des Anderen (Levinas),
e Beschiitzer des Seins (Jonas).

Unter den aufgefithrten Ethiken betonen lediglich die beiden zuletzt
erwihnten die grundsitzliche Vulnerabilitit von Personen. Vulnerable
Personen im engeren Sinne (Kranke, Pflegebediirftige, Behinderte) zih-
len nicht zum Adressatenkreis ethischer Uberlegungen.

28



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

g. Dartiber hinaus: Nietzsche

Die Rede von sogenannten Basisethiken erschopft die Traditionen
nicht. Es bleibt zumindest noch der Hinweis auf Friedrich Nietzsches
Genealogie der Moral. Im Unterschied zu den meisten Basisethiken setzt
diese bekanntlich keinen Logos voraus, den es nur noch zu entfalten
gilt, sondern weist dessen Entstehung aus. Die Moral der Reziprozitit
in Intersubjektivitit und Anerkennung, die bei Aristoteles, Kant und
Hegel sehr zentral ist, erweist sich demnach als eine verkleidete Oko-
nomie.

Nietzsche selbst geht dariiber hinaus durch das, was er als ein »Jen-
seits des Rechts« (Nietzsche, Zur Genealogie der Moral, 2. Abhandlung,
Nr. 10) bezeichnet. In einer asymmetrischen Beziehung wird dem An-
deren cher gegeben, als dass vom ihm adiquate Riickgaben, Antwor-
ten, Handlungen oder andere Verhaltensweisen erwarten werden. Der
Andere erscheint hier als schlichter und bediirftiger Mensch (ebd.,
1. Abhandlung, Nr. 4).

Obwohl die bei Nietzsche zu findenden Motive nicht frei von pater-
nalistischen Aspekten sind, verweisen sie auf die Problematik der Vul-
nerabilitit. Zudem besteht eine Nihe zum Denken des Ethischen bei
Levinas und auch bei Derrida. »Die gute Freundschaft entsteht dort, wo
man den anderen mehr achtet als sich selbst.« (Derrida 2000, 97) Von
Nietzsche nehmen wir die Anregung mit, nachfolgend das Verhiltnis
von Ethik und Okonomie im Auge zu behalten.

29

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Neuansatz

a. Erweiterung

Vor dem Hintergrund der bisherigen Ausfithrungen zeichnet sich die
Notwendigkeit eines Neuansatzes in der Formulierung des Ethischen zu
Gunsten aller Personen, der potentiell wie der aktuell vulnerablen, ab.
Es geht darum, die philosophische Ethik um eine Ethik des Gesund-
heitswesens zu erweitern. Nachfolgend werden dazu Argumente von
Emmanuel Levinas, die sich auf Vulnerabilitit des verantwortlichen Ichs
bezichen, und von Hans Jonas, die die Verankerung der Existenz in der
Welt und den Abschied von der Welt betreffen, aufgenommen und teil-
weise mit Uberlegungen zur Ethik als Schutzbereich verbunden, die sich
im Anschluss an Paul Ricceur bereits auf den Weg zu einer nichtexklusi-
ven Ethik begeben haben (vgl.: Schnell 2008; Dederich/Schnell 2011).

Wenn der Mensch als vulnerable Person und wenn vulnerable Per-
sonen um ihrer selbst im Achtungs- und Schutzbereich des Ethischen
berticksichtigt werden sollen, dann stellt sich auch die Frage nach dem
Status von Tieren, da auf sie die Definition der vulnerablen Person
auch zutrifft. Gleichwohl gehen Mensch und Tier nicht Hand in Pfote
durchs Leben. Tiere sind eine Herausforderung fiir den Logos, der von
der Philosophie in der Regel menschlich und auch minnlich definiert
wird. Tiere sind das »Andere einer Vernunft« und dienen dazu, die Po-
tenzen des Menschen umso stirker herauszustellen. Gleichwohl gab es
immer auch Gegenbewegungen. Zu erinnern ist unter anderem an De-
nis Diderots Artikel iiber Tiere (»Animal«, »Bete«) in der Enzyklopiidie
von 1747. Diderot legt dar, dass es keine Tiere in Singular gibt, dass
Gattungsgrenzen zum Teil flielend verlaufen und dass es daher mit der
Einmaligkeit des Menschen nicht ganz so weit her ist, wie oft angenom-
men werde. Dieser zum Teil noch sehr modernen Denkweise Diderots
fithle sich die Problemskizze zum ethischen Status des Tieres, die sich
im Anhang des vorliegenden Buches befindet, verwandt.

b. Der Weg

Die Uberlegungen zur Neuformulierung des Ethischen gehen vom leib-
lichen Selbst und dessen Beziigen zur Welt aus. Im Durchgang durch
die Sachgebiete wichtiger ethischer Prinzipien werden diese Beziige ent-
faltet bis der Gang der Dinge auf verschiedene Aspekte der Exklusivitit
stof8t. Gegen diese Aspekte soll im Namen der Wissenschaften der Heil-
berufe Protest eingelegt und Uberlegungen der Ethik im Gesundheits-

wesen genutzt werden, um Auswege vorschlagen.

30



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

c. Philosophie, Medizin, Ethik

Die angestrebte Erweiterung der Philosophie durch eine Ethik des Ge-
sundheitswesens ist darum bemiiht, die Debatte um das Verhiltnis von
Philosophie und Medizin, fiir die Namen wie Karl Jaspers, Victor von
Weizsicker, Thure von Uexkiill, Victor von Gebsattel, Viktor E. Frankl,
Klaus Dérner, Josef Rattner, Heinrich Schipperges, Gerhard Danzer
und Thomas Fuchs stehen, zu beriicksichtigen.

Die medizinische Anthropologie, die Philosophie und Medizin in
eins ist, hat das Phinomen der Vulnerabilitit als ihr Eigenthema. Vul-
nerabilitit ist einerseits menschlich und insofern ein Thema der Philo-
sophie. Sie ist andererseits hochst akut bei Menschen, die Patienten sind
und insofern auch ein Thema der Medizin. An dieser Stelle sei an den
interdiszipliniren Diskurs »Der leidende Mensch« (Sborowitz 1960)
erinnert, der es in der Mitte des 20. Jahrhunderts, sicherlich nicht un-
beeindrucke vom vergangenen Weltkrieg, als seine Aufgabe ansah, die
Vulnerabilitit als ein Konzept auszuarbeiten, von dem aus dann einzel-
ne Krankheitsbilder erschlossen und auch behandelt werden sollten. Ich
beschrinke mich auf einige Grundaspekte.

Wir lernen als erstes, dass alles darauf ankommt, dass der Mensch
vom Zur-Welt-Sein her gedacht wird, also nicht von einer Innerlich-
keit aus. Diese Weichenstellung beinhaltet einen Vorrang des Wir vor
dem Ich, eine leibliche Ausgesetztheit gegeniiber der Welt und gegen-
iiber den Anderen. Wenn der Mensch ein leidender sein kénnen soll,
dann muss er auch so gedacht werden, dass sich seine Vulnerabilitit
zeigen kann. Die Existenz ist pathisch, wie Victor von Weizsicker sagt.
Sie wird nicht nur aktiv bestritten, sondern zugleich auch passiv er-
litten. Diese Mischung aus Aktivitit und Passivitit verweist auf einen
Scheitelpunkt in der Existenz des Menschen als Patienten: an ihm tre-
ten die Phinomene Not und Hoffnung zusammen auf. Sie verleihen
der Existenz Beweggrund und Richtung. An sie kniipft ein Arzt an.
Die Medizin kann Funktions- und Leistungsfihigkeit von Menschen
wieder herstellen, aber nur innerhalb jener gegebenen Grenzen, die
von der Hinfilligkeit und Gebrechlichkeit des Lebens markiert wer-
den. Diese Konsequenz fithrt zweitens zu der Vorsiche, die Tétigkeit
eines Arztes nicht als vergeistigten und grenzenlosen Dialog mit seinen
Patienten miss zu verstehen und auch nicht nur im Licht der psycho-
analytischen Kategorie der Ubertragung zu betrachten (vgl.: Schnell
2009f).

An den Grundlagendiskurs tiber den leidenden Menschen kniipft die
phinomenologisch ausgerichtete Daseinsanalyse, die ihrerseits den Dia-
log zwischen Philosophie und Medizin fortgesetzt hat, an. Kierkegaard,
Heidegger, Sartre, Merleau-Ponty sind die Referenzautoren der Medi-
ziner in der Philosophie. Der entscheidende Punke ist hierbei, dass die

31

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NEUANSATZ

Weise, wie das Dasein {iber sich selbst denkt und sich selbst interpre-
tiert, in die Analyse des Arztes einbezogen wird.

Die Verbindung von Medizin und Philosophie wird somit greifbar,
wenn ein Anfang bei »Erfahrungen des (Er-)Lebens, des Wohlbefin-
dens, des Leidens und des Sterbens« (Huth 2011, 17) gemacht wird.
Dieser Ausgang ist wichtig, weil die Medizin nicht mit der Behandlung
einer Krankheit beginnt, sondern mit der Wahrnehmung einer vom
Dasein gedufSerten, aktuellen (oder im Falle der Privention einer poten-
tiellen) Not und der Anbahnung einer ethisch relevanten Situation. So
lesen wir bereits bei Viktor von Weizsicker: »Das wirkliche Wesen des
Krankseins ist eine Not und duflert sich als eine Bitte um Hilfe.« (Weiz-
sicker 1926, 13) Die Bitte bekundet, dass eine im Alltag verborgene
Normalitit ins Stocken geraten ist.

Der Anfang aller Sinnbildung im Alltag, in der Philosophie, in der
Medizin und in jedem anderen Feld ist das lebensweltliche Dasein. Von
der Welt her, vom Kontakt zu sich selbst, den Anderen und Dingen geht
die Daseinsanalyse aus, die in ihrer Ginze ausdriicklich die Psychiatrie,
die Psychotherapie und die Philosophie einbezogen hat (vgl.: Schnell/
Schulz 2013). Seit Ludwig Binswanger versteht sie Krankheit als be-
eintrichtigende Verinderung des Vollzugs des Daseins (vgl.: Foucault
1968). Der Begriff des Daseins wird im Ausgang von Martin Heidegger
verwendet. »Dasein ist ein Seiendes, das sich in seinem Sein verstehend
zu diesem Sein verhilt. Damit ist der formale Begriff der Existenz ange-
zeigt. Dasein existiert. Dasein ist ferner Seiendes, das je ich selbst bin.«
(Heidegger 1979, 52f)

Dasein ist Sorge und in der Sorge offenbart sich ein Vorlaufen, in
dem das Dasein sein Sein zum Tode entdeckt. »Das Sein zum Tode ist
Vorlaufen in ein Seinkénnen des Seienden, dessen Seinsart das Vorlau-
fen selbst ist.« (ebd., 262) Damit sind die Endlichkeit und Sterblichkeit
des Menschen ein originires Thema!

Von Metard Boss stammt eine an Heidegger ankniipfende und in die
Psychotherapie fithrende daseinsanalytische Lehre von Krankheit. Sie
umfasst finf Existenzbeschreibungen:

1. die Beeintrichtigung fiir die Freiheit des Dasein (Krankheit: Psycho-
se, Zwangsneurose),

2. die Stérung des Gestimmtseins (Depression, Angstneurosen),

3. die Beeintrichtigung des Mitseins (Schizophrenie, Kontakt- u. Be-
ziehungsstorungen),

4. die Beeintrichtigung der Zeitlichkeit (organische Schidigungen),

5. die Beeintrichtigung des leiblichen Existierens (psychosomatische
Erkrankungen).

32



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PHILOSOPHIE, MEDIZIN, ETHIK

Jeder dieser Krankheitsgruppen lassen sich psychische Krankheiten zu-
ordnen (vgl.: Cottier et al. 1990). Den Fluchtpunkt aller Uberlegungen
und therapeutischen Versuche bildet die Leiblichkeit des Menschen.
Der Leib ist in der Welt und fiir Andere sichtbar. Nur leibliche Wesen
kénnen leben, gesund bleiben, krank werden und sie miissen schlief3-
lich sterben.

In den letzten Jahrzehnten sind neue Disziplinen in den Heilberu-
fen entstanden. Die Pflegewissenschaft und die Wissenschaften der
Therapieberufe kiinden davon, dass der medizinische Blick auf die Vul-
nerabilitit von Patienten allein nicht mehr ausreicht. Es existiert eine
steigende Zahl chronisch kranker Menschen, die nicht geheilt werden
konnen, sondern lernen miissen, mit ihrem Kranksein zu leben. Auch
diese neuen Wissenschaften und andere Wissenschaften der Heilbe-
rufe bilden einen gemischten Diskurs aus Natur-, Sozial-und Biowis-
senschaften. Allerdings kommt der sozialwissenschaftlicher Perspektive
darin eine gewisse Leitperspektive zu. Es geht immer um ein Dasein,
das sich verstehend zu seiner Vulnerabilitit verhilt, wie man es mit dem
Worten der Daseinsanalyse sagen kénnte.

Im Schnittpunkt von Philosophie und Medizin wird auch das genu-
in ethische Problem der Vulnerabilitit sichtbar. Der Medizin und den
anderen Wissenschaften geht es um die Sache der Riickseite der ein-
seitigen Logosauszeichnung des Menschen durch die Philosophie (vgl.:
Werner 2004). Die Wiirde ist ein sehr wichtiger Wert. Die Medizin im
Zeitalter der Technologie teilt diese Ansicht, sie ist aber mit ernsten
Fragen konfrontiert: Kann die Wiirde mit anderen Werten in Kollisi-
on geraten? Ab welchem Zeitpunke seiner Entwicklung hat eine Wesen
Wiirde? Wer hat zihlt zum Adressatenkreis der Wesen, die Wiirde haben
und wer nicht? Die vorliegenden Ausfithrungen kniipfen an diese Fra-
gen an und weiten sie {iber den Aufgabenbereich einer spezifisch heil-
beruflichen Ethik aus, indem sie nach dem Status vulnerabler Personen
insgesamt fragen.

33

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Phinomenologie der Leiblichkeit —
ein Blick in die Historie

a. Edmund Husserl, Maurice Merleau-Ponty,
Helmuth Plessner

Alasdair MacIntyre bezeichnet es als ein grofSes Manko, dass Leiblich-
keit und Endlichkeit und damit die Vulnerabilitit von Theorien der
Moral nicht angemessen beriicksichtigt worden sind. »Wenn von Kran-
ken, Vetletzten und anderen Behinderten auf den Seiten der moralphi-
losophischen Biicher die Rede ist, dann nahezu ausschliefSlich unter
dem Blickwinkel, dass sie mdgliche Subjekte der Wohltitigkeit mora-
lisch Handelnder sind, die ihrerseits als durchgingig rational, gesund
und unbeeintrichtigt dargestelle werden.« (Maclntyre 2001, 13). Der
angesprochene Neuansatz im Bereich der Ethik kann innerhalb der Phi-
losophie auf Ansitze sehen, die einen anderen Weg beschritten haben.
Unter den zeitgendssischen Autoren heben sich Odo Marquard, Micha-
el Theunissen, Bernhard Waldenfels und auch Vertreter der Disability
Studies hervor (vgl. Dederich 2007).

Vulnerabilitit ist ein Kennzeichen des Leibes. Vulnerabilitit ist nicht
nur Verletzbarkeit und Verfall gleichzusetzen, denn sie hat auch Potenzen.
Obwohl die menschliche Leiblichkeit in den Grundsitzen der Philosophie
der Zukunfi Ludwig Feuerbachs aus dem Jahre 1843 ein ausdriickliches
Thema ist (vgl. dort §§ 36ff), wird hier die Phinomenologie der Leib-
lichkeit im Ausgang von Edmund Husserl als Ansatzpunkt gewidhlt und
zwar nicht zuletzt deshalb, weil die Phinomenologie eine produktive
Beziehungen zu dem Humanwissenschaften hergestellt und gepflegt hat.

Nachfolgend werden zunichst die wichtigsten Elemente dieser Phino-
menologie skizziert. Dabei erfolgt ein Bezug auf das Projekt Leib. Korper.
Maschine (vgl.: Schnell 2004a), das notwendige Vertiefungen zur Frage
der Leiblichkeit enthilt und dartiber hinaus Aspekte anspricht, die tiber
die klassischen Positionen hinausweisen. In Laufe der Darstellung wer-
den weiterhin ecinzelne Ansatzpunkte innerhalb der Phinomenologie
der Leiblichkeit benannt, an denen die Wissenschaften der Heilberufe
(Medizin, Pflegewissenschaft, Disability Studies) angekniipft hat.

Beginnen wir die Charakterisierung der menschlichen Leiblichkeit
mit Edmund Husserls berithmter Formulierung, dass der menschliche
Leib eine »Umschlagstelle von geistiger Kausalitit in Naturkausalitit
ist.« (Husserl 1952, 286) Umschlagstelle besagt, dass der Leib Geist und
Natur in sich verkérpert und daher nicht einem der Bereiche allein zu-
geordnet werden kann. Diese zentrale Sichtweise impliziert, dass jeder
Mensch jeweils mit Haut und Haaren leiblich ist. Es gibt nichts an mir,
was leiblos wire. Die im Zusammenhang mit der sogenannten kiinst-

34



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EDMUND HUSSERL, MAURICE MERLEAU-PONTY, HELMUTH PLESSNER

lichen Intelligenz seit den Goer Jahren immer wieder aufkommenden
Visionen einer leiblosen und immateriellen Intelligenz, eines Denkens
ohne Korper, konnen mehrheitlich in den Bereich der Sciencefiction
und der Ideologie verwiesen werden (vgl.: Schnell 2002).

Es gibt nichts an mir, was leiblos wire. — Damit ist gemeint, dass es
am Menschen nichts gibt, was entweder nur rein physiologisch oder
nur rein geistig wire. Gedanken sind ohne materielle Grundlage nicht
moglich. Korperliche Prozesse sind mehr als nur das, da sie stets in
einem kulturellen Milieu stattfinden.

Maurice Merleau-Ponty folgt Husserls Aufweisung, indem er her-
vorhebt, dass der Leib eine »dritte Seinsweise« (Merleau-Ponty 1966,
401) zwischen jener dualistischen Auffassung von Kérper und Seele bil-
det, wie sie im Ausgang von Descartes bekannt ist. Aufgrund einer mit
der Geburt einsetzenden, zeitlichen Selbstvorgegebenheit bin ich nicht
ganz mit mir selbst eins. Dieser Entzug wirft mich auf die Welt und die
Anderen, so dass meine Subjektivitit und eine Transzendenz auf den
Anderen und die menschliche Welt gegeben sind (vgl. ebd. §§49ff, fer-
ner: Schnell 1995, 122ff). Selbst-, Welt- und Fremdbezug sind somit in
unterschiedlicher Hinsicht gleichurspriinglich. Mit Donald Davidson
kann man hier in gewisser Weise auch von einem »dreibeinigen Stativ«
(Davidson 1993, 94) sprechen, das das Zur-Welt-sein ausmacht.

Zcidiche Selbstvorgegebenheit — damit ist gemeint, dass einer Person,
wenn sie sich selbst reflektiert, gewahr wird, dass ihre Existenz der Re-
flexion vorausgeht. Die Reflexion ist der leiblichen Existenz gegeniiber
nachuriglich.

Der Vollzug der menschlichen Existenz, der im Verhalten, Handeln
und Sprechen besteht und der mit Bezug auf Andere und die Welt zu
verstehen ist, bildet einen Ausgangpunkt, von dem aus nun eine Diffe-
renz von Leib und Kérper getroffen werden kann. Der Leib ist Kérper,
sofern er nicht mehr als jemand, der sich der Welt zuwendet, auftritt,
sondern als etwas, an dem Handlungen ausgefithrt werden. Ich grei-
fe quasi als Leib in das Regal, um ein Buch herauszunehmen, verletzte
mich dabei und versorge spiter die blutende Stelle am meinem Kérper
mit einem Pflaster. Ausgehend von Faktum der Leiblichkeit kann die
Differenz Leib und Korper getroffen werden.

Die Differenz von Leib und Kérper wird vom Leib aus getroffen. Der
Leib tritt damit doppelt auf, nimlich als Orientierungsnullpunkt und
als Element einer Differenzierung. Systematisch hat Helmuth Plessner
diesen Gedanken entwickelt.

Der Mensch ist ein Lebewesen, das nie vollig in sich ruht, sondern
stets iiber sich hinaus ist. Dieses Auflersichsein nennt Plessner die »ex-
zentrische Positionalitit des Menschen« (Plessner 1982, 10). Grundle-
gend fur diese Differenz ist der »unaufhebbare Doppelaspekt ... [von]
Leib und Korper.« (ebd., 12) Es ist daher unakzeptabel, allein vom Kor-

35

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PHANOMENOLOGIE DER LEIBLICHKEIT — EIN BLICK IN DIE HISTORIE

per zu sprechen, weil damit nur das Objekthafte betont wird, an dem
etwas verrichtet werden kann und nicht das Faktum, dass »ich selbst
dieser einer Welt sich zuwendende Leib bin.« (Merleau-Ponty 1966, 99)
Ausgehend von Plessner und Mauss, Deleuze und Sarasin wurde zu-
dem der Vorschlag unterbreitet, Begriff und Sache der Maschine in die
Anthropologie zu integrieren, um spezielle Kérpertechniken, wie etwa
die Praktiken der Hygiene, stirker betonen zu konnen (vgl.: Schnell
2004a). Dieser Aspekt kann hier jedoch nicht weiter verfolgt werden.
Wichtiger ist die Hervorhebung, dass fiir heilberufliches Handeln
die Differenz von Leib und Kérper konstitutiv ist. Die Pflege und auch
die Tradition der Bezichungsmedizin gehen davon aus, dass der Ande-
re als Subjeke und Objeke, als Partner und als Adressat fiir korperliche
Behandlungen zugleich aufgefasst wird (vgl.: Overlander 2000). Dabei
gilt, wie gesagt, dass Leib und Kérper als Differenz zugleich zur Geltung
kommen. Etwa die Beriihrung des Anderen mit der Hand realisiert den
Anderen zugleich als Materie und als anderen Menschen. Mit diesem
Hinwetis, ist nun das Problem der Intersubjektivitit angesprochen.

b. Zwischenleiblichkeit, Fremdheit

Im Rahmen unserer Skizze der Phinomenologie der Leiblichkeit ist es
unverzichtbar, die Frage der Intersubjektivitit etwas niher zu betrach-
ten. »Leiblich existieren heifSt, dafS man im Blick der Anderen und un-
ter dem Zugriff des Anderen existiert.« (Waldenfels 2000, 240) Wie be-
reits angesprochen, ist ein Bezug zu Anderen stets gegenwirtig, schon
allein aufgrund der Tatsache, dass sich ein leibhaftiger Mensch der
Sichtbarkeit nicht entziehen kann. Den zur Existenz selbst gehorenden
Fremdbezug bezeichnet Merleau-Ponty auch als »Zwischenleiblichkeit
(intercorporéité).« (Merleau-Ponty 1986, 185)

Lediglich erwihnen, aber nicht explizit weiterverfolgen wollen wir an
dieser Stelle die aus der Leiblichkeit resultierende Geschlechtlichkeit.
Der Leib ist als Leib geschlechtlich. Das Geschlecht ist kein Pridikat,
denn dem Geschlecht begegnet man als geschlechdlicher Leib im Selbst-
bezug und in der Zwischenleiblichkeit. Von hier aus stellen sich nun
alle jene Fragen nach Asymmetrie, Gleichheit und Fremdheit der Ge-
schlechter, die der philosophische Feminismus seit vielen Jahren disku-
tert (vgl. dazu: Stoller/Vetter 1997).

Zwischenleiblichkeit ist Intersubjektivitit im Lichte der Leiblich-
keit, die sich als eine Art Ubergreifen des Leibes {iber mich hinaus auf
den Anderen manifestiert. Alle Vorstellung von einer urspriinglichen
Harmonie zwischen Menschen ist hier fern zu halten. Vielmehr ist ein
grundsitzliches Mit-Dasein gemeint, dass sich in gemeinsamen Erfah-
rungen derselben Welt in anderen Hinsichten duflert.

36



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHENLEIBLICHKEIT, FREMDHEIT

Ich sitze Dir gegeniiber am Tisch. Ich sitze an einer anderen Stelle als
Du, sche alle Gegenstidnde aus einer anderen Perspektive, denn, was fiir
mich vorn ist, ist fiir Dich hinten, Du magst den Whiskey nicht, der
mir schmecke. Trotz aller notwendigen Unterschiede leben wir doch in
derselben Welt. Es ist derselbe Raum, derselbe Tisch, dasselbe Getrink,
kurz: es ist dasselbe anders erfahren!

Durch die Zwischenleiblichkeit entspringt ein gemeinsames Empfin-
den von Temperatur, Freude, Leid, Stimmung usw. in ebenfalls unter-
schiedlichen Hinsichten. Es baut sich eine bewohnbare Welt auf, die
wir als bedeutsam erleben und die daher Ziige dessen annimmt, was
Max Scheler als Milieu bezeichnet. In diesem elementaren Sinne kon-
nen wir von einem Wir sprechen, dass die Welt bewohnt.

Die Betonung der Zwischenleiblichkeit kann und soll keineswegs
bedeuten, dass Dimensionen wie Geschichte und Gesellschaft auf eine
Intersubjektivitdt reduziert werden und damit aus dem Blick geraten
wiirden. Sie sind, wie die soziale Lage und die geschichtliche Herkunft
von Akteuren, vielmehr stets gegenwirtig und gesondert zu explizieren
(vgl. dazu: Schnell 1995, 131fF; Schnell 2004b).

Leibliches Zur-Welt-Sein geschieht unter Zugriff des und der Ande-
ren. Dieses Phinomen impliziert Grenzen des Ich, genauer der Konsti-
tutionsleistungen der transzendentalen Subjektivitdt. Husserl selbst hat
den Leib als »merkwiirdig unvollkommen konstituiertes Ding« (Husserl
1952, 159) bezeichnet. Unvollkommen und zwar wesensmiflig und da-
mit unaufhebbar unvollkommen ist der Leib konstituiert, weil seine Be-
deutungsstiftungen nicht in den Leistungen des Bewusstseins aufgehen.
Merkwiirdig ist dieser Befund, weil der Leib dennoch nicht einfach der
Dingwelt zugeordnet werden kann. Der Leib ist hier auf gewisse Weise
eine Fremdheit oder selbsteigene Andersheit (vgl.: Schnell 2004a, 20f).

Konstitutionsleistungen des transzendentalen Bewusstseins — damit
ist gemeint, dass das Bewusstsein der Ort ist, an dem sich alles, Sinn
und Geltung in der Welt beansprucht, ausweisen muss. Im Hinblick
auf die Leiblichkeit scheitert das Bewusstsein jedoch an diesem umfas-
senden Anspruch, da es seine eigene leibliche Verfasstheit nicht zu fas-
sen vermag. Niemand kann sich selbst von hinten sehen.

In Husserls Aufweisungen gibt es eine Stelle, an der er inne hilt und
sich und seine Leser fragt, ob man iber einfache Dinge des Lebens wie
die Wahrnehmung einer Blume, die Bewegung des Leibes oder einen
Dialog zwischen Personen so umstindlich sprechen miisse. Im Leben
nicht, so seine Antwort, in der Philosophie aber schon, um die Sachen
selbst treffen zu konnen.

Ich gehe in einen Raum und ich finde dort Gegenstinde vor. Als leib-
liches Wesen bin ich selbst auch ein kérperlicher Gegenstand, da ich
mich an Gegenstinden stoffen kann oder diese zu beschidigen vermag.
Aber dennoch bin ich nicht ein Gegenstand unter anderen. Man wiirde

37

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PHANOMENOLOGIE DER LEIBLICHKEIT — EIN BLICK IN DIE HISTORIE

eine entsprechende Erfahrung mit den Worten »In diesem Raum be-
finden sich ein Stuhl, ein Tisch und mein Kérper« nur unkorreke wie-
dergeben, da zu betonen vergessen wurde, dass der Leib auch mranszen-
dentaler Gesichtspunke ist. Der Leib ermogliche allererst die Erfahrung
einer Welt und ihrer Gegenstinde und ist selbst deshalb kein Gegen-
stand unter anderen.

Exkurs: Adorno

Alle Phinomene, die mit der Leiblichkeit und unserem Kérper zu tun
haben, bezeichnet Husserl als selbstverstindlichste Selbstverstindlich-
keiten. Jeder Mensch kennt sie, aber nicht jede Beschreibung ihrer ist
treffend, wie die Philosophie Theodor W. Adornos zeigt.

Husserl ist der Philosoph, dem Adorno in seinem Leben die meisten
Einzeluntersuchungen gewidmet hat. In Auseinandersetzung mit der
Phinomenologie ging es Adorno um eine Bestimmung von Bewusst-
sein, Leib und Welt. Aber das in sehr wendefreudigen Manévern! Der
junge Adorno widmet seine Dissertation dem Problem der Zranszen-
denz des Dinglichen und Noematischen in Husserls Phinomenologie. Es
geht hier um die einfache Frage, was ein Ding ist. Was ist ein Ding? Es
ist eine Gegebenheit fiir mich. Ich sehe den Tisch vor mir. Der Tisch ist
ein Ding. Erstaunlicherweise lautet Adornos Antwort auf diese einfache
Frage, dass »Dinge [...] Gesetze fir Erlebnisse sind, konstituiert einzig
durch den Zusammenhang des personlichen Bewufltseins.« (Adorno
1924, 33) Der junge Adorno behauptet somit, im Ausgang von seinem
Lehrer Hans Cornelius, dass das Entscheidende an der Erfahrung des
Tisches, der vor mir steht, die angebliche Tatsache sei, dass dieser Tisch
durch Gesetzmifligkeiten des Bewusstseins konstituiert ist. Die Materi-
alitdt des Tisches und meiner leiblichen Erfahrung dieses Tisches spie-
len offensichtlich keine Rolle.

Der junge Adorno versuchte, Husserl idealistisch zu tibertrumpfen.
Spiter warf Adorno Husser] nicht mehr vor, dass er zu wenig Idealist
sei, sondern zu viel desselben. »Aus Angst um die absolute Sekuritit,
eben das Cartesianische Urpostulat des unbezweifelbar Gewissen, tiber-
bietet Husserl alle idealistische Tradition.« (Adorno 1970, 225) Als Ge-
genmittel empfiehlt Adorno nun eine Betonung der Leiblichkeit. »Daf3
dem Leib Empfindungsfelder zugeordnet werden, wire fiir den Ansatz
der Phinomenologie von unabsehbarer Tragweite, wenn aus der De-
skription Folgerungen gezogen wiirden.« (ebd., 149) Eine wesentliche
Folgerung wire, so Adorno, die Einsicht, dass »das reine Denken nicht
das absolut Erste in der Welt sei, sondern im Menschen und im leibhaf-
tigen Dasein seinen Ursprung habe.« (ebd., 234).

Adorno trifft sich mit vielen Motiven Hussetls, die allerdings erst in
den letzten Jahren aus dessen Nachlass publiziert worden sind, und auch

38



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WISSENSCHAFTEN DER HEILBERUFE

mit Motiven Merleau-Pontys und anderer Phinomenologen nach Hus-
serl. In jedem Fall ist Adorno der Phinomenologie stets niher geblieben
als etwa dem Kantianismus. »Die Erkenntnis des Nichtidentischen [...]
will sagen, was etwas sei, wihrend das Identititsdenken sagt, worun-
ter etwas fillt, wovon es Exemplar ist oder Reprisentant, was es also
nicht selbst ist.« (Adorno 1980, 152; eine ausfithrliche Untersuchung
der Beziehung der Kritischen Theorie zur Phinomenologie findet sich
bei Schnell 1997) An dieser Stelle sei betont, dass die Nichtidentitit, die
Adorno nach der Korrektur seiner eigenen, idealistischen Frithphase be-
tont, ein Motiv darstellt, dass in unsere Uberlegungen zu einer ethisch
relevanten Andersheit eingegangen ist (vgl. Kap. 151f).

c. Wissenschaften der Heilberufe

Es ist festzuhalten, dass die Phinomenologie Husserls und Merleau-
Pontys erhebliche Nachwirkungen in den Werken von Autoren wie
etwa Paul Ricceur, Michel Henry, Emmanuel Levinas, Michel Foucault
und Pierre Bourdieu ausgeldst haben (vgl.: Alloa et al. 2012). Einen be-
sonderen Einfluss auf die Heilberufe (Medizin, Pflege) und deren Wis-
senschaften haben vor allem die phinomenologische Psychologie und
ihr Umfeld ausiiben kénnen.

Wir werden uns hier auf den Gesichtspunke der Leiblichkeit be-
schrinken und den kurzen Uberblick mit Erwin Strausc Grundlegung
beginnen, die unter dem Titel Vom Sinn der Sinne berihmt gewor-
den ist und zahlreiche Spuren hinterlassen hat. Straus geht es um die
Erschliefung dessen, was er »Einheit und Vielheit der Sinne« (Straus
1956, 208) nennt. Im Reich der Sinnesempfindungen ist demnach die
Synisthesie als Normalfall und Ausgangspunkt zu betrachten. In der
Pflege ist dieser grundlegende Gedanke wichtig fiir die Art des Zugangs
zum pflegebediirftigen Menschen. Dieser steht nicht im Zeichen einer
Behandlung von Einzeldefekten, sondern ist eine Zuwendung an die
Adresse von jemandem. Das ist konkret daran zu sehen, ob Pflegende
die Haut des Anderen als das Stiick des Leibes annehmen, das die Ein-
heit und Vielheit der Sinne ermoglicht. Diese Perspektive einzunchmen
setzt voraus, dass die Haut als Materialisierung von Personlichkeit und
als Haut-Ich aufgefasst wird (vgl.: Bienstein/Schnell 2004).

Aus der Synisthesie pripariert David Katz den Aufbau der Tastwelt
heraus. Die schopferische Kraft, die eine Tastwelt allererst zur Erschei-
nung bringt, ist die Bewegung und ihre Modifikationen von Oberfli-
chen (vgl.: Katz 1925, 62ff). Das gilt fiir jene der Dinge, aber auch fiir
die Haut, die Oberfliche des Menschen. In den Heilberufen ist dieser
Gesichtspunkt wichtig, wenn es darum geht, Kommunikationen durch
Berithrungen individuell aufzubauen und fortzufithren. Schon die Ini-

39

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PHANOMENOLOGIE DER LEIBLICHKEIT — EIN BLICK IN DIE HISTORIE

tialberithrung entscheidet tiber die Qualitit der Kommunikation (vgl.:
Buchholz et al. 2001). Die korperliche Nihe ist nicht das allein Wich-
tige in der Beschreibung der Beziechung Pflegender zu Patienten, aber
doch ein Ausgangspunkt, der immer gegenwirtig sei. Auch wenn nicht
alle pflegerischen Tidtigkeiten kérpernah sind, gilt, dass »Pflege ein Be-
rithrungsberuf ist.« (Bienstein/Frohlich 2010, 45)

Auf Paul Schilder geht die Erforschung des Korperschemas zuriick.
Er versteht das Kérperschema als Raumbewusstsein vom eigenen Kor-
per, das er besonders im Falle von Stérungen und Verinderungen un-
tersuchte. Bekannt geworden sind vor allem die Untersuchungen zum
Phantomglied bei Soldaten des 1. Weltkriegs (vgl.: Schilder 1923). In
den Heilberufen ist die Befassung mit dem Kérperschema (oder auch
Korperbild, wie es gelegentlich missverstindlich heifdt) ein wichtiges
Thema, wenn es um problematische Verinderungen des Kérperschemas
geht, wie etwa nach Amputationen der Brust bei Krebserkrankungen
oder anderen schweren Beeintrichtigungen der Identitit eines Men-
schen (vgl.: Salter 1999).

Die Einflisse der phinomenologischen Psychologie reichen auch
bis in die Medizin (vgl.: Illhardt 2001). So wird Herbert Pliigges Ver-
such, die Dichotomie von gesund und krank in graduelle Masse wie das
Wohl- und Missbefinden, das Ubel und die Gebrechlichkeit umzumiin-
zen (vgl.: Pliigge 1967), von aktuellen Konzepten der Medizintheorie
aufgegriffen (vgl.: Danner Clouser et al. 2012).

Kurt Goldsteins 1934 erschienenes Werk Der Aufbau des Organismus
(nachgedrucke 1963, neu publiziert 2012) kann als zentrales Opus an-
gesehen werden, von dem die phinomenologische Psychologie ausge-
gangen ist. Goldsteins Werk gehort gleichermaflen in die Register der
Medizin, Psychologie und Philosophie (vgl.: Goldstein 2012). Mit einer
Selbstverstindlichkeit, die von Seiten der Medizin heute kaum noch
existiert, diskutiert Goldstein mit diesen und anderen Disziplinen. Da
Goldstein in den 30er Jahren ins Exil gezwungen und sein Werk nach
1945 vergessen worden ist, musste es mithsam wieder nach Europa im-
portiert werden. Dasselbe gilt fiir Aron Gurwitsch, Adhémar Gelb und
viele der Werke Husserls. Die Art der Reedukation nach dem Krieg
fithrte auch dazu, dass die bis in die 30er Jahre auch von Karl Biihler
und der Gestalttheorie gefiihrte Diskussion zwischen Philosophie, Psy-
chologie und Medizin nicht fortgesetzt worden ist, weil die genannten
Disziplinen von da an in der Hauptsache unterschiedlichen Paradigmen
angehorten und einander nicht mehr viel zu sagen hatten. Unbehindert
konnte die Psychologie zur Naturwissenschaft werden und ihre Band-
breite aufgeben. Von Goldstein ist zu lernen, dass Naturwissenschaft
und die Perspektive der leiblichen Erfahrung nicht auseinanderfallen
missen, sondern gemeinsam fiir gegenwirtige Fragestellungen gewinn-
bringend sein konnen. Ausgehend von den Wissenschaften der Heilbe-

40



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WISSENSCHAFTEN DER HEILBERUFE

rufe ist hier unter anderem an die Erforschung der Folgen von Organ-
transplantationen fiir Patienten, Pflegende und Arzte zu denken. Die
Differenz Leib und Kérper kann hier als wichtiger Gesichtspunkt gelten
(vgl.: Schnell/Seidlein 2015).

Den kurzen Uberblick soll der Hinweis abschliefen, dass ein ideo-
logiekritischer Beitrag der Phinomenologie fiir den Bereich der Heil-
berufe unter anderem von John O«Neill vorgelegt worden ist. Im Zen-
trum steht die mittlerweile bekannte Diagnose von der Medikalisierung
des Korpers durch Biotechnologie im Zeitalter einer Biopolitik (vgl.:
ONeill 1990). Diese Problematik ist in den letzten Jahren zum The-
ma einer weit verzweigten Debatte verschiedener Disziplinen geworden
(vgl.: Geyer 2001).

41

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Leiblichkeit, Sterblichkeit, Potenz —
eine Systematik

a. Cura sui

Nach dem historischen Blick auf die Phinomenologie der Leiblichkeit
und die Ankniipfungspunkte der Wissenschaften der Heilberufe gehen
wir nun zu einer Systematik iiber. Was folgt der Sache nach denn fiir
das Leben aus den bisherigen Uberlegungen? Wie kann die in Aussicht
gestellte Nichtexklusivitit des Ethischen aus der Leiblichkeit sentwi-
ckeltc werden? Um diese und andere Fragen beantworten zu kénnen,
gehen wir noch einmal auf die Leiblichkeit zuriick, allerdings in syste-
matischer Absicht.

Ein Mensch wird geboren, lebt und stirbt dann. Geboren wird der
Mensch als leibliches Wesen. Das besagt, dass der Mensch als endliches
Wesen geboren wird, denn der Leib ist ein Gewebe, das nicht fiir ewi-
ges Leben gemacht ist. Durch seine Leiblichkeit ist der Mensch Geburt
und Tod ausgesetzt. Darin ist eine Ambivalenz beschlossen. Gebiirtlich-
keit bedeutet, dass ein Mensch das Potenzial hat, einen neuen Anfang
zu realisieren, also aus seinem Leben etwas zu machen. Der Mensch
entfaltet zu diesem Zweck seine Vernunft. Er griindet eine Familie und
pllegt Freundschaften. Er erfindet eine kiinstliche Welt und erobert das
Weltall. Sein Anfangspotenzial ist eine Macht (gr. Dynamis, lat. Poten-
tia, dt. Moglichkeit). Endlichkeit bedeutet, dass das menschliche Leben
zugleich ein Sein-zum-Tode lebt. Es ist Potenz und zudem dem Verfall
preisgegeben.

Hier nehmen wir Bestimmungen auf, die Ernst Bloch, Hannah
Arendt und Martin Heidegger ausgedeutet haben. Eine Zusammen-
fihrung dieser Bestimmungen findet sich bei Hans Jonas, der in seiner
Ethik das »memento mori« und »das immerwihrende Quell der Gebiir-
tigkeite, das eine »stete Zufuhr von Andersheit« (Jonas 1985, 1605 vgl.
auch: Jonas 1992, 95ff) bedeutet, miteinander verbindet.

Die Potenz des endlichen Lebens wird durch Selbstsorge (Cura sui)
gestaltet. Die Selbstsorge ist eine Antwort auf die Endlichkeit. Seneca
behandelt in seinem Essay Von der Kiirze des Lebens das Problem, dass
viele Menschen ihre Lebenszeit nicht sinnvoll genutzt haben. Das Sein-
zum-Tode begrenzt das Leben, erméglicht ihm aber auch ein sinnvolles
»Dasein als Sorge« um sich selbst (Heidegger 1979, 191). Die Endlich-
keit, die Seneca als Kiirze bezeichnet, »beansprucht das Dasein« in ge-
wisser Weise »als einzelnes« (ebd., 263). Es handelt sich hier um einen
Anspruch, dem der Mensch ausgesetzt ist, der ihm widerfihre und nicht
um etwas, das er aktiv anmeldet (vgl.: Schnell 2015). Die Beanspru-
chung machr sich an jedem einzelnen Menschen als eine »Niche-Indif-

42



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

CURA SUI

ferenz« (Levinas 1992, 361) bemerkbar, welche bedeutet: Ich bin mir
selbst nicht gleichgiiltig! Die Nicht-Indifferenz macht sich als eine Art
von Gestaltungsauftrag des Lebens an die Adresse des Selbst bemerkbar!
Die Selbstsorge ist dabei keine einsame Tdtigkeit. Mit Bernhard Wal-
denfels sprechen wir zunichst von einem »leiblichen Selbst« (Walden-
fels 2000). Im Anschluss an die Theoretiker des Selbst (George Herbert
Mead, Charles Taylor, Paul Ricceur) ist weiterhin davon auszugehen,
dass das Selbst ein relationaler Begriff ist und nicht ein monolithischer
wie etwa das Ego cogito. Die Relationalitit dieses leiblichen Selbst er-
gibt sich aus der oben durchgefiihrten Entfaltung der Phinomenologie
des Leibes. Demnach sind Selbst-, Welt- und Fremdbezug als gleichur-
spriinglich anzusehen. Das Selbst ist in Beziigen zu Anderen und zur
Welt. Durch seine Leiblichkeit trigt es das Zeichen der Endlichkeit und
damit der Vulnerabilitit.

Hier kommen wiederum Motive zur Geltung, die die Phinomeno-
logie, der Existentialismus, die Hermeneutik, ja die Philosophie im 20.
Jahrhundert von Husserl bis Derrida geprigt haben (vgl.: Rentsch 2014,
36fF). Das Wesen des Daseins ist auch das Sein zur Welt mit Anderen
und Dritten. Der Antrieb des Daseins ist eine Sorge. Das Wesen der
Sorge ergibt sich wiederum aus der Zeitlichkeit sterblicher Menschen.

Abwehr des Préisentismus

Dem Versuch, der Endlichkeit eine motivierende Kraft zur Gestaltung
des Lebens zuzusprechen, steht der Prisentismus kritisch gegentiber. Er
besagt, dass Handlungen in sich selbst eine Motivation haben, die mehr
oder weniger gegenwirtig sei, und der Kiirze des Lebens nicht zugerech-
net werden miisse. Marianne Kreuels, die eine solche Position vertritt,
denkt jedoch ihrerseits zu kurzfristig. Sie reduziert das komplexe Thema
der Gestaltung des Lebens, welches immer ein Leben mit und fiir An-
dere ist, auf die Ausfithrung von Handlungen und alltiglicher Verrich-
tungen. Dieser Schritt erméglicht es ihr, die Einbeziehung der Endlich-
keit in die Sinnkonstitution des Handelns bestreiten zu kénnen. Was
sollte denn auch das Aufpumpen eines Fahrradreifens mit der Kiirze des
Lebens zu tun haben?

Der Prisentismus bestreitet einen Wert der Sterblichkeit. »So kann
man ein Fest fiir alle Freunde oder eine Urlaubsreise fiir die Familie zum
Beispiel deswegen organisieren, weil man sich den Spafl von der Vorbe-
reitung und von dem Ergebnis selbst verspricht. In diesem Fall ist es
etwa der Wunsch, das direkte Ergebnis der Handlung bald zu etleben,
der das Motiv der Handlung darstellt. Weitere Moglichkeiten sind zum
Beispiel der Ehrgeiz, ein berufliches, privates oder intellektuelles Ziel
moglichst bald zu erreichen oder der Wunsch, einen unangenchmen
Zustand moglichst bald zu beenden.« (Kreuels 2015, 79) Daraus folgt,

43

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEIBLICHKEIT, STERBLICHKEIT, POTENZ — EINE SYSTEMATIK

dass »die meisten Handlungen ausreichend motiviert sind, ohne dass
die Uberzeugung, dass die eigene Lebenszeit begrenzt ist, eine zusitz-
liche, verstirkende Motivation hervorrufen muss.« (ebd., 78)

Das Individuum hat den Wunsch, etwas sehr bald erleben zu wol-
len, wie, so lautet ein weiteres Beispiel, etwa die Abfassung eines litera-
rischen Werkes (75). Dieser motivierende Wunsch ist, wie auch im Falle
der anderen Beispiele, vom Jetzt her bestimmt und nicht vom Ende aus.
Die Begrenzung der Lebenszeit sei damit kein Motivator zur Gestal-
tung der Existenz. Fragen wir hier einmal nach: warum sollte man etwas
moglichst bald erleben wollen? Weil nach einem baldigen Eintritt eines
Ereignisses noch genug Zeit verbleiben soll, um die Folgen des realisier-
ten Wunsches erleben zu kénnen. Die Resonanz der Mitwelt der Leser,
an die das Buch adressiert ist. Die Sinnstiftung ist damit sehr wohl von
der Sterblichkeit aus mitzudenken. Auch ein Familienfest erschopft sich
nicht im Rausch eines Abends, da es auch in die Generationenfolge als
das Miteinander endlicher Wesen, hineinwirkt.

b. Ausgangspunkt einer Ethik im Zeichen
vulnerabler Personen

Nach diesen Voriiberlegungen kann nun der Ausgangspunkt einer Ethik
im Zeichen vulnerabler Personen skizziert werden. Ausgangpunke ist
das leibliche Selbst, das in einer Selbstsorge begriffen ist und zwar mit
Anderen und anderen Anderen in der Welt. Von hier aus gilt es, eine
nichtexklusive Ethik zu entwerfen. Dieser Entwurf fiihrt, wie bereits an-
gekiindigt, die Cura sui als Gestaltung des endlichen Lebens durch die
Sachgebiete bekannter Prinzipien und Werte, die als ethische Durchfiih-
rungen des sich von der Vulnerabilitit der Leiblichkeit her ergebenden
Selbst-, Welt und Fremdbezugs gedacht werden: Autonomie, Fiirsorge,
Familie, Asthetik, Person, Menschenwiirde, Anerkennung und Gerech-
tigkeit. Die Gleichzeitigkeit des Selbst-, Welt- und Fremdbezuges, die
mit Donald Davidson als dreibeiniges Stativ bezeichnet wurde, ist dabei
der Ort, von dem aus jene Werte argumentativ erschlossen werden. Die
Autonomie bezieht sich auf das Ich, die Fiirsorge auf das Du. Anerken-
nung und Menschenwiirde sind Qualitdten interpersoneller Relationen.
Die Freundschaft bezeichnet ein Wir, die Familie bezieht sich ebenfalls
auf das Wir. Sie verftigt dabei tiber die Besonderheit, ein Umschlag-
punkt zwischen Interpersonalitit und Gesellschaft zu sein. Die Gerech-
tigkeit bezieht sich schliefflich auf die Strukturen der sozialen Welt, der
Institutionen und der Gesellschaft. Wir beginnen unsere Aufweisungen
mit dem Ich und der Frage nach der Autonomie.

44

- am 19,01.2026, 05:17:01,



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Autonomie

a. Aktiv/passiv

Selbstgesetzgebung hat einen Aspekt dessen, was Kant als »das Vermo-
gen, einen Zustand von selbst anzufangen« (Kritik der reinen Vernunft
(KrV), A 532) bezeichnet. Regeln werden aktiv von sich selbst herbeige-
fithre, aber diese Aktivitit ist nicht rein, da immer schon mit Passivitit
durchsetzt. Der Grundakt der Selbstbestimmung besagt gleichermaflen:
sich bestimmen zu lassen durch sich selbst und damit sich bestimmen
zu Jassen. Martin Seel spricht hier von einer aktiven Passivitir (vgl. Seel
2014), die sich in allen Bereichen des Handelns und Sprechens zeigen
kann. Das, was von mir aktiv herbeigefiithrt worden ist, sucht mich in
meiner Passivitit wieder heim. Diese Empfinglichkeit ist der Anfang ei-
ner grundsitzlichen Vulnerabilitit, denn zur Vulnerabilitit gehort, dass
mir etwas zustofen kann, das mich buchstiblich beeindruckt. Eine sol-
che Empfinglichkeit ist in unserer Leiblichkeit als Menschen begriin-
det. Damit ist aber nicht nur eine sensorische Ansprechbarkeit gemeint,
die man frither als sogenannte niedere Sinnlichkeit bezeichnet hat im
Unterschied zum Adel des Einsehens und Denkens. Zur Vermeidung
eines jeglichen Dualismus in dieser Sache fihrt Edmund Husserl das
Phinomen der Afféktion ins Feld. »Wir verstehen darunter [unter dem
Begriff der Affektion; MWS] den bewufltseinsmifligen Reiz, den eigen-
timlichen Zwang, den ein bewuflter Gegenstand auf das Ich iibt — es
ist ein Zwang, der sich entspannt in der Zuwendung des Ich.« (Husserl
1966, 148) Affektion bezeugt die Sensibilitit des Ich als Teil der Leib-
lichkeit und erlaubt ein Andersdenken von Autonomie.

b. Kant

Die Autonomie der Person ist ein unverzichtbarer Wert. »Allein der
Mensch als Person betrachtet, [...] besitzt eine Wiirde« (MdS, A 93)
Die Person hat diese wiederum aufgrund ihrer Teilhabe an der achtens-
werten Idee der Menschheit. »Autonomie ist also der Grund der Wiirde
der menschlichen und jeder verniinftigen Natur« (Grundlegung zur Me-
taphysik der Sitten (GMdS), BA 79). Mit dieser Aussage ist zugleich der
Stellenwert der Autonomie benannt: sie ist Grund der Menschenwiirde,
durch die der Mensch als Gegenstand von Achtung gilt und vor Miss-
achtung und Entwiirdigung in Freundschaft, Familie und anonymer
Gesellschaft geschiitzt ist.

Wias ist Autonomie nun eigentlich? Von Autonomie kann nur gespro-
chen werden, wenn zwei Aspekte zugleich gegeben sind. Es muss er-

45

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUTONOMIE

stens Autonomie sein, die vom Selbst ausgeht und nicht von fremden
Vorgaben. Es muss zweitens Autonomie sein, also cine verbindliche Ge-
setzlichkeit und keine subjektive Willkiir. Die moralische Person sieht
sich durch den Kategorischen Imperativ in einer Doppelsituation, die
anzeigt, dass im Herzen der Ethik Kants ebenfalls eine Affektion wohnt
(vgl.: Schnell 2009a).

Autonomie ist, was diese Person von sich aus will und zugleich das,
was sie soll. »Es handelt sich dabei um einen Anspruch, den die eigene
Vernunft des Menschen erhebt.« Und um den damit nicht identischen
»Anspruch, der in und durch ein Sollensgesetz an den Menschen er-
geht.« (Tengelyi 1998, 334) Kants These lautet nun, dass zwischen die-
sen Anspriichen schlechthin kein Widerspruch besteht. Ja, Autonomie
ist erst gegeben, wenn beides zusammen auftritt (vgl. Henrich 1963,
14f).

Mit Paul Ricceur gehen wir weiterhin davon aus, Autonomie nicht
mit reiner Aktivitdt der ersten Person Singular verwechselt werden darf.
Im Herzen der Autonomie zeigt sich eine »dreifache, dem Selbst inne-
wohnende Andersheit« (Ricceur 1996, 334), die die vermeintliche Op-
position von Autonomie und Heteronomie zu {iberdenken néotigt.

1. Die Affektion durch das Sittengesetz. Die Tatsache, dass die mora-
lische Person dem Anspruch des Kategorischen Imperativs ausgesetzt
ist, ja diesen als Stimme in sich vernimmt, bezeichnet Kant als soge-
nanntes Faktum der Vernunft. Es ist eine Tatsache der Vernunft, dass
ich jene Stimme vernehme, die »Handle so, dass ...« zu mir sagt. Fak-
tum, weil »man es nicht aus« der Stimme Anspruch »vorhergehenden
Datis der Vernunft, [...], herausverniinfteln kann, sondern weil es sich
fir sich selbst uns aufdringt« (KpV, A 56). Es dringt sich der Person
eine Stimme auf, die nicht aus einem Selbstgesprich der Vernunft mit
sich resultiert. Darin zeigt sich ein passives Moment, ein Ausgesetztsein,
dass die Person zu durchleben hat, um im Raum des moralischen Ge-
setzes sein zu kénnen.

2. Die Affektion durch einen Anderen. Die Stimme ist eine Anders-
heit in mir, ich hore auf sie als eine, die mir nicht fremd ist, aber die
ich dennoch nicht nicht horen kann. Auch der Verbrecher hort diese
Stimme, auch er kommt an dem Faktum der Vernunft nicht vorbei.
Das Problem besteht gleichwohl darin, dass »er sich nicht an den Aus-
spruch desselben kehrt« (MdS, A 39). Er hort es, aber tut es nicht. Kant
beschreibt das Ausgesetztsein der Stimme gegeniiber als in die Situation
versetzt sich vorzufinden, etwas »als auf das Geheif§ einer anderen Per-
son zu treiben.« (ebd., A 100) Der Anspruch des Gesetzes ist so, als ob
er das Geheif§ eines Anderen, einer anderen und zweiten Person wire.
Es ist es nicht, es ist nur so, als ob es so wire. Die Stimme dieses Ande-

46

- am 19,01.2026, 05:17:01,



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEBENSWEISE

ren ist wiederum etwas, das ich nicht in der Hand habe. Sie ist dennoch
fiir das Moralische konstitutiv.

3. Die Affektion durch das Bose: Das Faktum, der Stimme ausgesetzt
zu sein, bedeutet noch nicht, wie hinsichtlich des Verbrechers gesagt,
dass die Person auch das Richtige tut. Der strenge Verweis auf das Ge-
setz ist vermutlich nur deshalb notwendig, weil damit zu rechnen ist,
dass das Bose getan werden konnte. Kant ist kein Optimist, er hat von
Hobbes gelernt, wie in seinen Schriften immer wieder zu erkennen ist.
Das Bose, definiert als Hang, Maximen zu bilden, die vom Katego-
rischen Imperativ abweichen, ist nur deshalb eine Gefahr, weil es zu
unserer Verniinftigkeit selbst gehoért (vgl.: Schnell 2012). Andernfalls
wiren die Banalitit des Bosen und die Verbrechen gegen die Mensch-
lichkeit, die Hannah Arendt ausgehend von ihrem Lehrer Karl Jaspers
beschreibt, nie moglich gewesen oder eine Trivialitit, die spielend hitte
vermieden werden kdnnen.

Autonomie gibt es nur durch Anerkennung von Passivitit und einer
gewissen Heteronomie im Selbst. Das rationale Vernunftsubjekt ist in
seine Leiblichkeit und in die Begegnung mit Anderen in der Welt zu
reintegrieren. Damit realisiert sich, so abermals Ricceur, eine zweite ko-

pernikanische Wende (vgl.: Schnell 2009a).

c. Lebensweise

Ausgehend von der Selbstsorge des leiblichen Selbst bedeutet Auto-
nomie nicht in erster Linie, universelle Normen als Richtmafle zu au-
torisieren und zu befolgen, wie es die erste Version des Kategorischen
Imperativs besagt, welche in der Philosophie weithin als Modell fiir Au-
tonomie akzeptiert wird. Zunichst gilt es ja, tiberhaupt etwas zu tun,
das dann an Normen gemessen werden kann. Dieser Grundsatz gilt seit
Kant bis zur Diskursethik heutiger Tage. Die Diskursethik »gibt keine
inhaltliche Orientierungen an, sondern ein Verfahren: den praktischen
Diskurs. Dieser ist freilich ein Verfahren nicht zur Erzeugung von ge-
rechtfertigten Normen, sondern zur Priifung der Giiltigkeit vorgeschla-
gener und hypothetisch erwogener Normen. Praktische Diskurse miis-
sen sich ihre Inhalte geben lassen. Ohne den Horizont der Lebenswelt
einer bestimmten sozialen Gruppe, und ohne Handlungskonflikte in
einer bestimmten Situation, in der die Beteiligten die konsensuelle Re-
gelung einer strittigen gesellschaftlichen Materie als ihre Aufgabe be-
trachteten, wire es witzlos, einen praktischen Diskurs zu fithren.« (Ha-
bermas 1983, 113)

In seiner Schrift iiber den Mutmasslichen Anfang der Menschenge-
schichte erklirt Kant, dass der Mensch geradezu zur Autonomie ver-

47

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUTONOMIE

urteilt ist. Er sei ndmlich von der Natur und anderer fremder Leitung
frei gesprochen und miisse sich deshalb die Regeln und Gesetze seiner
Lebensweise selbst geben. »Er (der Mensch) entdeckte in sich ein Ver-
mogen, sich selbst eine Lebensreise [bezichungsweise Lebensweise, so
die Akademieausgabe; MWS] auszuwihlen, und nicht gleich anderen
Tieren an eine einzige gebunden zu sein.« (Mutmasslicher Anfang, A 7)
Autonomie wird hier auf die Lebensweise bezogen, oder, wie Habermas
sagt, auf die Lebenswelt des Alltags.

Die Lebenswelt ist der Ort der Selbstsorge, die sich in der Lebensfiih-
rung duflert. Seneca zihlt in seinem Essay Die wabre Gesundheit und
ihre Pflege zu den umsorgten Dingen des Lebens:

1. Korpergewiche,

2. Nahrung und Getrinke,

3. sportliche Ubungen,

4. Lesen, Sprechen, Zuhéren,
5. Arbeit und Entspannung.

Michel de Montaigne legt, in Ankniipfung an Seneca, in seinem Text
Uber das Mafhalten eine Diitetik der Gesundheitspflege vor. Demnach
soll die Selbstsorge in rechtem Maf3 vollzogen werden. »Gesundheite,
so der Autor an anderer Stelle, »heifSt fiir mich meinen gewohnten Zu-
stand ungestdrt beibehalten.« (Montaigne, 1998 III: 464) Das Maf,
das fir einen Menschen gilt, entwickelt sich aus dessen gewohnlichem
Leben. Die sogenannte subjektive Sicht von Gesundheit und Krank-
heit nimmt hier ihrem Anfang. An der Selbstsorge ist das Selbst aktiv
beteiligt. Es wird dabei zugleich von der Art der Selbstsorge geformt.
Mafhalten, wie Montaigne sagt, miisste heute durch MafSsuche erginzt
werden, in deren Licht die Lebensfithrung ihre Ausrichtung findet. Er-
nihrung, Schlaf, Sexualitit, Ubungen und andere Tdtigkeitsweisen sind
nur sinnvoll als Handlungen und Erlebnisse, wenn sie im Kontext einer
Lebensfithrung auftreten, deren Mafle und Ziele nicht schlechthin von
der Natur vorgegeben sind, sondern immer auch geschaffen und entwi-
ckelt werden miissen.

Bis zu Jean-Jacques Rousseau und den Franzésischen Moralisten des
18. Jahrhunderts ist es iblich, dass die alltdgliche Lebensfiihrung und
Selbstsorge Themen der praktischen Philosophie sind und entspre-
chend behandelt werden. Bei Rousseau entspricht die Selbstsorge einer
Selbstliebe (I'Amour de soi-méme), die, im Unterschied zur Eigenliebe
(I'Amour propre), die Praxis der Erhaltung des Selbst und das Mitleid
und die Schonung Anderen gegeniiber, aufeinander bezieht (vgl.: Rous-
seau 1984, 368fF).

Die antike Diitetik und die neuzeitliche Selbstsorge sind Praxiskon-
zepte, in die ein Verstindnis von Pflege, Normalitdt und Gesundheit in-

48



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEBENSWEISE

tegriert ist und zwar im engsten Sinne. Ethik, Lebensfithrung, Gesund-
heit, Pflege und Sorge sind Begriffe derselben Kategorie. Sie verweisen
aufeinander und bedeuten in bestimmten Hinsichten sogar manchmal
dasselbe: Sie meinen aspekthaft eine Problematisierung des Umgangs
mit sich selbst. Hier erdffnet sich ein Platz, den Philosophie, Wissen-
schaften der Heilberufe und eine Ethik im Gesundheitswesen jeweils
kreuzen, so dass ein Gesprich zwischen ihnen auch gegenwirtig még-
lich bleibt. Bekanntlich nahm auch Michel Foucault im Zeichen von
Selbstsorge und Selbstpraktiken auf seine Weise an diesem Gesprich teil
(vgl.: Foucault 1986; 2004, 131ff).

Autonomie ist das Vermogen des leiblichen Selbst, eine Lebensweise
zu wihlen, dessen Masse zu entwerfen und auch kritisch zu tiberpriifen.
Das in der Welt wohnende Selbst ist nicht nur eine Vernunftsubjeke,
sondern auch Ausgangpunkt einer Ethik im Gesundheitswesen, wie
Victor von Weizsicker betont.

49

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Fiirsorge

a. Freundschaft

Durch Erlduterung der Selbstsorge ist bisher nicht deutlich geworden,
ob die Selbstsorge ein seinsames Geschift« ist. Handelt es sich hier um
eine individuelle Angelegenheit, die ein jeder mit sich abzumachen
hat oder um ein soziales Geschehen? Eine erste Antwort lautet: Es ist
beides moglich. Doch grundlegend ist festzuhalten: An der Selbstsorge
sind Andere direkt oder indireke beteiligt. Interpersonalitit ist, so der
Hinweis einer Ethik im Gesundheitswesen, auch in der Gesundheits-
versorgung unverzichtbar. Sie ist jedoch niche alles. Die Bedeutung der
Interpersonalitit verdeutlicht ein kurzer historischer Uberblick auf Pfle-
gewissenschaft, Philosophie und Medizin.

Pflegewissenschaft. Selbstpflege ist kein einsames Geschift. Doro-
thea Orems berithmte Theorie der Selbstpflege, die nach Defiziten
und Méoglichkeiten fragt, geht von einer entsprechenden Definition
aus: »Selbstpflege umfasst alle Handlungen, die fiir das Uberleben
eines Menschen erforderlich sind.« (Evers 1998, 107) Selbstpflege ist
kein einsames Geschift, da am Uberleben des Selbst Andere beteili-
gt sind. In dieser Allgemeinheit bewegt sich die Selbstpflege auf dem-
selben Niveau wie Senecas Konzept der »cura suic. Ja, Selbstpflege ist
ein Teil der Selbstsorge. Es sei nochmals Evers zitiert: Pflege hat ihre
Whurzeln in der »griechisch-rémischen Tradition der Humanitas und in
der jiidisch-christlichen Tradition der Caritas« (Evers 2003, 9). Patricia
Benner spricht in der Pflegewissenschaft von einer Primacy of Caring
und kniipft an die Philosophie Martin Heideggers an. Das grundle-
gende Faktum des Existenzvollzugs als Sorge soll, so die Annahme, in
das pflegerisch handelnde Sorgen um den Anderen, das heifit in die
Fursorge, miinden. Das »Sein des Daseins als Sorge« (Heidegger 1979,
191) interpretiert Benner als Pflege, genauer: »pflegerische Arbeit ist
die in praktisches Handeln umgesetzte Sorge« (Benner/Wrubel 1997,
12). Sorge ist nicht nur »die spezifische Art des In-der-Wele-Seinse,
sondern auch das, was den einen »mit dem Anderen verbindet« (ebd.,
72). Das sorgende In-der-Welt-Sein gewinnt durch die Plege Aspekte
der Fiirsorge um den Anderen, welche es in der Philosophie Heidegger
von Haus aus nicht gibt.

Philosophie. Die Bedeutung der Beziehung zum anderen Menschen
riickt in der Philosophie des 19. Jahrhunderts in den Mittelpunkt.
Nachdem Johann Gottlieb Fichte intensiv tiber die Moglichkeiten, die
das Ich zur Sinnbildung beitragen kann, nachgedacht hat, treten bei
Ludwig Feuerbach erstmals ausdriicklich Ich und Du als unzertrenn-
liches Paar auf. Unzertrennlich, da der Dialog zwischen Ich und Du

5O



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FREUNDSCHAFT

der Ort einer Realisierung von Wahrheit und Allgemeinheit ist. Das Ich
reicht allein dazu nicht mehr aus. Diese Gedanken finden vor allem in
der jiidischen Tradition einen massiven Widerhall. Zu erwdhnen sind
hier in den 1920er Jahren Franz Rosenzweigs Werk Der Stern der Erlo-
sung und Das Dialogische Prinzip von Martin Buber, in dessen Zentrum
die Schrift Ich und Du steht. Das Dialogische ist nach Buber ein Prin-
zip, denn es gilt: Der Mensch wird am Du zum Ich. Ohne Bezug auf
ein Du gibt es auch kein Ich. Das Du ist kein zweites Ich, sondern eine
Eigenheit aus und in sich selbst. Edmund Husserl stellt in diesem Zu-
sammenhang den Befund heraus, dass das Du immer auch ein fremder
anderer Mensch ist, dessen Art der Andersheit von Emmanuel Lévinas
radikal zugespitzt wird: Der fremde Andere ruft mich zur Verantwor-
tung, welche ich nicht ablehnen kann. Identitdtsbildung ist ethische
Verantwortungsitbernahme. Die Herausstellung der Bezichung zum
Anderen ist eine wesentliche Leistung der jiidischen Tradition innerhalb
der Philosophie und der Kulturgeschichte.

Medizin. In den Wissenschaften der Heilberufe kommt das Dialo-
gische Prinzip erstmals in der sprechenden Medizin zur vollen Geltung.
Victor von Weizsicker betrachtet die Bezichung zwischen Arzt und Pa-
tient als besondere Fassung der Ich/Du-Beziehung. Ein Patient ist ein
Du, ein personales Gegeniiber, das cine Individualitdit und eine Bio-
graphie hat, die vom Arzt zu verstehen sind. Weizsickers Formel vom
guten Arzt ist von Klaus Dérner aufgenommen worden. Heutzutage
lasst sich eine Kultur von Medizin und Beziehung (vgl.: Franz/From-
mer 2008) im Bereich der irztlichen Heilkunst ausmachen. Der Arzt
hat sich vom Anderen aus zu verstehen. In die Bezichung zum Ande-
ren intervenierten, wie Dorner mit Levinas betont, der Dritte und die
Dritten im Sinne einer Erweiterung und einer Unterbrechung der heil-
beruflich relevanten Beziehung des Arztes zum Anderen. All diese und
andere Aspekte sind mit zu bedenken, wenn von der Pflege, etwa im
Zusammenhang mit Hildegard Peplau oder der Altenpflege allgemein,
als einer Verantwortung gegeniiber dem pflegebediirftigen Menschen
gesprochen wird. Insgesamt haben wir es durch die Einbezichung des
Anderen in die Selbstsorge mit einer Ethik der Interpersonalitit (vgl.:
Schnell, 2005) zu tun.

Aufler diesen historischen Aspekeen spricht in systematischer Hin-
sicht mindestens eine Tatsache fiir die Einbezichung des Anderen in
meine Selbstsorge, die sich aus unserem Leitfaden, der Verschrinkung
von Leiblichkeit und Selbstsorge, ergeben. Die leibliche Existenz ist nur
durch Andere moglich. Die Geburt, die hinter mir liegt, stellt mich in
ein interpersonales Verhiltnis zu Anderen. Als verweltlichter Mensch
bin ich auf Andere bezogen, ob ich es will oder nicht. »Leiblich exi-
stieren heif$t, dass man im Blick der Anderen und unter dem Zugriff
der Anderen existiert.« (Waldenfels 2000, 240) Existenz ist Bezug auf

SI

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FURSORGE

Andere. Intimitit, die durch Nihe und Beriihrung der Haut entsteht,
hat darin ihren Ursprung. Berithrungen stiften zwischenmenschliche
Begegnungen durch die aktive, beriihrende Hand und die passive, be-
rithree Haut. Bei Intensivierung dessen kehrt sich das Verhiltnis um.
Die Haut wird zum beriithrenden Medium, die Hand zum beriihrten.
Die Heilberufe setzen hier mit den Konzept des sogenannten therapheu-
tigue touch an (vgl.: Bienstein/Schnell 2004).

b. Selbstsorge/Fiirsorge

Das im Begriff der Selbstsorge enthaltene Selbst ist ein Beziehungs-
begriff. Ein Selbst bin ich nie allein, sondern nur in Bezug zu Ande-
ren. Nach diesen notwendigen Uberlegungen soll als These formuliert
werden: Die ethische Qualitit der Bezichung zum Anderen ist die
Freundschaft. In ihr verweisen Selbsisorge und Fiirsorge aufeinander.
Das leibliche Selbst steht durch seinen Lebensentwurf im Verhiltnis
zu Anderen. Um die Qualitit des Verhiltnisses beschreiben zu kénnen,
bietet die Philosophie seit Aristoteles den Begrift der Freundschaft an.
Nichts wire fataler so zu tun, als ob man wiisste, was damit gemeint
ist. Freundschaft bemisst sich an dem Ziel, das die um des Zieles wil-
len miteinander Befreundeten verfolgen. In der Sexualpartnerschaft
ist die Lust das Ziel, in der Geschiftspartnerschaft der Gewinn und in
der eigentlichen Freundschaft ist das Ziel: dem Anderen Gutes tun um
des Anderen selbst willen. Alle Arten der Freundschaft, wie auch die
Gastfreundschaft, die gleichwohl einen Sonderstatus innehat, realisieren
eine besondere Qualitdt der Beziehungen zwischen den Partnern.

Der lateinische Bedeutungskern des Wortes Partnerschaft weist die
Partner als Teilhaber an einer gemeinsamen Lebensform aus. Lebens-
form besagt, dass die Freunde Anteil aneinander nehmen und zwar an
Freud und Leid und damit an der jeweiligen Selbstsorge. Der Wert der
Freundschaft liegt darin, dieses und anderes miteinander zu teilen und
Fiirsorge zu realisieren.

Die Fiirsorge besagt, dass einer fiir den Anderen Verantwortung tiber-
nimmt. Die Freundschaft ist eine ethisch relevante Gestalt der alltig-
lichen Bezichungen, da sie leidende und zu pflegende Menschen in das
Miteinander einbezieht. Hier findet die Vulnerabilitit von Personen
eine deutliche Berticksichtigung!

Die Selbstsorge kann mit Anderen ge- oder misslingen, ohne Andere
ist sie aber nicht denkbar. Schon das alltigliche Leben oder das Kommu-
nizieren kann niemand ganz allein aus sich selbst heraus entwickeln. Der
Alltag kann 6de und menschenleer sein, seine Form deutet jedoch auf
mogliche andere Menschen. Ein Haus mit leer stchenden Wohnungen
verweist auf fehlende Mieter und deren Kinder. Verschlossene Tiiren

52



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SELBSTSORGE/FURSORGE

deuten auf Mitmenschen, die sich nicht zeigen wollen. Die Gemilde
Edward Hoppers zeigen abwesende Menschen in ihrer Abwesenheit.

Auch das Selbst der Selbstsorge kann allein oder einsam sein, es ist
als Selbst jedoch auf andere Menschen verwiesen und ohne diese nicht
denkbar. Die eigenen Eltern sind genealogisch das erste Beispiel fiir
diesen Verweis. Aristoteles fiigt der Selbstsorge den Begriff der Freund-
schaft hinzu, um anzuzeigen, dass jedes Selbst auf ein anderes Selbst
bezogen ist. Die Selbstsorge wird zur Fiirsorge und nimmt dadurch den
Charakter einer Gegenseitigkeit an. Gegenseitigkeit bedeutet zunichst,
dass Freundschaft nur mit Wesen maglich ist, denen ich etwas geben
kann und die mir etwas zuriickzugeben vermogen. Menschen und viele
Tiere konnten somit des Menschen Freund sein. Gegenseitigkeit hat zu-
meist sehr verschiedene Ausgangslagen. Es ist vermudlich eher selten der
Fall, dass zwei Personen einander in volliger Symmetrie gegeniibertre-
ten. Von der Norm, dass Menschen als gleich gelten, bleibt die Tatsache
zu unterscheiden, dass sie verschieden sind. Dementsprechend empfich-
It es sich, Gegenseitigkeit in einer Skala zu denken, deren AufSenpunkte
sind:

1. Vorrang der Initiative des Anderen: Ich bin in der Position des Emp-
fangens,

2. der Andere in der Position des Leidenden: Ich verfige tiber die Initi-
ative des Gebens.

Das Denken in einer solchen Skala besagt, dass sich das Miteinander
zwischen den Aulenpunkten abspielt und in Grenzfillen auch mit den
Auflenpunkten identisch ist (vgl.: Ricceur 1996, 229ff). Freundschaft
hat das Ziel, den Freunden Gutes zu tun. Der Weg dahin geht durch
die Fiirsorge hindurch, die die verschiedenen Gestalten der Gegensei-
tigkeit beseelt.

Beispiele fiir das Gute, das die Fiirsorge verwirklicht, sind:

1. den jungen Menschen gibt die Freundschaft Hilfe in den Dingen, in
denen die Jungen zu unerfahren sind,

2. dem alten Menschen »verhilft sie zur Pflege und erginzt, wo er aus
Schwiche nicht zu handeln vermag« (Aristoteles, N. Ethik, 1155 a 10),

3. den Erwachsenen unterstiitzt sie darin, seiner Verantwortung in Be-
ruf und Familie treu zu bleiben.

Von einer Gegenseitigkeit in einem noch engeren Sinne zeugt der part-
nerschaftliche Charakter der Freundschaft. Freunde sind demnach jene,
die »Lust und Schmerz teilen« (ebd., 1166 a ). Diese Teilhaberschaft
in der Fiirsorge verweist auf eine gerechte Verteilung der Freude und

53

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FURSORGE

der Lasten und Leiden im Zeichen der Vulnerabilitit der Freunde. Der
Sinn der Verteilung liegt zunichst darin, dass nicht einer zu viel und der
Andere zu wenig trigt, sondern alle solidarisch das Ihrige. Solidaritit
bringt jedem auflerdem individuelle Vorteile. Meine Lust wird verdop-
pelt, wenn ich sie mit jemandem teile. Meine Schmerzen und besonders
meine Lasten und Sorgen werden halbiert, indem ein Anderer sie mit
mir teilt. Es ist kaum vermeidbar, gut und vorteilhaft mit Anderen be-
freundet zu sein. Die Freundschaft ist gegenseitige Sorge, Partnerschaft,
Teilung, Unterstiitzung und Ausgleich.

54

- am 19,01.2026, 05:17:01,



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Familie

a. Tradition

Wenn es sich bei der Freundschaft um eine Beziehungsqualitdt handelt,
die einer Kooperation eigen ist, dann bilden Freunde keine eigene Gat-
tung. Anders gesagt: Jeder kann ein Freund sein oder werden. Nutzen,
Freude, Lust, Altruismus kann jeder mehr oder weniger mit jedem reali-
sieren. Die soziale Bindekraft, die die alten Griechen als Eros bezeichne-
ten, erweist sich als variabel.

Die Freundschaft zwischen dem Ich und dem Du geschicht im Kon-
text einer zunehmenden und normalen Anonymitit, die sich iiber die
Familie, die Gemeinde und die Gesellschaft erstrecke, welche gleich-
wohl zur Strukeur der Sorge gehéren. Ein Grund dafiir ist die Tatsache,
dass der Andere mit anderen Anderen und diese mit Dritten in Bezie-
hung stehen.

Die Generationenfolge, die bewirke, dass ich und du nicht allein in
der Welt sind, ist eine ethisch relevante Relation. »Die verwandtschaft-
lichen Relationen von Miittern und Vitern zu Séhnen und Téchtern,
von Grofleltern zu Enkeln, von Geschwistern und entfernteren Ver-
wandten untereinander sind nicht blof§ biologische Daten, sondern
personale Bezichungen jeweils typischer Art, Bezichungen, die in der
Regel lebenslang dauern.« (Spaemann 1996, 255f) Die Generationen-
folge verweist die Freundschaft an die Familie als Ort der Selbst- und
Fiirsorge.

Die Familie als bedeutendes System innerhalb der Gesellschaft tritt
in der vormodernen Neuzeit im Zusammenhang mit dem Politischen
auf. Erinnert sei an Jean Bodins Les Six Livres de la Republique (1583),
die die Neuzeit einleiten, da sie, ganz im Gegensatz zur Tradition des
Aristoteles, den Staat auf die Familie griinden. Die Familie ist, so die
bertihmte Definition, die »wahre Quelle und Ursprung des Staates« (Six
Livres, 2. Kap). Der Mensch, bezichungsweise Mann (I‘homme) ist als
Mensch der Familie und durch die Familie definiert. Der Michtige ist
der Vater (pater), da er die Macht im Haus, die patria potestas, innehat.
Bodin entwickelt aus dem Zusammenhang der Familie eine Theorie des
politischen Absolutismus, die uns heute als vormodern erscheint.

Eine Bestimmung der Familie auf dem Boden der Moderne findet
sich in Hegels Rechtsphilosophie, die sich auf der Hohe der biirger-
lichen Gesellschaft des 19. Jahrhunderts befindet. Die Familie hat drei
Seiten: Erstens die Griindung durch einen Mann und eine Frau, die
nicht miteinander verwandt sind, aber in Ehe leben, zweitens die Erzie-
hung von Kindern und drittens die »Sorge< um die Familie selbst, ihr Ei-
gentum und Gue (vgl. Hegel 1972, § 160). Die Familie 16st sich durch

55

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FAMILIE

Volljihrigkeit der Kinder, den Tod der Eltern und die Verteilung der
Erbschaft auf (vgl. ebd., §§ 177ff). Die Substanz der Familie ist die ihr
eigene Liebe. »Die Mutter liebt im Kinde den Gatten, dieser die Gattin;
beide haben in ihm ihre Liebe vor sich« (ebd., § 173, Zusatz). Diese
Substanz, die die Familie mehr als eine vertragliche Zweckgemeinschaft
sein ldsst, ist die Ressource der Fiirsorge. Eltern sorgen sich um die Kin-
der. Erwachsene Kinder sorgen sich um die greisen Eltern. Die greisen
Eltern vergessen zwar die Namen der Gegenwart, rufen den Kindern
aber die Generationenfolge in Erinnerung. »Die weisen Lehren der Er-
fahrung hilt der Greis in seinem Geist fest und hilt sich fiir verpflichtet,
sie den Jiingeren zu predigen.« (Hegel 1986, 86, § 396). Das Mitglied
der Familie, der Angehérige, wird in der biirgerlichen Gesellschaft im-
mer mehr zu einem rechtlichen Begriff, was die Plicht zur Subsidiaritit
in Versorgungsfragen, Unterhalt, elterlicher Sorge, Vormundschaft, Be-
treuung und Plegschaft angeht.

Hegels Bestimmung, dass Vater und Mutter im Kind »ihre Liebe vor
sich habens, enthilt das eigentliche Kriterium der Familie. Es ist das
Ineinander von ich und du und dem Kind dazu, welches aus uns jeweils
mehr als nur distinkte Individuen macht, die andere Individuen aus be-
stimmten Interessen aufsuchen. Ich bin als Teil der Familie mehr als nur
eine erste Person Singular. Hegel: »Ich, das Wir, und wir, das ich ist.«
(Hegel 1981, 145).

Die Familie hat als System die kommunikative Funktion einer »In-
klusion der Vollperson« (Luhmann 1990, 208) im Hinblick auf Rechte
und Pflichten, denn ich bin eben auch das Wir und dieses ist wiederum
mein Ich. Pflicht besagt: »Alles, was eine Person betrifft, ist in der Fami-
lie fiir Kommunikation zuginglich. [...] Man kann eine Kommunika-
tion tiber sich nicht ablehnen mit der Bemerkung: Das geht dich nichts
an. Man hat zu antworten und man darf sich nicht einmal anmerken
lassen, mit welcher Vorsicht man auswihlt, was man sagt.« (ebd., 201).
In der Familie muss ich nicht nur Auskunft geben, ich darf zugleich
das Recht beanspruchen, dass die anderen Familienmitglieder mir auch
zuhéren und mich mitspielen lassen. »Die Familie lebt von der Erwar-
tung, dass man hier fiir alles, was einen angeht, ein Recht auf Gehor,
aber auch eine Pflicht hat, Rede und Antwort zu stehen. Man kann
erzihlen, man darf auch fragen.« (ebd., 208).

Im Hinblick auf das Thema hier ist es wichtig, den Unterschied zwi-
schen der Familie als System und der Familie als ethischem Sorgezu-
sammenhang zu beachten. Anders gesagt: beides darf nicht unzulissig
vermischt werden. Noch anders und als These formuliert: Aus dem
Systembegriff der Inklusion der Person durch die Familie resultiert
noch keine ethische Inklusion.

56



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

b. Postbiologie

An dieser Stelle stofSen wir zum ersten Mal in den Sachaufweisungen
auf das Problem der ethischen Exklusion, indem gefragt wird, wer in den
Schutzbereich der familialen Sorge fillt. Die Antwort lautet: jeder, der
eine Familie hat. Vorausgesetzt ist dabei der traditionelle Begriff der fa-
milialen Sorge: Ehe und Verwandtschaft sind identisch mit dem Willen
zu Fursorge und Pflege. Dieser Begriff ist problematisch, weil er exklu-
siv ist. Der traditionelle Begriff der familialen Sorge schliefSt Menschen
von der Fiirsorge aus, die keine im traditionellen Sinne funktionierende
Familie haben. Soziologisch gefragt: Wer hat eine solche Familie noch
oder tiberhaupe? Seit 30 Jahren dauern die ernsthaften Diskussionen
tiber den Wandel der Rollen von Minnern und Frauen, der Definiti-
on der Elternschaft, den zunehmenden Widerspruch zwischen Arbeits-
platz, Wohnort und Familie an (vgl.: Beck/ Beck-Gernsheim 1990,
Kap. V).

Eine Befreiung des Begriffs der Familie von seiner ethischen Exklusi-
vitit macht sich die Kenntnisse der Soziologie, der Ethik im Gesund-
heitswesen und des Feminismus zunutze. Beide Disziplinen weisen da-
rauf hin, dass der traditionelle Begriff der Familie in den Hintergrund
tritt und ein neues, zunehmend postbiologisches Verstindnis von Fa-
milie, das wiederum inklusiv wirke, an Bedeutung gewinnt (vgl.: Beck/
Beck-Gernsheim 1994, Kap. V; Gehring et al. 2001).

Die als Kategorie problematische und wohl unhaltbare Herkunft der
Firsorglichkeit aus dem Blut der Verwandtschaft wird durch einen mo-
dernen Begriff der familialen Sorge abgeldst: Die Familie wird ganz und
gar ethisch von der Fiirsorge her bestimmt. Wilfried Schnepp hat daftir
die passende wie treffende Formel gefunden: »Im Angesicht des Ande-
ren: schiitzen miissen.« (Schnepp 2006).

Zur Familie als Schutzbereich gehért, wer vom Patienten und den
relevanten Anderen als dazugehorig anerkannt wird. Die Biologie ist
allenfalls sekundir. Auch fiir die rechtliche Vormundschaft und Stellver-
tretung ist die Biologie nichr allein entscheidend. (In einigen deutschen
Bundeslindern wurde im Jahre 2004 im Vorfeld einer Neuregelung
des Betreuungsrechts der Vorschlag diskutiert, dass Ehepartner mit der
Eheschliefung einander automatisch als Bevollmichtigte fiir die Rege-
lung medizinischer Heilbehandlungsangelegenheiten einsetzen. Diese
Vollmacht soll zur Geltung kommen, wenn ein Ehepartner in medi-
zinischen Dingen nicht mehr selbst einwilligungsfihig ist. Diese Ver-
rechtlichung der Sorge ist bis heute kein geltendes Recht in Deutsch-
land.)

Familiale Sorge ist ein ethischer Zusammenhang, der die Angehéri-
gen untereinander in eine Verantwortungsposition einsetzt. Radikal ge-
sagt: Sorge um jemanden konstituiert die Familie, nicht das Blut und

57

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FAMILIE

auch nicht der Ehevertrag! Familiale Sorge ist ein ethischer Sorgezusam-
menhang und impliziert einen postbiologischen Begriff der Familie.

Das Vorhandensein von Verantwortung zeigt, dass jemand krank
und pflegebediirftig ist. Angehorigenpflege wird durchgefiihre, »weil
man selbst es will, es nicht anders kann und weil es auf Grund geteilter
Erfahrungen erwartet wird.« (Schnepp 2001, 153). Der familiale Zu-
sammenhang orientiert sich im Fall der Fiirsorge eines unterstiitzungs-
bediirftigen Mitglieds neu. Ist jemand krank, dann verindert sich die
ganze Familie. Der Vater ist kein Ernihrer mehr, sondern Patient, die
Mutter keine Ehefrau mehr, sondern pflegende Angehérige, die Toch-
ter zieht in eine andere Stadt, dafiir st6f3t die Nachbarin zur Familie,
da sie auf den Vater Obacht gibt und die Mutter entlastet, wenn diese
einkaufen oder lediglich ausruhen will. »Angehérigenpflege entspringt
familialer Sorge und die Familie ist immer betroffen, aber die einzelnen
Familienmitglieder kénnen auf sehr verschiedene Weise betroffen sein.«
(Schnepp 2002, 9).

Die Familie ist mehr als die Summe der Mitglieder und als ein Mit-
einander ein Mittler zwischen Ich-und-Du und der Gesellschaft. Eine
Familie ist zugleich ein Netz von Interpersonalititen, Freundschaften,
Verwandtschaft und sie ein gesellschaftliches System unter anderen.
Familienbezogene Pflege ist nicht mehr nur die Praxis der Familie,
sondern das Management dieses Systems durch professionelle Helfer.
Im Anschluss an die Gemeindeschwester fritherer Tage kann man von
einem »Nursing of Families« (Gehring et al. 2001, §3) sprechen. Fami-
lienorientierte Pflege ist ein Hiiter der familialen Sorge und damit etwas
anderes als ambulante Korperpflege im hiuslichen Umfeld (vgl.: ebd.,
25ft). Zu ihren Aufgaben zihlen vielmehr:

Gestaltung des Alltags,

Management der Hauswirtschaft,

sozialpiddagogische Aufgaben,

Beratung,

vorsorgende Suche nach Gesundheitsrisiken in Wohnung und
Umfeld,

e Stiiczung des Systems der Familie.

Das moderne Konzept der familialen Sorge vollzieht Uberlegungen
nach, die der Feminismus vorinterpretierte. Der Sozialzusammenhang
der familialen Sorge verdankt sich keiner Substanz, denn er ist eine
Konstruktion, das heifdt eine spontane Synthese. Schon Verwandtschaft
ist eben keine blofle Biologie. Das die Familie negativ konstituierende
Inzesttabu ist »weder biologischer noch kultureller Art« (Butler 2001,
40). Die Familie basiert auf einem Neutrum und ist daher variabel. In
»homosexuellen Familien« (ebd., 46) konnten »zwei Minner die Eltern-

58



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POSTBIOLOGIE

stelle tibernehmen« (111). Oder ein Mann und ein Tier. Der Schimpan-
se als Helfer? Durch die Méglichkeit der sozialen Konstruierbarkeit ge-
winnen Sorgezusammenhinge in der Biirgergesellschaft eine politische
Bedeutung als kommunitaristische Gemeinschaften. Die Freundschaft
wird zur politischen Freundschaft.

Postscriptum: der Angehorige als Betreuer

Die Familie ist ein Ort der Fiirsorge. Die Familie kann in diesem Sinne
auch als postbiologisch konstituiert sein. Diese Fiirsorge ist nicht nur
eine spontane Zuwendung oder eine organisationsethisch Aufgabe, son-
dern auch ein Teil gesellschaftlicher Gerechtigkeit (Sozialgesetzbuch,
Betreuungsrecht). Der Auftrag zur sozialen Gerechtigkeit ist unter an-
derem im § 1896 des BGB formuliert:

»Kann ein Volljihriger auf Grund einer psychischen Krankheit oder
einer kérperlichen, geistigen oder seelischen Behinderung seine Angele-
genheiten ganz oder teilweise nicht besorgen, so bestellt das Betreuungs-
gericht auf seinen Antrag oder von Amts wegen fiir ihn einen Betreuer.
[...] Soweit der Volljihrige [...] seinen Willen nicht kundtun kanng,
darf der Antrag auch von Dritten gestellt werden. Dieser grundlegende
Paragraph besagt, dass im gegebenen Fall die Fiirsorge auch von Staats
wegen angeordnet und organisiert werden kann. Diese Bestimmung
kann durchaus ambivalent ausfallen.

Das neu geregelte Betreuungsrecht, dem diese Bestimmung inne-
wohnt, verweist auf die ethische Inklusion des Sozialstaat: Niemand soll
allein bleiben, wenn er sich nicht selbst helfen kann! Zugleich kommt
es aber zu einer Verrechtlichung familidrer Beziechung im Hinblick auf
die Versorgung vulnerabler Personen!

Der Angehorige als Betreuer ist eine Zukunft der familidren Pflege.
Im Jahre 2014 bestanden bereits ca. zwei Millionen vom Gericht bestell-
te Betreuungen. Die Tendenz steigt seither. Innerhalb einer Betreuung
entsteht eine Doppelrolle: der versorgende Angehérige ist ein Verwand-
ter und zugleich als Betreuer eine von Gericht bestellte Person. Wie
kann diese Doppelrolle zur Wahrung der Autonomie der vulnerablen
Person durch eine Fiirsorge erfiillc werden? Welche Auswirkungen hat
die Verrechtlichung der Sorge auf eine Familie?

Sofern kein williger und fihiger Angehoriger die vom Gesetz vorgese-
hene Betreuung vornimmt, kommt es zur Berufung eines Berufsbetreu-
ers, der kein Angehoriger ist. Der Berufsbetreuer ist in der Regel fiir die
Aufgabenkreise Gesundheitsversorgung, Wohnort, Finanzen zustindig.
Er kennt die zu betreuende Person meist nicht personlich und lernt sie
auch kiinftig nicht kennen. Von einer Interpersonalitit im besten Sinne
des Wortes kann hier gar nicht die Rede sein. Sofern nun ein leibliches
Kind der von einem Berufsbetreuer betreuten Person dieser Person, die

59

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FAMILIE

ihr Angehoriger ist, etwas Gutes tun will, um die Interpersonalitit aus-
zugestalten, muss sie den Betreuer um Erlaubnis fragen. Wenn der Sohn
mit seinem Vater einen Ausflug unternehmen will, muss der Betreuer
zustimmen. Hier handelt es sich um eine Verrechtichung der familialen
Sorge! Diese gilt es zukiinftig zu beobachten.

An dieser Stelle ist der erste Entwurf einer Durchfithrung der Gestal-
tung des endlichen Lebens vulnerabler Personen im Zeichen der Trias
»Autonomie, Fiirsorge, Familiec abgeschlossen. Die Trias gibt an, welche
Werte in der Gestaltung und als Gestaltung zur Realisierung kommen.
Diese Werte konnen als wichtige Orientierungsmarken gelten. — Nach
der Durchfithrung verindert sich nun die Vorgehensweise, indem von
der Darstellung zur Argumentation tibergegangen wird. Es geht dabei
um eine kritische Sichtung der Trias. Befordert die Ethik neben den
erwihnten Erméglichungen nicht auch Exklusionen? Sind Personen
in ihrer Vulnerabilitit davon betroffen? Welche Argumente kann eine
Ethik im Gesundheitswesen in diesen Fillen unterbreiten?

60

- am 19,01.2026, 05:17:01,



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10. Erste Kritik: Autonomie, Fiirsorge, Familie

a. Autonomie in der Kritik

Das Leben ist endlich. Endlichkeit bedeutet den Auftrag, das Leben bis
zum Tode zu gestalten. Selbstsorge im Zeichen der Autonomie ist diese
Ausgestaltung. An dieser Stelle stoffen wir erneut auf das Problem der
ethischen Exklusivitit.

These: Die Konzeption der Selbstsorge als Triebkraft der autonomen Ge-
staltung des Lebens verkennt sich als authentisch und schliefSc damit
andere Moglichkeiten, ein Selbst zu sein, aus.

Fragen wir mit Nietzsche: woher kommt die Cura sui als Gestaltung der
Endlichkeit? Eine Antwort auf diese Frage ldsst sich mindestens in drei
Hinsichten geben.

Zunichst ist noch einmal zu betonen, dass die traditionelle famili-
ale Sorge abnimmt, so dass ein solus ipse tibrig bleibt. Die Soziologie
spricht seit den 8oer Jahren erneut von einer sogenannten Individua-
lisierung und setzt damit Diagnosen fort, die im Werk Georg Simmels
vor iiber 100 Jahren ihren Anfang genommen haben. Individualisierung
meint, dass traditionelle und institutionelle Vorgaben, die regeln, wie
ein Leben zu leben ist, an Bedeutung verloren haben. Das gilt beson-
ders fiir die identititsbildenden Institutionen der Ehe/Familie und des
Berufes. Familiengriindung und Berufseinstieg bedeuten lingst nicht
mehr, dass mit ihnen auch ein bestimmter Verlauf und ein bestimm-
tes Ende vorgezeichnet sind. Das Individuum tritt insofern hervor, da
es sich seine Verbindlichkeiten >Jenseits von Stand und Klasse« (Ulrich
Beck) selbst erarbeiten muss. Dass sich Freiheiten zur Autonomie dabei
einfach ergeben wiirden, ist ein isthetizistisches Missverstindnis. Wie
schmerzlich und riskant oft die Erarbeitung eines neuen Selbstentwurfs
sein kann, beschreibt Richard Sennett unter dem Stichwort Der flexi-
ble Mensch. Flexibilitdt ist die Metakompetenz eines neuen Kapitalis-
mus. Sennett schildert Licht- und Schattenseiten dieser Flexibilitit am
Beispiel von Familien, die aufgrund beruflicher Verinderungen gleich
mehrfach den Wohnort und das soziale Umfeld wechseln mussten (vgl.:
Sennett 2006). Im Laufe des Prozesses hielten die Akteure bei Neuan-
siedlungen keine Ausschau mehr nach neuen Freundschaften, deren
Aufbau Zeit kosten kénnte, die vielleicht gar nicht gegeben ist. Nicht
selten zerbrach auch die Kernfamilie als solche und mit ihr die fami-
liale Sorge. Ein Arbeitsplatzwechsel, der mit einem Umzug verbunden
ist, betrifft nicht automatisch alle Mitglieder einer Familie. Ein Partner
geht, der andere bleibt am Ort. Die alteren Familienmitglieder haben

61

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ERSTE KRITIK: AUTONOMIE, FURSORGE, FAMILIE

den vorletzten Umzug schon gar nicht mehr mit vollzogen. Sollte die
Familie je den berithmten gemeinsamen Esstisch, an dem alle einmal
am Tag versammelt sind, gekannt haben, dann hat es damit nun ein
Ende. Die Biographie jeder Person ist darauf angelegt, reigenes Geld« zu
verdienen, um auf eigenen Beinenc stehen zu kénnen. Die schone neue
Arbeitswelt, wie Ulrich Beck formuliert, produziert Unsicherheit, die
nur Zyniker als glorreiche Freiheit ausgeben konnen (vgl.: Beck 2007).

Weiterhin bleibt zu beachten, dass das Selbst ein Produkt des Neo-
liberalismus ist, der ein Empowerment predigt: Gestalte Dich selbst,
auch Deinen eigenen Tod! Selbstsorge war in den spiten 1960er Jahren
Antrieb zur Autonomie gegen eine Bevormundung im Gesundheitswe-
sen. Heute ist Selbstsorge eine Ideologie, weil sie Eigenverantwortung
als gesellschaftlich bedingtes Schicksal festigen muss. Der Biirger ist mit
und fiir sich allein, weil Andere und Dritte ausfallen. Der Staat zieht
sich aus Verantwortung und Solidaritdt zuriick. Die Einsamkeit der
Sterbenden wird als Autonomie verkauft. »Der Begriff der Selbstsorge
ist geeignet, Zustinde der Uber- und Unterversorgung zu legitimieren.
Mit ihm lassen sich Bevormundung und ein Sich-selbst-iiberlassen-Sein
ebenso wie Zustinde der bestméglichen Versorgung begriinden.« (Kol-
lak 2005, 86)

SchlieBlich ist das Konzept der Selbstsorge Produke einer Mache, die
Michel Foucault als Gouvernementalitit bezeichnet. Das auf Foucault
zuriick- und aus diesem Zusammenhang hervorgehende Konzept der
Gouvernementalitit setzt sich aus zwei semantischen Elementen zu-
sammen: Regieren (gouverner) und Denkweise (mentalité) und meint
eine Regierlichkeit. Dieser Neologismus bezeichnet eine Konstituti-
onsmacht, die von Institutionen, Berechnungen und Verfahren prak-
tiziert wird und deren Ergebnis ein nach einer bestimmten Okonomie
geformtes Selbst ist. Die Formung erfolgt durch Technologien, durch
die ich Macht auf mich ausiibe und mich »autonom« zum Beherrschten
forme. Das Selbst gewinnt dadurch die Bereitschaft, bereit zu sein. Mo-
tivationssteigerung und Empowerment sind die Triebkrifte des Selbst.
Selbstsorge greift auf biirgerliche Normalitdten zuriick. Wir sind Euro-
pder und leben auch im Zeichen einer bestimmten »hygienischen Sorge
um sich« (Sarasin 2001, 465), die herzustellen und aufrecht zu erhalten
ist und daher auf ein Moment des Politischen verweist.

Damit der Gedanke der ethischen Selbstsorge nicht naiv bleibt, muss
auf diesen machttechnologischen Gesichtspunkt eingegangen werden.
»Der Analyse der Gouvernementalitit — d.h. der Analyse der Macht als
Ensemble reversibler Beziehungen — muf eine Ethik zugrunde liegen,
die durch die Bezichung seiner selbst zu sich definiert ist.« (Foucault

2004, 314)

62

- am 19,01.2026, 05:17:01,



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

b. Fiirsorge in der Kritik

Die Selbstsorge verweist auf den Anderen. Die Beziechung zum Anderen
gewinnt in der Freundschaft eine ethische Qualidit. Die Freundschaft
ist erfullt von einer Wechselseitigkeit zwischen Selbst- und Fiirsorge.
Die Freundschaft lisst mehr als die Okonomisierung des Selbst zu.

These: Die Freundschaft ist auf ihre Weise exklusiv, denn sie schlief3t alle
Personen aus, die zu aktiver Reziprozitit nicht fihig sind.

Die normale Freundschaft muss das Kriterium der Reziprozitit erfiillen.
Diese Annahme, die Aristoteles in die Welt gesetzt hat, ist heute noch
in den Theorien von Piaget, Kohlberg, Selman und Habermas giiltig,
in denen die moralische und sozialkognitive Reife einer Person als an
deren Fihigkeiten zur symmetrischen Reziprozitit und Perspektiven-
tibernahme gebunden betrachtet wird. Aristoteles sagt: »Freund kann
man nur mit jemandem sein, der die Gabe der Freundschaft zu erwi-
dern vermag«. Die »Gegenliebe« (V. Ethik 1155 b 25), die Aristoteles
vor Augen hat, besteht darin, eine adiquate und angemessene Riick-
gabe zu erwarten. Die Ethik erweist sich in gewisser Hinsiche als 6ko-
nomisch. Ich habe Zuwendung gegeben und darf an Gegenliebe nicht
zu viel erwarten, mich aber auch nicht mit zu wenig zufrieden geben.
Diese Einstellung wird durch die Tugendhaftigkeit gestiitzt. Der Freund
verhilt »sich zum Freund wie zu sich selbst«. Dem Freund gilt der an-
dere Freund als »Anderer er selbst« (ebd., 1166 a 30), als allos autos/
alter Ego, wie es seither heifit. Freundschaft besteht somit aus einem Ich,
das zweimal auftritt: als Ich und als anderes Ich. Fiir eine Andersheit
des Anderen, durch die dieser anders als ein zweites Ich wire, ist in der
Reziprozitit der Freundschaft kein Platz. Hier setzen nun die Wissen-
schaften der Heilberufe wiederum mit einer Korrektur an. Die Enge des
traditionellen Familienkonzepts und der zu enge Begriff der Selbstsorge
wurden von ihnen bereits erweitert.

Am Beispiel der Altenpflege und der Psychiatriepflege zeigen Hilde-
gard Peplau und Ruth Schwerdt, dass die interpersonalen Bezichungen
in der Gesundheitsversorgung nicht unbedingt den Grundsitzen der
Reziprozitit gehorchen. Es handelt sich ganz in Gegenteil um »unglei-
che Bezichungen« (Peplau 1997, 61), ja um »asymmetrische Verhalt-
nisse« (Schwerdt 1998, 408). Diese Ansichten sind nicht nur empirisch,
sondern auch im Durchgang durch die Ethiken von Hans Jonas und
Emmanuel Levinas gebildet worden.

Es ist fiir Heilberufler in gewisser Hinsicht selbstverstindlich, profes-
sionelle Fiirsorge leisten zu wollen und das besonders im Hinblick auf
schwerkranke Menschen. Sie kénnten sich dazu auf die nichtexklusive
Verantwortungsethik Albert Schweitzers berufen. Wir wissen jedoch,

63

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ERSTE KRITIK: AUTONOMIE, FURSORGE, FAMILIE

dass diese Fiirsorgebezichungen nichr als Reziprozitit vollzogen werden
konnen. Viele Intensivpatienten sind sprach- und bewegungsunfihig,
ihre Korper sind mit Leitungen und Kabeln bestiicke. Fiirsorge ist hier
eine mithevolle Anstrengung, die ohne wesentliche Mitwirkung des Pa-
tienten auskommen muss. Die damit verbundene Belastung zeigt, dass
Heilberufler nicht nur Fiirsorgeexperten sind, sondern auch vulnerable
Personen. Die traurigen Fille von Patiententdtungen zeigen sogar, wie
tibergrofy die Belastung der Versorgung schwerkranker Patienten sein
kann (vgl.: Schiif$ler/Schnell 2010).

Aus dem Gesagten resultiert, dass bestimmte und relevante zwischen-
menschliche Bezichungen der Pflege doch aus der Normalitdt der re-
ziproken Freundschaft herausfallen. Das zu exklusive Verstindnis der
Freundschaft, das auch der Behindertenpidagogik Schwierigkeiten be-
reitet (vgl.: Dederich 2001), ist abzuindern.

Die exklusive Normalisierungsfunktion der Reziprozitit liegt darin,
dass man von Mitmenschen erwartet, dass sie sich in typischen Situati-
onen auch typisch verhalten (vgl.: de Folter 1983). Normal ist jemand,
der auf eine an ihn gerichtete Frage antwortet, normal ist, wer einen
Gruf§ erwidert, wer das Salz anreicht, sobald er darum gebeten wird
usw. Indem ich jemanden anspreche, unterstelle ich immer, dass der
Andere normal ist (vgl.: Schiicz/Luckmann 1984, 122ff). Normalitits-
erwartungen kénnen jedoch enttiuscht werden. Der Andere versteht
meine Sprache nicht oder weif§ nicht, was Salz ist oder will es mir nicht
anreichen, weil er von Hoflichkeit niches hilt. Ervin Goffman spricht
von »normaler Abweichung« (Goffman 1975, 160) und meint damit
Anomalien, die problemlos in die Normalitit integriert werden kénnen.
Ach so, der Andere ist Auslinder oder ungebildet oder unhéflich. Verst-
che. Alles klar, kein Problem. Das biirgerliche Verstindnis von Toleranz
kann allerdings pathologische Abweichungen, die sich der Integration in
eine tibliche Normalitit entziehen, nicht gelassen hinnehmen. Gemeint
sind Menschen, die Nachfragen offenbar als sinnlose Gerdusche emp-
finden und im Winter nachts um zwei Uhr nur mit einem Nachthemd
bekleidet auf der Autobahn stehen, weil sie zum Milchmann wollen.
Menschen, die an einer Demenz erkrankt sind, konnen ihrer Mitwelt
sicherlich etwas geben, aber dadurch realisiert sich keine freundschaft-
liche Reziprozitit. Man denke auch an die seltsam anmutenden Fille
von Kurt Goldstein oder Oliver Sacks: Ein Mann verwechselt seine
Frau mit einem Hut, erkennt sein Bein nicht und negiert eine seiner
Gesichtshilften. Und jetzt? Diese pathologischen Verhaltensweisen pas-
sen nicht in die Reziprozitit, die entsprechenden Patienten sind keine
Freunde und koénnen es nie werden. Sie sind ethisch von den beson-
deren Qualititen der Bezichungen zu anderen Menschen ausgeschlos-
sen. Das ist ein Problem der Exklusivitit. Die Frage lautet: Wie ist eine
ethische Integration pathologischer Abweichungen von der Reziprozitit

64

- am 19,01.2026, 05:17:01,



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FAMILIE IN DER KRITIK

moglich? Wie kann man Menschen ethisch inklusiv begegnen, die nach
traditioneller Definition keine Freunde sein konnen?

Diese Fragen befassen sich mit dem Kriterium der Reziprozitit. Wie
streng sollte dieses Kriterium eingehalten werden — vor allem angesichts
der Vulnerabilitit von Personen? Fiir Aristoteles kénnen Fremde durch-
aus vulnerabel sein. Sie miissen aber, sofern sie mit unserer Gastfreund-
schaft rechnen wollen, uns niitzlich sein. Der uns zu Gute kommende
Nutzen ist ihre Erwiderung auf unser Angebot der Gastfreundschaft
(vgl.: V. Ethik 1156 a 30). Es ist bemerkenswert, dass der Diskurs der
Freundschaft seither ein Diskurs tiber die Reziprozitit ist. Fiir Cicero
kann es Selbstlosigkeit in der Freundschaft geben, fiir Montaigne die
Bescheidenheit. Fiir Georg Simmel lockert sich die enge Vertrautheit
einer Freundschaft insgesamt. Als Gegenpol zur aristotelischen Strenge
kann Derridas Plidoyer fiir eine »Unbedingtheit der Gastfreundschaft«
(Derrida 2004, 201) angeschen werden. Wir wollen diese Hinweise
kiinftig beachten, wenn wir auf weitere Spuren der Reziprozitit in Dis-
kussionen um die Vulnerabilitit stof3en.

c. Familie in der Kritik

Die Generationenfolge verweist die Freunde auf Angehérige und die
Familie. Familiale Sorge ist ein ethischer Sorgezusammenhang, der iiber
die Freundschaft zwischen den Anderen und mir hinausgeht und dazu
beitrigt, die Sorge als gesellschaftliche Frage zu formulieren. Auch wenn
die Familie vielleicht in bestimmten Fillen tiber die Hirte der Rezipro-
zitdt hinweg hilft, wire es dennoch naiv, diese Sorgeleistung ungepriift
hinzunehmen.

These: Die Familie ist auf ihre Weise exklusiv, da sie Anspriiche auf Ver-
sorgung ungerecht bevorzugend oder benachteiligend behandelt.

Eine Person wird zu viel, die Andere zu wenig geliebt und versorgt.
Sympathie entscheidet. Sympathie ist egoistisch, denn sie orientiert
sich nur am eigenen Wohlgefallen und ist daher Quelle fiir Ungerech-
tigkeiten. Gegen die Ungerechtigkeit der Sympathie gibt es zunichst
kein Mittel! Eine Mutter kann nicht gezwungen werden, ihre Tochter
mehr zu lieben als sie es tut. Familiale Sorge ist ein notwendiges System,
allerdings ist es wie jede Sittlichkeit anfillig. Die Familie, wie immer
sie biologisch und ethisch zusammengesetzt sei, ist Ort der Liebe, aber
auch der Abneigung. Dem Anderen begegne ich in beiden Fillen von-
Angesicht-zu-Angesicht. Vernachlissigung von bediirftigen Menschen
ist ein grofles Problem gemeinschaftlicher Ungerechtigkeit. Ungerechte
Behandlung erfolgt nicht unbedingt aus bésem Willen, sondern auch

65

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ERSTE KRITIK: AUTONOMIE, FURSORGE, FAMILIE

aus Griinden der inneren Okonomie einer Familie. Es gibt in dieser
Hinsicht kaum ein wichtigeres Thema als das der Be- und Uberlastung
familialer Sorge (vgl.: Schnepp 2002, 7off, 106ff, 197ff). Eltern behin-
derter Kinder, tiirkische Frauen in Deutschland, iltere Eheminner und
ihre an Demenz erkrankenden Frauen — diese und andere Szenarien zei-
gen, dass Ungerechtigkeit aus Uberlastung erwachsen kann, der famili-
enorientierte Pflege nur entgegenzuwirken vermag, wenn sie als Korrek-
tiv politisch eingesetzt wird.

SchlieBSlich darf familiale Sorge nicht mit bedingungsloser Liebe oder
ebensolcher Abneigung verwechselt werden. Man kann nicht davon
ausgehen, dass der Solidaritdtskern der Familie gegeniiber Staat und
Gesellschaft resistent ist und schlechthin eine wirmende Heimat in
Zeiten sozialer Kilte bietet. Die Gesellschaft ist stets gegenwirtig. Weil
familiale Sorge von der Gesellschaft mitbestimme wird, ist sie nicht un-
abhingig von deren Zwingen.

Wir wollen an dieser Stelle in das vermutlich schwirzeste Kapitel der
Familie in der modernen Gesellschaft zumindest kurz hineinblicken. Es
handelt von der Familie im totalitiren Staat des Nationalsozialismus. In
der von Max Horkheimer betreuten Grofistudie Autoritit und Familie
(1936) wird in vielen Facetten gezeigt, dass die Sozialisation in der Fa-
milie des frithen 20. Jahrhunderts erheblich dazu beigetragen hat, den
autoritiren Charakter des antidemokratischen Biirgers hervorzubrin-
gen. Die Familie macht einen Funktionswandel durch. Noch im 19.
Jahrhundert wird sie von Hegel als eines der Systeme der Sittlichkeit
gefasst, nun, 100 Jahre spiter, ist sie zum Produzenten des sorglosen
Menschentypus geworden. Horkheimer fragt, ganz wie Bodin, danach,
in welcher Weise die Familie Keimzelle des Staates sei und kommt 1936
im Exil zu der traurigen Antwort: »Die Totalitit der Verhiltnisse im ge-
genwirtigen Zeitalter, dieses Allgemeine, war durch ein Besonderes in
ihm, die Autoritit, gestirkt und gefestigt worden, und dieser Prozess
hat sich wesentlich in dem Einzelnen und Konkreten, der Familie abge-
spielt. Sie bildet die »Keimzelle« der biirgerlichen Kultur, welche ebenso
wie die Autoritdt in ihr lebendig war.« (Horkheimer 1936, 230). Die
Aussagen von 1936 sollen nur einen Sinn an dieser Stelle haben: ver-
deutlichen, dass der Sozialzusammenhang der Familie als solcher, ohne
jede weitere Bestimmung ambivalent ist und deshalb keine rein positive
Instanz darstellt.

Nach dem Krieg verdndert sich die Familie erneut. Auch die Schat-
tenseiten wandeln sich. Anpassung und Aggression fordere die Nach-
kriegsfamilie, so Alexander Mitscherlich in seinem Buch Auf dem Weg
zu einer vaterlosen Gesellschaft im Jahre 1963. Die Gewaltforschung der
Gegenwart begreift die Familie lange schon als Ort familialer Gewalt
(vgl.: Heitmeyer/Hagan 2002, 1020ff, 1043f, 1215ff). Welch Gegen-
satz zur Sorge, von der hier ausgegangen wurde!

66



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FAMILIE IN DER KRITIK

Dieser historische Exkurs bildet den Hintergrund fiir die Ernsthaf-
tigkeit unserer Fragen: Wie kann Ungerechtigkeit in der familialen
Sorge aufgehoben oder zumindest abgemildert werden? Worauf hat
ein Mensch Anspruch und zwar auch wider seine Angehorigen, mégen
sie ihn lieben und tiberversorgen oder missachten und unterversorgen?
Was wire gerecht? Insgesamt stellt sich die ethische Frage, wie man an-
ders mit Andersheit der Selbstsorge, der Freundschaft und der Familie
umgehen kann. In konventioneller Hinsicht gilt Andersheit als zu be-
kimpfende Fremdheit. Carl Schmitt vertrite die These, dass wer anders
ist, als potentieller Feind betrachtet wird. Es gilt zu entscheiden, ob das
»Anderssein des Fremden im konkret vorliegenden Konfliktfalle die Ne-
gation der eigenen Art Existenz bedeutet und deshalb abgewehrt oder
bekdmpft wird.« (Schmitt 1991, 27).

Es folgt ein Beispiel, in dem deutlich wird, wie anders mit Andersheit
und pathologischen Abweichungen umgegangen wird.

Bohm (1988, 179) berichtet von dem Fall eines alten Mannes, der in
einem Heim lebt und der jede Nacht um 1.30 Uhr aufsteht und bett-
fliichtig umher irrt, wie ein Pfleger es ausdriickt. Was passiert hier? Der
alte Mann stort Nachtruhe und Hausordnung. Er zeigt keine Com-
pliance (Mitwirkungsverhalten), wie es in der Medizin heiflt. Er kann
nicht schlafen und benétige vielleicht eine Tablette. Er konnte auch ver-
riicke geworden sein. Man gibt ihm ein Schlafmittel und stellt die Ord-
nung wieder her. Als Alternative zu dieser verletzenden Exklusion, die
dem Mann die Moglichkeit des Einwohnens im Heim nimmt, bleibt
nur die Méglichkeit, mit der Andersheit des alten Mannes anders um-
zugehen.

Es ist Wissenschaftlern wie Corry Bosch und Tom Kitwood zu ver-
danken, dass diese Maglichkeit eingeldst worden ist. Die Biographie-
arbeit an seiner narrativen Identitit ergab, dass der alte Mann frither
Bicker und es 42 Jahre gewohnt war, um 1.30 Uhr aufzustehen. Es ist
also véllig »normal, dass er dieses auch noch im hohen Alter beibehilt.
Normal — wenn man anders mit seiner Andersheit umgeht. Steht der
Mann auf, so darf er jetzt den Hausmeister auf seiner nichtlichen Run-
de begleiten. Der alte Mann wird dabei miide, geht wieder ins Bett und
schlift. Dieser Fall zeigt, dass es moglich ist, anders mit Andersheit um-
zugehen.

67

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Ethik und Asthetik des Selbst

In den nichsten Kapiteln erfolgen nun diverse Antworten auf die Ex-
klusionen der Trias >Autonomie, Fiirsorge, Familie«. Diese Antworten
verfolgen das Ziel, den Schutzbereich des Ethischen zu erweitern und
die aufgewiesenen Exklusionen zu vermeiden. Wir gehen zunichst auf
die Selbstsorge ein, die den Auftrag zur Gestaltung des endlichen Le-
bens hat. Danach werden wir zwei weitere, zentrale Fragen im Hinblick
auf eine nichtexklusive Ethik behandeln. Erstens: Wie kann man Men-
schen ethisch integrativ begegnen, obwohl diese aus dem Geschift der
Reziprozitit herausfallen? Zweitens: Wie kann man der Ungerechtigkeit
der familialen Sorge entgegenwirken?

Auf die erste Frage antwortet das Konzept der Person, indem es je-
manden unabhingig von seinem Beitrag zur Reziprozitit bestimmt. Auf
die zweite Frage antworten Konzepte der Gerechtigkeit, indem sie be-
stimmen, was jemandem zusteht, der nicht das Gliick familialer Sorge
erfihrt. Zwischen Person und Gerechtigkeit fungiert die Menschenwiir-
de als Bindeglied.

Indem die neuen Konzepte nun durchgefiihrt werden, vollzieht sich
eine Anderung der Argumentationsweise, die hiermit angezeigt wird.
Autonomie, Freundschaft, Familie konnen als konkrete und maceriale
Konzepte gelten. Person, Wiirde und Gerechtigkeir sind hingegen forma-
ler Natur. Luhmann spricht etwa von der »Form »>Person« (Luhmann
1995, 142) oder Scheler vom Formalismus in der Ethik, wie wir spiter
sehen werden. Somit wird ein Ubergang von der Materie zur Form voll-
zogen. Die entsprechende These lautet: Dieser Ubergang ist notwendig,
wenn es um die ethische Bearbeitung materialer Probleme geht. Dieser
Ubergang ist gleichwohl nicht der letzte Schritt, sondern ein Zwischen-
schritt auf dem Weg der Ethik. Denn: eine Form ist verniinftig, macht
aber nicht gliicklich!

a. Eine Antwort auf die Kritik an der Autonomie

Selbstsorge ist nicht automatisch mit dem inneren Anliegen der gesell-
schaftlichen Individualisierung identisch. Selbstsorge schliefft Sorge um
Andere nicht aus. Das Selbst gilt als Relationsbegriff. Auch Foucault
diskutiert ausfiihrlich, dass und in welchen Weisen »der andere [Au-
trui, l'autre] fiir die Selbstpraxis unabdingbar ist.« (Foucault 2004, 167)
Selbst- und Fiirsorge, die in der wahren Freundschaft und der Fami-
lie geschehen, schlieffen Sorge, die iiber gesellschaftlich verordnete und
normierte Zuwendung hinausgehen, nicht aus, da in dieser Freund-
schaft die Freunde den Freunden das Gute wiinschen »um der Freunde

68



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINE ANTWORT AUF DIE KRITIK AN DER AUTONOMIE

willen« (V. Ethik 1156 b 10). Das, was der Freund wiinscht und tut,
ist keine Alternative zur Okonomie der Gesellschaft, aber etwas, das
iiber diese hinausgeht und indirekt als Uberschuss zu fassen ist. »Um
des Freundes willen« ist das, was sich nicht reduzieren lisst auf das, was
um der Gesellschaft willen geschieht. Das Leben einer postbiologischen
Familie kann als Erweiterung der Fiirsorge des Selbst tiber Freundschaft
und traditionelle Verwandtschaft hinaus angesehen werden.

Weiterhin ist zu betonen, dass die Endlichkeit der leiblichen Existenz
eine Vielfalt an Moglichkeiten eroffnet, das eigene Leben im Zusam-
menleben mit Anderen zu gestalten. Die Realisierung solcher Mog-
lichkeiten kann als Lebenskunst bezeichnet werden. Lebenskunst ist
nicht identisch mit neoliberaler Uberlebenskunst. Lebenskunst deutet
auf Gestaltungsspielriume des Lebens hin, die zu nutzen und auszuge-
stalten sind. Der Mensch ist nach Friedrich Nietzsche ein nicht festge-
stelltes Tier, das seinem Leben selbst eine Form geben muss. Seit das aus
der Antike bekannte Thema der Selbstsorge und Lebenskunst erneut
diskutiert wird, ist allerdings unklar, von welchem Vorbild aus hier zu
denken ist. Foucault fithrt den Dandyismus an (vgl.: Foucault 2004,
313). Es kann aber nicht gemeint sei, dass wir uns aus dem Stand wie
Oscar Wilde verhalten konnten und wollen. Oder man denke an den
Flaneur, der, wie Walter Benjamin schildert, »Schildkroten in Passa-
gen spazieren fihree [...] sich gern sein Tempo von ihnen vorschreiben
lieB.« (Benjamin 1974, 123) Das Konzept der Lebenskunst kann nicht
unhistorisch gedacht werden. Lebenskunst ist Kunst im Leben und des
Lebens einer bestimmten Zeit! In der Regel geschicht die Art der kre-
ativen Formung von Verdnderung seiner selbst durch Existenzentwiirfe
in den Dingen, die nicht von der Natur vorgegeben sind. Berufswahl,
Partnerwahl und politische Wahl beziehen sich auf Fragen, in denen
Gestaltungsspielriume bestehen: An welchem Projekt der Gesellschaft
mochte ich mitwirken? Mit wem mochte ich eine Familie griinden? In
welcher Art von Gesellschaft mochte ich leben? Lebenskunst ist im ge-
lungenen Leben realisiert. Ein Leben ist gelungen, wenn Existenzent-
wiirfe zueinander passen. Obwohl die drei genannten Wahlen von der
biirgerlichen Gesellschaft praformiert sind, gibt es offenbar fiir autono-
me Entscheidungen in diesen Wahlen gentigend grofle Spielriume, um
sein Leben zu erfinden. Wir verzeichnen seit Jahren Erosionen traditi-
oneller Formen und ebenso die Schépfung neuer Formen von Lebens-
fiihrung in Beruf, Familie, Politik. Die Asthetik des Selbst ist keine Er-
findung bildungsbiirgerlicher Postmoderne, sondern betrifft den Ernst
des Lebens — das, wofiir jede Person selbst einzustehen hat, indem sie
Potentiale zur Gestaltung des Lebens realisiert.

69

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ETHIK UND ASTHETIK DES SELBST
b. Erneut: der Ausgangspunkt

Mit der Geschichte der Gouvernementalitit will Foucault vor einer Illu-
sion warnen. Als Irrglaube hat nimlich die Ansicht zu gelten, dass es ein
echtes Menschsein gibe, das darin besteht, in sich einen Auftrag vorzu-
finden, das endliche Leben zu gestalten. Der Irrglaube ist die Meinung,
dass in einer solchen Eigentlichkeit das Selbst-sein gelingen kénne und
gleichwohl verfehlt werde, wenn der Gestaltungauftrag nicht entdeckt
und auch nicht entgegengenommen wiirde. Der Irrglaube ist hartni-
ckig und daher nicht einfach abzuschiitteln. In diesem Sinne kénnte
etwa der Selbstmord im Sinne von Albert Camus nicht als Ausnahme
aufgrund einer moglichen Absurdicit der Welt gelten, sondern wiirde
auch als eine Weise der Gestaltung der Existenz angesechen.

Doch das Leben im Zeichen der Endlichkeit in biirgerlicher Weise
mit der Griindung einer Familie zu gestalten ist als Konzept nicht an
sich menschlich, sondern nur typisch christlich und damit ein Ergebnis
christlicher Subjektivierungsmacht! Nietzsche wiirde es als »nordische
bezeichnen. Die objektlose Angst, die sich vor nichts fiirchtet und aus
gesellschaftlich vorfabrizierten Empfindungen ausbricht, ist eine Erfin-
dung Kierkegaards. Sie wurde durch die Filme von Ingmar Bergman
und Woody Allen dem gebildeten Publikum niher gebracht und mit
dem Tod vermihlt. »Das Sein zum Tode ist wesenhaft Angst.« (Heideg-
ger 1979, 266)

Man mag an der Qualitit von Foucaults historiographischer Bear-
beitung der Gouvernementalitit Kritik anmelden (so Hadot 1991),
dennoch ist seine These deutlich: das Selbstverstindnis des sorgenden
Selbst ist nicht natiirlich, sondern resultiert von einer Macht her, die
»nicht mehr von auflen kommt, sondern sich in unserem Selbstverhilt-
nis als naiven Subjekten eines bio-politischen Dispositivs festgesetzt
hat.« (Liebsch 2005, 306)

Zu erwidern bleibt, dass Selbst- und Fiirsorge endlicher Wesen den-
noch keine Illusionen darstellen, da sie a/s-etwas erfahren werden, nim-
lich als Gestaltungen des Lebens. Gleichwohl kann die Erfahrung, auf-
gefordert zu sein, sein Leben zu gestalten, nicht als Wesensbestimmung
des Selbst gelten, weil sie historisch entstanden und daher verinderbar
ist. Das ist Foucault zuzugestehen.

Die Selbstsorge endlicher Wesen hat im Rahmen des vorliegenden
Entwurfs einer nichtexklusiven Ethik daher den Status eines Ausgangs-
punkees. Dieser ist allerdings nicht willkiirlich gewéhlt und damit auch
nicht einfach unterlassbar, denn er stellt eine Einwilligung im Sinne
eines »Ja vor dem Ja und Nein« (Waldenfels 2006, 51) dar. Das Konzept
der Selbstsorge ist somit nicht giiltig oder ungiiltig, denn dann miisste
es einen Mal$stab zur Bemessung dessen geben, vielmehr stellt es ei-
nen Nullpunke der Geltung dar. Es ist, um mit Ludwig Wittgenstein zu

70



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ERNEUT: DER AUSGANGPUNKT

sprechen, ein »Hintergrund, auf welchem ich zwischen wahr und falsch
unterscheide.« (Wittgenstein 1970, 33) Diese Denkweise ist Foucault
wiederum nahe. Zu erinnern ist hier besonders an seine Ausfithrungen
tiber das historische Apriori (vgl. Foucault 1981, Kap. I1L5).

Historisches Apriori: der Auftrag zur Gestaltung des endlichen Lebens
liegt bestimmten Selbsterfahrungen voraus, aber nicht allen.

30 junge Menschen, die in einem Alter sind, in dem Menschen in der
Regel nicht an den Tod denken, wurden aufgefordert tiber die Tatsache
nachzudenken, was es bedeutet, dass ihr eigenes Leben endlich ist. Um
dieses Nachdenken anzuregen, fithrten sie ein Gesprich mit einem ster-
benden Menschen (siche: www3ojungemenschen.de). Die Begegnung
mit dem Sterben des Anderen veranlasste die tiberlebenden, jungen
Menschen zu einer Haltung beziiglich ihres Lebens. Die Haltung be-
inhaltet:

- das Bewusstsein der eigenen Endlichkeit,

- die Initiative, das begrenzte Leben sinnvoll gestalten zu wollen,

- den Willen, sich um Andere zu sorgen.

(vgl. dazu Schnell/Schulz 201 5; Schnell/Schulz/Kuckartz/Dunger 2016)

71

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12. Person und Menschenwiirde

a. Eine Antwort auf die Kritik an der Freundschaft

Freundschaft ist das Geschift der Reziprozitit — addquates Geben und
Nehmen. Nicht zu viel und nicht zu wenig. Kant sagt: Wer zu viel gibt
und nichts zuriick erwartet, verhilt sich kriecherisch, da er sich ernied-
rigt im Werben um den Anderen. Die Erniedrigung liegt darin, dass
der Betroffene verleugnet, dass der Andere nicht sein Freund ist oder
sein will. Die Verausgabungen sind sinnlos, blofler Verlust, der als ge-
winnbringende Investition missverstanden wird. Wer hingegen zu viel
erwartet, tendiert zur Eitelkeit, da er seinen Wert zu hoch einschitzt.
Selbstachtung und Demut werden verfehlt (vgl.: Mezaphysik der Sitten,
A 91f). Bereits Aristoteles stellte fest, dass es Grenzen der Freundschaft
gibt, die Grenzen des Ethischen bedeuten kénnen. Wilde und Fremde
gehoren nicht dazu.

Man muss im Zeichen der Vulnerabilitit davon ausgehen, dass es
kranke, behinderte und pflegebediirftige Menschen gibt, mit denen eine
Freundschaft nicht moglich ist, weil es zu keiner Gegengabe kommt.
Freundschaft ist, im Unterschied zur Liebe, keine psychologische Kate-
gorie, sondern eine der Okonomie der Reziprozitit. Die entscheidende
These lautet nun: Wenn wir die Menschen, mit denen wir im Zusam-
menleben nichts oder nur sehr wenig anfangen konnen, dennoch nicht
als ethisch irrelevant betrachten wollen, dann miissen wir sie ethischer-
seits unabhingig von einer mdglichen Freundschaftsfahigkeit betrach-
ten. Die Philosophie bietet zu diesem Zweck seit Kant das Konzept der
Person innerhalb des formalen Rahmens des kategorischen Imperativs
an. Dessen Wirken setzt gelebte Lebensentwiirfe und Freundschaften
voraus. Er setzt mit seiner Arbeit erst ein, wenn die Freunde zerstrit-
ten sind, dasselbe zwar anstreben, aber es nicht gemeinsam geniefSen
konnen, wie Hobbes gegeniiber Aristoteles sagt. Der Andere stinke, ist
unsympathisch, verlangt Aufmerksambkeit, kostet Mithe, Geld und gibt
mir definitiv nichts zuriick.

Der kategorische Imperativ fordert von mir, dass ich »so handel[n
soll], dass [ich] die Menschheit, sowohl in [m]einer Person, als in der
Person eines jeden andern, jederzeit zugleich als Zweck« achte und
schiitze, also »niemals blof als Mittel [ge]brauche« (Grundlegung zur
Metaphysik der Sitten, BA 66/7). Achtung und Schutz hingen nicht
mehr an der Reziprozitit. Ich achte den Anderen nicht deshalb, weil
er mir Gutes tut, denn auch der Bettler und der Kranke, die mir nichts
geben, verdienen Achtung und Schutz, denn sie sind Personen.

An der Form des kategorischen Imperativs miissen zwei Momente
voneinander unterschieden werden. In der Terminologie von Lévinas

72



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINE ANTWORT AUF DIE KRITIK AN DER FREUNDSCHAFT

geht es dabei um die Differenz zwischen »Imperativitdt« und »Impe-
rativ« (Lévinas 1995, 189). Oder mit Derrida formuliert: Es ist der
Unterschied zwischen dem Faktum, dass es das Gesetz gibt und dem
inhaltlichen Was der gesetzlichen Verpflichtung (vgl.: Derrida 1995,
122). Imperativitit und Imperativ sind verschiedene Momente dersel-
ben Sache. Imperativitit bezeichnet das Dass. Das Faktum, dass ich in
der zweiten Person Singular als Du angesprochen bin. Ich selbst bin
dadurch definiert, mich in einem persdnlichen Verhiltnis zum mora-
lischen Gesetz vorzufinden, nimlich als Angesprochener und Hérender.
Ein personliches Verhiltnis besteht nun in der Beziehung zum Gesetz
und nicht mehr im Verhiltnis zum Anderen, da dieser eben nicht mein
Freund ist und mir moralisch auch nichts sagt. Die Imperativitit macht
die Erhabenheit und unvergleichliche Grofle des moralischen Gesetzes
aus, dass mich affiziert noch bevor ich es als etwas erfasse. »Dass es
geschieht, geht sozusagen immer der Frage nach dem, was geschieht
voraus«, wie Jean-Francois Lyotard betont (Lyotard 1984, 108). Die
Verbindlichkeit der Ethik liegt darin, dass ich vom Gesetz personlich
in die Pflicht genommen werde. Nicht irgendwer soll handeln, son-
dern ich. Der Gesichtspunkt der Imperativitit ist wichtig, weil er in
der Traditionslinie des Kantianismus meist verloren geht. So etwa in
der Diskursethik, die keine Basis-, sondern eine Mischethik darstellt.
Habermas zufolge, »hat die Philosophie zu erkliren, was es heif3t, et-
was unter dem moralischen Gesichtspunkt zu betrachten.« (Habermas
2012, 132) Damit wird die Moral zu einem Gerichtshof, den niemand
beachtet und beherzigt, da Habermas das Faktum, dass ich verpflichtet
bin (Verbindlichkeit) und die Frage, warum ich dem Gesetz folge sollte
(Motivation), véllig unbeantwortet lisst.

Was soll ich nun tun? Der Imperativ besagt, dass ich die »Idee der
Menschheit« (Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, BA 67) achten
soll und zwar in meiner Person und in der jedes Anderen. Die Mensch-
heit ist dabei keine empirische Grof3e, sondern eine Idee der Wiirde der
hochsten Moglichkeiten des Menschen. Die Menschheit bezeichnet
»diejenigen unserer Vermdgen und Fihigkeiten, die uns als verniinf-
tige und rationale [...] Personen auszeichnen« (Rawls 2002, 255). Die
Vermogen zu Vernunft, Autonomie und Moralitit soll ich achten, aber
nicht schlechthin, sondern eben an der Person meiner selbst und der
des Anderen. Dieses Gebot gilt gegeniiber jedermann, egal ob Freund
oder Feind, Patient oder Nichtpatient, unabhingig von Hautfarbe und
Religionszugehérigkeit. Jemanden als Person anzusehen bedeutet, ihn
unabhingig von seiner Freundschaftsfihigkeit zu achten und zu schiit-
zen. Die Form der Person und die formale Ethik sind unverzichtbar,
wenn es um verallgemeinerbare und universelle Anliegen geht. Nicht
umsonst gilt Kant als ein geistiger Vater von Menschen- und Grund-
rechten, sowie von Organisationen wie der UNO.

73

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PERSON UND MENSCHENWURDE
b. Die Wiirde der Person

Die Menschenwiirde bezieht sich nicht auf das Menschsein als biolo-
gische Kategorie, sondern auf dessen Personhaftigkeit. Durch den for-
malen und gesetzesmifligen Charakter der Person kann die Ethik auf
die Ebene der Gesellschaft und damit auf die der Gerechtigkeit erwei-
tert werden.

»Allein der Mensch als Person betrachtet, [...] besitzt eine Wiirde.«
(Metaphysik der Sitten, A 93). Die Person hat diese wiederum auf Grund
ihrer Teilhabe an der achtenswerten Idee der Menschheit. »Autonomie
ist also der Grund der Wiirde der menschlichen und jeder verniinftigen
Natur.« (Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, BA 79).

Wiirde ist ein Begriff, der zugleich in mehrere Register gehort (vgl.:
Schnell, 2005b). Sieht man von der Antike und der Vormoderne (also
von der Zeit vor Kant) ab, dann zeigt sich, dass Wiirde tiberall auftritt
und meist als oberster Richtwert fungiert. Der Grund dafiir liegt in der
Tatsache, dass die Wiirde seit der Zeit der Entstehung moderner Gesell-
schaften, den Zusammenhang von Person und Gesellschaft als ethisch
relevant zu fassen erlaubt. Dieser gliickliche Umstand erméglicht es, die
Wiirde als Verbindung zwischen Person und gesellschaftlicher Gerech-
tigkeit aufzufassen. Wiirde gilt der Person und ist zugleich ein Grund-
wert der Gesellschaft.

Das deutsche Grundgesetz hilt gleich in Artikel 1 fest: »Die Wiirde
des Menschen ist unantastbar. Sie zu achten und zu schiitzen ist Ver-
pllichtung aller staatlichen Gewalt.« Dieser kostbare Satz, der von Kant
selbst stammen kénnte und der dem vorliegenden Entwurf die Rich-
tung weist, strahlt in alle normativen Biicher des Rechts aus. Neben
anderen Gesetzbiichern sind in diesem Zusammenhang das Biirgerliche
Gesetzbuch, das Strafgesetzbuch und das Sozialgesetzbuch zu nennen.
Das Sozialgesetzbuch ist ein Instrument der Gerechtigkeit, denn es re-
gelt in grundsiwzlicher Hinsicht die Anrechte bei der Verteilung von
Giitern der Gesundheitsversorgung und der Teilhabe von vulnerablen
Personen in der Rolle von Giiterempfingern an der Gesellschaft.

Erinnert sei nur an zwei Bestimmungen des Sozialgesetzbuches, die
pllegebediirftigen und behinderten Menschen gelten. Das deutsche
SGB IX bezicht sich auf Behinderte und auf von Behinderung bedrohte
Menschen und zwar mit dem Ziel, deren »Selbstbestimmung und
gleichberechtigte Teilhabe am Leben in der Gesellschaft« (SGB IX, § 1)
zu ermoglichen. Der Begriff der Selbstbestimmung erinnert an den
Wertbestand der Idee der Menschheit und damit an die Menschen-
wiirde. Noch deutlicher argumentiert das SBG XI: »Die Leistungen
der Pflegeversicherung sollen den Pflegebediirftigen helfen, trotz ihres
Hilfebedarfs ein méglichst selbstindiges und selbstbestimmctes Leben zu
fithren, das der Wiirde des Menschen entspricht.« (SGB X, § 2).

74



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE WURDE DER PERSON

Diese Erliuterung macht den Ubergang zur Gerechtigkeit perfekt.
Eine Gesellschaft ist in sozialer Hinsicht gerecht, wenn sie vulnerablen
Personen hilft, ein der Wiirde entsprechendes Leben zu leben, indem
sie entsprechend der Bediirftigkeit Giiter der Gesundheitsversorgung
an diese Menschen verteilt. Es stell sich nur die Frage, wer oder was
pflegebediirftig ist? Um es gleich vorwegzunehmen — die Kritik an der
Formalitit der Definition von Pflegebediirftigkeit ist als solche unan-
gebracht. Beachten wir auch hier die Differenz von Materie und Form.
In materialer Hinsicht gibt es vermutlich unendliche viele gute Begriin-
dungen fiir Pflegebedarf. Wir sind hier im Bereich der Selbstsorge, der
Freundschaft und der familialen Sorge. Ein Beispiel soll dies illustrieren.

Jemand gibt seinen Beruf auf und kiitmmert sich ein Leben lang um
die kranke Person, indem er ihr auch die merkwiirdigsten Wiinsche er-
fulle. Sie leben vom Ersparten und der Hilfe der Nachbarn. Hier gibt es
kein Problem. Pflegebedarf ist, was er ist. Niemand fragt danach, alle
sind zufrieden. Aber was passiert, wenn sich niemand um die kranke
Person kiimmert? Wenn sie zur Selbstsorge nicht in der Lage ist, wenn
es keine oder falsche Freunde gibt, wenn Nachbarn nicht in die Pflege-
familie integriert werden kénnen? Dann muss die Form her! Die Person
hat Wiirde und deshalb stehen ihr Hilfe und Giiter zu. Die Gerech-
tigkeit der Solidargemeinschaft ist da, um Menschen zu helfen, denen
Andere nicht helfen. Der Form sei Dank! Weil die Hilfe zumindest teil-
weise aus steuerfinanzierten Leistungen besteht, haben die einzahlenden
Geber das Recht, dass die Gelder und Giiter nach Bediirftigkeit verteilt
werden. Somit bedarf es einer formalen Bestimmung von Pflegebediirf-
tigkeit, die logischerweise von den materialen Anlissen fiir Pflegebedarf
und Hilfe sehr deutlich unterschieden ist. Die Abgaben der Steuerzahler
diirfen nicht einfach verausgabt werden. Die Zuwendungen an das Fa-
milienmitglied diirfen unendlich sein, auch wenn sie es vielleicht nicht
sein sollten.

Man erkennt hier die Notwendigkeit des Ubergangs von der Person
zur Gerechtigkeit und den notwendigen Zusammenhang von Wiirde
und Gerechtigkeit. Die instrumentelle Bioethik schliefSt Menschen, die
angeblich ohne Wiirde sind, von den Leistungen des Gesundheitssy-
stems aus. Ist die Wiirde erst verloren, ist es der Rest auch bald.

75

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

13. Gerechtigkeit

a. Eine Antwort auf die Kritik an der Familie

Gerechtigkeit ist der ethische Grundbegriff im Hinblick auf die Grund-
struktur einer Gesellschaft. Es geht um die ethische Form einer Gesell-
schaft und nicht um die eines Menschen und somit nicht um die Frage,
ob Paul Paula liebt oder nicht oder ob er ihr gerecht geworden ist mit
seiner Zuwendung. Freundschaft und Familie gehéren in den materi-
alen Teil der Betrachtung. Hier geht es aber um Grundstrukturen.
Gerechtigkeit ist ein System, dass festlegt, wem (Person) was (Gur)
wie (Verfahren) zuzuteilen ist. Grundlegend dafiir ist die Bestimmung
der Bediirftigkeit. Bediirftigkeit ist von den Bediirfnissen zu unter-
scheiden. Die Kategorie der Bediirfnisse verweist zuriick an den An-
fang der hier getitigten Uberlegungen: Die leibliche Selbstsorge ist Sitz
von Bediirfnissen, die weder natiirlich gegeben, noch kulturell gemacht,
sondern beides zugleich und noch viel mehr sind. Fiir unseren Kon-
text ist die Feststellung wichtig, dass die Bediirfnisse meiner Mitmen-
schen dann allgemeine Bedeutung gewinnen, wenn sie von mir direkt
oder indirekt befriedigt werden sollen. Zu befriedigen sind Bediirfnisse
aber nur, wenn sie als zu befriedigende anerkannt sind. Das Bediirfnis
trite in den Bereich des Ethischen ein, wenn es als ein Geltungsphino-
men betrachtet wird. Zu beachten sind Bediirfnisse nur als sozial an-
etkannte Bediirfnisse (vgl.: Schnell 2004a, 227f). Fraglich ist, welche
dazu gehéren und welche nicht. Die Anerkennung von Bediirftigkeit
ist Gegenstand gesellschaftlicher und politischer Kontroversen. An-
erkennung ist wiederum abhingig von den Kriterien der Gerechtig-
keit. Ich beschrinke mich auf die Skizzierung von drei Modellen, die
im Sinne einer Skala zwischen Individualismus und Republikanismus
verstanden werden kénnen. Details sind an anderer Stelle nachzulesen

(vgl.: Schnell 2001).

1. Der konservative Standpunkt geht davon aus, dass die Bediirfnisse
anzuerkennen sind, die jemand mit seinem rechtmifligen Eigentum zu
befriedigen in der Lage ist. Jeder Mensch hat ein Eigentum an sich selbst
und an den Giitern, die ihm durch einen Arbeitsvertrag, ein Testament,
eine private Zusatzversicherung oder auf andere legale Weisen zuste-
hen. Eigentum verpflichtet gleichwohl zu privater Wohltitigkeit ohne
Rechtsanspruch innerhalb eines méglichst mitfithlenden Kapitalismus.

2. Der liberale (in Europa wiirde man sagen: der sozialdemokratische)

Standpunke geht davon aus, dass die Bediirfnisse anzuerkennen sind,
die Angst vor Krankheit und sozialem Abstieg (Armut) zum Ausdruck

76



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINE ANTWORT AUF DIE KRITIK AN DER FAMILIE

bringen. Diese Bediirfnisse gelten als Grundbediirfnisse, natiirlich nicht
biologischer, sondern sozial anerkannter Natur. Sozialstaat und Pater-
nalismus liegen im Allgemeininteresse. Sie sind um der Befriedigung
der Grundbediirfnisse willen da. Alle anderen Bediirfnisse sind durch
private oder privat finanzierte Sicherungssysteme zu versorgen. Dieses
auf John Rawls zuriickgehende Modell ist von Norman Daniels erwei-
tert worden. Demnach ist Gesundheit von besonderem moralischem
Interesse fiir eine Gesellschaft, da sie die Grundlage fiir alle anderen
Maglichkeiten darstellt. Weiterhin sind Ungleichheiten in der Gesund-
heitsversorgung ungerecht, wenn sie aus gesellschaftlicher Verteilungs-
ungerechtigkeit resultieren. SchliefSlich sind Bediirftigkeiten nach Gii-
tern der Gesundheitsversorgung selbst dann angemessen zu befriedigen,
wenn eine Gesellschaft andere Bediirfnisse nicht bedarfsgerecht versor-
gen kann (vgl.: Daniels 2008, 140ff).

3. Der republikanische Standpunkt geht davon aus, dass die Bediirf-
nisse anzuerkennen sind, die jemanden Teil der Gesellschaft sein lassen.
Alle Mitglieder schulden einander Fiirsorge, die Gemeinschaft hilft al-
len, den armen und den gefihrdeten Menschen allerdings zuerst, da die
Reichen zur Selbsthilfe eher befihigt sind.

Liberal/ Republikanisch/
Alle drei Konservativ sozialdemokratisch kommunitaristisch
Modelle sind | (John Locke, (John Rawls, (Michael Walzer,
demokratisch | Robert Nozick) Norman Daniels) Michael Sandel)
Wir sind eine
Gemeinschaft und
Leistung muss sich helfen den
fiir den Leistungs- Angst vor Krankheit | Schwichsten
Maxime erbringer lohnen! und sozialem Abstieg! | zuerst!
Nicht alle Giiter
kénnen gleich
Jeder hat Eigentum | verteilt werden.
an sich selbst und Gleich: symbolische
den legal erworbenen | Giiter (Rechte), Wir teilen zum
Giitern (Lohn, Erb- | ungleich: materiale Nutzen der
Konzept schaft, ...) Giiter (Geld). Gemeinschaft
Ungleichverteilung | Individualismus
materialer Giiter und Egoismus
Staat schiitzt das muss zum Nutzen werden Grenzen
Erwartung Eigentum aller sein gesetzt.
Eigentum, Umver- Sozialstaat mit soli-
teilung ist Raub, dargemeinschaftlicher
Sozialstaat ist privat, | Grundversorgung
»Compassionate fur alle und privaten | Sozialisierung
gerecht Capitalism« Zusatzmdglichkeiten | der Wohlfahrt

77

- am 16.01.2028, 05:17:01.



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GERECHTIGKEIT

Die Skala von Individualismus und Republikanismus impliziert wech-
selnde Konstellationen von staatlicher Solidargemeinschaft und markt-
formiger Privatversorgung. In welcher Form die Skala auch immer auf-
treten mag, das ethisch relevante Verstindnis von Bediirftigkeit muss
durch das Nadelhr der Anerkennung. Die Anerkennung erfolgt nach
Kriterien, die aufzeigen, welche Bediirfnisse vulnerable Personen durch
die Gesellschaft zu befriedigen sind, um die Wiirde der Person wahren
zu kénnen. Eine gerechte Zuteilung von Giitern der Gesundheitsver-
sorgung erfolgt nach anerkannter Bediirftigkeit und nicht nach pri-
vatem like and dislike. Insofern ist die Gerechtigkeit eine Korrektur der
familidren Ungerechtigkeit und verhindert eine Exklusion ungeliebter
Personen aus dem Schutzbereich des Ethischen. Diese Funktion hat
laut deutschem Sozialgesetzbuch die Pflegeversicherung.

Damit es klare Kriterien fiir Pflegebediirftigkeit geben kann, muss der
Formalismus das Leben in Form bringen. Das geschieht zumeist, indem
etwa im Ausgang von Nancy Roper das Leben als Gesamtgestalt zerteilt
wird in einzelne ATL, das heiflt in >Aktivititen des tiglichen Lebens«.
Zu diesen ATL zihlen unter anderem:

1. Erndhrung und Stoffwechsel

2. Ausscheidung beziehungsweise Kontinenz
3. Korperpflege

4. Transferleistungen

5. An- und Auskleiden.

Wie schon gezeigt wurde, werden Aktivititen (aber auch Stimmungen
und Zustinde wie die stoische Seelenruhe) bereits in der antiken Lehre
von der Cura sui beschrieben. Die Aktivititen sind dort stets in den
sinnstiftenden Kontext des gelebten Lebens eingebettet und von die-
sem ausgehend zu verstehen und nachzuvollzichen. Die modernen ATL
dagegen sind kiinstliche Einheiten, sogenannte Basishandlungen, also
rudimentire Handlungen, die an Kérperbewegungen erinnern. Das
gelebte Leben ist jedoch kein Durchleben von Basishandlungen. Der
Mensch isst ein Schnitzel und trinke dazu ein Bier in geselliger Runde.
»Erndhrung« und >Stoffwechsel« sind demgegeniiber Beschreibungen, die
im Kontext des gelebten Lebens keinen Sinn machen. Die Konstruktion
von ATLs ist gleichwohl notwendig, um die Selbstsorge in sachlich und
zeitlich definierbare Einheiten umformen zu kénnen. Nur dann ist es
moglich, Pflegebediirftigkeit zu bestimmen, das heifit das, was jemand
nicht mehr kann, zu beschreiben und daraus den Unterstiitzungsbedarf
zu formulieren.

78



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

b. Politik und Gesellschaft

Der hier unternommene Versuch, eine nichtexklusive Ethik zu denken,
wird im Bereich der Gerechtigkeit mit einem Problem konfrontiert.
Die der menschlichen Wiirde entsprechende Zuteilung von Giitern der
Gesundheitsversorgung ist nimlich exklusiv. Es war fiir Kritiker im-
mer sehr einfach zu erkennen, dass der hauptsichlich an Verrichtungen
beziechungsweise Aktivititen und korperlicher Mobilitit ausgerichtete
Begriff der Pflegebediirftigkeit andere Anlisse fiir Pflege, die eher mit
emotionalen Zustinden, Kognitionen oder der Selbstwahrnehmungen
des pflegebediirftigen Menschen zusammenhingen, ausschliefft (vgl.:
Bartholomeyczik/ Halek 2004, 11ff). Man darf an dieser Stelle jedoch
nicht kurzschliissig argumentieren.

Dass die formale Ebene der Argumentation anders als die materiale
verlduft, gehort zu den Bedingungen des Vorgehens und kann zunichst
nicht kritisiert werden. Die gerechtigkeitsorientierte Bestimmung von
Pflegebediirftigkeit soll und kann gar nicht jeden einzelnen Anlass von
und fiir Pflege erfassen, auch nicht nach Korrektur ihrer Kriterien seit
dem Jahr 2017, sondern nur problematische Ungerechtigkeiten der fa-
milialen Sorge ausgleichen, indem sie festhilt, dass dem Anderen iiber-
haupt zu geben ist (Bediirftigkeit) und erst danach, was ihm zu teil wer-
denssoll (Bedarf). Der politische Charakter des Geltungsphinomens, von
dem wir schon sprachen, macht gerade aus, dass tiber die Art der zu ver-
teilenden Giiter der Gesundheitsversorgung 6ffentlich gestritten wird.
Es sei daher gerne zugestanden, dass das exklusive, an Verrichtungen
beziehungsweise an den ATL orientierte Distributionsmodell durch
Aspekte andere Assessmentinstrumente erginzt werden kann, um die
Exklusivitidt zu mildern. Die entscheidende ethische Herausforderung
liegt nicht darin, formale Modelle ob ihrer Formalitit (und das heif3t
auch: Exklusivitit) zu kritisieren und hernach auf eine uneinlésbare
»Ganzheitlichkeit« zu pochen. Eine gewisse Exklusivitit ist auf forma-
ler Ebene nicht zu vermeiden. Wir werden in einem spiteren Kapitel
dariiber sprechen, welche Exklusionen ethisch relevant sind und welche
nicht.

Auf der formalen Ebene soll die Trias Person, Wiirde und Gerech-
tigkeit exklusivititsbedingte Mingel der Trias Selbstsorge, Freundschaft
und familiale Sorge der materialen Ebene ausgleichen und darf dabei
insofern »exklusiv« verfahren, als dass sie nicht jeden Aspekt der mate-
rialen Ebene wieder aufgreift, sondern nur die dort problematischen.
Diese, vielleicht unvermeidliche Exklusivitit soll nur dann als ethischer
Mangel betrachtet werden, wenn die formale Trias neue, zuvor gar
nicht vorhandene Probleme zu Lasten kranker, pflegebediirftiger oder
behinderter Menschen erzeugt, die sie allein wiederum nicht zu 18sen
vermag.

79

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GERECHTIGKEIT

Gerechtigkeit ist der Grundbegriff politischer Ethik im Hinblick auf
die Grundstruktur ciner Gesellschaft. In diesem Zusammenhang geht
es nicht nur um die Frage, wie das Individuum im System gesellschaft-
licher Verteilung der Giiter der Gesundheitsversorgung vorkommt,
sondern auch um Politik und Gesellschaft als solche. Das Individuum
ist in dieser Betrachtungsweise gar nicht mehr direkt vorgesehen, denn
das Hauptgewicht liegt auf Gruppen, Gemeinden, sozialen Schichten.
Die positive Erscheinungsweise des Individuums ist die Anonymitit.
Der Einzelne als einer unter Anderen. Die Soziologie nimmt seit Emile
Durkheim und Alain Touraine einen entsprechenden Perspektivwech-
sel vor: Soziologische Tatbestinde sind eigene Phinomene, die nicht
aus der Komplexion individueller Bewusstseine gebildet werden. Der
methodische Vorrang der Gesellschaft vor den Individuen erfordert ei-
gene Untersuchungsebenen: Gesundheitspolitik als Systemsteuerung
und Epidemiologie im Sinne einer wissenschaftlichen Erforschung der
Entwicklung und des Verlaufs von Krankheiten, der Anforderungen an
Gesundheitsdienste, der Risikoidentifizierung im Hinblick auf Bevélke-
rungsanteile und andere mehr.

Eine Riickbindung an die Ethik unterhilt der Diskurs tiber Politik
und Gesellschaft, indem man erkennt, dass Ethik nicht nur Ethik der
Interpersonalitit sein kann, denn ethische Anliegen werden auch durch
Institutionen vertreten (vgl.: Schnell 2005a). Ich komme nun auf die-
sen Punkt zuriick. Ethik ist nicht die Privatheit von Ich und Du. Im
Kapitel tiber die familiale Sorge wurde bereits betont, dass Interperso-
nalitdt durch die Beziehung zum Dritten vermittelt ist. Der Dritte ist
eine zweideutige Figur. »Der Dritte ist anders als der Nichste, aber auch
ein anderer Nichster und doch auch ein Nichster des Anderen und
nicht blof$ ihm dhnlich.« (Lévinas 1992, 343)

Der Drritte ist nicht der Andere, aber ein moglicher Anderer und zu-
gleich auch jemand, der immer ein Unbekannter bleiben konnte. Ich
und du sind Deutsche. Der Dritte, der unsere Beziechung vermittelt,
ist die Gemeinschaft der Deutschen. Sie ist ohne Namen (anonym).
Ich konnte aber in eine mir fremde deutsche Stadt fahren, an der Tiire
schellen und den Fremden als >Duc ansprechen. Schon wire er nicht
mehr anonym. Andererseits hat es einen positiven Sinn, die Anonymi-
tdt als solche zu belassen, da niemand alle Deutschen personlich ken-
nen lernen wird und es aulerdem reicht zu sagen: Die Deutschen sind
Weltmeister geworden. Es ist hier nicht nétig zu wissen, wer die Deut-
schen im Einzelnen genau sind. So lisst sich sagen, dass die Ich/Du-In-
terpersonalitit in Freundschaft und Familie immer Dritte beiseitelisst,
die Angesichte oder Anonyme sein konnen (vgl.: Ricceur 1996, 2371f).
Diese positive, zur Sache selbst gehdrende Unentschiedenheit charak-
terisiert unsere gesamte Betrachtung zur Gerechtigkeit. Verteilung ist
Anteilnahme am Anderen und das Erhalten eines Anteils; Verteilung

8o



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITIK UND GESELLSCHAFT

ermoglicht so »den Ubergang von der interpersonalen zur gesellschaft-
lichen Ebene« (Ricceur, 1996, 243). Anonymicit und Formalisierung
haben auch einen positiven ethischen Sinn.

In der ersten Kritik (Kap. 10) wurde gezeigt, dass die ethische Aus-
richtung >Autonomie, Fiirsorge, Familie« exklusive Tendenzen hat.
Menschen, die nicht an der Reziprozitit teilnehmen kénnen oder
das Ungliick ungerechter Familienverhiltnisse erleiden, fallen aus der
Freundschaft und der Familie als gelebten Schutzbereichen des Ethi-
schen heraus. Der Ubergang zur Trias »Person, Menschenwiirde und
Gerechtigkeit« zeigte, wie es denkbar und méglich ist, jenen Men-
schen dennoch als achtens- und schiitzenswert zu begegnen. Damit ist
die Durchfithrung des Ethischen, die quasi eine Explikation der The-
se darstellt, dass der vulnerable Mensch mit der Selbstsorge auf seine
Endlichkeit antwortet, aber noch nicht abgeschlossen. Wir wollen in
einer zweiten Kritik vielmehr an die erste anschlieflen, sie fortsetzen
und fragen, ob die Trias »Person, Menschenwiirde, Gerechtigkeit« nicht
ihrerseits neue Exklusionen produziert. Es geht nicht um die Kritik an
der Form als solcher, sondern es soll geklirt werden, ob die Moglich-
keiten der Inklusion, die die Trias auf dem formalen Wege aufzeigt,
nicht neue, bisher noch nicht vorhandene Exklusionen hervorbringt.
Wire es so, stiinden wir vor einem Paradoxon: Die formale Ebene ist
unverzichtbar, weil sie auf die Exklusionen der materialen Ausrichtung
in der Selbstsorge, Freundschaft und der Familie reagiert; sie ist zugleich
problematisch, da sie neue Exklusionen hervorruft.

81

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14. Zweite Kritik:
Person, Menschenwiirde, Gerechtigkeit

a. Person in der Kritik

Wer nicht an der Reziprozitit der Freundschaft teilnehmen kann, soll
unabhingig von seinem Beitrag zum Geschift der Reziprozitit betrach-
tet werden. Das Selbst als Person besagt, dass das Selbst als Selbstzweck
gilt, egal, was es mir bietet. Doch, wer oder was gilt als Person? Fragen
wir hier kritisch nach.

These: Die Bestimmung der Person ist exklusiv, da sie an Eigenschaften
gebunden ist, die vor allem von kranken, behinderten, pflegebediirftige
Menschen nicht erfiillt werden.

Die Person ist achtenswert durch ihre Teilhabe an der Idee der Mensch-
heit: den Idealen Vernunft, Autonomie, Moralitit. Ob ich jemanden
als Selbstzweck achten soll, auch wenn ich ihn nicht mag, hingt so-
mit davon ab, ob er eine Person ist. Eine Person ist er wiederum, wenn
er die Vernunft, Autonomie und Moralitit als Eigenschaften aufweist.
'Eigenschaften« ist der zentrale Begriff. Eigenschaften von etwas kon-
nen festgestellt und zugeschrieben werden. Hier handelt es sich um eine
Klassifizierung. Tiere, Blumen, Friichte werden sortiert und von Biolo-
gen in bestimmte Arten und Abstammungslinien eingeteilt. Die Eintei-
lung erfolgt auf Grund von Eigenschaften, die dem Objekt zugeschrie-
ben werden kénnen. Prizise: Der Wille, jemandem oder etwas etwas
zuzuschreiben, macht aus diesem Jemand oder Etwas erst ein Objekt.
An sich ist mein Hund mein Freund, er wird erst zum Objekt, wenn
gefragt wird: »Was ist das fiir ein Hund? Fiir einen Groenendaeler ist
er zu grof§ und hat zu kurzes Deckhaar.« Die Zuschreibung macht aus
jemandem eine dritte Person Singular: Hat er, sie, es die Eigenschaft,
bei Gewitter zu bellen?

Im Feld der Personentheorie wird das Zuschreibungsparadigma von
der analytischen Philosophie vertreten. Peter E Strawson, ihr frither
Vertreter, definiert ein konkretes Einzelding als Person, wenn man ihm
»sowohl Bewusstseinszustinde als auch kdrperliche Eigenschaften zu-
schreibt oder zuschreiben kann.« (Strawson 1972, 134) Diese Konzep-
tion, die nicht bestimmt, ob die Person auch ein Mensch sein muss, ist
eine Grundlage, die iiber Richard M. Hare zur Bioethik Peter Singers
fihrt. Person ist, wem bestimmte Eigenschaften zugeschrieben werden
konnen. Es gehort zum ethischen Personalismus, dass er die Ethik als
Fortsetzung der formalen Logik mit anderen Mitteln denkt. Person im
Hinblick auf Achtung, Schutz und Wiirde ist, wem die Eigenschaften

82



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PERSON IN DER KRITIK

Vernunft, Autonomie, Moralitit zugeschrieben werden kénnen. Wem
dieses nicht zu Teil wird, derjenige ist auch keine Person. Darin liegt die
Exklusivitdt, die die Form der Person produziert.

Die Medizinethik reagiert auf den Umstand, dass ein Patient faktisch
nicht autonom ist mit der Bestimmung, dass er aber als autonom zu gel-
ten habe. Gegen seinen Willen kénne keine Behandlung durchgefiihrt
werden. Mit seinem Willen denn? Der einwilligungsunfihige Patient
hat einen Willen, aber keinen aktuellen, sondern ein mutmafilichen,
der vielleicht von einer Patientenverfiigung bezeugt oder von einem
Betreuer ausgelegt wird. Dieser Wille ist aber interpretationsbediirftig
durch Andere und Diritte (vgl.: Schnell, 1999, 2009b). Zuschreibung ist
Fremdzuschreibung durch Andere und damit ein potentieller Macht-
faktor. Vermag sic Menschen doch ein Pridikat anzuhingen, das ihnen
schadet.

Die Angleichung der Ethik an die formale Logik, die ein bestimm-
ter Kantianismus, die Frege und gegenwirtig Robert Brandom unter-
stiitzen, fiihrt zu der Ansicht, dass nur logisch korrektes Verhalten auch
ethisch akzeptabel ist. Hegel, Horkheimer, Adorno und Lacan ver-
mochten daraufhin zu zeigen, dass diese logische Ethik zur biirgetlichen
Ideologie wird. Jede Vernunft beinhaltet ein Ideal der Normalitit (vgl.:
Rolf, 1999).

Erinnern wir uns einen Moment daran, dass die Aufweisung des
Zusammenhangs von biirgerlicher Moral und ethischer Exklusion im
Zentrum des Werkes von Michel Foucault steht (vgl.: Gehring 2004).
Foucault zeigt, dass die Histoire de la folie eine Parallelaktion der Ex-
und gleichzeitigen Inklusion gewesen ist: Die Stiftung der Vernunft
in Descartes’ Meditationen und die Griindung des Hoépital général,
eines Irrenhauses in Paris, geschehen nach ein und derselben Logik.
Die Selbstdefinition der Vernunft markiert die Unvernunft, welche von
nun an aus der Vernunft ausgeschlossen wird und als neues Heim die
Irrenanstalt erhilt. Die von der Zuschreibung her gedachte Person er-
fordert den Nachweis von Eigenschaften und bedeutet daher eine Ex-
klusion fiir Menschen, denen diese Eigenschaften nicht zugeschrieben
werden. Diese Menschen konnten Kranke, Behinderte, Plegebediirf-
tige sein.

Es ist nicht das Problem, dass Kant zu formal wire und ein direkter
Rekurs auf die Konkretion der Freundschaft und der Familie alles 16-
sen wiirde. Selbst wenn man die Person unter weniger formalen Bedin-
gungen als Kant betrachtet, bleibt das Ergebnis dhnlich. Auch ein ethi-
scher Personalismus, wie derjenige Max Schelers, ist exklusiv, obwohl
Scheler ein Kritiker Kants ist und dessen Ethik der Person durch- und
umarbeitet.

Kant, so Scheler, attestiere der Person zwar hochste Wiirde, nehme ihr
jedoch die Personlichkeit. Die Person ist ein Jedermann, ohne Individu-

83

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITE KRITIK: PERSON, MENSCHENWURDE, GERECHTIGKEIT

alitdt. Scheler méchte seinerseits einen neuen ethischen Personalismus
begriinden, der die ethische Formalicit Kants in eine Materialitit tiber-
fithre und dabei, dhnlich Georg Simmels Uberlegungen iiber ein indivi-
duelles Gesetz, das Allgemeine und das Individuelle zusammen denkt.
Wenn man nun dem Kapitel iiber das Wesen der sittlichen Person folgt,
wird man in eine neue Version der klassischen Ordnungsbildung durch
Exklusion eingefiihrt.

Der erste Ausschluss trifft das Tier. Es ist beseelt, aber keine Person.
Die Person ist, anders als bei Peter Singer, an das Menschsein gebunden.
Nicht schlechthin, vielmehr an eine bestimmte Stufe des Menschseins.
Der Text Schelers wird hier gewihlt, weil in ihm die Exklusion ganz
offen zu erkennen ist. Keine Ideologie, keine Polemik, auch kein Pro-
blembewusstsein fiir biomedizinische Fragestellungen. Schelers Ethik
ist aus dem Jahre 1916.

Ein Mensch ist erstens eine Person, wenn er vollsinnig, also bei al-
len Sinnen ist und zwar »im Gegensatz zum Wahnsinn« (Scheler 2000,
470). Der Wahnsinnige ist nicht ganz bei Sinnen, seine AufSerungen
sind nicht zu verstehen, allenfalls erklirbar, denn der Wahnsinnige ist
als Nichtperson ethisch dem Ding vergleichbar. Die Person ist zwei-
tens durch Miindigkeit bestimmt. Sie kann eigene und fremde Akte
unterscheiden, sie weiff, wenn sie ihnen folgt, welche es jeweils sind.
Der »Unmiindige« kennt diese Unterschiede nicht. Er weiff niche,
welchen Willensentschliissen er folgt: eigenen oder fremden? Er weif8
somit nicht, wer er ist. Eine Person lebt drittens und schliefflich in
Herrschaft iiber ihren Leib, denn sie ist selbstbeherrscht, indem sie sich
selbst regiert. Im Unterschied dazu befindet sich der im blofen »Leib-
bewusstsein« (ebd., 472) lebende Mensch. Kurz: Der sittlichen Person
steht insgesamt der »personlose Mensch« (473) gegeniiber, nimlich der
wahnsinnige, unmiindige und leibhaftige Mensch.

Ein
»personloser«
Eine »Person« ist Mensch ist
vollsinnig = bei Sinnen wahnsinnig = von Sinnen
= spricht mit = folgt anderen
miindig eigenem Mund unmiindig Stimmen
= regiert sich vom Leib
selbstbewusst selbst beherrscht = Sklave der Sinne

Diese Exklusion ist fiir Scheler kein Skandal, sondern Folge der ethi-
schen Logik: Ein ethischer Schutzbereich schliefft jemanden oder etwas
aus, indem er jemand oder etwas anderes/anderen einschlief§t. Indem
ich klar und laut sage: vollsinnig, miindig, leibbewusst mache die Per-
son aus, sage ich zugleich unausgesprochen: wahnsinnig, unmiindig

84

- am 19,01.2026, 05:17:01,



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PERSON IN DER KRITIK

und leibhaft macht sie nicht aus. Nichts ist wichtiger, als dieses als die
Folge der bindren Logik zu verstehen. >Inklusion« dient der (Selbst-)
Beschreibung. Ich, Wir, die Gruppe der x usw. Aus der Operation der
»Selbstbeschreibung als Nebeneffekt« ergibt sich die >Exklusion< Du,
Ihr, die Gruppe der nicht-x usw. Exklusion ist ein, wie Luhmann her-
vorhebt, »logischer Schatten« (Luhmann 1995, 262) der Inklusion als
bevorzugter Operation. Wenn man der Meinung ist, dass Ethik die
Fortsetzung der formalen zweiwertigen Logik mit anderen Mitteln dar-
stellt, dann wird man die moralisch fragwiirdigen Folgen auch akzep-
tieren miissen: es gibt Unpersonen. Das sind die vulnerablen Klienten
der Heilberufe, zu denen jeder von uns gehdren kénnte! Sie sind nicht
an sich Unpersonen, sondern nur, weil die Logik sagt: entweder/oder.
Anders geht es offenbar nicht. Die Logik der zweiwertigen Ethik fithre
zur ethisch problematischen Exklusion. Peter Singer zieht daraus im
Zeitalter der Biomedizin und der Rationierung im Gesundheitswesen
die Konsequenz: Es gibt, so behauptet er, an sich wertlose menschliche
Existenzen.

Die Exklusivitit der Moral liegt in einem einfachen Schematismus:
Jemand oder etwas gehort in den Schutzbereich, wenn er, sie oder es be-
stimmte Kriterien erfiillt. Gelten diese Kriterien nicht als erfiillt, dann
kann von einer Inklusion in den Schutzbereich nicht gesprochen werden,
sondern nur von ciner Exklusion. Die ethische Hirte liegt hier in der
binirschematischen Ja-Nein-Form des Entweder/Oder. »Unertriglich
ist der Versuch, dem Entweder/Oder sich zu entwinden, das Misstrau-
en gegen das abstrakte Prinzip.« (Horkheimer/Adorno 1981, 213). Die
Form produziert die ethische Hirte, wie seit Kierkegaard bekannt ist.
An sich ist ein Lebewesen nicht unwiirdig, erst die Form der Logik von
Ein- und Ausschluss macht es dazu. An Versuchen, diese Form und da-
mit die Sache selbst zu dndern, mangelt es nicht. Uneindeutige Fille,
die nicht eindeutig gemacht werden diirfen, weil Eindeutigkeit unge-
recht wire. Was nicht eindeutig ist, ist unscharf, unbestimmt oder neu-
tral.

Man muss sich davor hiiten, diese Begriffe nur als Kennzeichnungen
eines Mangels zu sehen. Als ob die Unschirferelation nur eine Relation
wire, die nicht richtig scharf und exake ist! Wir haben es lingst nicht
mehr mit einer durchgingigen Eindeutigkeit in praktischen Fragen zu
tun. Das ist ohne Zweifel eine Folge des Zeitalters der Biotechnologie.
Somit sind Alternativen zum Schematismus der formalen Binirlogik
und ihrer Exklusionen denkbar.

Michel Serres nennt den Ort »zwischen ja und nein [...] eine unscharfe
Topologie« (Serres, 1981, 89). Roland Barthes spricht von einem »Neu-
trume, das den Sinn, welcher aus der »Opposition zweier virtueller
Terme« (Barthes 2005, 32) erwichst, annulliert. Maurice Blanchot be-
schreibt das »Neutrale« als ne uzer, als Nicht-Begriff eines weder x noch

85

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITE KRITIK: PERSON, MENSCHENWURDE, GERECHTIGKEIT

nicht-x (vgl.: Blanchot 2010, 9). Schliellich wire die Semantik des
Unbestimmten zu erwihnen. »Die Pointe der Moral liegt gerade in der
Uberschreitung aller Hinsichtnahmen oder aller identifizierenden Bli-
cke.« (Gamm 2000, 246).

Die Perspektive einer ethischen Andersheir im Zeichen vulnerabler Per-
sonen, die wir als Ausweg aus der Hirte von Ein- beziechungsweise Aus-
schluss vor Augen haben, impliziert geradezu eine Ablésung der Ethik
von der formalen Logik des Widerspruchs und der Eindeutigkeit. Ablo-
sung heifSt nicht, dass formale Logik unwichtig wire. Im Gegenteil: Re-
chenaufgaben und statische Berechnungen sind ohne klare Logik nicht
zu losen. Ebenso gilt aber: Die Rede tiber die Menschenwiirde eines
Komapatienten ist keine Rechenaufgabe. Es wire cine plurale Logik
vonnoten, die den Binirschematismus durchbricht. Vorarbeiten dazu
finden wir in den Philosophien von Friedrich Nietzsche, Edmund Hus-
serl, Jean-Francois Lyotard und Niklas Luhmann (vgl.: Schnell 2005¢).
Eine plurale oder mehrwertige Logik wiirde ihren Zwangscharakeer ver-
lieren, der darin besteht, dass irgendwer offenbar immer ausgeschlossen
sein muss: Patienten, Tiere oder Embryos. Den Zwang zugunsten des
Ausgeschlossenen abzuschaffen oder zu reduzieren hiefle, sein Gliick
nicht mehr an das Ressentiment des exklusiven Schemas (Biniritit wie
innen und auflen, ja und nein) zu binden. Wer sagt denn, dass mit dem
unbestimmten Menschen (Gerhard Gamm) keine Ethik zu machen sei?
Im Lichte dieser vorgreifenden Uberlegungen, die anzeigen sollen, dass
wir nicht ins Leere kritisieren, sollen nun die weiteren Uberlegungen
durchgefiihrt werden.

b. Menschenwiirde in der Kritik

Die Wiirde ist ein Wertbegriff, der den Singular der Person mit dem
Kollektiv der Gesellschaft verbindet und dadurch die Anonymitit in die
ethische Betrachtung einbezicht.

These: Die Bestimmung der Wiirde ist exklusiv, da sie den Eigenschafts-
begriff der Person fortsetzt und damit auch dessen Schattenseiten iiber-
nimmt.

Autonomie ist das die Wiirde begriindende Kriterium. Sofern es sich
um ein Produke einer Zuschreibung handelt, ist der Begriff der Wiirde
ebenfalls exklusiv. Peter Singer, dessen Auffassung spiter noch zur Spra-
che kommen wird, folgt dieser Logik. Wer entsprechende Eigenschaf-
ten nicht besitzt, ist wert- und wiirdelos und erhilt keine Giiter der
Gesundheitsversorgung. So etwa behinderte Siuglinge. »Sie sind nicht
selbstbewusst, rational oder autonom, und so sind Erwigungen des

86



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GERECHTIGKEIT IN DER KRITIK

Rechts auf Leben oder des Respekts vor der Autonomie hier nicht ange-
bracht. Wenn sie tiberhaupt keine Erlebnisse haben und auch niemals
welche haben konnen, dann hat ihr Leben keinen Wert an sich.« (Sin-
ger 1994, 245) Woher will der von auflen Zuschreibende wissen, was
der behinderte Mensch empfindet? Woher nimmt er das Recht, iiber
den Wert des Lebens zu entscheiden? Aus den Biichern Kants? Diese
Fragen stellt die instrumentelle Bioethik nicht, sondern legt fest, dass,
wer eine Person mit Wiirde und allen Rechten sein will, dieses Anderen
beweisen kénnen muss. Die Herrschaft der 3. Person Singular macht
aus der Ethik einen totalitiren Erkennungsdienst.

All das wire fiir die Theorie halb so schlimm, wenn nicht ein be-
stimmter Begriff der Wiirde diesem unwiirdigen Treiben entgegen kom-
men wiirde. Der Begriff der Wiirde ist insofern schillernd, als dass er
zwischen einem absoluten Wert und der Gerechtigkeit vermittelt. Ab-
soluter Wert besagt, dass die Trager der Wiirde Selbstzweckwesen sind.
Gerechtigkeit besagt, dass die Selbstzweckhaftigkeit allein nicht reicht,
um zu bekommen, was man wiinscht. Der Beanspruchende muss sich
Leistung auch verdienen. Denker der rémischen Antike, Thomas Hob-
bes und auch Immanuel Kant ringen mit der Frage, ob die Wiirde
schon, aber nutzlos ist oder ob sie sich auch auszahlt. Ernst Bloch hat
konkret wie kaum einer Anderer gezeigt, dass Menschenwiirde und so-
ziale Gerechtigkeit aufeinander verweisen, aber nicht miteinander iden-
tisch sind (vgl.: Schnell 2005b). Dieses Verhilenis ist hinreichend un-
klar, so dass es genug Konflikte hervorbringen kann. »Die Konstitution
der Menschenwiirde aller bezieht sich gleichermaflen auf die politische
und die gesellschaftliche Sphire.« (Perels 2005, 86) Diese Wechselseitig-
keit erméglicht nicht nur eine Unklarheit tiber das Verhilnis zwischen
Wiirde und Gesellschaft, sondern auch einen wechselseitigen Uber-
schuss. Wiirde und Gerechtigkeit verweisen immer aufeinander, mal
tritt die eine, mal die andere Dimension in den Vordergrund. Schon
zu Friedrich Schillers Zeiten galt eine Entsprechung beider Momente
als Utopie. »Zu essen gebt ihm, zu wohnen; habt ihr die Blofle bedeckt,
gibt sich die Wiirde von selbst.« Die Besonderheit des Uberschusses be-
steht darin, dass Wiirde auch anders als die Gerechtigkeit sein kann.
Eine Gabe, ein Geschenk, aber innerhalb der Sozialversicherung. Sonst
wire die Wiirde nicht mehr als ein ungerechtes Almosen.

c. Gerechtigkeit in der Kritik

Wer nicht von Freunden und Familie unterstiitzt wird, soll unabhin-
gig von seiner Einbettung in die Sittlichkeit betrachtet werden. Die
Gerechtigkeit zeigt, was einem Menschen an Fiirsorge und Giitern der
Gesundheitsversorgung zusteht, unabhingig vom Urteil der Nichsten

87

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITE KRITIK: PERSON, MENSCHENWURDE, GERECHTIGKEIT

und der Nachbarn. Doch, was ist und was macht den Teil aus, der der
wiirdevollen Person als das Thrige zustehe?

These: Die Bestimmung der Gerechtigkeit im Hinblick auf die Pflege-
bediirftigkeit ist exklusiv, da sie 1. Pflegebediirftige Menschen von Leis-
tungen oder 2. sinnkonstitutive Momente aus dem Geschehen der Ver-
sorgung ausschlief3t.

Bediirftigkeit ist ein Geltungsphinomen, also abhingig von der Aner-
kennung eines Bediirfnisses als zu befriedigen durch Andere. Eine Ex-
klusion ist nicht schon die Tatsache, dass nicht alles von Anderen aner-
kannt wird, was jemand als sein Bediirfnis definiert. Von der Strukeur
der Gesellschaft her gesechen, wire Gerechtigkeit tiberhaupt nicht mog-
lich, wenn die Forderung nach etwas auch quasi automatisch die Zu-
teilung dessen nach sich z8ge. Soziale Gerechtigkeit durch den Staat ist
Ausgleich fur zu geringe Fiirsorge durch Andere. Ausgleich, aber nicht
Ersatz. Statt mit Anderen lebt man nicht mit dem Sozialamt zusam-
men. Gerechtigkeit ist zunichst selektiv, sie bezahlt nicht alles, nur den
Ausgleich dessen, was als Mangel zu gelten hat. Selekrivitit ist noch kei-
ne Exklusion. Man kann immerhin einen Antrag auf Revision stellen
oder einer solchen unterzogen werden.

Wie der Deutsche Ethikrat 2016 in seiner Denkschrift Patientenwohl
als ethischer MafSstab fiir das Krankenhaus dargelegt hat, konnen die
DRGs (Diagnosis Related Groups), die die Verteilung von professio-
neller Fiirsorge an Patienten im Krankenhaus regeln, als Vorstufe unge-
rechter Exklusion angesehen werden. DRGs sind keine Ursachen von
Ungerechtigkeit, sie konnen aber zu Ungerechtigkeiten beitragen. Sie
bewirken bekanntlich eine Reduktion der Verweildauer von Patienten
im Krankenhaus. Diese ist zugleich eine Reduktion der Kontaktzeit
zwischen Patienten und Heilberuflern. Die Reduktion der Kontakt-
zeit begiinstigt eine Deformierung von Interpersonalitit (vgl.: Fischer
2002).

Eigentlich sind in der Behandlung ungerechtfertigte Benachteili-
gungen und Privilegierung zu verhindern. Gleichberechtigung im Sinne
einer statusindifferenten Krankenhausversorgung ist das Ziel. Diese
sperrt sich grundsitzlich gegen die Exklusion bestimmter Patienten-
gruppen. Unter den Bedingungen des DRG-Systems werden Patienten
jedoch weniger in ihren individuellen Bediirftigkeiten als vielmehr als
pauschalierte Behandlungsfille wahrgenommen. Das gilt fiir besondere
Herausforderungen: Patienten mit seltenen Erkrankungen (Kinder und
Jugendliche), alte und multimorbide Patienten, Menschen mit Behin-
derung, Menschen mit Demenz, Patienten mit Migrationshintergrund.
Sofern der Patient als Pauschale betrachtet wird, etabliert sich eine
durchschnitdiche und folgenreiche Normalitdt: fiir Patienten mit sel-

88



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GERECHTIGKEIT IN DER KRITIK

tenen Erkrankungen fehlen Therapicoptionen, alte Menschen werden
im Krankenhaus als Fremdkérper angesehen (vgl.: Schllllng 2003), der
Unterschied von Behinderung und Krankheit ist Arzten unklar, Pati-
enten mit Demenz werden vom Pflegepersonal bevormundet, Patienten
mit Migrationshintergrund kénnen nicht mit kultureller Sensibilitdt
rechnen (vgl.: Ilkilic 2007).

Diese Tendenzen begiinstigen Ungerechtigkeiten und Exklusionen im
Gesundheitssektor, der doch eigentlich auf eine bestmégliche Versor-
gung ausgerichtet sein sollte (vgl.: Knépfler/Daumann 2017).

Eine Exklusion im definitiv problematischen Sinn liegt vor, wenn wir
es erstens mit Rationierungen im Gesundheitswesen zu tun haben. »Ge-
sundheitsleistungen rationieren bedeutet, Patienten eine wirksame Be-
handlung vorzuenthalten.« (Smith 1998, C-1753). Das Ungeheuerliche
an der Meinung, dass Menschen {iber 80 Jahren keine kiinstlichen Haf-
ten mehr zugestanden werden sollen, liegt unter anderem in der Tatsa-
che, dass deren Bediirftigkeit keineswegs bestritten wird. Rationierung
besagt: Anerkennung der Bediirftigkeit bei gleichzeitiger Verweigerung
gerechter Zuteilung der Giiter der Gesundheitsversorgung. Die proble-
matischen Konsequenzen einer Rationierung fiir die Gesundheitsver-
sorgung sind seit langem bekannt. Ich verweise exemplarisch auf die
Ergebnisse der berithmten RICH-Studie (Schubert et al., 2005). Der
Rationierung entgegen steht der gesamte Diskurs der Gerechtigkeit, der
Menschenwiirde und des Sozialstaates. Aber Gerechtigkeit bedarf den-
noch der Uberpriifung.

Exklusion liegt vor, wenn wir es mit zweitens dem Ausschluss sinn-
konstitutiver Momente des Erlebens von Versorgung durch den Prozess
der Versorgung selbst zu tun haben. Pflege ist keine eigenstindige T4-
tigkeit, sondern Teil der Sorgestruktur der alltiglichen Lebensfiihrung
(vgl.: Schnell 2010a). Das Verstindnis von gesundheitsbezogener Pfle-
ge, die unter anderem von ausgebildeten Pflegekriften verrichtet wird,
setzt ein Verstindnis von Pflege, das aus Sicht der Philosophie im Sinne
einer Cura sui formuliert wird, voraus. Die Bestimmung der Pflegebe-
diirftigkeit geht in der Regel von sogenannten Aktivititen des tiglichen
Lebens aus (Henderson, Roper, Krohwinkel, SGB XI). Gesundheitsbe-
zogene Pflege hat unter anderem die Aufgabe, Patienten und pflegebe-
diirftige Menschen bei der Durchfithrung des Alltagslebens zu unter-
stiitzen. Zu diesem Zweck werden ATLs identifiziert und definiert, die
Anlass und Ansatz fiir gesundheitsbezogene Pflege sind. Der Ubergang
von der Pflege als Teil der alltiglichen Sorgestruktur zur professionellen
und gesundheitsbezogenen Pflege ist der Ubergang von der Normalitit
des Alltags, in der einzelne Titigkeiten wie Sprechen, Waschen, Singen,
Joggen, Schminken, Helfen, Putzen, Feiern, Kochen und entsprechende
Stimmungen gar nicht definitiv voneinander unterschieden sind, zu
identifizierten Aktivitdten des tiglichen Lebens. Letztere verweisen auf

89

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITE KRITIK: PERSON, MENSCHENWURDE, GERECHTIGKEIT

erstere. Allerdings: jene, also die Gemengelage des Alltags, ist insgesamt
und in ihrer Fiille nicht relevant fir die Bestimmung der Tétigkeiten,
die die Pflegebediirftigkeit ausmachen und somit Anlass fiir gesund-
heitsbezogene Pllege sein konnen.

Wenn nicht der gesamte Alltag mit seinem Tun, Leiden und seinen
Stimmungen zur Festlegung von professioneller Pflege und Pflegebe-
diirftigkeit relevant ist, sondern nur einzelne Tdtigkeiten — welche sind
es dann und warum diese und keine anderen? Selbst wenn man, wie
hier geschehen, die Tradition der griechischen Diitetik und der ro-
mischen Stoa mit ihrer jeweils iibetlieferten Anzahl von Aktivititen he-
ranzieht, »bleibt eine gewisse Beliebigkeit.« Es findet sich nimlich keine
erschopfende »Begriindung, warum gerade diese Anzahl und Art von
Aktivititen gewdhlt wurde.« (Halek 2003, 18)

Es geht hier um die Form des Prozesses, durch die der Unterschied
zwischen Sorge und professioneller Pflege hervortritt. Die Form ist Se-
lektivitit und bewirkt, dass es keine zureichende Begriindung dafiir gibt,
warum gerade Aktivititen und warum gerade diese und keine anderen
als mafgeblich anzuschen sind. Die Form der Selektivitit verursacht
Exklusivitit. Es werden viele Geschehnisse, die Menschen im Alltag
wichtig sind, zur Bestimmung von Pflegebediirftigkeit gar nicht heran-
gezogen. Aktivititen werden aus ihrem sinnstiftenden Kontext geldst.
Aktivititen werden zu sinnlosen Basishandlungen. Formal gesprochen:
Gerechtigkeit produziert Ungerechtigkeit (vgl.: Schnell 2009¢, 119ff).

Ein Mensch fiihrt einen Loffel zum Mund eines anderen Menschen —
was geschieht hier? Jemand sorgt dafiir, dass ein anderer Mensch satt
wird? Ist das Sattwerden dann Kern und Inhalt der Unterstiitzung?
Oder geschieht hier etwas Anderes: Jemand reicht jemandem Nahrung
an — ist dann der erfiillte Tatbestand des Anreichens das Worumwillen
der Unterstlitzung? Entscheidend ist, dass die Herauslésung der unter-
stiitzenden Verrichtungen aus dem sinnstiftenden Kontext alltdglicher
Ziele, diese Fragen unbeantwortbar macht und die Unterstiitzung vom
bediirftigen Menschen als sinnlos erfahren wird natiirlich auch vom
Pflegenden selbst. Dass Speisen nicht mit dem Anreichen eines Loffels
identisch ist, bleibt diesem nicht verborgen. Hier liegt eine Exklusion
zu Lasten kranker Menschen vor, die ethisch bedeutsam ist. Die fol-
genden Beispiele illustrieren diese Problematik:

Herr Malone gebt sinnvollen Titigkeiten nach, ohne Extklusionen. Herr
Malone frithstiickt. Das heifit: er kocht den Kaffee, toastet das Brot,
fiitcert die Katzen, dreht das Brot um, hért Radio, holt die Zeitung,
notiert etwas auf dem Einkaufszettel, siecht nach, ob die Schuhe noch
geputzt werden missen, kimme kurz die Haare, geht auf den Balkon
und riecht die Luft, kommt zuriick in die Kiiche, ermahnt die Katzen,
nicht die Wurst zu stehlen, sitzt, steht wieder auf, gihnt, beifit in das

90

- am 19,01.2026, 05:17:01,



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GERECHTIGKEIT IN DER KRITIK

Brot, isst das Ei, fithrt die Tasse, nein nicht zum Mund, denn die Milch
fehlt noch, nicht vergessen, denke Herr Malone, die Schwester in New
York anrufen, und schmatzt.

In diesem Prozess, der den Titel trigt »Herr Malone frithstiickt« und
der gar keine Aneinanderreihung von Einzeltdtigkeiten ist, wie es die
schriftliche Sprache mit ihren einzelnen Sitzen suggeriert, die eigent-
lich alle auf einmal gesagt werden miissten und nur der Sprachordnung
halber nacheinander gesagt werden, geht eines in das andere tiber. Friih-
stiicken ist alles. Man verrichtet keine Einzeltitigkeiten, sondern man
frishstiickt. Aus wieviel Einzelhandlungen besteht das Frithstiicken?
Wann fingt eine Handlung an? Und wann ist sie beendet? Wie lan-
ge dauert sie? Diese Fragen sind fiir das sinnhafte Erlebnis »Frithstiick
unwichtig. Wenn Herr Malone pflegebediirftig wird, erhilc er Unter-
stiitzung, die er im Alltag benétigt. Diese unverzichtbare Unterstiitzung
blendet aber den sinnstiftenden Kontext aus und reduziert das schon
von James Joyce beschriebene Abenteuer >Frithstiicke auf: Anreichen
von Nahrung auf einem Loffel. Weil niemand die Katze am Ohr zieht,
hat Herr Malone auch keinen Hunger mehr. Aber das ist egal, sofern
es auf das Anreichen der Nahrung ankommt und der Bodymass-Index
noch zufriedenstellende Werte anzeigt.

Die Form macht aus Handlungen Kérperbewegungen, die ihren
Sinn, den sie durch Ziel und Kontext erhalten, verlieren. »Unverstind-
liche Handlungen sind gescheiterte Anwirter auf den Status einer ver-
standlichen Handlung.« (Maclntyre 1987, 279f). Die Formierung der
Handlung durch die ethisch problematische Exklusion des Kontextes
und damit der Moglichkeit fiir den pflegebediirftigen Menschen, das
Loffelanreichen als sinnvoll zu erfahren, hat den Systemvorteil, dass
Handlungen exakt berechenbar sind. Die Exklusion macht, dass Pfle-
gehandlungen einen »zu beobachtenden Anfang und ein ebensolches
Ende haben« (Bartholomeyczik et al.: 2001, 168). Die berechenbare
Zeit kann in Geld und gerechte Verteilung umgesetzt werden. Was ko-
sten fiinf Minuten Essen anreichen? Soll Herr Malone zwei Mal fiinf
Minuten erhalten? Das Assessmentinscrument zur Einschitzung von
Pflegebediirftigkeit ermoglicht eine Antwort, die Herrn Malone zum
Kunden werden lisst und eine ethische Freundschaft mit der ihn versor-
genden Person ausschlief3t.

Hilfe beim Ankleiden als sinnloses Ereignis, da es sinnkonstitutive Momente
ausschlieft. Ein Beispiel fiir die Produktion von Sinnlosigkeit aufgrund
der Reduktion von Handlungen auf Kérperbewegungen und Einzelaus-
fithrungen stellt die Hilfe beim Ankleiden dar. Um diese Hilfestellung
als Leistung beschreiben, verteilen und abrechnen zu kénnen, wird sie
zeitlich fixiert und inhaltlich bestimmt.

91

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITE KRITIK: PERSON, MENSCHENWURDE, GERECHTIGKEIT

1. Beginn der Hilfestellung: Bereitlegen der Anziehsachen etc.

2. Durchfithrung der Hilfestellung: Unterstiitzung beim Aufstehen aus
dem Bett, Nachtwische auszichen, Unterwische und Tageskleidung
anziechen.

3. Beendigung der Hilfestellung: Nachwische zusammenlegen, Bett
aufschlagen.

Diese von Apelt et al. (2012) beschriebene Hilfestellung ist fiir die vul-
nerable Person sinnlos, weil sie sinnkonstitutive Momente aus dem
Handlungsbogen ausschlieflen. Die Exklusion betrifft elementare Mo-
mente des Alltagslebens. Die formelle Aussonderung der Unterstiitzung
einer vulnerablen Person beim Ankleiden durch eine andere Person
schlief3t aus:

1. dass eine vulnerable Person nach dem Aufstehen und vor dem An-
kleiden ins Bad zur Wische geht,

2. dass eine vulnerable Person nach dem Aufstehen und vor dem An-
kleiden in der Kiiche friihstiickt,

3. dass eine vulnerable Person nach dem Aufstehen und vor dem An-
kleiden eine Tasse Kaffee im Badezimmer trinkt.

Da eine mogliche Unterstiitzung bei der Kérperwische oder bei der
Essensbereitung in eine andere Titigkeitssequenz fillt, kann der All-
tag nicht erfasst werden. Er wird auf Kérperbewegungen und zusam-
menhangslose Einzelhandlungen reduziert. Exklusion als Form erzeugt
Sinnlosigkeit und Ungerechtigkeit!

Die Pflegeperson ist kein Freund mehr, sondern ein Dienstleister.
Gleichwohl existiert ein Uberschuss alledglicher und ethisch relevanter
Sorge gegeniiber der definierten, dokumentierten, zeitlich bemessenen
und bezahlten Pflegetitigkeit. Und was passiert, wenn sich Herr Ma-
lone nach dem objektiven Ende des Essenanreichens traurig fithlc und
noch etwas reden mochte? Es besteht die Gefahr, dass der Pflegeperson
nun nach Ablauf ihrer Zeit zugemutet wird, entweder einfach zu gehen
oder unentgeltliche Mehrleistungen erbringen zu sollen (vgl.: Bosch et
al., 2002). Geht sie, hat Herr Malone morgen noch weniger Hunger,
bleibt sie und hért zu, tut sie es als Privatperson. Kann Gerechtigkeit
auch ungerecht sein? Die Bestimmung der Gerechtigkeit im Hinblick
auf die Pflegebediirftigkeit ist exklusiv, da sie sinnkonstitutive Momente
aus dem Geschehen der Versorgung ausschlieSt. Kann Gerechtigkeit
auch anders sein?

92



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINE ANTWORT AUF DIE KRITIK AN DER PERSON

15. Ethik als nichtexklusiver Schutzbereich im
Zeichen der Andersheit vulnerabler Personen

In diesem Kapitel haben wir drei Fragen zu kliren: Wie ist ein nicht von
den Eigenschaften ausgehend gedachter Begriff der Person denkbar?
Wie konnte ein umfassender Begriff von »Wiirde« formuliert werden?
Welche Form kénnte eine sinnhafte Gerechtigkeit annechmen? Diese
drei Fragen miinden in eine Frage, die die zentrale der vorliegenden
Ethik als Schutzbereich ist: Wie ist eine nichtexklusive Ethik als Schutz-
bereich moglich? In diesem Kapitel wird der Versuch einer Antwort
unternommen. Es sollte dabei zumindest skizzenhaft deutlich werden,
worin ein anderer Umgang mit Andersheit bestehen konnte.

Indem dies versucht wird, wird wiederum eine Verinderung der Ar-
gumentationsweise realisiert: Nachdem wir von der materialen Ethik
der »Autonomie, Freundschaft, Familie« zur formalen Ethik der >Person,
Menschenwiirde, Gerechtigkeit« iibergegangen sind, kehren wir nun, da
die formale Ebene neue Probleme mit ethischer Inklusion hervorbringt,
die zuvor nicht bestanden und die sie allein nicht zu lésen vermag, auf
die materiale Ebene des konkret gelebten Lebens zuriick. Dort kom-
men wir aber anders und als Andere an. Wir sind nicht mehr dieselben
wie zuvor. Belehrt durch die moralische Priifung, die die Anforderun-
gen der Person, der Wiirde und der Gerechtigkeit bedeuten, aber auch
einsichtig der Grenzen dieser Instanzen der moralischen Priifung, brin-
gen wir die Formalitit mit und in die Materialitdt hinein. Wir betreten
die alte Welt als neue: sie ist nun das Miteinander von Materie und
Form.

a. Eine Antwort auf die Kritik an der Person:
Andersheit der Person

Die Beantwortung der Fragen dieses Kapitels hat sich auch mit der
grundlegenden Logik des Ethischen, der In- und Exklusion als ethisch
folgenreicher Bestimmungen der Logik, ja tiberhaupt mit der Annah-
me, dass Ethik die Fortsetzung formaler Logik mit anderen Mitteln sei,
auseinanderzusetzen.

Wie ist die Erweiterung des exklusiv gedachten Schutzbereiches des
Ethischen méglich? Exklusivicdt ist an das Schema von Allgemeinem
und Besonderem gebunden.

Wenn ich sage, dass dieser Gegenstand ein Stuhl sei, meine ich, dass
der Gegenstand als Stuhl aufgefasst werden kann, weil er Eigenschaf-
ten aufweist, die den Inbegriff des Stuhls ausmachen. In diesem Fall
ist der hier und jetzt anwesende Stuhl eine Besonderheit, die unter den

93

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ETHIK ALS NICHTEXKLUSIVER SCHUTZBEREICH

allgemeinen Begriff des Stuhls fille. Selbige Denkweise soll auch in der
Ethik gelten. Die Anwendung des allgemeinen Gesetzes, welches die
Achtung der Person befiehlt, besteht darin, dass ich jemanden im Lich-
te der Eigenschaften Autonomie, Moralitit und Vernunft als besonde-
re Person ansche. Die Kriterien fiir die Bestimmung des Besonderen,
welches immer nur ein Besonderes im Hinblick auf ein Allgemeines
sein kann, lassen sich gleichwohl verindern. Anstatt drei werden vier
Kriterien vorgeschlagen, oder nur zwei oder besser fiinf. Ausgehend von
Deleuze sehen wir hier eine »n+/-1«-Logik am Werk. Ausgeschlossen
bleibt immer der Bereich von plus und minus eins. Die Bioethik und
ihre Kritiker sitzen im selben Boot, denn der Streit geht nicht um das
Schema von Allgemeinem und Besonderem, sondern lediglich um die
Anzahl der Kriterien. Hardliner wollen den Schutzbereich sehr exklusiv
halten, Liberale etwas durchlissiger. Der Vorschlag ist, im Hinblick auf
eine Nichtexklusivitit neue Wege zu beschreiten.

Der Person gebithrt Schutz und Achtung. Das gilt auch fiir Mérder.
Moérder sind Personen, die von der Vernunft den falschen Gebrauch
machen. Kranke, behinderte, pflegebediirftige Menschen, die von der
Vernunft weder falschen noch richtigen Gebrauch machen kénnen,
sind der klassischen Ethik nach keine Personen. Vorgeschlagen wird,
den Schutzbereich des Ethischen zu erweitern, sie also zusammen mit
allen anderen Menschen und Personen auch als achtungs- und schutz-
wiirdige Personen zu achten und zu behandeln, indem die gesamte
Ethik im Zeichen der Andersheit betrachtet wird (vgl.: Schnell 2000).
Im Sinne Paul Ricceurs kann von einer »Andersheit der Person — altérité
des personnes« (Ricceur 1996, 331) gesprochen werden. Thre Definition
lautet: die Andersheit der Person ist eine Ausnahme von der Besonder-
heit, die zu achten das allgemeine Gesetz vorsieht. Die Betonung einer
Andersheit ist die Befiirwortung eines Austritts und einer Uberschrei-
tung. Das Schema der Person ist notwendig zu durchschreiten — und
zu {iberschreiten. »Die Pointe der Moral liegt gerade in der Uberschrei-
tung aller Hinsichtnahmen oder aller identifizierenden Blicke.« (Gamm
2000, 246) Die Uberschreitung ist nicht einfach eine modische Geste,
sondern eine Methode. Sie ist ein Weg, auf dem Jemand als Anderer
erscheint. Betrachten wir das prakdisch.

Ein Mensch im Koma. Soll ich ihn achten oder seine personalen Ei-
genschaften oder ihn wegen seiner personalen Eigenschaften? Anders-
heit der Person sagt: auch die Ausnahme ist ethisch schutz- und ach-
tungswiirdig. Die Eigenschaften, die der gesunde Mensch aufweist und
der Patient nicht, machen keinen ethisch relevanten Unterschied aus.
Das ist die genaue Gegenposition zur instrumentellen Bioethik. Im
Zeichen der Andersheit der Person wird die Imperativitit (dass ich den
Anderen zu achten habe) vom Imperativ (welcher Eigenschaften zufolge
ich ihn zu achten habe) abgelost. Betrachten wir das theoretisch.

94



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINE ANTWORT AUF DIE KRITIK AN DER PERSON

Der Komapatient ist nur dann ethisch zu retten, wenn die Ethik von
der Logik getrennt wird. Wenn die Ausnahme vom Allgemeinen und
Besonderen Bedeutung gewinnen soll, dann muss die Vernunft umge-
dreht werden. Kant hat gezeigt, dass der Mensch nicht auflerhalb der
Entsprechungsméglichkeiten von Allgemeinem und Besonderem den-
ken oder handeln kann. Deshalb spricht er hier von einem »Schematis-
mus der reinen Verstandesbegrifte« (Kritik der reinen Vernunft, B 176ft).
Husserl setzt dhnlich an. »Die faktische Welt der Erfahrung ist typisiert
erfahren.« (Erfabrung und Urteil: § 83) Die Ablosung der Ethik von
der Logik erfolgt durch die These, dass der Schematismus nicht Grund-
lage der Ethik ist, weil der Schematismus selbst der Veridnderlichkeit
untersteht. Indem Kant den Schematismus zur Sprache bringt, sagt er,
dass der Verstand des Menschen gar nicht ohne das Schema von Allge-
meinem und Besonderem arbeiten kann. Manch vulgire Version der
Neurobiologie wiirde das auch vom menschlichen Gehirn behaupten.
Das Schema des Verstandes liegt von Natur aus fest? Nichts, aber auch
gar nichts kann daran etwas dndern? Nein — Diese Antwort, die der
Marxismus gibt, ist aus ethischen Griinden interessant.

Die Schematisierungen des Verstandes sind Nachbildungen des mo-
dernen Lebens. Der moderne Wirtschaftsbiirger kalkuliert, rechnet,
analysiert. So bildet sich sein Verstand in diese Richtung aus und ent-
fernt den Europider vom kontemplativen Menschen des Ostens, der
jetzt »ferner Ostenc heifft. Alfred Sohn-Rethel hat die These entwi-
ckelt, die Denkform sei eine Nachbildung der Warenform (vgl.: Burger
2003). Horkheimer und Adorno vertreten wiederum die Ansicht, dass
der Schematismus eben nicht von Natur gegeben und unverinderlich,
sondern dass er im Gegenteil hochst variabel sei. An die Stelle der lo-
gischen Schematisierung sei ein Schema getreten, in dessen Lichte der
Mensch die Welt wie ein Kunde betrachtet. »Die Leistung, die der kan-
tische Schematismus noch von den Subjekten erwartet hatte, nimlich
die sinnliche Mannigfaltigkeit vorweg auf die fundamentalen Begriffe
zu bezichen, wird dem Subjekt von der Industrie abgenommen. Sie be-
treibt den Schematismus als ersten Dienst am Kunden. [...] Fiir den
Konsumenten gibt es nichts mehr zu klassifizieren, was niche selbst im
Schematismus der Produktion vorweggenommen wire.« (Horkheimer/
Adorno 1981, 112)

Uns interessieren diese massiven Sitze nur unter folgendem ethischen
Gesichtspunkt: Wenn das logische Schema von Allgemeinem und Be-
sonderem als Vorbild der Ethik fungiert, dann produziert sie Exklusi-
onen. Wenn das Schema aber verinderbar, also nicht unvermeidlich ist,
kann auch Ethik anders als eine Fortsetzung der Verstandeslogik mit
anderen Mitteln gefasst werden. Der junge Hegel, Horkheimer und Ad-
orno, Deleuze, Lacan, Levinas haben sich bereits darum bemiiht, Ethik
anders als jene Logik zu denken. Die Flucht aus dem Schematismus

95

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ETHIK ALS NICHTEXKLUSIVER SCHUTZBEREICH

(Gerhard Gamm) wird durch Begriffe wie Nichtidentitit, Différance,
Andersheit, Fremdheit vollzogen.

Lévinas spricht davon, dass Ethik »diesseits der Unterscheidung von
Besonderem und Universalem« (Levinas 1992, 238) beginne. Deleuze
bezeichnet die Ausnahme von der Besonderheit auch als Singularitit,
als Einzigkeit, die kein Exemplar einer Allgemeinheit sei (vgl.: Deleuze
1992, Einleitung). Adorno spricht von einer Nichtidentitit der Person.
»Was an den Menschen als intelligibler Charakter zu denken wire, ist
nicht das Personhafte an Thnen, sondern wodurch sie sich von ihrem
Dasein unterscheiden. In der Person erscheint dies Unterschiedene
notwendig als Nichtidentisches.« (Adorno 1980, 273). Bernhard Wal-
denfels fiihrt diese Uberlegungen unter dem Stichwort »Der Patient als
Fremder« (Waldenfels 1994) in Richtung einer Ethik der Heilberufe.

Mit den Uberlegungen zur Andersheit der Person kniipfen wir wiede-
rum an diese Autoren an. Andersheit als Ausnahme von der Besonderheit
des Allgemeinen ist ethische Andersheit allerdings mit Riicksicht auf die
Vulnerabilitit einer Person. Ontologie und Ethik gehen hier zusammen.
»Ontologie« meint hier nicht die Auffassung von-etwas-als-etwas, son-
dern ein Sein jenseits der Pridikation. Ricoeur spricht deshalb auch von
einer »Ontologie der Andersheit« (Ricceur 1996, 389). »Seinsweise und
Behandlungsweise« (ebd., 329) sind darin nicht zu trennen. Sein und
Wiirde der Person erscheinen als dasselbe. Wie realisiert sich die Wiirde
der Andersheit der Person? Nicht anhand von Eigenschaften, sondern in
der Behandlungsweise und das ist die Begegnung. Dem Paradigma der
Eigenschaften wird das Paradigma der Begegnung vorangestellt. Voran
— da alle Zuschreibung von Eigenschaften an die Adresse einer Person
eine Begegnung mit dieser Person voraussetzt (vgl.: Schnell 1999). Die
dritte Person (er, sie, es) ist zunichst eine zweite im Kontakt mit einer
ersten Person (ich, du). Begegnung geht der Beobachtung voraus. Inter-
personalitit und Dialogizitit in der Philosophie und in der sprechenden
Medizin nehmen, wie in der Einleitung gesagt, hier ihren Anfang.

Indem man die ethisch relevante Personalitit von zuzuschreibenden
Eigenschaften ablost und nun an die Begegnung bindet, wird die Form
des Ethischen in die Materialitit des konkreten gelebten Lebens einge-
fithre, ohne diese einseitig von der Reziprozitit her zu verstehen. Die
Vorrangstellung der Begegnung vor der Zuschreibung kommt darin
zur Geltung, dass der Andere nicht ein Thema ist, woriiber ich spreche,
sondern mein Gesprichspartner und zwar noch bevor er von mir einge-
schitzt und interpretiert wird. Alle Zuschreibung setzt die Begegnung
und das Sagen voraus. Die ssprechende Medizin« Victor von Weizsi-
ckers unterscheidet zwischen dem Anderen als »etwas< und als yjemandx.
Letzterer hat Vorrang vor Ersterem. Diese Uberlegungen, die Robert
Spaemann in seiner Persontheorie aufgegriffen hat (vgl.: Spaemann
1996), lassen sich ethisch reformulieren. »Wird derjenige, der angespro-

96



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINE ANTWORT AUF DIE KRITIK AN DER MENSCHENWURDE

chen wird, zuvor in seinem Sein begriffen? Mitnichten. Der Nichste ist
nicht erst Gegenstand des Verstehens und dann Gesprichspartner. [...]
Eine Person verstehen heift schon mit ihr sprechen.« (Levinas 1995,
17). Aus diesen Uberlegungen erwachsen Grundlagen einer »Ethik der
Begegnung« (ebd., 270). In dieser Begegnung konstituiert sich die Per-
son und mit ihr ihre Wiirde.

b. Eine Antwort auf die Kritik an der Menschenwiirde:
Wiirde, Begegnung, Anerkennung

Im Unterschied zum ecigenschaftstheoretischen Ansatz betrachten wir
die Begegnung als fir die Wiirde der Andersheit der Person konstitutiv.

Ich gehe in das Zimmer eines Wachkomapatienten, trete an sein Bett,
sehe ihm ins Gesicht, beriihre seine Hand, sage etwas und beginne dann
zu priifen, welche Eigenschaften, die von Rationalitit zeugen, er erfiillt.
Dieses Beispiel zeigt, dass ich in der Begegnung den Anderen bereits
als meinesgleichen anerkannt habe und zwar noch bevor die Priifung
von Eigenschaften einsetzen kann. Wenn es nicht so wire, stellte sich
die Frage, warum ich bei Eintritt in das Zimmer auf den Menschen im
Bett zugegangen bin und nicht auf den Papierkorb, um zu priifen, ob
er vielleicht eine wiirdige Person ist. Die Begegnung ist hier die Quel-
le der Wiirde. Die gegenwirtig stattfindende Begegnung, aber auch die
Begegnung im Hinblick auf Vergangenheit und Zukunft (vgl.: Schnell
2005b).

Zukunft. Ein prinatal als behindert diagnostiziertes Kind wird im ei-
genschaftstheoretischen Sinne keine Person sein, wohl aber im Sinne
der Begegnung und zwar der zukiinftig erwartenden Begegnung. Die
ethische Relevanz dieser Erwartung kommt nirgends besser zum Aus-
druck als in der Rede von »freudiger« oder »guter Erwartungy, in der sich
die werdende Mutter und auch der Vater befinden. Die sich erst zukiinf-
tig realisierende Beziehung zu einem noch im Wachstum befindlichen
singuldren Menschen ist bereits gegenwirtig ethisch relevant (Die Pro-
blematik der Abtreibung wird in Kapitel 17a im Zusammenhang mit
der Bioethik erneut zur Sprache gebracht). Eine mogliche Behinderung
wird nicht von einem sogenannten »Zellhaufen< her gedacht, sondern
von einem Menschen, dem ich im Zusammenleben begegnen werde.
Die Beschreibung gewinnt Anschluss an eine Zukunftsethik, wie wir sie
bei Hans Jonas finden (vgl.: Schnell 2007). Ein Medium der Zukunft
ist in diesem Sinne ist die Arbeit der Kreativitit, die von der Literatur
und anderen Arten des experimentellen Denkens praktiziert wird. John
Dewey zufolge, geht es darum, kiinftige Resultate von Handlungen ge-
genwirtig vorwegzunehmen und ob ihrer Wiinschenswertigkeit einzu-
schitzen (vgl.: Dewey 1998, 152f).

97

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ETHIK ALS NICHTEXKLUSIVER SCHUTZBEREICH

Vergangenheit. Die Auschwitz-Lige bleibt strafbar, auch wenn sie
eines Tages niemanden mehr personlich verletzt, da alle Uberlebenden
der Lager gestorben sein werden. Die Ermordung war ein Verbrechen
angesichts der Wiirde der Menschen, denen die Téter begegnet sind.
Diese vergangenen Bezichungen sind auch heute noch relevant. Wire
es nicht so, miisste der Volkermord auch als blofSe Sachbeschidigung
durchgehen kénnen. Der Morder erkennt dem Opfer die Wiirde ab
und erschieft es darauthin. Eine Anklage wegen eines Verbrechens
gegen die Menschlichkeit findet nicht statt, da die Opfer keine Men-
schen waren, sondern wertlos wie der Zellhaufen. Behauptungen dieser
Art werden noch heute in jedem Prozess gegen Kriegsverbrecher laut.
Die Angeklagten schen sich selbst als unschuldig an, weil ihre Opfer
angeblich gar keine vollwertigen Menschen gewesen sein sollen. Ge-
gen Behauptungen dieser Art hilft nur die geduldige Arbeit der Be-
schreibung einer Situation. In dem Augenblick des Todesschusses er-
kennt der Schiitze sein kiinftiges Opfer als seinesgleichen an. Mag das
Opfer bestimmte Eigenschaften aufweisen oder nicht: Der Schuss ist
ein Mord und damit ein Verstof§ gegen die Menschenwiirde. Man lese
hierzu die traurigen Schilderungen von Imre Kertész aus dem Kon-
zentrationslager. Zur Sithne eines Verstofles gegen die Wiirde in der
Begegnung erfolgt die Anbahnung neuer Begegnungen. Die Volker-
verstindigung geschicht im Zeichen des Schiileraustausches, der kon-
trafaktischen Antizipation kiinftigen Zusammenlebens, das vergangene
Schuld méglichst verzeihlich machen soll. Diese Beschreibungen ge-
winnen Anschluss an eine Ethik der Vergangenheit, wie wir sie bei Paul
Ricceur finden (vgl.: Schnell 2003). Ein Medium der Vergangenheit
ist in diesem Sinne die Fotographie. Hier liegt das Augenmerk auf der
Zeugnisfunktion der Fotographie. Demnach bezeugt das Foto, dass der
(auf dem Foto auftretende) Andere da gewesen ist. Dieser Andere ist
ein sterblicher und damit vulnerabler Anderer. Das Faktum der Gewe-
senheit des Anderen wire folgenlos, wenn das Foto sein Zeugnis nicht
an uns, die wir gegenwirtig leben und es anschen, weitergeben wiirde.
Man kénnte geradezu davon sprechen, dass das Zeugnis der Fotogra-
fie an die (Uber)Lebenden adressiert ist. Wir werden aufgefordert zu
einer Nicht-Indifferenz angesichts der Sterblichkeit des Anderen (vgl.:
Schnell 2017).

Gegenwart. Die Begegnung als Konstitutivum fiir die Wiirde zu be-
greifen, heiflt, wie Robert Spaemann sagt, zu realisieren, dass ich Um-
welt fiir den Anderen bin und mich selbst zuriicknehmen kann. Meine
Wiirde ist an die des Anderen gebunden. Der Mérder nimmt nicht dem
Opfer die Wiirde, sondern handelt unterhalb seiner eigenen Wiirde-
Maglichkeiten. Dennoch besteht eine »Politik der Wiirde« (A. Margali)
darin, den Titer nach dem Gesetz zu verurteilen. Ein Medium der Ge-
genwart ist die Anerkennung.

98



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINE ANTWORT AUF DIE KRITIK AN DER MENSCHENWURDE

Grundlegend gilt, dass ich einen Anderen in der Begegnung als mei-
nesgleichen anerkenne. Die Anerkennung im traditionellen Sinne be-
zieht sich auf wertvolle, intelligible Eigenschaften einer Person. In die-
sem exklusiven Fall kénnte nur wertgeschitzt werden, wer tiber diese
Eigenschaften verfiigt. Was bedeutet dann Gleichheit und worin besteht
die Anerkennung? Ich beschrinke mich an dieser Stelle auf eine kurze
Zusammenfassung von Uberlegungen, die anderswo durchgefiihrt wor-
den sind (vgl.: Schnell 2011Db).

* Anerkennung ist ein dreistelliger Akt.

e Ich erkenne Dich-als-Jemanden an.

* Durch die Anerkennung wird etwas gestiftet, das ohne sie nicht
sein wiirde.

* Die Anerkennung stiftet nicht das Du/Dich, sondern den Cha-
rakter des als- Jemanden.

* Die Anerkennung vermag iiber das Du/Dich nichts, weil sie sich
nur auf das als- Jemanden bezieht.

* Das Du/Dich als solches, unabhingig von der Verweisungsstruk-
tur des als-Jemanden, ist eine Andersheit, die nur als Uberschuss
tiber die Verweisungsstruktur hinaus in der Begegnung zu fassen
ist.

* Die Andersheit ist ungreifbar (Robert Spaemann) und unbe-
schreibbar (Charles Larmore), weil sie sich den Akten der Aner-
kennung entzieht.

e Anerkennung als-Jemanden ist keine Bestitigung eines Seins,
denn andernfalls wire die Rekognition lediglich das Erkennen
eines Gegebenen.

* Anerkennung stiftet etwas und lebt daher von einem Gestal-
tungsspielraum des Ethischen.

Die Stiftung der Anerkennung ist die Gleichheit, die die Wiirde bedeu-
tet und inhaldich besagt: »Auch Du bist ein Mensch, vulnerabel und
endlichl« Ausgeschlossen von Anerkennung sind der Papierkorb und
auch Gott, da sie nicht vulnerabel und somit nicht meinesgleichen
sein kénnen. Gleichheit ist keine Eigenschaft einer Person, sondern
eine interpersonale Relation. Die Stiftung der Gleichheit ist keine Be-
stitigung eines Gleichseins, weil die Personen, die sich als gleich aner-
kennen ohne die Anerkennung nicht gleich wiren. Anders gesagt: nur
Wesen, die nicht gleich sind, kénnen als einander gleich gelten. Zum
Beispiel: Mann und Frau sind gewiss nicht gleich, sie gelten durch die
Anerkennung aber als gleich. Die Gleichheit fiigt jenen Wesen etwas
Neues hinzu, nimlich die Gleichheit. Wire es nicht so, dann wiren
jene Wesen nicht nichtgleich, sondern ununterscheidbar dieselben We-
sen oder gar dasselbe Wesen. Im Sinne cines Kreationsparadigmas der

99

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ETHIK ALS NICHTEXKLUSIVER SCHUTZBEREICH

Gleichheit fithrt Cornelius Castoriadis aus, dass »Menschen weder als
Gleiche noch als Ungleiche [...] geboren werden, da beide Modi erst als
»gesellschaftlich-geschichdiche Schopfungen« (Castoriadis 1983, 275)
zur Geltung kommen. Der Frage, ob Tiere, denen ich begegne, im ethi-
schen Sinne auch als Menschen bezichungsweise Personen gelten, gehe
ich an anderer Stelle nach (siche Anhang).

Der Stiftungscharakter der Gleichheit findet sich seit der franzo-
sischen Revolution auch in institutionellen Zusammenhingen wieder.
»Vor dem Verfahren sind alle gleich.« (Luhmann 1983, 197) Mann und
Frau oder die Freunde nach Aristoteles sind nicht gleich, aber gelten
als gleich. Die sogenannte >Politik der Differenz, von der vor einigen
Jahren oft die Rede war, kann als Versuch angesehen werden, nicht nur
die Gleichheit, sondern auch die Ungleichheit (in Form der Geschlecht-
lichkeit, Herkunft usw.) als ethisch relevant anzusehen.

Da die Begegnung fiir ein leibliches Wesen unvermeidlich ist und alle
drei Dimensionen der Zeitlichkeit umfasst, ist Anerkennung kein ei-
gener Akt, den ich auch unterlassen kénnte, sondern Aufbauelement
anderer Akte. Ich trete an das Bett des Patienten oder ich erwerbe vom
Kaufmann ein Buch oder ich erinnere mich an die Vorfahren oder ich
plane einen Familienurlaub — in all diesen Akten geschicht Anerken-
nung der Wiirde des Anderen.

Der Schutzbereich des Ethischen ist nun weiter als je zuvor! Wiirde
ist Vermittlungsglied zwischen Person und Gerechtigkeit. Nach unseren
kritischen Diskussionen tiber die Gerechtigkeit stellt sich nun die Frage:
Wie kann der Wiirdebegriff der Begegnung die Andersheit der Person
in das System einer sinnhaften und gerechten Verteilung der Giiter der
Gesundheitsversorgung einfiithren?

c. Eine Antwort auf die Kritik an der Gerechtigkeit:
Aushandlung und Sinnzuwachs

Menschen, die aus der familialen Sorge herausfallen, kénnen den So-
zialstaat in Anspruch nehmen: es kommt zu einer, im Hinblick auf die
Giiter der Gesundheitsversorgung verteilungsrelevanten, Einschitzung
von Pllegebediirftigkeit, Krankheit oder Behinderung. Darauf folgt eine
kompensatorische Leistung durch Dienstleistungen und Sachmittel.
Die Vergiitung nach Verrichtungen im Rahmen bestimmter Zeitkorri-
dore, und somit die Verrichtungen selbst, schaffen neue Probleme der
Exklusion.

Es kommt zu Fragmentierungen von heilberuflichen Titigkeiten und
infolgedessen fiir den bediirftigen Menschen zu einem Lebenswelt-
und damit zu einem Sinnverlust. Die Exklusion besteht darin, dass das
Selbst des Patienten in die Unterstiitzung nicht einbezogen ist. Selbst-

I00



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINE ANTWORT AUF DIE KRITIK AN DER GERECHTIGKEIT

sorge ohne Selbst. Auf diese Kritik an der Gerechtigkeit gilt es im Zei-
chen einer Nichtexklusivitit zu antworten.

Perspektiven einer Ethik im Gesundheitswesen machen sichtbar, was
die fiinf Basisethiken nicht oder, wie jene von Hans Jonas und Emma-
nuel Levinas, nur ansatzweise leisten kénnen: eine vulnerable Person
tritt als Subjekt der Ethik auf und nicht nur als Objekt der Fiirsorge.

Wiirde konstituiert sich, wie zuvor ausgefiihrt, in der Begegnung. Im
Hinblick auf die gesellschaftliche Dimension gerechter Verteilung kon-
kretisiert sich die Begegnung als Aushandlung. Eine Aushandlung um
die sinnhafte Verteilung und Realisierung der Giiter der Gesundheits-
versorgung zwischen einer gesellschaftlich anerkannten, bediirftigen
Person und Institutionen der Gesundheitsversorgung.

Aushandlungen sind ohne Zweifel ein Geschift der Reziprozitit.
Wird mit dieser These nicht die exklusive Logik der Reziprozitit wie-
der eingefiihrt, die der Freundschaft zuvor zur Last gelegt wurde? Re-
ziprozitit ist unvermeidlich in der Freundschaft und in der Aushand-
lung. Ja, die Freundschaft ist eine Aushandlung. Und was passiert mit
Menschen, die an der Aushandlung nicht aus eigener Kraft teilnehmen
konnen. Sind sie ohne Giiter der Gesundheitsversorgung, ohne Wiirde,
ohne Begegnung?

Die entscheidende Annahme lautet: Aushandlung ist Reziprozitit,
aber nicht nur. Sie lisst eine Andersheit in Form einer Ausnahme von
der Reziprozitit zu. Die Ausnahme realisiert sich erstens in der Unter-
scheidung zwischen Zeiteinheiten und Leistungspaketen, zweitens in
der materiellen Form des personenbezogenen Budgets und drittens in
der Familiengesundheitspflege. Diese Moglichkeiten erweitern die Ge-
rechtigkeit um eine als sinnhaft erfahrene Gabe von Giitern der Ge-
sundheitsversorgung. Wir wollen diesen wichtigen Inklusionsgewinn in
den genannten drei Schritten entfalten.

Zunichst greifen wir die Denkschrift »Demenz und Selbstbestim-
mung« des Deutschen Ethikrates aus dem Jahre 2012 auf. Sie dient dazu,
am Beispiel der Demenzkrankheit und ihrer Verbreitung danach zu fra-
gen, wie vulnerable und kranke Personen trotz ihrer Demenz als selbst-
bestimmvt gelten kénnen. Bei der Festlegung der Versorgungsleistungen
des Sozialstaates spricht der Ethikrat die Unterscheidung zwischen
»Zeiteinheiten« und »Leistungspaketen« an (Denkschrift Pkt. 5.3). Die-
se Unterscheidung unterstiitzt die Selbstbestimmung von erkrankten
Personen.

Seit den 1990er Jahren wurden in der Bestimmung der Bediirftig-
keit Menschen, die an einer Demenz erkrankt sind und mit ihr leben
miissen, benachteiligt. In der Tat orientierte sich die Definition der
Pllegebediirftigkeit an sogenannten kdrperlichen Funktionsstérungen,

I0I

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ETHIK ALS NICHTEXKLUSIVER SCHUTZBEREICH

die einen Menschen im Vollzug des Alltagslebens cinschrinken. Men-
schen, die aufgrund einer Lihmung an Inkontinenz leiden, wurden
entsprechend mit Inkontinenzmaterial und einer Schulung zu deren
Anwendung versorgt. Demgegeniiber wurden bislang Menschen, de-
ren Pllegebediirftigkeit keine korperlichen Ursachen hat und die daher
alle Handbewegungen noch funktionsgerecht ausiiben kénnen, aus der
Anerkennung durch Pflegeversicherung ausgeschlossen oder nicht ange-
messen beriicksichtigt. Zu ihnen zihlen Menschen mit einer Demenz,
die Anleitung und Assistenz bei der Durchfithrung von Handlungen
benétigen. Die Unterscheidung zwischen Zeiteinheiten und Leistungs-
paketen ermoglicht nun die Durchfithrung der Unterstiitzung auszu-
handeln: entweder werden vordefinierte Leistungen ausgefithrt oder die
dafiir bestehende Zeiteinheit kann mit eigenem Inhalt ausgefulle wer-
den, der fiir die Verwirklichung der Wiinsche einer vulnerablen Person
sinnvoll ist. Dem Einbezug des Selbst in die Sorge ist damit ein Weg
gebahnt. Verdnderungsbediirftig ist dabei noch die Vergiitung erbrach-
ter Leistungen durch die Gesundheitskassen. Das gilt fiir soziale Unter-
stiitzungen und Anleitungen im Verhiltnis zu eher technischen Verrich-
tungen (Verbandswechsel etc.).

Eine Beriicksichtigung dessen, was eine vulnerable Person als sinn-
voll erfihrt, ohne dass allgemeinen Regeln oder der common sense
regieren wiirden, ermdoglicht weiterhin das personenbezogene Budget
(Sozialgesetzbuch IX, § 17/2). Die Idee des Projektes eines personen-
bezogenen Budgets besagt, dass die fiir Versorgung zur Verfiigung ste-
henden Gelder aus den Zuteilungen gemifl der Sozialgesetzbiicher V,
IX und XI zusammengefiihrt werden, so dass eine flexible Leistungser-
bringung innerhalb ebenso flexibler Zeitkontingente moglich wird (alle
nachfolgenden Ausfithrungen beziehen sich auf den Projektbericht von
Biischer et al. 2005).

Eine in ihrer Bediirftigkeit anerkannte Person ist ein Leistungsempfin-
ger. Sie kann sich mit dem ihr zugeteilten finanziellen Budget Unterstiit-
zung bei Leistungserbringern (ambulanten Pflegediensten) einkaufen.
Entscheidend ist, dass das, was mit dem Geld in der Zeit der Unter-
stiitzung geschieht, was also als Pflege gilt, nicht in einem Katalog vor-
geschrieben ist, sondern zwischen den beteiligten Personen ausgehandelr
wird. Von diesen selbst, unter Einbeziehung informeller Helfer, die die
Anliegen des pflegebediirftigen Menschen als Fiirsprecher unterstiiczen.
Damit wird ein Ausweg aus der Exklusion durch eine Inklusion des Selbst
eingeleitet. Das Pflegeverstindnis 16st sich von dem durch die Form ge-
prigten Modell der Einzelverrichtungen und orientiert sich stattdessen
an der Komplexitit individueller Bediirfnisse. Darin ist ein Rekurs auf die
Freundschaft und die familiale Sorge zu sehen. Und zwar im Sinne einer
Einfiihrung der Form in die Materie. Die ATL (Aktivitdten des tiglichen
Lebens), die der bediirftigen Person durch die Unterstiitzung wieder bes-

102



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINE ANTWORT AUF DIE KRITIK AN DER GERECHTIGKEIT

ser moglich sind, wodurch ihre Selbstbestimmung erhéhe wird, werden
nicht formell erweitert, sondern gedfinet und offen gelassen. Wir stofSen
hier auf ein Ende des Formalismus auf der Héhe der Formalitit.

Die auf den alledglichen Sinnhorizont einer individuellen Person und
ihrer familidren Situation zugeschnittene, weil entsprechend ausgehan-
delte Versorgung und Unterstiitzung, erfordert von den Pflegekriften
auch die Kompetenz der Aushandlung und Beratung. Zu den Aushand-
lungskompetenzen zihlen unter anderem: Beziehungsstrukturen er-
kennen und aufbauen, Gestaltung von Alltagsnormalitit, Versorgungs-
alternativen vorschlagen, Konflikte steuern, Ressourcen mobilisieren,
Sicherheit vermitteln, Beratung durchfiihren, wie das Budget hinsicht-
lich der personlichen Bediirftigkeit ausgerichtet sein kann.

Die familiale Sorge gebiert im Licht der flexiblen Form der Gerech-
tigkeit neue alltagsrelevante Tétigkeiten, Bediirfnisse und Stimmungen.
»Patienten haben Wunschtage, an denen sie ganz und gar bestimmen,
was zu geschehen hat, bediirfnis- und bediirftigkeitsorientierte Hilfe ori-
entiert an Sinnzusammenhingen, Mahlzeiten wihrend eines Jahres sind
nicht identisch mit 365 Darreichungen von Nahrungg, »Tagesschwan-
kungen des Patienten wird individuell begegnet«, »formelle und infor-
melle Hilfestellungen werden integriert.« (Biischer et al. 2005, 124).
Dieser Sinnzuwachs ist die Einlosung der Inklusion. Der Sinnzuwachs
ist elementar abhingig von der verinderten Zeiterfahrung. Pflegende
wie pflegebediirftige Menschen geben an, im Lichte des personenbezo-
genen Budgets »mehr Zeit« zu haben, was objektiv, also nach der gemes-
senen Zeit, nicht stimmt. Wenn 6o Minuten jedoch individuell gestal-
tet werden konnen und nicht einen abzuarbeitenden Katalog vorsehen,
werden sie offensichtlich zu mehr als 60 Minuten. Mehr heifSt: In der
Zeit wird etwas getan, was von allen als sinnvoll erfahren werden kann.

Dem Sinnzuwachs folgt der ethische Zuwachs. Die angestrebte Inklu-
sion betrifft nicht nur das Selbst der pflegebediirftigen Person, sondern
auch die Situation der Pflegenden (Dienstleistenden). Es kénnen nun
abgerechnete und tatsichlich erbrachte Leistungen als identisch darge-
stellt werden. Der formale Leistungskatalog erlaubt hingegen hauswirt-
schaftliche Versorgung zweimal pro Woche. Ist sie hiufiger nétig, wird
sie realisiert, aber in der Abrechnungsdokumentation anders (das heifSt
falsch) deklariert. Pflegende sind zudem nicht mehr unbedingt der ethi-
schen Zumutung ausgesetzt, nach Absolvierung der Leistungen des Lei-
stungskataloges die Wiinsche des Patienten nach Geselligkeit stets zu-
riickweisen oder wesentlich in der eigenen Freizeit erfiillen zu miissen
(vgl.: Schnell 2005d). Individuell heif$t: Es kann an einem Tag mehr
kommunikative Begleitung als an einem anderen erforderlich sein. Wie
immer es ist, es ist nach dem Budgetsystem moglich.

Das personenbezogene Budget steht im Zeichen der Gerechtigkeit
und ermoglicht der familialen Sorge cine flexible Gestaltung, die das fa-

103

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ETHIK ALS NICHTEXKLUSIVER SCHUTZBEREICH

milidre Setting, der formale Leistungskatalog und die beiden zusammen
nicht oder nur kaum zu realisieren vermdgen. Familiale Sorge ist keine
Privatangelegenheit im Verborgenen, sondern gesellschaftlicher Auftrag
der Inklusion kranker und pflegebediirftiger Menschen und damit ein
Anerkennung der Vulnerabilitdt (vgl.: Klie/Spermann, 2007).

SchlieBSlich wird die Praxis der Aushandlung im Konzept der Fami-
liengesundheitspflege fortgesetzt. Die Aushandlungen um den Einsatz
des individuellen Budgets geschehen in der Lebenswelt, dem Alltag,
in der Freundschaft, in der Familie. Dieser Rekurs der Form auf die
Materie erfordert es, den konkreten Kontext der Realisierung der Gabe
des Budgets niher zu bestimmen. Die entsprechende These lautet: Das
Konzept der Familiengesundheitspflege ermoglicht den ethisch geeig-
neten Kontext fiir die Realisierung des individuellen Budgets. Der ent-
sprechende Kontext wire die familiale Sorge, allerdings nicht mehr in
der naiven Form, sondern eine familiale Sorge auf der Hohe aller denk-
baren ethischen Formen.

Familiengesundheitspflege bezieht sich auf das System der Familie.

1. Die klassische Kernfamilie, die auf eine Ehe gegriindet ist und Ver-
wandte hervorbringt, tritt allmahlich in den Hintergrund zugunsten
eines kulturellen und postbiologischen Begriffs der Familie (vgl.:
Gehring et al. 2001, 22f).

2. Familienorientierte Pflege »hat ihren Ausgangspunkt in der Annah-
me, dass im Falle von Krankheit, Behinderung oder Pflegebediirftig-
keit nicht nur die betroffenen Menschen diese Situation bewiltigen
miissen.« (ebd., 232)

3. Zur Familie gehoren alle Potenziale »lebensweldicher Hilfe« (ebd.,
233), die auf die Bediirftigkeit von betroffenen Menschen eingehen.

Die Familie auf der Hohe aller denkbaren ethischen Formen zu dis-
kutieren, heifdt, sie als Ort der Gabe zu betrachten. Das Besondere an
der Gabe ist, im Ausgang von der Wissenschaft der Ethnologie, dass sie
nicht in der Okonomie der Reziprozitit aufgeht und der Aushandlung
daher einen andkonomischen Aspekt verleiht. Die Gabe ist in dieser
Hinsicht ihnlich einem Geschenk oder der Vergebung als Uberschuss
iiber die Okonomie der Gerechtigkeit zu verstehen (vgl.: Schnell 2001,
dort Sachregister Stichwort »Gabe (andkonomisch)«). Die Gabe ist
wichtig, da es ohne sie keine Okonomie geben kann. Fortgeschrittene
Wirtschaftswissenschaften haben lingst die Bedeutung der Investition
als einen Vorschuss an Vertrauen, der nicht unter das Nutzenkalkiil
fillt, erkannt. Wir sprechen hier nicht iiber ein reines Jenseits, sondern
um ein Uberschreiten des Tausches. Hier finden wir zentrale Motive
der anékonomischen Ethik Friedrich Nietzsches wieder. Die daraus re-

104



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINE ANTWORT AUF DIE KRITIK AN DER GERECHTIGKEIT

sultierende Betrachtung ist nicht einfach eine empirische Einschitzung,
sondern vor allem eine kontrafaktische. Wir tun so, als erfiillte die Fa-
milie alle Formen, um Raum fiir die Imagination neuer Versorgungs-
moglichkeiten zu schaffen. Diese Unterstellung ist damit keine blofle
Wunschvorstellung, sondern die »wohl begriindete Fiktion« (Bourdieu
1998, 128) einer Uberschreitung der Okonomie der Reziprozitit. »Als
ein Universum, in dem die normalen Gesetze der 6konomischen Welt
aufgehoben sind, ist die Familie eine Stitte des Vertrauens und des Ge-
bens — im Gegensatz zum Markt und zum do ut des (Ich gebe damit du
gibst) — oder, um mit Aristoteles zu reden, der philia, cinem Wort, das
oft mit Freundschaft tibersetzt wird, aber eigentlich das Absehen von
Berechnung bedeutet; der Ort, an dem das Interesse im engeren Sinne,
also das Streben nach Aquivalenz im Tauschverkehr, aufgehoben ist.«
(ebd., 127) Diese gleichsam ethisch relevante Fiktion ist gegeben, weil
von Akteuren kontrafaktisch so getan wird, als ob die Familie auf ihre
Bediirftigkeit eingeht, obwohl die Familie faktisch ein Ort der Gewalt
sein kénnte (vgl.: Dahmer 1982, 376f1).

Die Familiengesundheitspfleger denken jede Familie aus der Perspekti-
ve ihrer optimalen Méglichkeiten. Thre Aufgabe ist die »Unterstiitzung
und Mobilisierung der lebensweldlichen Hilfe« (Gehring et al., 2001:
233) im Hinblick auf:

1. Individuen der Familie (zum Beispiel den kranken Vater),

2. Interpersonalititen der Familie (zum Beispiel die Beziehung zwi-
schen krankem Ehemann und der Ehefrau) und

3. das Gesamtsystem der Familie (zum Beispiel die Interaktionen zwi-
schen Ehemann und Vater, Mutter und Ehefrau, Kindern und Nach-
barn).

Nehmen wir beispielsweise an, der Mann in der Familie litte unter einer
Krebserkrankung. Sie bedeutet Verinderungen und Belastungen fiir den
Mann, fir die Bezichung zwischen Mann und Frau, zu den Kindern
und dem Umfeld. Die Belastungen sind je unterschiedlich. Manner nei-
gen vielleicht zu Depressionen, Frauen erwarten jedoch, dass der Mann
seine Situation offen anspricht, Kinder dngstigt die ungewisse Gewiss-
heit {iber den nahen Tod eines Elternteils, Nachbarn wissen nicht, wo
und wie sie helfen kénnen, ohne sich storend einzumischen. Die >Fa-
miliy Nurse< befahigt die Menschen, die in der Familie den Sorgezu-
sammenhang bilden, mit der Situation zurechtzukommen. Zu ihren
Titigkeiten zihlt auch die Beratung, wie die Leistungen des personen-
bezogenen Budgets individuell einzusetzen wiren. Ethisch entscheidend
ist auch hier, dass selbst das individuell definierbare Budget immer nur
einen gerechten Ausgleich und Unterstiitzung innerhalb eines gelebten

10§

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ETHIK ALS NICHTEXKLUSIVER SCHUTZBEREICH

Lebens bieten kann und keinen vollwertigen Ersatz fiir lebensweldliche
Hilfspotentiale. Insofern erméglicht die familiale Sorge auf der Hohe
der Offenheit des personenbezogenen Budgets und der Organisations-
ethik der Familiengesundheitspflege eine Utopie der Gerechtigkeit.

Zusammenfassende Aussagen einer Ethik im Zeichen vulnerabler Per-
sonen:

I0.

Die Andersheit der Person ist eine Ausnahme von der Besonderheit,
die zu achten das allgemeine Gesetz gebietet. Andersheit realisiert
ihre ethische Qualitit in der Begegnung.

Indem die ethisch relevante Personalitit von zuzuschreibenden Ei-
genschaften abgelost und nun an die Begegnung gebunden wird,
wird die Form des Ethischen in die Materialitdt des konkreten ge-
lebten Lebens cingefiihrt, ohne diese einseitig von der Reziprozitit
her zu verstehen.

Die Begegnung ist konstitutiv fiir die Wiirde. Ich bin Umwelt fir
den Anderen und kann mich selbst zuriicknehmen. Meine Wiirde
ist an die des Anderen gebunden.

In der Begegnung konstituiert sich die Person und mit ihr ihre Wiir-
de als Meinesgleichen. Wiirde vermittelt zwischen der Andersheit
der Person und einer auszuhandelnden Gerechtigkeit. Aushandlung
ist zwar Reziprozitit, aber nicht nur. Sie ldsst cine Andersheit in
Form einer Ausnahme von der Reziprozitit zu.

Die Ausnahme wird verwirklicht in der materiellen Form des per-
sonenbezogenen und individuellen Budgets. Seine Moglichkeit er-
weitert die Gerechtigkeit um eine als sinnhaft erfahrene Gabe von
Giitern der Gesundheitsversorgung.

Das Konzept der Familiengesundheitspflege erméglicht den ethisch
geeigneten Kontext fiir die Realisierung des individuellen Budgets.
Der Versuch einer nichtexklusiven Ethik fithrt zu bestimmten Kon-
sequenzen im Hinblick auf eine Gesellschaft.

Wir sind mit der Tatsache konfrontiert, mit Menschen zu koexistie-
ren, denen wir mehr geben als sie uns erstatten.

Achtung und Schutz schlieft ethische Andersheit ein, also auch die
Wiirde von Menschen, die wir personlich nicht leiden mogen und
mit denen wir auf engem Raum nur ungern zusammenleben.
Ethisches Verhalten ist kein Dienst nach Vorschriften und Binir-
codes, sondern wesentlich eine wiirdevolle Begegnung mit denen,
die aus den Rastern der Vernunft fallen.

106

- am 19,01.2026, 05:17:01,



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16. Durchfihrungen im Zeichen einer

Andersheit

Andersheir ist nicht irgendeine Beliebigkeit, sondern eine Ausnah-
me vom Bindrschematismus, der als Ordnung vorausgesetzt ist und
auch relevant bleibt. Ausnahmen sind Ausnahmen im Hinblick auf
eine Ordnung. Wird die Ordnung annulliert, verschwindet auch die
Ausnahme. Ob ein Mensch eine Person im klassischen und exklusi-
ven Sinne ist, ist weiterhin wichtig. Ein Patient im Wachkoma ist im
Unterschied zum beruflich aktiven Ingenieur nicht autonom (im klas-
sischen Sinne der Angleichung von Logik und Ethik). Beiden steht
Ungleiches zu. Dem Patienten Basale Stimulation, dem Ingenieur ein
Sitz im Aufsichtsrat. Es wire ungerecht und unsinnig, beide identisch
zu behandeln. Andersheit besagt: wie immer wir diesen Akteuren be-
gegnen, beide erscheinen im Licht des Ethischen. Es ist nicht so, dass
der Komapatient im Unterschied zum Ingenieur ein halbtotes Ding
ist und deshalb weniger Schutz und Achtung erhilt. Koma oder Auf-
sichtsrat — dieser Unterschied, der grofler vielleicht nicht sein kénnte,
ist sehr erheblich. Aber nicht im Sinne eines Kriteriums zur Konsta-
tierung von Menschenwiirde. Wenn wir nach der Wiirde von Men-
schen, die mit einer Demenz leben, fragen, gehen wir nicht davon aus,
dass diese Menschen ethische Neutren, sondern ethisch bedeutungs-
volle Wesen sind. Zusammenfassend lisst sich festhalten, dass die Rede
von einer Durchfiihrung besagt, dass der Andere immer schon in den
Schutzbereich des Ethischen gehéort und wir thm gegeniiber nicht
gleichgiiltig sind. In dieser »Nicht-Indifferenz« zeigt sich eine »Verant-
wortung« (Lévinas 1992, 361) gegeniiber dem und den Anderen. Es
gibt somit keine wertlosen Menschen, wie die instrumentelle Bioethik
behauptet. Andersheit — was folgt nun daraus?

Die nachfolgenden Durchfithrungen beginnen mit dem asymmetri-
schen Paar von Gesundheit und Krankheit und enden beim Tod. Wenn
Personen als potentiell vulnerable und auch vulnerable Personen im
Mittelpunke der Ethik stehen sollen, dann gilt es, nicht nur den Ver-
stand und das freie Handeln des Menschen zu betrachten, wie es seit
Pico della Mirandola iblich ist, sondern auch die Méglichkeit von
Krankheit und die Realitit des Todes ins Auge zu fassen. In dieser Art
der Gewichtung war Montaigne gegeniiber Descartes im Recht. Des-
cartes erwihnt lediglich am Ende der 1. Meditation, dass das systema-
tische Denken anstrengend ist und es daher sinnvoll wire, Ruhepausen
einzulegen. Montaigne zeigte bereits zuvor, dass Widerfahrnisse wie der
Schlaf den Verstand und den Willen iibermannen und ihm gut tun.
Viele Jahre vor Descartes fiigt er noch hinzu: »Die Philosophie betreibt

107

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DURCHFUHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

meines Erachtens Kinderei, wenn sie uns mit ihrem stindig herausge-
krahten >Ergo, ergo!« glauben machen will, [...] die Sinneslust sei etwas
Tierisches, nicht wert, daf§ der Weise hiervon koste.« (Montaigne 1998
I, s19f) Nicht zufillig bekleiden Descartes und Montaigne auch in
der Frage der Tierethik sehr kontrire Positionen. In der Gegenwart sind
es Jonas, Levinas und Ricceur, die dem Gedanken der Vulnerabilitit
Ausdruck verleihen. Sie fiihren das wachsame Cogito durch eine zweite
kopernikanische Wende hindurch. Die Mudigkeit lisst die Krifte des
Ego schwinden und liefert es an Andere aus. Die Durchfithrungen im
Zeichen einer Andersheit zeigen, was uns mit ausmacht, ohne, dass wir

es vollig in der Hand haben.

a. Gesundheit und Krankheit

Gesundheit ist ein Zustand des vollstindigen koérperlichen, geistigen
und sozialen Wohlergehens. Aus medizinischer Sicht hat diese be-
rithmte Definition der WHO den Nachteil, dass ihr zufolge vermut-
lich kein Mensch wirklich gesund ist. Zudem bindet sie die Gesundheit
an das subjektive Wohlergeben und blendet damit Funktionsstérungen
tendenziell aus. Als Konsequenz kénnte man Gesundheit pragmatisch
als einen Zustand definieren, in dem jemand »keine Behandlung einer
Erkrankung benétigt.« (Knoepfler/Daumann 2017, 22) Diese Sichtwei-
se hat allerdings den Nachteil, dass sie wiederum den philosophischen
und vor allem den ethischen Aspekt der Problematik von Gesundheit
aus dem Blick verliert.

Die Sorge um sich und Andere ist eine Antwort auf die Endlich-
keit und Hinfilligkeit der Existenz. In der Kunst, ein Leben zu fiith-
ren sind Pflege und Gesundheit als Elemente eingearbeitet. Sie sind
nicht eigenstindig, nicht klar umrissen und nicht isolierbar. Deshalb
kann, so Niklas Luhmann, ein Arzt mit »Gesundheit nichts und nur
mit Krankheiten etwas anfangen.« (Luhmann 1990, 187). Gesundheit
ist, um Canguilhem (2004) zu zitieren, eine Frage der Philosophie und
der Ethik. Krankheit wire, sofern es sich nicht um schwere chronische
Krankheiten handelt, von der Gesamtperson des Patienten ablosbar
und an Normwerten messbar. All das trifft auf Gesundheit nicht zu.
Gesundheit ist, so Hans-Georg Gadamer mit den Worten Paul Valérys,
wesensmillig verborgen, schweigend und unfassbar (vgl.: Schnell 2006).
Im Mittelpunkt des Lebens steht nicht die Gesundheit als bewusstes
Thema oder Ziel.

Es gibt im Bereich des Public Health vier Modelle von Gesundheit:
das biologisch- funktionsorientierte Modell, das psychosomatische Mo-
dell, das naturheilkundliche und das sozialwissenschaftliche Modell
(vgl.: Brieskorn-Zinke 2004). Alle vier Modelle betrachten Gesundheit

108



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GESUNDHEIT UND KRANKHEIT

in unterschiedlicher Weise als ein eigenes Thema. Das ist nicht falsch,
setzt aber zu hoch an. Wir gehen an dieser Stelle cher davon aus, dass
Gesundheit kein Thema und auch kein Ziel des Leben ist, sondern ein
Element, aus dem man lebt, um Ziele im Leben erreichen zu kénnen.
Ziele wie Arbeit, Sport, Spiel, Liebe, Entspannung. Der Mensch ist da-
bei Co-Produzent seiner Gesundheit und zwar durch seine Cura sui,
mit der er grundsitzlich auf seine Situation reagiert und damit auch auf
sein Kranksein.

Die Lebenskunst der Gestaltung von Alltag und Normalitit ist zwar
eine Antwort auf die Endlichkeit, aber diese ist selbst nicht thematisch.
Wir leben, wenn wir gesund sind, in gewisser Hinsicht in der Verde-
ckung dessen, was »das cigenste Sein zum Tode ist.« (Heidegger 1979,
253) Neurotiker, wie sie in Woody Allens Filmen auftreten, beziehen
ihre Energie daraus, den Kampf gegen die Endlichkeit zum Inhalt des
Lebens zu machen. Sie scheitern daran, allerdings auf sympathische
Weise.

Es gehért zu einer gewissen Normalitit, dass weder Endlichkeit noch
Gesundheit thematisch sind. Gesundheit ist nicht das Objekt der Be-
gierde, sondern eher ein Element, woraus wir leben. »Gesundheit ist
eben tiberhaupt kein Sich-Fiihlen, sondern ist Da-Sein, In-der-Welt-
Sein, Mit-den-Menschen-Sein, von den cigenen Aufgaben des Lebens
titig und freudig erfiillt zu sein.« (Gadamer 1993, 144). Es gibt offen-
bar nichts Unauflilligeres im Leben als Gesundheit. Diese UnaufFillig-
keit ist allerdings kein blofes Nichtbemerken, sondern eine Nichefass-
lichkeit, eine Andersheit, die tiber drei Feststellungen hinausgeht: die
Gesundbheitsfalle (Klaus Dérner), die Metaphern der Krankheit (Susan
Sontag) und die Normalitit der Zitate (Thomas Mann). Die Andersheit
der Gesundheit beriihrt diese Feststellungen, sie ist als Gesundheit aber
dadurch nicht fasslich und nichrt feststellbar.

Klaus Dérner radikalisiert den Gedanken der Verborgenheit, wenn er
sagt, dass Gesundheit ein »sich Entzichendes«, ein »Abwesendes«, ein
»Weggegebenes« (Dérner 2003, 12f) sei. Deshalb sei es unsinnig, wie
schon Ivan Illich bemerkte, Gesundheit als Objekt oder Ware zu be-
trachten, weil sie dadurch vernichtet und die Gesellschaft in eine Ge-
sundheitsfalle tappen wiirde. »Eine Gesellschaft, die Gesundheit zu ih-
rem hochsten Wert erklire, treibt als Gesundheitsgesellschaft mit Hilfe
ihres Gesundheitssystems sich selbst die Gesundheit aus. Anders ausge-
driicke: Ein Krankheitsbewiltigungssystem, das als Gesundheitssystem
sich immer nur grenzenlos steigern will, wird zur Gesundheitsvernich-
tungsmaschine.« (ebd., 14). Als Beispiel, worin die Gesundheitsfalle be-
steht, fithre Dérner den tibermifigen Einsatz von Gentests an: »Die-
se neue Form der Uberdiagnostik erdffnet nicht nur ungeahnte neue
Spielriume fiir Stigmatisierung. Sie verwandelt uns vielmehr auch in
ein Volk der Noch-nicht-Kranken, da wir natiirlich alle etliche Krank-

109

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DURCHFUHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

heitsdispositionen mit uns herumschleppen.« (41) Der Mensch gilt als
krank, wenn ihm die Disposition zu einer moglichen Krankheit nach-
gewiesen werden kann. Fiir diese Art der Krankheit gibt es keine The-
rapie. In gewisser Hinsicht ist damit jeder Mensch krank, da das Leben
ein Sein-zum-Tode ist und somit der Moglichkeit des Krankwerdens
gar nicht entgehen kann. Normalisierungsfolgen lassen nicht auf sich
warten. Dabei ist nicht nur an Zukunftsvisionen zu denken, die in Ki-
nofilmen zu sehen sind, sondern auch an Entwicklungen in der Berufs-
welt. Arbeitgeber in den USA stellen Arbeitnehmer ein, wenn sich die
Investition in deren Ausbildung auch lohnt. »Bei flinfzig Prozent der
Einstellungsgespriche haben die Arbeitnehmer biologische Testdaten
vorzulegen, in der Industrie werden von zwanzig Prozent heute gene-
tische Tests verlangt.« (Koch 1998, 189). Wer krank werden konnte,
auf Grund sogenannter genetischer Defekte, kommt als Mitarbeiter gar
niche erst in Frage. Wenn an dieser Stelle dennoch von Gesundheit mit
einer gewissen Emphase gesprochen wird, dann nicht in Verkennung
der Gefahren der Auswirkungen der Biopolitik, sondern unter Beru-
fung auf eine Differenz im Zugang: Der sozialtechnologische Zugrift
der Biopolitik ersetzt den phinomenologischen Zugang zur Gesundheit
nicht. Zugleich darf die Phinomenologie eben jene Phinomene der
Macht nicht au8er Acht lassen. Phinomenologisch besagt: Es gilt nicht
nur zu zeigen, wie der Korper geformt und konstituiert wird, sondern
auch, wie der Korper als Leib diese Formung tibernimmt und damit
auch von ihr abweichen kann. Das heifft natiirlich, dass Formierung
nicht alles ist und es Uberschiisse des rohen Seins iiber die Biopolitik
gibt. Der Leib ist nicht nur eine Maschine.

Dass ich gesund bin, wird von mir, solange ich gesund bin, still-
schweigend vorausgesetzt. »Das Geheimnis der Gesundheit bleibt ver-
borgen. Zur Bewahrung der Gesundheit gehort die Verborgenheit, die
im Vergessen besteht.« (Gadamer 1993, 173f) Dass es sich so verhilt,
dass also das Schweigen und die Verborgenheit zum Wesen der Gesund-
heit gehoren, weif§ ich dann, wenn ich krank bin oder werde. Gesund-
heit und mit ihr das Alltagsleben verlieren ihre Selbstverstandlichkeit.
»Die Krankheit ist es, was sich aufdringt, als das Storende, das Gefdhr-
liche, mit dem es fertig zu werden gilt.« (ebd., 135) Krankheit ist das
Bewusstsein, dass Gesundheit gewesen ist und nicht anders als Gewe-
senheit thematisch sein kann. Krankwerden bedeutet, dass das gelebte
Leben sich dndert. Zunichst bedarf das Kranksein des Ausdrucks, der
Artikulation. Neben leiblich-korperlichen Symptomen ist an die Spra-
che zu denken, die natiirlich immer auch leiblicher Ausdruck ist. Wenn
man das Faktcum des Sprechens (also: dass tiberhaupt gesprochen wird)
nicht naiv voraussetzen will, gilt es cine Genealogic der Sprache aus
dem Geschehen des Ausdrucks zu betreiben. Die dazu an anderer Stelle
ausgefithreen Bestimmungen besagen, dass die Sprache ihre Herkunft in

I10



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GESUNDHEIT UND KRANKHEIT

einer zu sagenden Erfahrung hat, die weder rein stumm ist noch schon
gesprochene Sprache darstellt. Es geht hier um einen dricten Weg zwi-
schen stummer Intuition und linguistic turn auf dem das Angerufen-
werden (der Vokativ) ein Meilenstein ist (vgl.: Schnell, 2005¢).

Das Eigentliche des Heilberuflers ist die Hinwendung zum bediirf-
tigen Menschen. Victor von Weizsicker begriindete die sprechende
Medizin mit der These, dass das Kranksein eine Not ist und sich in
der Bitte um Hilfe duflert. Der Arzt ist demnach definiert durch das
Angerufensein vom anderen Menschen, aus einer Not heraus und mit
der Bitte um Hilfe. Durch die Hinwendung entsteht eine Bezichung.
Arztliches Tun ist zunichst ein Verstehen des Anderen, eine Kommu-
nikation, in die eine Anamnese eingelassen ist, eine Untersuchung und
das Fillen einer Diagnose als Grundlage fiir eine Therapie (vgl.: Schnell
2004cC).

Eine medizinische Diagnose ist: 1. die Zuordnung eines Krankheits-
begriffs an die Person eines Patienten, 2. eine Aussage, die auf einen
individuellen Patienten zutreffen muss, 3. eine Handlung und eine
ethisch relevante Kommunikation mit einem Patienten (vgl.: Wieland
2004).

Schliefilich ist im Bereich der stummen Gesundheit und der bespro-
chenen Krankheit das Politische zu beachten, das in der ideologischen
Funktion der Sprache und der kulturrelativen Bewertung von Krank-
heiten liegt, sei es in den Wertungen medizinischer oder pflegerischer
Diagnosen. Susan Sontag hat an mehreren Beispielen die metapho-
rische Bedeutung von diagnosenahen Sprechweisen untersucht. In der
Regel handelt es sich um Stigmatisierungen positiver oder negativer Art,
die durch Metaphorisierungen zustande gebracht werden (vgl.: Sontag
1990: 99f). Uber den epistemologischen Status der Metaphorisierung
fihrt Sontag aus: »Ich sage nicht, dass die Metapher die klinische Auf-
fassung hervorbringt, aber ich vertrete das Argument, dass die Metapher
mehr tut als die klinische Auffassung nur zu bestitigen.« (ebd., 117)
Sie gibt Spielrdume fiir Interpretationen frei, die nicht zureichend in
klinischer Evidenz begriindet sind und daher die Kulturgeschichte von
Krankheiten mitbegriindet. In der europiischen Oper des 19. Jahrhun-
derts, in La Bohéme, La Traviata, La Dame aux Camélias, spielt die Tu-
berkulose eine herausragende Funktion. Ihre Bedeutung kontrastiert zu
der der Krebserkrankung, wie Susan Sontag ausfiihrt. »Im Tod in Vene-
dig erzeugt das Leiden einen Zusammenbruch all der Eigenschaften, die
Gustav von Aschenbach einzigartig gemacht hatten — sein Verstand, sei-
ne Schiichternheit, sein wihlerisches Verhalten. Die Krankheit wirft ihn
zuriick. [...] Als im Zauberberg hingegen diagnostiziert wird, dass Hans
Castorp an Tuberkulose erkranke ist, ereignet sich eine Erhohung seiner
Person. Die Krankheit verhilft Hans zu groflerer Einzigartigkeit.« (37)
Hingegen hat »der [Krebs-]Tumor die Energie, nicht der Patient.« Die

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DURCHFUHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

Krebszellen »sind«, so die geltende Metapher, »aufler Kontrolle« (62f).
Die Tuberkulose verfeinert den Menschen, potenziert seine Vermogen.
Als Franz Kafka an TBC erkrankt, benutzte er die Krankheit um sich
zu befreien: von seiner Arbeit bei der Versicherung und von seiner Ver-
lobten Felice Bauer (vgl.: Wagenbach 1964, 107ff). Von der Befreiung
wird das eigentliche Leben erwartet: eine Konzentration auf das Wich-
tige und damit eine Steigerung und Intensivierung der Existenz. Es gibt
hier eine Art Gesundheit in der Krankheit, die in der Umstrukturierung
und Erweiterung des Milieus meiner Moglichkeiten zu sehen ist (vgl.:
Goldstein 2012, 271ff). All das wird Krebs und anderen >zersetzenden
Krankheiten nicht zugeschrieben. Im Gegenteil. Man versucht auf Zi-
garettenschachteln den Lungenkrebs als Folge und Strafe des Rauchens
zu prognostizieren. Krebs ist eine negative Krankheit. In der jiingeren
Vergangenheit hatte Aids eine dhnliche ideologische Funktion. Sie galt
immer noch als »unsaubere« Krankheit, die nur »>Randgruppen befillt,
aber nicht den ordentlichen Biirger.

Krankheit ist ein Feld des Konflikts der Interpretationen. Was als
krank gilt, hingt nicht zuletzt von der Deutung ab, die sich durchsetzt
und die in ihrer Grammatik auch den »Blick des Klinikers« (Foucault
1991, 110) strukturiert. Der Arzt sieht, was gemifd geltender Aussagen
zu sehen ist. Sein Objeke ist die Krankheit. Gesundheit im Sinne durch-
lebten und umsorgten Lebens ist demgegeniiber eine Andersheit, ein
Abweichung, eine »Wahrheit des Kérpers« (Canguilhem 2004, 64) und
zwar meines Korpers. Gesundheit gehort niemanden, nur mir.

Gesundheit ist meine Gesundheit. Fraglich ist, welche Evidenz damit
erreicht wird. Erstens: Miindigkeit — ich gehe von mir aus. Zweitens:
interne Evidenz — das Fehlen gefiihlter Beschwerden ist jedoch nicht die
Abwesenheit von Krankheit, da Gesundheit so beschaffen ist, dass sie
auch die Méglichkeit von Krankheit beinhaltet (vgl.: Friesen/ Schnell
1990). Drittens: Das Innen als das Auflen. Wer in sich hinein hért,
der hért: die Gesellschaft. Es ist aber hochst naiv zu glauben, dass die
vertretene Meinung originell sein miisse, wenn man angeblich nur von
sich ausgeht. Nietzsche, Freud und Adorno stehen fiir die Einsiche, dass
das Selbst allein sich fremd ist und sich als Anderen vorfindet. Pierre
Bourdieu spricht vom Mythos der personlichen Meinung (vgl.: Schnell
1995, 170ff). Gesundheit ist ein In-der-Welt-Sein und in der Welt sind
die Anderen und ist die kulturelle Welt. In der Offentlichkeit und in
den Medien wird dargestellt, dass ein Leben lohnenswert ist, wenn sein
Autor aktiv, flexibel, offen, mobil und lernfihig ist. Welchen Einfluss
hat dieses Idealbild auf die Selbsteinschitzung meiner Person im Hin-
blick auf das, was ich als gutes Leben erstrebe? Wie bewerte ich mein
Leben im Licht vorgeformter Erzihlmuster? Derartige Erzihlmuster
sind die Identifikationsmuster. Midchen, die in den 8oerJahren im Al-
ter von 16 Jahren nicht wie High-School-Gitls aus den Beverly Hills-

I12



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GESUNDHEIT UND KRANKHEIT

Soaps aussahen, galten als unrealistisch. Roland Barthes zeigt fir die
soer Jahre, dass Schauspieler modische Gesichter tragen miissen, um
populir zu sein. Diese Gesichter werden auf Filmplakaten der Foto-
agentur Harcourt prisentiert. Das maskenhafte Foto gibt vor, wie reale
Menschen auszusehen haben (vgl.: Barthes 2010, 29ff). Die plastische
Chirurgie hat diese Vorgabe Jahre spiter vollstindig erfiillt.

Was ich als gesund ansehe, ist durch die Offentlichkeit und das Po-
litische vermittelt. Die Presse bietet Patienten Erzihlmuster, die sie
tibernehmen und auf ihre eigene Person beziehen kénnen (vgl.: Stachr
1989). Die Linguistik hat untersucht, welche Werte und Wertungen
ein Patient damit tbernimmt und sich zu eigen macht (vgl.: Briinner/
Giilich 2003). Die mediale Information der Gesundheitsinformation
arbeitet, wie Susan Sontag gezeigt hat, mit Schematisierungen. Unge-
achtet der Auffassungen in Medizin und Gesundheitsberufen kennt die
Offentlichkeit nur wenige und wenig differenzierte Schemata. »Rein or-
ganische Krankheitenc, fiir die es eine »objektive Ursache« gibt, gelten
am meisten. »Psychische Krankheiten« sind weniger gut angesehen. Un-
klare Krankheitsbilder (:chronisches Erschopfungssyndrom) sind »im
Grunde genommen nichts«.

Wer sich der geborgten Sprache der Offentlichkeit bedient, iiber-
nimmt Normalitit. Normalitit und Normalisierung sind wesensmi-
Big schillernde Begriffe. Sie bedeuten: gesund, funktionieren, gut und
richtig, guter Durchschnitt, Ordnung. Wer sich als normal bezeichnet
oder auch nur in Rahmen dessen agiert, was als Normalitit gilt, wird
unvermeidlich zur schillernden Figur (vgl.: Rolf 1999). Das Schillern
der Normalitit in ihren Schattierungen verdecke die ethische Exklusi-
on: Andersheit im Sinne unklarer Krankheitsbilder oder tiberhaupt im
Sinne positiv uneindeutiger Phinomene kommt nicht oder fast nicht
zur Geltung. Um sich selbst auszudriicken greift eine Person auf Meta-
phern und Versatzstiicke zuriick. Thomas Mann spricht in seinem Essay
tiber Sigmund Freud vom »zitathaften Leben« (Mann 1936, 924) und
meint damit, dass die Person Zitate verwendet, um sich als-jemand im
Licht bestimmter Wertvorstellungen beschreiben zu kénnen. Auf Mu-
sterformularen von Patientenverfiigungen konnen vorgefertigte Werte
und Einstellungen als wichtig angekreuzt werden (vgl.: Schnell 2009b).
»Im Falle einer unumkehrbaren Bewusstlosigkeit wiinsche ich mir a,
b oder c«.

Wenn man davon ausgeht, dass alles Sprechen immer auch ein Uber-
setzen ist, dann ist jeder Ausdruck metaphorisch (vgl.: Schnell 2005e:
36f). Metaphern wiren damit nicht in erster Linie Sprachfiguren als
Schmuck der Rede, sondern, grundlegender, Bauelemente der Rede.
Damit ist Metaphorik in gewisser Hinsicht unvermeidlich. Sofern nun
die Rede in der ersten Person Singular nicht in der Verobjektivierung
der Gesundheitsfalle, den Metaphern der Krankheit oder in den Zi-

113

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DURCHFUHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

taten des Man versanden soll, miisste zwischen Gewohnheitsmetaphern
und lebendiger Metaphorik unterschieden werden (vgl.: Schnell 1999,
124f).

Gewohnheitsmetaphern und ebensolche Zitate lassen die Geschichte
und die narrative Identitit von Personen in vorgegebenen Rollen auf-
gehen. Lebendige Metaphorik durchbricht dagegen die Zwangscha-
raktere offentlicher Masken und erméglicht im Durchgang durch die
offentliche Sphire eine Artikulation der Andersheit seiner selbst, die
die Unfasslichkeit des Gesunden zeigt: als Unfasslichkeit. Erst nach die-
sem Durchgang durch die Gesundheitsfalle, die Metaphern und Zitate
kommt Gadamers schone Formulierung zur Geltung: die Verborgen-
heit der Gesundheit. Zu erginzen wire noch der Eigensinn Montaig-
nes: »Gesundheit heif§t fiir mich meinen gewohnten Zustand ungestort
beizubehalten.« (Montaigne 1998 111, 464)

Gleichwohl bleibt fraglich, was als und wie lebendige Metaphorik
beschrieben werden kann. Ich beschrinke mich auf drei Aspekte (vgl.:
Schnell 2005e, 34f). Eine lebendige Metapher ist keine Ubertragung
im Bereich des schon Gesagten, sondern eine Abweichung von bereits
existierenden Bedeutungen im Sinne einer semantischen Innovation:
etwas-als-etwas-anderes. Eine lebendige Metapher vollzieht die innere
Sinnkonstitution der Sprache, indem sie eine noch nicht gesagte Erfah-
rung in Sprache iibersetzt. Eine lebendige Metapher realisiert schlief3-
lich die duflere Sinnkonstitution der Sprache, indem sie dem zu Sa-
genden einen Ort im Bereich der 6ffentlichen Rede verschafft. Alle drei
Momente im Zusammenhang sind unverzichtbar.

b. E-Health und Digitalisierung als symbolische Form

Im Zeichen der kulturellen und gesellschaftlichen Innovation durch
den umfassenden Prozess der Digitalisierung entstehen zahlreiche, neue
Herausforderungen. Die Digitalisierung erfasst auch das Gesundheits-
wesen in Form von E-Health. Die entsprechenden Technologien bezie-
hen sich nicht nur auf die Ubermittlung und Biindelung von Patien-
tendaten durch die elekeronische Gesundheitskarte und nicht nur auf
die Telemedizin und andere, medizinisch ausgerichtete Behandlungs-
pfade, sondern auf die gesamte Form der allciglichen Selbstsorge: Pri-
vention, Wellness, Sport, Leben und Wohnen, medizinische Behand-
lung, pflegerische Versorgung. E-Health holt die Gesundheit aus dem
Zustand des Schweigens und macht sie zum Projekt der Optimierung
des Lebens im Zeichen einer Angst vor dem Tod. Wir wollen diese Ent-
wicklung kurz in den Diskurs der Technik und in den Diskurs der sym-
bolischen Formen einordnen, um dann das ethische Problem sichtbar
zu machen.

114



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

E-HEALTH UND DIGITALISIERUNG ALS SYMBOLISCHE FORM

Der klassische Diskurs der 7echnik setzt seit Platons Mythos des Pro-
tagoras (Protagoras 320 ¢ fI) in der Anthropologie an, da er eine biolo-
gische Mangelausstattung des Menschen als Grund fiir die Einfithrung
und Verwendung von Technik ansieht. Die Anthropologie von Arnold
Gehlen enthilt bekanntlich die wichtigsten Argumente in dieser Hin-
sicht: durch Technik ersetzt der Mensch, was ihm fehlt, verstirkt er sei-
ne schwachen Eigenkrifte und entlastet sie. Technik ist Fihigkeit und
Instrument zur Bearbeitung der Natur. Das klassische Beispiel ist die
Verwendung des Hammers. Sie dient der Kompensation eines biolo-
gischen Mangels. Technik ist hier als blofles Instrument gedacht, dass
allzeit in der Hand des Menschen befindet und nur tut und tun kann,
was der Mensch will.

Zu betonen ist, dass Gehlen hier allein nicht stehen geblieben ist. Als
Kulturkritiker ist an ihm das Zeitalter der Atombombe nicht spurlos
voriibergegangen. So hofft er in den 6oer Jahren, dass sozialethische
Normen helfen kénnen, nach groflen Katastrophen den technischen
Fortschritt unter eine Kontrolle zu nehmen. Das Zeitalter der Verant-
wortungsethik fiir die technologische Zivilisation (Hans Jonas) sollte
indes noch kommen.

Der Technologiediskurs hat der klassisch anthropologischen Sichtwei-
se entgegengehalten, dass Technik nicht nur und allein ein Instrument
sei, sondern auch tiber einen zumindest teilweise eigenen Logos verfiige
und man daher von Zechnologie sprechen miisse. Ein Beispiel dafiir ist
das Navigationssystem in einem Passagierflugzeug. Es ist von Menschen
gemacht und programmiert, wenn es aber wihrend eines Fluges arbei-
tet, dann ist es kein blofles Instrument mehr wie der Hammer. Es ist
Technologie, weil es situativ relevante Informationen auswihlt, nach
denen der Pilot sich richtet. Wihrend der Mensch bei der Verwendung
des Hammers die Situation des Himmerns kontrolliert, ist es nun der
Bordcomputer, der das Fliegen des Flugzeuges bestimmc.

Bei der Rede von einem Technologiediskurs ist nicht nur daran gedacht,
dass im frithen 20. Jahrhundert Computer allmihlich das Verstindnis
von Technik im Sinne eines quasi nach dem Modell des Faustkeils ge-
dachten Hammers ersetzen, sondern auch an Konzepte von Technokratie.

Institutionen herrschen wie ein technischer Apparat. Man denke nur
an Max Webers Untersuchungen zur Biirokratie oder an Jiirgen Haber-
mas’ Ausfithrungen tiber Technik und Wissenschaft als Ideologie. Ein
klassisches Beispiel fiir ein Amalgam von Technokratie und Technolo-
gie sei, so Herbert Marcuse, die Herrschaftsweise des nationalsozialis-
tischen Staates. Technologie ist hier ein eigener Prozess, der nicht auf
Intentionen konkreter Personen oder Gruppen reduziert werden kann.
Technologie ist vielmehr eine Form als Selbstzweck.

Der Diskurs wiederum, innerhalb dessen die Konzepte Technik und
Technologie mit- und gegeneinander stehen, kann mehr oder weni-

I1§

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DURCHFUHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

ger als Antithese beschrieben werden. Mit den Worten von Cornelius
Castoriadis handelt es sich hier um die Antithese »zwischen der Tech-
nik als reinem Instrument des Menschen [...] und der Technik als au-
tonomem Fakrtor, als Fatalitit, als einem giinstigen oder schlimmen
Schicksal« (Castoriadis 1983, 196). Diese Antithese ist als solche kein
direktes Problem, da sie Argumente enthilt, die gewisse Plausibilititen
aufweisen. Etwa im Bereich der Phinomenologie und ihres Umfeldes
finden sich zahlreiche Belege dessen. Man denke an Martin Heideg-
gers Auffassung von Technik als Weise des Entbergens, die selbst nichts
Technisches ist und die die anthropologische Auffassung von Technik
hinfillig werden lisst. Obwohl gelegentlich zur Fatalitit neigend, ist
auch Hans Jonas zu erwihnen, der gerade in der Medizin die Technolo-
gie als eine Macht ansieht, die die Verantwortung des Menschen heraus-
fordert (Technik, Medizin, Ethik). Die Antithese wird als solche jedoch
problematisch, wenn sie das letzte Wort in Sachen der Technik behalten
sollte.

Eine weiterfithrende Stimme im Technikdiskurs stammt vom Marcel
Mauss, der der Sache nach an der Korpertechnik ansetzt und damit das
Wie des Tuns und des Handelns in den Mittelpunkt riicke. Mit dem
Blick des Ethnologen entziffert Mauss so das Marschieren des Solda-
ten, die Schwimmtechnik des Sportlers, die Techniken des Ausruhens
und der Leistung und viele Praxisformen mehr. Mauss erncuert auf die-
sem Wege das Verstindnis des Habitus, der als Schliisselbegriff spater
von Pierre Bourdieu tibernommen worden ist (Entwurf einer Theorie
der Praxis). Die Differenz zwischen Mensch und Technik ist in gewisser
Hinsicht aufgehoben, der Mensch verleibt sich die Technik und bildet
selbst Technik und Techniken aus, durch die hindurch er zu handeln
vermag. Da Technik hier in die Erfahrung eingreift und ihr Sinnbil-
dungen miterméglicht, kann mit Gaston Bachelard auch von Phino-
menotechnik gesprochen werden. Technik, die in Sinnbildungen hi-
neinwirke, ist damit nicht automatisch dasselbe wie Formalisierung oder
gar Sinnentleerung, wie Husserl gelegentlich in der Krisis (dort § 9g)
nahelegt. Technik und Humanitit gehen cine gewisse Synthese ein. Sig-
mund Freud spricht bekanntlich davon, dass »der Mensch sozusagen
eine Art Prothesengott ist« (Freud 1994, 57). Technik ist weder blof3es
Instrument noch autonomes Schicksal, sondern Handlungsweise des
Kérpers oder Praxisform, die vom Leibkérper her gedacht werden muss
(M. Mauss). E-Health steuert den Umgang des Menschen mit sich
selbst und greift direkt in den Korper, in die Sinne und in den Geist ein.
Die Techniken der Gesundheit werden nicht nur angewendet, sondern
anverwandelt und einverleibt. Sie sind daher auch Technologie, da sich
das Selbst nach ihrem Logos richtet. E-Health ist eine Form der Digi-
talisierung und tritt damit in den Prozess der Kulturbildung ein, den
Ernst Cassirer als symbolische Formung beschreibt.

116



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

E-HEALTH UND DIGITALISIERUNG ALS SYMBOLISCHE FORM

Die Kritik der Vernunft wird zur Kritik der Kultur. So lautet das zen-

trale Argument Cassirers. Der Begriff der Kultur bezeichnet dabei alle
Arten des menschlichen Weltverstehens und -erschlieflens. Die Philoso-
phie hat als Philosophie der Kultur nicht die primire Aufgabe, einzelne
kleine Lebenswelten, die im Konnex eine multikulturelle Welt bilden,
zu betrachten, sondern die universelle, synthetische Anschauung, die
alle individuellen Formen in sich begreift, kritisch zu begriinden.
Der Mensch lebt nicht in einer Unmittelbarkeit zur Welt, sondern in
einer Vermittlung, da er zwischen sich und die Welt symbolische For-
men bringt. Diese Vermittlung charakeerisiert alles menschliche Erken-
nen, wie es auch fiir alles menschliche Wirken bezeichnend und typisch
ist. Es sind mehrere Bestimmungen, die jene symbolischen Formen
auszeichnen. Sie konnen zunichst allgemein bezeichnet werden als
Reaktionen auf Eindriicke der Welt, die diese frei titig durchdringen
und umwandeln. Symbolische Formen schaffen je eine eigene Welt des
Sinns und bilden somit Realitdt keineswegs nur ab. Als entsprechende
symbolische Formen bezeichnet Cassirer: Mythos/Religion, Sprache,
Kunst, Wissenschaft. Weil diese Liste nicht vollstindig scheint und es
auch nicht notwendig ist, die symbolischen Formen ausgerechnet auf
diese vier zu beschrinken, kann die Digitalisierung tiberhaupt als sym-
bolische Form diskutiert werden. In jedem Falle gilt, dass fiir eine Man-
nigfaltigkeit von symbolischen Formen Kants transzendentaler Idea-
lismus nicht aufkommen kann. Die genannten symbolischen Formen
sind eigenstindige, inkommensurable und aufeinander nicht reduzier-
bare Formen der Anschauung von der Welt.

Die einzelnen, historisch und systematisch, hinsichtlich Ausdruck,
Darstellung und Bedeutung erschlossenen symbolischen Formen wer-
den von Cassirer jeweils mit Bezug zu und Kenntnis der Wissenschaften
vorgestellt. Mythologie und Religionswissenschaft, das Ich und Du der
Sprachwissenschaften, die Kunstgeschichte, die Physik bis zur Feldthe-
orie und zu Einstein sind hier in beeindruckender Weise gegenwirtig.

Entscheidend ist, dass der Philosophie Cassirers (bis zum Eintritt
ihres Autors ins Exil) als aufklarerischer Impuls die Ansicht inne wohnt,
dass die Analyse der symbolischen Formen auch auf Symbolisierung
und Formung und daher auf cinen historischen Prozess verweist, in
dem sich diese Formung vollzieht. Durch ihn entsteht die Kulturwelt,
die eine menschliche Welt ist, da der Prozess der Erschaffung symbo-
lischer Welten als ein Prozess der fortschreitenden Selbstbefreiung des
Menschen und der Humanitit angesehen werden kann. In diesem
Sinne soll Symbolisierung der Welt eine Zivilisierung und Humanisie-
rung der Kultur erwirken (eine detailliertere Auseinandersetzung mit
Cassirer findet sich in: Schnell/Luft 2014).

Die Digitalisierung ist auch einen symbolische Formung. Sie erstrecke
sich auf die Politik, die Wirtschaft, die Bildung und auf das Gesund-

117

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DURCHFUHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

heitswesen. Thr Ziel ist im Hinblick auf E-Health die Formung des
Quantified Self, das sich selbst mit Instrumenten vermisst, ausdriickt,
bewertet und das die entsprechenden Daten anderen tibermittelt. Es ist
heute fraglich, ob sie ihrerseits zur Humanisierung beitrigt.

Digitalisierung ist, so die Definition fiir den Bereich der Gesundheit,
die umfassende Speicherung und Verbreitung personenbezogener Da-
ten besonderer Art, die freiwillig erfolgt und der sich dennoch niemand
entzichen kann (vgl.: Jacob/Thiel 2016). Digitalisierung ist ein sozialer
Prozess auf der Basis technischer Moglichkeiten.

In diesem Rahmen verspricht E-Health, Antworten auf drei existen-
tielle Menschheitsfragen geben zu konnen: Wie ist ein Leben in Ge-
sundheit moglich? Wie kann Autonomie auch im Alter noch realisiert
werden? Was ist ein Sterben in Wiirde? Entsprechende Technologien
werden entwickelt oder sind schon in der Anwendung: medizinische
Behandlungs-Apps fiir das Smartphone und das Tablet, Vernetzungen
von Patientendaten, telemedizinische Home-care, Self-Tracking Pro-
gramme und eine kiinstliche Biologie gedruckter Ersatzorgane in 3-D.

Parteiginger der Digitalisierung fithren ins Feld, E-Health bewirke

unter anderem:

* cine Steigerung der Selbsterkenntnis des Menschen durch Fak-
ten auf der Basis von Messungen,

¢ die Autonomie von Patienten im Kontakt mit Institutionen der
Gesundheitsversorgung,

¢ eine Kommunikation von Patienten mit Arzten und Plegenden
ohne Zeit- und Informationsverlust,

* cine autonome Lebensfithrung im Alter (auch bei chronischer
Erkrankung),

* cine Optimierung der Begleitung am Lebensende.

Demgegeniiber stellen Analytiker der Biopolitik im Gefolge von Michel
Foucault kritisch heraus, E-Health férdere unter anderem:

¢ die einseitige Wahrnehmung der eigenen Person als zu optimie-
rende Maschine,

¢ cine Normierung der gesundheitsbezogenen Lebensfiihrung,

* den Vorrang von kommunizierten Gesundheitsdaten gegeniiber
der Person eines Patienten,

o Uberwachung und Kontrolle,

* die Verdringung von Trauer und Abschied vor dem Tod.

Gesundheit, Altern und Sterben werden sich im Zeichen von E-Health

verindern. In den Mittelpunke treten: Optimierung, Quantifizierung,
Technisierung, (Selbst-)Uberwachung des Lebens. Weniger attrakeiv

118

- am 19,01.2026, 05:17:01,



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER GANG ZUM HAUSARZT

werden sein: Gebrechlichkeit, Endlichkeit, Abweichung von technischen
Normen. Der Prozess der Digitalisierung ist ein umfassender Prozess,
der die Realitit als Welt von Signalen auffasst und der die Welt daher
als Ganze strukturiert. Die Digitalisierung miindet in eine »umfassende
Quantifizierung« (Rédder 2015, 38). Sie erfordert in Form von E-Health,
dass sich der Biirger zum Quantified Self formt und formen lisst.

Eine Quantified Self kontrolliert sich selbst im Lichte der Messung des
Lebens und kommuniziert entsprechende Daten 6ffentlich. Diese Ent-
wicklung verindert die Selbstsorge.

Der Antrieb zur Leben ist dann nicht mehr die Selbstsorge in einer
Balance zwischen Selbststeigerung und Anerkennung der eigenen End-
lichkeit, sondern die einseitige Optimierung des Lebens und Verleug-
nung des Todes.

Vor Hintergrund der Perspektiven von Digitalisierung und Biopolitik
erhebt sich die Frage, welche Ethik angemessen ist, um die erwihnten
Prozesse bewerten zu konnen. Es geht darum, Autonomie, Fiirsorge,
Gerechtigkeit und andere Werte im Lichte dessen zu betrachten. Wei-
terhin ist in diesem Zusammenhang unter anderem zu untersuchen,
wie sich eine Ethik als Schutzbereich aufstellen muss, um diese und wei-
tere Entwicklung der Lebenswissenschaften bewerten zu kénnen. Dazu
bedarf es zunichst einer dichten Beschreibung der Technologien und
ihrer lebensgenerierenden Potenzen. Diesen und anderen Herausforde-
rung werden wir uns an anderer Stelle widmen.

c. Der Gang zum Hausarzt

Die Selbstsorge ist, unterstiitzt durch die Fiirsorge Anderer, auch ein
Modus, um auf Stérungen der Gesundheit und des »gewohnten Zu-
standes« (Montaigne) zu reagieren. Eigenkrifte und Hausmittel werden
eingesetzt, um Storungen und Unpisslichkeiten tiberwinden zu kon-
nen. Wir befinden uns hier noch vor der Unterscheidung von Krankheit
(Medizin) und einem Umgang mit dem Kranksein (Krankenpflege).
Diese Sachlage dndert sich, wenn ein Mensch krank wird. Ein Mensch
kann krank und pflegebediirftig werden, weil er ein leibliches Lebewe-
sen ist, das heifdt endlich und hinfillig. Auch Krankheit ist insofern eine
Andersheit als sie von der unthematischen Normalitit der Gesundheit
abweicht. Gleichwohl kann Krankheit in gewissem Sinne wiederum zur
Normalitit werden.

Die Rede von einer Andersheit gilt nicht abstrakt, sondern immer
auch im Hinblick auf eine vorherrschende Ordnung und die Art, wie
diese tiberschritten wird. In der Ordnung des Krankenhauses kénnen

I19

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DURCHFUHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

Mediziner mit chronisch Kranken und mit behinderten Patienten
snichts anfangen« (Luhmann), weil diese Personen nicht heilbar sind
und daher an ihnen gesundheitsokonomisch nichts abrechenbar ist.
Diese harte Selektion ist in der Hausarztmedizin noch nicht gegeben.
Der Allgemeinmediziner wird als »niedergelassen« bezeichnet, weil seine
Art des drztlichen Handelns mit der Lebenswelt seiner Patienten korre-
liert und daher eine gewisse alltagsnahe Augenhshe zwischen Hausarzt
und Patienten besteht.

Erst wenn die Differenz gesund/krank eingefithrt wird, gewinnt
der Arzt und mit ihm die Medizin an Bedeutung. Das Leben beginnt
ja nicht mit dem Auftreten des Arztes. Die Geburtshilfe ist im wis-
senschaftlichen Zeitalter zwar auch an die medizinische Gynikologie
gebunden. Aber die Geburt ist keine Krankheit, fiir die der Arzt zu-
standig ist. Der Arzt riicke in den Mittelpunkt, indem er von einem
Menschen, der durch die Diagnose des Arztes und durch dessen
Krankschreibung in den Status des Patienten iibergeht, aufgesucht
wird. Der drztlichen Aktivitit des Untersuchens, Diagnostizierens und
Krankschreibens geht ein Dialog zwischen Arzt und Patient voraus, in
den die Anamnese eingelassen ist. Diesem Dialog wiederum geht die
Passivitit des Zur-Hilfe-Gerufenwerdens des Arztes durch einen hilf-
ebediirftigen Menschen und potentiellen Patienten voraus. Erst diese
Passivitdt bringt den Arzt in unsere Systematik ein. Von der Passivitit
des Gerufenwerdens entwickelt Victor von Weizsicker die 4rztliche T4-
tigkeit. Klaus Dérner radikalisiert diesen Gedanken zu einer ethischen
Grundhaltung, in der sich der Arzt als ein Arzz vom Anderen her verste-
hen soll (vgl.: Dérner 2002).

Wenn ein Mensch den Hausarzt aufsucht, {iberschreitet er eine
Schwelle. Mit der Uberschreitung wird unwiderruflich klar: Das System
der Selbstsorge und der familialen Sorge ist nicht mehr ausreichend.
Hilfe, die Anteil nimmt, aber auch Fachlichkeit und Distanz besitzt,
soll mir und uns helfen. Der Hausarzt wird, durch seine Arbeit in der
Praxis oder Hausbesuche, zur Hilfe gerufen. Der den Arzt rufende
Mensch wird zum Patienten. Ein Hausarzt ist der Arzt, der, aus Sicht
vieler Patienten, der allcdglichen Selbstsorge am nichsten ist. Anders
gesagt: Patienten erwarten von einem guten Hausarzt, dass er an ih-
rem Alltagsleben und ihren -sorgen teilhat. Thorsten Langer spricht in
seiner Untersuchung des Hausarztwesens von »privaten Begleitthemenc
(Langer 2005, 152). Der Hausarzt erzihlt davon, dass er wihrend der
Fuflballweltmeisterschaft mit seiner Familie im Garten gegrillt hat. Der
Patient kann sich damit spontan identifizieren. Thm gilt »sein Arztc als
Mensch. Vom Facharzt erwartet ein Patient in der Regel keine so grofle
lebensweltliche Anteilnahme wie von seinem Hausarzt. Der Hausarzt
soll dem Patienten dhnlich nah sein wie die Gemeindeschwester oder
die Familiengesundheitspflege.

120

- am 19,01.2026, 05:17:01,



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER GANG ZUM HAUSARZT

Wenn sich ein Patient fiir den Besuch beim Arzt entscheidet, hat er
einen Abwigungsprozess auf mehreren Ebenen durchlaufen. Der Pati-
ent Gberlegt, ja, hort in sich hinein, ob die Beanspruchung des Arztes
wirklich notwendig und er so hilfebediirftig ist, dass er ohne diese Hil-
fe nicht auskommen kann. Ein solcher Prozess verliuft durchaus nicht
gradlinig. Morgens geht es dem Patienten besser, er ist hoffnungsfroh,
nachmittags dann schlechter, aber er will noch warten oder vielleicht
doch nicht? Was sagt die Frau? Was rit die Schwiegermutter am Telefon?

Der Hausarzt ist der Arzt, zu dem ein Patient, zumal ein chronisch
kranker, eine echte, oft langjihrige Bezichung aufgebaut hat. Die Be-
zichung selbst besteht in der Regel aus Arztbesuchen in kiirzeren oder
lingeren Abstinden und in Begegnungen, die oft niche linger als 20
Minuten dauern. Aber das zihlt fiir den Patienten. Vier Besuche mit ei-
ner Nettosprechzeit von 90 Minuten kdnnen als angebahnte Beziehung
zwischen Hausarzt und Patient gelten, denn vier Besuche heif3t: dreimal
ist der Patient wieder gekommen. Bei der Entscheidung, den Arzt auf-
zusuchen und die hiusliche Selbstsorge fiir vorldufig beendet zu erkli-
ren, spielt neben der Einschitzung der eigenen Bediirftigkeit auch die
vorausgehende Erwartung an den Arztbesuch eine wichtige Rolle. Wird
er mir helfen kénnen? Wie war es bisher? Kann ich erwarten, dass sich
die Bezichung zum Arzt weiter so gestaltet wie bisher? Ein singulirer
Arztbesuch gilt nichts, so lange er sich nicht kohirent in die Tradition
anderer Besuche bei demselben Arzt einreihen ldsst.

Eine als gut bewertete Bezichung zum Hausarzt umfasst, wie Thorsten
Langer (2005) gezeigt hat, mehrere Dimensionen:

1. DerPatienterwartet, dass die je neuzuvollziehende Begegnung mitdem
Arzt so sein wird, wie die anderen Begegnungen bisher verlaufen sind.
Die Erwartung ist eine Nachbildung der Vergangenheitsvorstellung.

2. Der Patient hat entschieden, dass er Hilfe vom Arzt benotigt.

3. Der Besuch beim Hausarze stiitzt die alltdgliche Selbstsorge, die im
Wesentlichen daheim stattfindet, indem der Arzt an der Normalitit
der Lebenswelt des Patienten teilnimmt.

Ein Gelingen des von Krankenkassen cingefithrten Hausarztpro-
gramms, das Patienten Bonuspunkte und geringere Beitragszahlungen
gewihrt, wenn sie lange zu ein und demselben Hausarzt gehen, setzt
unter anderem voraus, dass in der Beziehung zwischen Arzt und Patient
die Moglichkeit existiert, Kritik zu dufern. Patienten wéren mit ihrem
Arzt unzufrieden und kénnten ihren Unmut duflern, so dass nach ei-
ner klirenden Aussprache eine Weiterfithrung der Beziehung maglich
bleibt. Daran mangelt es aber oft. Wenn Patienten unerwartet die Praxis
nicht wieder aufsuchen, wissen Arzte in der Regel nicht, ob der Pati-

I21

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DURCHFUHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

ent verstorben, unzufrieden oder verzogen ist. Trotz aller Reduktion des
irztlichen Paternalismus in den letzten Jahrzehnten existiert im Bereich
einer kritischen Medizin vielfach noch Sprachlosigkeit.

d. Das Krankenhaus zwischen staatlicher Anstalt und
privatem Betrieb

Der Gang ins Krankenhaus bestitigt, dass das System der familidren
Selbstsorge des Patienten nicht mehr zureichend ist und fugt unserer
Betrachtung eine neue Qualitit hinzu, nimlich den Ubergang von
der ambulanten zur stationdren Versorgung. Der performative Ake der
Krankschreibung weist iiber die Hausarztbehandlung hinaus. Der Ein-
tritt in das Krankenhaus erfolgt durch eine Uberweisung des Haus- oder
Facharztes, durch den Notarzt in der sogenannten Liegendanfahrt oder
durch den aufrecht gehenden Menschen, der sich in die Notaufnahme
der Ambulanz begibt. Die Erfahrungen, die der Patient beim Eintritt
in das Krankenhaus macht, haben méglicherweise Auswirkungen auf
die Frage, wie er sich im Krankenhaus zu Recht zu finden vermag. Von
der anders gearteten Problematik des Einzugs élterer Menschen in ein
Heim wissen wir, dass sich Heimbewohner aus ihrer Sicht und der ihrer
Angehoérigen tendenziell umso besser im Heim einleben, je autonomer
sie bei der Entscheidung des Einzugs mitgewirke haben (vgl.: Josat et
al., 2006). Wer einfach abgeschoben wird und sich beim Erwachen un-
erwartet im Heim wiederfindet, kann sogar ein Trauma erleiden. Die
sogenannte Einlieferung ins Krankenhaus wire im Lichte dieser Erfah-
rung zu untersuchen.

Innerhalb des Krankenhauses erwartet den Patienten eine neue Welt
mit eigenen Regeln und eigener Sprache. Das Krankenhaus ist ein Reich
der Zeichen, das verschiedene Territorien voneinander unterscheidet.
Es gibt dadurch einen offentlichen Bereich und Sektoren begrenzter
Zuginglichkeit wie die Intensivstation oder den Operationssaal (vgl.:
Schnell/ Mitzkat 2005, 2006).

Die Geschichte des Krankenhauses beginnt mit dem Hospital. Be-
grifflich verweist das Hospital auf das lateinische Wort Hospes, das Gast
oder Gastfreundschaft bedeutet und somit eine grofle Nihe des Hospi-
tals zur alltdglichen Sorge des Menschen ausweist. Andererseits kann das
Wort Hospes auch mit Fremder iibersetzt werden, ja sogar mit Bezug
auf den Begriff Hostis, der den Fremdling oder gar Feind bezeichnet.
Diese Ambivalenz gehért zur Sache des Hospizes und der Kultur der
Versorgung kranker Menschen. Das Hospital hat seit der Antike eine
lange Geschichte der Transformationen hinter sich (vgl.: Jetter 1986).
In ihr kommt der pflegerischen Versorgung eine grofle Bedeutung zu.
Die cura sui wird von der christlichen Fiirsorge her gedacht.

I22

- am 19,01.2026, 05:17:01,



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS KRANKENHAUS

Als eine Antwort auf die Not und das Elend nach der Beendigung des
hundertjahrigen Krieges griindete Nicolas Rolin das Hospiz Hétel-Dieu
in Beaune (Burgund, Frankreich). In dem Armenspital herrsche seit den
Anfingen im Jahre 1443 ein Geist der Pflege und der christlichen Fiir-
sorge. Die medizinische Versorgung durch Arzte ist, wie bis in das 19.
Jahrhundert iblich, ein wichtiger, aber keinesfalls dominierender Teil
der Betreuung von Kranken. Vom Mittelalter bis in die 7oer Jahre des
20. Jahrhunderts haben die Schwestern des Hospizes in mehreren grof3-
en Silen viele tausend kranke und sterbende Menschen versorgt und ge-
pllegt. Der grofle Armensaal hat eine Dimension vom sox14x16 Metern
und enthilt insgesamt 31 Betten, die bei groffen Epidemien mit zwei
Personen belegt wurden. Hinter den Betten befinden sich Truhen fiir die
personlichen Dinge der Patienten. In der Mitte des Saales erméglichte
eine Reihe von Tischen den Patienten gesellige Mahlzeiten auf8erhalb
der Betten. Im Jahre 1645 entstand ein kleiner Saal fiir wohlhabende
Patienten. Um die sechs Betten kiimmerten sich zwei Schwestern, eine
Expertin und eine Novizin. Ein weiterer Saal enthilt zw6lf Betten fuir
Sterbende, die rdumlich von den Kranken und Armen getrennt gepflegt
worden sind. Die gesamte Anlage reprisentiert in optimaler Weise den
institutionellen Sinn der Krankenversorgung im Mittelalter. Er liegt
vor der Ausdifferenzierung der heilberuflichen Professionen und weit
vor der Dominanz der naturwissenschaftlichen Betrachtungsweise von
Krankheit. Im Garten des Krankenhauses in Beaune wurden Pflanzen
geziichtet, die in der Apotheke als Heilkrduter verarbeitet wurden — zum
Beispiel Kellerasselpulver, Flusskrebsaugen, Brechnusspulver.

Das Hospital wandelt sich in Europa nach 1800 zum Krankenhaus.
Florence Nightingale etabliert nach dem Vorbild der Kaiserswerther Di-
akonissen die, wie man heute sagen wiirde, Qualititsentwicklung auf
den Stationen. Das Krankenhaus wird aber vor allem vom Stand der
Arzte dominiert. Medizinische Fachgebiete verzweigen sich. Anhand
der Verzweigungen (Innere Medizin, Pidiatrie, Neurologie usw.) wer-
den Stationen ausgerichtet. Die Hygiene erobert die Krankenversor-
gung (vgl.: Hudemann-Simon 2000).

In seinem Buch Die Geburt der Klinik zeigt Michel Foucault, wie sich
in dieser Zeit der irztliche Blick verindert. Wihrend die vormoderne
Medizin an der Haut als einer Sichtbarkeitsgrenze den Blick anhielt,
dringt die moderne Medizin in den Kérper ein und macht ihn durch-
sichtig. Die »neue Empirie des Kérperinneren« (Gehring 2004, 36) be-
giinstigt das Auftreten einer naturwissenschaftlichen (Bio-)Medizin der
Proben und Gewebe, die einen Gegensatz zur sprechenden Medizin bil-
det, wie in der Einleitung bereits hervorgehoben wurde.

Im 19. Jahrhundert gab es neben dem Allgemeinen Krankenhaus
und der Irrenanstalt die Pest-Lazarette. Im preuflischen Staat entsteht
die Universitdtsklinik. Universitire Medizinausbildung, Forschung und

123

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DURCHFUHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

Krankenversorgung unterstechen dem Staat. Diese lange Zeit vorbild-
liche Einheit von Forschung, Lehre und Patientenversorgung ist heute,
zu Beginn des 21. Jahrhunderts, zerbrochen. Der Patient, von dem wir
hier ausgehen, ist zahlreichen Umorientierungen ausgesetzt.

Seit der Einfithrung der DRGs (Fallpauschalen) werden von den
Krankenkassen feste Pauschalsitze fiir Krankheitsbilder bezahlt und
nicht mehr fiir Liegezeiten. Die Krankenhausverweildauer von Pati-
enten sinkt. Die medizinische Versorgung und die Pflege miissen inner-
halb »weniger Tage als bisher erbracht werden. [...] Auf gewisse Arbei-
ten muss evtl. verzichtet werden.« (Fischer 2002, 17). Das Krankenaus
ist ein Reparaturbetrieb. Gesunden miissen Patienten daheim.

Die staatlichen Krankenhiuser geraten in eine Finanzierungskrise.
Forschungsgebundene Drittmittel werden zur Aufrechterhaltung des
Routinebetriebs verwendet, Arzte und Personal sind Lohnkiirzungen
und verlidngerten Arbeitszeiten ausgesetzt und die Patienten den da-
raus resultierenden Bedingungen. Das Leistungsspektrum eines Kran-
kenhauses spezifiziert sich. Die Universititsklinik behandelt hoch
problematische und schwierige Krankheiten, sogenannte einfache Ope-
rationen am Blinddarm oder am Leistenbruch kommen faktisch nicht
mehr vor. An ihnen kann der Student nicht mehr lernen und auch kei-
ne Erfahrungen machen, die Patienten zu Gute kommen.

Auf das Ende der Klinik als staatlicher Anstalr folgt seit einigen Jahren
das Zeitalter der Klinik als privater Betrieb. Die Krankenhduser gehoren
zu Konzerngruppen, die je eigene Ziele verfolgen mit Auswirkungen auf
das Haftungsrecht, die medizinische Grundlagenforschung und die Pa-
tientenversorgung, das Angebot alternativer Heilmethoden und natiir-
lich auf das Okonomische, die Rechnungsart des Ganzen. Man kénnte
Krankheiten und entsprechende Diagnosemdglichkeiten erfinden und
sich selbst als Hilfe anbieten. Lukrative Krankheiten wiirden sich von
weniger lukrativen absondern, fiir deren Versorgung die Frau des Bun-
desprisidenten werben konnte.

Privatisierungen in allen Bereichen ehemals 6ffentlicher Versorgung
verindern den Charakeer einer Kommune. Energie, Wasser, Verkehr sind
die bekanntesten Bereiche, die in den letzten Jahren groflen Privatisie-
rungen unterworfen worden sind. Kommunen haben im Ausgang vom
Sozialstaatsprinzip des deutschen Grundgesetzes (GG Art. 20, Abs. 1)
einen Auftrag zur Daseinsvorsorge, der hauptsichlich in der Schaffung
von Infrastrukeur besteht. Die Privatisierung von Infrastruktur entla-
stet Offentliche Haushalte. Sie verindert eine Kommune aber, sofern
Daseinsvorsorge durch die Privatisierung an den Markt gebunden ist.
Telefonzellen, Briefkisten, Bushaltestellen verschwinden aus dem 6f-
fentlichen Raum. Wie kann eine Gemeinwohlverpflichtung fiir die
kommunale Krankenversorgung unter den Bedingungen des Marktes
ausschen (vgl.: Fuchs 2005)?

124

- am 19,01.2026, 05:17:01,



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS KRANKENHAUS

Wem dient das Krankenhaus? In der staatlichen Universititsklinik
steht die Forschung an erster Stelle, der krankenhiusliche Privatbe-
trieb dient der Patientenversorgung. Beides kann zum Problem werden.
Wem niitzen glinzende Forschungen, wenn die Versorgung der Pati-
enten nicht ausreichend ist? Umgekehrt wiirde die blof3e Bevorzugung
eines reinen Versorgungskrankenhauses die Grundlagenforschung in
die Position versetzen, nachweisen zu miissen, dass sie lukrativ ist. Im
Unterschied zur Anwendungsforschung im Krankenhaus diirfte das der
Grundlagenforschung kaum gelingen. Oder: In Grundlagenforschung
wird nur an den Stellen investiert, an denen Gewinne zu vermuten
sind, weil die Pharmaindustrie, die Industrie der Medizintechnik und
der Hilfsmittel ein Interesse an bestimmten Grundlagen anmeldet.
Forschung wire dann immer nur Auftragsforschung.

Das Krankenhaus als privater Betrieb dient offenbar dem Patienten.
Er wird sogar empfangen.

»Guten Tage stellt eine BegriiSung dar, die fiir Krankenhduser eher
untypisch ist. Das medizinische und pflegerische Personal ist nach
einem Stellenschliissel zusammengesetzt, der eine Konzentration auf das
Wesentliche erlaubt, ohne Uberstunden, ohne unproduktive Grund-
lagenforschung. Das Wesentliche ist der Patient. Der Patient wird als
Kunde behandelt (vgl.: Schnell 1998). Im »neoliberalen Krankenhaus«
(Haug 2004) wird die Patientenversorgung zur Dienstleistung. Deren
Kern ist die sprechende Medizin ausgehend von dem Anderen. Mit dem
Patienten wird plétzlich gesprochen. Seine Meinung zihlt, im engsten
Sinne des Wortes. »Der neue Patient wird Gast in einer Art Hotel, in
dem ihm die vorherigen Uberwacher ebenso zu Diensten sind, wie die
allmichtigen Arzte demiitig auf seine Nachfrage nach ihnen zu hoffen
scheinen.« (ebd., 10) Im neoliberalen Krankenhaus wird mit dem Pati-
enten nicht nur gesprochen, er wird auch umsorgt und aufgebaut. Die
dazu notwendige Gefiihlsarbeit hat Arlie Russell Hochschild in ihrer
Studie Das gekaufie Herz diber die Kommerzialisierung der Gefiihle doku-
mentiert (vgl.: Hochschild 2006).

Gefuihlsarbeitist demnach eine geschlechterspezifische, gezielte Dienst-
leistung, die eine gewiinschte Wirkung im anderen Menschen erzeugt
und zwar durch das Management eigener Gefiihle. Das Management
ist Gefithlen nicht nacheriglich hinzugefiigt, sondern geht bereits in
ihre Artikulation ein. Ein Selbst bedarf immer einer Artikulation, die
einem Management unterliegt. In diesem Sinne spricht Ervin Goffman
von einer Presentation of the Self in Everyday Life. Als Vorbild fiir die
neoliberale Gefiihlsarbeit kann das Verhalten von Stewardessen gelten,
wie Hochschild gezeigt hat. Bei Delta Airlines werden Kunden nicht
beférdert, sondern sie gleiten sicher dahin. Fiir die entsprechende At-
mosphire sorgen die Flugbegleiterinnen. In Schulungsprogrammen der
Luftlinie haben sie gelernt, die Kabine als ihr privates Wohnzimmer zu

12§

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DURCHFUHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

betrachten. Sie sollen sich vorstellen, sagt das Schulungsprogramm, dass
der Fluggast sie an einen bekannten und geliebten Menschen erinnert.
Die Stewardess bedient den kahlkdpfigen Passagier nun ebenso wie sie
ihren eigenen Onkel Fritz zu Hause umsorgen wiirde. Der Unterschied
zwischen privatem und offentlichem Verhalten verschwindet. Flugbe-
gleiter und Passagier glauben an das, was sie spielen.

Im Krankenhaus war das Management von Gefiihlen seit der Moder-
ne immer schon zu finden. Die Tatsache, dass Studenten lernen miissen,
die Autopsie gefithlsmi@ig durchzustehen, zeigt, dass hier noch nicht
die Perspektive der Dienstleistung dominiert. Zur ihrer Entfaltung ist
es notwendig, dass der Arzt, die Schwester und der Pfleger auftreten wie
cine Crew: als starkes und interprofessionelles Team. Gefiihlsarbeit als
Firsorge und Empowerment.

Das private Krankenhaus der Zukunft konstituiert den neoliberalen
Patienten, der Eigentiimer seines Kérpers ist und dem die Autonomie
des Kunden zugemutet wird. »Welche Narkose hitten Sie gern?« Hier
ist eine Geburtsstitte einer Gouvernementalitit, von der wir bereits
gesprochen haben. Im Krankenhaus sind die korpernahen Unterstiit-
zungen von Patienten weiterhin notwendig, manchmal in geringerer
Intensitit, da moderne Operationstechniken immer weniger invasiv
und organisch belastend, Narkosen kiirzer und leichter sind, so dass
Patienten cher und schneller wieder auf die Hohe ihrer eigenen Mog-
lichkeiten gelangen kénnen. Die Verkiirzung der Liegezeiten und eine
Zunahme an Multimorbiditit bedingt andererseits aber auch, dass kor-
pernahe Unterstiitzungen intensiver beansprucht wird, da Patienten
nach schweren Operationen im Krankenhaus weniger Zeit zum Aufbau
der Selbstpflege haben. Plegehandeln wird mit der Patientenedukation
eine neue Dimensionen erhalten: sie beinhaltet Moderation, Informa-
tion, Beratung und Schulung von Patienten und deren Angehérigen,
damit ein Patient auflerhalb des Krankenhauses seinen Alltag zu reali-
sieren vermag (vgl.: Segmiiller 2015).

Mit dieser {iberraschenden Wende, die wir einer neuen Zeit in der
Krankenversorgung quasi zu verdanken haben, schliefft sich der Kreis
unserer Systematik. Der Patient, der das Krankenhaus verlisst, tritt wie-
der in den Kontext der alltdglichen Selbstsorge mit Freunden und Fami-
lie ein. Er bedarf moglicherweise des personlichen Budgets, geschulter
Angehoriger, der sprechenden Hausarztmedizin und anderer Parameter,
die wir schon beschrieben haben.

Wer aus dem Krankenhaus kommt, ist nicht mehr derselbe als der
er es betreten hat. Wer zum Krankenhauspatienten wird, gerit in eine
fremde Welt. Das Krankenhaus ist eine abgeschlossene und totalitire
Ordnung. Wer interessiert sich im Krankenhaus dafiir, woher der Pa-
tient kommt, welche Sorgen er von zu Hause mit ins Krankenhaus
bringt? Wer fragt, in welche Welt der Patient entlassen wird, wer sich

126

- am 19,01.2026, 05:17:01,



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS KRANKENHAUS

um ihn daheim kiimmert? Wer koordiniert die stationiren, ambulanten
und familidren Hilfestellungen, damit fiir den Patienten keine Versor-
gungsbriiche entstehen? Die stationire Lungenbehandlung der 84-jih-
rigen Patientin war zwar erfolgreich, dafiir leidet die Frau daheim nun
unter Inkontinenz, da im Krankenhaus die regelmiflige Hilfestellung
beim Toilettengang ausgeblieben ist. Der Patient hat tiberlebt, allerdings
mit einer lang anhaltenden postoperativen Verwirrtheit. Aufwachen ist
nicht identisch mit Realititstraining.

Die Frage, ob das Krankenhaus cher als staatliche Anstalt oder eher
als privater Betrieb Zukunft haben sollte, entscheidet sich nicht zuletzt
in der Frage, ob und wie das Krankenhaus innovative Versorgungskon-
zepte hervorbringen und unterstiitzen kann, um auf die Andersheit
von Gesundheit und Krankheit eingehen zu konnen. Gesundheitsver-
sorgung der Zukunft wird Versorgungsformen innerhalb und zwischen
einzelnen Bereichen (hiusliches Umfeld, ambulanter Pflegedienst,
Hausarzt, Heim, Krankenhaus) entwickeln miissen, deren Qualitit in
der Kooperation liegt (vgl.: Hohmann et al. 1999).

Krankenhiuser stehen vor der Umorientierung. Sie miissen mit dem
ambulanten Versorgungssektor kooperieren. Das Krankenhaus muss
sich plétzlich fiir die Welt auflerhalb interessieren. Dieser Schritt bedeu-
tet eine Revolution, da das Krankenhaus von sich aus die Existenz der
Auflenwelt nicht anzeigt. Eine Untersuchung von Zeichen im Kranken-
haus (Schilder, Tafeln, Aufkleber, Bilder etc.) hat ergeben, dass von 400
Zeichen innerhalb eines Krankenhauses lediglich zehn, die Patienten
und Besucher tiber das Vorhandensein einer Welt jenseits der Mauern
informieren. Die anderen Schilder und Hinweise gelten ausschliefSlich
der Orientierung innerhalb des Hauses und das noch in problema-
tischer Art und Weise (vgl.: Schnell/Mitzkat 2006).

Krankenhiuser kénnten in die Umorientierung die Angehérigen der
Patienten einbeziechen. Angehérige storen eigentlich das Krankenhaus-
system. Angehérige sind weder durch den Behandlungsvertrag noch
durch die Arztethik mit dem Krankenhaus verbunden. Fiir Patienten
sind die Angehoérigen jedoch wichtig. Sie stellen deren Verbindung mit
der Auflenwelt dar und halten die Patienten am Leben. Genau die Ver-
bindung zur Auflenwelt fehlt dem Krankenhaus und muss von ihm erst
hergestellt werden. Es wird zu Uberschneidungen zwischen den statio-
niren und den ambulanten Sektoren kommen. Konzeptionelle Koope-
ration, Kopplungen von Finanzierungsmodalititen, verstirkte Ansied-
lungen von Haus- und Fachirzten, sowie Rehabilitationseinrichtungen
auf dem Gelinde des Krankenhauses. Die Moglichkeiten einer Integ-
rierten Versorgung sind weiterhin noch auszuloten.

127

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DURCHFUHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT
e. Der Ubergang ins Heim

Die Riickkehr aus dem Krankenhaus in den sogenannten ambulanten
Sektor kann einerseits bedeuten, dass ein Patient ins Altenheim zuriick-
kehrt. Alte Menschen sind aufgrund einer akuten Erkrankung in einem
Krankenhaus behandelt worden. Nach Beendigung der Behandlung
kehren sie in ihr Altenheim zuriick. Zum Problem kann diese Riickkehr
werden, wie bereits angedeutet, wenn im Krankenhaus keine Riicksicht
auf die chronische Erkrankung einer lteren Person gelegt wird. Die aku-
te Erkrankung wird behandelt, auf die chronische wird aber nicht einge-
gangen. Das gebrochene Beim ist auf dem Wege der Besserung, der Pati-
ent kehrt aber véllig verwirre und orientierungslos ins Heim zuriick, da
im Krankenhaus niemand darauf geachtet hat, dass er genug Wasser und
Tee zu sich nimmt, um nicht zu vertrocknen. Das Krankenhaus kann
mit alten Menschen als Patienten nichts anfangen, da chronische Krank-
heiten nicht heilbar sind. Eine notwendige, kommunikative Begleitung
dlterer Menschen, damit sich diese im Krankenhaus orientieren kénnen,
unterbleibt, weil eine solche Kommunikation keine abrechenbare me-
dizinische Leistung darstellt. Das Krankenhaus macht alten Menschen
Angst und ist daher in bestimmter Hinsicht inhuman (vgl.: Schilling
2003). Alter ist eine Andersheit, die im Krankenhaus nicht geachtet
wird. Wihrend des Ubergangs von der staatlichen Anstalt zum privaten
Betrieb ist zahlreichen Gesundheitskonzernen diese Fehlleistung inzwi-
schen zumindest aufgefallen. Nach der schmerzfreien Klinik wire nun
das humane Krankenhaus eine erstrebenswerte Vision! In diesem Sinne
veroffendlichte der Deutsche Ethikrat 2016 eine Stellungnahme zum
Thema »Patientenwohl als ethischer Maf$stab fiir das Krankenhausx.

Die Riickkehr aus dem Krankenhaus in den sogenannten ambulanten
Sektor kann andererseits aber auch bedeuten, dass jemand nicht wieder
nach Hause zuriickkehrt, sondern erstmalig in ein Altenheim einzieht.
An diesem Ubergang sind die Angehérigen fast immer maf3geblich be-
teiligt, in vielen Fillen auch der Hausarze. Wenn iltere Menschen in
ein Heim gehen, ist das sechr hiufig ein Zeichen daftir, dass die hius-
liche familiale Sorge an ein Ende gelangt ist. Die Ressourcen sind auf-
gebrauche, deudicher gesagt: die Familie kann und will sich nicht mehr
um ihren pflegebediirftigen Angehérigen kiimmern. Oft dauert es sehr
lange, etwa Jahre, bis diese meist schmerzliche Einsicht verbalisiert und
realisiert wird.

Der alte Mensch méchte gut leben, darf aber oft iiber den Umzug
in das Heim selbst nicht autonom und freiwillig entscheiden. Nach-
dem die Kinder ihren verwitweten Vater zunichst zu sich geholt hatten,
stellt sie die sich verschlimmernde Situation nach zwei Jahren vor die
Wahl: das eigene Leben in der Sorge um den Vater aufzugeben oder
zu entscheiden, dass der Vater in ein Heim iibersiedeln soll. Experten

128

- am 19,01.2026, 05:17:01,



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER UBERGANG INS HEIM

wie Hausirzte, Pfarrer und Sozialstationen unterstiitzen die Familie in
dieser Situation. Diverse Heime werden angeschen, dann fillt die Ent-
scheidung, zu der auch der Vater befrage wird.

In ethischer Hinsicht gilt, dass die Inklusion des Menschen davon ab-
hingig ist, ob er sich im Heim einlebt und dort als gut aufgehoben gel-
ten kann. Wenn der betroffene alte Mensch an der Entscheidung iiber
seinen Einzug ins Heim nicht aktiv mitzuwirken vermag oder nicht zu-
gelassen wird, dass er aktiv mitwirke, ist es wichtig, dass er zumindest
nachtriglich, also nach dem erfolgten Einzug zu erkennen gibt, ob er
den Umzug rickwirkend gut heifSt. Angehérige, besonders diejenigen,
die in die Autonomie ihrer Angehérigen stark eingegriffen haben, se-
hen darin eine Legitimation, dass sie doch richtig gehandelt haben. Die
Angehorigen sind zufrieden und firchten kein schlechtes Gewissen.
Angehorige machen es sich mit der Entscheidung, Vater oder Muctter
ins Heim zu geben, nicht leicht. Es erweist sich, dass der Ubergang ins
Heim als Lebensform ethisch sehr bedeutsam ist (vgl.: Josat et al., 2006).

Das Heim selbst tritt in zwei Grundvarianten und entsprechenden
Mischungsverhiltnissen auf: als Heim im engeren Sinne oder als Ho-
tel (vgl.: Gebert/Kneubiihler 2006, 371, 263f). Verschiedene Effekte
sind moglich. Die Betonung des Heimcharakters kann auf die Domi-
nanz eines Pflegebereichs hindeuten, die Betonung des Hotelcharakeers
im Gegensatz dazu auf den gesonderten Wohnbereich als hauptsich-
liche Dienstleistung. Weiterhin sind zwei Varianten der Uberkreuzung
denkbar. Das Heim als Hotel tut so, als sei es ein Hotel und schlieflt
im Extremfall aus, dass Schmerz und Tod angemessenen Platz haben.
Das Hotel als Heim tritt im Extremfall als totale Institution auf, der
alle Kundenorientierung véllig fehlt. Das Heim kann die Verbindung
zur Auflenwelt besser oder schlechter als das Krankenhaus realisieren.
Schlechter, da es zur geschlossenen Gesellschaft mit faktisch verschlos-
senen Tiiren werden kann. Osterschmuck, der noch im Hochsommer
im Tagesraum hingt, zeugt von einer Innenwelt, die das Auflen nicht
mehr interessiert (vgl.: Koch-Straube 1996). Und besser, da ein moder-
ner Heimvertrag die Auflenwelt in Gestalt der Angehérigen aktiv in das
Leben und in einen Heimbeirat einbeziehen kann.

Alrer ist eine Andersheit, aber, wie jede Andersheit, eine entstandene
und veridnderliche. Das gilt auch fiir viele Formen von Demenz (vgl.:
Schnell/Mitzkat 2006b). Insofern kénnten die Entartungen in der
Mangelversorgung alter Menschen damit verhindert werden, dass das
Alter einen anderen als den bisherigen Status erhilt. Die Antipsychiatrie
versuchte die Einsperrung der sogenannten Wahnsinnigen zu lockern
mit dem Hinweis, dass der Wahn auch durch den Einschluss der Men-
schen als Patienten in das Irrenhaus mit hervorgebracht wiirde. Ahn-
lich, nicht identisch, konnte man die Sache des alten Menschen ange-
hen. Fiir Alexander Mitscherlich tragen Altenheime zur Unwirtichkeit

129

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DURCHFUHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

unserer Stadte bei. Er bezeichnet das Altenheim deshalb als »falschen
Bauauftrag.. Es komme auf eine »Entideologisierung: dieses Auftrags
an, so dass alte Menschen in die Gesellschaft integriert werden kénnen
und die Gesellschaft vom Zuwachs an Erfahrung profitiert (vgl.: Mit-
scherlich 1971). Klaus Dérner folgt dieser Linie in einem weiteren und
politischen Sinne, wenn er »fiir die Auflésung der Heime« (vgl.: Dérner
2001) eintritt.

Ein abrupter und genereller Verzicht auf Heime ist vermutlich unsin-
nig und unmdglich. Gleichwohl kénnte eine gemeindenahe und fami-
lienorientierte Versorgung, Betreuung und Pflege mithelfen, das Ein-
gehen auf die Andersheit des Alters auf fiirsorglichere Grundlagen zu
stellen. Ein alter Mensch ist heutzutage ein hochaltriger Mensch.

f. Hochaltrigkeit und Gebrechlichkeit

Wir kniipfen hier an die soeben und zuvor (in Kap. 2b) geduflerten
Bemerkungen zur Andersheit des Alters an. Wenn heute vom Alter die
Rede ist, dann ist nicht mehr der alte Mensch gemeint, den sich Hegel
als Spitze der Alterspyramide vorstellte oder von dem Simone de Be-
auvoir sprach. Das Alter ist dlter geworden, daher spricht man auch in
der politischen Planung von Hochaltrigkeit. Damit verindert sich der
ethische Status des alten Menschen. Fiir Hegel war das Alter normal,
heute ist es ein Problem. Der hochaltrige Mensch wird nimlich durch
Krankheit, Verfall sowie Gesundheitskosten definiert. Die Anzahl der
kognitiv beeintrichtigten und mit Demenz lebenden Menschen, die
als Patienten ins Krankenhaus kommen, steigt an. Das Krankenhaus
behandelt die Eingangsdiagnose (zum Beispiel Beinbruch). Das Perso-
nal steht zugleich ratlos vor der Frage, wie es auf die »nicht heilbarenc
Verhaltensweisen des Patienten (Nahrungsverweigerung, nichtliche
Unruhe, herausforderndes Verhalten, Verwirrtheit) eingehen soll (vgl.
Schiitz/Fiisgen 2013). Die Ethik, die sich des hochaltrigen Menschen
annimmyt, ist jetzt eine Ethik der Heilberufe, denn der alte Mensch ist
ein Fall fiir Pflege, Medizin und Rentenversicherung. Diese Verinde-
rung bewirke auch, dass Wiirde und Achtung des Alters vor einer Um-
oder gar Entwertung stehen. Ist nicht am besten, wenn man verwirrte
und im Krankenhaus umherirrende Patienten in ihren Betten angurtet?
Die Herausforderung der Gegenwart liegt darin, die Ethik des Alters
durch die heilberufliche Perspektive zu fithren und als Weisheit des al-
ten Menschen wieder in Kultur und Gesellschaft einzufiigen. Die vor-
liegende Skizze beginnt mit historischen Streiflichtern.

Die Ehre des Alters. Max Weber definiert Honoratioren durch »eine
spezifische soziale Ehre«. Triger dieser anerkannten Qualitit ist »das Al-
ter«. Es ist anerkannt wegen seines »Gurtachtens, Weistums (und hin-

130



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HOCHALTRIGKEIT UND GEBRECHLICHKEIT

sichtlich seines) vorherigen Placet« (Weber 1980, 547). Die Weisheit
des alten Menschen gilt als eine »als legitim anerkannte Form« von Ka-
pital (Bourdieu 1985, 11). Die Achtung des alten Menschen ist in der
Honoratiorenherrschaft ein relevanter Wert, der in der Gegenwart je-
doch ungleich schwerer zu verwirklichen ist. In der Gegenwart gilt: Alte
werden ilter, Jingere jiinger! Dass alte Menschen ilter werden, bedeu-
tet, dass in den letzten 5o Jahren die Zahl der hochaltrigen Menschen,
die tiber ihr 80. Lebensjahr hinaus noch erheblich lange leben, deutlich
gestiegen ist (BMFSF], 2002). Das Jiingerwerden des jiingeren Alters
besagt, dass von Menschen zu Beginn der ersten Lebensjahrzehnte re-
lational hinsichdich kompetenter Lebensfithrung, Bildung, Durchset-
zungsvermogen, Ausdauer mehr erwartet wird als den von Vorginger-
generationen. Die Zeit hat sich beschleunigt (Rosa 2006). Umfassende
Reformen miissen in kiirzester Zeit erfolgreich abgeschlossen sein.

Eine Folge dieser markanten Verinderung ist, dass Erfahrung, die im
klassischen Sinne zu machen Zeit erfordert, weniger wertgeschitzt ist.
Diese Minderwertschitzung wirkt auf ihre Triger zuriick. Alte Men-
schen, die Kraftwerke gemachter Erfahrungen sind, drohen aus dem
Schutzbereich des Ethischen ausgeschlossen zu werden. Der jedermann
zustehende Anspruch auf Achtung und Wiirde wird im Hinblick auf
sie infrage gestellt. Gerechtigkeit zwischen den Generationen wird zum
Problem, zusdtzlich angeheize von unbesonnenen Reden christlicher
Jungpolitiker. Ein Grund fir diese Tendenzen ist die Medikalisierung
(Ivan Illich) der élteren Generation. Die Tatsache, dass die Epidemiolo-
gie des alten Menschen die Notwendigkeit der Entwicklung von Versor-
gungskonzepten belegt und damit legitimiert, dass der alte Mensch als
Gegenstand pflegerischer Fiirsorge betrachtet werden darf, bedingt eine
»Medizinalisierung des Senilen.« (Miiller-Hergl 2009, 259) Kurz: das
Alter ist offenbar ein Problem!

Mit den nachfolgenden Ausfithrungen wird einigen Stichworten zur
ethischen Bedrohung des alten Menschen nachgegangen, sodann wer-
den Alternativen im Hinblick auf eine Inklusion skizziert, die einen po-
sitiven Umgang mit der Weisheit des alten Menschen ermoglicht. Das
Ganze ist gleichwohl nicht mehr als eine Skizze, die weitere Theorie-
arbeit und empirische Forschung als Ausmessung ethischer Schutzbe-
reiche des alten Menschen erfordert.

Der alte Mensch in der klassischen Ethik. Der alte Mensch hat, so
lasst sich vorsichtig sagen, in der klassischen Ethik einen Platz. Nicht
im Zentrum, aber in der Nihe. Seine Ehre ist die eines Honoratioren,
wie Max Weber zeigte. Es kénnen die im Folgenden beschriebenen drei
typischen Weisen des Umgangs mit dem Alter voneinander unterschie-
den werden.

Das Alter als Lebensalter. Hegel geht in seiner Theorie der Lebensal-
ter auf den Greis ein. Der Greis ist einerseits eine Art Hohepunke der

131

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DURCHFUHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

Bildung und Erfahrung, andererseits eine Stufe des Verfalls. Der Greis
ist {iber den erwachsenen Mann hinaus, denn er interessiert sich nicht
mehr fiir Details des biirgerlichen Lebens, sondern fiir die Quintessenz.
Der Greis bringt das Leben auf vereinfachende Formeln, die die Essenz
des Weltlebens bedeuten sollen. Durch diese immer auch undifferen-
zierte Allgemeinheit gleicht sich der Greis dem Kind und der Weisheit
der Kinderreime an. Vom Kind unterscheidet sich der Greis aber darin,
dass er glaubt, dass nach ihm nur noch Verfall kommen wird und dass
das Substanzielle entstanden ist, als er, der Greis, noch jung gewesen war.

Das Alter als Exzellenz. Gottfried Benn betrachtet den alten Men-
schen nicht wie Weber oder Hegel als Spezies, sondern als Verkdrpe-
rung von Individualitdt. Im Alter ist man demnach ganz bei sich. Der
Mensch wird, wie etwa Goethe, Tizian oder Fontane, im Alter wild,
schopferisch und zugleich sicher in seinen Gesten. Im Alter findet noch
einmal eine qualitative Neuorientierung im Leben eines Menschen statt
(Benn 1954).

Das Alter als Spekulation. Hans Jonas diskutiert in seiner Ethik die
Frage, ob das Alter so wertvoll sei, dass es kiinstlich verlingert werden
sollte. Die Sterblichkeit wire dann herausgezdgert; die Andersheit des
Jugendalters wiirde moglicherweise an Gewicht verlieren. Fragen nach
der Biologie sind mit Fragen nach einer Ethik identisch, da die Natur
auf ein Gleichgewicht bezogen ist, das nicht nur natiirlich genannt wer-
den kann (vgl.: Ricceur 1991).

Neben diesen drei Konzepten des Alters gibt es eine vierte Weise des
Umgangs mit dem letzten Lebensalter. Von anderen unterscheidet sie
sich dadurch, dass sie das Alter quasi deontologisiert. Es gibt das Al-
tern, aber nicht schlechthin! Mit Simone de Beauvoir kénnte man auch
sagen, dass der Mensch nicht alt ist oder alt sein wiirde, sondern alt
gemacht wird (vgl.: Beauvoir 1969).

Alexander Mitscherlich behandelt das Alter im Zusammenhang mit
seinen umfassenden Uberlegungen zur Urbanitit. Das Altenheim ist
ihm zufolge eine ideologische Bauaufgabe, die es zu entideologisieren
gilt. Ideologie heifSt, dass das Heim die Aufgabe hat, Menschen, die aus
Altersgriinden nicht mehr am Produktionsprozess teilnehmen koénnen
und auch keine sie umsorgende Familie haben, ein- bezichungswei-
se auszuschliefen. Entideologisierung bedeutet demgegeniiber, darii-
ber aufzukliren, dass das Altsein kein Naturschicksal ist, sondern ge-
sellschaftlich gemacht wird und deshalb auch verindert werden kann.
Mitscherlich tritt ausdriicklich fiir eine gesellschaftliche Inklusion und
Teilhabe des alten Menschen an der Gesellschaft ein (vgl.: Mitscherlich
1971). Die Weisheit des alten Menschen miisse und kénne als Teil des
Ganzen anerkannt werden!

Hochaltrigkeit. Die angefiihrten Positionen gehen davon aus, dass
das Alter eine natiirliche Entwicklungsstufe ist, die mit dem Tod der

132



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HOCHALTRIGKEIT UND GEBRECHLICHKEIT

Menschen ihren Abschluss findet. Die Auszeichnung des Alters, die
Ehre, die Achtung der Weisheit, geschicht im Rahmen ciner Alterspy-
ramide. Dabei wird der alte Mensch nicht durch Krankheit und Hilfs-
bediirftigkeit definiert. Der alte Mensch gilt zwar als eingeschrinkt,
aber nicht aufgrund von Hochaltrigkeit und Multimorbiditit, sondern
weil er sich auf das Wesentliche beschrinkt. Der junge Mensch reist
durch die Welt; der alte Mensch denkt iiber seine Reisen nach! Dass es
sich beim Alter nicht ausschliefflich um ein natiirliches Stadium han-
delt, wird im Lichte der Sozialpsychologie (Mitschetlich) deutlich. Das
Alesein ist als Adressat fiir Wertschitzung eine Konstruktion! Der ge-
genwirtige Diskurs tiber das Alter ist durch die Stichworte Hochaltrig-
keit (8oplus), Multimorbiditit und Demenz geprigt. Der alte Mensch
erscheint als Objekt der Fiirsorge. Die an das Alter adressierte Wert-
schitzung dndert sich. Der alte Mensch droht aus dem Schutzbereich
von Achtung und Wiirde ausgeschlossen zu werden. Diese Gefahr ist
neu, und ihre Bearbeitung geschieht nicht mehr mit den Mitteln der
klassischen Ethik, sondern durch eine Ethik, die auch auf das Gesund-
heitswesen bezogen ist, da der alte Mensch durch die Parameter der
Gesundheit und Krankheit definiert wird und nicht mehr durch die
Genieidsthetik der italienischen Renaissance. In der Gesundheitspoli-
tik entsteht das Postulat einer Ethik der Solidaritit mit Hochaltrigen
(BMEFESF] 2002).

Das neurobiologisches Paradigma. Der Sache nach gibt es keine di-
rekee statthafte Verbindung zwischen Alter, Leistungsschwiche und
mangelnder Wertschitzung. Etwa der Begriff der Demenz bezeichnet
keineswegs nur — wie hiufig angenommen wird — sogenannte Verfalls-
prozesse, sondern zunichst normale geistige und emotionale Umstruk-
turierungen im Alter (Schnell 2000b). Allerdings wird mit Demenz
auch ein Prozess des geistigen Verfalls (de mente) gekennzeichnet. Das
neurobiologische Paradigma versteht die Demenz als neurodegenerative
Erkrankung, deren Ursachen maglicherweise in einem Absterben von
Nervenzellen im Gehirn zu sehen sind oder in Eiweiffablagerungen an
den Synapsen und den Kontakestellen von Zellen. Diese als Degene-
ration wirkenden Fakten fithren zu Gedichtnisverlust oder auch Be-
wegungsstorungen, die denen der Parkinson-Krankheit dhnlich sind.
Wenn schon keine Therapie, so besteht doch eine Méglichkeit zur Pri-
vention. Diese liegt in der Aktivitit. Man miisse sein Hirn benutzen
und es arbeiten lassen. Das faule Gehirn ist anfillig fiir Demenz, das
aktive angeblich nicht! Das neurobiologische Paradigma will die Medi-
kalisierung, die Patienten zu passiven Empfingern degradieren konnte,
eindimmen, indem es das Hirn zum Akteur macht. Dieses neurobiolo-
gische Paradigma, das auch auf den Bereich der sprechenden Medizin
und der Pflege tibergreift (Schnell 2013b), wird dabei aber selbst zum
Problem!

133

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DURCHFUHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

Exclurs:
Drei Dinge, die gegen die Hirnforschung sprechen

1. Die Hirnforschung glaubt, dass es wichtig ist, sich mit der mensch-
lichen Willensfreiheit zu befassen. Nicht anders ist es zu erkliren, dass
sie eine erhebliche Energie daran setzt, zu zeigen, dass der freie Wille
eine Illusion sei. Dabei ist die Willensfreiheit keine wirklich wichtige
Grofle. Im Mittelpunkt der Genese von Sinn und Bedeutungen stehen
viel mehr Leiblichkeit, Handlungen, Entscheidungen, Interaktionen,
Erzihlungen. Sie werden daraufhin befragt, ob sie ein Ziel realisieren,
einer Regel folgen oder einer anderen Person entsprochen haben. Ob
ein Wille dabei frei ist oder nicht, lisst sich nur beantworten, wenn ein
Wille als solcher tiberhaupt thematisch werden kann. Paul Ricaeur geht
in seinen Aufweisungen tiber das Willentliche und das Unwillentliche
von den Grenzen der Verfiigungsmacht des Willens aus. Sofern man
aber, wie Harry Frankfurt, die analytische Philosophie und die Hirn-
forschung, die Willensfreiheit als solche zu befragen versucht, dann ist
allerdings unklar, um welchen Gegenstand es sich dabei handelt. Ist
der Wille eine Handlung minus einer Kérperbewegung? Schon Witt-
genstein wies darauf hin, dass der menschliche Wille nicht plausibel
aus den menschlichen Verhiltnissen extrahiert werden kénne. »Was
ist das, was ubrigbleibt, wenn ich von der Tatsache, daf§ ich meinen
Arm hebe, die abziche, daf§ mein Arm sich hebe?« (Wittgenstein 1977,
Nr. 621)

2. Die Hirnforschung glaubt, mit dem Libet-Experiment nachweisen
zu konnen, dass die Willensfreiheit eine Illusion sei. Demnach soll eine
Versuchsperson in ruhiger Stellung befindlich, die Entscheidung tref-
fen, eine Hand zu heben. Sie soll dabei eine Uhr im Blick behalten
und den Zeitpunkt melden, an dem sie sich, wie gefordert, entschieden
hat, die Hand zu heben. Dieser Zeitpunkt wird auf der Uhr festgehal-
ten. Gleichzeitig werden die Gehirnstrome des Probanden gemessen.
Die Messung der Hirnstrome wird mit der gemessenen Uhrzeit verg-
lichen. Als Ergebnis zeige sich: Im Hirn wird ein Bereitschaftspotenzial
zum Heben der Hand aktiviert und zwar ca. 0,3 Sekunden, bevor der
Proband laut eigener Angabe die Entscheidung getroffen hat, seine
Hand zu heben. Das Experiment zeige damit: Eine Korperbewegung
wird nicht durch den freien Willen des Menschen initiiert, sondern
durch ein dem Menschen selbst nicht steuerbares Hirnpotenzial, das
schon am Werke ist, bevor der Mensch von sich aus etwas zu tun beab-
sichtigt.

Benjamin Libet selbst, der Erfinder des nach ihm benannten Experi-
ments, folgert aus seinen Untersuchungen, dass es »also nicht die Rolle
des bewussten freien Willens wire, eine Willenshandlung einzuleiten,

134



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HOCHALTRIGKEIT UND GEBRECHLICHKEIT

sondern vielmehr zu kontrollieren, ob die Handlung stattfindet.« (Li-
bet 1999, 282) Die Konsequenz wire eine moderate Arbeitsteilung zwi-
schen dem Gehirn und dem Willen.

Skeptischer schon macht die Versuchsanordnung als solche. Es ist
ungekldrt, wie man die beiden Zeiten miteinander vergleichen kann:
die phinomenal erlebte der Versuchsperson und die neuronal beo-
bachtete auf dem Bildschirm! Der Proband sagt das Wort »Jetzt< und
meint damit den Zeitpunkt seiner Entscheidung, seine Hand heben
zu wollen. Dieser Zeitpunkt wird durch eine Uhr gemessen und mit
dem zeitlichen Auftreten des Bereitschaftspotenzials verglichen. Dass
der >Mensch« dabei im Vergleich zum >Hirn¢ in zeitlicher Hinsicht zu
spit kommt, verwundert nicht, da sich die Aussage >Jetzt« immer nur
auf eine erinnerte Zeit bezieht. Gemessen wird damit nicht der Au-
genblick der Entscheidung, sondern der des Sagens, dass man sich
entschieden habe. Das Experiment misst somit nicht, was es angeblich
messen soll!

3. Die Hirnforschung glaubt, dass das Gehirn ein lebensweltlicher Ak-
teur sei. Durch den Leib ist der Mensch in der Welt und zur Welt. Was
immer er tut, er realisiert es unter den Augen der Anderen. Die zen-
trale Aussage, deren Herleitung anderswo entfaltet ist (Schnell 1995,
123 fI.), besagt in diesem Zusammenhang: Ich bin mir selbst gegeben
und zugleich den Anderen und den Dingen! Damit besteht eine Gleich-
zeitigkeit des Selbst-, Welt- und Fremdbezugs. Diese Gleichzeitigkeit
wurde bereits mit Donald Davidson als dreibeiniges Stativ bezeichnet.
Alle drei Beine — Selbst, Andere und Dinge — miissen zugleich vorhan-
den sein und miteinander zum Stand kommen. Es gibt somit keinen
alleinigen und prinzipiellen Vorrang des Ego oder des Alter oder der
Materie mehr!

Die Dreibeinigkeit kehrt im Verstindnis der Person wieder. Ich bin
ein Ich, das sich an ein Du wendet; indem ich von Anderen angespro-
chen werde, finde ich mich wiederum als ein Du vor; indem Dritte iiber
mich sprechen, erscheine ich als Er (vgl.: Schnell 1999, 122). Hier wird
der Unterschied zwischen Philosophie und Hirnforschung tiberdeut-
lich: Die Hirnforschung versucht alles aus der Perspektive der dritten
Person Singular zu schépfen, wihrend die Philosophie mit der Leiblich-
keit einen Ausgangspunkt hat, von dem aus von vornherein alle Aspekte
von Personalitit zwanglos zur Entfaltung gelangen kénnen. Aufbau und
Anordnung des Gegebenen erfolgen als Auslegung der personalistischen
Einstellung, wie wir mit Edmund Husserl sagen kénnen. Selbstbezug:
Ich bin mir selbst gegeben. In diese Perspektive gehdren Aufweisungen,
die sich mit dem Dasein als Sorge/Selbstsorge befassen. Fremdbezug:
Ich bin mir selbst gegeben und zugleich auf Andere bezogen. In die-
se Perspektive gehdren Darlegungen, die sich mit der Interpersonalitit

135

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DURCHFUHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

und Freundschaft auseinandersetzten. Weltbezug: Ich bin mir selbst ge-
geben, auf Andere bezogen und ich bin zugleich einer unter anderen.
Die moderne Soziologie, die Ethnologie, die Sozialanthropologie zeigen
in dieser Hinsicht auf, was es bedeutet, dass ich auch einer unter ande-
ren bin, ohne in diesem Status jemand sein zu miissen.

Das Hirn ist ein Objekt, aber es ist kein lebensweltlicher Akteur!
Das Hirn vermag keinen erfahrbaren Selbst- und keinen erfahrbaren
Fremdbezug zu realisieren. Es tritt lediglich in der dritten Person Sin-
gular auf, nimlich als ein Objekt, tiber das wir sprechen und das wir
beobachten und damit nicht als ein Gegeniiber, mit dem wir in Kon-
take treten. Durch bildgebende Verfahren komme ein Modell des Hirns
zur Ansicht, das dynamisch ist und Hirnakeivitdten plastisch anzeigt.
Die groflen Erfolge der neurologischen Rehabilitation von Patienten,
die sich lingere Zeit im Koma befanden, konnten dadurch verstehbar
gemacht werden. Man kann nicht sagen »Das Hirn will, dass ich den
rechten Arm hebe« wie man sagt, »Fritz trinkt mit seinen Freunden ein
Pilsc. Die Behauptungen, dass das Hirn in der ersten Person Singular
etwas an sich selbst erlebt oder sich in der zweiten Person Singular wer-
tend an jemanden oder etwas richtet, sind irrig!

Die Hirnforschung rechnet nimlich mit der »Unvereinbarkeit (der)
subjektiven Erste-Person-Perspektive« mit der »Dritte-Person-Perspek-
tive der naturwissenschaftlichen Beschreibungsweise«. Fir Letztere
»existieren die Phinomene« des Ichs (der ersten Person) »nicht« (Wolf
Singer 2003, 25). Die vermeintiche Allzustindigkeit der Hirnforschung
entsteht dadurch, dass naturwissenschaftliche Ergebnisse unzulissiger
Weise in die lebensweltliche Perspektive von Ich und Du tibersetzt wer-
den. Unzulissig ist dieser Schritt, da das Gehirn, welches durch die na-
turalistische Einstellung als Objeke wissenschaftlicher Beobachtungen
konstituiert wird, nicht zugleich als Subjekt unter anderen Subjekten
auftreten kann. Dieser Schritt macht die Hirnforschung zur Weltan-
schauung! Das Gehirn kann aber nicht >handeln, sentscheiden< oder
sbefehlen«. Oder vermag ein Gehirn etwa den Oberbefehl einer Armee
inne zu haben?

Sofern die Hirnforschung die genannten drei Fehler vermeidet, ist
sie eine wert- und sinnvolle Wissenschaft vom Besonderen. In diesem
Sinne argumentieren die meisten Hirnforscher.

Wenn sie die Fehler jedoch begeht, dann spreizt sie sich zur Wissen-
schaft vom Allgemeinen auf, die glaubt tiberall mitreden zu miissen.
Eine Folge dessen sind ethische Exklusionen.

Die Dritte-Person-Perspektive ist auch hier die mafigebliche. Nie-
mand kann aus Freiheit eine Handlung unterlassen! »Epileptiker und
Schizophrenes, aber auch Kriminelle sind »Opfer«, »die fiir ihre Hand-
lungen nichts kdnnen« (Singer 2003, 33). Ein Verbrecher, der fiir die
Gesellschaft »extrem Gefihrlich« ist, muss behandelt werden. Die »At-

136

- am 19,01.2026, 05:17:01,



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HOCHALTRIGKEIT UND GEBRECHLICHKEIT

traktoren [sind] in seinem Gehirn zu stirken, die die fragliche Tétungs-
schwelle héher setzen wiirden« (ebd., 34).

Im Bereich des Strafrechis sollen die Begriffe der Verantwortung und
der Schuld durch den der Gefihrlichkeit ersetzt werden. Ein Titer
konnte nicht anders handeln, denn er war krank.

Ulrike Meinhof wurde aufgrund eines Hirnschadens zur Terrori-
stin. Einsicht und Rehabilitation aufseiten eines Titers sind unnétig,
Behandlung tritt an ihre Stelle. Rechtswissenschaftler befiirchten darin
einen Angriff auf das demokratisch verfasste Recht.

Fir die Gesundheitsversorgung ist die Behandlung und Begleitung von
Menschen, die an einer demenziellen Erkrankung leiden, eine grofle
Herausforderung. Demenz sei auf eine Erkrankung des Gehirns zuriick-
fithrbar. Ein krankes Hirn bewirkt nimlich ein krankhaftes Verhalten.
Das pathologische Amyloid-Beta-A4-Protein verursacht Depressionen,
Fehlwahrnehmungen, Angst und Unruhe. Und nun? Was soll man mit
einem alten Menschen, bei dem ein >krankhaftes< Protein diagnostiziert
wurde, tun? Singen, lachen und spazieren gehen scheiden aus, da es sich
dabei um dialogische Prinzipien handelt, fiir die die dritte Person nicht
aufkommen kann.

Die Hirnforschung hat die Perspektive der Dritten-Person-Singular zur
Verfugung. Einige ihrer Vertreter iiberspielen diese Begrenzung und
missverstehen das Hirn als lebensweltlichen Akteur. Der Hirnforschung
fehlen dazu aber aus methodischen Griinden sowohl die Erste- als auch
die Zweite-Person-Singular. Diese Engfiihrung der lebensweltlichen
Perspektive auf die Dritte-Person fithrt zwangsliufig zur Exklusion von
Interpersonalitit. Im Bereich des Strafrechts werden so Schuld und Ver-
antwortung ausgeschlossen. In der Gesundheitsversorgung trifft es die
Fiirsorge um vulnerable Andere.

Die grundsitzliche Annahme, dass das Hirn etwas tut, macht, lenkt,
bestimmyt, entscheidet usw., ist problematisch, weil sie suggeriert, dass
es nicht die Person des alten Menschen sei, die etwas tut, méglicher-
weise sogar etwas, das fiir sinnvoll gehalten werden kénne. Und was ist,
wenn das Getane sinnlos wird, weil es niemand versteht? Die Annahme
ist zudem in logischer Hinsicht problematisch, weil widerspriichlich.
Logischer Widerspruch besagt: Das Hirn, das nur in der Beobachtung
erschlossen werden kann, vermag nicht auch als lebensweltlicher Akteur
aufzutreten, der von sich aus etwas »tun« kann im Sinne einer in der
Welt stattfindenden Handlung (eine detailliertere Auseinandersetzung
mit Positionen der Hirnforschung findet sich in: Vogd 2010, Schnell
2013b). Das Hirn denkt und Peter betitigt seinen Rollstubl sind katego-
rial verschiedene Beschreibungen, die in keine direkte Koppelung ein-
treten konnen. Paul Ricoeur warnt vor einem »semantischen Amalgamc

137

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DURCHFUHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

(Ricoeur 2004, 645) und damit vor der unstacthaften Vermischung von
Beschreibungen, die logisch unhaltbar sind, aber dennoch praktiziert
werden und problematische Folgen fiir denjenigen haben, auf den sie
angewendet werden.

Eine Alternative zur neurobiologischen Betrachtung bietet der Blick
auf den alten Mensch im Licht einer Ethik als Schutzbereich. Der Pro-
test gegen eine Entwertung des Alters im Sinne einer Aufkl'eirung setzt
mit Simone de Beauvoir bereits Ende der 6oer Jahre ein und hilt bis
heute an (vgl.: Bovenschen 2006). Eine systematische Ethik hat gleich-
wohl noch weitere Komponenten zu bedenken. Ein Konzept, das auf
einen Umgang mit hochaltrigen und verwirrten Menschen abzielt, das
also praktisch ausgerichtet ist und die Idee cines Schutzbereiches fir
den alten Menschen beinhaltet, ist der von Tom Kitwood entwickelte
personzentrierte Ansatz.

Die Meisterschaft Kitwoods zeigt sich in drei Hinsichten: Kitwood
stelle mit aller Klarheit die Gefahr der Exklusion des alten Menschen
aus dem Schutzbereich des Ethischen heraus (a), er entwirft ein inklu-
sives Gegenmodell (b) und zeigt, dass die Weisheit des alten Menschen
im Durchgang durch eine Ethik der Heilberufe in die Gesellschaft inte-
griert werden kann (c).

a) Der im Schnittpunkt von Ethik, Demenzpflege und Dialogphilo-
sophie situierte Ansatz Kitwoods stellt, wie auch andere Entwiirfe im
Bereich der Heilberufe, die Frage, was es fiir einen Menschen bedeutet,
eine Person zu sein. Es ist das Verstindnis des Personseins, das die ethi-
sche Problematik hervorruft. Die Person, die seit Kant einen absoluten
Wert hat, gilt es als Ansatzpunket zu verteidigen. Doch, so lautet die
Frage: »Wen schliefSt der Begriff ein?«. Es sind »fiinf Kriterien« (Kit-
wood 2000, 27, 125), die Kitwood zu Beantwortung dieser Frage iden-
tifizieren kann. Demnach ist jemand dann eine schutzwiirdige Person,
wenn sie als Eigenschaften Bewusstsein, Rationalitit, Handlungsfihig-
keit, Moralitidt und Sozialitit aufweist. Dieses anspruchsvolle Portfolio
macht den absoluten Wert ciner Person aus. Es hat aber zugleich den
ertheblichen Nachteil, dass »es cine perfekte Rechifertigung dafiir gibt,
Menschen mit ernsten Behinderungen aus dem »Club der Personenc
auszuschliefen« (ebd., 28). Es ist ein verhingnisvoller Fehler, Autono-
mie und Rationalitit so sehr iiber zu betonen, weil dadurch die mora-
lische Solidaritit mit alten Menschen und die Einsicht, dass alle Men-
schen im selben Boot sitzen, gemindert werden.

b) Eine Alternative wird durch die Umstellung des Personbegriffs ein-
geleitet. Statt die Person, die absoluten Wert besitzt, iiber Eigenschaf-
ten zu definieren, ist sie tiber ihre Bezichungshaftigkeit zu bestimmen.
Kitwood tibernimmt den Personbegriff der Dialogphilosophie. »Alles
wirkliche Leben ist Begegnung.« (Buber 1983, 18) Martin Buber zer-
teile die Person in Ich und Du und mache sie fiir die Ansprache des

138



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HOCHALTRIGKEIT UND GEBRECHLICHKEIT

Anderen zuginglich. Ja, Person ist demnach nur der, der dem Ande-
ren begegnet! »Eine Person zu sein, bedeutet, mit Du angesprochen zu
werden.« (Kitwood 2000, 30) Die Dimension der interpersonalen Be-
gegnung eroffnet der Person des alten und verwirrten Menschen neue
Maglichkeiten zur gesellschaftlichen Teilhabe. »Wenn wir Demenz ver-
stehen wollen, ist es [...] entscheidend, Personsein im Sinne von Be-
ziehung zu sechen. Selbst bei sehr schwerer kognitiver Beeintrichtigung
ist oft eine Ich-Du-Form der Begegnung und des In-Beziehung-Tretens
moglich.« (ebd., 32) Ein Leben von und in Beziehungen kann fiir den
alten Menschen Lebensqualitit und einen Schutzbereich des Ethischen
bedeuten, der Sorge und Firsorge einen Platz gibt. »Die Hauptaufga-
be der Demenzpflege, [...] besteht im Erhalc des Personseins angesichts
versagender Geisteskrifte.« (125)

¢) Die Person wird nicht mehr tiber die Was-Identitdt der persona-
len Eigenschaften identifiziert, da diese Konzeption ethisch exklusiv ist,
wie Kitwood und die vorliegende Arbeit auch in Auseinandersetzungen
mit der Bioethik gezeigt haben (Schnell 1999). Die Neuorientierung
bezieht sich auf die Wer-Identitit, die eine narrative Identitit ist, die
Menschenwiirde im Sinne einer Beziehungshaftigkeit erméglicht (ebd.).
Narrativ ist eine Identitit durch Verflechtung der eigenen Geschichte
mit der Lebensgeschichte der anderen und der Dritten. »Die Identitit
eines Individuums oder einer Gemeinschaft angeben, heifdt auf die Fra-
ge antworten: Wer hat diese Handlung ausgefiihre, wer ist der Han-
delnde, der Urheber? [...] Die Antwort kann nur narrativ ausfallen.
Auf die Frage wer? antworten, heifit, [...] die Geschichte eines Lebens
erzihlen. [...] Die Identitit des Wer ist also selber eine narrative Iden-
titdt« (Ricoeur 1992, 395). Diese allgemeine, fiir Personen schlechthin
geltende Annahme bestitigt sich auch in der Begegnung mit dem alten
Menschen. »Die Frage, ob ein Mensch eine Person/Subjekt sei und eine
Identitit besitze, ist demnach nicht nur bei der Person selbst, sondern
nur im Kontext des sozialen Umfelds zu suchen: Zum einen erzihlen
Menschen mit Demenz Fragmente ihrer verinnerlichten Geschichten,
zum anderen kdnnen andere diese Geschichten erginzen in der Absiche,
die Person im besten Licht erscheinen zu lassen. (Miiller-Hergl 2009,
395) Ethische Aspekte einer sich damit anbahnenden Erzihlungsbezie-
hung, die einen Schutzbereich in Form von »Principles of Charity(, um
erneut ein Wort von Donald Davidson zu verwenden, ausmachen, be-
stehen darin, dass jemand dem alten Menschen:

e zuhort,

* auf ihn eingeht,

* seine Auflerungen in Allgemeinverstindlichkeit tibersetzt und
* erginzt, was an ihnen fehlt (vgl.: Sachweh 2005).

139

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DURCHFUHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

Narrative Identitdt ist Grundlage fiir Validation und Biograficarbeit.
»Selbst wenn jemand nicht in der Lage ist, an seiner narrativen Iden-
titit festzuhalten, so konnen dies andere immer noch tun« (Kitwood
200, 295). Durch die Zumutung der Begegnung mit dem Anderen
und dem Geschehen von Erzihlen und Horen fiige sich die Weisheit
des alten Menschen in Kultur und Gesellschaft ein. Die Wege der Nar-
ration bewegen sich zwischen Nihe und Distanz. Die Erzihlung ist
Modus der Bearbeitung von Lebensgeschichten im Rahmen von Erin-
nerungsarbeit und Reminiszenztherapie (vgl.: Halek/Bartholomeyczik
2006). Wenn man das Erzihlen nicht nur als miindliche Praktik ver-
steht, sondern auch als durch Texte vermittelt, dann ist eine Distanz
zum Erleben des Patienten zu beriicksichtigen, die ein Text als solcher
provoziert. Aus der Distanz fiihrt ein Riickweg durch den Text zur Per-
son und ermdglicht ein Verstehen des alten Menschen (vgl.: Schnell/
Mitzkat 2006b). Bei all dem ist zu beachten, dass das Erleben des hoch-
altrigen Menschen durch Verwirrung gekennzeichnet sein kann, so-
dass die Frage, was das »Erzihlen der Wahrheit« bedeuten mag, unklar
zu werden scheint (Bush 2009). Genauso ist zu beriicksichtigen, dass
man den alten Menschen sehr einengte, wiirde man von ihm schlich-
te Tatsachenwahrheiten verlangen. Wann hat der Enkel Geburtstag, im
Mirz oder April? Es gehort zur Ethik der Heilberufe, auch die Grenzen
der Wahrheit in der Auslotung durch die Erzihlung mitzuberiicksichti-
gen (vgl.: Schnell 2009d). Den Uberlegungen von Kitwood zu folgen,
bedeutet in gewisser Hinsicht, eine praktizierte Ethnologie zu betreiben.

Ethnologen befassen sich mit dem Fremden. Das Ziel ihrer Bemii-
hungen ist es, durch das Fremde das Eigene zu verindern. Es gilt somit,
eine »erweiterte Erfahrung auszubilden« (Merleau-Ponty 2007, 171),
und es besteht darauthin die »Aufgabe, unsere Vernunft zu erweitern.«
(ebd., 175) Der Umgang mit dem alten Menschen hat ein dhnliches
Anliegen: Respekt vor dem Anderen, Einbeziehung seiner und Verinde-
rung unserer eigenen Vernunft!

Ein Schutzbereich des Ethischen erschopft sich, wie wir bereist ge-
schen haben, niemals in einer Interpersonalicit. Im Hinblick auf den
hochaltrigen Menschen sind weitergehende Uberlegungen unerlifilich.
Sie betreffen erstens gesellschaftlich-politische Fragen, wie die der Ge-
nerationengerechtigkeit (Schnell 2010b) und zweitens eine genauere,
auf Forschung basierende, Einsicht in die Lebenswelt hochaltriger Men-
schen (Schiif$ler/Schnell 2014). In deren Zentrum steht eine Besinnung
auf die Vulnerabilitit, die einen Leitfaden der gesamten, vorliegenden
Untersuchung bildet.

Die Hochaltrigkeit ist ein Lebensalter, in dem sich die Vulnerabilitit
der leiblichen Person in Form chronischer Krankheiten iduflern kann.
Mit diesen nicht heilbaren Krankheiten gilt es zu leben. Dieser Um-
stand fordert uns auf, dem (in den Kapiteln 2 und 16a) bereits disku-

140



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ANGST VOR DEN FOLGEN DER GEBRECHLICHKEIT

tierten Begriffen Gesundheit und Krankheit eine neue Dimension hin-
zuzufiigen: die Gebrechlichkeit.

Gebrechlichkeit, die inzwischen auch vom Diskurs der Krankheits-
theorien beachtet wird (vgl.: Schramme 2012), erinnert das Vernunft-
wesen daran, dass es auch ein hinfilliges Wesen ist. Sie bietet zudem
den Vorteil, dass von der Vorstellung, dass ein Mensch entweder gesund
oder krank ist, Abstand genommen werden kann. Die Gebrechlichkeit
ist eine Ubersetzung der Metapher des Schilfrohres, durch die Pascal
den Menschen gekennzeichnet sieht.

g. Die Angst vor den Folgen der Gebrechlichkeit

Die aus der Vulnerabilitit resultierende Gebrechlichkeit und die Tatsa-
che, dass Menschen in vielen Lindern der Welt immer ilter werden, ist
Anlass der Freude, aber auch ein Motiv fiir die Ausbildung von Angst.
Was passiert, wenn ich eines Tages alt und chronisch krank sein sollte?
Eine Folge der Gebrechlichkeit ist die Pflegebediirftigkeit. Vor ihr dng-
stigt man sich und zwar als noch gesunde und leistungsfihige Person!

Bis zum Jahr 2030 werden in Deutschland bis zu vier Millionen Men-
schen gemifS des Pflegeversicherungsgesetzes (SGB XI) pflegebediirftig
und daher auf Hilfe in der Durchfithrung der Selbstsorge im Alltag
angewiesen sein. Erwachsene Menschen im Alter von soplus miissen
damit rechnen, dass sie ihre eigenen hochaltrigen Eltern zu versorgen
haben und irgendwann selbst pflegebediirftig werden.

Die Angst vor den Folgen der Gebrechlichkeit ist einerseits unsinnig,
weil sie aus einer falschen Idealisierung von Leistungsfihigkeit und Ju-
gend und einer Furcht vor dem Tod erwichst. Noch vor einigen Jahren
las man in der Debatte um die Patientenverfiigung, dass Menschen ster-
ben wollten, wenn sie aufgrund einer Krankheit im Alter nicht mehr in
der Lage sein sollten, Bergstrecken mit dem Mountainbike zu bewilti-
gen. Kurios war, dass diese Sachlage die Debatte um Sterbehilfe befeu-
erte. Wer nicht mehr leistungsfihig ist und nur noch Kosten verursacht,
wird Anderen zur Last fallen. Ein Ausweg wire das »sozialvertrigliche
Frithableben», wie der Arztekammerprisident Karsten Vilmar 1998 for-
mulierte. Mittlerweile scheint sich die Einsicht durchzusetzen, dass ein
Leben im Alter sinnvoll ist, wenn man sich andere und neue Ziele setzt,
von denen die Jugend noch nichts weif. Zudem gibt es manchmal auch
Situationen, in denen sich eine alte Person in ihrer Situation wohlfiihlt,
auch wenn ihre Mobilitit und die Kommunikationsfihigkeit stark ein-
geschrinke sind. Das Vergessen des Mountainbikes ist nicht nur ein
Verlust, es kann auch heilsam sein.

Die Angst vor den Folgen der Gebrechlichkeit ist andererseits be-
rechtigt, weil unabsehbare Interventionen mit ihr einhergehen kénnen.

141

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DURCHFUHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

Nicht mehr ich tue etwas, denn plétzlich regiert jemand anderes in
meine Handlung hinein. Der Helfer und mit ihm Regeln und Normen
des Sozialgesetzbuches, der Pflegeheime und des Krankenhauses. Der
Helfer geht durch mein Zimmer, er fasst meine Dinge an und bringt
sie durcheinander. Und mit ihnen die ganze Welt! Diese Situation zu
verteidigen hief3e, fiir Unmiindigkeit und Antiaufklirung einzutreten —
wenn man argumentativ im klassischen Diskurs der philosophischen
Ethik verbleibt. Die Eréffnung von Alternativen wurde erneut von
den Wissenschaften und der Ethik der Heilberufe wahrgenommen.
Es entstanden Begriffe und Konzepte wie Fiirsorge, Verantwortung,
Stellvertretung, Assistenz (vgl.: Schnell 2011¢). Wenn die Scrukeur des
»jemand-fir-jemand-anderes-cinem-Dritten-gegeniiber» unvermeidbar
sein sollten, dann miisste sie in der Lage sein, Autonomie und Hete-
ronomie miteinander zu versohnen und neu ausrichten (vgl.: Schnell
2016). Das erfordert ein Neudenken in Begriffen und in der Praxis.

In Deutschland trat ab dem Jahr 2017 cine reformierte Pflegeversi-
cherung in Kraft, die flexibler als bislang auf Patient und Angehérige
zugeschnitten ist. Zur Gewihrleistung von Autonomie kann eine Pfle-
geverfiigung beitragen, die nicht nur die Versorgung von sogenannten
Grundbediirfnissen erméglicht, sondern auch eine Ausrichtung des All-
tags strukturiert (vgl.: Abt-Zegelin 2009).

h. Behinderung

Die leibliche Geburt des endlichen Lebens ermoglicht eine Gestaltung
des Lebens. Eine definitive Grenze dieser Bemiihungen ist der Tod.
Weil der Tod auch unliebsam ist, entsteht die Hoffnung auf Unsterb-
lichkeit. Dieser wohl immer schon bestechenden Hoffnung wird auch
heute noch mit Substanzen nachgeholfen. Bio-Enhancement bedeutet,
dass gesunde Menschen pharmakologische Produkte zur Optimierung
der Leistungsfihigkeit und zur Verlingerung des vitalen Lebens zu sich
nehmen. Ein Problem entsteht durch die Behauptung, dass es Men-
schen gibe, deren Existenz sich nicht optimieren lassen und jene daher
weniger wertvoll sein wiirde. Diese, der Bioethik Peter Singers nach-
folgende Sichtweise betrifft Menschen mit Behinderungen. Thr treten
die Parteiginger der Disability Studies entgegen (vgl.: Dederich 2007).

Die Andersheit des behinderten Menschen ist in gewisser Hinsicht
Normalitit. Der behinderte Mensch ist nur relevant fiir Heilberufe,
wenn Behinderung zu Krankheit fithrt oder Krankheit zu Behinderung.
Andersheit besteht darin, dass der behinderte Leib in keinem Anato-
miebuch verzeichnet ist. Es ist auflerdem wichtig zu beachten, worin
und wie sich Behinderung duflert: als Behinderung des Sehens, Horens,
der Muskeln, von Geburt an oder als Erwerb? Behinderung ist als Be-

142



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BEHINDERUNG

griff uneinheidich und trite in diversen Registern auf: Politik, Recht,
Pidagogik, Kultur und, quer dazu, als subjektiver Begriff.

Der behinderte Mensch ist kein Kandidat fiir die Heilberufe, da er
nicht krank oder pflegebediirftig sein muss, sondern »nur« behindert ist
und Anerkennung verdient (vgl.: Dederich 2001). »Bei Behinderungen
handelt es sich weder um kurierbare Krankheiten, noch um Abwei-
chungen von einer fiktiven Norm, sondern um Erscheinungsformen
des Menschlichen.« (Dederich 2000, 253)

Behinderung als Erscheinungsform des Menschlichen heifSt, die Dif-
ferenz von Selbsterfahrung und Fremdzuschreibung zu beachten. Ein
blind geborener Mensch wird die Frage, ob es nicht traurig sei, dass er
das bunte Tulpenfeld nicht schen kénne, als unsinnig und unverstind-
lich zuriickweisen. Auf gewisse Weise fehlt dem blinden Menschen
nichts. Andererseits wird ihm von der Mitwelt gesagt, wer oder was er
ist, nicht zuletzt in Abhingigkeit von den Fragen, wie stark Behinde-
rung der Gesellschaft auffillt und ob sie von Geburt an besteht oder im
Laufe des Lebens erworben worden ist. Der behinderte Mensch erfihrt
durch die Anderen, in welchem Verhiltnis er zur Normalitit steht, auch
wenn er, der behinderte Mensch, sich selbst ganz anders erfahren wiir-
de, wenn man ihn nur lief3e.

Das Phinomen von Behinderung ist im Hinblick auf unser Problem
des Schutzbereiches interessant. Fiir Jurgen Link ist der Umgang mit
Behinderung und moglicher Normalitdt ein wahrer Testfall der ethi-
schen Inklusion (vgl.: Link 2004).

Bei der ethischen Integration von Menschen mit Behinderungen in
die Gesellschaft wurde der Indienstnahme des Normalisierungsprinzips
grofle Bedeutung verlichen. Normalisierung ist schrittweise Teilhabe am
Alltag der Gesellschaft und Aufhebung einer gesonderten Existenzweise
des behinderten Lebens, etwa in Heimen oder Stationen (vgl.: Grésch-
ke 2000). Allerdings hat die Normalisierung auch eine durchaus pro-
blematische Riickseite. Sie ist exklusiv. Seit Emile Durkheims Analyse
der Normalitdt als Durchschnittstypus wird Normalitdt tendenziell zur
Gleichmacherei und werden Individualitit und Andersheit daraufhin
zu problematischen GrofSen gestempelt.

Die Ausbildung allgemeiner Typiken in der Normalitdt lasst sich
nicht verhindern, jedoch kann eine Normalitit flexibel eingerichtet
werden. Rein logisch kann die Subsumtion des Individuums unter das
Allgemeine der Normalisierungstypik auch umgekehrt werden, so dass
das Individuelle die Typik regiert. »Jeder Mensch besitzt seine eigene,
ganz personliche Normalitit.« (Link 2004, 137) Diese These ist, wie
Link auch zeigt, zwar nicht generell haltbar, sie kann aber ein Korrektiv
gegen die Schattenseite der Normalisierung darstellen. Die Anspriiche
eines modifizierten Normalisierungsprinzips sind mittlerweile in die
Konzepte und Praktiken der Inklusion eingegangen.

143

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DURCHFUHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

Behinderung ist im Kontext von Normalisierung und Inklusion
diskutierbar, weil sie kein medizinischer Begriff, sondern eine soziale
Konstruktion ist, die sich auf die Teilhabe des Menschen am Leben der
Gesellschaft bezieht. »Menschen sind behindert, wenn ihre kérperliche
Funktion, geistige Fahigkeit oder seelische Gesundheit mit hoher Wahr-
scheinlichkeit linger als sechs Monate von dem fiir das Lebensalter ty-
pischen Zustand abweichen und daher ihre Teilhabe am Leben in der
Gesellschaft beeintrichtigt ist. Sie sind von Behinderung bedroht, wenn
die Beeintrichtigung zu erwarten ist.« (SGB IX, §2, 1) Ansatzpunkt
fiir die Verbesserung des Lebens ist nicht die Biologie, sondern, so die
Anwilte von Menschen mit Behinderungen, eine Inklusion. Auf Be-
hinderung antwortet Inklusion. Inklusion ist ein grenzloser Anspruch.
»Inklusion schliefSt dem Grundsatz nach niemanden aus.« (Dederich/
Beck et al. 2016, 14) Die Unterzeichnerstaaten der UN-Behinderten-
rechtskonvention aus dem Jahre 2009 verpflichten sich, den gemein-
samen Unterricht von Schiilern mit und ohne Behinderung zum Re-
gelfall zu machen. Die Inklusion beendet damit einen langen Irrweg
der Geistigbehindertenpidagogik. Jene verfolgte nach 1945 noch einen
geisteswissenschaftlichen Bildungsbegriff und bezeichnete daher Men-
schen mit schweren geistigen Behinderungen als bildungsunfihig (vgl.:
Stinkes 2008, 86f). Diese nominelle Exklusion ist auch, wie wir mit
Foucault nachvollzichen konnen, einen riumliche. Bildungsunfihige
Menschen gehoren nicht in die Schule, sondern in die hinteren Riume
eines Heimes. Grenzenlos ist demgegeniiber der Anspruch der Inklusi-
on, weil er besagt, dass es niemanden gibt, der nicht inkludierbar wire.
»Es gibt keinen Rest, der nicht inkludierbar ist.« (Jantzen 2014, 24)
Der Sache nach soll Inklusion damit die Einlosung des Anspruchs auf
Nichtexklusivitit sein. Die Vertreter der Behindertenpidagogik unter-
scheiden zwischen folgenden Aspekten von Inklusion (vgl.: Dederich/
Beck et al. 2016, 126f1):

1. gesellschaftliche Inklusion: Einbezichung von Akteuren in soziale
Funktionszusammenhinge.

2. pidagogische Inklusion: Teilhabe von Akteuren an Erzichung und
Bildung,.

3. didaktische Inklusion: gemeinsames Lernen einer heterogenen Schii-
lerschaft.

Im Zentrum dieser technischen Aspekte der Inklusion steht der ethi-
sche Anspruch auf Grenzenlosigkeit. Inklusion beriicksichtigt jeden

Menschen!

Es ist an dieser Stelle geboten hervorzuheben, dass die von uns verfolgte
Ethik als nichtexklusiver Schutzbereich und die Ethik der Inklusion

144



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS LEBENSENDE UND DER TOD

nicht dasselbe sind. Wihrend die Ethik der Nichtexklusivitit ethisch
relevante Ausnahmen von der Regel und damit Uberschreitungen des
Schemas von Allgemeinem und Besonderem auslegt, wie etwa im Rah-
men der Ausfiihrungen zum Thema »Andersheit der Person« (siche
hier Kap. 15 a), geht es der Ethik der Inklusion darum, im Zeichen des
Menschen mit Behinderung die Ausnahme zur Regel werden zu lassen
(vgl.: Rédder 2015, 124fF). Die Frage ist, ob dadurch nicht wider Wil-
len neue Exklusionen produziert werden?

Die Ausnahme wird zur Regel, wenn alle Menschen als behindert gel-
ten konnen. Den Verteidigern von Menschen mit Behinderungen geht
ihr Mandant verloren. Ein dhnliches Schicksal erlitt schon der Feminis-
mus, der nicht mehr genau zu sagen weif3, was eigentlich eine Frau ist.
Betrachten wir den Bereich der Schule. Seit es Konzepte der Inklusion
gibt, ist die Anzahl der Kinder, die weiterhin auf Forderschulen unter-
richtet werden und damit nicht inklusiv, nur unwesentlich gesunken.
Seit 2014 ist ndmlich die Anzahl der forderbediirftigen Kinder an allge-
meinen Schulen so stark gestiegen, dass nicht mehr fiir jedes Kind einer
Forderschule ein Inklusionsplatz zur Verfligung gestellt werden konnte.
Es ist hochst lohnenswert, als Schulkind behindert zu sein, zumindest
ein wenig. In vielen Bundeslindern erhalten allgemeine Schulen, die
Kinder mit sonderpiddagogischem Forderbedarf unterrichten, zusitz-
liche Gelder und Stellen. Deshalb wird bei Kindern, die bislang trotz
einer leichten Leseschwiche als »normalec Schiiler galten, ein ausdriick-
licher Forderbedarf diagnostiziert. Weil die Férderung im Schwerpunke
Lesen von zusitzlichen Lehrkriften innerhalb der allgemeinen Schule
erfolgt, kénnen Eltern die Férderbediirftigkeit ihres Kindes leicht ak-
zeptieren. Der diskriminierende Wechsel auf eine Behindertenschule,
wie es frither hief3, entfillt. Das System der regelhaften Inklusion er-
zeugt Exklusionen, die zu Lasten von Kindern an Forderschulen gehen
und zu Lasten der forderbediirftigen Kinder an allgemeinen Schulen,
sofern diese sichtbar aus dem Klassenverband verstofien werden.

i. Das Lebensende und der Tod

Das Faktum der Gebirtlichkeit hat zwei Implikationen: Endlichkeit
und Potendialicit. Die Geburt ist ein Anfang, durch den etwas Neues
in der Welt erscheint und realisiert werden kann, wie Hannah Arendt
im Ausgang von Augustinus sagt (vgl.: Schnell 2004d). Durch die
Selbstsorge (Cura sui) kann das Potential des endlichen Lebens gestal-
tet werden. Wenn das endliche Leben an sein Ende gekommen ist, ist
das Potential der Selbstsorge aufgezehrt. Die Selbstsorge ist an ihr Ende
gekommen. Endlichkeit und Potenz bilden ein Widerspiel. Im Unter-

145

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DURCHFUHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

schied zu Eros und Thanatos ist dieses nicht rein konservativ, da die Re-
alisierung von Potenzen in einer Lebenskunst auch Uberschreitungen,
Exzentrizititen und Kiinstlichkeiten beinhaltet.

Der Tod ist eine Andersheit, da er sich nicht normalisieren ldsst. Er ge-
hért nicht in das laufende Leben, sondern er beendet es. Dem Tod geht
das Lebensende voraus, welches Gegenstand der Selbst- und Fiirsorge ist.

Der Tod ist auch eine Grenzangelegenheit. Er gehért in einer Weise
zum Leben und ist daher kein Betitigungsfeld fiir Experten, wie es etwa
Arzte sind. Andererseits kann er sehr wohl zum Thema der Palliativver-
sorgung werden. Der Tod, der durch cine lebenslimitierende Krankheit,
deren Symptome medizinisch zu kontrollieren sind, herbeigefithrt wird,
ist die Realisierung der Grenzangelegenheit. In diesem heutzutage sehr
hiufigen Fall muss es zu einer Koalition von Philosophie und den Wis-
senschaften der Heilberufe im Zeichen der Vulnerabilitit kommen (vgl.

dazu ausfiihrlich: Schnell/Schulz 2014).

Dem Motiv des dreibeinigen Stativs soll auch am Ende der Betrach-
tungen treu geblieben werden. Der Tod ist fir den Menschen (und
nicht nur fiir ihn) unvermeidlich. Was ist der Tod? Wir folgen Vladimir
Jankélévitch, der die dreibeinige Typologie ausgegeben hat und vom
»Tod in der dritten, in der zweiten und in der ersten Person» (Janké-
lévitch 2005, 34) spricht.

Der Tod in der dritten Person ist der unpersonliche Tod.

Heidegger widmet dieser Perspektive die Aufweisungen der Macht
des Man. Das Man regelt die Welt- und die Daseinsauslegung und da-
mit auch, wie man sich zum Tod zu verhalten hat. Frither war der Tod
ein 6ffentliches Tabu, heute ist es nicht mehr so. Man spricht tiber den
Tod. Es gibt Experten, wie Politiker, Juristen, Theologen, Philosophen,
Kiinstler, Journalisten, die iiber den Tod in unserer Gesellschaft spre-
chen und ihn dadurch (mit)definieren.

Der 1od in der zweiten Person ist der Tod des Anderen.

Heidegger sicht dafiir die Perspektive der ehrenden Fiirsorge vor.
Levinas spricht von einer Verantwortung fiir den Tod des Anderen. Es
gibt viele Begleiter, die Personen an deren Lebensende versorgen und
die den Tod in gewissen Hinsichten diagnostizieren. Zu ihnen gehdren
Arzte, Rettungsassistenten, Polizisten, Rechtsmediziner, Tatortreiniger
und Bestatter.

Der Tod in der ersten Person ist der eigene Tod.

Heidegger spricht grundsiezlich von einem Sein zum Tode, das sich
darin bemerkbar macht, dass der Tod das Dasein als einzelnes bean-

146



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS LEBENSENDE UND DER TOD

sprucht und ihm seine Unvertretbarkeit vor Augen fithrt. Damict ist je-
der von uns gemeint und an sich selbst verwiesen. Die Auslegungen des
Man werden hiufig vom Dasein durchbrochen, wenn es alt ist und als
Patient lebt.

Nach diesem Vorspann soll nicht iiber den medizinischen und juristi-
schen Begriff des Todes, nicht tiber die Todesstrafe und auch nicht iiber
Sterbehilfe gesprochen, sondern, ausgehend vom Tod in der ersten Per-
son, zwei Fragen in den Mittelpunkt gestellt werden: was ist der Tod?
Welche Bedeutung hat der Tod fiir das noch lebende Leben?

1. Frage: was ist der Tod?

Die Frage nach dem Wesen des Todes soll methodisch angegangen
werden, indem gefragt wird, wie der Tod zuginglich ist. Dabei gilt, wie
stets in der Phinomenologie, dass Zugangsart und Sachgehalt aufeinan-
der bezogen sind.

Wenn vom Tod, der am Ende des Sterbens erfolgen soll, die Rede
ist — wer spricht dann von wo aus? Wessen Tod ist gemeint? Heidegger
sagt: »Das Sterben muss jedes Dasein jeweilig selbst auf sich nehmenc,
denn — und jetzt folgt eine Erklirung: »Der Tod ist, sofern er ist, we-
sensmiflig je der meine.« (Heidegger 1979, 240) Der Tod wird von der
Jemeinigkeit aus gedacht. Es kann den Tod nur als meinen Tod geben
und es miisste somit meinen eigenen Tod fiir mich geben konnen. Die
1. Person Singular, das »Ich«, wire damit die Instanz, von der aus vom
Tod gesprochen werden kann. »Ist mein Tod méglich?« (Derrida 1998,
45) Wenn ich tot bin, ist mein Ich, dessen Tod mein Tod sein soll, nicht
mehr. Wie kann fiir jemanden, der nicht ist, etwas sein? Derrida be-
zeichnet diese Perspektive als Aporie. Sie ist ein Thema in jeder Phi-
nomenologie des Todes (Paul Ludwig Landsberg, Karl Jaspers, Eugen
Fink, Vladimir Jankélévitch). Der Tod kann als Moglichkeit des Da-
seins nur »etwas« sein, dass dem Dasein Grenzen aufzeigt. »Der Tod ist
die Moglichkeit der schlechthinnigen Daseinsunmaglichkeit.« (Heideg-
ger 1979, 250) Mit Husser] kann der Tod auch als etwas genuin Frem-
des bezeichnet werden. Fremdheit ist die »bewahrbare Zuginglichkeit
des original Unzuginglichen« (Husserl 1963, 117). Mein Tod ist mir
als etwas zuginglich das mir unzuginglich ist. Diese Unzuginglichkeit
ist mir wiederum zuginglich. Paul Landsberg, ein Schiiler Husserls, be-
zeichnet den je eigenen Tod daher als »fiir uns anwesend in Abwesen-
heit.« (Landsberg 1973, 14)

Maurice Blanchot versuchte in immer neuen Anliufen die Urimpressi-
on, das Jetzt, den Augenblick des Todes zu denken. Mein gegenwirtiger
Tod, der nicht erwartet und auch nicht erinnert wird, ist »das Unmog-
liche« (Derrida 2003, 14), weil er meine Méglichkeiten (meine Macht)
begrenzt. Der Tod ist unzuginglich, weil er nicht wachen Auges von

147

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DURCHFUHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

mir durchlebt werden kann. Insofern gibt das Dasein sich im Tod. Der-
rida spricht im Dativ vom »den Tod geben (donner la mort).« (Derrida
1992) Wem gibt das Dasein sich im Tod? »Genau genommen handelt es
sich um eine gewisse ritselhafte Beziechung zwischen sterben, bezeugen
und iiberleben, der wir uns hier annihern.« (Derrida 1998, 56)

Das Geben ist immer auch ein sich den Anderen tibergeben. Hier
tritt die von Heidegger unterbestimmyte, aber von Paul Landsberg, Levi-
nas und Ricceur betonte Dimension der Sozialitit in den Vordergrund
(vgl.: Schnell 2014). Diese Sozialitit konstituiert eine Wirklichkeit.

Wirklichkeit ist eine dreistellige Relation: wirklich ist, was durchlebt
(1), artikuliert/reflekdiert (2) und von anderen bezeugt (3) wird. Ich
fithle die Kilte (ad 1), ich sage, dass mir kalt ist (ad 2) und mein Ne-
benmann gibt mir die Jacke (ad 3). In Grenzfillen kann Realitit auch
eine Zweistellige Relation sein. »Das Leben im KZ ist unwiirdig.« Die-
ser Satz kann behauptet werden, auch ohne das KZ personlich erlebt zu
haben. »Hier stehe ich und kann nicht anders.« Luthers berithmter Satz
tiber den notwendigen Augenblick hat Wirklichkeit, auch wenn diese
nicht von Anderen bezeugt wird. An der Dreistelligen Relation kann
das erste Relat (durchleben) oder das dritte (Bezeugung) fehlen. Das
zweite (Artikulation/Reflexion) ist hingegen unverzichtbar. Der jemei-
nige Tod kann von mir nicht reflektiert werden. Er wird von mir durch-
lebt und von Anderen bezeugt. Der Tod ist insofern als Wirklichkeit ein
Mysterium (vgl.: Schnell 2015).

2. Frage: welche Bedeutung hat der Tod fiir das noch lebende Leben?

Der Tod betrifft nicht nur den Menschen, sondern tiberhaupt alles
Lebendige: Tier, Natur und in gewisser Hinsicht auch Institutionen
(vgl.: Bihrer et al. 2015). Mensch und Tier sind vulnerable Personen,
da sie als leibliche Wesen geboren worden sind. Der Tod des Menschen
ist ein merkwiirdig unvollkommen konstituiertes Ding. Er wird vom
Bewusstsein untersucht, befragt, thematisiert. Die Konstitutionsleis-
tung ist endlich, weil das Bewusstsein ein verkorpertes und damit ein
endliches ist. Der Denker des Todes wird von seinem Denkthema un-
vermeidlich affiziert und tberwiltigt. Der Denker stirbt und gibt sich
den Anderen. Unvollkommen konstituiert ist diese Sachlage, weil die
konstituierende Instanz, das Ich, in der Konstitution selbst annulliert
wird. Genau das ist in gewisser Hinsicht der Tod.

Im Leben ist der Tod Gegenstand einer Antizipation. Der Tod wird
erhofft, gefiirchtet, verdringt, verteufelt, herbeigesehnt. Die Bedeutung
des Todes fiir das Leben liegt in der Gestaltung der Erwartung. Wir
konnen hier Kant zitieren: der Tod ist etwas, auf das es sich »vorzu-
bereiten« gile (MutmafSlichen Anfang der Menschengeschichte, A 9). Die
Vorbereitung betrifft keineswegs nur die Frage, wie ich sterben mochte
und erschopft sich daher nicht nur in der Abfassung von Testament

148



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS LEBENSENDE UND DER TOD

und Patientenverfiigung. Die Vorbereitung gilt viel grundsitzlicher der
Frage, wer mich iberleben soll. Sie bezicht sich daher auf das zu le-
bende Leben. Denn es kommen nur jene Personen als Kandidaten fiir
die Menschen, die mich iiberleben kénnen, in Frage, mit denen ich zu-
sammenlebe und ein gemeinsames Leben gestalte. Uber Freundschaft,
Familie und Gesellschaft ist in vorherigen Kapiteln bereits gesprochen
worden.

Selbst wenn die Selbstsorge um den Tod von einer Macht veranlasst
wird, die nicht von auflen kommt, sondern die sich in unserem Selbst-
verhilenis unbemerke festgesetzt hat und die uns an das glauben lisst,
was wir glauben, beweist das nicht, dass das Konzept der Selbstsorge
unsinnig ist, sondern nur, dass es ohne zureichenden Grund auskommt
und auskommen muss. Es konnte auch anders sein. Es sind Lebens-
formen denkbar, die vom Tod nicht einen Gestaltungsauftrag des Da-
seins ableiten, sondern, wie der Buddhismus, das Leben in gewisser
Hinsicht als endlos betrachten.

Dreiflig erwachsene Menschen sprechen tiber den Tod (www. 30gedanken
zumtod.de). Auf die Frage »Was ist der Tod?«, geben sie Antworten, die
auf das Leben bezogen sind. Eine Erfassung des Todes von der Gestal-
tung des Lebens her besagt:

- Der Tod veranlasst Erinnerung an das Leben.
- Der Tod ist nah am Leben.

- Der Tod riickt dem Leben immer niher.

- Der Tod ist ein Licht.

- Der Tod ist das Ende des Lebens.

- Der Tod gibt dem Leben Sinn.

- Der Tod ist Entspannung.

- Der Tod reist uns aus dem Leben.

- Der Tod ist fiir das Leben unkontrollierbar.

- Der Tod kann ein Freund des Lebens sein

(vgl. dazu: Schnell/Schulz 2016).

Die Erfassung des Todes von der Gestaltung des Lebens her impliziert
auch, dass Selbstsorge und Selbsterhaltung wichtige Werte sind. Nicht
zufillig haben wir Schwierigkeiten mit Selbstmérdern und vor allem
mit Selbstmordattentitern.

Eine Selbstvergewisserung im Zeichen der Endlichkeit konnte einem
Dasein unvermeidlich sein, das niemals ist, sondern in der Zeit immer
hinterherhinkt und daher immer auch ein Leben im Zeichen des Ab-
schieds fiihrt. Seit Diltheys Uberlegungen zum Innewerden in Realitit
und Zeit kann diese Méglichkeit mehr als eine Konstruktion darstellen.
»Gegenwart ist niemals; was wir als Gegenwart erleben, schliefit immer

149

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DURCHFUHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

Erinnerung an das in sich, was eben gegenwirtig war.« (Dilthey 1981,
239)

Die Vorbereitung auf den Tod ist Teil der Selbstsorge im Durchgang
durch Freundschaft, Familie und Gesellschaft. Mit dem Tod des Selbst
endet das Leben als Sorge. Das Selbst zerteilt sich. Es selbst tritt in ein
Mysterium ein und wird zugleich zum Subjekt des Andenkens und zum

Objeke der Statistik ...



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

17. Zur Bestimmung ethisch relevanter
Exklusion

a. Dimensionen der Exklusivitit

Nach der Durchfiihrung einer Ethik als nichtexklusivem Schutzbereich
im Zeichen einer Andersheit vulnerabler Personen, die von der Geburt
bis zum Tode sich erstreck, gilt es, einige systematische Gedanken diese
Ethik betreffend nachzutragen. Die historischen Betrachtungen zur Ex-
klusivitit des Ethischen bei Aristoteles, Kant, Mill, Scheler und anderen
in den entsprechenden Sachgebieten nétigen uns nimlich, nun syste-
matisch nach der ethisch relevanten Exklusion fragen.

Nicht jede Exklusion ist ein ethisches Problem! Wann aber ist eine
Exklusion ethisch relevant (also kritisierenswert) und wann nicht? Wir
wollen und kénnen uns auf das Ethische beschrinken, obwohl es nie
isoliert auftritt, sondern immer mit Politik, Wirtschaft, Gesellschaft
und Geschichte verwoben ist. Es soll in mehreren Schritten vorgegan-
gen und zunichst der diffuse Begriff der Ganzheit zuriickgewiesen wer-
den. Nichtexklusivitit ist keine Ganzheitlichkeit.

Kritik der Ganzbeit

Der Begriff der »Ganzheit« ist insgesamt ein Mischbegriff, da in ihn
naturphilosophische, weltanschauliche und ideologische Aspekte einge-
wandert sind (vgl. Harrington 2002). Im Wesentlichen hat er folgende
Bestandteile:

Holismus. Gegeniiber einem Atomismus und extremen Individua-
lismus wird betont, dass das Ganze mehr als die Summe der Teile ist.
Diese Denkbewegung setzt in der Antike ein, ist in der Romantik und
in der modernen Lebensphilosophie zu finden. Das moderne, zerrissene
und entwurzelte Individuum, so der spite Georg Simmel, strebt nach
Ganzheit (Simmel 1987).

Medizin. Gegeniiber einem dualistischen und mechanischen Ver-
stindnis des Menschen als Patient wird betont, dass dieser von dem her
angenommen werden soll, was ihn insgesamt als Menschen ausmacht
(Leib, Seele, Spiritualitit, Sozialitit). Gleichwohl warnte bereits Victor
von Weizsicker energisch vor der Verwendung des »undeutlichen und
vieldeutigen [...] Modewortes« (Weizsicker 1930, 169) der Ganzheit
im Bereich der Medizin.

Ideologie. Wihrend des Nationalsozialismus wurde der Begriff der
Ganzheit verwendet, um einen Vorrang der sogenannten Nation und
Volksgemeinschaft vor den Biirgerrechten zu behaupten und durchzu-

IS1

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUR BESTIMMUNG ETHISCH RELEVANTER EXKLUSION

setzen. An dieser Ideologisierung wirkte besonders die Leipziger Ganz-
heitspsychologie um Felix Kriiger mit (vgl. Graumann 1985).

Im vorliegenden Buch wird der Begriff der Ganzheit aufgrund seiner
unklaren Mischverhilenisse nicht verwendet, auch nicht als méglicher-
weise positive Figur einer Inklusion.

Extklusion und Historiographie

Man mag dem Anspruch des verallgemeinerten Humanismus von
Claude Lévi-Strauss, der »die Gesamtheit der bewohnten Erde« (Lévi-
Strauss 2012, 45) umfasst und sogar eine »Versdhnung von Mensch und
Natur« (ebd., 47) fiir moglich hile, misstrauen, dennoch ist sein Sinn
wohl unstrittig. Er richtet sich gegen den Glauben, dass es angeblich
Randvolker gibe, die nicht vernunft- und damit europatauglich sein
sollen. Hegel behauptete schon zu seiner Zeit, dass von den Reichen an
Euphrat und Tigris »nichts mehr tbrig [sei] als hochstens ein Haufen
von Backsteinen.« (Hegel 1985, 146) Die Welt von Konig Gilgamesch
war fiir Hegel und die deutschen Geschichtsschreiber sicherlich Ver-
gangenheit. Einer Entwertung dieser Kulturregion zu einer voreuropi-
ischen stehen wir spitestens heute allerdings distanziert gegeniiber und
das nicht nur aus Griinden, die Levi-Strauss Recht und Hegel Unrecht
geben. Aus cinigen Regionen der chemals als Randvélker bezeichne-
ten Lander wird heute massiver Protest an Europa angemeldet und das
nicht immer mit friedlichen Mitteln. Die Politikwissenschaft spriche
von der Herausforderung neuer Kriege. Alain Badiou hebt hervor, dass
die aktuelle Missachtung, der der Westen ausgesetzt ist, auch auf die
Wirkungsgeschichte der Exklusionen auflereuropiischer Gesellschaften
durch die Tradition der westlichen Historiographie seit dem 19. Jahr-
hundert zuriickgefiihrt werden miisse (vgl.: Badiou 2016).

Extlusion als Auszeichnung

Eine von Rousseau erzihlte und immer wieder stilisierte Geschichte
besagt, dass der junge Jean-Jacques eines Abends mit seinen Freunden
auflerhalb der Stadtmauern Genlfs spielte. Als die Glocke, die zur Riick-
kehr in die Stadt mahnte, klingelte, schaffte es unser Held nicht mehr
rechtzeitig. Als er am Stadttor angelangte, war es bereits verschlossen
und der junge Mann aus seiner Vaterstadt ausgeschlossen (Cassirer et al.
1989, 105f). In grofler Geste entstand daraus das Image des Marginali-
sierten, der von aufen die Wahrheit tiber die Gesellschaft spricht. Was
wire Rousseau ohne die Exklusion? Vielleicht hitte er es zum Erfinder
der Armbanduhr gebracht!

Oder denken wir an die wahre Geschichte Jacques Derridas, dem
das Vichy-Regime zeitweilig seine Staatsbiirgerschaft entzogen hat.

152



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIMENSIONEN DER EXKLUSIVITAT

Damit wurde ihm gezeigt, dass er als franzosisch sprechender Mensch
nicht dazu gehort. »Meine eigene, meine eigentliche Sprache ist mir
eine Fremdsprache. Meine Sprache, die einzige, die ich spreche, ist die
Sprache des anderen.« (Derrida 1996, 22) Ohne das innere Auflen wire
Derrida vielleicht Lehrer an einem Lycée in Algerien geworden.

Exklusion und Totalitit

Versuchen wir es mit einer anderen Herangehensweise. Die Totalitdt der
Romantik bedeutet, dass sich eine Person allseitig verwirklichen kann.
Diese Utopie entsteht dort, wo das moderne Leben zerrissen ist und
Entfremdung durchlebt wird. Eine klassische Beschreibung dessen lie-
fert Alfred Déblins Roman Berlin Alexanderplatz. Er fihrt vor, wie ein
Mann aus dem Gefingnis kommt und in eine reiziiberflutete Grofistadt
geworfen wird. Die Stadt rumme und surrt, Autohupen hupen, grelle
Werbung blendet, Menschen verstopfen die Straflen, jede Erfahrung ist
fragmentiert, Fremdheit herrscht. Das soziologische Werk von Georg
Simmel spiegelt diese Prozesse, in denen die Ambivalenzen gesellschaft-
licher Individualisierung und die Sehnsucht nach sogenannter Ganzheit
in den Mittelpunkt riicken. Bekanntlich protestierte der romantische
Marx bereits gegen ein Titigsein in einem »ausschliefSlichen Kreis der
Titigkeit« und plidierte stattdessen dafiir, dass sich eine Person in »je-
dem beliebigen Zweige ausbilden kann.« (MEW 3, 33) Er bezeichnete
diese Utopie, in der die Person zum »totalen Menschen« (MEW 40,
539) wird, bekanntlich als Kommunismus. Selbst wenn eine solch in-
klusive Totalicdt als Totalitarismus verddchtigt wird, heiflc das aber
nicht, dass ethische Exklusionen zu akzeptieren sind. »Keine Ethik darf
sich anmafSen, einen Teil des Menschlichen auszuschlieflen, so unan-
genechm und schwer es auch sein mag, ihn anzuschauen.« (Agamben
2003, 55) Kommen wir damit zum Element des Ethischen.

Die Bioethik ist eine exklusive Ethik

Exklusive Ethiken der Gegenwart sind meist sogenannte angewandte
Ethiken und unter ihnen insbesondere die Bioethik. Sie geht davon aus,
dass Anwendung bedeutet, dass Werte oder Normen in eine Bezichung
zu cinem Gegenstand gesetzt werden, der an sich ethisch véllig neutral
ist und der erst durch diese Bezichung ethisch qualifiziert wird. So ver-
fihre die Anwendungstheorie und -praxis der instrumentellen Bioethik,
der die Ethik als Schutzbereich entgegengestellt sei.

Die bioethische Version der Anwendung ist Bewertung von ethischen
Neutren. Ob ein Mensch im Wachkoma Wiirde besitzt oder nicht, muss
erst ermittelt werden. In diesem Sinne formuliert Norbert Hoerster,
»dafd es zunichst als offene Frage gelten mufi, ob allen menschlichen In-

153

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUR BESTIMMUNG ETHISCH RELEVANTER EXKLUSION

dividuen ein Lebensrecht zusteht oder nicht.« (Hoerster 1991, 65) Das
Ergebnis der Ermittlung ist zunichst véllig offen. Die Anwendung wird
es schon zeigen. Die Bioethik setzt dabei ganz auf den eigenschaftsthe-
oretischen Ansatz der Person. Uber den Vorrang der Dimension der
Begegnung wurde sich hier schon geduflert. In diesem Sinne kann an
dieser Stelle der Bioethik die Auffassung Judith Butlers entgegenstellt
werden. »Tatsichlich miissen wir zum Anderen schon in irgend einer
Beziehung stehen, bevor wir tiber ihn urteilen, und diese Bezichung
begriindet und prigt die ethischen Urteile, die wir schliefllich fillen.«
(Butler 2003, 60) Dieses elementare Prinzip des Zusammenlebens ver-
liert die Anwendungsethik aus dem Blick. Sehen wir dennoch einmal
auf den Gang der Anwendung,.

Die Bioethik versucht im Ausgang von R.M. Hare und T. Beauchamp
zunichst eine Verbindung von Kant und dem Utilitarismus herzustel-
len. Die Maximen der Handlung und die Folgen der Handlung sollen
gleichermaflen ethisch gewichtet werden. Hier handelt es sich um eine
Kompromissbildung, da Maximen und Handlungen nicht gleicherma-
Ben vor denselben Gerichtshof gestellt werden kénnen. Der Kompro-
miss lduft auf eine Prifung von personalen Eigenschaften im Licht der
Anwendungsfrage hinaus. Die Kompromissbildung fiihrt zudem zur
Lockerung der ethischen Sitten (vgl.: Schnell 2001b).

Peter Singer, der erste biomedizinische Utilitarist, auf den wir kurz
eingehen wollen, tritt dafiir ein, dass wir nach der Schutzwiirdigkeit
der Person und nicht etwa nach der des Menschen fragen sollten. Men-
schen neigen nidmlich dazu Wesen, die ihrer eigenen Spezies angehoren,
bevorzugt zu behandeln. Die Frage nach dem Personsein bietet dem-
gegeniiber den Vorteil, dass man unparteilich und eindeutig ermitteln
kann, ob und wann wir ein achtungswiirdiges Wesen, das heif3t eine
Person, vor uns haben oder nicht. Eine Person ist ein Lebewesen, das
»moralisch relevante Eigenschaften wie Rationalitit, Selbstbewusst-
sein, Bewusstsein, Autonomie, Lust- und Schmerzempfindung« (Singer
1994, 196f) aufweist. Diese Kriteriologie bedeutet fiir den Fotus (Le-
bensanfang), dass ein »Schwangerschaftsabbruch cine Existenz beendet,
die iiberhaupt keinen Wert an sich hat«, denn: »da kein Fotus eine Per-
son ist, hat kein Fotus denselben Anspruch auf Leben wie eine Person«
(ebd., 197). Eine Person kann ihr Personsein aktiv anzeigen, indem sie
sich rational zeigt und duf8ert. Der Fotus kann das nicht, denn er ist
keine Person und somit ethisch vogelfrei. Von der Singularitit und einer
moglichen ethisch relevanten Andersheit des Anderen, des erwarteten
Lebens, hat die Bioethik noch nie etwas gehort. Die Bioethik ist die
exklusive Ethik par excellence.

Auch die zweite utilitaristische Konzeption bestitigt diese Tendenz.
»Natiirlich gibt es so etwas wie lebensunwertes Leben.« (Hoerster 1986,
292). Norbert Hoerster formuliert Argumente fiir die Sterbehilfe (Le-

154

- am 19,01.2026, 05:17:01,



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WAS IST EINE ETHISCH RELEVANTE EXKLUSION UND WAS NICHT?

bensende), die zugleich Ausnahmen fiir die Geltung des Tétungsverbots
begriinden sollen. Dabei geht es um keine Verteidigung biologistischer
oder nationalsozialistischer Ideologien, sondern, getreu der Vorgabe der
Priferenz-Urtilitaristen des 19. Jahrhunderts, um die Akzeptanz der Pri-
ferenzen des betroffenen Individuums. Ich darf vom Wunsch, dass mein
Leben unverfiigbar ist, abriicken, wenn eine unheilbare Krankheit mein
Leben fiir mich wertlos werden ldsst, so dass ich zu der Einschitzung
gelange, dass meine Totung eine Wohltat sei. Ich darf in meine Tétung
einwilligen. Und was geschieht, wenn ein offensichtlich schwer kranker
Mensch (Komapatient) keine Priferenzen zu duflern in der Lage ist? Ein
smutmafllicher Wunsch muss, sofern ein ausdriicklicher Wunsch vom
Betroffenen nicht gebildet werden kann, prinzipiell ausreichen, um
Sterbehilfe zuzulassen.« (Hoerster 1996, 891) Wer nicht sagen kann,
was er wiinscht, bekommt, was er vielleicht verdient hat oder auch
nicht. Wann beginnen hier Heteronomie und Gewalt?

Die exklusive Bioethik ist eine Oberkellner-Ethik. Der Todeswunsch des
Anderen wird entgegengenommen wie vom Oberkellner die Bestellung
eines Gastes. Das Ergebnis ist eine exklusive Ethik. Ein Embryo hat kei-
nen Wert an sich« (Singer), unheilbar krankes Leben ist >lebensunwertes
Leben« (Hoerster). Ist das noch Ethik? Die Situation schwer leidender
und den Tod wiinschender Patienten ist sicher nicht zu verschweigen,
was viel zu oft immer noch getan wird. Gleichwohl ist diesen Patienten
auch damit nicht geholfen, ihr Leben schnell und rationell zu beenden.
Es wird deutlich, warum es eine Ethik im Gesundheitswesen ist, die im
Namen vulnerabler Personen fiir eine Nichtexklusivitit eintritt.

b. Was ist eine ethisch relevante Exklusion und was nicht?

Versuchen wir nach der Anklage der Bioethik nun zu kliren, was eine
ethisch relevante Exklusion ist. Zunichst ist zu betonen, dass verschie-
dene Betrachtungen von Exklusion méglich sind.

* Der philosophische Begriff der Exklusion beschreibt den Aus-
schluss von Alternativen bei der Sinnbildung. Abendstern oder
Morgenstern? Wilhelm als Kaiser der deutschen oder als Vater
seiner Kinder? So steht es bei Frege und Husserl (vgl.: Frege
1994, Husserl 1984).

* Der soziologische Begriff der Exklusion beschreibt das, was die
Systembildung durch Inklusion als unmarkierter, logischer
Schatten begleitet. So formuliert Luhmann (vgl.: Luhmann
1995, 262f).

* Der psychosoziale Begriff der Exklusion tritt etwa in Gestalt einer
»freiwilligen Selbstexklusion« (Eribon 2016, 45) auf, durch den

I55

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUR BESTIMMUNG ETHISCH RELEVANTER EXKLUSION

Akteure sich selbst um Chancen in sozialen Raum bringen und
dabei ihr Verhalten als Autonomie missverstehen. So argumen-
tert Eribon im Ausgang von Bourdieu.

* Der politische Begriff der Exklusion beschreibt, wie das Wir einer
Biirgergesellschaft durch den Ausschluss Fremder konstituiert
wird. So ist es schon bei Rousseau und noch bei Charles Taylor
zu lesen (vgl.: Rousseau 1984, 21 5ff; Taylor 2002, 30ff).

* Der diskurstheoretische Begriff der Exklusion kennzeichnet den
Ausschluss von Personen aus der Gesellschaft durch das Verbot
des Handels und Sprechens innerhalb begrenzter Ordnungen.
Wahnsinn oder Vernunft? So heifft es im Ausgang von Michel
Foucault und Bernhard Waldenfels (vgl.: Foucault 1977, Wal-
denfels 1987).

Begriff und Sache der Exklusion sollen an dieser Stelle ezhisch verstan-
den werden. Nicht jeder Ausschluss und jede Form des Ausschlusses ist
ethisch bedeutsam. Wenn es sich um den Ausschluss von Méglichkeiten
in der Sinn- oder Funktionsbildung handelt, dann liegt ethische Re-
levanz per se nicht vor, sofern ausgelassene Moglichkeiten nachgeholt
werden kénnen. Die Ordnung entsteht durch Temporalisierung der
Komplexitit als ein Nacheinander des Verschiedenen (vgl.: Luhmann
1996, 336ff). Komme ich heute nicht, dann eben morgen!

Eine Exklusion ist von ethischer Relevanz, wenn Personen durch den
Ausschluss:

e verletzt werden,

* hinsichtlich Achtung und Wiirde beschidigt werden,

e alternativer Artikulationsméglichkeiten beraubt werden,
¢ als nacktes und ethikfreies Leben behandelt werden.

Ethisch relevante Exklusionen sind aufgrund der Vulnerabilitit von Per-
sonen moglich.

Gemil$ dieser Kriterien gilt, dass Zuriickweisungen, die Akteure nicht
verletzen, nicht alternativer Artikulationsméglichkeiten berauben, nicht
missachten oder entwiirdigen und nicht als nacketes und ethikfreies
Leben betrachten, auch niche als ethisch relevant gelten (vgl.: Schnell
2016). Es handelt sich bei dieser Art von Zuriickweisungen mdoglicher-
weise um unangenchme Vorfille, aber nicht um eine Verletzung, durch
die eine vulnerable Person aus dem Schutzbereich des Ethischen versto-
f3en werden wiirde.



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

c. Das Ethische und das Politische

Nicht jede Exklusion ist ein ethisches Problem. Der Anspruch der
Nichtexklusivitdt impliziert zudem keine Harmonie, die in Gesellschaft
und Politik unméglich wire. Betrachten wir dazu den hegemonialen
Diskurs des Politischen. Chantal Mouffe hebt darin hervor, dass das
Politische als Antagonismus zu verstehen sei. »Jede gesellschaftliche
Ordnung ist politischer Natur und basiert auf einer Form von Aus-
schlieffung.« Entscheidend ist nun, dass Mouffe im Unterschied zu Carl
Schmitt davon ausgeht, dass eine Hegenomie durch »kontrahegemoni-
ale Verfahrensweisen« verindert werden kann. »Es gibt immer unter-
driickte Moglichkeiten, die aber reaktiviert werden kénnen.« (Mouffe
2007, 27) Das Ausgeschlossene ist damit nicht annulliert und auf ein
nacktes Leben reduziert.

Moutffe bringt Theorieelemente zur Geltung, die ich selbst bereits vor
tiber 20 Jahren im Ausgang von Maurice Merleau-Ponty, Pierre Bourdi-
eu und anderen Autoren in dem Projekt einer Phinomenologie des Poli-
tischen dargelegt habe.

Der Ausgangspunkt des Projektes liegt in der Entstehung der Dif-
ferenz von Wortfithrer und Publikum. Das Politische entsteht, indem
jemand Anliegen anderer 6ffentlich zur Sprache bringt und damit zum
Thema macht. Der Sache nach geht es hier um eine politische Repri-
sentation bezichungsweise Delegation, die seit Hobbes und Locke im
Zentrum des Politischen steht. Mit Hannah Arendt kdonnen verschie-
dene politische Phinomene niher identifiziert werden. Machr betrifft
die Produktivitit des Handelns und Sprechens, aus dem die Differenz
von Wortfithrer und Publikum entsteht. Diese Differenz ist lebenswelt-
lich situiert in einem Feld, das auch als Feld der Freibeit bezeichnet wer-
den kann, da es bestimmte Realisierungen des Handelns und Sprechens
nahelegt. Diese Freiheit wird durch Herrschaft begrenzt. Mit der Stif-
tung cines Feldes geht eine gewisse Gewaltsamkeit einher, da die 6ffent-
liche Realisierung und Artikulation von etwas zugleich den Ausschluss
(Exklusion) von etwas anderem bedeutet, indem jenes zum Schweigen
gebracht und damit auch verletzt wird. Das Ausgeschlossene ist aber
nicht schlechthin ausschlief}enswert und kann daher auf alternativem
Wege zur Sprache kommen. Diese Bestimmungen zihlen zu den Eck-
punkten einer Auffassung von Demokratie, die als Institutionalisierung
von Konflikthaftigkeit (Claude Lefort), welche eine Biirgergesellschaft
nicht zerbrechen lisst, verstanden werden kann (zur Vertiefung dieses
Konzepts vgl.: Schnell 1995, 2000¢, 2009¢).

Claude Lefort, Chantal Mouffe und andere Konflikttheoretikerinnen
des Demokratischen sind so zu verstehen, dass die Prozesse einer
Demokratie auf keine geschichtsphilosophisch fundierte Emanzipation
und auch auf kein Gesamtziel des Guten und des Rechten zustreben,

157

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUR BESTIMMUNG ETHISCH RELEVANTER EXKLUSION

das alle Einzelanstrengungen harmonisch zum Nutzen aller in sich ver-
eint.

Vielmehr bedeutet Konflikt, dass in einer Demokratie nicht immer
alle gleichzeitig zum Zuge kommen. Deshalb ist das Ethische im Po-
litischen von grofler Bedeutung. Das Ethische fragt danach, wie es um
diejenigen steht, deren Anliegen keine Realisierung gefunden haben.
Sind sie vernichtet wie ein Feind oder gibt es fiir sie alternative Artiku-
lationsméglichkeiten?

Mit Chantal Mouffe wollen wir die Ansicht teilen, dass es in einer
Demokratie zu keinem politischen Ausschluss kommen muss, der ethi-
sche Inklusion per se verhindern wiirde. Das Ecthische ist das Nicht-
antagonistische. Das Politische kann dagegen als Konflikt um die Ge-
staltung des Anspruchs auf Nichtexklusivitit verstanden werden, wie
auch die Praxis der Inklusion, tiber die wir an anderer Stelle sprachen.
Wir sollten abschliefend noch einmal Richard Rorty zitieren, der die
Demokratie als den Wunsch »nach moglichst umfassender Erweiterung
des Anwendungsbereichs des Wortes Wir« (Rorty 1988, 15) bezeichnet.

Die Herausforderung, ein gutes Verhiltnis zwischen einem unbe-
dingten Ethischen, das die Anderen nicht in Freund und Feind un-
terscheidet, und einem Politischen, das Regeln und Grenzen aufstellc
und tiber deren Gestalt verhandelt, herstellen zu kénnen, gilt heute als
Kennzeichen einer Demokratie. »Keine Demokratie ohne Achtung vor
der irreduziblen Singularitit und Alteritdt. Aber auch keine Demokratie
ohne Gemeinsamkeit der Freunde, ohne Berechnung und Errechnung
von Mehrheiten, ohne identifizierbare, feststellbare, stabilisierbare, vor-
stellbare, reprisentierbare und untereinander gleiche Subjekte.« (Der-
rida 2000, 47) Das Ethische und das Politische sind heterogen und
zugleich untrennbar. Diese Denkweise liegt aktuellen Analysen von Ter-
rorismus und dem gastfreundlichen Umgang mit Migranten zugrunde.

Mit Slavoj Zizek kann davon ausgegangen werden, dass zwei Reakti-
onen auf die genannten Phinomene zu vermeiden sind. Die Politik des
guten Herzens mochte alle Tiiren 6ffnen und jedermann aufnehmen.
Die Strategie der Abschottung méchte die Fremden moglichst fernhal-
ten (vgl.: Zizek 2015, 11ff). Das gute Herz wird zur Handlungsunfi-
higkeit fithren, die Abschottung hingegen zum kalten Herzen und zur
Selbstausléschung, da das Fremde immer auch im Eigenen sitzt. Es ist
sinnvoll, die Extreme zu meiden. Diese Aufgabe ist keineswegs trivial,
sondern eine echte Aufgabe! Weil Ethisches und Politisches unversshn-
bar sind, gibt es keine naturgemifle Art, wie beide Aspekte ins Auge
gefasst werden sollten. Spielriume fiir Imaginationen sind hier unver-
kennbar.

Eine Perspektive ergibt sich aus den bekannten Konzepten von Gast-
freundschaft. Wihrend Aristoteles jene der reziprok angelegten Nutzen-
freundschaft unterordnet, geht Kant andere Wege. Welche Verpflich-

158

- am 19,01.2026, 05:17:01,



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PERDU! SEUL! REGARDE! EXCLU!

tungen haben wir gegeniiber Personen, die uns ginzlich fremd sind
und es vermutlich auch immer bleiben werden? Aus dem Faktum eines
jeder Eigentumsordnung vorausgehenden, allen gemeinsamen Besitzes
der geographisch endlichen Erdoberfliche leitet Kant ein Prinzip der
Hospitalitdt ab. Demnach hat jeder das Recht, sich anderen »zur Ge-
sellschaft anzubieten« (Zum ewigen Frieden, Dritter Definitivartikel)
und darf dabei erwarten, nicht feindselig behandelt zu werden. Der
Ankommling hat sich dabei seinerseits friedlich zu verhalten. Es wire
zu priifen, in wie weit diese Anforderung der biirgerlichen Normalitit
mehr als nur ein Eigenrecht verschafft.

Der vom Fremden Besuchte darf seinerseits den Gast abweisen, aber
nur, wenn er ihn damit niche in den sicheren Tod schicke. Der Gast-
herr gibt dem Gast mehr als er ihm im strengen Sinne schuldet. Gast-
freundschaft ist eine prekire Lebensform, die sich weniger im Staat oder
auf dem Land, sondern vielleicht eher in der Stadt zivilisieren kann. In
diesem Sinne sind die Konzepte einer »Ville-refuge« ausgelegt, etwa in
Rousseaus Vaterstadt Genf. Sie leben davon, das Ethische und das Poli-
tische in einen produktiven Zusammenhang zu bringen.

Das Ethische bezieht sich auf den Anderen und ist nichtexklusiv, weil es
den Anderen als Anderen bejaht. Das Politische bezieht sich auf das, was
der Andere sagt und tut. Rede und Handlung des Anderen kénnen be-
jaht, verneint oder verhandelt werden, ohne den Anderen auszuschlie-
fen.

Erst ein Nein, dass sich nicht auf die Rede des Anderen, sondern auf
dessen Person bezieht, macht diesem zu einem Feind, der Carl Schmitt
zufolge zu vernichten ist.

d. Perdu! Seul! Regardé! Exclu!

»Als ich ein Kind war, wohnten wir in dem Viertel, das Marrac hief3; in
diesem Viertel gab es viele im Bau befindliche Hiuser, in deren Baustel-
len die Kinder spielten; in die Tonerde waren grof3e Locher fiir die Fun-
damente eingelassen, und ecines Tages, als wir in einem dieser Locher
gespielt hatten, kletterten alle Kinder wieder heraus, nur ich nicht, weil
ich es nicht schaffte; von oben her, zu ebener Erde, neckten sie mich:
verloren! allein! gesehen! aus bist du! (ausgeschlossen sein, heifdt nicht:
drauflen sein, sondern; allein im Loch sein, unter freiem Himmel ein-
geschlossen: ausgeschlossen); ich sah dann meine Mutter herbeieilen; sie
zog mich dort heraus und trug mich davon, weit weg von den Kindern,
gegen sie.« (Barthes 2008, 143)

159

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhang: das Tier als Person

»Stumpf, so lichelst du, die kranken
Glieder schleppend — du, das Tierl«
Ossip Mandelstam

a. Zur Phinomenologie von Tieren und Menschen

Die Frage nach der Stellung der Tiere in der Welt, die aus der Sicht
des Menschen erhoben wird, ist keineswegs eindeutig zu beantworten.
Bereits in der Antike gibt es Tierfeinde und Tierliebhaber und solche,
die sich als Menschen den Tieren nahe sehen. Musterbild einer solchen
Unperson ist Diogenes von Sinope. Er lebt in einem Fass wie in einer
Hundehiitte, betreibt widersinnige Geschifte — er verkaufte sich selbst
an jene, die einen Herren erwerben wollen! — und verfolgte im Zeichen
des Hundes eine kynische Vernunft, die nicht nur Alexander, sondern
auch den staatstragenden Philosophen Paroli bietet. »Als Platon ihn
Hund nannte, erwiderte er: Jawohl, denn ich bin zu denen, die mich
verkauft haben, wieder zuriickgekehrt.« (Diogenes Laertius, Leben und
Meinungen beriihmter Philosophen, 6. Buch, Kap. II, 40)

Die Stellung der Tiere in der Philosophie des Menschen ist eindeutig.
In den Fragmenten der ilteren Vorsokratiker werden Tierbilder immer
wieder bemiiht, um iiber den Menschen und den Bau des Kosmos Aus-
kunft zu geben. »Der Mensch sei aus einem anderen Lebewesen, d.h.
einem Fisch, entstanden und diesem anfinglich dhnlich gewesen.« (An-
aximander, DK 12 A 11) Fiir Xenophanes und Heraklit dienen Rinder,
Pferde, Lowen, Hunde ebenfalls dazu, die Eigenart des Menschen he-
rauszustellen.

In der klassischen Antike setzt sich diese Tendenz in zwei Richtungen
fort. Es geht um den Vergleich zwischen Mensch und Tier und um das
Miteinander beider. Im ersten Fall soll die Leistungsfihigkeit beider
Gattungen ermittelt werden (wer kann s>besser« denken, laufen, urtei-
len?), im zweiten die praktische Verwendbarkeit (der Mensch nutzt den
Ochsen als Zugtier).

Platon weist den Tieren in beiden Hinsichten einen Platz in der Polis
zu. In einer Erzihlung tiber die Ordnung des Kosmos kommt es gar zu
einer Spekulation {iber ein goldenes Zeitalter, in dem »auch mit Tieren
verniinftiger Umgang« (Politikos, 272 d) moglich gewesen ist. Doch seit
der Entstehung der Zivilisation versteht sich der Mensch im Vergleich
zum Tier als ein Prometheus und damit als ein Mingelwesen (Prozago-
ras, 320 C — 322 a).

Aristoteles verfihrt systematischer. In der pyramidalen Ordnung sei-
ner Metaphysik wird bekanntlich gezeigt, dass und wie der Mensch
nach Wissen strebt. Zur Charakterisierung des spezifisch menschlichen

160



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUR PHANOMENOLOGIE VON TIEREN UND MENSCHEN

Zugangs zum Wissen fihrt Aristoteles den Vergleich zum Tier auf.
Alle Tiere sind demnach gelehrig, aber wer, wie die Biene, nicht horen
kann, wird nichts weiter lernen konnen (Mezaphysik, 980 a 25). Mit der
Schichtenlehre der Seele beginnt Aristoteles den Diskurs der Animali-
tit, der Mensch und Tier zugleich betrifft. Die Beseelung zeichnet alle
Lebewesen aus, Pflanzen, Tiere und Menschen, aber in abgestufter Wei-
se. In diesen Abstufungen scheinen bereits die Wertunterschiede durch,
die ab der Neuzeit zwischen Mensch und Tier vom Menschen gemacht
werden.

Im Mittelalter existiert eine Tendenz, Tiere als Mitgeschopfe zu be-
trachten. Franz von Assisi (1181—-1226) schwért in seiner berithmten
Vogelpredigt seine Briider, wie er sagt, auf die Ordnung der Schépfung
ein. »Meine Briider Voglein, gar sehr miisst ihr euren Schépfer loben,
der euch mit Federn bekleidet und die Fliigel zum Fliegen gegeben hat;
die klare Luft wies er euch zu und regiert euch, ohne dass ihr euch zu
sorgen braucht.« Der Mensch ist dem Tier nicht schlechthin tiberlegen;
beide sind Mitbewohner einer durch Gott verbiirgten Weltordnung.
»Als der Vater alle Kreaturen gebar, da gebar er mich.« (Meister Eckhart,
Der Morgenstern)

Lehrreich sind im Zeitalter der Erfindung der neuzeitlichen Vernunft
die »Kontroversen« um das Tier. Der Ton und die Kontraste werden
schirfer. Eine nachhaltige Konsequenz unter anderen, die aus Descartes’
Philosophie des Cogito resultiert, ist die Auffassung, Tiere seien seelen-
lose Substanzen und damit Maschinen. Tiere unterliegen den Gesetzen
der Mechanik, nicht der Metaphysik. Damit ist ein substanzieller Un-
terschied zwischen Mensch und Tier in die Welt gebracht. Descartes be-
griindet die Perspektive einer »radikalen anthropologischen Differenz«
(Wild 2008, 50).

Montaigne ist ein Widersacher von Descartes, da er sich hiitet, den
Menschen zu tiberschitzen und iiberzubewerten. Er rechnet Trigheit,
Gewohnheit, Krankheit, Schlaf und manch andere Passivitit dem Men-
schen zu, was sich auch in der Frage nach den Tieren niederschligt.
Mensch und Tier sind einander eher dhnlich als radikal voneinander
verschieden.

Im Ausgang der Neuzeit gewinnen Tiere als Grenzfiguren des Politi-
schen eine besondere Bedeutung (vgl.: Biihler 2012). Fiir Thomas Hob-
bes erscheint der Wolf als Kennzeichen einer wilden und bedrohlichen
Animalitit. Der Wolf ist ein Tier, aber auch der Mensch ist ein Tier.
Aus Sicht der modernen Zoologie ist es erstaunlich, dass dem Wolf als
Tier eine definitiv feindliche Natur zugeschrieben wird. Der Mensch,
der auf seine Weise mit dem Wolf tanzt, nihert sich der gesetzlosen
Bestie an. Bei Hobbes kehrt das Moment der Mitgeschopflichkeit von
Mensch und Tier wieder, aber anders als im Mittelalter. Der sicher tra-
gende Kosmos ist verschwunden, die Welt ein Ensemble von Krifte-

161

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG: DAS TIER ALS PERSON

verhilnissen. »Das menschliche Leben ist einsam, armselig, ekelhaft,
tierisch und kurz.« (Hobbes 1984, 96) Auch fiir Locke steht das Tier
im Zeichen einer Rohbheit, die Furcht einflofft und daher zu bewiltigen
ist, im Mittelpunke. Im Kapitel 3, Abs. 16 der Zweiten Abhandlung iiber
die Regierung werden die Feinde des biirgerlichen Menschen als Raub-
tiere bezeichnet, die sich selbst aus der Vernunft ausschlieflen. Sie diir-
fen daher wie Gesetzlose ohne weitere Begriindung getétet werden. Zur
Verdeutlichung fiithrt Locke an, dass jene Gesetzlosen wie Wolfe oder
Lowen sind, die ebenfalls von Menschen um ihr Leben gebracht werden
diirfen. Erst bei Rousseau dndert sich die Perspektive. Da Rousseau, wie
Levi-Strauss hervorhob, ein Interesse am Fremden als Fremdem entwi-
ckelte, wird von ihm die Eigenperspektive, die Tiere der Welt gegeniiber
einnehmen, erwogen und zur Geltung gebracht (vgl.: Ddrmann 2016).

Die Leugnung eciner definitiven, anthropologischen Differenz zwi-
schen Mensch und Tier und damit auch der ethischen Differenz, wird
bekanntlich von Charles Darwin zu einem gewissen Hohepunkt ge-
fithrt: Der Mensch und viele der Tiere unterscheiden sich in ihrem
emotionalen und in ihren kognitiven Vermogen nicht grundsitzlich
voneinander. Der Mensch ist daraufhin gekrinkt und somit trostbe-
diirftig, wie Hans Blumenberg erwigt.

b. Bestien

Seit der Antike existiert ein grofles Bestiarium, das auch bis in die Li-
teratur und die Kunst hineinreicht (vgl.: Borgards/Pethes 2013), man
denke nur an Homer, Shakespeare, Heine, Rilke, Kafka, Claudel,
Borges, Coetzee, Roth und Menasse. Noch Goethe verarbeitete die alte
Geschichte vom listigen Reineke Fuchs. In der Musik veranstaltet Ca-
mille Saint-Saens einen Karneval der Tiere, der die Menschen verspottet
(vgl.: Willemsen 2003), und in der Malerei treten Tiere nicht zuletzt als
Fabelwesen einer anderen, manchmal besseren Welt auf. Henri Rous-
seau oder Picasso folgen diesem Motiv. Zuletzt eréfinete die Documen-
ta, die wichtigste Ausstellung zeitgendssischer Kunst in Deutschland,
2012 einen Skulpturenpark fiir Hunde. Kunst soll nicht nur von Tieren
handeln, sondern fiir sie selbst auch erfahrbar sein. Was Hunde wohl als
schén ansehen?

Die Philosophie unterscheidet sich von der Kunst darin, dass sie Tie-
ren meistens, vor allem in der Tradition, eine randstindige Position zu-
schreibt. Die Anthropologie trifft seit Kant folgende Unterscheidung:
Der Mensch ist in physiologischer Hinsicht ein Mingelwesen, aber in
pragmatischer Hinsicht zeichnet er sich durch den Logos aus (Bohme
1985, Kap. 16). Von Tieren wird darauthin sehr oft gesagt, dass sie — im
Vergleich zum Menschen oder auch zu den Géttern — weniger an Ver-

162



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PHILOSOPHIE

stand, Wiirde, Wert, Macht, Moglichkeiten und Lebensspanne hitten.
Das Tier als das pragmatische Mingelwesen. Bei Marx heifSt es, dass das
»Tier unmittelbar eins mit seiner Lebenstitigkeit ist« (MEW 40, 516)
und daher weder zur Distanz noch zur Poiesis fihig sei. Die Funktion
des Tieres dient somit der Erhohung des Menschen, der nach Wissen
und dem Guten strebt, oder aber als Gegenwelt zum Menschen, sofern
sich dieser als allzu unmenschlich erwiesen hat. Lieber der Schiferhund
als der SS-Mann!

Besonders in der Psychoanalyse treten Tiere als eine eigene Macht
auf, die dem Menschen nicht aus dem Sinn geht. Bereits Francisco de
Goya zeigte mit seiner berithmten Graphik Der Schlaf der Vernunfi ge-
biert Ungeheuer, dass das Cogito bedroht ist. Ruht es sich aus, wird es
von Fledermiusen und anderen Geschdpfen der Nacht heimgesucht. In
den klinischen Schriften der Psychoanalyse stecken zahllose Tiermeta-
phern, etwa in jener tiber die beriihmte Anna O aus Breuers und Freuds
Studien tiber Hysterie, die von schwarzen Schlangen heimgesucht wird.
Der kleine Hans hingegen hegt eine kindliche Sexualneugierde auf be-
stimmte Tiere (den Storch!) und schliefilich ist auch an die Fille des
Rattenmanns und des Wolfsmanns zu denken.

c. Die Philosophie

Die philosophische Rede, die sich mit den Federn der Eule schmiicke
und den minnlichen Menschen tiber alles preist, ist in den letzten Jahr-
zehnten unterbrochen und zuriickgedringt worden, und zwar beson-
ders von jenen, die die Philosophie einst zu Randgruppen gemacht hat:
Behinderte, Frauen, Kinder. Thr Kampf wider die Philosophen ist auch
den Tieren zugutegekommen. Dadurch etablierte sich vor dem Hinter-
grund traditioneller Reflexionen iiber das Tier (vgl.: Ingenspiep/Baranz-
ke 2008) ein neuer und belebender Diskurs. Wertunterschiede zwischen
Menschen und Tier kénnen demnach nicht mehr als sicher oder gar als
gegeben angenommen werden. Ein erster Schritt zur Verinderung der
Sicht auf das Tier liegt in der Einsicht, dass Tiere als Pluralitit auftreten.
Loéwe, Haubentaucher, Maulwurf, Ringelnatter, Zitronenfalter, Forelle
usw., Ungleiche gleich zu machen ist ungerecht, auch im Falle von Tie-
ren!

Seit wenigen Jahren existiert eine Flut von Biichern tiber unser am-
bivalentes Verhiltnis zu Tieren. Fleischverzehr, Fleischproduktion,
Tiertransporte und eben Tierversuche lauten deren Stichworte. Die
Forschungsrichtung der Human-Animal Studies untersucht diese Ge-
mengelage, denn der Mensch verhilt sich Tieren gegeniiber ambivalent:
wir streicheln und wir essen sie (Hal Herzog). In der wissenschaftlichen
Forschung wird seit lingerem dariiber diskutiert, dass Tierversuche,

163

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG: DAS TIER ALS PERSON

die mit der Totung der »Versuchsobjektec enden, moglichst unterlassen
werden sollten, da auch tierethische Uberlegungen ins Gewicht fallen
(vgl.: Spatzenegger 2011). Die strikte Annahme, dass ohne Tierversuche
Krankheiten wie Demenz, Parkinson, AIDS und Ebola nicht geheilt
werden konnten, verliert an Plausibilitdt. Im Zeitalter der Digitalisie-
rung konnen manche Reaktionen von Organismen simuliert und Tiere
daher geschont werden. Man denke auch an die Erfolge der synthe-
tischen Biologie, die Organe kiinstlich erzeugen kann, an denen statt
an lebenden Tieren zukiinftig Versuche durchgefithrt werden kénnten.
Es existiert in Deutschland folgerichtig ein Verein yArzte gegen Tierver-
suche«. Kritisch wird seit einigen Jahren in der Medizin die Xenotrans-
plantation diskutiert, wodurch manche Tiere als Ersatzteillager im
Falle eines Mangels an menschlichen Spenderorganen genutzt werden
kénnten (vgl. Engels 1999, 2831f).

Dem entspricht, dass in Deutschland der Tierschutz zu den Aufgaben
des Staates zihlt (GG, Art. 20a) und das deutsche Tierschutzgesetz den
Menschen in die Verantwortung nimmt: Leben und Wohlbefinden des
Tieres sind zu schiitzen. Niemand darf einem Tier ohne verniinftigen
Grund Schmerzen, Leiden oder Schiden zufiigen. Monstermutationen
wie Langohrhunde ohne Fell oder Hunde mit Knautschgesicht gelten
beispielsweise als Qualzucht. Ein Gericht in Miinster verbot einem Mu-
sikliebhaber daher, seinem Pony das Logo seiner Lieblingsrockband ein-
zutdtowieren. Den Vorgang als solchen hitte das Tier schadlos iiberstan-
den. Aber dann? Eine mégliche individuelle Verschénerung des Tieres
liegt wohl nicht im Auge des Betrachters! Hollywood erwigt, Tieren,
die in Streifen eine gute Figur machen, mindestens ein goldenes Band
zu verleihen. Ist es denkbar, dass Tiere auch Filmpreise gewinnen kon-
nen? — Es bleibt der Mensch, der dem Tier seinen Namen gibt und sich
um das Tier sorgt. Aus welchen Motiven auch immer.

Die radikalste Aufwertung von Tieren nimmt der Philosoph Will
Kymlicka in Zoopolis vor. »Tiere haben dasselbe Recht auf Leben und
Freiheit wie wir Menschen, denn auch fiir sie ist ihr Leben kostbar, so
wie unser Leben fiir uns kostbar ist.« (Kymlicka 2012, 50) Dieser Spe-
ziesismus soll gar »Blirgerrechte fiir Tiere« begriinden. Tiere gelten hier
als Personen. Gleichwohl vermag die Politik nicht das grundlegende tie-
rethische Problem zu 18sen: die Tétung von Tieren. Kierkegaard erzihlt
die Geschichte Abrahams, der in die religiése Lebensweise gesprungen
sel. Zur Belohnung schuf Gott das Menschenopfer ab, anstelle Isaaks
wurde ein Widder getotet.

164



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

d. Die Phinomenologie

Jede Rede vom Tier, mit dem Tier und iiber das Tier ist eine mensch-
liche Rede und hat sich zu reflektieren. Von wo aus spricht der Mensch,
warum spricht er, welche Ziele verfolgt er? Der Beitrag der Phinome-
nologie zum Diskurs tiber Tiere und Menschen hat mindestens sechs
Redeanteile und spricht fiir eine gewisse Andersheit der Tiere.

Die Phinomenologie sucht erstens Abstand zu Descartes. In diesem
Sinne kommt es darauf an, Tiere nicht nur als Objekte, sondern als Mit-
subjekte in der Welt zu verstehen. Fiir Husserl sind Tiere Mitbewohner
der Welt. Da Tiere auch »so etwas wie eine Ichstruktur« (Husserl 1973,
177) haben, gibt es auch fiir sie sogar die Welt als ihre Umwelt. »Tie-
rische Gemeinschaft, tierisches geselliges Leben — in rein geistiger Be-
ziechung betrachtet, lebend in ihrer Umwelt.« (ebd., 180) Tiere bleiben
vom Menschen dadurch unterschieden, dass sie keine Personen sind:
»Die Biene handelt nicht.« (ebd., 181) Die Gegebenheit des Tieres fiir
die menschliche Person erfolgt durch »Abwandlung der mitmensch-
lichen Einfiihlung.« (ebd., 182) Wenn sich der Mensch in Tiere einfiih-
len kann, dann sind Tiere aber nicht anders als der Mensch. Wenn Tiere
jedoch anders sind, dann kann sich der Mensch nicht in sie einfiihlen.
Was ist ein Mensch? Was ist ein Tier? Oder eine Fledermaus? Damit
ist das Problem der Animalitit, das Mensch und Tier gleichermafien
betrifft, vorgezeichnet. »Wenn ein Léwe sprechen konnte, kénnten wir
ihn nicht verstehen.« (Wittgenstein 1977, 358)

Die Phinomenologie sucht zweitens eine gewisse Nihe zu Montai-
gne. »Der tierische Instinkt ist perfekter als unsere Vernunft.« (Mer-
leau-Ponty 1947, 298) Merleau-Ponty thematisiert das Problem der
Animalitit sehr genau. Im Rahmen seiner neuen Ontologie und ihren
Ausfiihrungen zur Natur nimmt er in seinem Spitwerk eine Neube-
stimmung von Welt, Mensch und Natur vor. Damit schiittelt die Phi-
nomenologie jeglichen Cartesianismus ab. Merleau-Ponty kniipft an
Aristoteles, Schelling und an die zeitgendssischen Wissenschaften (Port-
mann, Uexkiill, Buytendijk, Kéhler, Plessner) an (vgl.: Merleau-Ponty
2000) und vertieft damit sowie durch Seitenblicke auf die Psychoana-
lyse sein Programm einer Erkundung der Wahrnehmungswelt, in deren
Mitte die Animalitdt und deren Dilemma steht (Merleau-Ponty 2006,
31ff). Klassische Wertunterschiede zwischen Rationalitit und Animali-
tit verlieren an Bedeutung.

Die Phinomenologie versucht drittens Begriff und Sache der Ko-
gnition neu zu diskutieren. Als Tierphilosophie befasst sie sich mit der
Frage, als was das Tier die Welt wahrnimmt und ob es zu dhnlich diffe-
renzierten Akten wie der Mensch oder zu anderen in der Lage ist. Die
Intentionalitit kann als ein Kriterium verstanden werden, das Verhilt-
nis von animal und ratio zu bestimmen. Ist es so, dass nur der Mensch

165

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG: DAS TIER ALS PERSON

etwas-als-etwas erfahren und behandeln kann, das Tier oder Tiere aber
nicht? Die Antwort auf diese Frage entscheidet dariiber, wie different
Mensch und Tier sind und dariiber, wer Macht zur Gestaltung von Welt
hat. Die iltere Phinomenologie, wie etwa auch die Anthropologie Max
Schelers, rechnete noch mit sehr eindeutigen Unterschieden zwischen
Mensch und Tier — meist durch die Fihigkeit zu sogenannten »geistigen
Aktenc begriindet. Von der Differenzierung von Mensch und Tier an-
hand geistiger Vermogen zur Diskussion tiber den Wert von Lebewesen
ist es nur ein Schritt. Hans Jonas hebt hervor, dass Heidegger in seinem
Brief iiber den Humanismus gegen die Versetzung des Menschen in die
Tierheit protestiere, weil sie »den Menschen zu niedrig ansetze« (Jonas
1994, 364). Mit der kognitiven Differenz geht eine ethische Differenz
einher, die den modernen Diskurs der Tierethik und der Ethik der Be-
ziechung zwischen Mensch und Tier begriindet (vgl.: Wolf 2012). Deren
zentrale Anliegen sind es, gegen die Vernunft als »exklusives Privilegio«
(Schopenhauer 1986, 773) des Menschen zu protestieren und einen
Ausweis des »Tieres im Menschen« (Nietzsche, Genealogie der Moral 11,
Nr. 23) zu fiihren.

Die Phinomenologie untersucht viertens den gemachten, den ge-
wollten und in gewisser Hinsiche fiir die menschliche Gesellschaft kon-
stitutiven Unterschied zwischen Mensch und Tier.

Die Phinomenologie misst fiinftens den Schuezbereich des Ethischen
unter Berticksichtigung der Vulnerabilitit der Tiere aus. Als Tierethik
untersucht sie das Problem, als wen oder was der Mensch das Tier be-
handelt. Mit gleichem Wert und gleicher Wiirde?

Die Phinomenologie setzt sich sechstens kritisch mit alternativen An-
sitzen auseinander, die, wie die Human-Animal-Studies, Annahmen des
Sozialkonstruktivismus in die Diskussion um die Tiere einbringen.

Eine Phinomenologie von Menschen und Tieren bietet insgesamt die
Maoglichkeit, gingige und traditionelle Urteile iiber das Leben und Le-
bewesen einzuklammern. Sie versucht, bestimmte Einseitigkeiten, die
von Biologie, Philosophie, Psychologic und Umweltlehre in die Welt
gesetzt worden sind, zugunsten einer integrierenden Perspektive zu ver-
meiden.

Wenn der Mensch als vulnerable Person und wenn vulnerable Personen
um ihrer selbst im Achtungs- und Schutzbereich des Ethischen bertick-
sichtigt werden sollen, dann stellt sich auch die Frage nach dem Status
von Tieren, da auf sie die Definition der vulnerablen Person ebenfalls
zutrifft. Nachfolgend sollen Aspekte einer Antwort auf diese Frage skiz-
ziert werden.

166

- am 19,01.2026, 05:17:01,



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

e. Der klassische Logos: Aristoteles, Kant

Aristoteles zeigt in seiner Metaphysik, dass im Zuge des menschlichen
Strebens nach Wissen tiber einen Stufengang Eigenschaften und Kom-
petenzen erworben werden, um den Kosmos erkennen zu konnen.
Auf der untersten Stufe befinden sich die Steine und andere offenbar
unbelebte Materie. Demgemif§ »féllt der Stein von Natur« (V. Ethik,
1103220) aus, er gehort auf die Erde, physisch wie symbolisch. Uber
die unbelebte Materie erheben sich Pflanzen, Tiere und Menschen, da
sie jeweils liber eine anima vegetativa bezichungsweise anima sensitiva
verfiigen und somit Wahrnehmungen von sich und der Welt machen
und darauf wiederum reagieren konnen. Im Unterschied zu Pflanzen
und Tieren verfiigt der Mensch aber noch tiber eine anima rationalis. Ex
verfiige damit tiber den Logos und vermag, Erfahrungen auszuwerten,
Begriffe zu bilden und Prinzipien zu erkennen. Das Tier ist fiir Aristo-
teles zwar kein unbelebter Automat, wie der Rationalismus der Neuzeit
spiter behauptet, aber auch kein Vernunftwesen. Aristoteles fithrt den
Unterschied zwischen Haustieren und »wilden Tieren« ein, die »keiner
Gemeinschaft« (Politik, 1253a 25) bediirfen. In George Orwells Vision
Animal Farm sollten sich die ausgegrenzten Tiere dafiir am feindseligen
Menschen richen, allerdings ohne es letzdlich besser zu machen. Anima-
lismus ist also keine Alternative zu einem fehlgeleiteten Humanismus.

Kant legt seiner Ontologie den Unterschied von Ding und Person zu-
grunde. Dinge sind Mittel zum Zweck, Personen sind Selbstzwecke, da
sie die Eigenschaften der Idee der Menschheit in sich haben. Das Tier
erscheint im Verhiltnis dazu als »vernunftloses Wesen« (Grundlegung
zur Metaphysik der Sitten, BA 64), es ist somit kein Selbstzweck. Daraus
folgt bekanntlich, dass wir nur gegeniiber Personen direkte Pflichten
haben, Tieren gegeniiber jedoch nicht. Aber das ist noch nicht alles.
Kant formuliert: »Wenn also jemand seinen Hund totschieffen lisst,
weil er ihm nicht mehr das Brot verdienen kann, so handelt er gar nicht
wider die Pflicht gegen den Hund, weil der nicht urteilen kann, allein
er verletzt dadurch die Leutseligkeit und Menschlichkeit in sich, die er
in Ansehung der Pflichten der Menschheit ausiiben soll.« (Kant 1990,
256) Wenn der alte Hothund zu taub ist, um verdichtige Gerdusche
melden zu konnen und somit seine Funktion nicht mehr ausiiben kann,
sollte ich ihm das Gnadenbrot geben und ihn nicht etwa téten, obwohl
er mein Eigentum ist. Denn: wer grob und brutal gegeniiber Tieren ist,
stumpft innerlich ab und gerit in Gefahr, beim nichsten Gelage im
Wirtshaus »Zum ewigen Frieden« aus Unbeherrschtheit ein Vernunft-
wesen zu verletzten. Um dem vorzubeugen, soll der Mensch sensibel
und vorsichtig agieren, auch gegeniiber Tieren.

Der klassische Logos ist in gewisser Hinsicht exklusiv angelegt: Das
Tier ist kein Selbstzweck, da es keine oder nur eine geringe Vernunft

167

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG: DAS TIER ALS PERSON

aufweist. Es gewinnt seinen Wert durch den Menschen und hat ihm ge-
geniiber eine geringere Stellung. Mit Jacques Derrida formuliert: »Das
Tier steht zwischen dem Stein und dem Menschen.« (Derrida 1988, 70)

f. Die moderne Bioethik

Die Aussicht, dass die Bestimmung des Logos meist dazu fiihrt, dass
dem Tier eine untergeordnete Position zugewiesen wird, ruft den Wi-
derstand von Tierschiitzern hervor. Interessanterweise nimmt Peter Sin-
ger, der in den frithen 7oer Jahren fiir Animal Liberation eingetreten ist,
im Namen des Tieres eine gewisse Umwertung des klassischen Logos
vor. Die dem Schutz des Menschen geltende Ethik konstituiert sich, in-
dem sie der Natur und auch dem Tier eine Schutzwiirdigkeit abspricht.
Als Tierschiitzer konnte Singer eigentlich mit der Auffassung Kants zu-
frieden sein. Das Tier hat in der PHichtethik zwar keinen originiren
Stellenwert, geschiitzt kann es aber dennoch werden. Singer geht es aber
nicht nur um die Praxis, sondern auch um das Wertgefille. Was wire,
so fragt Singer nun, wenn man die moralischen Eigenschaften der Idee
der Menschheit als Grund zur Bestimmung des Wertes von Embryo-
nen, Menschen mit Behinderungen und Schweinen verwenden wiirde?
Der Vergleich ergibe sodann, dass das Tier der Anzahl nach mehr je-
ner Eigenschaften (Autonomie, Selbstbewusstsein, Empfindungsfihig-
keit, ...) als der Fotus aufweist. Daraus folgt wiederum, dass dem Tier
ein hoherer Wert als dem Embryo oder einem Menschen mit Behin-
derungen zugeschrieben werden kann. Durch diese MafSnahme erfihrt
das Tier eine enorme Aufwertung im Verhiltnis zum klassischen Logos.
Allerdings sind die daraus gezogenen Konsequenzen unhaltbar (vgl.:
Schnell 1999b).

Die Bioethik in der Version Singers verfihrt ihrerseits exklusiv: Dem
Tier wird ein deutlicher Zuwachs an Wert zuteil, jedoch werden Men-
schen, die keine Personen sind, weil sie, wie Embryonen oder Menschen
mit Behinderung oder Demenz, keine moralisch relevanten Eigenschaf-
ten aufweisen, aus dem Schutzbereich des Ethischen verbannt. Das Tier
steht zwischen Mensch und Person.

168

- am 19,01.2026, 05:17:01,



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HANS JONAS

g. Perspektivwechsel nach Montaigne

»Es gibt Vilker, die einen Hund als ihren Konig anerkennen,
sie miissen seine Stimme und seine Bewegungen deuten
konnen. Unsere Aufmerksamkeit sollten wir daher auf

die Gleichheit zwischen Mensch und Tier richten. «

Michel de Montaigne, Apologie des Raymond Sebond; 1998, 188

Versuchen wir, das Verhiltnis zwischen Mensch und Tier weniger exklu-
siv aufzufassen, also das Ethische moglichst nicht zu Lasten des Tieres,
aber auch nicht zu Ungunsten des Menschen (auch nicht des gesunden)
zu denken. Dazu ist ein Perspektivwechsel notig.

Der klassische Logos und die moderne Bioethik verwenden bei der
Bestimmung des Status des Tieres stets einen eigenschaftstheoretischen
Ansatz. Sie fragen, ob ein Lebewesen bestimmte — offenbar moralisch
relevante — Eigenschaften aufweist. Moralitit — hat eine Person oder ein
Hund diese Eigenschaft? Selbstbewusstsein — hat ein Embryo oder ein
Schwein diese Eigenschaft? Sofern eine relevante Eigenschaft angenom-
men werden kann, genief3t sein Triger ethische Schutzwiirdigkeit. Diese
steigert sich, je entwickelter eine solche Eigenschaft ist. Sie mindert sich
oder geht ginzlich verloren, je geringer die Eigenschaften als ausgebildet
angenommen werden. Darin liegt die Exklusivitit.

Der Perspektivwechsel beruht auf dem Versuch, die Begegnung, Bezie-
hung und das Miteinander von Mensch und Tier in den Mittelpunkt zu
riicken, um ethisch méglichst nichtexklusiv vom Tier zu sprechen.

h. Hans Jonas

Hans Jonas’ Verantwortungsethik kann als Entwurf einer umfassenden
Schutzethik verstanden werden. Interessanterweise hat in ihr die Be-
gegnung mit dem Tier dennoch keinen eigenen ethischen Status, weil
fiir Jonas der Modus der Begegnung iiberhaupt keine ethische Relevanz
hat.

Bekanntlich entwickelt Jonas cine ontologisch grundierte Echik, der
es um cine Erhaltung von Moglichkeiten fiir zukiinftiges Leben geht.
Bei der Niherbestimmung dieser Perspektive, auch mit Blick auf die
Arbeiten zur Medizinethik, zeigt sich ein Schwanken. Geht es um eine
Verantwortung fiir die Zukunft bestimmter Menschen oder fiir die Zu-
kunft der Menschheit oder fiir die Zukunft des Seins? Bin ich fiir je-
manden oder fiir etwas verantwortlich? Diese Frage bleibt unklar und
mit ihr der Status des Tieres (vgl.: Schnell 2007).

Das Tier und seine Seele werden von Jonas ganz im aristotelischen

Sinne gesehen: Bewegung, Wahrnehmung und Gefiihl sind seine Ei-

169

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG: DAS TIER ALS PERSON

genschaften. Animalitit bestimme sich dabei ginzlich durch ihre »Ab-
zweigung von der vegetativen Lebensform.« (Jonas 1994, 187) Tiere
und Pflanzen verhalten sich zur Umwelt, denn sie bilden ein wesent-
liches Element der Okologie, doch eine Begegnung ist hier nicht vorge-
sehen, schon gar nicht mit dem Menschen. Einen Grund fiir das Feh-
len einer relationalen und pluralen Perspektive sieht Nathalie Frogneux
in den bio-anthropologischen Grundlagen der Ethik von Hans Jonas.
Demnach habe Jonas die Amébe zur Grundbestimmung des Lebenden
gewihlt. Immerhin handelt es sich bei der Amébe um ein bescheidenes
Tier, aber auch um eines, das sich selbst véllig geniigt, keines ande-
ren bedarf, da es sich durch Zellteilung reproduziert. Die Amébe ist
beziehungslos. Ausgehend von dieser Art des Lebendigen verfehlt Jo-
nas die Dimension der Begegnung auch in seiner Echik (vgl.: Frogneux
2007).

i. Das Miteinander von Mensch und Tier

Um die Begegnung des Menschen mit dem Tier niher fassen zu kon-
nen, gilt es, nicht die Konkurrenz um Eigenschaften, auch nicht eine
Selbstgeniigsamkeit der Lebewesen, sondern das Miteinander von
Mensch und Tier zu beachten. Zu diesem Thema haben die Umwelt-
lehre, die vergleichende Psychologie, die zoologische Forschung und die
Wissenschaften der Heilberufe viele Erkenntnisse entwickelt. Ich be-
schrinke mich auf einen allgemeinen und keineswegs reprisentativen
Uberblick.

Grundsitzlich gile es, das Tier nicht als Objekt innerhalb der mensch-
lichen Welt, sondern als Mitbewohner einer Welt aufzufassen. Das Ver-
halten des Tieres kommt in einer bedeutungsvollen Gestalt zum Aus-
druck. Adolf Portmann zeigt dieses unter anderem am Verhalten von
Fischen und Pferden (vgl.: Portmann 1965). Von den allein auf den
Menschen zugeschnitten Bestimmungen befreit, ist die Welt so zu den-
ken, dass sie von Mensch und Tier gemeinsam konstituiert wird. Jakob
von Uexkiill spricht in diesem Sinne von Umwelt. »Zwischen der Situ-
ation und der Bewegung des Tieres gibt es einen Sinnzusammenhang,
den der Ausdruck »Umwelt« tibersetzt.« (Merleau-Ponty 2000, 242) Die
Umwelt ist durch den Funktionskreis von Merkwelt und Wirkwelt aus-
gezeichnet, innerhalb dessen und in Auseinandersetzung mit ihm (dem
Funktionskreis) sich Sinn spezialisiert. Obwohl Mensch und Tier ver-
schiedene Organisationsweisen der Erfahrung haben, ist eine Koopera-
tion zwischen ihnen in der als Umwelt verstandenen Welt moglich. Das
beriihmte Beispiel des Blindenhundes zeigt sehr deutlich, wie durch
Kooperation ein fiir beide bedeutsames Handlungsziel — der Gang zum
gelben Briefkasten, auch an Hindernissen vorbei! — realisierc werden

170



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS MITEINANDER VON MENSCH UND TIER

kann (vgl.: Uexkiill 1956, 70ff). Die Kooperation ist eine gemeinsame
Nutzung von Fihigkeiten, iber die nur einer der Partner verftigt. »Der
Hund ist ein Such-Tier, er verfolgt nicht nur eine Spur, sondern auch
retwas¢ auf vielen Umwegen.« (Buytendijk 1958, 89) Es ist sicher nicht
wiinschenswert, dass der Hund den gelben Briefkasten mit einer gelben
Miilltonne verwechselt!

Der Hund wird den Briefkasten vermutlich nicht als Briefkasten
wahrnehmen, da ihm das deutsche Postwesen wohl unbekannt ist. Fiir
das Miteinander von Mensch und Hund ist es nur wichtig, dass die
Erfahrungsweisen des Menschen (»Briefkasten als Briefkasten«) und die
des Hundes (»Dies als Dies«) zusammenpassen. Das Miteinander stellc
sich gerade durch eine Art von Erginzung verschiedener Erfahrungs-
weisen her, die auf ein Objekt gerichtet sind, das sich dabei nicht ein-
mal im strengen Sinne als »dasselbe« erweisen muss.

Durch die Kooperation bildet das Tier auch Eigenschaften aus. Wolf-
gang Kohlers Experimente im Rahmen einer Intelligenzpriifung bei Affen
zeigen die Flexibilitit der instrumentellen Vernunft bei Affen. Sie bauen
und nutzen Gerite, um an die begehrten Bananen zu gelangen. Jane
Goodall, die beriihmte Verhaltensforscherin erwihnt, dass nicht nur
Schimpansen, sondern auch manche Végel von Werkzeugen Gebrauch
zu machen vermégen, obwohl man glaubte, dass deren Hirn zu »kleinc
sei, um eine derartige Intelligenz ausbilden zu konnen. Aber auch der
Mensch bildet Eigenschaften aus. Viele Affenforscher lernen aus Begeg-
nung mit den Affen, Gerdusche wie ein Affe hervorbringen zu kénnen.
Im strengen Sinne handelt es sich dabei nicht einmal um blof3e Laute,
sondern sogar um echte Symbole, wenn sich der Affe umdreht, nach-
dem der Mensch auf bestimmte Weise mit seinen Lippen geschmatzt
hat.

Die moderne Krankheits- und Gesundheitspflege setzt Tiere, Hunde
und Katzen bei der Versorgung und in der Alltagsgestaltung von Pati-
enten mit Demenz ein (vgl.: Asche 2007). Menschen mit Demenz sind
hiufig schwer ansprechbar, eine explizite Verstindigung mit ihnen ge-
lingt nicht immer problemlos. Eine Begegnung mit Tieren kann dazu
fithren, dass Patienten sich 6ffnen und durch das Anfassen des Tierfells
auf die Welt zugehen. Patienten erfahren die Hinwendung zum Tier
als Zuneigung und werden dadurch sicherer und ruhiger (vgl.: Berdau
2012). Thre Lebensqualitit kann sich sogar vergroflern.

Die genannten Beispiele provozieren schliefSlich die Frage, ob der
Unterschied zwischen Mensch und Tier nicht flielend sei. Carl von
Linné hatte daher einst den Begriff vom 7hiermenschen erfunden. Man
konnte also annehmen, dass die Grenzen des Humanen unsicher sind
(vgl.: Agamben 2002), gleichwohl sollte man, wie Helmuth Plessner
schon in den 3oer Jahren feststellte, die Rede von der Sonderstellung
des Menschen im Kosmos nicht aus naiver Verbriidderung mit der Kre-

I71

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG: DAS TIER ALS PERSON

atur aufgeben, auch wenn diese Rede problematische Passagen enthilc
(vgl.: Plessner 19338).

j. Elemente einer Ethik der Begegnung mit dem Tier

Meine These lautet, dass im Lichte einer Ethik als Schutzbereich das
Tier in erster Linie nicht als etwas erscheint, das wir als Objekt behan-
deln, sondern als jemand, mit dem wir zusammen in der Welt sind,
leben und agieren. Allerdings sind die erwihnten Beispiele fir eine
Kooperation zwischen Mensch und Tier insofern cinseitig, da sie zum
Nutzen des Menschen ausfallen. Diese Zweckorientierung mache allein
noch keine Ethik aus, sie bietet aber einen Hintergrund fiir eine Ethik
der Begegnung mit dem Tier, die uns zu einer Auseinandersetzung zwi-
schen Jacques Derrida und Emmanuel Levinas fiihrt.

Derrida bezieht sich auf Levinas, der die Begegnung zwischen Selbst
und Anderem zum Ausgangspunkt seiner Ethik macht. Levinas versteht
die Begegnung als eine »von-Angesicht-zu-Angesicht«, durch die der
Andere mich angeht. Dadurch erfahre ich mich in eine Verantwortung
fiir den und die Anderen eingesetzt, der ich mich nicht entziehen kann.
Ich habe auf den Anspruch des Anderen verantwortlich zu antworten.
Die Bezichung zum Anderen ist asymmetrisch, aus ihr leitet Levinas
cine Erlduterung iiber die Entstehung von Institutionen und Gerechtig-
keit her (vgl.: Schnell 2001, 2021f).

Entscheidend ist fiir Derrida, in welcher Weise Levinas den Ande-
ren bestimmt. »Das absolut Andere ist der Andere.« (Levinas 1987, 44)
Wie auch Husserl ist Levinas davon iiberzeugt, dass ein ethisch rele-
vanter Anderer immer nur ein anderer Mensch zu sein vermag. Insofern
vertritt er einen Humanismus des anderen Menschen und keinen des
Tieres! An diese Ausgangslage kniipft Jacques Derrida mit seinen Uber-
legungen tiber das Tier an.

»Das Tier hat kein Antlitz, es hat nicht das nackte Antlitz, das mich
anblickt.« (Derrida 2010, 159) Der andere Mensch >hatc ein Antlitz,
das andere Tier nicht. Diese Vorsortierung ist unplausibel! Warum sollte
der Mensch das Tier véllig in seiner Macht haben und es wesensmi-
Big auf dasselbe reduzieren? Derrida riickt seinerseits eine alltdgliche
Situation in den Mittelpunkt: Er, Derrida, ein Mensch, wird von einer
Katze nackt im Badezimmer erblickt und empfindet dabei Scham. Das
kann nur méglich sein, wenn die Katze anders als eine Maschine plus
Empfindungen ist. Als was erscheint die Katze? Derrida betrachtet die
Begegnung mit dem Tier als eine Art Urszene, die ethische Relevanz
hat. Seine »These« (ebd., 57) besagt, dass die Grenze zwischen Mensch
und Tier nicht gradlinig ist, denn sie wird von uns innerhalb der Bezie-
hung, die wir zu Tieren unterhalten, gezogen und veridndert. Die Gren-

172

- am 19,01.2026, 05:17:01,



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS BIEST

ze wird iiberdies durch ein Macht-Wort des Menschen markiert. Zur
Kennzeichnung dessen flihrt Derrida an dieser Stelle den Neologismus
ranimots/TierWorte« (65, 92) ein. Durch diese Einfithrung erscheint
das singulire Tier fiir das hérende Ohr im Licht einer »Pluralitit (79),
denn das Wort animot ist fiir das Ohr identisch mit dem Wort animaux.

Es bleibt anzumerken, dass der Neologismus nicht unproblematisch
ist. Er provoziert eine Aufthebung des Tieres im Wort, denn suggeriert
wird auch, dass die Auseinandersetzung mit dem Tier der Interpreta-
tion oder Bearbeitung eines Textes dhnlich sein kdnnte. Zu fritheren
Zeiten legte Derrida nahe, dass wir bei der Sinnbildung nicht um-
hin kommen, »von Texten ausgehen« (Derrida 1993, 133) zu miis-
sen. Demgegeniiber gilt es zu bedenken, dass eine Begegnung durch
Texte vermittelt sein kann, jene darin aber nicht aufgeht. In Varjation
zu Sartre kénnte man sagen: man begegnet dem Tier, man liest und
interpretiert es nicht! Insofern macht es auch keinen Sinn zu fragen,
ob man den Schmerz, den ein Tier (etwa als Versuchsobjekt im Labor)
empfindet, mit Geriten messen kénne. Eine solche Messung nimmt
das Tier wieder aus der Begegnungssituation heraus und macht es zur
dritten Person. Schmerz ist nicht nur dem Menschen, sondern auch
einem Tier buchstiblich ins Gesicht geschrieben. Beide, Mensch und
Tier, sind vulnerable Personen.

In diesem Sinne dieser Ausdeutungen der Begegnung kdnnte man sa-
gen, dass die Urszene darin besteht, dass auch das Tier mich angeht, noch
bevor ich bei mir selbst bin. »Ich bin ihr [der Katze] prisentiert, noch be-
vor ich mich prisentiere. Nacktheit gibt es nur in dieser Passivitit, in die-
ser unfreiwilligen Exponiertheit seiner selbst. Die Nacktheit entblattert
sich nur in dieser frontalen Exponiertheit von Angesicht zu Angesicht.
Hier angesichts einer Katze des einen oder des anderen Geschlechts, oder
des einen und des anderen Geschlechts.« (Derrida 2010, 31)

Gegeniiber Levinas betont Derrida, dass das »Denken des Ande-
ren« die »Anfrage des Tiers privilegieren misste.« (ebd., 167). Indem
ich dem Tier begegne, erfahre ich eine Besessenheit durch das Tier, das
mich angeht und dem ich nachgehe. »Das Tier, das ich also bin/dem
ich also folge.« (90) In dieser Interpretation Derridas kénnen wir eine
Erweiterung des ethischen Schutzbereiches tiber den Menschen hinaus
im Hinblick auf das Tier erkennen.

k. Das Biest

Bei dieser Akzentuierung von Elementen einer Ethik der Begegnung
darf nicht vergessen werden, was passiert, wenn das Tier von der Hius-
lichkeit her gesehen wird. Fische, Hunde, Katzen und manche Reptilien
sind Lieblingstiere, weil wir mit ihnen zusammenleben. Die Begegnung

173

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG: DAS TIER ALS PERSON

und das Miteinander mit dem Tier in einer Lebensform sind nichtex-
Klusiv, weil das Tier gezihmt ist und sich an die menschliche Ordnung
hilt, also weifl, wo die Katzentoilette steht. Auch der Hund ist beliebt.
Aber was ist mit dem Wolf oder anderen wilden Tieren? Ausgehend von
der traditionellen Unterscheidung zwischen Haustieren und wilden
Tieren ldsst sich festhalten: Haustiere sind jene, die an den Geschif-
ten des Hauses zum Nutzen des Ganzen mitwirken und daher entspre-
chende Namen erhalten: Hothund, Ackergaul, Schmusekatze, Singvo-
gel, Milchkuh usw. Wilde Tiere sind solche, die in einer 8kologischen
Nische leben und an keiner Kooperation innerhalb des Hauswesens
teilnehmen und daher hiufig feindselige Namen erhalten: diebische El-
ster, schlauer Fuchs, scheues Reh usw. Die Bezichung zum Tier kann
hier konflikthafte Ziige annechmen, die in der Regel vom Menschen
ausgehen, indem er dem wilden Tier die Wildheit zu nehmen versucht:
entweder das Tier ldsst sich in den Oikos integrieren oder es verliert sei-
ne Lebensgrundlage! Entscheidend ist bei der Rede tiber das wilde Tier,
dass die Grenze zum Haustier sehr variabel ist. Kiihe, die in vorindu-
striellen Zeiten zu den Haustieren zihlten, sind dem Menschen heute
ferner geriickt; andere Tiere stehen ihm heute niher, wie etwa manche
Reptilien oder exotische Vogel. Es gibt somit keine wilden Tiere als sol-
che! Insofern ist die Differenz zwischen Haustieren und wilden Tieren
kein Grund, um bestimmte Tiere vom Schutzbereich des Ethischen aus-
zuschlieflen. Es sind alle Tiere zu beriicksichtigen und nicht nur solche,
die dem Menschen nutzen!

l. Zusammenfassung

Die vorliegenden Uberlegungen kénnen und sollen aus der Sicht einer
Ethik als Schutzbereich keine zureichende Antwort auf die Frage nach
einem ethisch relevanten Verhiltnis des Menschen zum Tier und damit
tiber den ethischen Status des Tieres geben. Sie sind insofern proviso-
rischer Natur. In diesem Sinne soll zunichst festgehalten werden:

a) Das Tier erscheint im Modus der Begegnung als jemand, mit dem
wir zusammen existieren und uns auseinandersetzen.

b) Zu den Modi der Auscinandersetzung zihlen die Kooperation und
der Konflikt. Das gilt fiir Haustiere und auch fiir sogenannte wilde
Tiere.

¢) Die Beziehung zum Tier ist als Konzept asymmetrisch, weil sie vom
Menschen aus gedacht wird. Die Bezichung als Begegnung liegt hin-
gegen nicht vollig in der Hand des Menschen.

d) Die Begegnung mit dem Tier etabliert ein ethisch relevantes Verhilt-
nis der Nicht-Indifferenz. Ich kann mich nicht gleichgiiltig gegen-

174

- am 19,01.2026, 05:17:01,



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TIERSCHUTZ UND TIERTOTUNG

tiber dem Tier verhalten! Ich folge ihm, wie Derrida sagt, ich gehe
also auf das Tier als meinem Gegeniiber ein!

e) Die Begegnung ist noch kein Schutzbereich, er ist aber von der Be-
gegnung ausgehend zu verstehen.

m. Tierschutz und Tiertotung

Die ethisch relevante, weil nicht-indifferente Begegnung mit dem Tier gibt
und ldsst mir die Freiheit, auf das Tier einzugehen. Begegne ich in der
Begegnung einer Anfrage des Tieres, die Derrida im Ausgang von Le-
vinas anfiihrt, im Sinne des Anspruchs »Du wirst nicht toten«? Anders
gefragt: Wie steht es um die Tétung, die doch offenbar die deudichste
ethische Instrumentalisierung des Tieres darstellt? Dem gesamten bishe-
rigen Unternehmen liegt eine Asymmetrie zugrunde: Ich, der Mensch,
denke {iber meine Begegnung mit der Katze nach. Nicht sie. Ich beziehe
sie in einen Diskurs tiber Ethik ein, der nicht der ihrige ist. Diese, dem
Menschen vermutlich unvermeidliche Prozedur bedeutet fiir den Men-
schen, dass ihm der gesamte ethische Diskurs auferlegt ist. In der Ver-
gangenheit wurde diese Initiative zumeist entweder anthropozentrisch
oder dkozentrisch betrieben (vgl.: Frankenberg 1994). Wir wihlen an
dieser Stelle den Gesichtspunkt der Vulnerabilitit. Aber auch dabei gilt,
dass wenn es zu einer ethischen Ausgestaltung der Begegnung mit dem
Tier kommen soll, dass dann die Initiative dafiir beim Menschen liegt —
und nur bei ihm! Wie Hans Jonas stets bemerkte, ist der Mensch das
Wesen, das das Malum in die Welt bringt. Somit miisse er auch fiir
dessen Bindigung sorgen.

Aus dieser Position leitet Robert Spaemann die »Fihigkeit« des Men-
schen her, »sich sozusagen selbst von auflen zu sehen, den eigenen
Standpunkt zugunsten eines tibersubjektiven zu relativieren.« Darin ist
begriindet, dass der Tierschutz — wie es klassisch heif§t — Aufgabe des
Menschen ist. »Menschen konnen etwas, was sie tun mochten und was
ihnen niitzt, unterlassen, weil und nur weil es einem anderen Wesen
schadet oder Schmerzen zufiigt.« (Spaemann 1979, 471) In dieser Frei-
heit liegt die Verantwortung gegeniiber dem Tier. Rechtfertigungsbe-
diirftig ist das Leid, das der Mensch dem Tier zufiigt. Das Schutzgut
ist in diesem Fall nicht das »Eigentum des Besitzers, sondern das Tier
selbst« (ebd., 470), wie es in Abgrenzung zu Kant heifit.

Als tibersubjektiver Standpunke, der den Tierschutz begriindet, ist
die 8kologische Ethik zu nennen, die, wie Hans Jonas sagt, nur Hand-
lungsweisen erlaubt, die zum Erhalt der Grundlagen des Seins beitra-
gen. Dazu zihlt auch der Schutz wilder Tiere durch Erhaltung und
Schaffung von Lebensriumen, die nicht dem menschlichen Hauswesen
angegliedert sind. Es ist nicht zu erwarten und wohl auch nicht zu wiin-

175

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG: DAS TIER ALS PERSON

schen, dass simtliche Tiere Hausgenossen des Menschen sein werden.
Kaum jemand begegnet Luchs oder Eule, Tiere sind kein Alter Ego des
Menschen. Die Achtung einer Andersheit von Tieren, wie sie Derrida
gegeniiber Levinas hervorhebt, kann durch eine Schaffung und Bewah-
rung Skologischer Nischen realisiert werden.

Ein iibersubjektiver Standpunkt ist zugleich umstritten. Dennoch ist
es moglich, ex negativo zu sagen, was mit ihm nicht zu vereinbaren ist:

a) Ein Gericht in Miinster verbietet einem Besitzer, sein Pony mit dem
Emblem einer Rockband zu titowieren.

b) Massentierhaltung und Tierversuche, die lediglich dem &kono-
mischen System dienen, sind problematisch. Die Vernichtung von
Kiiken ist in ethischer Hinsicht keine Sachbeschidigung.

Es ist daher besser, wenn der Konsum von Produkten, bei deren Gewin-
nung Tiere getdtet werden, zumindest weniger hiufig stattfindet.

n. Ethik als Tierschutzbereich?

Der auf einem Miteinander beruhende und dem Menschen als Aufgabe
zukommende Tierschutz kann als Schutzbereich verstanden werden, der
das Totungsverbot fiir Tiere einschliefft. Diese Position ist auch ein zen-
traler Diskussionspunke in der Tierethik (vgl.: Ott 1999). Daraus folgt,
dass nicht nur die Tétung eines Menschen, sondern auch die Tétung
eines Tieres ein ethisches Problem darstellt. Faktisch werden bestimmte
Umstidnde als Legitimation fiir die Totung von Menschen akzeptiert
(Notwehr, gerechter Krieg zur Verteidigung des Landes usw.). Wie es
um diese Umstinde bestellt sein mag, wollen wir hier nicht diskutieren.
Wichtiger ist, dass offenbar spezifische, nur fiir Tiere geltende Griinde
Anwendung finden, wenn es um eine Rechtfertigung der Tétung eines
Tieres geht.
Eine Tétung kann demnach gerechtfertigt sein, wenn:

a) das Tier unheilbar krank ist,

b) der Mensch von einem Tier angegriffen wird und sich in einer Not-
wehrsituation befindet,

¢) der Fortbestand des Tieres den Fortbestand des Seins gefihrdet.

Dabei gilt, dass auch eine Tétung nicht definitiv auferhalb jeder Ethik
geschieht. Ortega y Gasset zentriert seine Philosophie der Jagd um die
zentrale Aussage: »Der Jiger bringt den Tod.« Ortega hebt zugleich her-
vor, dass die Jagerei nur im Lichte einer »Ethik der Jagd« (Ortega y Gas-
set 1957, 56) angemessen zu diskutieren sei.

176

- am 19,01.2026, 05:17:01,



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER MENSCH ALS TIER

Vor dem Hintergrund der Annahme, dass das Téctungsverbot auf
Mensch und Tier anzuwenden sei, wird faktisch vom Menschen ein
Wertunterschied gemacht: die Griinde, die eine Ausnahme vom T6-
tungsverbot erlauben sollen, sind beim Menschen andere als beim
Tier. Die T6tung eines Tieres ist eher >erlaubt« als die eines Menschen.
Darin liegt ein deutlicher Wertunterschied! Dieser resultiert aus einer
Unterscheidung, die ihrerseits in der Asymmetrie liegt zwischen einem
Tierschutz, der vom Menschen aus gedacht ist, und den Tieren selbst.
Der Mensch hat nicht mehr Wert und Wiirde als ein Tier, er attestiert
sie sich lediglich. Der Wertunterschied, der zwischen Mensch und Tier
gemacht wird, ist gemacht und daher auch verinderbar, weshalb eine
nichtexklusive Ethik betont, dass zwischen Mensch und Tier eine Be-
gegnung moglich ist und darin eine Anerkennung von Vulnerabilitit
und Endlichkeit.

Erinnert sei an Michel de Montaigne, den Gegenspieler von Des-
cartes, der bereits mit dem Gedanken einer Umwertung von Wertun-
terschieden spielte. »Es gibt Vélker, die einen Hund als ihren Kénig
anerkennen, sie miissen seine Stimme und seine Bewegungen deuten
konnen. Unsere Aufmerksamkeit sollten wir daher auf die Gleichheit
zwischen Mensch und Tier richten.« (Montaigne 1998, 188) Vollig ab-
wegig scheint dieser Gedanke nicht zu sein, wenn man daran denkt,
dass Diogenes von Sinope, der Kyniker, sich selbst auf dem Marke als
Herr zum Verkauf angeboten hat. Wer einen Herren nétig hat, moge
sich den Diogenes kaufen! Oder man denke auch an Kafka, der einen
Affen als Akademieprisidenten vorfiihre ...

0. Der Mensch als Tier

Der Gegensatz zwischen Mensch und Tier wurde sehr lange darauf ge-
griindet, dass der Mensch Logos hat und das Tier angeblich nicht. Es ist
unfair und unsinnig, Tieren Aufgaben zu stellen, die nicht die ihrigen
sind. Sie auf die Tastatur von Computern driicken zu lassen... Zwingt
der Falke den Menschen, eine Maus aus hochster Hohe erspihen zu
miissen? Der Mensch ist kein Tier, sondern auch ein Tier. Ein beseeltes
und animalisches Wesen. Darwin trug bekanntlich dazu bei, dass der
»Mensch seine Subjektposition wieder in [...] das Tierreich einbringen
sollte, tiber dem er bis dahin als Kénig von Gottes Gnaden zu stehen
vermeint hatte.« (Canguilhem 1979, 135) Es ist nicht nur die Sexuali-
tit, die der Mensch in der Folge dieser Desillusionierung anzuerken-
nen hat (Freud) und deren Verlust er im Alter betrauert (Philip Roth),
sondern die Tatsache, dass eine Grenze zum Tier nicht immer vorhan-
den ist. Die Xenotransplantation ist problematisch, wenn Tiere als Vor-
ratslager fiir Menschen missbraucht werden. Aber sie zeigt dennoch,

77

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG: DAS TIER ALS PERSON

dass Mensch und Tier leiblich verwandt sind. Vielleicht konnten eines
Tages auch Teile eines menschlichen Kérpers einem Tier eingepflanzt
werden. Es kommt darauf an, das Dilemma des Tieres, mit dem wir
leben und die Welt bewohnen, zu beseitigen. »Entweder ist das We-
sen, mit dem wir es zu tun haben, einem Menschen vergleichbar, und
dann ist es zuldssig, ihm durch Analogien die im Allgemeinen einem
erwachsenen und gesunden Menschen zuerkannten Charakteristika zu-
zuschreiben; oder aber dieses Wesen ist nichts anderes als eine blinde
Mechanik, ein lebendiges Chaos, und es wird dann vollig unméglich
sein, an seiner Verhaltensweise einen Sinn zu entdecken.« (Merleau-
Ponty 2006, 32)

Als Odysseus nach Hause kommyt, alt und miide, nicht mehr der, der
er war, als er die Heimat einst verlief$, wurde er zuerst von seinem alten
Hund erkannt. Argos wedelte mit dem Schwanz. Er erkennt Odysseus
aber nicht nur, er begriifit ihn sogar. Er denke ihn nicht, er begegnet
ihm!

p. Human-Animal-Studies —
Anmerkungen im Zeitalter des Sozialkonstruktivismus

Im Naturzustand t6ten Tiere Menschen, daher diirfen Menschen auch
Tiere toten. Menschen kénnen untereinander einen friedensstiftenden
Vertrag schliefen, mit Tieren kann man hingegen keinen Vertrag aus-
handeln (Hobbes, Vom Biirger, 8. Kap.). Diese Differenz soll mit der
Differenz von Natur und Kultur identisch sein: Die Natur ist vertrags-
los, die Kultur wird durch den Vertrag konstituiert. Diese Unterschei-
dung ist jedoch problematisch, weil sie keinen unproblematischen Ort
zuldsst, von dem aus diese klare Differenz von Natur und Kultur getrof-
fen werden kann. Sie wird ohne Zweifel innerhalb der Kultur vorge-
nommen und sie ist damit moglich, aber auch problematisch.

Im Zeitalter jenseits von Natur und Kultur (vgl.: Descola 2011) ent-
steht der Sozialkonstruktivismus und was bislang Natur war, gilt nun
als Option (vgl.: Schnell 2002). In der jiingeren Vergangenheit war es
der Feminismus, der diese Optionalisierung beférderte. Das Geschlecht
(sex) sei, so Judith Buter, immer schon Geschlechtsidentitit (gender).
Diese herausfordernde Ansicht machte fortan Schule (vgl.: Stoller
2009). Fraglich sind seither: der Lebensanfang, da keine unerschiitter-
liche Definition fiir die Existenz eines Embryos existiert (vgl.: Ahrens
2008); das Lebensende, da der Eintritt des Todes von der Performanz
der Diagnose desselben abhingt (vgl.: Lindemann 2002); der Begriff der
Familie aufgrund der Akzeptanz postbiologischer Kriterien (vgl.: Beck-
Gernsheim 1994); der Begriff der Behinderung, da er eine »historisch
und gesellschaftlich bedingte und in diesem Sinne verinderliche Kon-

178

- am 19,01.2026, 05:17:01,



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HUMAN-ANIMAL-STUDIES

struktion« (Dederich 2007, 36) bezeichnet. Es lassen sich zahlreiche,
weitere Beispiele aus Padagogik und Neurobiologie anfiigen, die anzei-
gen, dass wir uns im Zeitalter des Sozialkonstruktivismus befinden.

Vor diesem Hintergrund ist es selbstverstindlich, dass kaum ein
Bereich oder Thema ausgespart werden kann. Biolebensmittel? Reine
Kunstprodukte! Naturstoffe? Erfindungen der Modeindustrie! Artge-
rechte Haltung? Ergebnis des Eventmanagements! Die vier Jahreszeiten?
Vermutlich eine Idee der Tourismusbranche! Seit einigen Jahren ist nun
auch die Grenzlinie zwischen Mensch und Tier in den Blickpunkt des
Sozialkonstruktivismus geraten, der den Namen Human-Animal-Studies
trigt. Nachfolgend sollen ausgewihlte Thesen der Human-Animal-Stu-
dies durch Anmerkungen kommentiert werden. Diese Anmerkungen
bezichen sich auf Zitate aus der Publikation Chimaira — Arbeitskreis fiir
Human-Animal Studies (2011).

1. »Nahezu die gesamte Theorieproduktion der westlich-hegemonialen
Sphire und auch die der kritischen Ansitze, die aus diesem geopoli-
tischen Kontext entstammen (und wahrscheinlich auch fast alle Texte
aus den anderen Regionen und Kontexten) sind in speziesistische und
anthropozentrische Strukturen und Denkweisen verwickelt« (77).

Anmerkung: Die Behauptung der alten Philosophen — die alte Philoso-
phie reicht bis zu Heidegger, einschliefSlich —, dass der Mensch die Welc
addquat wahrnimmct oder, besser gesagt, dass er sie addquacter als das Tier
wahrnehme, ist speziesistisch. Der Mensch spriche tiber sich und das
Tier und bevorzugt dabei seine Spezies gegentiber der des Tieres, indem
er seine Auffassungsweise als die richtige hinstellt. Natiirlich misst der
Mensch hier mit einem nicht vorhandenen Maf3stab (Friedrich Nietz-
sche), der aber auch nie zuhanden sein wird. Der Speziesismus ist in
seinen Extremformen vermutlich vermeidbar. Der Mensch kann aber
nicht aus seinem Leib aussteigen, auch nicht um der Animal Correctness
willen.

2. »Eine antispeziesistische Perspektive tritt also fir die Beriicksichti-
gung der Interessen nichtmenschlicher Tiere ein und nicht fiir eine pau-
schale Gleichbehandlung, die blind fiir Unterschiede ist« (89 £.).

Anmerkung: Es mag Griinde fiir die Annahme geben, dass es im In-
teresse eines gefesselten Schimpansen liegt, befreit zu werden, und dass
es im Interesse eines Fisches ist, der auf dem Trocknen liegt, ins Wasser
zu gelangen, sodass ein Mensch entsprechend handeln sollte. Dennoch
bleibt grundsitzlich zu fragen, wie und woher ich von den Interessen
nichtmenschlicher Tiere wissen kann, ohne diese von mir selbst her zu
formulieren. Wenn schon Antispeziesismus, dann auch in einer konse-
quenten Art und Weise.

179

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG: DAS TIER ALS PERSON

3. »Ahnlich der Hervorbringung von Geschlechtsidentititen erweist
sich auch Spezies und Animalitit als soziale Konstruktion« (199).

Anmerkung: Soziale Konstruktionen sind keine Essenzen und daher
verinderbar und mit ihnen auch Zwinge und Identititszumutungen.
Aber was heif$t das? Geht es darum, eine Konstruktion durch eine ande-
re, die weniger >problematisch« ist, zu ersetzen? Von der Laborrate zum
Kuscheltier? Ist es denkbar, dass man in letzter Instanz gar ganz ohne
Konstruktion auskommt? Wenn die Konstruiertheit des Sozialen je-
doch ein Prinzip wire, wire sie der praktische Logos, durch den unsere
Wirklichkeit gebildet wiirde. Dann ist sie Bedingung der Moglichkeit
fiir soziale Wirklichkeit und als solche kaum annullierbar. Es sei denn,
der Tierschutz ginge in eine metaphysische Revolte tiber.

4. »An der Zoologie wie auch an der Primatologie wird deutlich, dass die
Interpretation und die Wertung tierlichen Verhaltens eng mit menschli-
chen Diskursen und Kimpfen verbunden sind« (219 f.).

Anmerkung: Die Zoologie benennt keine natiirlichen Tatsachen, die
Tiere betreffen, sondern sie interpretiert Tiere als etwas. Diese Inter-
pretationen sind, wie alle Interpretationen, verinderbar. Die Forschun-
gen von Wolfgang Kohler bieten hierfir schon seit tiber hundert Jah-
ren Belege. Eine Frage, die sich anschlieft, lautet nun aber: Wie hilt
man es grundsitzlich mit den Wissenschaften von den Tieren? Von
einem vielleicht produktiven Umgang mit der (Urban-)Zoologie oder
der Tierpsychologie halten viele Positionen innerhalb der vorliegenden
Animal-Studies offenbar nicht sehr viel. Erneut sprechen hier wieder nur
die Geisteswissenschaftler iiber Tiere und iiber die Art, wie iiber Tiere
gesprochen wird. Aber mit schlechtem Gewissen! Konnte es sein, dass
im Namen des Tieres eine neue Hegemonie etabliert werden soll, nim-

lich die der Animal-Studies?

5. »Die Frage, die bleibt, ist, ob es einen Weg gibt oder jemals geben
kann, Tiere in der Fotographie so zu reprisentieren, dass die Aufnah-
men egalitiren Standards entsprechen« (369 £.).

Anmerkung: Eine politische Gruppe, die Tiere aus Versuchslaboren
befreit, wihlte zur ikonographischen Reprisentation ihrer Arbeit das
Antlitz eines Hundes. Hunde kénnen bei Menschen Mitleid erzeugen,
weil sie (dhnlich wie Schimpansen) eine dem Menschen vergleichbare
Augen- und Kopfbeweglichkeit ausfithren. Durch ein entsprechendes
Foto fiihlt sich der Betrachter in den Glauben versetzt, des Hundes
Befindlichkeit an dessen Gesicht ablesen zu konnen. Dieser Effekt ist
mit Katzen, Pferden, Regenwiirmern, Drosseln und Haien nicht zu er-
zielen. Sollte man in die Reprisentation egalitire Standards einfithren,
wiirde die Bewegung auf die durch das Hundeantlitz moglichen Solida-
risierungen verzichten miissen. Soll jedes Tier die Moglichkeit erhalten,

180

- am 19,01.2026, 05:17:01,



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HUMAN-ANIMAL-STUDIES

offendich fiir Tierbefreiung zu werben? Und das trotz der Tatsache, dass
in Tierversuchen nur bestimmte Tiere gequilt werden? Der Anthropo-
morphismus ist Bedingung der Maglichkeit fiir 6ffentiche Reprisen-
tation. Die basisdemokratische Forderung nach egalitiren Standards
wirkt ehrlich und zugleich politisch naiv.

6. »Die Erforschung des Veganismus in den verschiedenen Szenen,
Milieus und Feldern, in denen sich diese Lebensweise besonders aus-
breitet, steht noch am Anfang. [...] Sind diese [die Selbstauskiinfte der
Veganer, Anm. M.W.S.] ausreichend kritisch kontextualisiert, kann der
Versuch gestartet werden, das Phinomen Veganismus in all seinen wi-
dersprechenden Deutungs-, Motivations- und Handlungsmustern zu
entschliisseln. Die Antworten darauf diirften so vielfiltig sein, wie das
Feld, in dem sie zu vermuten sind« (408).

Anmerkung: Es geht um ein anderes Verhiltnis des Menschen zu
Tieren und sich selbst gegeniiber! Dabei kommt es offensichtlich zur
Differenz zwischen Reflexion und Leben. Die einen, die Vertreter der
Human-Animal-Studies, denken dieses Verhiltnis im Sinne einer Stand-
punkewissenschaft, die anderen, die Veganer, leben es und zwar vielfil-
tig. Wenn diese beiden Versuche etwas miteinander zu tun haben, wire
zu erortern, wie der Standpunkt und die vielfiltigen Lebensentwiirfe
aufeinander bezogen sein konnten. Bringt der Standpunke die Vielfale
zum Ausdruck, berticksichtigt er sie oder beachtet er nur die Spielarten
veganer Lebensweisen, die akzeptabel sind? Auerdem ist fraglich, wie
mit antidemokratischen Tierliebhabern umzugehen wire.

7. »Human-Animal-Studies sollen neues Wissen schaffen, aber auch
altes Wissen und alte Diskurse auf emanzipatorische Weise neu betrach-
ten und verbinden. Hierbei gilt es, analog zu anderen Zentrismen wie
dem Androzentrismus und dem Ethnozentrismus auch den vorherr-
schenden Anthropozentrismus zunichst offenzulegen und als solchen
sichtbar zu machen, diesen kritisch zu hinterfragen und ihm entgegen-
zuwirken bzw. diesen zu dekonstruieren« (27).

Anmerkung: Die vorliegenden Human-Animal-Studies erwecken den
Eindruck, als Projeke junger Menschen aus Seminararbeiten zu den
Theorien von Butler und Haraway entstanden zu sein. lhre Intention
ist allmichtig und unklar zugleich. Geht es um Kritik an Texten, um
anderes Wissen, um die Verdnderung der Gesetzeslage oder um poli-
tische Initiative? Steht die Befreiung von Tieren zur Debatte oder die
Fortsetzung der Kritischen Theorie? Vermutlich um das alles und um
noch mehr. »Uns geht es [...] sowohl um eine Intervention in die aka-
demischen Debatten als auch um cine Einmischung in den 6ffentlichen
Diskurs« (31). Hegel zufolge muss eine sinnvolle Entwicklung durch
die Negativitit eines Konflikes gehen, in dem sehr hiufig junge Men-

181

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG: DAS TIER ALS PERSON

schen ihren Widerwillen gegen die von den Alten vorinterpretierte und
beherrschte Welt zum Ausdruck bringen. Insofern kann ein Neuanfang
nicht anders als allmichtig, diffus und unklar sein.

Die Human-Animal-Studies erinnern daran, dass die Metapher von
der Ekklesia der Tiere (Aristoteles Politik, 1284 a 15), die erkliren sollte,
wie das Miteinander der Verschiedenen méglich sei, unplausibel gewor-
den ist. Sie kniipfen an die von Max Horkheimer und Theodor W. Ad-
orno ausdriicklich hergestellte Korrelation zwischen der Vormacht der
Vernunft durch Beherrschung der Tiere und der Herrschaft des Mannes
tiber die Frau (vgl.: Horkheimer/Adorno 1981, 219 ff.; Aufzeichnungen
und Entwiirfe {iber Mensch und Tier) an. Sie setzen insofern eine Tradi-
tion fort.

Die Human-Animal-Studies verstehen sich als »Standpunkewissen-
schaft« (29). Es stellc sich dabei die Frage, ob die Riicksicht auf den
Standpunkt (pro Egalitarismus, Konstruiertheit, Emanzipation, Le-
bensformen) nicht zur neuerlichen Entfernung von den Tieren fiihrt.
Der Versuch, politisch zu handeln und prinzipientreu zu bleiben, war
selten erfolgreich, aber oft innovativ. Daher sollte er vielleicht immer
wieder unternommen werden.

Eine Ethik als Schutzbereich bezieht sich auf alle Personen. Damit sind
nicht nur Menschen gemeint.

Eine fiir Mensch und Tier gemeinsame Welt ist eine Welt, in der Tiere
nicht nur als Teil der Umwelt des Menschen vorkommen. Der Mensch
und der Mensch als Mann verlieren seit iiber 200 Jahren die Stellung
einer Krone der Schopfung. Das Zentrum wird leer. Von ethischer Be-
deutung ist jeder Mensch und sind sehr viele Tiere. Es ist sinnvoll, dass
Menschen eine ethisch relevante Bezichung zu Tieren unterhalten. Das
ist ohne Haustiere, Zooanlagen und die Gewihrung kologischer Ni-
schen vermutlich nur schwer méglich. Es ist aber in jedem Fall moglich,
unnotige Tiertdtungen zu unterlassen.

In der Begegnung bestecht die Maglichkeit, sich mit Tieren anzu-
freunden und sie als Mitbewohner der Welt zu sehen. Gleichgiiltigkeit
gegeniiber Tieren entsteht, wenn Tiere dem Anblick des Menschen ent-
zogen und in Zuchtboxen gesperrt werden. Die Schlachtindustrie kann
ihnen so einen unwiirdigen Tod bereiten, dem nur wenige Menschen
widersprechen.

Ethik bezieht sich auf alle vulnerablen Personen. Bezicht sie sich damit
nicht auf das Leben insgesamt, wie Albert Schweitzer meint?

Im ersten Text seines Nachlasses zu Lebzeiten schildert Robert Musil
den Todeskampf von Fliegen, die auf einem Fliegenpapier festkleben
und von dort nicht wieder frei kommen ...

182



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literatur

Abt-Zegelin, A. (2009): »Mein Fuff muss immer rausgucken. Personliche Anmerkungen zur
Patientenverfiigung«, in: Schnell, M.W. (Hg.)(2009): Patientenverfiigung. Begleitung am
Lebensende im Zeichen des verfiigten Patientenwillens, Bern.

Adorno, Th.W. (1924): »Die Transzendenz des Dinglichen und Noematischen in Husserls
Phinomenologie, in: ders. (1973): Gesammelte Schriften 1, Frankfurt/M.

— (1970): Zur Metakritik der Erkenntmistheorie. Studien iiber Husserl und die phinomenolo-
gischen Antinomien, Frankfurt/M.

—  (1980): Negative Dialektik, Frankfurt/M.

Ahrens, ]. (2008): Embryonale Friihmenschen? Kulturanthropologische und ethische Effékte der
Biowissenschaften, Miinchen.

Agamben, G. (2002): Das Offene. Der Mensch und das Tier, Frankfurt/M.

—  (2003): Was von Auschwitz bleibt. Das Archiv und der Zeuge (Homo sacer I11), Frankfurt/M.

Alloa, E./Bedorf, Th./Griiny, Chr./Klass, Th. (Hg.)(2012): Leiblichkeit, Tiibingen.

Apel, K.O. (1988): Diskurs und Verantwortung, Frankfurt/M.

Apelt, G. et al. (2012). »Zeitliche und strukturelle Unterschiede in der Pflege adipsser und
nicht-adipéser Bewohner vollstationirer Pflegeeinrichtungens, in: Pflege (4/2012).

Aristoteles (1984): Metaphysik, Stuttgart.

— (1986a): Die Nikomachische Ethik, Miinchen.

— (1986b): Politik, Miinchen.

Asche, E (2007): »Der Gast hilt alle Fiden in der Hand. Schnittstellenmanagement in der
Tagespfleges, in: pflegen: Demenz (3/2007).

Badiou, A. (2016): Wider den globalen Kapitalismus, Berlin.

Barthes, R. (2005): Das Neutrum, Frankfurt/M.

—  (2008): Uber mich selbst, Berlin.

—  (2010): Mythen des Alltags, Berlin.

Bartholomeyczik, S./Hunstein, D./Koch, V./Abt-Zegelin, A. (2001): Zeitrichtlinien zur Begut-
achtung des Pflegebedarfs, Frankfurt/M.

Bartholomeyczik, S./Halek, M. (Hg.)(2004): Assessmentinstrumente in der Pflege. Miglichkeiten
und Grenzen, Hannover.

Beauvoir, S. de (1969): Das Alter, Reinbek bei Hamburg.

Beck, U. (2007): Schine neue Arbeitswelt, Frankfurt/M.

Beck, U./Beck-Gernsheim, E. (1990): Das ganz normale Chaos der Liebe. Suhrkamp,
Frankfurt/M.

— (Hg.)(1994): Riskante Freiheiten, Frankfurt/M.

Bekel, G. (2007): »Selbstsorge als zentraler Gegenstand des Pflegediskurses, in: Wessel, K.E et
al. (Hg.)(2007): Selbstsorge. Wissenschafistheoretische und gesundheitspolitische Dimensionen,
Bielefeld.

Benjamin, W. (1974): Charles Baudelaire. Ein Lyriker im Zeitalter des Hochkapitalismus,
Frankfurt/M.

Benn, G. (1954): »Altern als Problem fiir Kiinstler¢, in: ders. (1980): Das Hauptwerk Bd. II,
Wiesbaden/Miinchen.

Benner, P/Wrubel, J. (1997): Pflege, StrefS und Bewiiltigung, Bern.

Berdau, E. (2012): »Tiere beriihren die Seele, in: pflegen:Demenz (14/2012).

Bienstein, Chr./Schnell, M.W. (2004): »Haut — Beriihrungsmedium in der Pflege«, in:
Schnell 2004a.

Bienstein, Chr./Fréhlich, A. (2010): Basale Stimulation in der Pflege, Bern.

Bihrer, A. et al. (Hg.)(2005): Endlichkeir. Zur Vergiinglichkeit und Begrenztheit von Mensch,
Natur und Gesellschaft, Bielefeld.

Birnbacher, D. (1990): »Gefihrdet die moderne Reproduktionsmedizin die menschliche
Wiirde?«, in: Leist, A. (Hg.)(1990): Um Leben und Tod, Frankfurt/M.

183

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Blanchot, M. (2010): Das Neutrale, Ziirich/Berlin.

Brieskorn-Zinke, M. (2004): Gesundheirsforderung in der Pflege — Lebrbuch zur Gesundheit.
Stuttgart.

Bodin, J. (1976): Uber den Staat, Stuttgart.

Bohm, E. (1998): Verwirrt nicht die Verwirrten. Newe Ansitze geriatrischer Krankenpflege,
Bonn.

Bohme, G. (1985): Anthropologie im pragmatischer Hinsicht, Frankfurt/M.

Borgards, R./Pethes, N. (Hg.) (2013): Tier — Experiment — Literatur, Wiirzburg.

Bourdieu, P. (1985): Sozialer Raum und Klassen. Lecon sur la lecon, Suhrkamp, Frankfurt/M.

—  (1988): Praktische Vernunft. Zur Theorie des Handelns, Frankfurt/M.

Bosch, S./Isfort, M./Lauer, A./Wurster, J. (2002): »Zur Anthropologie des bediirftigen Men-
schen im Zeichen der Gerechtigkeit«, in: Schnell, M.W. (Hg.)(2002): Pflege und Philoso-
phie, Bern.

Bovenschen, S. (2006): Alter werden, Frankfurt/M.

Briinner, G./Giilich, E. (2003): Krankheit verstehen. Interdisziplinire Beitrige zur Sprache in
Krankendarstellungen, Bielefeld.

Buber, M. (1983): Ich und Du, Heidelberg.

Buchholz, Th. et al. (2001): Begegnungen in der Pflege, Bern.

Budka, D. (2006): Der Andere. Mit Emmanuel Levinas die gesellschaftliche und schulische
Integration behinderter Menschen neu denken, Marburg.

Bundesministeriums fiir Familie, Senioren, Frauen und Jugend BMFESF] (2002): Vierter Be-
richt zur Lage der dlteren Generation. Eigenverlag, Berlin.

Burger, R. (2003): »Warenform und Denkform. Alfred Sohn-Rethels marxistische Liquidation
des Sozialismus«, in: Merkur 653 (4/2003).

Butler, J. (2001): Antigones Verlangen: Verwandtschaft zwischen Leben und Tod, Frankfurt/M.

—  (2003): Kritik der ethischen Gewalt, Frankfurt/M.

Biihler, B. (2012): Zwischen Tier und Mensch. Grenzfiguren des Politischen in der Neuzeit, Miin-
chen.

Bush, S. (2009): Geriatric mental health ethic, New York.

Biischer, A./Boes, C./Budroni, H./Hartenstein, A./Holle, B. (2005): Finanzierungsfragen der
hiuslichen  Pflege.  Eine qualitative Untersuchung zur Einfiihrung personenbezogener
Budgers, Witten.

Buytendijk, F. (1958): Mensch und Tier. Ein Beitrag zur vergleichenden Psychologie, Reinbeck
bei Hamburg.

Canguilhem, G. (1979): Wissenschafisgeschichte und Epistemologie, Frankfurt/M.

—  (2004): Gesundheit — eine Frage der Philosophie, Berlin.

Cassirer, E. et al. (1989): Drei Vorschlige, Rousseau zu lesen, Frankfurt/M.

Castoriadis, C. (1983): Durchs Labyrinth. Seele. Vernunft. Gesellschaft, Frankfurt/M.

Chimaira — Arbeitskreis fiir Human-Animal Studies (Hg.)(2011): Human-Animal Studies.
Uber die gesellschafiliche Natur von Mensch-Tier-Verbiiltnissen, Bielefeld.

Cottier, S.C. et al (1990): »Der Krankheitsbegriff in der Daseinsanalyse«, in: Daseinsanalyse.
Phinomenologische Anthropologie und Psychotherapie (8/1990).

Dahmer, H. (1982): Libido und Gesellschaft, Frankfurt/M.

Daniels, N. (2008): Just Health, Cambridge.

Danner Clouser, K. et al. (2012): »Gebrechen: Eine neue Betrachtung der Krankheite, in:
Schramme, Th. (Hg.)(2012): Krankheitstheorien, Berlin.

Davidson, D. (1993): Dialektik und Dialog, Frankfurt/M.

Dirmann, 1. (2016): Koloniale Tiere. Mensch-Tier-Konstellationen in der politischen Philosophie
der Neuzeit, Miinchen.

Dederich, M. (2000): Behinderung. Medizin. Ethik, Bad Heilbrunn.

—  (2001): Menschen mit Behinderungen zwischen Ausschluf§ und Anerkennung, Bad Heilbrunn.

— (2007): Korper, Kultur und Behinderung. Eine Einfiihrung in die Disability Studies,
Bielefeld.

184

- am 19,01.2026, 05:17:01,



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Dederich, M./Schnell, M.W. (Hg.)(2011): Anerkennung und Gerechtigkeit in Heilpidagogik,
Pflegewissenschaft und Medizin. Auf dem Weg zu einer nichtexklusiven Ethik, Bielefeld.

Dederich, M. /Beck. L. et al (Hg.)(2016): Handlexikon der Behindertenpiidagogik, Stuttgart.

Dederich, M. et al. (2016): Pidagogische Zugiinge zur Vulnerabilitit, Stuttgart.

Deleuze, G. (1992): Differenz und Wiederholung, Miinchen.

Derrlda,] (1988): Vom Geist. Heidegger und die Frage, Frankfurt/M.
(1991): Gesetzeskraft. Der mystische Grund der Autoritit, Frankfurt/M.

— (1992): »Donner la mortc, in: Rabaté, J-M./Wetzel, M. (Hg.): Léthique du don. Jacques
Derrida et la pensée du don, Paris.

— (1993): Falschgeld. Zeir geben, Miinchen.

— (1995): Marx® Gespenster, Frankfurt/M.

— (1996): »Die Einsprachigkeit des Anderenc, in: Haverkamp, A. (Hg.)(1997): Die Sprache
der Anderen, Frankfurt/M.

— (1998): Aporien. Sterben — Auf die »Grenzen der Wahrheit« gefafit sein, Miinchen.

—  (2000): Politik der Freundschaft, Frankfurt/M.

—  (2003): Ein Zeuge von jeher. Maurice Blanchot - Der Augenblick meines Todes, Berlin.

—  (2004): Schurken, Frankfurt/M.

— (2010): Das Tier, das ich also bin, Wien.

Descola, Ph. (2011): Jenseits von Natur und Kultur, Frankfurt/M.

Deutscher Ethikrat (2016): Patientenwohl als ethischer Mafstab fiir das Krankenhaus, Berlin.

Dewey, J. (1998): Die Suche nach Gewiftheit, Frankfurt/M .

Diels, H./Kranz, W. (Hg.)(1964): Die Fragmente der Vorsokratiker, Ziirich/Berlin.

Dilthey, W. (1981): Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschafien,
Frankfurt/M.

Diogenes Laertius (1960): Ansichten und Meinungen beriihmter Philosophen. Hamburg

Dérner, K. (2001): »Fiir eine Auflésung der Heime, in: Dr. med. Mabuse (2001) 133, Sept.—
Okt.: 22—29.

—  (2002): »Arzt vom Anderen herc, in: Schnell, M.W. (Hg.): Pflege und Philosophie. Interdis-
ziplindre Studien iiber den bediirftigen Menschen Band I, Bern.

—  (2003): Die Gesundheitsfalle. Woran unsere Medizin krankt, Miinchen.

Engels, EM. (Hg.) (1999): Biologie und Ethik, Stuttgart.

Eribon, D. (2016): Riickkehr nach Reims, Berlin.

Evers, G. (1998): »Die Selbstpflegedefizit-Theorie von Dorothea Orems, in: Osterbrink, J.
(Hg.)(1998): Erster internationaler Pflegetheorienkongref¢ Niirnberg, Bern.

— (2003): »Development Nursing Science in Europes, in: Journal of Nursing Scholarship
(2003/1: 26-37).

Feuerbach, L. (1972): Grundsiitze einer Philosophie der Zukunft, Frankfurt.

Fischer, W. (2002): Diagnosis Related Groups (DRGs) und Pflege, Bern.

Folter, R. de (1983): »Reziprozitit der Perspektiven und Normalitit bei Husserl und Schiitz«,
in: Grathoff, R./Waldenfels, B. (1983)(Hg.): Sozialitiir und Intersubjektivizir, Miinchen.

Foucault, M. (1968): Psychologie und Geisteskrankheit, Frankfurt/M.

— (1977): Ordnung des Diskurses, Frankfurt/M.

—  (1981): Archiiologie des Wissens, Frankfurt/M.

—  (1986): Die Sorge um sich. Sexualitiit und Wahrheit 3, Frankfurt/M.

— (1991): Die Geburt der Klinik. Eine Archiologie des irztlichen Blicks, Frankfurt/M.

—  (2004): Hermeneutik des Subjekrs, Frankfurt/M.

Frankenberg, G. (1994): »Tierschutz oder Wissenschaftsfreiheit?«, in: Kritische Justiz (4/1994).

Franz, M./Frommer, J. (Hg.)(2008): Medizin und Beziehung, Gdttingen.

Frege, G. (1994): Funktion, Begriff, Bedeutung. Géttingen.

Freud, S. (1994): Das Unbehagen in der Kultur, Frankfurt/ M.

Friesen, H./Schnell, M.W. (1990): »Die Entzweiung der gewohnten Lebensweise und ihre
Reintegrierungy, in: Daseinsanalyse (7/1990).

185

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Frogneux, N. (2007). »Pluralitit 4 la Robinson?«, in: Seidel, R./Endruweit, M. (Hg.)(2007):
Prinzip Zukunfi: Im Dialog mit Hans Jonas, Paderborn.

Fuchs, Th. (2000): Leib, Raum, Person. Entwurf einer phinomenologischen Anthropologie,
Stuttgart.

— (2007): »Auf dem Weg zu einer neuen Konzeption der kommunalen Daseinsvorsorges,
URL: http://delegibus.org/2005,11.pdf, 12.01.2007.

Gadamer, H. G. (1993): Uber die Verborgenheit der Gesundbeit, Frankfurt/M.

Gamm, G. (2000): Nicht nichts. Studien zu einer Semantik des Unbestimmten, Frankfurt/M.

Gebert, A./Kneubiihler, H.-U. (2006): Qualititsbeurteilung und Evaluation der Qualitiitssiche-
rung in Pflegeheimen, Bern.

Gebhring, P. (2004): Foucault — Die Philosophie im Archiv, Frankfurt, New York.

Gehring, M./Kean, S./Hackmann, M./Biischer, A. (Hg.)(2001): Familienbezogene Pflege, Bern
2001.

Geyer, Chr. (Hg.)(2001): Biopolitik, Frankfurt/M.

Goffman, E. (1975): Stigma. Uber Techniken zur Bewiltigung beschidigter Identitit,
Frankfurt/M.

Goldstein, K. (2012): Der Aufbau des Organismus. Einfiihrung in die Biologie unter besonderer
Beriicksichtigung der Erfahrungen am kranken Menschen, Miinchen.

Graumann, C.E (Hg.)(1985): Psychologie im Nationalsozialismus, Berlin.

Gréschke, D. (2000): »Das Normalisierungsprinzip. Zwischen Gerechtigkeit und gutem Le-
beng, in: Zeitschrift fiir Heilpidagogik (4/2000).

Habermas, J. (1983): Moralbewnfiisein und kommunikatives Handeln, Frankfurt/M.

—  (1991): Erliuterungen zur Diskursethik, Frankfurt/M.

—  (2012): Nachmetaphysisches Denken I, Berlin.

Hadot, P. (1991). »Uberlegungen zum Begriff Selbstkulturc, in: Ewald, E/Waldenfels, B. (Hg.)
(1991). Spicle der Wahrheit. Michel Foucaults Denken, Frankfurt/M.

Halek, M. (2003): Wie misst man die Pflegebediirftigkeit?, Hannover.

Halek, M./Bartholomeyczik, S. (2006): Verstehen und Handeln. Forschungsergebnisse zur Pflege
von Menschen mit Demenz und herausforderndem Verhalten, Hannover.

Harrington, A. (2002): Die Suche nach Ganzheit, Reinbek bei Hamburg.

Haug, E (2004): »Patientin im neoliberalen Krankenhaus«, in: Graumann, S./Griiber, K.
(Hg.): Patient-Biirger-Kunde. Soziale und ethische Aspekte des Gesundheitswesens, Miinster.

Hegel, G.W. E (1972): Grundlinien der Philosophie des Rechts, Frankfurt/M.

—  (1981): Phinomenologie des Geistes, Frankfurt/M.

—  (1985): Vorlesungen diber die Philosophie der Geschichte, Frankfurt/M.

— (1986): Enzyklopiidie der philosophischen Wissenschafien I11, Frankfurt/M.

Heidegger, M. (1979): Sein und Zeit, Tiibingen.

Heitmeyer, W./Hagan, J. (2002)(Hg.): Internationales Handbuch zur Gewaltforschung, Opla-
den.

Henrich, D. (1963): »Ethik der Autonomies, in: ders. (1982): Selbstverhiltnisse, Stuttgart.

Hirsch, A. (2015): »Politik der Verletzlichkeitc, in: Bedorf, Th./Klass, T.N. (Hg): Leib-Korper-
Politik. Untersuchungen zur Leiblichkeit des Politischen, Weilerswist.

Hobbes, Th. (1984): Leviathan, Frankfurt/M.

— (1976): Vom Biirger, Hamburg.

Hochschild, A.R. (2006): Das gekaufie Herz. Die Kommerzialisierung der Gefiible, Frankfurt/
New York.

Hoerster, N. (1986): »Tétungsverbot und Sterbehilfe«, in: Sass, H.M. (Hg)(1989): Medizin
und Ethik, Stuttgart.

—  (1991): Abtreibung im sikularen Staat, Frankfurt/M.

—  (1996): »Menschenrecht auf Leben und Tétungsverbot, in: Merkur s10 (1/1996).

Hohmann, U./Miiller-Mundt, G./Schulz, B. (1999): Qualitit durch Kooperation. Gesundheits-
dienste in der Vernetzung, Frankfurt/M.

186

- am 19,01.2026, 05:17:01,



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Horkheimer, M. (1936): »Autoritit und Familie«, in: ders. (1981): Traditionelle und kritische
Theorie. Vier Aufsiitze, Frankfurt/M.

Horkheimer, M./Adorno, Th.W. (1981): Dialektik der Aufklirung, Frankfurt/M.

Hudemann-Simon, C. (2000): Die Eroberung der Gesundheit 1750—1900, Frankfurt/M.

Husserl, E. (1948): Erfahrung und Urteil, Hamburg.

— (1952): Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologischen Philosophie Bd.2,
Den Haag.

— (1963): Cartesianische Meditationen, Den Haag.

—  (1966): Analysen zur passiven Synthesis (1918-1926), Den Haag.

— (1973): Zur Phinomenologie der Intersubjektivitit. Dritter Téil, Den Haag.

— (1976): Die Krisis der europiischen Wissenschafien und die transzendentale Phinomenologie,
Den Haag.

(1984): Logische Untersuchungen. Zweiter Band. 1. Téil, Den Haag.

Huth M. (2011): Den Anderen und behandeln und betreuen, Freiburg/Miinchen.

Ilkilic, I. (2007): »Medizinethische Aspekte im Umgang mit muslimischen Patienten« in:
Deutsche Medizinische Wochenschrift (30/2007).

Illhards, EJ.(Hg.)(2001): Die Medizin und der Kirper des Menschen, Bern.

Ingenspiep, H.W./Baranzke, H. (2008): Das Tier, Stuttgart.

Jacob, D./Thiel, Th. (Hg.)(2016): Politische Theorie und Digitalisierung, Baden/Baden.

Jankélévich, V. (2005): Der Tod, Frankfurt/M.

Jantzen, W. (2014). »Das behinderte Ding wird Mensch. Inklusion vertrigt keinen Ausgren-
zungy, in: Behinderte Menschen (1/2014).

Jetter, D. (1986): Das europiische Hospital. Von der Spétantike bis 1800, Koln.

Jonas, H. (1979): Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik fiir die technologische Zivili-
sation, Frankfurt/M.

— (1985): Technik. Medizin und Ethik. Praxis des Prinzips Verantwortung, Frankfurt/M.

— (1992): Philosophische Untersuchungen und metaphysische Vermutungen, Frankfurt/M.

— (1994): Das Prinzip Leben. Ansitze zu einer philosophischen Biologie, Frankfurt/M.

Josat, S./Schubert, H.-J./Schnell, M.W./Kéck, C. (2006): »Qualititskriterien, die Altenpflege-
heimbewohnern und Angehérigen wichtig sinde, in: Pflege (19/2006).

Kant, 1. (1982): Werkausgabe (hrsg. v. W. Weischedel), Frankfurt/M.

—  (1990): Eine Vorlesung iiber Ethik, Frankfurt/M.

Katz, D. (1925): Der Aufbau der Tastwelt, Leipzig.

Kettner, M. (1992): »Uber einige Dilemmata angewandter Ethike, in: Apel, K.O./Kettner,
M. (Hg)(1992): Zur Anwendung der Diskursethik in Politik, Recht und Wissenschaft,
Frankfurt/M.

Kitwood, T. (2000): Demenz. Der personzentrierte Ansatz im Umgang mit verwirrten Menschen
Bern.

Klie, T./Spermann, A. (Hg.)(2007): Persinliche Budgets — Aufbruch oder Irrweg?, Hannover.

Knoepfler, N./Daumann, E (2017): Gerechtigkeit im Gesundheitswesen, Freiburg/Miinchen.

Koch, C. (1998): »Biokapital. Neue Eugenik und politische Okonomie des Korpers«, in: Mer-
kur (3/1998).

Koch-Straube, U. (1996): Fremde Welt Pflegeheim. Eine Ethnographische Studie, Bern.

Kollak, I. (2005): »Zum Begriff der Selbstsorge zwischen Aufldsung bestehender Unterstiit-
zungssysteme und Entwicklung emanzipatorischer Gesundheitsférderunge, in: Abt-Zege-
lin, A./Schnell, M.W. (2005)(Hg.): Sprache und Pflege, Bern.

Kreuels, M. (2015): Uber den vermeintlichen Wert der Sterblichkeit, Berlin.

Kymlicka, W. (2012): »Unsere Mitbiirgerc, in: Die Zeit (28/2012), S. s0.

Landsberg, PL. (1973): Die Erfahrung des Todes, Frankfurt/M.

Langer, Th. (2005): »Die Arzt/Patient-Beziehung zwischen Individualitit und Funktionalitit«,
in: Schnell, M.W. (Hg.): Ethik der Interpersonalitit. Die Zuwendung zum anderen Men-
schen im Licht empirischer Forschung, Hannover.

Lévi-Strauss, C. (2012): Anthropologie in der modernen Welt, Berlin.

187

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Levinas, E. (1986): Ethik und Unendliches, Graz/Wien.

(1987): Totalitit und Unendlichkeit, Freiburg/Miinchen.

(1992): Jenseits des Seins oder anders als Sein geschiebt, Freiburg/Miinchen.

— (1995): Zwischen uns. Versuche iiber das Denken an den Anderen. Miinchen/Wien.

— (1996): Gott, der Tod und die Zeit, Wien.

— (2007): Verletzlichkeit und Frieden. Schrifien diber die Politik und das Politische, Ziirich/
Berlin.

Libet, B. (1999): »Haben wir einen freien Willen?«, in: Geyer, Chr. (Hg.)(2004): Hirnfor-
schung und Willensfreiheit, Frankfurt/M.

Liebsch, B. (2005). »Lebensformen des Selbst unter dem Druck der Bio-Politike, in: Philoso-
phischer Literaturanzeiger (3/2005).

Lindemann, G. (2002): Die Grenzen des Sozialen. Zur sozio-technischen Konstruktion von Leben
und Tod auf der Intensivstation, Miinchen.

Link, J. (2004): »Behinderung zwischen Normativitit und Normalitits, in: Graumann, S./
Griiber, K./Nicklauf-Faust, J./Schmidt, S.; Wagner-Kern, M. (Hg.)(2004): Ethik und Be-
hinderung, Frankfurt/New York.

Luhmann, N. (1983): Legitimation durch Verfahren. Suhrkamp, Frankfurt/M.

—  (1990): Soziologische Aufklirung 5. Konstruktivistische Perspektiven, Opladen.

— (1995): Soziologische Aufkliirung 6. Die Soziologie und der Mensch, Opladen.

— (1996): Die Wissenschaft der Gesellschaft, Frankfurt/M.

Lyotard, J.E (1977): Das Patchwork der Minderbeiten, Berlin.

— (1984): Das Inhumane, Wien.

—  (1986): Das postmoderne Wissen, Wien.

Maclntyre, A. (1987): Der Verlust der Tugend, Frankfurt, New York.

—  (2001): Die Anerkennung der Abbiingigkeit. Uber menschliche Tugenden, Berlin.

Mann, Th. (1936): »Freud und die Zukunft«, in: ders. (1982): Leiden und GrifSe der Meister,
Frankfurt/M.

Marx, K./Engels, E (1956f): Marx-Engels-Werke (MEW), Ostberlin.

Merleau-Ponty, M. (1947): »Montaignelektiireq, in: ders. (2007): Zeichen, Hamburg.

(1966): Phiinomenologie der Wahrnehmung, Berlin.

(1986): Das Sichtbare und das Unsichtbare, Miinchen.

(2000): Die Natur. Vorlesungen am Collége de France, Miinchen.

(2006): »Erkundung der Wahrnehmungswelt: Die Animalititc, in: Causerien 1948, Kdln.

—  (2007): Zeichen, Hamburg.

Mill, J.St. (2006): Utilitarismus, Hamburg.

Mitscherlich, A. (1971): »Das Altenheim — ein falscher Bauauftrag?«, in: ders.: Thesen zur Stadt
der Zukunft, Frankfurt/M.

Montaigne, M. de. (1998): Essais I11, Frankfurt.

Mouffe, Ch. (2007): Uber das Politische, Frankfurt/M.

Miiller-Hergl, Chr. (2009): »Patientenverfiigung, Demenz und community views, in: Schnell,
M.W. (Hg)(2009): Patientenverfiigung — Begleitung am Lebensende im Zeichen des verfiigten
Patientenwillens, Bern.

Nietzsche, F. (1978): Werke in drei Binden (hrsg. v. K. Schlechta), Miinchen.

O’Neill, J. (1990): Die fiinf Korper. Medikalisierte Gesellschaft und die Vergesellschaftung des
Leibes, Miinchen.

Ortega y Gasset, J. (1957): Uber die Jagd, Reinbek bei Hamburg,

Ott, K. (1999): »Das Tétungsproblem in der Tierethike; in: Engels, E.M. (Hg.)(1999): Biolo-
gie und Ethik, Stuttgart.

Opverlander, G. (2000): Die Last des Mitfiiblens. Aspekte der Gefiiblsregulierung in sozialen Beru-
fen am Beispiel der Krankenpflege, Frankfurt/M.

Peplau, H. (1997): Zwischenmenschliche Beziehungen in der Pflege, Bern.

Perels, J. (2005): »Die Wiirde des Menschen ist unantastbar — Entstehung und Gefihrdung
einer Verfassungsnorme, in: Rode, I./Kammeier, H./Leipert, M. (Hg.)(2005): Die Wiirde
des Menschen ist antastbar?, Miinster.

188

- am 19,01.2026, 05:17:01,



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Piaget, J. (1973): Einfiihrung in die genetische Erkenntnistheorie, Frankfurt/M.

Platon (1988): Simtliche Werke in 6 Biinden, Hamburg.

Plessner, H. (1938): »Tier und Mensche, in: ders. (2001): Politik.Anthropologie. Philosophie,
Miinchen.

— (1982): »Der Mensch als Lebewesenc, in: ders. (1982): Mit anderen Augen. Elemente einer
philosophischen Anthropologie, Stuttgart.

Pliigge, H. (1967): Der Mensch und sein Leib, Tiibingen.

Portmann, A. (1965): Die Tiergestalt, Freiburg.

Rattner, J./Danzer, G. (1997): Medizinische Anthropologie. Ansiitze einer personalen Heilkunde,
Frankfurt/M.

Rawls, J. (2002): Geschichte der Moralphilosophie, Frankfurt/M.

Rentsch, Th. (2014): Philosophie des 20. Jahrhunderts. Von Husserl bis Derrida, Miinchen.

Ricceur, P. (1991): »Ethique et philosophie de la biologie chez Hans Jonasc, in: ders., Lecrures 2,
Paris.

— (1992): Zeit und Erziihlung III, Miinchen.

— (1996): Das Selbst als ein Anderer, Miinchen.

—  (2004): Gedichinis, Geschichte, Vergessen, Miinchen.

— (2011): Lebendig bis in den Tod, Hamburg.

Rédder, A. (2015): 21.0. Eine kurze Geschichte der Gegenwart, Miinchen.

Rolf, T. (1999): Normalitit. Ein philosophischer Grundbegriff des 20. Jahrhunderts, Miinchen.

Rorty, R. (1988): Solidaritit oder Objektivitit?, Stuttgart.

Rosa, H. (2006): Beschleunigung. Die Verinderung der Zeitstruktur in der Moderne,
Frankfurt/M.

Rousseau, J.J. (1984): Diskurs iiber die Ungleichheit, Padenborn.

Sachweh, S. (2005): »Zur Kommunikation zwischen Pflegenden und Menschen mit De-
menz«, in: Abt-Zegelin, A./Schnell, M.W. (Hg)(2005): Sprache und Pflege, Bern.

Salter, M. (1999): Kirperbild und Kirperbildstirungen, Wiesbaden.

Sarasin, P. (2001): Reizbare Maschinen. Eine Geschichte des Korpers 1765—1914, Frankfurt/M.

Sborowitz, A. (Hg.)(1960): Der leidende Mensch. Personale Psychotherapie in anthropologischer
Sicht, Darmstadt.

Scheler, M. (2000): Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik, Bonn.

Schilder, P. (1923): Das Korperschema, Leipzig.

Schilling, A. (2003): Altere Menschen im Krankenbaus, Kassel.

Schmidt, R.E/Struppler, A. (1983): Der Schmerz. Ursachen, Diagnose. Therapie, Miinchen.

Schmitt, C. (1991): Der Begriff des Politischen, Berlin.

Schnell, M.W. (1995): Phinomenologie des Politischen, Miinchen.
(1997): »Phenomenology and Critical Theory«, in: Embree, L. (Hg.)(1997): Encyclopedia
abemammalagy, Dordrecht/Boston/London.

— (1998): »Der Patient als Kunde? Genealogische Bemerkungen zu einem ethisch-6kono-
mischen Zwitter«, in: Pflege & Gesellschaft (3/1998).

— (1999): »Narrative Identitit und Menschenwiirdec, in: Breitling, A./Orth, S./Schaaff, B.
(Hg.)(1999): Das herausgeforderte Selbst. Perspektive auf Paul Riceeurs Ethik, Wiirzburg.

— (1999b): »Wie wollen wir leben? Peter Singers Ethik«, in: Jowrnal Phinomenologic
(12/1999).

—  (2000): »Medizinische Ethik im Zeichen einer Andersheit«, in: Friesen, H./Berr, K. (Hg.)
(2001): Praktizierende Philosophie — Angewandte Ethik, Emden.

—  (2000b): »Fremdheit der Demenz — Grenze der Geisteswissenschaft«, in: Tackenberg P/
Zegelin, A. (Hg)(2000): Demenz und Pflege, Frankfurt/M.

—  (2000¢): »Merleau-Pontys Beitrag zu einer »Phiinomenologie des Politischen, in: Giulia-
ni, R. (Hg.)(2000): Merleau-Ponty und die Kulturwissenschaften, Miinchen.

— (2001): Zugiinge zur Gerechtigkeit. Diesseits von Liberalismus und Kommunitarismus, Miin-
chen.

189

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

(2001b): »Medizinische Ethik im Zeichen einer Andersheit, in: Friesen, H./Berr, K. (Hg.)
(2001): Praktizierende Philosophie — Angewandte Ethik, Emden.

(2002): »Ideologie und Anthropologie. Zur Wiederkehr des leiblosen Geistes«, in: Gre-
ving, H./Gréschke, D. (Hg.)(2002): Gesellschafisanalytische und gesellschafiskritische Di-
mensionen der Heilpidagogik, Bad Heilbrunn.

(2002b): »Ethik als Lebensentwurf und Schutzbereiche, in: ders. (Hg.)(2002): Pflege und
Philosophie. Interdisziplindre Studien iiber den bediirftigen Menschen Band I, Bern.

(2003): »Unforgettable. Macht und Gewalt politischer Stiftungenc, in: Liebsch, B./Men-
sink, D. (Hg.)(2003): Gewalt Verstehen, Berlin

(2004a): Leib.Krper.Maschine. Interdisziplinire Studien idiber den bediirftigen Menschen.
Band II, Diisseldorf.

(2004b): Artikel »Gesellschafte, in: Worterbuch der phinomenologischen Begriffe, Hamburg.
(20040): »Arztliche Ethik — Against Interpretation? Zum Verhiltnis von Hermeneutik und
Ethik« in: Friesen, H./Berr, K. (Hg.)(2004): Angewandte Ethik im Spannungsfeld von Be-
griindung und Anwendung, Frankfurt/M.

(2004d): Artikel »Geburt«, in: Worterbuch der phinomenologischen Begriffe, Hamburg.
(2005a): »Ethik als empirisches Phinomenc, in: ders. (Hg.): Ethik der Interpersonalitiit. Die
Zuwendung zum anderen Menschen im Licht empirischer Forschung, Hannover.

(2005b): »Zuginge zur Menschenwiirdes, in: Rode, I./Kammeier, H./Leipert, M. (Hg.)
(2005): Die Wiirde des Menschen ist antastbar?, Miinster.

(2005¢): »Logik, die wir brauchen. Lyotard iiber Nietzsche und die Sophisten, in: Journal
Phinomenologie (25/2005).

(2005d): »Pflege als Stellvertretung und Fiirsprache, in: Abt-Zegelin, A./Schnell, M.W.
(Hg.)(2005): Sprache und Pflege, Bern.

(2005€): »Sprechen — warum und wie?«, in: Abt-Zegelin, A./Schnell, M.W. (Hg.)(2005):
Sprache und Pflege, Bern.

(2006): »Die Unfaflichkeit der Gesundheit, in: Pflege und Gesellschaft (4/2006).

(2007): »Zeit der Verantwortung — im Ausgang von Hans Jonas, in: Seidel, R./Endruweit,
M. (Hg.)(2007): Prinzip Zukunft: Im Dialog mit Hans Jonas, Paderborn.

(2008): Ethik als Schutzbereich. Lehrbuch fiir Philosophie, Medizin, Pflege, Bern.

(2009a): »Autonomie im Zeichen einer zweiten kopernikanischen Wendes, in: Illhardt,
EJ. (Hg.): Die ausgeblendete Seite der Autonomie. Kritik eines biomedizinischen Prinzips,
Miinster.

(2009b): »Begleitung am Lebensende, in: Schnell, M.W. (Hg.)(2009): Patientenverfiigung.
Begleitung am Lebensende, Bern.

(2009¢): »Gerechtigkeit und Gesundheitsversorgunge, in: Bauer, U./Biischer, A. (Hg.)
(2009): Soziale Ungerechtigheit und Pflege, Wiesbaden.

(2009d): »Der Wahn und scine Wahrheit. Bedeutung und Verantwortunge, in
pflegen:Demenz (11/2009).

(2009¢): »Claude Leforte, in: Bedorf, Th./Réttgers, K. (Hg.)(2009): Die franzisische Philo-
sophie im 20. Jahrhundert, Darmstadt.

(2009f): »Das medizinische Feld und der geistige Raum des Arztes«, in: Bedorf, Th./Un-
terthurner, G. (HG.)(2009): Zugiinge, Ausginge, Ubergiinge. Konstitutionsformen des sozia-
len Rawmes, Wiirzburg.

(2010a): »Cura Suic, in: Pflege (1/2010).

(2010b): »Die Weisheit des alten Menschen, in: Zeitschrift fiir Gerontologie und Geriatrie
(6/2010).

(20112): »Selbstsorge im Zeichen der Anderen, in: Wessel, K.E. w.a. (Hg): Die Ordnung
der Pflegewelt, Miinchen.

(2011b): »Anerkennung und Gerechtigkeit im Zeichen einer Ethik als Schutzbereichs, in:
Dederich, M./Schnell, M.W. (Hg.)(2011): Anerkennung und Gerechtigkeit in Heilpidago-
gik, Pflegewissenschaft und Medizin. Auf dem Weg zu einer nichtexklusiven Ethik, Bielefeld.

190

- am 19,01.2026, 05:17:01,



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

—  (20110): »Stellvertretung zwischen Ethik und Macht, in: Ackermann, K.-E./Dederich, M.
(Hg.)(2011): An Stelle des Anderen, Oberhausen.

—  (2012): »Das Bése: Jenseits von Gut und Gerecht, in: Journal Phinomenologie (37/2012).

—  (2013): »Das Tier, mit dem wir«, in: Journal Phinomenologie (40/2013).

— (2013b): »Hirnforschung als Philosophie?«, in: Sozialpsychiatrische Informationen (1/2013).

— (2014): »Lebendig bis in den Tod. Paul Ricceurs Fragmente aus dem Nachlass, in: journal
Phinomenologie (39/2014).

— (2015): »Der philosophische Diskurs der Endlichkeit, in: Schnell, M.W./Schulz Chr.
(2015): Dem Sterben begegnen, Bern.

—  (2016): »Die Zwangsbediirftigkeit des Menschen, in: Becka, M. (Hg.)(2016): Ethik im
Justizvollzug, Stuttgart.

— (2017): »Die Fotografie im Zeichen der Gewesenheit endlicher Menschenc, in: journal
Phinomenologie (47/2017).

Schnell, M.W./Mitzkat, A. (2005): »Die Intensivstation — Zutritt verboten!«, in: Die Schwe-
ster/Der Pfleger (8/2005).

— (2006): »Das Krankenhaus als Reich der Zeichen«, in: Abt-Zegelin, A./Schnell, M.W.
(Hg.): Die Pflege und ihre Sprachen. Interdiszipliniire Beitrige aus Pflegewissenschaft, Medi-
zin, Linguistik und Philosophie, Hannover 2006.

—  (2006b): »Durch den Text zur Person. Zur Bedeutung literarischer Geschichten fiir das
Verstehen von Menschen mit Demenz. In: Abt-Zegelin, A./Schnell, M.W. (Hg.)(2006):
Die Pflege und ihre Sprachen. Interdisziplinire Beitrige aus Pflegewissenschaft, Medizin, Lin-
guistik und Philosophie, Hannover.

Schnell, M.W./Heinritz, Ch. (2006): Forschungsethik, Bern.

Schnell, M.W./Luft, S. (2014): »Ernst Cassirer und das Problem der Kulture, in: Journal

Phéinomenologie (42/2014).

Schnell, M.W./Seidlein, A.H. (2015): »Organtransplantation als Konstruktion der Differenz
von Leib und Kérperq, in: Bedorf, Th./Klass, TN. (Hg.)(2015): Leib — Kirper — Politik.
Untersuchungen zur Leiblichkeit des Politischen, Weilerswist.

— (2016): »Ethik als Schutzbereich«, in: PADUA (4/2016).

Schnell, M.W./Schulz, Chr. (2013): »Geleitwort¢, in: Macleod, S./Schulz, Chr. (Hg.)(2013):
Psychiatrie in der Palliativmedizin, Bern.

—  (2014): Basiswissen Palliativmedizin (2. Aufl.), Berlin/Heidelberg.

— (Hg.)(2015): Dem Sterben begegnen, Bern.

— (Hg.)(2016): 30 Gedanken zum Tod, Berlin.

Schnell, M.W./Schulz, Chr./Kuckartz, U./Dunger, Chr. (2016): Junge Menschen sprechen mit
sterbenden Menschen. Eine Typologie, Wiesbaden.

Schnepp,W. (2001): Familiale Sorge, Universitit Utrecht.

—  (Hg.)(2002): Angehirige pflegen, Bern.

— (2006): »Im Angesicht des Anderen: Schiitzen miissenc. in: Pflege & Gesellschaft (1/2006).

Schopenhauer, A. (1986): Kleine Schrifien. Simtliche Werke Bd. 111, Frankfurt/M.

Schramme, Th. (Hg.)(2012): Krankheitstheorien, Berlin.

Schubert, M. et al (2005): RICH-Nursing Study. Effects of Rationing of Nursing Care in Switzer-
land on Patients’ and Nurses' Outcomes, Basel.

Schulz, Chr./Karger, A./Schnell, M. (2011): »Diversititskompetenz am Lebensende, in: Keuk
E.v. wa. (Hg): Diversitit. Transkulturelle Kompetenz in klinischen und sozialen Arbeits-
feldern, Stuttgart.

Schiif8ler, N./Schnell, M.W. (2010): »Patiententdtung — Das Team im Zeichen des Bésenc, in:
DSDP (7/2010).

— (2014): »Forschung mit demenzkranken Probanden. Zum forschungsethischen und
rechtlichen Umgang mit diesen Personenc, in: Zeitschrift fiir Gerontologie und Geriatrie
(2/2014).

191

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Schiitz, D./Fiisgen, 1. (2013): »Die Versorgungssituation kognitiv eingeschrinkter Patienten
im Krankenhause, in: Zeitschrift fiir Geronrologie und Geriatrie (3/2013).

Schiitz, A./Luckmann, Th. (1984): Strukturen der Lebenswelt II, Frankfurt/M.

Schwerdt, R. (1998): Eine Ethik fiir die Altenpflege, Bern.

Seel, M. (2014): Aktive Passivitit. Uber den Spielraum des Denkens, Handelns und anderer
Kiinste, Frankfurt/M.

Segmiiller, T. (Hg.)(2015): Beraten, Informieren und Schulen in der Pflege, Frankfurt/M.

Seneca (1988): Siamtliche Werke in 4 Binden, Hamburg

Sennett, R. (2006): Der flexible Mensch. Die Kultur des neuen Kapiralismus, Berlin.

Serres, M. (1981): Der Parasit, Frankfurt/M.

Simmel, G. (1987): Das individuelle Gesetz, Frankfurt/M.

Singer, P. (1994): Praktische Ethik, Stuttgart.

Singer, W. (2003): Ein neues Menschenbild?, Frankfurt/M.

Smith, R. (1998): »Plidoyer fiir eine offene Rationierungsdebatte«, in: Deutsches Arateblatt
(40/1998): 1254-1262.

Sontag, S. (1990): Illness as Metaphor and AIDS and its Metaphors, New York.

Spaemann, R. (1979): »Tierschutz und Menschenwiirdes, in: ders. (2001): Grenzen. Zur ethi-
schen Dimension des Handelns, Stuttgart.

—  (1996): Personen. Versuche iiber den Unterschied zwischen »etwas« und »jemands, Stuttgart.

Spatzenegger, M. (2011): »Animal Ethics vs. Protection of Man?«, in: fmago Hominis (4/2011).

Stachr, C. (1989): »Der Einfluss der Medien auf die Erwartungshaltung der Patienten in der
Medizing, in: Marquard, O. et al. (Hg.)(1989): Medizinische Ethik und soziale Verantwor-
tung, Miinchen.

Stetter, E. (1950): »Zur Phaenomenologie des Phantomgliedes«, in: Deutsche Zeitschrift fiir
Nervenheilkunde (163/1950).

Stinkes, U. (2008): »Bildung als Antwort auf die Not und Nétigung, sein Leben fithren zu
miissenc, in: Fornefeld, B. (Hg.)(2008): Menschen mir komplexer Behinderung, Miinchen.

Stoller, S. (2009): Existenz-Differenz-Konstruktion. Phinomenologie der Geschlechtlichkeir bei
Beanvoir, Irigaray und Butler, Miinchen.

Stoller, S./Vetter, H. (Hg.)(1997): Phinomenologie und Geschlechterdifferenz, Wien.

Straus, E. (1956): Vom Sinn der Sinne. Ein Beitrag zur Grundlegung der Psychologie, Berlin/
Gottingen/Heidelberg.

Strawson, P. E.(1972): Einzelding und logisches Subjeks, Stuttgart.

Strotzka, H. (1948): »Zur Psychotherapie des Phantomschmerzes«, in: Klinische Medizin
(172/1948).

Taylor, Ch. (2002): Wieviel Gemeinschaft braucht die Demokratie?, Frankfurt/M.

Tengelyi, L. (1998): Der Zwisterbegriff der Lebensgeschichte, Miinchen.

Tugendhat, E. (1992): Philosophische Aufsiitze, Frankfurt/M.

Uexkiill, J.v. (1956): Streifziige durch die Umwelten von Tieren und Menschen, Reinbek bei
Hamburg.

Vogd, W. (2010): Gehirn und Gesellschaft, Weilerswist.

Wagenbach, K.(1964): Franz Kafka, Reinbek bei Hamburg.

Waldenfels, B. (1987): Ordnung im Zwielicht, Frankfurt/M.

— (1994): »Der Kranke als Fremder«, in ders.: Grenzen der Normalisierung. Studien zur Phi-
nomenologie des Fremden II, Frankfurt/M (2. Aufl. 1998).

—  (2000): Das leibliche Selbst, Frankfurt/M.

—  (20006): Schattenrisse der Moral, Frankfurt/M.

Weber, M. (1980): Wirtschaft und Gesellschaft, Tibingen.

Werner, M.H. (2004): »Menschenwiirde in der bioethischen Debatte«, in: Kettner, M. (Hg.)
(2004): Biomedizin und Menschenwiirde, Frankfurt/M.

Weizsicker, V.v. (1926): »Der Arzt und der Krankes, in: Gesammelte Schriften Bd. s, Frank-
furt/Main.

— (1930): »Psychotherapie und Klinike, in: Gesammelte Schriften Bd. 5, Frankfurt/Main.

192

- am 19,01.2026, 05:17:01,



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Wieland, W. (2004): Diagnose. Uberlegungen zur Medizintheorie, Warendorf.

Wild, M. (2008): Tierphilosophie, Hamburg.

Willemsen, R. (2003): Karneval der Tiere, Frankfurt/M.

Wittgenstein, L. (1970): Uber Gewiffheit, Frankfurt/M.

— (1977): Philosophische Untersuchungen, Frankfurt/M.

Wolf, U. (2012): Ethik der Mensch-Tier-Beziehung, Frankfurt/M.

Zizek, S. (2015): Der neue Klassenkampf. Die wahren Griinde fiir Flucht und Terror, Berlin.

193

- am 16.01.2028, 05:17:01.


https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eine Auswahl aus unserem Programm:

Guido Grasekamp

Binire Codierung und
das System der Krankenbehandlung
Eine systemtheoretische und philosophische Untersuchung

2017 - 412 S. - br. - 39,90 EUR - ISBN 978-3-95832-126-7

Der in der neueren Systemtheorie zentrale Begriff der bindren Codierung wird zur-
zeit besonders im Medizinsystem reflektiert. Luhmann selbst hat hier eine irritieren-
de Vertauschung der beiden Werte der biniren Codierung krank/gesund angedeutet,
die das»System der Krankenbehandlung in eine strukturelle Schieflage geraten ldsst.
Der Autor geht dem Begriff der biniren Codierung im Werk Luhmanns nach, re-
konstruiert ihn und tberpriift ihn an ausgewihlten Funktionssystemen, um so zu
einer differenzierten Auseinandersetzung mit der thematisierten Werteverkehrung
zu gelangen. Dabei werden Funktionsbegriff sowie Reflexionsdefizit im System der
Krankenbehandlung kritisiert. Der stark simplifizierende Umgang mit dessen bini-
rer Codierung fithrt in diesem Zusammenhang zu auffilligen Inkonsistenzen, die
es aufzuschliisseln gilt. Das Instrumentarium der Systemtheorie st6f3t hier an eine
Grenze. Es muss um eine logische Begriffsphilosophie erginzt werden, die sich selbst
als platonische Dialektik ausweist.

Elisabeth List
Ethik des Lebendigen

2009 - 208 S. - geb. - 24,90 EUR - ISBN 978-3-938808-70-2

Die Kontingenzen des Lebendigseins sind die Méglichkeitsbedingung fiir Freiheit.
Das ist die zentrale These einer Philosophie des Lebendigen, die es unternimme,
die Verfassung des Menschlichen in ihren materialen und leiblichen Wurzeln zu
beschreiben. Sie entdecke Signaturen der Kontingenz nicht nur in den biologischen
Gegebenheiten des Organismus und in den elementaren Erfahrungen existenzieller
Leibhaftigkeit, von Lust und Schmerz, sondern auch im lebendigen Selbst, das den
leer gewordenen Platz des wiederholt totgesagten »Vernunftsubjekes« einzunehmen
verdient. Denn alle Vermégen von Sprach- und Denkfihigkeit, die diesem zuge-
sprochen wurden, sind wesentlich leibgebunden. Die Kehrseite der Freiheit und
Offenheit des Lebendigseins sind die Grenzen und die Unwigbarkeiten organischen
Lebens, die die zerstdrerischen Kontrollambitionen der Biotechnologie herausfor-
dern. Kontingenzen und Autonomie des Lebendigen zu verteidigen, muss darum
das Anliegen einer Kultur, einer Ethik und Politik des Lebendigen sein.

www.velbrueck-wissenschaft.de

- am 19,01.2026, 05:17:01,



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Bedorf und Tobias Nikolaus Klass (Hg.)
Leib — Kérper — Politik
Untersuchungen zur Leiblichkeit des Politischen

2015 - 272 S. - br. - 24,90 EUR - ISBN 978-3-95832-057-4

Politik handelt wesentlich von Kérpern: Sie regiert und hierarchisiert Kérper, sie
unterscheidet jene Kérper, die ffentlich sprechen diirfen, von solchen, die nicht
vernehmbar sind. Der vorliegende Band geht der Frage nach, inwieweit es produktiv
ist, in der aktuellen Renaissance des »Kérper«-Begriffs in verschiedenen Sozial- und
Geisteswissenschaften die phinomenologische Unterscheidung zwischen »Leib« und
»Korper, die »korporale Differenz«, terminologisch und systematisch einzusetzen.
So sollen mégliche Reduktionismen, zu denen ein allzu schlichter, aufs Physiologi-
sche begrenzter Kérperbegriff verfithren kann, unterlaufen und theoretische Diffe-
renzen, die ein solcher eher verdeckt als herausarbeitet, sichtbar gemacht werden.
Dies geschieht im Hinblick auf Naturphilosophie und Anthropologie, Rassismus
und Nationalsozialismus, den Begriff der Offentlichkeit, auf politische Affekte sowie
mit Beziigen aus Gendertheorie, Literaturwissenschaft und Bioethik.

Werner Vogd
Zur Soziologie der organisierten Krankenbehandlung

2011 - 384 S. - geb. - 38 EUR - ISBN 978-3-942393-17-1

Kranke zu behandeln heif$t vor allem, sich den vielfiltigen, tiberfordernden und oft-
mals untereinander inkommensurablen Anspriichen einer funktional differenzierten
Gesellschaft zu stellen. Dies ist in der Praxis nur méglich, wenn Forderungen aus
Wirtschaft, Recht, Politik und Wissenschaft sowohl akzeptieren als auch auf Distanz
gehalten werden. Eine der wesentlichen Kulturleistungen der Krankenbehandlung
besteht somit darin, die hiermit verbundenen vielfiltigen Unsicherheiten — Personal-
mangel, Zeitdruck, unzureichend ausgebildete Mitarbeiter, knappe Mittel oder de-
fizitire Informationslagen — durch Kommunikation zu bewiltigen. Entsprechend
wird in Zukunft die eigentliche Leistung der organisierten Krankenbehandlung dar-
in bestehen, kreativ mit Intransparenzen und unvollstindigem Wissen umzugehen —
dies jedoch unter Voraussetzung von Technologien, welche die alten moralischen
Selbstverstindlichkeiten der Medizin erschiittern.

www.velbrueck-wissenschaft.de

- am 16.01.2028, 05:17:01. i [r—



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 19,01.2026, 05:17:01,



https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Vorwort
	1.  Einleitung
	a.  Das Ziel einer Ethik im Zeichen vulnerabler Personen
	b.  Erweiterung der philosophischen Ethik um eine Ethik im Gesundheitswesen – Drei Aspekte
	c.  Ethik als Anspruch auf Nichtexklusivität

	2.  Was sind vulnerable Personen?
	a.  Krankheit als Distanz
	b.  Alter als Abschiedlichkeit
	c.  Sterben als Diversität
	d.  Vulnerabilität

	3.  Die fünf Basisethiken
	a.  Aristoteles: Ethik der Freundschaft
	b.  Kant: Ethik der moralischen Person
	c.  Mill: Ethik der Nutzenmaximierung
	d.  Levinas: Ethik des Anderen
	e.  Jonas: Ökologische Verantwortungsethik
	f.  Resümee
	g.  Darüber hinaus: Nietzsche

	4.  Neuansatz
	a.  Erweiterung
	b.  Der Weg
	c.  Philosophie, Medizin, Ethik

	5.  Phänomenologie der Leiblichkeit – ein Blick in die Historie
	a.  Edmund Husserl, Maurice Merleau-Ponty, Helmuth Plessner
	b.  Zwischenleiblichkeit, Fremdheit
	c.  Wissenschaften der Heilberufe

	6.  Leiblichkeit, Sterblichkeit, Potenz – eine Systematik
	a.  Cura sui
	b.  Ausgangspunkt einer Ethik im Zeichen vulnerabler Personen

	7.  Autonomie
	a.  aktiv/passiv
	b.  Kant
	c.  Lebensweise

	8.  Fürsorge
	a.  Freundschaft
	b.  Selbstsorge/Fürsorge

	9.  Familie
	a.  Tradition
	b.  Postbiologie

	10. Erste Kritik: Autonomie, Fürsorge, Familie
	a.  Autonomie in der Kritik
	b.  Fürsorge in der Kritik
	c.  Familie in der Kritik

	11. Ethik und Ästhetik des Selbst
	a.  Eine Antwort auf die Kritik an der Autonomie
	b.  Erneut: der Ausgangspunkt

	12. Person und Menschenwürde
	a.  Eine Antwort auf die Kritik an der Freundschaft
	b.  Die Würde der Person

	13. Gerechtigkeit
	a.  Eine Antwort auf die Kritik an der Familie
	b.  Politik und Gesellschaft

	14. Zweite Kritik: Person, Menschenwürde, Gerechtigkeit
	a.  Person in der Kritik
	b.  Menschenwürde in der Kritik
	c.  Gerechtigkeit in der Kritik

	15. Ethik als nichtexklusiver Schutzbereich im Zeichen der Andersheit vulnerabler Personen
	a.  Eine Antwort auf die Kritik an der Person: Andersheit der Person
	b.  Eine Antwort auf die Kritik an der Menschenwürde: Würde, Begegnung, Anerkennung
	c.  Eine Antwort auf die Kritik an der Gerechtigkeit: Aushandlung und Sinnzuwachs

	16. Durchführungen im Zeichen einer Andersheit
	a.  Gesundheit und Krankheit
	b.  E-Health und Digitalisierung als symbolische Form
	c.  Der Gang zum Hausarzt
	d.  Das Krankenhaus zwischen staatlicher Anstalt und privatem Betrieb
	e.  Der Übergang ins Heim
	f.  Hochaltrigkeit und Gebrechlichkeit
	g.  Die Angst vor den Folgen der Gebrechlichkeit
	h.  Behinderung
	i.  Das Lebensende und der Tod


	17. Zur Bestimmung ethisch relevanter Exklusion
	a.  Dimensionen der Exklusivität
	b.  Was ist eine ethisch relevante Exklusion und was nicht?
	c.  Das Ethische und das Politische
	d.  Perdu! Seul! Regardé! Exclu!

	18. Anhang: das Tier als Person
	a.  Zur Phänomenologie von Tieren und Menschen
	b.  Bestien
	c.  Die Philosophie
	d.  Die Phänomenologie
	e.  Der klassische Logos: Aristoteles, Kant
	f.  Die moderne Bioethik
	g.  Perspektivwechsel nach Montaigne
	h.  Hans Jonas
	i.  Das Miteinander von Mensch und Tier

	j.  Elemente einer Ethik der Begegnung mit dem Tier
	k.  Das Biest
	l.  Zusammenfassung
	m.  Tierschutz und Tiertötung
	n.  Ethik als Tierschutzbereich?
	o.  Der Mensch als Tier
	p.  Human-Animal-Studies – Anmerkungen im Zeitalter des Sozialkonstruktivismus

	Literatur

