
VELBRÜCK
WISSENSCHAFT

www.velbrueck-wissenschaft.de
ISBN 978-3-95832-121-2

V
EL

BR
Ü

CK
  

W
IS

SE
N

SC
H

A
FT

Die Frage zu beantworten, wem gegenüber wir moralische 
Verpflichtungen haben, ist für die meisten Philosophien eine 
Herausforderung. Bislang können sie lediglich unterschiedliche 
Kriterien für den Begriff des Menschen angeben, die stets je-
manden unbeachtet lassen: Frauen, Behinderte, Tiere, Fremde 
und andere.
Die Elemente des Ethischen in gesellschaftlichen Ordnun-
gen und Systemen müssen – so der Autor – als nichtexklusive 
Schutzbereiche gedacht werden, die niemanden von Achtung 
und Würde ausschließen.

Ein Testfall für ethische Nichtexklusivität ist der Umgang mit 
Vulnerabilität. Damit stehen nicht mehr allein die kognitiven 
und zweckrationalen Eigenschaften von Personen im Mittel-
punkt des Ethischen, sondern deren leibliche Verankerung in 
Lebenswelt, Gesellschaft und Geschichte. Als Personen gelten 
somit alle Menschen und viele Tiere. 

Der vorliegende Band entwickelt den Anspruch auf Nichtexklu-
sivität als neue, an der Schnittstelle von philosophischer Ethik 
und der Ethik der Wissenschaften der Heilberufe situierte Per
spektive in der Sozialphilosophie. 

Martin W. Schnell ist Professor für Sozialphilosophie und Ethik 
an der Fakultät für Kulturreflexion und Direktor des Instituts für 
Ethik und Kommunikation im Gesundheitswesen an der Fakul-
tät für Gesundheit, beide Universität Witten/Herdecke.

Sc
hn

el
l •

 E
th

ik
 im

 Z
ei

ch
en

 v
ul

ne
ra

bl
er

 P
er

so
ne

n Martin W. Schnell

Ethik  
im Zeichen  

vulnerabler Personen
Leiblichkeit – Endlichkeit – Nichtexklusivität

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Martin W. Schnell
Ethik im Zeichen vulnerabler Personen

Leiblichkeit – Endlichkeit – Nichtexklusivität

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Martin W. Schnell

Ethik  
im Zeichen  

vulnerabler Personen
Leiblichkeit – Endlichkeit – Nichtexklusivität 

VELBRÜCK 
WISSENSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erste Auflage 2017
© Velbrück Wissenschaft, Weilerswist 2017

www.velbrueck-wissenschaft.de
Printed in Germany

ISBN 978-3-95832-121-2

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der

Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet über http://dnb.ddb.de abrufbar.

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhalt
	

	 Vorwort  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   9

1. 	 Einleitung  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                           13
a. 	 Das Ziel einer Ethik im Zeichen vulnerabler Personen  .   .   . 13
b. 	 Erweiterung der philosophischen Ethik um eine Ethik 
	 im Gesundheitswesen – Drei Aspekte  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .            14
c. 	 Ethik als Anspruch auf Nichtexklusivität  .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 15

2. 	 Was sind vulnerable Personen? .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                17
a. 	 Krankheit als Distanz  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                    17
b. 	 Alter als Abschiedlichkeit  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                  18
c. 	 Sterben als Diversität  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 19
d. 	 Vulnerabilität  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                        20

3. 	 Die fünf Basisethiken  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   22
a. 	 Aristoteles: Ethik der Freundschaft  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .             22
b. 	 Kant: Ethik der moralischen Person  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .             24
c. 	 Mill: Ethik der Nutzenmaximierung  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .            24
d. 	 Levinas: Ethik des Anderen  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                 25
e. 	 Jonas: Ökologische Verantwortungsethik  .  .  .  .  .  .  .  .  .          27
f. 	 Resümee  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 28
g. 	 Darüber hinaus: Nietzsche  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 29

4. 	 Neuansatz  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                           30
a. 	 Erweiterung  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 30
b. 	 Der Weg  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 30
c. 	 Philosophie, Medizin, Ethik  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 31

5. 	 Phänomenologie der Leiblichkeit – 
	 ein Blick in die Historie  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   34

a. 	 Edmund Husserl, Maurice Merleau-Ponty, 
	 Helmuth Plessner  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                      34
b. 	 Zwischenleiblichkeit, Fremdheit  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 36
c. 	 Wissenschaften der Heilberufe  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 39

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. 	 Leiblichkeit, Sterblichkeit, Potenz – eine Systematik  .   42
a. 	 Cura sui  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 42
b. 	 Ausgangspunkt einer Ethik 
	 im Zeichen vulnerabler Personen  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .              44

7. 	 Autonomie  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   45
a. 	 aktiv/passiv  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                         45
b. 	 Kant  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 45
c. 	 Lebensweise  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                         47

8. 	 Fürsorge  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                            50
a. 	 Freundschaft  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 50
b. 	 Selbstsorge/Fürsorge  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 52

9. 	 Familie  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                             55
a. 	 Tradition  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                          55
b. 	 Postbiologie  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                         57

10.	Erste Kritik: Autonomie, Fürsorge, Familie  .  .  .  .  .  .  .        61
a. 	 Autonomie in der Kritik  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 61
b. 	 Fürsorge in der Kritik  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                    63
c. 	 Familie in der Kritik  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 65

11.	Ethik und Ästhetik des Selbst  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                68
a. 	 Eine Antwort auf die Kritik an der Autonomie  .  .  .  .  .  .       68
b. 	 Erneut: der Ausgangspunkt  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                 70

12.	Person und Menschenwürde  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   72
a. 	 Eine Antwort auf die Kritik an der Freundschaft  .  .  .  .  .      72
b. 	 Die Würde der Person  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 74

13.	Gerechtigkeit  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                         76
a. 	 Eine Antwort auf die Kritik an der Familie  .  .  .  .  .  .  .  .         76
b. 	 Politik und Gesellschaft  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                   79

14.	Zweite Kritik: Person, Menschenwürde, Gerechtigkeit  . 82
a. 	 Person in der Kritik  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                     82
b. 	 Menschenwürde in der Kritik  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                86
c. 	 Gerechtigkeit in der Kritik .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                  87

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


15.	Ethik als nichtexklusiver Schutzbereich 
	 im Zeichen der Andersheit vulnerabler Personen  .  .  .  .     93

a. 	 Eine Antwort auf die Kritik an der Person: 
	 Andersheit der Person .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                     93
b. 	 Eine Antwort auf die Kritik an der Menschenwürde: 
	 Würde, Begegnung, Anerkennung  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 97
c. 	 Eine Antwort auf die Kritik an der Gerechtigkeit: 
	 Aushandlung und Sinnzuwachs  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .              100

16.	Durchführungen im Zeichen einer Andersheit  .  .  .  .     107
a. 	 Gesundheit und Krankheit  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                108
b. 	 E-Health und Digitalisierung als symbolische Form  .   .   .  114
c. 	 Der Gang zum Hausarzt  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  119
d. 	 Das Krankenhaus zwischen staatlicher Anstalt und 
	 privatem Betrieb  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  122
e. 	 Der Übergang ins Heim  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  128
f. 	 Hochaltrigkeit und Gebrechlichkeit .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .            130
g. 	 Die Angst vor den Folgen der Gebrechlichkeit  .  .  .  .  .  .      141
h. 	 Behinderung  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  142
i. 	 Das Lebensende und der Tod  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .               145

17.	Zur Bestimmung ethisch relevanter Exklusion  .  .  .  .     151
a. 	 Dimensionen der Exklusivität  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  151
b. 	 Was ist eine ethisch relevante Exklusion und was nicht?  .  155
c. 	 Das Ethische und das Politische  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .             157
d. 	 Perdu! Seul! Regardé! Exclu!  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .               159

18.	Anhang: das Tier als Person  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                160
a. 	 Zur Phänomenologie von Tieren und Menschen  .  .  .  .  .     160
b. 	 Bestien  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                          162
c. 	 Die Philosophie  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                     163
d. 	 Die Phänomenologie  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                   165
e. 	 Der klassische Logos: Aristoteles, Kant  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .          167
f. 	 Die moderne Bioethik  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  168
g. 	 Perspektivwechsel nach Montaigne  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .            169
h. 	 Hans Jonas  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                        169
i. 	 Das Miteinander von Mensch und Tier  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .          170
j. 	 Elemente einer Ethik der Begegnung mit dem Tier  .  .  .  .    172
k. 	 Das Biest  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  173
l. 	 Zusammenfassung  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  174

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


m. 	Tierschutz und Tiertötung  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  175
n. 	 Ethik als Tierschutzbereich?  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .               176
o. 	 Der Mensch als Tier  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  177
p. 	 Human-Animal-Studies – 
	 Anmerkungen im Zeitalter des Sozialkonstruktivismus  .   .  178

	 Literatur  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                           183

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9

Vorwort

Die vorliegende Sozialphilosophie verfolgt das Projekt, die Elemente des 
Ethischen in gesellschaftlichen Ordnungen und Systemen als nichtex-
klusive Schutzbereiche zu denken, die niemanden von Achtung und 
Würde ausschließen. Sie reagiert damit auf »die Hilflosigkeit der Philo-
sophen« hinsichtlich der Erklärung, »wer alles es ist, demgegenüber wir 
moralische Verpflichtungen haben.« (Tugendhat 1992, 371) Sofern es  
Menschen sind, denen gegenüber wir Verpflichtungen haben, stoßen  
die meisten Philosophien auf Probleme, weil sie Kriterien für den Begriff  
der Menschen verwenden, die immer jemanden zu Unrecht unbeachtet 
lassen: Frauen, Behinderte, Tiere, Ausländer usw. Man verfolge nur die 
politischen Headlines der letzten 20 Jahre! Die Hilflosigkeit kann durch 
Nichtexklusivität zumindest gemildert werden, weil der Anspruch der 
Nichtexklusivität eine unverrückbare Perspektive in die Analyse gesell-
schaftlicher Ordnungen und Systeme bringt. 

Ein Testfall für ethische Nichtexklusivität ist der Umgang mit Vulne-
rabilität. Grundsätzlich ist jede Person aufgrund ihrer Leiblichkeit und 
Endlichkeit vulnerabel, in spezieller Hinsicht kann sie es durch Krank-
heit, Pflegebedürftigkeit und Behinderung werden. Im Gegensatz zu tra-
ditionellen Sozialphilosophien stehen damit nicht mehr allein die kogni-
tiven und zweckrationalen Eigenschaften von Personen im Mittelpunkt 
des Ethischen, sondern deren leibliche Verankerung und die Veranke-
rung in Lebenswelt, Gesellschaft und Geschichte. Zur Gruppe der Per-
sonen zählen alle Menschen und zumindest sehr viele Tiere. Diese Per-
spektive macht deutlich, dass sich der Diskurs, der die »große Erzählung« 
einst als unglaubwürdig betrachtete (Lyotard 1986, 112) und gegen  
ein »großes Patchwork aus lauter minoritären Singularitäten« (Lyotard 
1977, 37) eintauschte, definitiv am Ende seiner Epoche befindet.

Die Ausführungen zu einer »Ethik im Zeichen vulnerabler Personen« 
sind in einer Schnittstelle situiert, die zwischen der philosophischen 
Ethik und der Ethik der Wissenschaften der Heilberufe besteht. Die 
philosophische Ethik spricht über Gestalt und Begründung der Ethik 
im Allgemeinen und ihrer Anwendung im Besonderen. Die Ethik in 
den Heilberufen interessiert sich in der Regel für Behinderte, Patienten, 
Krankheiten, das Gesundheitswesen und den Umgang mit sogenannten 
Einzelfällen, die sich in diesem Zusammenhang ergeben. Beide Perspek-
tiven werden jedoch so ausgestaltet, dass sie wechselseitig auf Desinte-
resse stoßen. Philosophen können mit Rationalität etwas anfangen, aber 
nicht mit Patienten. Sie kennen die Phänomenologie des Geistes, aber 
nicht die der Demenz. Ärzte können, wie Niklas Luhmann sagt, nur 
mit Kranken und Krankheiten etwas anfangen. Von Kant wollen sie 
aber nichts wissen. Diese Konstellation ist historisch entstanden; spe-

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10

VORWORT

ziell in Deutschland nach der nationalsozialistischen Vertreibung und 
Nichtwiederansiedlung von Denkern und Praktikern, die wie selbst-
verständlich Philosophie, Psychologie und Medizin in einem Atemzug 
erwähnt haben. An diese Haltung anknüpfend möchte das vorliegende 
Buch an der Schnittstelle von Philosophie und Heilberufen eine In-
tegration beider Perspektiven befördern. Zu diesem Zweck gilt es, ei-
nen Ausgangspunkt zu wählen, der diese Integration ermöglicht. Die 
Philosophie stellt in der Regel den Menschen mit seiner vernünftigen 
und rationalen Seite in den Mittelpunkt. Die Medizin betrachtet und 
behandelt den Menschen als erkrankten Patienten. Die beanspruchte 
Integration ist möglich, wenn ein Standpunkt eingenommen werden 
kann, der die Philosophie und die Heilberufe berücksichtigt. Dieser 
Standpunkt ist der der »Vulnerabilität«: Jeder Mensch ist als leibliches 
Wesen geboren, lebt, altert und muss sterben.

Das vorliegende Buch versteht sich als neuste Version eines Projekts 
zur Vulnerabilität, das den Anspruch einer »Ethik als nichtexklusiver 
Schutzbereich« verfolgt. Das Projekt dieser Ethik bearbeite ich seit 
fast 20 Jahren. In einem Seminar um das Jahr 2000 wurde von den 
Studierenden der erste Artikel des Grundgesetzes interpretiert. »Die 
Würde des Menschen ist unantastbar. Sie zu achten und zu schützen 
ist Verpflichtung aller staatlichen Gewalt.« Es entstand eine produktive 
Debatte über die Frage, warum das Grundgesetz von ›Achtung‹ und 
›Schutz‹ spricht und worin der Unterschied beider Maßgaben läge. Das 
Ergebnis der Überlegungen bildet der programmatische Aufsatz »Ethik 
als Lebensentwurf und Schutzbereich« (Schnell 2002b), der das Ethik-
projekt erstmals formulierte. Es folgten umfangreichere Ausformulie-
rungen und Ergänzungen in Büchern und Aufsätzen (u.a.: 2008, 2011, 
2016). Zentrale Durchführungen des Projekts werden in der vorlie-
genden Publikation vertieft, erweitert und in einen Diskurs zwischen 
Sozialphilosophie, Ethik, Wissenschaften der Heilberufe und aktueller 
Zeitdiagnose gebracht.

Vulnerabilität, die aus der Leiblichkeit des endlichen Lebens resultiert, ist 
der Gesichtspunkt, unter dem die Person ethisch betrachtet wird. Als 
Person gelten alle Menschen und mindestens sehr viele Tiere. Nichtex-
klusivität ist der Anspruch der Ethik. 

Der Anfang der Sinnbildung liegt in der Initiative, im Aufbruch und in 
der Gebürtlichkeit, wie Hannah Arendt sagt. Während dieser Anfang 
realisiert wird, altert das Leben und findet sich in seine Hinfälligkeit 
ein. Alle Philosophie der menschlichen Welt muss den Tod enthalten. 
Alles andere wäre Vanitas!

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


11

VORWORT

Wie bereits erwähnt, hat dieses Buch einen langen Vorlauf. Viele Per-
sonen haben mich maßgeblich begleitet. Ihnen möchte ich dafür sehr 
danken.

Die erste Leserin des Manuskripts ist, wie üblich, Christine Dunger 
gewesen, meine wichtigste Mitarbeiterin an der Universität, die das Pro-
jekt von Beginn an begleitet.

Ich danke Kerstin Pospiech und Lukas Nehlsen, meiner Mitarbeiterin 
am Lehrstuhl für Sozialphilosophie und Ethik und meinem Mitarbeiter 
am Institut für Ethik und Kommunikation im Gesundheitswesen an 
der Universität Witten/Herdecke.

Die Beschäftigung mit dem Phänomen des Todes ist für das Verste-
hen von Vulnerabilität unerlässlich. In der Zusammenarbeit in gemein-
samen BMBF-Projekten habe ich diesbezüglich von meinem Freund 
und Kollegen Christian Schulz sehr viel gelernt. Unverzichtbar sind 
auch die Diskussionen mit Julian Kricheldorff im jährlichen Summer-
camp.

Zur Phänomenologie des Geistes zählt nicht nur die gesunde, starke 
und erwachsene Vernunft, sondern auch die Hinfälligkeit und Gebrech-
lichkeit. Von Professorin Christel Bienstein und Professorin Angelika 
Zegelin, den bedeutendsten Pflegewissenschaftlerinnen Deutschlands, 
habe ich gelernt, wie man diese menschliche Conditio nicht nur als Ver-
fall, sondern auch als positive Gestaltungsaufgabe verstehen kann.

So manchen der vorliegenden Gedanken konnte ich über Jahre mitt-
wochs abends im Philosophiekurs mit meinen treuen Teilnehmern ge-
sprächsweise erproben.

Das Schreiben des Textes haben Fritz und Bibbie begleitet. Sie sind 
schon in den Anfängen des Projektes um das Jahr 2000 dabei gewesen. 
Katzen werden heutzutage auch immer älter!

Das vorliegende Buch ist auch als Geheimbuch bekannt. Die kon-
krete Schreibarbeit am Text begann im Mai 2015 mit der Übergabe 
eines USB-Sticks in der Philharmonie in Essen. 

Dieses Buch ist Irena gewidmet. 03/14.

Martin W. Schnell
im Mai 2017

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13

1. Einleitung

»Der Mensch ist nur ein Schilfrohr, 
das schwächste Ding der Natur. 
Aber ein Schilfrohr, das denkt.« 

Blaise Pascal, Pensées, Fr. 347

a. Das Ziel einer Ethik im Zeichen  
vulnerabler Personen

Klassisch gilt, dass der Mensch von seinen optimalen Möglichkeiten 
her gedacht wird: Vernunft, Autonomie, Rationalität und andere Ei-
genschaften stehen dabei im Mittelpunkt. Durch diese Eigenschaften 
unterscheidet sich der Mensch von allen anderen Wesen auf der Welt. 
Der Unterschied ist auch ein Wertunterschied. Weil der Mensch ver-
nünftig, autonom und rational ist, ist er in besonderem Maße achtungs- 
und schutzwürdig. In besonderem Maße heißt: Andere Wesen, wie etwa 
Tiere, genießen eine geringere Achtung. Die Wertunterscheidung zwi-
schen vernünftiger Person und Tier ist ein klassisches Thema der Ethik. 
Sie ist heutzutage allerdings problematisch geworden (siehe Anhang), 
weil die Annahme, dass Vernunft, Autonomie und Rationalität die Ach-
tungs- und Schutzwürdigkeit einer Person begründen, nicht mehr frag-
los gilt. Es geht darum, die verdrängte Seite des Menschen, nämlich 
seine Vulnerabilität, ethisch zu würdigen. Vulnerabel ist jeder Mensch. 
Mit der Beachtung der Vulnerabilität ist darüber hinaus an die Situ-
ation jener Menschen gedacht, die mit chronischen Krankheiten und 
Behinderungen leben und daher im klassischen Sinne keine vernünf-
tigen Personen sind. Das Ziel der Überlegungen zur Ethik im Zeichen 
vulnerabler Personen ist es, Ethik so zu denken, dass Achtung und Wür-
de allen Menschen zuerkannt wird und nicht nur jenen, die gesund und 
normal sind und daher als vernünftige Personen auftreten können. Zu 
diesem Zweck gilt es, die Ethik des Gesundheitswesens, die die Vulnera-
bilität zum zentralen Thema hat, in die Philosophie einzubeziehen. Und 
zwar nicht als spezieller Anwendungsbereich der Vernunft, sondern als 
Erweiterung der Vernunft! – Nachfolgend sollen zunächst einige strate-
gische und begriffliche Weichen für diese Erweiterung gestellt werden. 
In späteren Kapiteln wird dann anhand zahlreicher Felder des Ethi-
schen (Autonomie, Fürsorge, Freundschaft, Familie, Gerechtigkeit, …)  
der sachliche Ertrag dessen vorgeführt; zu Beginn jedoch drei strate-
gische Weichenstellungen.

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14

EINLEITUNG

b. Erweiterung der philosophischen Ethik  
um eine Ethik im Gesundheitswesen – Drei Aspekte

Allgemeine Ethik – angewandte Ethik. Die Philosophie prozeduralisiert 
die Differenz von »Grundtheorie« und »Ableitung« auf singuläre, mora-
lisierbare Problemfälle. Abstraktion und Konkretion ist ihr Logos (vgl.:  
Kettner 1992, 16). Die Grundtheorie benennt eine(n) oberste(n) Wert/
Norm/Regel, die/der unabhängig von den Fällen, in denen sie/er wirk-
sam sein soll, gilt. Die Anwendung besteht dann in der Bemessung 
eines ethisch neutralen Gegenstandes (Peter Singer, Norbert Hoerster, 
Christoph Anstötz) durch den obersten Wert.

Eine Ethik im Gesundheitswesen geht davon aus, dass Normen und 
Werte in Beziehung zu Gegenständen, Personen etc. gesetzt werden, 
die bereits ethisch relevant sind und keine ethischen Neutren darstel-
len (vgl.: Schnell 2008, 87f ). Die Frage nach der Würde des Menschen 
bezieht sich auf Wesen, die Würde haben und ihnen daher nicht erst 
durch eine fragende Untersuchung zuerkannt wird oder nicht zuer-
kannt wird.

Ethik und Logos. Die Philosophie nimmt an, dass »sich moralische 
Probleme allein im Umkreis sprach- und handlungsfähiger Subjekte 
stellen.« (Habermas 1991, 219) Die Vernunftauszeichnung ist die mo-
derne Form der Gottesebenbildlichkeit: es soll das am Menschen gea-
delt werden, was an ihm besonders ist und ihn aus der Schöpfung he-
raushebt: das ist der Logos und nicht Hinfälligkeit und Sterblichkeit! 

Eine Ethik im Gesundheitswesen nimmt ihrerseits an, dass kein 
Mensch aus dem Schutzbereich von Achtung und Würde herausfällt 
und daher auch keiner nachträglichen Berücksichtigung durch eine 
angewandte Ethik bedarf (vgl.: Schnell 2005a). Ethik im Gesundheits-
wesen ist eine Ethik, die sich der Differenz von allgemeiner Ethik und 
angewandter Ethik entzieht!

Exklusivität. Durch die Zunahme chronischer Krankheiten (Demenz, 
Parkinson etc.), mit denen Menschen erheblich länger leben, sieht sich 
die Philosophie mit dem Problem der Exklusivität (excludere = aus-
schließen, Exklusion = Ausschließung) konfrontiert. Die Betonung der 
Logosauszeichnung des Menschen ist eine inklusive Bewegung: die, die 
den Logos haben, gehören dazu. Ihre Rückseite ist eine Exklusion: die, 
die über den Logos nicht oder nicht im vollen Maßen verfügen, zählen 
nicht dazu. Die Philosophie versucht auf diese Situation mit einem Pa-
ternalismus zu reagieren: die Gesunden mögen sich um die Schwachen 
kümmern. 

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


15

ETHIK ALS ANSPRUCH AUF NICHTEXKLUSIVITÄT

Chronische Krankheiten:  
Beispiel »neurodegenerative Erkrankungen«

Alzheimer-Demenz: in Deutschland leben 1,5 Millionen Menschen 
mit einer Demenz. Zwei Drittel leiden an Alzheimer. Die mittlere 
Dauer der Erkrankung von der Diagnosestellung bis zum Tod be-
trägt drei bis sechs Jahre. Bis zum Jahre 2050 wird die Zahl der er-
krankten Personen auf drei Millionen anwachsen. (Quelle: DIE 
ZEIT 29/2015)
Parkinson-Erkrankung: In Deutschland sind etwa 250 000 bis 280 
000 Personen betroffen. Studien gehen davon aus, dass sich wegen 
der alternden Bevölkerung und der mit der besseren Behandlung 
verbundenen längeren Lebenszeit die Zahl der Patienten bis 2030 
weltweit auf ca. neun Millionen erhöhen wird. (Quelle: Deutsche 
Parkinson Gesellschaft, Stand 2017)
Der Anstieg chronischer Krankheiten verursacht zugleich mehrere 
Fragen:
1. Die betroffene Person: wie ist trotz der Einschränkungen ein mög-
lichst autonomes Leben möglich?
2. Die Familie: wie können in der Fürsorge normaler Alltag und die 
Versorgung des erkrankten Familienmitglieds möglichst konfliktfrei 
miteinander verbunden werden?
3. Die Gesellschaft: wie ist eine gerechte Gesundheitsversorgung 
möglich?

Die Kritik einer Ethik im Gesundheitswesen besagt, dass der philoso-
phische Logos exklusiv ist, wenn er sprach- und handlungsfähige Sub-
jekte zum Adressaten von Ethik und Moral erhebt. Ebenso der Paterna-
lismus, denn er besagt: die Schwachen sind keine Selbstzweckwesen, da 
sie nicht mit im Zentrum des Ethischen stehen! Was ist mit Menschen, 
die krank/behindert/pflegebedürftig sind und daher nicht oder nicht im 
vollen Sinne sprach- und handlungsfähig? Die Hilfe der Starken für die 
Schwachen ist ein Geschenk und damit unverdient!

c. Ethik als Anspruch auf Nichtexklusivität

Ethik ist der Anspruch auf Nichtexklusivität. Das heißt: Niemand soll 
aus dem Schutzbereich von Achtung und Würde ausgeschlossen wer-
den. (Die Situation von Tieren ist anderswo untersucht worden, siehe 
Anhang). Die menschliche Praxis ist an diesem Anspruch der Nichtex-
klusivität zu messen.

Besonders vulnerable Personen (Behinderung, Krankheit, Pflegebe-
dürftig etc.) sind in Gefahr, ausgeschlossen zu werden; eher als »nor-

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16

male«, »gesunde«, »vernünftige« Personen. Ethik im Gesundheitswesen 
achtet darauf, dass vulnerable Personen von der allgemeinen Ethik mit-
gedacht werden. Dadurch verändert und erweitert sich die allgemeine 
Ethik.

Der Unterschied zwischen vernünftig/unvernünftig, gesund/krank, 
bei Bewusstsein/im Koma etc. ist sehr wichtig. Er soll aber nicht da-
rüber entscheiden, ob einem Menschen Achtung und Würde zukom-
men oder nicht! Insofern gibt es im eigentlichen Sinne nur eine Ethik! 
Nichtexklusivität ist ihr Anspruch. Nichtexklusiv ist eine Ethik, die da-
rauf abzielt, »den Anwendungsbereich des Wortes Wir möglichst um-
fassend zu erweitern.« (Rorty 1988, 15)

Die Ethik im Gesundheitswesen ist die Herausforderung für die Phi-
losophie und die Ethik schlechthin, weil sie nicht nur gesunde und nor-
male, sondern auch schwache und kranke Menschen um ihrer selbst 
willen beachtet, ohne ein Thema für »Regionalethik« oder »angewandte 
Ethik« zu sein (vgl.: Schnell 2008, Kap. 8.1 u. 2). Nachfolgend soll nun 
die angesprochene Vulnerabilität anhand der Begriffe Krankheit, Alter 
und Sterben konkretisiert werden. 

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


17

2. Was sind vulnerable Personen?

a. Krankheit als Distanz

Um Vulnerabilität denken zu können, müssen alle Bestimmungen der 
menschlichen Person von der Leiblichkeit her gesehen werden (vgl.: 
Schnell 2009a). Für die Autonomie etwa bedeutet das, Selbstgesetzge-
bung mit leiblicher Mobilität zusammen zu denken. Mobilität ist ein 
Aspekt von Autonomie.

Der Mensch ist als leibliches Wesen endlich. Er muss sterben und 
er kann bis dahin sein Leben gestalten. Selbstsorge (»Cura sui«) ist ein 
Motor der Gestaltung der eigenen, endlichen Existenz mit Anderen 
und für sie (näher beschrieben in: Schnell 2008, 25 ff; Schnell 2010a; 
Schnell 2011). Die Selbstsorge vollzieht sich in einer Kulturwelt ge-
meinsamer Bedeutungen, aufgrund derer ein Verstehen der an der Kul-
turwelt teilhabenden Personen möglich ist. Dieses Verstehen benötigt 
ein »dem Ich und dem Du Gemeinsames« (Dilthey 1981, 256). Ein 
solch Gemeinsames ist die Kultur. Dilthey denkt hier an Gestaltungen 
und Zwecksetzungen, die uns seit Kindesbeinen an bekannt sind und 
an andere Praktiken, in denen sich die Bedeutung einer mit Anderen 
gemeinsamen Welt ausdrückt.

Zur Selbstsorge gehört auch die Kompensation von Mängeln und 
Schwäche. Das System der Selbstsorge (inklusive familialer Sorge) hilft 
jedoch nicht mehr, wenn die Person sich entscheidet, die Hilfe eines 
Spezialisten nachzufragen. Der Gang zum Arzt ist das Ende der Selbst-
sorge (vgl.: Langer 2005, 143 ff).

Durch das Hinzukommen eines Arztes wird ein Mensch offiziell zum 
Patienten. Victor von Weizsäcker zufolge ist ein Patient ein kranker 
Mensch. Ein kranker Mensch ist ein Mensch, der Not leidet, um Hil-
fe bittet und vom Arzt als notleidend anerkannt wird. »Ich nenne den 
krank, der mich als Arzt anruft und in dem ich als Arzt die Not aner-
kenne.« (Weizsäcker 1926, 13) Die Anerkennung durch den Arzt macht 
aus einem Menschen erst einen Patienten. Gemeint ist hier der Patient 
als Akteur innerhalb des Gesundheitswesens. 

Weizsäckers medizinische Anthropologie ist außerordentlich bedeut-
sam, denn sie zeigt an:
1. Alle vulnerablen Personen sind geborene und endliche Wesen.
2. Eine vulnerable Person ist jemand, der »eine Not« erleiden kann, der 

einer »Hilfe bedarf« und sich an einen Anderen wendet, den er als 
»Helfer« (ebd.) in Anspruch nimmt.

3. Alle menschlichen Personen und die meisten Tiere sind vulnerable 
Personen (vgl.: Schnell 2013).

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18

4. Nur vulnerable Personen können von einem Arzt als krank anerkannt 
werden.

5. Alle Personen sind vulnerable Personen, aber nicht alle vulnerablen 
Personen sind Patienten.

Ein Mensch ist krank, weil er krank ist und weil er als krank durch den 
Arzt bezeichnet wird. Die Durchführung dieser Performanz – jemand 
ist krank, wenn er für krank erklärt/geschrieben wird – erfüllt inner-
halb des medizinischen Schemas die ärztliche Diagnose (vgl.: Wieland 
2004).

Krankheit ist aber nicht nur eine Konstruktion, sondern auch ein 
Zustand des Leidens. Das Durchleben einer Krankheit führt zu einer 
Distanzierung des Patienten von der Mitwelt. Klaus Dörner bezeichnet 
sie daher als einen ich-bezogenen, narzisstischen Zustand (vgl.: Dör-
ner 2002, 143f ). Es stellt sich das Bewusstsein eines oft schmerzlichen 
Vermissens der ehemals fraglosen Gesundheit ein (vgl.: Schnell 2006). 
Krank zu sein bedeutet, mehr oder weniger Momente des Verlassens der 
gemeinsamen Bedeutungswelt zu erleben, die der Boden für Verstehen 
und Zusammenleben mit Anderen ist. Diese Distanzierung geschieht 
auf Zeit. Der Patient kehrt danach als Mensch in die Welt zurück. Ent-
weder in dieselbe oder in eine andere, sofern er sein Leben ändert (vgl.: 
Friesen/Schnell 1990). Chronische Krankheit und Pflegedürftigkeit be-
steht darin, dass sich die Person in der Distanz einzurichten hat. Teil-
habe, die für Menschen mit Behinderung laut Sozialgesetzbuch vorge-
schrieben ist, kann es nur für Akteure geben, die selbst nicht am Leben 
der Gesellschaft teilnehmen.

b. Alter als Abschiedlichkeit

Zwischen der Verankerung in der Welt, der zeitweiligen Distanz auf-
grund von Krankheit einerseits und dem Verlassen der Welt andererseits 
gibt es eine Verbindungslinie, die auf die Diversität am Lebensende vor-
bereitet. Es ist die Einstellung der Abschiedlichkeit, die dem Alter eigen 
ist. 

Hegel zeigt in seiner Theorie der Lebensalter, dass das Altsein alter 
Menschen sich darin äußert, dass sie das Interesse an der Gegenwart 
(Menschen, Ereignisse) verlieren. Der alte Mensch lebt aus dem Fundus 
seiner Erinnerungen, da für ihn die Welt von gestern die wahre Welt ist. 
Früher wusste man, wie es geht; die jungen Menschen von heute rui-
nieren die Welt! Diese Geisteshaltung ist normal, weil der alte Mensch 
unter anderem dadurch gekennzeichnet ist, dass er auf sein Lebensende 
zugeht (vgl.: Hegel 1986, 86). Indem er das Interesse an der Gegenwart 
verliert, beginnt er loszulassen und nimmt die grundsätzliche Haltung 

WAS SIND VULNERABLE PERSONEN?

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


19

einer Abschiedlichkeit ein. Es ist noch kein konkreter Abschied, son-
dern zunächst nur die Vorbereitung darauf im Modus der Haltung.

Seit Hegels Zeiten hat sich das Alter verändert. Menschen werden im-
mer älter und durchleben oft erhebliche lange Phasen mit chronischen 
Krankheiten (Demenz etc.) und entsprechend verlängert sich die Phase 
des Abschieds. Die wesentliche Veränderung besteht aber nicht in der 
Abschiedlichkeit, sondern darin, dass heute das Alter nicht unabhän-
gig von der Gesundheitsversorgung gedacht werden kann. Früher waren 
alte Menschen Honoratioren, heute sind sie pflegebedürftig! Daraus re-
sultiert, dass alte Menschen als sogenannte »Last« empfunden werden 
und ethisch ins Abseits geraten können. Neben neuen Versorgungskon-
zepten sind daher Grundlagen einer Ethik der Hochaltrigkeit entwi-
ckelt worden (vgl.: Schnell 2010b).

c. Sterben als Diversität

Der Begriff der »Diversität« wird heutzutage im Zusammenhang mit 
Artenvielfalt in der Natur, mit sexueller Orientierung, Religionen oder 
Alter usw. verwendet. Während viele dieser wichtigen Aspekte variabel 
sind, ist es die spezifische »Diversität am Lebensende« (vgl.: Schulz/
Karger/Schnell 2011) nicht. Sexuelle Orientierungen können verändert 
werden, das Sterben aber keinesfalls! Die Diversität liegt im Phänomen 
des Lebensendes selbst (vgl. zum Konzept und zur empirischen Plausi-
bilität: Schnell/Schulz 2015, Kap. 3 und 4).

Das Lebensende ist durch eine Diversität gekennzeichnet. Sie bedeu-
tet, dass die Situationen von Patient und von Begleiter (Arzt, Angehörige 
etc.) nicht gleich, sondern radikal unterschiedlich, ja asymmetrisch sind. 
Sie verbietet eine naives Verstehen und Hineinversetzen in die Perspek-
tive des Anderen! Eine praktische Folge der Diversität liegt damit auf 
der Hand: niemand kann am Sterben des Anderen – eines Patienten –  
den je eigenen Tod durchmessen, sondern nur, dass er als Sterblicher 
bleibt, während der Andere geht! Die Kommunikation mit sterbenden 
Menschen erhält damit eine neue und weitere Herausforderung.

Der Reflexion Heideggers, die die Authentizität des Daseins an das 
Gewahrwerden der je eigenen Sterblichkeit bindet und daher folgert, 
dass »keiner dem Anderen sein Sterben abnehmen kann« (Heidegger 
1979, 240), setzt Emmanuel Levinas in der ihm üblichen Diktion einen 
Kontrapunkt entgegen: »Der Tod des Anderen ist der Erste Tod.« (Levi-
nas 1996, 53) Damit kehrt sich die Perspektive innerhalb der Diversität 
um. Es geht jetzt nicht mehr allein um die Situation des sterbenden 
Menschen, sondern um die des überlebenden Begleiters. Ihm oder ihr 
ist die Sorge um den Patienten stärker als die Sorge um sich selbst. Le-
vinas geht in diesem Zusammenhang sogar so weit von einem »Sterben 

STERBEN ALS DIVERSITÄT

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20

für den Anderen« (Levinas 1995, 248) zu sprechen. In gewisser Hin-
sicht beschreiben die Positionen von Heidegger und Levinas zwei Seiten 
der Diversität am Lebensende (vgl.: Schnell 2009b, 26 f ).

Die besondere Situation des überlebenden Begleiters bezeichnet Paul 
Ricœur mit der eines Zeugen. Ein Zeuge ist jemand, der Kunde von ei-
ner im endgültigen Abschied befindlichen Existenz gibt. Ricœur denkt 
hier ausdrücklich an den »Mediziner der Palliativabteilung« (Ricœur 
2011, 20f ). Der Mediziner ist im Status eines Zeugen, da er dem Ab-
schied des sterbenden Menschen beiwohnt und diesen Prozess im Lich-
te einer Interpretation von Anzeichen gestaltet. Grundsätzlich gilt, dass 
Überlebende »keinen anderen Zugang zum Erleben des mit dem Tode 
ringenden an und für sich haben, […] als durch eine Interpretation der 
von dem Zeugen, den sie in den Zeugenstand Ihres Arguments rufen, 
gesammelten Anzeichen.« (ebd., 21) Im Durchleben des Lebensendes 
nichtet die Vulnerabilität das Leben. 

d. Vulnerabilität

An dieser Stelle ist der Endpunkt einer unaufhebbaren Differenz er-
reicht. Vulnerabilität, die in Krankheit, Alter, Sterben und Abschied von 
der Welt übergeht, bedeutet einerseits Umorganisation der Erfahrung 
der Person. Bereits Hegel betont, dass alte Menschen nicht schlechthin 
durch einen Mangel an Vernunft, Gedächtnis und Autonomie gekenn-
zeichnet sind, sondern durch eine Umorganisation ihrer Emotionalität 
und Rationalität und damit in ihrem Verhältnis zu den Dingen und zur 
Mitwelt.

Aus Sicht der Überlebenden bezeugen Alter, Krankheit und Sterben 
allerdings andererseits auch jenen Verfall, der anzeigt, dass aktuell vulne-
rable Personen anders als potentiell vulnerable Personen die Macht des 
Logos einbüßen können. Diese Differenz ist unaufhebbar.

Eine vulnerable Person ist ein Mensch, der von seiner Leiblichkeit gese-
hen wird, weil er nur so als krank, behindert, alternd, sterbend und in 
Distanz zur Welt gedacht werden kann. Diese Vulnerabilität kennzeich-
net jeden Menschen in unterschiedlicher Hinsicht.

Von dieser allgemeinen Vulnerabilität ist eine spezielle Vulnerabili-
tät zu unterscheiden. Letztere ist gegeben, wenn eine Person mit einer 
akuten oder chronischen Krankheit und /oder Behinderung leben muss 
(vgl.: Schnell/Heinritz 2006, Kap. 4).

Es ist üblich, Personen als vulnerabel zu bezeichnen, wenn ihre Befähi-
gung zur Willensbestimmung und damit zur Autonomie eingeschränkt 
ist, etwa aufgrund von Krankheit oder Behinderung. Der Gegensatz zu 

WAS SIND VULNERABLE PERSONEN?

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


21

dieser Art von Vulnerabilität ist die gesunde und autonome Person. Wir 
nehmen an dieser Stelle eine Vulnerabilität in den Blick, die jener Vul-
nerabilität, die der Gesundheit entgegengesetzt ist, vorausgeht.

Vulnerabilität ist eine Universalie. Sie bezeichnet etwas, das auf alle 
Menschen (und wohl auch Tiere) zutrifft. Indem statt mathematischer 
Rationalität die Vulnerabilität betont wird, wird Jean Piaget widerspro-
chen, der das Menschsein hauptsächlich an die geistige Entwicklung 
von Logik, Mathematik und Physik gebunden sah (vgl.: Piaget 1973, 
21). Trotz dieses Widerspruchs gilt es nicht, einen möglichst schwachen 
Menschen zu verteidigen, sondern allenfalls seine konstitutive Schwä-
che. Der Mensch ist ein denkendes Schilfrohr. Vulnerabilität eignet 
auch den Starken. In der Mythologie ist bekanntlich von Achilles die 
Rede, der so in den Fluss Styx gehalten wurde, dass seine Ferse vom 
Wasser nicht umspült worden ist. Die Nibelungensage erzählt von Sieg-
fried, der einen Drachen tötete und in dessen Blut badete. Dabei fiel ein 
Lindenblatt auf seine Schulter, weshalb die Haut unter dem Blatt vom 
Blut des Drachen nicht befeuchtet wurde. Beide Helden verfehlen die 
Unverwundbarkeit. Vermutlich sind sie nur deshalb Helden.

VULNERABILITÄT

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22

3. Die fünf Basisethiken

Die Voraussetzung für die grundsätzliche Vulnerabilität des Menschen 
und auch für die Vulnerabilität im Sinne von Krankheit und Behin-
derung ist die Leiblichkeit des Menschen. Die zentrale philosophische 
Frage der Ethik im Gesundheitswesen an die Adresse der klassischen 
Ethik lautet: Welche Rolle spielt bei der Bestimmung dessen, was in 
den Schutzbereich des Ethischen fällt, die Tatsache, dass der Mensch 
geboren wurde, leiblich ist, krank oder behindert werden kann, altert 
und eines Tages sterben wird? 

Die Bemühungen um eine sogenannte »angewandte Ethik« sind nur 
deshalb notwendig geworden, weil vulnerable Personen und weil damit 
die Vulnerabilität von Personen zu beachten, von der Philosophie mehr 
oder weniger vergessen worden ist. Unsere allgemeinste Frage lautet 
daher: wer oder was steht überhaupt im Zentrum der philosophischen 
Ethik?

Was sagen Aristoteles, Kant, Mill, Levinas und Jonas dazu? Deren 
Namen stehen für die fünf Basisethiken, die fast den gesamten Bereich 
dessen, was in der Philosophie als Ethik gilt, abdecken. Sie stellen zu-
dem die Grundsubstanzen bereit, aus denen die zahlreichen Mische-
thiken gebildet worden sind. Die bekanntesten Mischethiken bringen 
Kant und Aristoteles zusammen (so bei Hegel, Gadamer, Tugendhat, 
Diskursethik), oder Kant und Mill (so bei Hare, dem frühen Rawls, 
Derek Parfit) oder Aristoteles, Kant und Hegel (Ricœur).

a. Aristoteles: Ethik der Freundschaft

Mit Aristoteles setzt in der griechischen Antike bekanntlich eine genu-
ine Reflexion der praktischen Philosophie auf dem Boden einer Me-
taphysik ein. Metaphysik besagt, dass es eine in der Natur der Dinge 
und damit im Kosmos vorgegebene Ordnung gibt, die jedes Seiende, 
auch der Mensch, zu entdecken hat. Im Hinblick auf die Ethik gilt, 
dass der Mensch von Natur aus nach dem Guten strebt. Entscheidend 
ist an dieser Qualität, dass das Gute nicht deshalb gut ist, weil es vom 
Menschen als gut bewertet wird. Es ist vielmehr an und in sich selbst 
ein Gutes, vom Menschen zu entdecken als Leitfaden, das gute Leben 
zu realisieren. Wer das Gute verfehlt, strebt zwar auch nach ihm, aber 
erfolglos. Die Konsequenz daraus ist dann Unglück in der Lebensfüh-
rung. Das Gute ist ein zu erreichendes Ziel (telos), das der Mensch wie 
ein Bogenschütze anvisiert. Im Streben selbst konkretisiert sich für den 
Menschen, was das Gute inhaltlich ist und welche Art des Lebens es 
ermöglicht. Aristoteles zeigt, dass der Mensch an sich selbst seine sozi-

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


23

ARISTOTELES: ETHIK DER FREUNDSCHAFT

ale Natur entdeckt und seine Lebensführung auf Andere bezieht, mit 
denen er in Familie und Freundschaft im Haushalt (Oikos) und in der 
Öffentlichkeit (Polis) zusammenlebt, -arbeitet und handelt. Besonders 
in der politischen Freundschaft der Tugendhaften, in der die Freunde 
einander wechselseitig jeweils um des Anderen willen das Gute wün-
schen, erfüllt sich das Streben nach dem Guten, denn »alle erhalten, 
wonach sie strebten.« (Nikomachische Ethik 1167 b 1) Wer auf diese 
Weise lebt, erreicht das vorgegebene Ziel, weiß darum und realisiert von 
sich aus dessen konkreten Reichtum. 

Im Durchleben der Freundschaft realisiert sich das, was für den Men-
schen als ethisches Optimum überhaupt möglich ist. Dabei gilt, dass 
eine soziale Beziehung nur dann als Freundschaft bezeichnet werden 
kann, wenn sie die Eigenschaft der Reziprozität aufweist. »Jeder der 
beiden Freunde gibt dem anderen das Gleiche zurück, was er von ihm 
erhält.« (Ricœur 1996, 224) Freundschaft ist eine weltliche Sozialität 
des Gebens und Nehmens, in der Personen bei der gemeinsamen Reali-
sierung von Zielen Freunde werden können.

Aristoteles ist Urvater der Reziprozitätsethiken. Er erklärt ausdrück-
lich, dass ein Mensch nicht mit »leblosen Dingen« (N. Ethik 1155  
b 25) befreundet sein könne, weil leblose Dinge die Freundschaft nicht 
erwidern können. Karl-Otto Apel, ein moderner Vertreter der Rezipro-
zität, kritisiert in diesem Sinne – anlässlich einer Diskussion mit Hans 
Jonas – jede Ethik, die einen »Fortfall der Gegenseitigkeit (der Rezipro-
zität)« (Apel 1988, 196) akzeptiert. Aus Sicht der Tradition der Rezipro-
zitätsethiken kann es keine Freundschaft mit einer vulnerablen Person 
geben. Wenn eine Angehörige behauptet, mit einer Patientin wie der 
fast völlig reglosen Karen Ann Quinlan, die neun Jahre im Wachkoma 
gelebt hat, befreundet zu sein, begeht sie eine dramatische Selbsttäu-
schung. Atmung und Muskelbewegungen der Patientin sind keine an-
gemessene Erwiderung der freundschaftlichen Fürsorge an die Adresse 
der Angehörigen. Wenn eine Person hinter Wesen herläuft, die nicht 
freundschaftsfähig sind, dann begeht sie eine unwürdige »Kriecherei« 
(Kant, Metaphysik der Sitten (MdS), Tugendlehre, A 92), da sie hinter 
ihren optimalen Möglichkeiten zurückbleibt.

In Mittelpunkt der Ethik der Freundschaft steht der Mensch als Freund 
seiner selbst und der anderen. Er ist ein Freund, wenn er eine prak-
tische, auf die Welt bezogene Reziprozität lebt. Vulnerable Personen be-
ziehungsweise die Vulnerabilität von Personen können von der Ethik 
der Freundschaft nicht als achtenswert berücksichtigt werden, weil sie 
zur Aushandlung einer stabilen, reziproken, sich in der Welt verwirkli-
chenden Freundschaft offenbar nichts beizutragen haben.

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24

b. Kant: Ethik der moralischen Person

Kants Neuentwurf setzt bei einer Doppelbestimmung der praktischen 
Vernunft an. Jede moralische Person erhebt von sich aus den Anspruch 
auf Selbstgesetzgebung und an ihre Adresse ergeht zugleich der Sollens-
anspruch des moralischen Gesetzes in Form des kategorischen Impera-
tivs. Kant wendet sich gegen eine empirische Grundlegung von Moral 
und Ethik, wie sie von Hobbes und Hume vertreten worden ist. Er fin-
det seine Neuorientierung jedoch auch nicht in der Natur der Dinge, 
auf die Aristoteles noch setzte, sondern in der intelligiblen Vernunft 
und der Einheit von Gesetzesanspruch und Gesetzesgeltung. Es ist ein 
Faktum der Vernunft, dass jede moralische Person den kategorischen 
Imperativ als Stimme in sich vernimmt. Auch der Verbrecher hat diese 
in sich (vgl. Kant MdS, A 39).

In der Achtung vor dem Gesetz realisiert der Mensch sein ethisches 
Optimum. Seine Achtung gilt nämlich jenen herausragenden Eigen-
schaften, die nur ein Mensch realisieren kann und die daher die Idee der 
Menschheit ausmachen: Autonomie, Rationalität und Moralität (vgl. 
Birnbacher 1990, 269f ). Wer Autonomie, Rationalität und Moralität in 
der Person eines jeden anderen achtet und sich daher selbst autonom, 
rational und moralitätsorientiert erweist, ist eine moralische Person. 
Ehrfurcht und Bewunderung gelten dann dem moralischen Gesetz in 
mir (vgl. Kant, Kritik der praktischen Vernunft (KpV), A 288).

Im Mittelpunkt der Ethik der moralischen Person steht der Mensch als 
vernünftiges Wesen, das autonom, rational und moralitätsorientiert ist. 
Vulnerable Personen beziehungsweise die Vulnerabilität von Personen 
können von der Ethik der Person nicht als achtenswert berücksichtigt 
werden, weil sie zu den Eigenschaften der Idee der Menschheit offenbar 
nichts oder nichts Wesentliches beizutragen haben.

c. Mill: Ethik der Nutzenmaximierung

Im Unterschied zu Kant geht Mill davon aus, dass die ethische Qua-
lifizierung einer Handlung nicht von der Gesinnung des Handelnden 
abhängt, sondern von der Gestalt der Folgen der realisierten Handlung. 
Handlungen sind dann richtig, wenn sie für alle von der Handlung 
betroffenen Personen das im Empfinden dieser Personen vorhandene 
Glück vergrößern beziehungsweise erhalten und somit nicht verringern. 
Zum Obergriff des zu Erzielenden wählt Mill den Nutzen. Er ist die 
letzte Berufungsinstanz in Fragen der Ethik. Glück, Lust und andere 
Begriffe, die Präferenzen von Personen zum Ausdruck bringen, sind As-
pekte oder Synonyme für diesen Nutzen. Für Mill gilt, dass der Mensch 

DIE FÜNF BASISETHIKEN

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


25

LEVINAS: ETHIK DES ANDEREN

von Natur aus nach Nutzen strebt und dabei beachtet, dass es offen-
bar sogenannte höhere und niedere Vergnügen bei der Realisierung 
von Nutzen gibt. Höhere Vergnügen sind intellektuelle Vergnügen, 
niedere Vergnügen sind hingegen körperliche Vergnügen. Höherwertig 
sind Vergnügen, die von einer Mehrheit im Rahmen eines Vergleichs 
bevorzugt werden. Und das sind offenbar die intellektuellen Vergnü-
gen. »Es ist besser, ein unzufriedener Mensch zu sein, als ein zufriedenes 
Schwein, besser ein unzufriedener Sokrates, als ein zufriedener Narr.« 
(Mill 2006, 16)

Wenn eine Person in einer gegebenen Situation Handlungsalterna-
tiven ausmacht und dann jede Möglichkeit wählt, die Nutzen vergrö-
ßert und dabei die Differenz von intellektuellem und körperlichem 
Vergnügen beachtet, realisiert sie ihr ethisches Optimum. Mill ist sich 
sicher, dass kein Wesen wünscht, »auf die Stufe herabzusinken, die es als 
niedrigere Stufe des Seins betrachtet.« (ebd., 15) Eine Art von Würde 
verbietet es mir als intellektuellem Wesen, hinter meine höchsten Mög-
lichkeiten zurückzufallen. Eine chronisch kranke Person kann jedoch 
in die Situation geraten, sich damit abfinden zu müssen, auf die angeb-
lich niedere Stufe eines körperlichen Vegetierens herabzusinken. Statt 
Bücher lesen zu können, ist der Patient in der ›Matratzengruft‹ vergra-
ben. Seine Angehörigen können mit ihm keine philosophischen Dis-
kussionen führen, sondern haben seine Windeln zu wechseln. Die von 
der Bioethik her bekannte Diskussion um Wert und Unwert des Lebens 
knüpft an diese Art der präferenzutilitaristischen Argumentation an.

Im Mittelpunkt der Ethik der Nutzenmaximierung steht der Nutzen-
maximierer. Vulnerable Personen beziehungsweise die Vulnerabilität 
von Personen können von der Ethik der Nutzenmaximierung nicht als 
achtenswert berücksichtigt werden, weil sie zur Realisierung von höher 
qualifiziertem Nutzen offenbar nichts oder nichts Wesentliches beizu-
tragen haben.

d. Levinas: Ethik des Anderen 

Die Philosophie von Emmanuel Levinas rückt am weitesten von der 
Vorstellung ab, dass Ethik eine angewandte Spezialdisziplin unter ande-
ren sei. Ethik wird vielmehr zur Ersten Philosophie, weil die Beziehung 
zum Anderen nicht mehr aus den Grundlagen des Logos ausgespart wer-
den soll. Meine nicht-indifferente und asymmetrische Beziehung zum 
Anderen ist der Ausgangspunkt jeglicher Sinnbildung. Ich befinde mich 
in der Welt eingesetzt mit einer nicht delegierbaren Verantwortung für 
den Anderen. Verantwortung besagt, dass ich auf einen Anspruch, der 
durch ihn an mich ergeht, zu antworten habe. Dass ich in dieser Weise 

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26

verantwortlich bin, ist unvermeidlich, was ich hingegen auf den An-
spruch des Anderen zu sagen und tun habe, liegt in meiner Freiheit, ist 
also nicht durch den Anderen vorherbestimmt. Da mich im Angesicht 
des Anderen auch andere Andere, ja die Menschheit, wie Lévinas mit 
Kant sagt, ansprechen, bin ich immer schon einer Pluralität singulärer 
und unvergleichlicher Ansprüche ausgesetzt, die mich durch ein Ver-
gleichen des Unvergleichlichen zur Einrichtung einer Rangordnung der 
Gerechtigkeit nötigen. Lévinas erklärt dadurch die Herkunft der Welt 
der Institutionen, der Politik und der Reziprozität, die, von der Anders-
heit der ethischen Grundsituation aus gesehen, Momente der Gewalt-
samkeit bedeuten. Von sich selbst her ist die Pluralität singulärer An-
sprüche nämlich nicht auf eine Reihenfolge, die festlegt, wem ich mich 
zuerst zuwende, angelegt. Erst die Einführung gerechter Institutionen 
trägt dazu bei, dass Bevorzugungen und Benachteiligungen auftreten. 
Dieser wohl kaum zu vermeidende Einbruch ist mit Momenten einer 
Gewaltsamkeit behaftet, weil er auf unzureichenden Gründen beruht 
(vgl.: Schnell 2001, Kap. 6). An dieser Stelle setzte Jacques Derrida mit 
seinen Überlegungen zur Gesetzeskraft von Recht und Institutionen an 
(vgl.: Derrida 1991). 

Indem eine Person ihre Identität verwirklicht, realisiert sie ihr ethi-
sches Optimum. »Faktisch muß man die eigentliche Identität des 
menschlichen Ich von der Verantwortlichkeit her benennen.« (Levinas 
1986, 78) In der Beziehung, die die Verantwortung ausmacht, wird die 
Vulnerabilität auf den Anderen bezogen. Levinas spricht daher vom 
»Leiden des anderen Menschen« (Levinas 1995, 120) oder davon, dass 
»der Tod des Anderen stärker ist als die Sorge um sich.« (ebd., 249) 
In der Realisierung der Verantwortung kommt das Ich zu sich, aber es 
bleibt ohne Ruhe in sich selbst, da es sich als Hüter des Anderen er-
weist. Hier finden wir Aspekte von Passivität, Leiblichkeit und Asym-
metrie, die zur Sache der Vulnerabilität gehören. Es geht nicht darum, 
dass sich der Andere auch um mich sorgen sollte, sondern um die Frage, 
ob das Ich als vulnerable Person Hüter des Anderen sein kann.

Unter den fünf Basisethiken ist es die Ethik von Levinas, die der Beto-
nung einer Vulnerabilität am nächsten kommt und sie bis ins Politische 
verfolgt (vgl. Levinas 2007, Hirsch 2015). Das die Verantwortung tra-
gende Ich ist nämlich kein starker Machthaber, sondern eine »Geisel« 
und in dieser Position im Status einer »Verwundbarkeit/vulnérabilité« 
und einer »Passivität« (Levinas 1992, 50). Zu erwähnen ist schließlich, 
dass Levinas vielfach Spuren in der Diskussion um die gesellschaftliche 
Inklusion von Menschen mit Behinderungen hinterlassen hat (vgl.: 
Budka 2006; Dederich et al. 2016). 

Im Mittelpunkt der Ethik des Anderen steht das Ich als Hüter des An-
deren. Vulnerable Personen beziehungsweise die Vulnerabilität von Per-

DIE FÜNF BASISETHIKEN

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


27

sonen können von der Ethik des Anderen als achtenswert berücksichtigt 
werden, weil sie in der Realisierung der Verantwortung für den Anderen 
auftreten. Zu beachten bleibt jedoch, ob die Beschreibung der Vulnera-
bilität des Anderen nicht einen wohlmeinenden Paternalismus begün-
stigen kann.

e. Hans Jonas: Ökologische Verantwortungsethik

Wie bei Levinas finden wir auch bei Hans Jonas, der seiner Ethik eine 
philosophische Biologie zugrunde legt (vgl. dazu: Ricœur 1991), As-
pekte, die zur Vulnerabilität zählen. Krankheit, Körper, Biologie, Ge-
burt und Tod sind ihm geläufige Themen. »Sterbenmüssen ist verknüpft 
mit Geborensein.« (Jonas 1985, 160) Im Unterschied zu Levinas erhebt 
Jonas den Anspruch einer Ausweitung des Schutzbereiches des Ethi-
schen über den Menschen hinaus auf das ganze Sein.

Auslöser für die Bahnung der ökologischen Perspektive ist die Ein-
sicht, dass die Zerstörungsmacht der modernen Technologie (Atom-
bombe, Kernkraft etc.) so groß ist, dass sie den Fortbestand des gesam-
ten Daseins bedroht. Die biologische Ordnung, deren Teil der Mensch 
ist, wird zum Gegenstand der praktischen Philosophie. Da die Zerstö-
rung durch die Technologie die Erde zukünftig unbewohnbar machen 
kann, ist besonders die Zukunft als Gegenstand des Ethischen interes-
sant. Was ist, wenn die Folgen einer möglichen technologischen In-
novation unabsehbar sind, weil sie erst in 50 Jahren eintreten? Jonas 
entwickelt bekanntlich das als »Heuristik der Furcht« bekannte Gedan-
kenexperiment: wenn eine Entscheidung über ein Projekt zur Gestal-
tung des künftigen menschlichen Zusammenlebens ansteht, wie etwa 
der Bau eines Flughafens, einer Müllverbrennungsanlage oder einer Au-
tobahn, dann sollen wir uns gegenwärtig vorstellen, was das größtmög-
liche Übel (malum) ist, das unsere diesbezüglichen Handlungen gegen-
wärtig im Hinblick auf die Zukunft auslösen könnten. Wie übel könnte 
dieses malum werden? Wie kann es vermieden werden, wenn es als 
zu problematisch erscheint? Die Ausrichtung der Ethik orientiert sich 
nicht am Guten (bonum), sondern am Übel (malum). Wir Menschen 
dürfen nicht alles tun, was wir können, weil wir dem Sein verantwort-
lich sind. Daher sind die Freiheit des Forschens und freie Entfaltung der 
Persönlichkeit im Zweifelsfalle einzuschränken. Eine »Tyrannei ist im-
mer noch besser als der Untergang.« Im Falle der Alternative Tyrannei 
versus Untergang ist die Tyrannei »ethisch gebilligt« (Jonas 1992, 145). 
Zur Rettung der Natur ist im Notfall eine »Pause der Freiheit« (ebd., 
146) unvermeidlich.

»Handle so, daß die Wirkungen deiner Handlung verträglich sind 
mit der Permanenz echten menschlichen Lebens auf Erden.« (Jonas 

HANS JONAS: ÖKOLOGISCHE VERANTWORTUNGSETHIK

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28

1979, 36) Indem eine Person diesen Imperativ verfolgt und in der Kon-
sequenz zu Verzicht bereit ist, realisiert sie ihr ethisches Optimum. Das 
Ziel der ökologischen Bewegung ist nicht der Schutz des Ich, des An-
deren oder der Menschheit. Wenn Jonas von menschlichen Leben auf 
Erden spricht, meint er keine Kultur des Miteinanders, sondern die Be-
wahrung einer »biologischen Ordnung.« (Jonas 1985, 161) Dieser Be-
griff impliziert gar, dass die Natur eine Ordnung habe, die man nicht 
verlieren dürfe, weil sie uns sagt, wie weit wir mit unseren Handlungen 
gehen dürfen. In diesem Sinne argumentiert Jonas auch in seinen Ar-
beiten zur medizinischen Ethik. Es geht nicht um Patienten, sondern 
um die Natur. »Neger im Amerika lassen sich, unter dem Druck ras-
sischer Diskrimination, ihre durchaus naturgemäßen Wulstlippen kor-
rigieren zwecks Annäherung an die weiße Norm.« Sie lassen sich damit 
zur »Überschreitung der Naturnorm« (ebd., 150) hinreißen. Hier wird 
die Ökologie tendenziell und im buchstäblichen Sinne inhuman. Daher 
rühren auch die problematischen Äußerungen zur Demokratie (vgl.: 
Schnell 2007).

Im Mittelpunkt der ökologischen Verantwortungsethik steht der Be-
schützer des Seins. Vulnerable Personen beziehungsweise die Vulnera-
bilität von Personen können von der ökologischen Verantwortungsethik 
grundsätzlich beachtet werden, allerdings nicht um ihrer selbst willen, 
sondern nur im Rahmen einer im Gleichgewicht zu haltenden Natur.

f. Resümee

Die Ausgangsfrage, wer oder was im Zentrum der philosophischen 
Ethik steht, hat eine Antwort gefunden. Im Zentrum stehen demnach:

•	 Freunde (Aristoteles),
•	 moralische Personen (Kant),
•	 Nutzenmaximierer (Mill),
•	 Hüter des Anderen (Levinas),
•	 Beschützer des Seins (Jonas).

Unter den aufgeführten Ethiken betonen lediglich die beiden zuletzt 
erwähnten die grundsätzliche Vulnerabilität von Personen. Vulnerable 
Personen im engeren Sinne (Kranke, Pflegebedürftige, Behinderte) zäh-
len nicht zum Adressatenkreis ethischer Überlegungen.

DIE FÜNF BASISETHIKEN

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


29

g. Darüber hinaus: Nietzsche 

Die Rede von sogenannten Basisethiken erschöpft die Traditionen 
nicht. Es bleibt zumindest noch der Hinweis auf Friedrich Nietzsches 
Genealogie der Moral. Im Unterschied zu den meisten Basisethiken setzt 
diese bekanntlich keinen Logos voraus, den es nur noch zu entfalten 
gilt, sondern weist dessen Entstehung aus. Die Moral der Reziprozität 
in Intersubjektivität und Anerkennung, die bei Aristoteles, Kant und 
Hegel sehr zentral ist, erweist sich demnach als eine verkleidete Öko-
nomie. 

Nietzsche selbst geht darüber hinaus durch das, was er als ein »Jen-
seits des Rechts« (Nietzsche, Zur Genealogie der Moral, 2. Abhandlung, 
Nr. 10) bezeichnet. In einer asymmetrischen Beziehung wird dem An-
deren eher gegeben, als dass vom ihm adäquate Rückgaben, Antwor-
ten, Handlungen oder andere Verhaltensweisen erwarten werden. Der 
Andere erscheint hier als schlichter und bedürftiger Mensch (ebd.,  
1. Abhandlung, Nr. 4).

Obwohl die bei Nietzsche zu findenden Motive nicht frei von pater-
nalistischen Aspekten sind, verweisen sie auf die Problematik der Vul-
nerabilität. Zudem besteht eine Nähe zum Denken des Ethischen bei 
Levinas und auch bei Derrida. »Die gute Freundschaft entsteht dort, wo 
man den anderen mehr achtet als sich selbst.« (Derrida 2000, 97) Von 
Nietzsche nehmen wir die Anregung mit, nachfolgend das Verhältnis 
von Ethik und Ökonomie im Auge zu behalten.

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30

4. Neuansatz

a. Erweiterung

Vor dem Hintergrund der bisherigen Ausführungen zeichnet sich die 
Notwendigkeit eines Neuansatzes in der Formulierung des Ethischen zu 
Gunsten aller Personen, der potentiell wie der aktuell vulnerablen, ab. 
Es geht darum, die philosophische Ethik um eine Ethik des Gesund-
heitswesens zu erweitern. Nachfolgend werden dazu Argumente von 
Emmanuel Levinas, die sich auf Vulnerabilität des verantwortlichen Ichs 
beziehen, und von Hans Jonas, die die Verankerung der Existenz in der 
Welt und den Abschied von der Welt betreffen, aufgenommen und teil-
weise mit Überlegungen zur Ethik als Schutzbereich verbunden, die sich 
im Anschluss an Paul Ricœur bereits auf den Weg zu einer nichtexklusi-
ven Ethik begeben haben (vgl.: Schnell 2008; Dederich/Schnell 2011).

Wenn der Mensch als vulnerable Person und wenn vulnerable Per-
sonen um ihrer selbst im Achtungs- und Schutzbereich des Ethischen 
berücksichtigt werden sollen, dann stellt sich auch die Frage nach dem 
Status von Tieren, da auf sie die Definition der vulnerablen Person 
auch zutrifft. Gleichwohl gehen Mensch und Tier nicht Hand in Pfote 
durchs Leben. Tiere sind eine Herausforderung für den Logos, der von 
der Philosophie in der Regel menschlich und auch männlich definiert 
wird. Tiere sind das »Andere einer Vernunft« und dienen dazu, die Po-
tenzen des Menschen umso stärker herauszustellen. Gleichwohl gab es 
immer auch Gegenbewegungen. Zu erinnern ist unter anderem an De-
nis Diderots Artikel über Tiere (»Animal«, »Bete«) in der Enzyklopädie 
von 1747. Diderot legt dar, dass es keine Tiere in Singular gibt, dass 
Gattungsgrenzen zum Teil fließend verlaufen und dass es daher mit der 
Einmaligkeit des Menschen nicht ganz so weit her ist, wie oft angenom-
men werde. Dieser zum Teil noch sehr modernen Denkweise Diderots 
fühlt sich die Problemskizze zum ethischen Status des Tieres, die sich 
im Anhang des vorliegenden Buches befindet, verwandt.

b. Der Weg

Die Überlegungen zur Neuformulierung des Ethischen gehen vom leib-
lichen Selbst und dessen Bezügen zur Welt aus. Im Durchgang durch 
die Sachgebiete wichtiger ethischer Prinzipien werden diese Bezüge ent-
faltet bis der Gang der Dinge auf verschiedene Aspekte der Exklusivität 
stößt. Gegen diese Aspekte soll im Namen der Wissenschaften der Heil-
berufe Protest eingelegt und Überlegungen der Ethik im Gesundheits-
wesen genutzt werden, um Auswege vorschlagen.

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


31

c. Philosophie, Medizin, Ethik

Die angestrebte Erweiterung der Philosophie durch eine Ethik des Ge-
sundheitswesens ist darum bemüht, die Debatte um das Verhältnis von 
Philosophie und Medizin, für die Namen wie Karl Jaspers, Victor von 
Weizsäcker, Thure von Uexküll, Victor von Gebsattel, Viktor E. Frankl, 
Klaus Dörner, Josef Rattner, Heinrich Schipperges, Gerhard Danzer 
und Thomas Fuchs stehen, zu berücksichtigen. 

Die medizinische Anthropologie, die Philosophie und Medizin in 
eins ist, hat das Phänomen der Vulnerabilität als ihr Eigenthema. Vul-
nerabilität ist einerseits menschlich und insofern ein Thema der Philo-
sophie. Sie ist andererseits höchst akut bei Menschen, die Patienten sind 
und insofern auch ein Thema der Medizin. An dieser Stelle sei an den 
interdisziplinären Diskurs »Der leidende Mensch« (Sborowitz 1960) 
erinnert, der es in der Mitte des 20. Jahrhunderts, sicherlich nicht un-
beeindruckt vom vergangenen Weltkrieg, als seine Aufgabe ansah, die 
Vulnerabilität als ein Konzept auszuarbeiten, von dem aus dann einzel-
ne Krankheitsbilder erschlossen und auch behandelt werden sollten. Ich 
beschränke mich auf einige Grundaspekte.

Wir lernen als erstes, dass alles darauf ankommt, dass der Mensch 
vom Zur-Welt-Sein her gedacht wird, also nicht von einer Innerlich-
keit aus. Diese Weichenstellung beinhaltet einen Vorrang des Wir vor 
dem Ich, eine leibliche Ausgesetztheit gegenüber der Welt und gegen-
über den Anderen. Wenn der Mensch ein leidender sein können soll, 
dann muss er auch so gedacht werden, dass sich seine Vulnerabilität 
zeigen kann. Die Existenz ist pathisch, wie Victor von Weizsäcker sagt.  
Sie wird nicht nur aktiv bestritten, sondern zugleich auch passiv er-
litten. Diese Mischung aus Aktivität und Passivität verweist auf einen 
Scheitelpunkt in der Existenz des Menschen als Patienten: an ihm tre-
ten die Phänomene Not und Hoffnung zusammen auf. Sie verleihen 
der Existenz Beweggrund und Richtung. An sie knüpft ein Arzt an. 
Die Medizin kann Funktions- und Leistungsfähigkeit von Menschen 
wieder herstellen, aber nur innerhalb jener gegebenen Grenzen, die 
von der Hinfälligkeit und Gebrechlichkeit des Lebens markiert wer-
den. Diese Konsequenz führt zweitens zu der Vorsicht, die Tätigkeit 
eines Arztes nicht als vergeistigten und grenzenlosen Dialog mit seinen  
Patienten miss zu verstehen und auch nicht nur im Licht der psycho-
analytischen Kategorie der Übertragung zu betrachten (vgl.: Schnell 
2009f ).

An den Grundlagendiskurs über den leidenden Menschen knüpft die 
phänomenologisch ausgerichtete Daseinsanalyse, die ihrerseits den Dia-
log zwischen Philosophie und Medizin fortgesetzt hat, an. Kierkegaard, 
Heidegger, Sartre, Merleau-Ponty sind die Referenzautoren der Medi-
ziner in der Philosophie. Der entscheidende Punkt ist hierbei, dass die 

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32

Weise, wie das Dasein über sich selbst denkt und sich selbst interpre-
tiert, in die Analyse des Arztes einbezogen wird. 

Die Verbindung von Medizin und Philosophie wird somit greifbar, 
wenn ein Anfang bei »Erfahrungen des (Er-)Lebens, des Wohlbefin-
dens, des Leidens und des Sterbens« (Huth 2011, 17) gemacht wird. 
Dieser Ausgang ist wichtig, weil die Medizin nicht mit der Behandlung 
einer Krankheit beginnt, sondern mit der Wahrnehmung einer vom 
Dasein geäußerten, aktuellen (oder im Falle der Prävention einer poten-
tiellen) Not und der Anbahnung einer ethisch relevanten Situation. So 
lesen wir bereits bei Viktor von Weizsäcker: »Das wirkliche Wesen des 
Krankseins ist eine Not und äußert sich als eine Bitte um Hilfe.« (Weiz-
säcker 1926, 13) Die Bitte bekundet, dass eine im Alltag verborgene 
Normalität ins Stocken geraten ist.

Der Anfang aller Sinnbildung im Alltag, in der Philosophie, in der 
Medizin und in jedem anderen Feld ist das lebensweltliche Dasein. Von 
der Welt her, vom Kontakt zu sich selbst, den Anderen und Dingen geht 
die Daseinsanalyse aus, die in ihrer Gänze ausdrücklich die Psychiatrie, 
die Psychotherapie und die Philosophie einbezogen hat (vgl.: Schnell/
Schulz 2013). Seit Ludwig Binswanger versteht sie Krankheit als be-
einträchtigende Veränderung des Vollzugs des Daseins (vgl.: Foucault 
1968). Der Begriff des Daseins wird im Ausgang von Martin Heidegger 
verwendet. »Dasein ist ein Seiendes, das sich in seinem Sein verstehend 
zu diesem Sein verhält. Damit ist der formale Begriff der Existenz ange-
zeigt. Dasein existiert. Dasein ist ferner Seiendes, das je ich selbst bin.« 
(Heidegger 1979, 52f )

Dasein ist Sorge und in der Sorge offenbart sich ein Vorlaufen, in 
dem das Dasein sein Sein zum Tode entdeckt. »Das Sein zum Tode ist 
Vorlaufen in ein Seinkönnen des Seienden, dessen Seinsart das Vorlau-
fen selbst ist.« (ebd., 262) Damit sind die Endlichkeit und Sterblichkeit 
des Menschen ein originäres Thema!

Von Metard Boss stammt eine an Heidegger anknüpfende und in die 
Psychotherapie führende daseinsanalytische Lehre von Krankheit. Sie 
umfasst fünf Existenzbeschreibungen:

1. 	die Beeinträchtigung für die Freiheit des Dasein (Krankheit: Psycho-
se, Zwangsneurose),

2. 	die Störung des Gestimmtseins (Depression, Angstneurosen),
3. 	die Beeinträchtigung des Mitseins (Schizophrenie, Kontakt- u. Be-

ziehungsstörungen),
4. 	die Beeinträchtigung der Zeitlichkeit (organische Schädigungen),
5. 	die Beeinträchtigung des leiblichen Existierens (psychosomatische 

Erkrankungen).

NEUANSATZ

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


33

Jeder dieser Krankheitsgruppen lassen sich psychische Krankheiten zu-
ordnen (vgl.: Cottier et al. 1990). Den Fluchtpunkt aller Überlegungen 
und therapeutischen Versuche bildet die Leiblichkeit des Menschen. 
Der Leib ist in der Welt und für Andere sichtbar. Nur leibliche Wesen 
können leben, gesund bleiben, krank werden und sie müssen schließ-
lich sterben.

In den letzten Jahrzehnten sind neue Disziplinen in den Heilberu-
fen entstanden. Die Pflegewissenschaft und die Wissenschaften der 
Therapieberufe künden davon, dass der medizinische Blick auf die Vul-
nerabilität von Patienten allein nicht mehr ausreicht. Es existiert eine 
steigende Zahl chronisch kranker Menschen, die nicht geheilt werden 
können, sondern lernen müssen, mit ihrem Kranksein zu leben. Auch 
diese neuen Wissenschaften und andere Wissenschaften der Heilbe-
rufe bilden einen gemischten Diskurs aus Natur-, Sozial-und Biowis-
senschaften. Allerdings kommt der sozialwissenschaftlicher Perspektive 
darin eine gewisse Leitperspektive zu. Es geht immer um ein Dasein, 
das sich verstehend zu seiner Vulnerabilität verhält, wie man es mit dem 
Worten der Daseinsanalyse sagen könnte. 

Im Schnittpunkt von Philosophie und Medizin wird auch das genu-
in ethische Problem der Vulnerabilität sichtbar. Der Medizin und den 
anderen Wissenschaften geht es um die Sache der Rückseite der ein-
seitigen Logosauszeichnung des Menschen durch die Philosophie (vgl.: 
Werner 2004). Die Würde ist ein sehr wichtiger Wert. Die Medizin im 
Zeitalter der Technologie teilt diese Ansicht, sie ist aber mit ernsten 
Fragen konfrontiert: Kann die Würde mit anderen Werten in Kollisi-
on geraten? Ab welchem Zeitpunkt seiner Entwicklung hat eine Wesen 
Würde? Wer hat zählt zum Adressatenkreis der Wesen, die Würde haben 
und wer nicht? Die vorliegenden Ausführungen knüpfen an diese Fra-
gen an und weiten sie über den Aufgabenbereich einer spezifisch heil-
beruflichen Ethik aus, indem sie nach dem Status vulnerabler Personen 
insgesamt fragen. 

PHILOSOPHIE, MEDIZIN, ETHIK

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34

5. Phänomenologie der Leiblichkeit –  
ein Blick in die Historie

a. Edmund Husserl, Maurice Merleau-Ponty,  
Helmuth Plessner

Alasdair MacIntyre bezeichnet es als ein großes Manko, dass Leiblich-
keit und Endlichkeit und damit die Vulnerabilität von Theorien der 
Moral nicht angemessen berücksichtigt worden sind. »Wenn von Kran-
ken, Verletzten und anderen Behinderten auf den Seiten der moralphi-
losophischen Bücher die Rede ist, dann nahezu ausschließlich unter 
dem Blickwinkel, dass sie mögliche Subjekte der Wohltätigkeit mora-
lisch Handelnder sind, die ihrerseits als durchgängig rational, gesund 
und unbeeinträchtigt dargestellt werden.« (MacIntyre 2001, 13). Der 
angesprochene Neuansatz im Bereich der Ethik kann innerhalb der Phi-
losophie auf Ansätze sehen, die einen anderen Weg beschritten haben. 
Unter den zeitgenössischen Autoren heben sich Odo Marquard, Micha-
el Theunissen, Bernhard Waldenfels und auch Vertreter der Disability 
Studies hervor (vgl. Dederich 2007).

Vulnerabilität ist ein Kennzeichen des Leibes. Vulnerabilität ist nicht 
nur Verletzbarkeit und Verfall gleichzusetzen, denn sie hat auch Potenzen. 
Obwohl die menschliche Leiblichkeit in den Grundsätzen der Philosophie  
der Zukunft Ludwig Feuerbachs aus dem Jahre 1843 ein ausdrückliches 
Thema ist (vgl. dort §§ 36ff), wird hier die Phänomenologie der Leib-
lichkeit im Ausgang von Edmund Husserl als Ansatzpunkt gewählt und 
zwar nicht zuletzt deshalb, weil die Phänomenologie eine produktive 
Beziehungen zu dem Humanwissenschaften hergestellt und gepflegt hat.

Nachfolgend werden zunächst die wichtigsten Elemente dieser Phäno-
menologie skizziert. Dabei erfolgt ein Bezug auf das Projekt Leib.Körper.
Maschine (vgl.: Schnell 2004a), das notwendige Vertiefungen zur Frage 
der Leiblichkeit enthält und darüber hinaus Aspekte anspricht, die über 
die klassischen Positionen hinausweisen. In Laufe der Darstellung wer-
den weiterhin einzelne Ansatzpunkte innerhalb der Phänomenologie 
der Leiblichkeit benannt, an denen die Wissenschaften der Heilberufe 
(Medizin, Pflegewissenschaft, Disability Studies) angeknüpft hat. 

Beginnen wir die Charakterisierung der menschlichen Leiblichkeit 
mit Edmund Husserls berühmter Formulierung, dass der menschliche 
Leib eine »Umschlagstelle von geistiger Kausalität in Naturkausalität 
ist.« (Husserl 1952, 286) Umschlagstelle besagt, dass der Leib Geist und 
Natur in sich verkörpert und daher nicht einem der Bereiche allein zu-
geordnet werden kann. Diese zentrale Sichtweise impliziert, dass jeder 
Mensch jeweils mit Haut und Haaren leiblich ist. Es gibt nichts an mir, 
was leiblos wäre. Die im Zusammenhang mit der sogenannten künst-

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


35

lichen Intelligenz seit den 60er Jahren immer wieder aufkommenden 
Visionen einer leiblosen und immateriellen Intelligenz, eines Denkens 
ohne Körper, können mehrheitlich in den Bereich der Sciencefiction 
und der Ideologie verwiesen werden (vgl.: Schnell 2002).

Es gibt nichts an mir, was leiblos wäre. – Damit ist gemeint, dass es 
am Menschen nichts gibt, was entweder nur rein physiologisch oder 
nur rein geistig wäre. Gedanken sind ohne materielle Grundlage nicht 
möglich. Körperliche Prozesse sind mehr als nur das, da sie stets in 
einem kulturellen Milieu stattfinden. 

Maurice Merleau-Ponty folgt Husserls Aufweisung, indem er her-
vorhebt, dass der Leib eine »dritte Seinsweise« (Merleau-Ponty 1966, 
401) zwischen jener dualistischen Auffassung von Körper und Seele bil-
det, wie sie im Ausgang von Descartes bekannt ist. Aufgrund einer mit 
der Geburt einsetzenden, zeitlichen Selbstvorgegebenheit bin ich nicht 
ganz mit mir selbst eins. Dieser Entzug wirft mich auf die Welt und die 
Anderen, so dass meine Subjektivität und eine Transzendenz auf den 
Anderen und die menschliche Welt gegeben sind (vgl. ebd. §§49ff, fer-
ner: Schnell 1995, 122ff). Selbst-, Welt- und Fremdbezug sind somit in 
unterschiedlicher Hinsicht gleichursprünglich. Mit Donald Davidson 
kann man hier in gewisser Weise auch von einem »dreibeinigen Stativ« 
(Davidson 1993, 94) sprechen, das das Zur-Welt-sein ausmacht.

Zeitliche Selbstvorgegebenheit – damit ist gemeint, dass einer Person, 
wenn sie sich selbst reflektiert, gewahr wird, dass ihre Existenz der Re-
flexion vorausgeht. Die Reflexion ist der leiblichen Existenz gegenüber 
nachträglich.

Der Vollzug der menschlichen Existenz, der im Verhalten, Handeln 
und Sprechen besteht und der mit Bezug auf Andere und die Welt zu 
verstehen ist, bildet einen Ausgangpunkt, von dem aus nun eine Diffe-
renz von Leib und Körper getroffen werden kann. Der Leib ist Körper, 
sofern er nicht mehr als jemand, der sich der Welt zuwendet, auftritt, 
sondern als etwas, an dem Handlungen ausgeführt werden. Ich grei-
fe quasi als Leib in das Regal, um ein Buch herauszunehmen, verletzte 
mich dabei und versorge später die blutende Stelle am meinem Körper 
mit einem Pflaster. Ausgehend von Faktum der Leiblichkeit kann die 
Differenz Leib und Körper getroffen werden.

Die Differenz von Leib und Körper wird vom Leib aus getroffen. Der 
Leib tritt damit doppelt auf, nämlich als Orientierungsnullpunkt und 
als Element einer Differenzierung. Systematisch hat Helmuth Plessner 
diesen Gedanken entwickelt.

Der Mensch ist ein Lebewesen, das nie völlig in sich ruht, sondern 
stets über sich hinaus ist. Dieses Außersichsein nennt Plessner die »ex-
zentrische Positionalität des Menschen« (Plessner 1982, 10). Grundle-
gend für diese Differenz ist der »unaufhebbare Doppelaspekt … [von] 
Leib und Körper.« (ebd., 12) Es ist daher unakzeptabel, allein vom Kör-

EDMUND HUSSERL, MAURICE MERLEAU-PONTY, HELMUTH PLESSNER

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36

per zu sprechen, weil damit nur das Objekthafte betont wird, an dem 
etwas verrichtet werden kann und nicht das Faktum, dass »ich selbst 
dieser einer Welt sich zuwendende Leib bin.« (Merleau-Ponty 1966, 99)

Ausgehend von Plessner und Mauss, Deleuze und Sarasin wurde zu-
dem der Vorschlag unterbreitet, Begriff und Sache der Maschine in die 
Anthropologie zu integrieren, um spezielle Körpertechniken, wie etwa 
die Praktiken der Hygiene, stärker betonen zu können (vgl.: Schnell 
2004a). Dieser Aspekt kann hier jedoch nicht weiter verfolgt werden. 

Wichtiger ist die Hervorhebung, dass für heilberufliches Handeln 
die Differenz von Leib und Körper konstitutiv ist. Die Pflege und auch 
die Tradition der Beziehungsmedizin gehen davon aus, dass der Ande-
re als Subjekt und Objekt, als Partner und als Adressat für körperliche 
Behandlungen zugleich aufgefasst wird (vgl.: Overlander 2000). Dabei 
gilt, wie gesagt, dass Leib und Körper als Differenz zugleich zur Geltung 
kommen. Etwa die Berührung des Anderen mit der Hand realisiert den 
Anderen zugleich als Materie und als anderen Menschen. Mit diesem 
Hinweis, ist nun das Problem der Intersubjektivität angesprochen.

b. Zwischenleiblichkeit, Fremdheit

Im Rahmen unserer Skizze der Phänomenologie der Leiblichkeit ist es 
unverzichtbar, die Frage der Intersubjektivität etwas näher zu betrach-
ten. »Leiblich existieren heißt, daß man im Blick der Anderen und un-
ter dem Zugriff des Anderen existiert.« (Waldenfels 2000, 240) Wie be-
reits angesprochen, ist ein Bezug zu Anderen stets gegenwärtig, schon 
allein aufgrund der Tatsache, dass sich ein leibhaftiger Mensch der 
Sichtbarkeit nicht entziehen kann. Den zur Existenz selbst gehörenden 
Fremdbezug bezeichnet Merleau-Ponty auch als »Zwischenleiblichkeit 
(intercorporéité).« (Merleau-Ponty 1986, 185)

Lediglich erwähnen, aber nicht explizit weiterverfolgen wollen wir an 
dieser Stelle die aus der Leiblichkeit resultierende Geschlechtlichkeit. 
Der Leib ist als Leib geschlechtlich. Das Geschlecht ist kein Prädikat, 
denn dem Geschlecht begegnet man als geschlechtlicher Leib im Selbst-
bezug und in der Zwischenleiblichkeit. Von hier aus stellen sich nun 
alle jene Fragen nach Asymmetrie, Gleichheit und Fremdheit der Ge-
schlechter, die der philosophische Feminismus seit vielen Jahren disku-
tiert (vgl. dazu: Stoller/Vetter 1997).

Zwischenleiblichkeit ist Intersubjektivität im Lichte der Leiblich-
keit, die sich als eine Art Übergreifen des Leibes über mich hinaus auf 
den Anderen manifestiert. Alle Vorstellung von einer ursprünglichen 
Harmonie zwischen Menschen ist hier fern zu halten. Vielmehr ist ein 
grundsätzliches Mit-Dasein gemeint, dass sich in gemeinsamen Erfah-
rungen derselben Welt in anderen Hinsichten äußert. 

PHÄNOMENOLOGIE DER LEIBLICHKEIT – EIN BLICK IN DIE HISTORIE

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


37

Ich sitze Dir gegenüber am Tisch. Ich sitze an einer anderen Stelle als 
Du, sehe alle Gegenstände aus einer anderen Perspektive, denn, was für 
mich vorn ist, ist für Dich hinten, Du magst den Whiskey nicht, der 
mir schmeckt. Trotz aller notwendigen Unterschiede leben wir doch in 
derselben Welt. Es ist derselbe Raum, derselbe Tisch, dasselbe Getränk, 
kurz: es ist dasselbe anders erfahren!

Durch die Zwischenleiblichkeit entspringt ein gemeinsames Empfin-
den von Temperatur, Freude, Leid, Stimmung usw. in ebenfalls unter-
schiedlichen Hinsichten. Es baut sich eine bewohnbare Welt auf, die 
wir als bedeutsam erleben und die daher Züge dessen annimmt, was 
Max Scheler als Milieu bezeichnet. In diesem elementaren Sinne kön-
nen wir von einem Wir sprechen, dass die Welt bewohnt. 

Die Betonung der Zwischenleiblichkeit kann und soll keineswegs 
bedeuten, dass Dimensionen wie Geschichte und Gesellschaft auf eine 
Intersubjektivität reduziert werden und damit aus dem Blick geraten 
würden. Sie sind, wie die soziale Lage und die geschichtliche Herkunft 
von Akteuren, vielmehr stets gegenwärtig und gesondert zu explizieren 
(vgl. dazu: Schnell 1995, 131ff; Schnell 2004b).

Leibliches Zur-Welt-Sein geschieht unter Zugriff des und der Ande-
ren. Dieses Phänomen impliziert Grenzen des Ich, genauer der Konsti-
tutionsleistungen der transzendentalen Subjektivität. Husserl selbst hat 
den Leib als »merkwürdig unvollkommen konstituiertes Ding« (Husserl 
1952, 159) bezeichnet. Unvollkommen und zwar wesensmäßig und da-
mit unaufhebbar unvollkommen ist der Leib konstituiert, weil seine Be-
deutungsstiftungen nicht in den Leistungen des Bewusstseins aufgehen. 
Merkwürdig ist dieser Befund, weil der Leib dennoch nicht einfach der 
Dingwelt zugeordnet werden kann. Der Leib ist hier auf gewisse Weise 
eine Fremdheit oder selbsteigene Andersheit (vgl.: Schnell 2004a, 20f ).

Konstitutionsleistungen des transzendentalen Bewusstseins – damit 
ist gemeint, dass das Bewusstsein der Ort ist, an dem sich alles, Sinn 
und Geltung in der Welt beansprucht, ausweisen muss. Im Hinblick 
auf die Leiblichkeit scheitert das Bewusstsein jedoch an diesem umfas-
senden Anspruch, da es seine eigene leibliche Verfasstheit nicht zu fas-
sen vermag. Niemand kann sich selbst von hinten sehen.

In Husserls Aufweisungen gibt es eine Stelle, an der er inne hält und 
sich und seine Leser fragt, ob man über einfache Dinge des Lebens wie 
die Wahrnehmung einer Blume, die Bewegung des Leibes oder einen 
Dialog zwischen Personen so umständlich sprechen müsse. Im Leben 
nicht, so seine Antwort, in der Philosophie aber schon, um die Sachen 
selbst treffen zu können.

Ich gehe in einen Raum und ich finde dort Gegenstände vor. Als leib-
liches Wesen bin ich selbst auch ein körperlicher Gegenstand, da ich 
mich an Gegenständen stoßen kann oder diese zu beschädigen vermag. 
Aber dennoch bin ich nicht ein Gegenstand unter anderen. Man würde 

ZWISCHENLEIBLICHKEIT, FREMDHEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38

eine entsprechende Erfahrung mit den Worten »In diesem Raum be-
finden sich ein Stuhl, ein Tisch und mein Körper« nur unkorrekt wie-
dergeben, da zu betonen vergessen wurde, dass der Leib auch transzen-
dentaler Gesichtspunkt ist. Der Leib ermöglicht allererst die Erfahrung 
einer Welt und ihrer Gegenstände und ist selbst deshalb kein Gegen-
stand unter anderen. 

Exkurs: Adorno

Alle Phänomene, die mit der Leiblichkeit und unserem Körper zu tun 
haben, bezeichnet Husserl als selbstverständlichste Selbstverständlich-
keiten. Jeder Mensch kennt sie, aber nicht jede Beschreibung ihrer ist 
treffend, wie die Philosophie Theodor W. Adornos zeigt.

Husserl ist der Philosoph, dem Adorno in seinem Leben die meisten 
Einzeluntersuchungen gewidmet hat. In Auseinandersetzung mit der 
Phänomenologie ging es Adorno um eine Bestimmung von Bewusst-
sein, Leib und Welt. Aber das in sehr wendefreudigen Manövern! Der 
junge Adorno widmet seine Dissertation dem Problem der Transzen-
denz des Dinglichen und Noematischen in Husserls Phänomenologie. Es 
geht hier um die einfache Frage, was ein Ding ist. Was ist ein Ding? Es 
ist eine Gegebenheit für mich. Ich sehe den Tisch vor mir. Der Tisch ist 
ein Ding. Erstaunlicherweise lautet Adornos Antwort auf diese einfache 
Frage, dass »Dinge […] Gesetze für Erlebnisse sind, konstituiert einzig 
durch den Zusammenhang des persönlichen Bewußtseins.« (Adorno 
1924, 33) Der junge Adorno behauptet somit, im Ausgang von seinem 
Lehrer Hans Cornelius, dass das Entscheidende an der Erfahrung des 
Tisches, der vor mir steht, die angebliche Tatsache sei, dass dieser Tisch 
durch Gesetzmäßigkeiten des Bewusstseins konstituiert ist. Die Materi-
alität des Tisches und meiner leiblichen Erfahrung dieses Tisches spie-
len offensichtlich keine Rolle.

Der junge Adorno versuchte, Husserl idealistisch zu übertrumpfen. 
Später warf Adorno Husserl nicht mehr vor, dass er zu wenig Idealist 
sei, sondern zu viel desselben. »Aus Angst um die absolute Sekurität, 
eben das Cartesianische Urpostulat des unbezweifelbar Gewissen, über-
bietet Husserl alle idealistische Tradition.« (Adorno 1970, 225) Als Ge-
genmittel empfiehlt Adorno nun eine Betonung der Leiblichkeit. »Daß 
dem Leib Empfindungsfelder zugeordnet werden, wäre für den Ansatz 
der Phänomenologie von unabsehbarer Tragweite, wenn aus der De-
skription Folgerungen gezogen würden.« (ebd., 149) Eine wesentliche 
Folgerung wäre, so Adorno, die Einsicht, dass »das reine Denken nicht 
das absolut Erste in der Welt sei, sondern im Menschen und im leibhaf-
tigen Dasein seinen Ursprung habe.« (ebd., 234).

Adorno trifft sich mit vielen Motiven Husserls, die allerdings erst in 
den letzten Jahren aus dessen Nachlass publiziert worden sind, und auch 

PHÄNOMENOLOGIE DER LEIBLICHKEIT – EIN BLICK IN DIE HISTORIE

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


39

mit Motiven Merleau-Pontys und anderer Phänomenologen nach Hus-
serl. In jedem Fall ist Adorno der Phänomenologie stets näher geblieben 
als etwa dem Kantianismus. »Die Erkenntnis des Nichtidentischen […] 
will sagen, was etwas sei, während das Identitätsdenken sagt, worun-
ter etwas fällt, wovon es Exemplar ist oder Repräsentant, was es also 
nicht selbst ist.« (Adorno 1980, 152; eine ausführliche Untersuchung 
der Beziehung der Kritischen Theorie zur Phänomenologie findet sich 
bei Schnell 1997) An dieser Stelle sei betont, dass die Nichtidentität, die 
Adorno nach der Korrektur seiner eigenen, idealistischen Frühphase be-
tont, ein Motiv darstellt, dass in unsere Überlegungen zu einer ethisch 
relevanten Andersheit eingegangen ist (vgl. Kap. 15ff).

c. Wissenschaften der Heilberufe

Es ist festzuhalten, dass die Phänomenologie Husserls und Merleau-
Pontys erhebliche Nachwirkungen in den Werken von Autoren wie 
etwa Paul Ricœur, Michel Henry, Emmanuel Levinas, Michel Foucault 
und Pierre Bourdieu ausgelöst haben (vgl.: Alloa et al. 2012). Einen be-
sonderen Einfluss auf die Heilberufe (Medizin, Pflege) und deren Wis-
senschaften haben vor allem die phänomenologische Psychologie und 
ihr Umfeld ausüben können. 

Wir werden uns hier auf den Gesichtspunkt der Leiblichkeit be-
schränken und den kurzen Überblick mit Erwin Straus‹ Grundlegung 
beginnen, die unter dem Titel Vom Sinn der Sinne berühmt gewor-
den ist und zahlreiche Spuren hinterlassen hat. Straus geht es um die 
Erschließung dessen, was er »Einheit und Vielheit der Sinne« (Straus 
1956, 208) nennt. Im Reich der Sinnesempfindungen ist demnach die 
Synästhesie als Normalfall und Ausgangspunkt zu betrachten. In der 
Pflege ist dieser grundlegende Gedanke wichtig für die Art des Zugangs 
zum pflegebedürftigen Menschen. Dieser steht nicht im Zeichen einer 
Behandlung von Einzeldefekten, sondern ist eine Zuwendung an die 
Adresse von jemandem. Das ist konkret daran zu sehen, ob Pflegende 
die Haut des Anderen als das Stück des Leibes annehmen, das die Ein-
heit und Vielheit der Sinne ermöglicht. Diese Perspektive einzunehmen 
setzt voraus, dass die Haut als Materialisierung von Persönlichkeit und 
als Haut-Ich aufgefasst wird (vgl.: Bienstein/Schnell 2004).

Aus der Synästhesie präpariert David Katz den Aufbau der Tastwelt 
heraus. Die schöpferische Kraft, die eine Tastwelt allererst zur Erschei-
nung bringt, ist die Bewegung und ihre Modifikationen von Oberflä-
chen (vgl.: Katz 1925, 62ff). Das gilt für jene der Dinge, aber auch für 
die Haut, die Oberfläche des Menschen. In den Heilberufen ist dieser 
Gesichtspunkt wichtig, wenn es darum geht, Kommunikationen durch 
Berührungen individuell aufzubauen und fortzuführen. Schon die Ini-

WISSENSCHAFTEN DER HEILBERUFE

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40

PHÄNOMENOLOGIE DER LEIBLICHKEIT – EIN BLICK IN DIE HISTORIE

tialberührung entscheidet über die Qualität der Kommunikation (vgl.: 
Buchholz et al. 2001). Die körperliche Nähe ist nicht das allein Wich-
tige in der Beschreibung der Beziehung Pflegender zu Patienten, aber 
doch ein Ausgangspunkt, der immer gegenwärtig sei. Auch wenn nicht 
alle pflegerischen Tätigkeiten körpernah sind, gilt, dass »Pflege ein Be-
rührungsberuf ist.« (Bienstein/Fröhlich 2010, 45) 

Auf Paul Schilder geht die Erforschung des Körperschemas zurück. 
Er versteht das Körperschema als Raumbewusstsein vom eigenen Kör-
per, das er besonders im Falle von Störungen und Veränderungen un-
tersuchte. Bekannt geworden sind vor allem die Untersuchungen zum 
Phantomglied bei Soldaten des 1. Weltkriegs (vgl.: Schilder 1923). In 
den Heilberufen ist die Befassung mit dem Körperschema (oder auch 
Körperbild, wie es gelegentlich missverständlich heißt) ein wichtiges 
Thema, wenn es um problematische Veränderungen des Körperschemas 
geht, wie etwa nach Amputationen der Brust bei Krebserkrankungen 
oder anderen schweren Beeinträchtigungen der Identität eines Men-
schen (vgl.: Salter 1999).

Die Einflüsse der phänomenologischen Psychologie reichen auch 
bis in die Medizin (vgl.: Illhardt 2001). So wird Herbert Plügges Ver-
such, die Dichotomie von gesund und krank in graduelle Masse wie das 
Wohl- und Missbefinden, das Übel und die Gebrechlichkeit umzumün-
zen (vgl.: Plügge 1967), von aktuellen Konzepten der Medizintheorie 
aufgegriffen (vgl.: Danner Clouser et al. 2012).

Kurt Goldsteins 1934 erschienenes Werk Der Aufbau des Organismus 
(nachgedruckt 1963, neu publiziert 2012) kann als zentrales Opus an-
gesehen werden, von dem die phänomenologische Psychologie ausge-
gangen ist. Goldsteins Werk gehört gleichermaßen in die Register der 
Medizin, Psychologie und Philosophie (vgl.: Goldstein 2012). Mit einer 
Selbstverständlichkeit, die von Seiten der Medizin heute kaum noch 
existiert, diskutiert Goldstein mit diesen und anderen Disziplinen. Da 
Goldstein in den 30er Jahren ins Exil gezwungen und sein Werk nach 
1945 vergessen worden ist, musste es mühsam wieder nach Europa im-
portiert werden. Dasselbe gilt für Aron Gurwitsch, Adhémar Gelb und 
viele der Werke Husserls. Die Art der Reedukation nach dem Krieg 
führte auch dazu, dass die bis in die 30er Jahre auch von Karl Bühler 
und der Gestalttheorie geführte Diskussion zwischen Philosophie, Psy-
chologie und Medizin nicht fortgesetzt worden ist, weil die genannten 
Disziplinen von da an in der Hauptsache unterschiedlichen Paradigmen 
angehörten und einander nicht mehr viel zu sagen hatten. Unbehindert 
konnte die Psychologie zur Naturwissenschaft werden und ihre Band-
breite aufgeben. Von Goldstein ist zu lernen, dass Naturwissenschaft 
und die Perspektive der leiblichen Erfahrung nicht auseinanderfallen 
müssen, sondern gemeinsam für gegenwärtige Fragestellungen gewinn-
bringend sein können. Ausgehend von den Wissenschaften der Heilbe-

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


41

rufe ist hier unter anderem an die Erforschung der Folgen von Organ-
transplantationen für Patienten, Pflegende und Ärzte zu denken. Die 
Differenz Leib und Körper kann hier als wichtiger Gesichtspunkt gelten 
(vgl.: Schnell/Seidlein 2015).

Den kurzen Überblick soll der Hinweis abschließen, dass ein ideo-
logiekritischer Beitrag der Phänomenologie für den Bereich der Heil-
berufe unter anderem von John O‹Neill vorgelegt worden ist. Im Zen-
trum steht die mittlerweile bekannte Diagnose von der Medikalisierung 
des Körpers durch Biotechnologie im Zeitalter einer Biopolitik (vgl.: 
O‹Neill 1990). Diese Problematik ist in den letzten Jahren zum The-
ma einer weit verzweigten Debatte verschiedener Disziplinen geworden 
(vgl.: Geyer 2001).

WISSENSCHAFTEN DER HEILBERUFE

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42

6. Leiblichkeit, Sterblichkeit, Potenz –  
eine Systematik

a. Cura sui

Nach dem historischen Blick auf die Phänomenologie der Leiblichkeit 
und die Anknüpfungspunkte der Wissenschaften der Heilberufe gehen 
wir nun zu einer Systematik über. Was folgt der Sache nach denn für 
das Leben aus den bisherigen Überlegungen? Wie kann die in Aussicht 
gestellte Nichtexklusivität des Ethischen aus der Leiblichkeit ›entwi-
ckelt‹ werden? Um diese und andere Fragen beantworten zu können, 
gehen wir noch einmal auf die Leiblichkeit zurück, allerdings in syste-
matischer Absicht.

Ein Mensch wird geboren, lebt und stirbt dann. Geboren wird der 
Mensch als leibliches Wesen. Das besagt, dass der Mensch als endliches 
Wesen geboren wird, denn der Leib ist ein Gewebe, das nicht für ewi-
ges Leben gemacht ist. Durch seine Leiblichkeit ist der Mensch Geburt 
und Tod ausgesetzt. Darin ist eine Ambivalenz beschlossen. Gebürtlich-
keit bedeutet, dass ein Mensch das Potenzial hat, einen neuen Anfang 
zu realisieren, also aus seinem Leben etwas zu machen. Der Mensch 
entfaltet zu diesem Zweck seine Vernunft. Er gründet eine Familie und 
pflegt Freundschaften. Er erfindet eine künstliche Welt und erobert das 
Weltall. Sein Anfangspotenzial ist eine Macht (gr. Dynamis, lat. Poten-
tia, dt. Möglichkeit). Endlichkeit bedeutet, dass das menschliche Leben 
zugleich ein Sein-zum-Tode lebt. Es ist Potenz und zudem dem Verfall 
preisgegeben.

Hier nehmen wir Bestimmungen auf, die Ernst Bloch, Hannah 
Arendt und Martin Heidegger ausgedeutet haben. Eine Zusammen-
führung dieser Bestimmungen findet sich bei Hans Jonas, der in seiner 
Ethik das »memento mori« und »das immerwährende Quell der Gebür-
tigkeit«, das eine »stete Zufuhr von Andersheit« (Jonas 1985, 160; vgl. 
auch: Jonas 1992, 95ff) bedeutet, miteinander verbindet.

Die Potenz des endlichen Lebens wird durch Selbstsorge (Cura sui) 
gestaltet. Die Selbstsorge ist eine Antwort auf die Endlichkeit. Seneca 
behandelt in seinem Essay Von der Kürze des Lebens das Problem, dass 
viele Menschen ihre Lebenszeit nicht sinnvoll genutzt haben. Das Sein-
zum-Tode begrenzt das Leben, ermöglicht ihm aber auch ein sinnvolles 
»Dasein als Sorge« um sich selbst (Heidegger 1979, 191). Die Endlich-
keit, die Seneca als Kürze bezeichnet, »beansprucht das Dasein« in ge-
wisser Weise »als einzelnes« (ebd., 263). Es handelt sich hier um einen 
Anspruch, dem der Mensch ausgesetzt ist, der ihm widerfährt und nicht 
um etwas, das er aktiv anmeldet (vgl.: Schnell 2015). Die Beanspru-
chung macht sich an jedem einzelnen Menschen als eine »Nicht-Indif-

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


43

ferenz« (Levinas 1992, 361) bemerkbar, welche bedeutet: Ich bin mir 
selbst nicht gleichgültig! Die Nicht-Indifferenz macht sich als eine Art 
von Gestaltungsauftrag des Lebens an die Adresse des Selbst bemerkbar!
Die Selbstsorge ist dabei keine einsame Tätigkeit. Mit Bernhard Wal-
denfels sprechen wir zunächst von einem »leiblichen Selbst« (Walden-
fels 2000). Im Anschluss an die Theoretiker des Selbst (George Herbert 
Mead, Charles Taylor, Paul Ricœur) ist weiterhin davon auszugehen, 
dass das Selbst ein relationaler Begriff ist und nicht ein monolithischer 
wie etwa das Ego cogito. Die Relationalität dieses leiblichen Selbst er-
gibt sich aus der oben durchgeführten Entfaltung der Phänomenologie 
des Leibes. Demnach sind Selbst-, Welt- und Fremdbezug als gleichur-
sprünglich anzusehen. Das Selbst ist in Bezügen zu Anderen und zur 
Welt. Durch seine Leiblichkeit trägt es das Zeichen der Endlichkeit und 
damit der Vulnerabilität.

Hier kommen wiederum Motive zur Geltung, die die Phänomeno-
logie, der Existentialismus, die Hermeneutik, ja die Philosophie im 20. 
Jahrhundert von Husserl bis Derrida geprägt haben (vgl.: Rentsch 2014, 
36ff). Das Wesen des Daseins ist auch das Sein zur Welt mit Anderen 
und Dritten. Der Antrieb des Daseins ist eine Sorge. Das Wesen der 
Sorge ergibt sich wiederum aus der Zeitlichkeit sterblicher Menschen.

Abwehr des Präsentismus

Dem Versuch, der Endlichkeit eine motivierende Kraft zur Gestaltung 
des Lebens zuzusprechen, steht der Präsentismus kritisch gegenüber. Er 
besagt, dass Handlungen in sich selbst eine Motivation haben, die mehr 
oder weniger gegenwärtig sei, und der Kürze des Lebens nicht zugerech-
net werden müsse. Marianne Kreuels, die eine solche Position vertritt, 
denkt jedoch ihrerseits zu kurzfristig. Sie reduziert das komplexe Thema 
der Gestaltung des Lebens, welches immer ein Leben mit und für An-
dere ist, auf die Ausführung von Handlungen und alltäglicher Verrich-
tungen. Dieser Schritt ermöglicht es ihr, die Einbeziehung der Endlich-
keit in die Sinnkonstitution des Handelns bestreiten zu können. Was 
sollte denn auch das Aufpumpen eines Fahrradreifens mit der Kürze des 
Lebens zu tun haben?

Der Präsentismus bestreitet einen Wert der Sterblichkeit. »So kann 
man ein Fest für alle Freunde oder eine Urlaubsreise für die Familie zum 
Beispiel deswegen organisieren, weil man sich den Spaß von der Vorbe-
reitung und von dem Ergebnis selbst verspricht. In diesem Fall ist es 
etwa der Wunsch, das direkte Ergebnis der Handlung bald zu erleben, 
der das Motiv der Handlung darstellt. Weitere Möglichkeiten sind zum 
Beispiel der Ehrgeiz, ein berufliches, privates oder intellektuelles Ziel 
möglichst bald zu erreichen oder der Wunsch, einen unangenehmen 
Zustand möglichst bald zu beenden.« (Kreuels 2015, 79) Daraus folgt, 

CURA SUI

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44

dass »die meisten Handlungen ausreichend motiviert sind, ohne dass 
die Überzeugung, dass die eigene Lebenszeit begrenzt ist, eine zusätz-
liche, verstärkende Motivation hervorrufen muss.« (ebd., 78)

Das Individuum hat den Wunsch, etwas sehr bald erleben zu wol-
len, wie, so lautet ein weiteres Beispiel, etwa die Abfassung eines litera-
rischen Werkes (75). Dieser motivierende Wunsch ist, wie auch im Falle 
der anderen Beispiele, vom Jetzt her bestimmt und nicht vom Ende aus. 
Die Begrenzung der Lebenszeit sei damit kein Motivator zur Gestal-
tung der Existenz. Fragen wir hier einmal nach: warum sollte man etwas 
möglichst bald erleben wollen? Weil nach einem baldigen Eintritt eines 
Ereignisses noch genug Zeit verbleiben soll, um die Folgen des realisier-
ten Wunsches erleben zu können. Die Resonanz der Mitwelt der Leser, 
an die das Buch adressiert ist. Die Sinnstiftung ist damit sehr wohl von 
der Sterblichkeit aus mitzudenken. Auch ein Familienfest erschöpft sich 
nicht im Rausch eines Abends, da es auch in die Generationenfolge als 
das Miteinander endlicher Wesen, hineinwirkt.

b. Ausgangspunkt einer Ethik im Zeichen  
vulnerabler Personen

Nach diesen Vorüberlegungen kann nun der Ausgangspunkt einer Ethik 
im Zeichen vulnerabler Personen skizziert werden. Ausgangpunkt ist 
das leibliche Selbst, das in einer Selbstsorge begriffen ist und zwar mit 
Anderen und anderen Anderen in der Welt. Von hier aus gilt es, eine 
nichtexklusive Ethik zu entwerfen. Dieser Entwurf führt, wie bereits an-
gekündigt, die Cura sui als Gestaltung des endlichen Lebens durch die 
Sachgebiete bekannter Prinzipien und Werte, die als ethische Durchfüh-
rungen des sich von der Vulnerabilität der Leiblichkeit her ergebenden 
Selbst-, Welt und Fremdbezugs gedacht werden: Autonomie, Fürsorge, 
Familie, Ästhetik, Person, Menschenwürde, Anerkennung und Gerech-
tigkeit. Die Gleichzeitigkeit des Selbst-, Welt- und Fremdbezuges, die 
mit Donald Davidson als dreibeiniges Stativ bezeichnet wurde, ist dabei 
der Ort, von dem aus jene Werte argumentativ erschlossen werden. Die 
Autonomie bezieht sich auf das Ich, die Fürsorge auf das Du. Anerken-
nung und Menschenwürde sind Qualitäten interpersoneller Relationen. 
Die Freundschaft bezeichnet ein Wir, die Familie bezieht sich ebenfalls 
auf das Wir. Sie verfügt dabei über die Besonderheit, ein Umschlag-
punkt zwischen Interpersonalität und Gesellschaft zu sein. Die Gerech-
tigkeit bezieht sich schließlich auf die Strukturen der sozialen Welt, der 
Institutionen und der Gesellschaft. Wir beginnen unsere Aufweisungen 
mit dem Ich und der Frage nach der Autonomie.

LEIBLICHKEIT, STERBLICHKEIT, POTENZ – EINE SYSTEMATIK

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


45

7. Autonomie

a. Aktiv/passiv

Selbstgesetzgebung hat einen Aspekt dessen, was Kant als »das Vermö-
gen, einen Zustand von selbst anzufangen« (Kritik der reinen Vernunft 
(KrV), A 532) bezeichnet. Regeln werden aktiv von sich selbst herbeige-
führt, aber diese Aktivität ist nicht rein, da immer schon mit Passivität 
durchsetzt. Der Grundakt der Selbstbestimmung besagt gleichermaßen: 
sich bestimmen zu lassen durch sich selbst und damit sich bestimmen 
zu lassen. Martin Seel spricht hier von einer aktiven Passivität (vgl. Seel 
2014), die sich in allen Bereichen des Handelns und Sprechens zeigen 
kann. Das, was von mir aktiv herbeigeführt worden ist, sucht mich in 
meiner Passivität wieder heim. Diese Empfänglichkeit ist der Anfang ei-
ner grundsätzlichen Vulnerabilität, denn zur Vulnerabilität gehört, dass 
mir etwas zustoßen kann, das mich buchstäblich beeindruckt. Eine sol-
che Empfänglichkeit ist in unserer Leiblichkeit als Menschen begrün-
det. Damit ist aber nicht nur eine sensorische Ansprechbarkeit gemeint, 
die man früher als sogenannte niedere Sinnlichkeit bezeichnet hat im 
Unterschied zum Adel des Einsehens und Denkens. Zur Vermeidung 
eines jeglichen Dualismus in dieser Sache führt Edmund Husserl das 
Phänomen der Affektion ins Feld. »Wir verstehen darunter [unter dem 
Begriff der Affektion; MWS] den bewußtseinsmäßigen Reiz, den eigen-
tümlichen Zwang, den ein bewußter Gegenstand auf das Ich übt – es 
ist ein Zwang, der sich entspannt in der Zuwendung des Ich.« (Husserl 
1966, 148) Affektion bezeugt die Sensibilität des Ich als Teil der Leib-
lichkeit und erlaubt ein Andersdenken von Autonomie.

b. Kant

Die Autonomie der Person ist ein unverzichtbarer Wert. »Allein der 
Mensch als Person betrachtet, [...] besitzt eine Würde« (MdS, A 93) 
Die Person hat diese wiederum aufgrund ihrer Teilhabe an der achtens-
werten Idee der Menschheit. »Autonomie ist also der Grund der Würde 
der menschlichen und jeder vernünftigen Natur« (Grundlegung zur Me-
taphysik der Sitten (GMdS), BA 79). Mit dieser Aussage ist zugleich der 
Stellenwert der Autonomie benannt: sie ist Grund der Menschenwürde, 
durch die der Mensch als Gegenstand von Achtung gilt und vor Miss-
achtung und Entwürdigung in Freundschaft, Familie und anonymer 
Gesellschaft geschützt ist.

Was ist Autonomie nun eigentlich? Von Autonomie kann nur gespro-
chen werden, wenn zwei Aspekte zugleich gegeben sind. Es muss er-

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46

stens Autonomie sein, die vom Selbst ausgeht und nicht von fremden 
Vorgaben. Es muss zweitens Autonomie sein, also eine verbindliche Ge-
setzlichkeit und keine subjektive Willkür. Die moralische Person sieht 
sich durch den Kategorischen Imperativ in einer Doppelsituation, die 
anzeigt, dass im Herzen der Ethik Kants ebenfalls eine Affektion wohnt 
(vgl.: Schnell 2009a).

Autonomie ist, was diese Person von sich aus will und zugleich das, 
was sie soll. »Es handelt sich dabei um einen Anspruch, den die eigene 
Vernunft des Menschen erhebt.« Und um den damit nicht identischen 
»Anspruch, der in und durch ein Sollensgesetz an den Menschen er-
geht.« (Tengelyi 1998, 334) Kants These lautet nun, dass zwischen die-
sen Ansprüchen schlechthin kein Widerspruch besteht. Ja, Autonomie 
ist erst gegeben, wenn beides zusammen auftritt (vgl. Henrich 1963, 
14ff). 

Mit Paul Ricœur gehen wir weiterhin davon aus, Autonomie nicht 
mit reiner Aktivität der ersten Person Singular verwechselt werden darf. 
Im Herzen der Autonomie zeigt sich eine »dreifache, dem Selbst inne-
wohnende Andersheit« (Ricœur 1996, 334), die die vermeintliche Op-
position von Autonomie und Heteronomie zu überdenken nötigt.

1. Die Affektion durch das Sittengesetz. Die Tatsache, dass die mora-
lische Person dem Anspruch des Kategorischen Imperativs ausgesetzt 
ist, ja diesen als Stimme in sich vernimmt, bezeichnet Kant als soge-
nanntes Faktum der Vernunft. Es ist eine Tatsache der Vernunft, dass 
ich jene Stimme vernehme, die »Handle so, dass ...« zu mir sagt. Fak-
tum, weil »man es nicht aus« der Stimme Anspruch »vorhergehenden 
Datis der Vernunft, [...], herausvernünfteln kann, sondern weil es sich 
für sich selbst uns aufdringt« (KpV, A 56). Es drängt sich der Person 
eine Stimme auf, die nicht aus einem Selbstgespräch der Vernunft mit 
sich resultiert. Darin zeigt sich ein passives Moment, ein Ausgesetztsein, 
dass die Person zu durchleben hat, um im Raum des moralischen Ge-
setzes sein zu können.

2. Die Affektion durch einen Anderen. Die Stimme ist eine Anders-
heit in mir, ich höre auf sie als eine, die mir nicht fremd ist, aber die 
ich dennoch nicht nicht hören kann. Auch der Verbrecher hört diese 
Stimme, auch er kommt an dem Faktum der Vernunft nicht vorbei. 
Das Problem besteht gleichwohl darin, dass »er sich nicht an den Aus-
spruch desselben kehrt« (MdS, A 39). Er hört es, aber tut es nicht. Kant 
beschreibt das Ausgesetztsein der Stimme gegenüber als in die Situation 
versetzt sich vorzufinden, etwas »als auf das Geheiß einer anderen Per-
son zu treiben.« (ebd., A 100) Der Anspruch des Gesetzes ist so, als ob 
er das Geheiß eines Anderen, einer anderen und zweiten Person wäre. 
Es ist es nicht, es ist nur so, als ob es so wäre. Die Stimme dieses Ande-

AUTONOMIE

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


47

ren ist wiederum etwas, das ich nicht in der Hand habe. Sie ist dennoch 
für das Moralische konstitutiv.

3. Die Affektion durch das Böse: Das Faktum, der Stimme ausgesetzt 
zu sein, bedeutet noch nicht, wie hinsichtlich des Verbrechers gesagt, 
dass die Person auch das Richtige tut. Der strenge Verweis auf das Ge-
setz ist vermutlich nur deshalb notwendig, weil damit zu rechnen ist, 
dass das Böse getan werden könnte. Kant ist kein Optimist, er hat von 
Hobbes gelernt, wie in seinen Schriften immer wieder zu erkennen ist. 
Das Böse, definiert als Hang, Maximen zu bilden, die vom Katego-
rischen Imperativ abweichen, ist nur deshalb eine Gefahr, weil es zu 
unserer Vernünftigkeit selbst gehört (vgl.: Schnell 2012). Andernfalls 
wären die Banalität des Bösen und die Verbrechen gegen die Mensch-
lichkeit, die Hannah Arendt ausgehend von ihrem Lehrer Karl Jaspers 
beschreibt, nie möglich gewesen oder eine Trivialität, die spielend hätte 
vermieden werden können.

Autonomie gibt es nur durch Anerkennung von Passivität und einer 
gewissen Heteronomie im Selbst. Das rationale Vernunftsubjekt ist in 
seine Leiblichkeit und in die Begegnung mit Anderen in der Welt zu 
reintegrieren. Damit realisiert sich, so abermals Ricœur, eine zweite ko-
pernikanische Wende (vgl.: Schnell 2009a). 

c. Lebensweise

Ausgehend von der Selbstsorge des leiblichen Selbst bedeutet Auto-
nomie nicht in erster Linie, universelle Normen als Richtmaße zu au-
torisieren und zu befolgen, wie es die erste Version des Kategorischen 
Imperativs besagt, welche in der Philosophie weithin als Modell für Au-
tonomie akzeptiert wird. Zunächst gilt es ja, überhaupt etwas zu tun, 
das dann an Normen gemessen werden kann. Dieser Grundsatz gilt seit 
Kant bis zur Diskursethik heutiger Tage. Die Diskursethik »gibt keine 
inhaltliche Orientierungen an, sondern ein Verfahren: den praktischen 
Diskurs. Dieser ist freilich ein Verfahren nicht zur Erzeugung von ge-
rechtfertigten Normen, sondern zur Prüfung der Gültigkeit vorgeschla-
gener und hypothetisch erwogener Normen. Praktische Diskurse müs-
sen sich ihre Inhalte geben lassen. Ohne den Horizont der Lebenswelt 
einer bestimmten sozialen Gruppe, und ohne Handlungskonflikte in 
einer bestimmten Situation, in der die Beteiligten die konsensuelle Re-
gelung einer strittigen gesellschaftlichen Materie als ihre Aufgabe be-
trachteten, wäre es witzlos, einen praktischen Diskurs zu führen.« (Ha-
bermas 1983, 113)

In seiner Schrift über den Mutmasslichen Anfang der Menschenge-
schichte erklärt Kant, dass der Mensch geradezu zur Autonomie ver-

LEBENSWEISE

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48

urteilt ist. Er sei nämlich von der Natur und anderer fremder Leitung 
frei gesprochen und müsse sich deshalb die Regeln und Gesetze seiner 
Lebensweise selbst geben. »Er (der Mensch) entdeckte in sich ein Ver-
mögen, sich selbst eine Lebensreise [beziehungsweise Lebensweise, so 
die Akademieausgabe; MWS] auszuwählen, und nicht gleich anderen 
Tieren an eine einzige gebunden zu sein.« (Mutmasslicher Anfang, A 7) 
Autonomie wird hier auf die Lebensweise bezogen, oder, wie Habermas 
sagt, auf die Lebenswelt des Alltags.

Die Lebenswelt ist der Ort der Selbstsorge, die sich in der Lebensfüh-
rung äußert. Seneca zählt in seinem Essay Die wahre Gesundheit und 
ihre Pflege zu den umsorgten Dingen des Lebens:

1. Körpergewicht,
2. Nahrung und Getränke,
3. sportliche Übungen,
4. Lesen, Sprechen, Zuhören,
5. Arbeit und Entspannung.

Michel de Montaigne legt, in Anknüpfung an Seneca, in seinem Text 
Über das Maßhalten eine Diätetik der Gesundheitspflege vor. Demnach 
soll die Selbstsorge in rechtem Maß vollzogen werden. »Gesundheit«, 
so der Autor an anderer Stelle, »heißt für mich meinen gewohnten Zu-
stand ungestört beibehalten.« (Montaigne, 1998 III: 464) Das Maß, 
das für einen Menschen gilt, entwickelt sich aus dessen gewöhnlichem 
Leben. Die sogenannte subjektive Sicht von Gesundheit und Krank-
heit nimmt hier ihrem Anfang. An der Selbstsorge ist das Selbst aktiv 
beteiligt. Es wird dabei zugleich von der Art der Selbstsorge geformt. 
Maßhalten, wie Montaigne sagt, müsste heute durch Maßsuche ergänzt 
werden, in deren Licht die Lebensführung ihre Ausrichtung findet. Er-
nährung, Schlaf, Sexualität, Übungen und andere Tätigkeitsweisen sind 
nur sinnvoll als Handlungen und Erlebnisse, wenn sie im Kontext einer 
Lebensführung auftreten, deren Maße und Ziele nicht schlechthin von 
der Natur vorgegeben sind, sondern immer auch geschaffen und entwi-
ckelt werden müssen.

Bis zu Jean-Jacques Rousseau und den Französischen Moralisten des 
18. Jahrhunderts ist es üblich, dass die alltägliche Lebensführung und 
Selbstsorge Themen der praktischen Philosophie sind und entspre-
chend behandelt werden. Bei Rousseau entspricht die Selbstsorge einer 
Selbstliebe (l‘Amour de soi-même), die, im Unterschied zur Eigenliebe 
(l‘Amour propre), die Praxis der Erhaltung des Selbst und das Mitleid 
und die Schonung Anderen gegenüber, aufeinander bezieht (vgl.: Rous-
seau 1984, 368ff).

Die antike Diätetik und die neuzeitliche Selbstsorge sind Praxiskon-
zepte, in die ein Verständnis von Pflege, Normalität und Gesundheit in-

AUTONOMIE

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


49

tegriert ist und zwar im engsten Sinne. Ethik, Lebensführung, Gesund-
heit, Pflege und Sorge sind Begriffe derselben Kategorie. Sie verweisen 
aufeinander und bedeuten in bestimmten Hinsichten sogar manchmal 
dasselbe: Sie meinen aspekthaft eine Problematisierung des Umgangs 
mit sich selbst. Hier eröffnet sich ein Platz, den Philosophie, Wissen-
schaften der Heilberufe und eine Ethik im Gesundheitswesen jeweils 
kreuzen, so dass ein Gespräch zwischen ihnen auch gegenwärtig mög-
lich bleibt. Bekanntlich nahm auch Michel Foucault im Zeichen von 
Selbstsorge und Selbstpraktiken auf seine Weise an diesem Gespräch teil 
(vgl.: Foucault 1986; 2004, 131ff).

Autonomie ist das Vermögen des leiblichen Selbst, eine Lebensweise 
zu wählen, dessen Masse zu entwerfen und auch kritisch zu überprüfen. 
Das in der Welt wohnende Selbst ist nicht nur eine Vernunftsubjekt, 
sondern auch Ausgangpunkt einer Ethik im Gesundheitswesen, wie 
Victor von Weizsäcker betont.

LEBENSWEISE

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50

8. Fürsorge

a. Freundschaft

Durch Erläuterung der Selbstsorge ist bisher nicht deutlich geworden, 
ob die Selbstsorge ein ›einsames Geschäft‹ ist. Handelt es sich hier um 
eine individuelle Angelegenheit, die ein jeder mit sich abzumachen 
hat oder um ein soziales Geschehen? Eine erste Antwort lautet: Es ist 
beides möglich. Doch grundlegend ist festzuhalten: An der Selbstsorge 
sind Andere direkt oder indirekt beteiligt. Interpersonalität ist, so der 
Hinweis einer Ethik im Gesundheitswesen, auch in der Gesundheits-
versorgung unverzichtbar. Sie ist jedoch nicht alles. Die Bedeutung der 
Interpersonalität verdeutlicht ein kurzer historischer Überblick auf Pfle-
gewissenschaft, Philosophie und Medizin.

Pflegewissenschaft. Selbstpflege ist kein einsames Geschäft. Doro-
thea Orems berühmte Theorie der Selbstpflege, die nach Defiziten 
und Möglichkeiten fragt, geht von einer entsprechenden Definition 
aus: »Selbstpflege umfasst alle Handlungen, die für das Überleben 
eines Menschen erforderlich sind.« (Evers 1998, 107) Selbstpflege ist 
kein einsames Geschäft, da am Überleben des Selbst Andere beteili-
gt sind. In dieser Allgemeinheit bewegt sich die Selbstpflege auf dem-
selben Niveau wie Senecas Konzept der »cura sui«. Ja, Selbstpflege ist 
ein Teil der Selbstsorge. Es sei nochmals Evers zitiert: Pflege hat ihre 
Wurzeln in der »griechisch-römischen Tradition der Humanitas und in 
der jüdisch-christlichen Tradition der Caritas« (Evers 2003, 9). Patricia 
Benner spricht in der Pflegewissenschaft von einer Primacy of Caring 
und knüpft an die Philosophie Martin Heideggers an. Das grundle-
gende Faktum des Existenzvollzugs als Sorge soll, so die Annahme, in 
das pflegerisch handelnde Sorgen um den Anderen, das heißt in die 
Fürsorge, münden. Das »Sein des Daseins als Sorge« (Heidegger 1979, 
191) interpretiert Benner als Pflege, genauer: »pflegerische Arbeit ist 
die in praktisches Handeln umgesetzte Sorge« (Benner/Wrubel 1997, 
12). Sorge ist nicht nur »die spezifische Art des In-der-Welt-Seins«, 
sondern auch das, was den einen »mit dem Anderen verbindet« (ebd., 
72). Das sorgende In-der-Welt-Sein gewinnt durch die Pflege Aspekte 
der Fürsorge um den Anderen, welche es in der Philosophie Heidegger 
von Haus aus nicht gibt.

Philosophie. Die Bedeutung der Beziehung zum anderen Menschen 
rückt in der Philosophie des 19. Jahrhunderts in den Mittelpunkt. 
Nachdem Johann Gottlieb Fichte intensiv über die Möglichkeiten, die 
das Ich zur Sinnbildung beitragen kann, nachgedacht hat, treten bei 
Ludwig Feuerbach erstmals ausdrücklich Ich und Du als unzertrenn-
liches Paar auf. Unzertrennlich, da der Dialog zwischen Ich und Du 

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


51

der Ort einer Realisierung von Wahrheit und Allgemeinheit ist. Das Ich 
reicht allein dazu nicht mehr aus. Diese Gedanken finden vor allem in 
der jüdischen Tradition einen massiven Widerhall. Zu erwähnen sind 
hier in den 1920er Jahren Franz Rosenzweigs Werk Der Stern der Erlö-
sung und Das Dialogische Prinzip von Martin Buber, in dessen Zentrum 
die Schrift Ich und Du steht. Das Dialogische ist nach Buber ein Prin-
zip, denn es gilt: Der Mensch wird am Du zum Ich. Ohne Bezug auf 
ein Du gibt es auch kein Ich. Das Du ist kein zweites Ich, sondern eine 
Eigenheit aus und in sich selbst. Edmund Husserl stellt in diesem Zu-
sammenhang den Befund heraus, dass das Du immer auch ein fremder 
anderer Mensch ist, dessen Art der Andersheit von Emmanuel Lévinas 
radikal zugespitzt wird: Der fremde Andere ruft mich zur Verantwor-
tung, welche ich nicht ablehnen kann. Identitätsbildung ist ethische 
Verantwortungsübernahme. Die Herausstellung der Beziehung zum 
Anderen ist eine wesentliche Leistung der jüdischen Tradition innerhalb 
der Philosophie und der Kulturgeschichte.

Medizin. In den Wissenschaften der Heilberufe kommt das Dialo-
gische Prinzip erstmals in der sprechenden Medizin zur vollen Geltung. 
Victor von Weizsäcker betrachtet die Beziehung zwischen Arzt und Pa-
tient als besondere Fassung der Ich/Du-Beziehung. Ein Patient ist ein 
Du, ein personales Gegenüber, das eine Individualität und eine Bio-
graphie hat, die vom Arzt zu verstehen sind. Weizsäckers Formel vom 
guten Arzt ist von Klaus Dörner aufgenommen worden. Heutzutage 
lässt sich eine Kultur von Medizin und Beziehung (vgl.: Franz/From-
mer 2008) im Bereich der ärztlichen Heilkunst ausmachen. Der Arzt 
hat sich vom Anderen aus zu verstehen. In die Beziehung zum Ande-
ren intervenierten, wie Dörner mit Levinas betont, der Dritte und die 
Dritten im Sinne einer Erweiterung und einer Unterbrechung der heil-
beruflich relevanten Beziehung des Arztes zum Anderen. All diese und 
andere Aspekte sind mit zu bedenken, wenn von der Pflege, etwa im 
Zusammenhang mit Hildegard Peplau oder der Altenpflege allgemein, 
als einer Verantwortung gegenüber dem pflegebedürftigen Menschen 
gesprochen wird. Insgesamt haben wir es durch die Einbeziehung des 
Anderen in die Selbstsorge mit einer Ethik der Interpersonalität (vgl.: 
Schnell, 2005) zu tun.

Außer diesen historischen Aspekten spricht in systematischer Hin-
sicht mindestens eine Tatsache für die Einbeziehung des Anderen in 
meine Selbstsorge, die sich aus unserem Leitfaden, der Verschränkung 
von Leiblichkeit und Selbstsorge, ergeben. Die leibliche Existenz ist nur 
durch Andere möglich. Die Geburt, die hinter mir liegt, stellt mich in 
ein interpersonales Verhältnis zu Anderen. Als verweltlichter Mensch 
bin ich auf Andere bezogen, ob ich es will oder nicht. »Leiblich exi-
stieren heißt, dass man im Blick der Anderen und unter dem Zugriff 
der Anderen existiert.« (Waldenfels 2000, 240) Existenz ist Bezug auf 

FREUNDSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52

Andere. Intimität, die durch Nähe und Berührung der Haut entsteht, 
hat darin ihren Ursprung. Berührungen stiften zwischenmenschliche 
Begegnungen durch die aktive, berührende Hand und die passive, be-
rührte Haut. Bei Intensivierung dessen kehrt sich das Verhältnis um. 
Die Haut wird zum berührenden Medium, die Hand zum berührten. 
Die Heilberufe setzen hier mit den Konzept des sogenannten therapheu-
tique touch an (vgl.: Bienstein/Schnell 2004).

b. Selbstsorge/Fürsorge

Das im Begriff der Selbstsorge enthaltene Selbst ist ein Beziehungs-
begriff. Ein Selbst bin ich nie allein, sondern nur in Bezug zu Ande-
ren. Nach diesen notwendigen Überlegungen soll als These formuliert 
werden: Die ethische Qualität der Beziehung zum Anderen ist die 
Freundschaft. In ihr verweisen Selbstsorge und Fürsorge aufeinander. 
Das leibliche Selbst steht durch seinen Lebensentwurf im Verhältnis 
zu Anderen. Um die Qualität des Verhältnisses beschreiben zu können, 
bietet die Philosophie seit Aristoteles den Begriff der Freundschaft an. 
Nichts wäre fataler so zu tun, als ob man wüsste, was damit gemeint 
ist. Freundschaft bemisst sich an dem Ziel, das die um des Zieles wil-
len miteinander Befreundeten verfolgen. In der Sexualpartnerschaft 
ist die Lust das Ziel, in der Geschäftspartnerschaft der Gewinn und in 
der eigentlichen Freundschaft ist das Ziel: dem Anderen Gutes tun um 
des Anderen selbst willen. Alle Arten der Freundschaft, wie auch die 
Gastfreundschaft, die gleichwohl einen Sonderstatus innehat, realisieren 
eine besondere Qualität der Beziehungen zwischen den Partnern.

Der lateinische Bedeutungskern des Wortes Partnerschaft weist die 
Partner als Teilhaber an einer gemeinsamen Lebensform aus. Lebens-
form besagt, dass die Freunde Anteil aneinander nehmen und zwar an 
Freud und Leid und damit an der jeweiligen Selbstsorge. Der Wert der 
Freundschaft liegt darin, dieses und anderes miteinander zu teilen und 
Fürsorge zu realisieren.

Die Fürsorge besagt, dass einer für den Anderen Verantwortung über-
nimmt. Die Freundschaft ist eine ethisch relevante Gestalt der alltäg-
lichen Beziehungen, da sie leidende und zu pflegende Menschen in das 
Miteinander einbezieht. Hier findet die Vulnerabilität von Personen 
eine deutliche Berücksichtigung!

Die Selbstsorge kann mit Anderen ge- oder misslingen, ohne Andere 
ist sie aber nicht denkbar. Schon das alltägliche Leben oder das Kommu-
nizieren kann niemand ganz allein aus sich selbst heraus entwickeln. Der 
Alltag kann öde und menschenleer sein, seine Form deutet jedoch auf 
mögliche andere Menschen. Ein Haus mit leer stehenden Wohnungen 
verweist auf fehlende Mieter und deren Kinder. Verschlossene Türen 

FÜRSORGE

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


53

deuten auf Mitmenschen, die sich nicht zeigen wollen. Die Gemälde 
Edward Hoppers zeigen abwesende Menschen in ihrer Abwesenheit.

Auch das Selbst der Selbstsorge kann allein oder einsam sein, es ist 
als Selbst jedoch auf andere Menschen verwiesen und ohne diese nicht 
denkbar. Die eigenen Eltern sind genealogisch das erste Beispiel für 
diesen Verweis. Aristoteles fügt der Selbstsorge den Begriff der Freund-
schaft hinzu, um anzuzeigen, dass jedes Selbst auf ein anderes Selbst 
bezogen ist. Die Selbstsorge wird zur Fürsorge und nimmt dadurch den 
Charakter einer Gegenseitigkeit an. Gegenseitigkeit bedeutet zunächst, 
dass Freundschaft nur mit Wesen möglich ist, denen ich etwas geben 
kann und die mir etwas zurückzugeben vermögen. Menschen und viele 
Tiere könnten somit des Menschen Freund sein. Gegenseitigkeit hat zu-
meist sehr verschiedene Ausgangslagen. Es ist vermutlich eher selten der 
Fall, dass zwei Personen einander in völliger Symmetrie gegenübertre-
ten. Von der Norm, dass Menschen als gleich gelten, bleibt die Tatsache 
zu unterscheiden, dass sie verschieden sind. Dementsprechend empfieh-
lt es sich, Gegenseitigkeit in einer Skala zu denken, deren Außenpunkte 
sind:

1. 	Vorrang der Initiative des Anderen: Ich bin in der Position des Emp-
fangens,

2. 	der Andere in der Position des Leidenden: Ich verfüge über die Initi-
ative des Gebens.

Das Denken in einer solchen Skala besagt, dass sich das Miteinander 
zwischen den Außenpunkten abspielt und in Grenzfällen auch mit den 
Außenpunkten identisch ist (vgl.: Ricœur 1996, 229ff). Freundschaft 
hat das Ziel, den Freunden Gutes zu tun. Der Weg dahin geht durch 
die Fürsorge hindurch, die die verschiedenen Gestalten der Gegensei-
tigkeit beseelt.

Beispiele für das Gute, das die Fürsorge verwirklicht, sind:

1. 	den jungen Menschen gibt die Freundschaft Hilfe in den Dingen, in 
denen die Jungen zu unerfahren sind,

2. 	dem alten Menschen »verhilft sie zur Pflege und ergänzt, wo er aus 
Schwäche nicht zu handeln vermag« (Aristoteles, N. Ethik, 1155 a 10),

3. 	den Erwachsenen unterstützt sie darin, seiner Verantwortung in Be-
ruf und Familie treu zu bleiben.

Von einer Gegenseitigkeit in einem noch engeren Sinne zeugt der part-
nerschaftliche Charakter der Freundschaft. Freunde sind demnach jene, 
die »Lust und Schmerz teilen« (ebd., 1166 a 5). Diese Teilhaberschaft 
in der Fürsorge verweist auf eine gerechte Verteilung der Freude und 

SELBSTSORGE/FÜRSORGE

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54

der Lasten und Leiden im Zeichen der Vulnerabilität der Freunde. Der 
Sinn der Verteilung liegt zunächst darin, dass nicht einer zu viel und der 
Andere zu wenig trägt, sondern alle solidarisch das Ihrige. Solidarität 
bringt jedem außerdem individuelle Vorteile. Meine Lust wird verdop-
pelt, wenn ich sie mit jemandem teile. Meine Schmerzen und besonders 
meine Lasten und Sorgen werden halbiert, indem ein Anderer sie mit 
mir teilt. Es ist kaum vermeidbar, gut und vorteilhaft mit Anderen be-
freundet zu sein. Die Freundschaft ist gegenseitige Sorge, Partnerschaft, 
Teilung, Unterstützung und Ausgleich. 

FÜRSORGE

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


55

9. Familie

a. Tradition

Wenn es sich bei der Freundschaft um eine Beziehungsqualität handelt, 
die einer Kooperation eigen ist, dann bilden Freunde keine eigene Gat-
tung. Anders gesagt: Jeder kann ein Freund sein oder werden. Nutzen, 
Freude, Lust, Altruismus kann jeder mehr oder weniger mit jedem reali-
sieren. Die soziale Bindekraft, die die alten Griechen als Eros bezeichne-
ten, erweist sich als variabel.

Die Freundschaft zwischen dem Ich und dem Du geschieht im Kon-
text einer zunehmenden und normalen Anonymität, die sich über die 
Familie, die Gemeinde und die Gesellschaft erstreckt, welche gleich-
wohl zur Struktur der Sorge gehören. Ein Grund dafür ist die Tatsache, 
dass der Andere mit anderen Anderen und diese mit Dritten in Bezie-
hung stehen.

Die Generationenfolge, die bewirkt, dass ich und du nicht allein in 
der Welt sind, ist eine ethisch relevante Relation. »Die verwandtschaft-
lichen Relationen von Müttern und Vätern zu Söhnen und Töchtern, 
von Großeltern zu Enkeln, von Geschwistern und entfernteren Ver-
wandten untereinander sind nicht bloß biologische Daten, sondern 
personale Beziehungen jeweils typischer Art, Beziehungen, die in der 
Regel lebenslang dauern.« (Spaemann 1996, 255f ) Die Generationen-
folge verweist die Freundschaft an die Familie als Ort der Selbst- und 
Fürsorge.

Die Familie als bedeutendes System innerhalb der Gesellschaft tritt 
in der vormodernen Neuzeit im Zusammenhang mit dem Politischen 
auf. Erinnert sei an Jean Bodins Les Six Livres de la Republique (1583), 
die die Neuzeit einleiten, da sie, ganz im Gegensatz zur Tradition des 
Aristoteles, den Staat auf die Familie gründen. Die Familie ist, so die 
berühmte Definition, die »wahre Quelle und Ursprung des Staates« (Six 
Livres, 2. Kap). Der Mensch, beziehungsweise Mann (l‘homme) ist als 
Mensch der Familie und durch die Familie definiert. Der Mächtige ist 
der Vater (pater), da er die Macht im Haus, die patria potestas, innehat. 
Bodin entwickelt aus dem Zusammenhang der Familie eine Theorie des 
politischen Absolutismus, die uns heute als vormodern erscheint.

Eine Bestimmung der Familie auf dem Boden der Moderne findet 
sich in Hegels Rechtsphilosophie, die sich auf der Höhe der bürger-
lichen Gesellschaft des 19. Jahrhunderts befindet. Die Familie hat drei 
Seiten: Erstens die Gründung durch einen Mann und eine Frau, die 
nicht miteinander verwandt sind, aber in Ehe leben, zweitens die Erzie-
hung von Kindern und drittens die ›Sorge‹ um die Familie selbst, ihr Ei-
gentum und Gut (vgl. Hegel 1972, § 160). Die Familie löst sich durch 

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56

Volljährigkeit der Kinder, den Tod der Eltern und die Verteilung der 
Erbschaft auf (vgl. ebd., §§ 177ff). Die Substanz der Familie ist die ihr 
eigene Liebe. »Die Mutter liebt im Kinde den Gatten, dieser die Gattin; 
beide haben in ihm ihre Liebe vor sich« (ebd., § 173, Zusatz). Diese 
Substanz, die die Familie mehr als eine vertragliche Zweckgemeinschaft 
sein lässt, ist die Ressource der Fürsorge. Eltern sorgen sich um die Kin-
der. Erwachsene Kinder sorgen sich um die greisen Eltern. Die greisen 
Eltern vergessen zwar die Namen der Gegenwart, rufen den Kindern 
aber die Generationenfolge in Erinnerung. »Die weisen Lehren der Er-
fahrung hält der Greis in seinem Geist fest und hält sich für verpflichtet, 
sie den Jüngeren zu predigen.« (Hegel 1986, 86, § 396). Das Mitglied 
der Familie, der Angehörige, wird in der bürgerlichen Gesellschaft im-
mer mehr zu einem rechtlichen Begriff, was die Pflicht zur Subsidiarität 
in Versorgungsfragen, Unterhalt, elterlicher Sorge, Vormundschaft, Be-
treuung und Pflegschaft angeht.

Hegels Bestimmung, dass Vater und Mutter im Kind ›ihre Liebe vor 
sich haben‹, enthält das eigentliche Kriterium der Familie. Es ist das 
Ineinander von ich und du und dem Kind dazu, welches aus uns jeweils 
mehr als nur distinkte Individuen macht, die andere Individuen aus be-
stimmten Interessen aufsuchen. Ich bin als Teil der Familie mehr als nur 
eine erste Person Singular. Hegel: »Ich, das Wir, und wir, das ich ist.« 
(Hegel 1981, 145). 

Die Familie hat als System die kommunikative Funktion einer »In-
klusion der Vollperson« (Luhmann 1990, 208) im Hinblick auf Rechte 
und Pflichten, denn ich bin eben auch das Wir und dieses ist wiederum 
mein Ich. Pflicht besagt: »Alles, was eine Person betrifft, ist in der Fami-
lie für Kommunikation zugänglich. […] Man kann eine Kommunika-
tion über sich nicht ablehnen mit der Bemerkung: Das geht dich nichts 
an. Man hat zu antworten und man darf sich nicht einmal anmerken 
lassen, mit welcher Vorsicht man auswählt, was man sagt.« (ebd., 201). 
In der Familie muss ich nicht nur Auskunft geben, ich darf zugleich 
das Recht beanspruchen, dass die anderen Familienmitglieder mir auch 
zuhören und mich mitspielen lassen. »Die Familie lebt von der Erwar-
tung, dass man hier für alles, was einen angeht, ein Recht auf Gehör, 
aber auch eine Pflicht hat, Rede und Antwort zu stehen. Man kann 
erzählen, man darf auch fragen.« (ebd., 208).

Im Hinblick auf das Thema hier ist es wichtig, den Unterschied zwi-
schen der Familie als System und der Familie als ethischem Sorgezu-
sammenhang zu beachten. Anders gesagt: beides darf nicht unzulässig 
vermischt werden. Noch anders und als These formuliert: Aus dem 
Systembegriff der Inklusion der Person durch die Familie resultiert 
noch keine ethische Inklusion.

FAMILIE

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


57

b. Postbiologie

An dieser Stelle stoßen wir zum ersten Mal in den Sachaufweisungen 
auf das Problem der ethischen Exklusion, indem gefragt wird, wer in den 
Schutzbereich der familialen Sorge fällt. Die Antwort lautet: jeder, der 
eine Familie hat. Vorausgesetzt ist dabei der traditionelle Begriff der fa-
milialen Sorge: Ehe und Verwandtschaft sind identisch mit dem Willen 
zu Fürsorge und Pflege. Dieser Begriff ist problematisch, weil er exklu-
siv ist. Der traditionelle Begriff der familialen Sorge schließt Menschen 
von der Fürsorge aus, die keine im traditionellen Sinne funktionierende 
Familie haben. Soziologisch gefragt: Wer hat eine solche Familie noch 
oder überhaupt? Seit 30 Jahren dauern die ernsthaften Diskussionen 
über den Wandel der Rollen von Männern und Frauen, der Definiti-
on der Elternschaft, den zunehmenden Widerspruch zwischen Arbeits-
platz, Wohnort und Familie an (vgl.: Beck/ Beck-Gernsheim 1990, 
Kap. V).

Eine Befreiung des Begriffs der Familie von seiner ethischen Exklusi-
vität macht sich die Kenntnisse der Soziologie, der Ethik im Gesund-
heitswesen und des Feminismus zunutze. Beide Disziplinen weisen da-
rauf hin, dass der traditionelle Begriff der Familie in den Hintergrund 
tritt und ein neues, zunehmend postbiologisches Verständnis von Fa-
milie, das wiederum inklusiv wirkt, an Bedeutung gewinnt (vgl.: Beck/
Beck-Gernsheim 1994, Kap. V; Gehring et al. 2001).

Die als Kategorie problematische und wohl unhaltbare Herkunft der 
Fürsorglichkeit aus dem Blut der Verwandtschaft wird durch einen mo-
dernen Begriff der familialen Sorge abgelöst: Die Familie wird ganz und 
gar ethisch von der Fürsorge her bestimmt. Wilfried Schnepp hat dafür 
die passende wie treffende Formel gefunden: »Im Angesicht des Ande-
ren: schützen müssen.« (Schnepp 2006).

Zur Familie als Schutzbereich gehört, wer vom Patienten und den 
relevanten Anderen als dazugehörig anerkannt wird. Die Biologie ist 
allenfalls sekundär. Auch für die rechtliche Vormundschaft und Stellver-
tretung ist die Biologie nicht allein entscheidend. (In einigen deutschen 
Bundesländern wurde im Jahre 2004 im Vorfeld einer Neuregelung 
des Betreuungsrechts der Vorschlag diskutiert, dass Ehepartner mit der 
Eheschließung einander automatisch als Bevollmächtigte für die Rege-
lung medizinischer Heilbehandlungsangelegenheiten einsetzen. Diese 
Vollmacht soll zur Geltung kommen, wenn ein Ehepartner in medi-
zinischen Dingen nicht mehr selbst einwilligungsfähig ist. Diese Ver-
rechtlichung der Sorge ist bis heute kein geltendes Recht in Deutsch-
land.) 

Familiale Sorge ist ein ethischer Zusammenhang, der die Angehöri-
gen untereinander in eine Verantwortungsposition einsetzt. Radikal ge-
sagt: Sorge um jemanden konstituiert die Familie, nicht das Blut und 

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58

auch nicht der Ehevertrag! Familiale Sorge ist ein ethischer Sorgezusam-
menhang und impliziert einen postbiologischen Begriff der Familie.

Das Vorhandensein von Verantwortung zeigt, dass jemand krank 
und pflegebedürftig ist. Angehörigenpflege wird durchgeführt, »weil 
man selbst es will, es nicht anders kann und weil es auf Grund geteilter 
Erfahrungen erwartet wird.« (Schnepp 2001, 153). Der familiale Zu-
sammenhang orientiert sich im Fall der Fürsorge eines unterstützungs-
bedürftigen Mitglieds neu. Ist jemand krank, dann verändert sich die 
ganze Familie. Der Vater ist kein Ernährer mehr, sondern Patient, die 
Mutter keine Ehefrau mehr, sondern pflegende Angehörige, die Toch-
ter zieht in eine andere Stadt, dafür stößt die Nachbarin zur Familie, 
da sie auf den Vater Obacht gibt und die Mutter entlastet, wenn diese 
einkaufen oder lediglich ausruhen will. »Angehörigenpflege entspringt 
familialer Sorge und die Familie ist immer betroffen, aber die einzelnen 
Familienmitglieder können auf sehr verschiedene Weise betroffen sein.« 
(Schnepp 2002, 9).

Die Familie ist mehr als die Summe der Mitglieder und als ein Mit-
einander ein Mittler zwischen Ich-und-Du und der Gesellschaft. Eine 
Familie ist zugleich ein Netz von Interpersonalitäten, Freundschaften, 
Verwandtschaft und sie ein gesellschaftliches System unter anderen. 
Familienbezogene Pflege ist nicht mehr nur die Praxis der Familie, 
sondern das Management dieses Systems durch professionelle Helfer. 
Im Anschluss an die Gemeindeschwester früherer Tage kann man von 
einem »Nursing of Families« (Gehring et al. 2001, 53) sprechen. Fami-
lienorientierte Pflege ist ein Hüter der familialen Sorge und damit etwas 
anderes als ambulante Körperpflege im häuslichen Umfeld (vgl.: ebd., 
25ff). Zu ihren Aufgaben zählen vielmehr:

•	 Gestaltung des Alltags, 
•	 Management der Hauswirtschaft, 
•	 sozialpädagogische Aufgaben,
•	 Beratung, 
•	 vorsorgende Suche nach Gesundheitsrisiken in Wohnung und 

Umfeld,
•	 Stützung des Systems der Familie.

Das moderne Konzept der familialen Sorge vollzieht Überlegungen 
nach, die der Feminismus vorinterpretierte. Der Sozialzusammenhang 
der familialen Sorge verdankt sich keiner Substanz, denn er ist eine 
Konstruktion, das heißt eine spontane Synthese. Schon Verwandtschaft 
ist eben keine bloße Biologie. Das die Familie negativ konstituierende 
Inzesttabu ist »weder biologischer noch kultureller Art« (Butler 2001, 
40). Die Familie basiert auf einem Neutrum und ist daher variabel. In 
»homosexuellen Familien« (ebd., 46) könnten »zwei Männer die Eltern-

FAMILIE

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


59

POSTBIOLOGIE

stelle übernehmen« (111). Oder ein Mann und ein Tier. Der Schimpan-
se als Helfer? Durch die Möglichkeit der sozialen Konstruierbarkeit ge-
winnen Sorgezusammenhänge in der Bürgergesellschaft eine politische 
Bedeutung als kommunitaristische Gemeinschaften. Die Freundschaft 
wird zur politischen Freundschaft.

Postscriptum: der Angehörige als Betreuer

Die Familie ist ein Ort der Fürsorge. Die Familie kann in diesem Sinne 
auch als postbiologisch konstituiert sein. Diese Fürsorge ist nicht nur 
eine spontane Zuwendung oder eine organisationsethisch Aufgabe, son-
dern auch ein Teil gesellschaftlicher Gerechtigkeit (Sozialgesetzbuch, 
Betreuungsrecht). Der Auftrag zur sozialen Gerechtigkeit ist unter an-
derem im § 1896 des BGB formuliert:

»Kann ein Volljähriger auf Grund einer psychischen Krankheit oder 
einer körperlichen, geistigen oder seelischen Behinderung seine Angele-
genheiten ganz oder teilweise nicht besorgen, so bestellt das Betreuungs-
gericht auf seinen Antrag oder von Amts wegen für ihn einen Betreuer. 
[…] Soweit der Volljährige […] seinen Willen nicht kundtun kann«, 
darf der Antrag auch von Dritten gestellt werden. Dieser grundlegende 
Paragraph besagt, dass im gegebenen Fall die Fürsorge auch von Staats 
wegen angeordnet und organisiert werden kann. Diese Bestimmung 
kann durchaus ambivalent ausfallen.

Das neu geregelte Betreuungsrecht, dem diese Bestimmung inne-
wohnt, verweist auf die ethische Inklusion des Sozialstaat: Niemand soll 
allein bleiben, wenn er sich nicht selbst helfen kann! Zugleich kommt 
es aber zu einer Verrechtlichung familiärer Beziehung im Hinblick auf 
die Versorgung vulnerabler Personen!

Der Angehörige als Betreuer ist eine Zukunft der familiären Pflege. 
Im Jahre 2014 bestanden bereits ca. zwei Millionen vom Gericht bestell-
te Betreuungen. Die Tendenz steigt seither. Innerhalb einer Betreuung 
entsteht eine Doppelrolle: der versorgende Angehörige ist ein Verwand-
ter und zugleich als Betreuer eine von Gericht bestellte Person. Wie 
kann diese Doppelrolle zur Wahrung der Autonomie der vulnerablen 
Person durch eine Fürsorge erfüllt werden? Welche Auswirkungen hat 
die Verrechtlichung der Sorge auf eine Familie?

Sofern kein williger und fähiger Angehöriger die vom Gesetz vorgese-
hene Betreuung vornimmt, kommt es zur Berufung eines Berufsbetreu-
ers, der kein Angehöriger ist. Der Berufsbetreuer ist in der Regel für die 
Aufgabenkreise Gesundheitsversorgung, Wohnort, Finanzen zuständig. 
Er kennt die zu betreuende Person meist nicht persönlich und lernt sie 
auch künftig nicht kennen. Von einer Interpersonalität im besten Sinne 
des Wortes kann hier gar nicht die Rede sein. Sofern nun ein leibliches 
Kind der von einem Berufsbetreuer betreuten Person dieser Person, die 

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60

ihr Angehöriger ist, etwas Gutes tun will, um die Interpersonalität aus-
zugestalten, muss sie den Betreuer um Erlaubnis fragen. Wenn der Sohn 
mit seinem Vater einen Ausflug unternehmen will, muss der Betreuer 
zustimmen. Hier handelt es sich um eine Verrechtlichung der familialen 
Sorge! Diese gilt es zukünftig zu beobachten.

An dieser Stelle ist der erste Entwurf einer Durchführung der Gestal-
tung des endlichen Lebens vulnerabler Personen im Zeichen der Trias 
›Autonomie, Fürsorge, Familie‹ abgeschlossen. Die Trias gibt an, welche 
Werte in der Gestaltung und als Gestaltung zur Realisierung kommen. 
Diese Werte können als wichtige Orientierungsmarken gelten. – Nach 
der Durchführung verändert sich nun die Vorgehensweise, indem von 
der Darstellung zur Argumentation übergegangen wird. Es geht dabei 
um eine kritische Sichtung der Trias. Befördert die Ethik neben den 
erwähnten Ermöglichungen nicht auch Exklusionen? Sind Personen 
in ihrer Vulnerabilität davon betroffen? Welche Argumente kann eine 
Ethik im Gesundheitswesen in diesen Fällen unterbreiten?

FAMILIE

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


61

10. Erste Kritik: Autonomie, Fürsorge, Familie

a. Autonomie in der Kritik

Das Leben ist endlich. Endlichkeit bedeutet den Auftrag, das Leben bis 
zum Tode zu gestalten. Selbstsorge im Zeichen der Autonomie ist diese 
Ausgestaltung. An dieser Stelle stoßen wir erneut auf das Problem der 
ethischen Exklusivität.

These: Die Konzeption der Selbstsorge als Triebkraft der autonomen Ge-
staltung des Lebens verkennt sich als authentisch und schließt damit 
andere Möglichkeiten, ein Selbst zu sein, aus.

Fragen wir mit Nietzsche: woher kommt die Cura sui als Gestaltung der 
Endlichkeit? Eine Antwort auf diese Frage lässt sich mindestens in drei 
Hinsichten geben.

Zunächst ist noch einmal zu betonen, dass die traditionelle famili-
ale Sorge abnimmt, so dass ein solus ipse übrig bleibt. Die Soziologie 
spricht seit den 80er Jahren erneut von einer sogenannten Individua-
lisierung und setzt damit Diagnosen fort, die im Werk Georg Simmels 
vor über 100 Jahren ihren Anfang genommen haben. Individualisierung 
meint, dass traditionelle und institutionelle Vorgaben, die regeln, wie 
ein Leben zu leben ist, an Bedeutung verloren haben. Das gilt beson-
ders für die identitätsbildenden Institutionen der Ehe/Familie und des 
Berufes. Familiengründung und Berufseinstieg bedeuten längst nicht 
mehr, dass mit ihnen auch ein bestimmter Verlauf und ein bestimm-
tes Ende vorgezeichnet sind. Das Individuum tritt insofern hervor, da 
es sich seine Verbindlichkeiten ›Jenseits von Stand und Klasse‹ (Ulrich 
Beck) selbst erarbeiten muss. Dass sich Freiheiten zur Autonomie dabei 
einfach ergeben würden, ist ein ästhetizistisches Missverständnis. Wie 
schmerzlich und riskant oft die Erarbeitung eines neuen Selbstentwurfs 
sein kann, beschreibt Richard Sennett unter dem Stichwort Der flexi-
ble Mensch. Flexibilität ist die Metakompetenz eines neuen Kapitalis-
mus. Sennett schildert Licht- und Schattenseiten dieser Flexibilität am 
Beispiel von Familien, die aufgrund beruflicher Veränderungen gleich 
mehrfach den Wohnort und das soziale Umfeld wechseln mussten (vgl.: 
Sennett 2006). Im Laufe des Prozesses hielten die Akteure bei Neuan-
siedlungen keine Ausschau mehr nach neuen Freundschaften, deren 
Aufbau Zeit kosten könnte, die vielleicht gar nicht gegeben ist. Nicht 
selten zerbrach auch die Kernfamilie als solche und mit ihr die fami-
liale Sorge. Ein Arbeitsplatzwechsel, der mit einem Umzug verbunden 
ist, betrifft nicht automatisch alle Mitglieder einer Familie. Ein Partner 
geht, der andere bleibt am Ort. Die älteren Familienmitglieder haben 

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62

den vorletzten Umzug schon gar nicht mehr mit vollzogen. Sollte die 
Familie je den berühmten gemeinsamen Esstisch, an dem alle einmal 
am Tag versammelt sind, gekannt haben, dann hat es damit nun ein 
Ende. Die Biographie jeder Person ist darauf angelegt, ›eigenes Geld‹ zu 
verdienen, um ›auf eigenen Beinen‹ stehen zu können. Die schöne neue 
Arbeitswelt, wie Ulrich Beck formuliert, produziert Unsicherheit, die 
nur Zyniker als glorreiche Freiheit ausgeben können (vgl.: Beck 2007).

Weiterhin bleibt zu beachten, dass das Selbst ein Produkt des Neo-
liberalismus ist, der ein Empowerment predigt: Gestalte Dich selbst, 
auch Deinen eigenen Tod! Selbstsorge war in den späten 1960er Jahren 
Antrieb zur Autonomie gegen eine Bevormundung im Gesundheitswe-
sen. Heute ist Selbstsorge eine Ideologie, weil sie Eigenverantwortung 
als gesellschaftlich bedingtes Schicksal festigen muss. Der Bürger ist mit 
und für sich allein, weil Andere und Dritte ausfallen. Der Staat zieht 
sich aus Verantwortung und Solidarität zurück. Die Einsamkeit der 
Sterbenden wird als Autonomie verkauft. »Der Begriff der Selbstsorge 
ist geeignet, Zustände der Über- und Unterversorgung zu legitimieren. 
Mit ihm lassen sich Bevormundung und ein Sich-selbst-überlassen-Sein 
ebenso wie Zustände der bestmöglichen Versorgung begründen.« (Kol-
lak 2005, 86)

Schließlich ist das Konzept der Selbstsorge Produkt einer Macht, die 
Michel Foucault als Gouvernementalität bezeichnet. Das auf Foucault 
zurück- und aus diesem Zusammenhang hervorgehende Konzept der 
Gouvernementalität setzt sich aus zwei semantischen Elementen zu-
sammen: Regieren (gouverner) und Denkweise (mentalité) und meint 
eine Regierlichkeit. Dieser Neologismus bezeichnet eine Konstituti-
onsmacht, die von Institutionen, Berechnungen und Verfahren prak-
tiziert wird und deren Ergebnis ein nach einer bestimmten Ökonomie 
geformtes Selbst ist. Die Formung erfolgt durch Technologien, durch 
die ich Macht auf mich ausübe und mich ›autonom‹ zum Beherrschten 
forme. Das Selbst gewinnt dadurch die Bereitschaft, bereit zu sein. Mo-
tivationssteigerung und Empowerment sind die Triebkräfte des Selbst. 
Selbstsorge greift auf bürgerliche Normalitäten zurück. Wir sind Euro-
päer und leben auch im Zeichen einer bestimmten »hygienischen Sorge 
um sich« (Sarasin 2001, 465), die herzustellen und aufrecht zu erhalten 
ist und daher auf ein Moment des Politischen verweist.

Damit der Gedanke der ethischen Selbstsorge nicht naiv bleibt, muss 
auf diesen machttechnologischen Gesichtspunkt eingegangen werden. 
»Der Analyse der Gouvernementalität – d.h. der Analyse der Macht als 
Ensemble reversibler Beziehungen – muß eine Ethik zugrunde liegen, 
die durch die Beziehung seiner selbst zu sich definiert ist.« (Foucault 
2004, 314)

ERSTE KRITIK: AUTONOMIE, FÜRSORGE, FAMILIE

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


63

b. Fürsorge in der Kritik

Die Selbstsorge verweist auf den Anderen. Die Beziehung zum Anderen 
gewinnt in der Freundschaft eine ethische Qualität. Die Freundschaft 
ist erfüllt von einer Wechselseitigkeit zwischen Selbst- und Fürsorge. 
Die Freundschaft lässt mehr als die Ökonomisierung des Selbst zu. 

These: Die Freundschaft ist auf ihre Weise exklusiv, denn sie schließt alle 
Personen aus, die zu aktiver Reziprozität nicht fähig sind.

Die normale Freundschaft muss das Kriterium der Reziprozität erfüllen. 
Diese Annahme, die Aristoteles in die Welt gesetzt hat, ist heute noch 
in den Theorien von Piaget, Kohlberg, Selman und Habermas gültig, 
in denen die moralische und sozialkognitive Reife einer Person als an 
deren Fähigkeiten zur symmetrischen Reziprozität und Perspektiven-
übernahme gebunden betrachtet wird. Aristoteles sagt: »Freund kann 
man nur mit jemandem sein, der die Gabe der Freundschaft zu erwi-
dern vermag«. Die »Gegenliebe« (N. Ethik 1155 b 25), die Aristoteles 
vor Augen hat, besteht darin, eine adäquate und angemessene Rück-
gabe zu erwarten. Die Ethik erweist sich in gewisser Hinsicht als öko-
nomisch. Ich habe Zuwendung gegeben und darf an Gegenliebe nicht 
zu viel erwarten, mich aber auch nicht mit zu wenig zufrieden geben. 
Diese Einstellung wird durch die Tugendhaftigkeit gestützt. Der Freund 
verhält »sich zum Freund wie zu sich selbst«. Dem Freund gilt der an-
dere Freund als »Anderer er selbst« (ebd., 1166 a 30), als allos autos/
alter Ego, wie es seither heißt. Freundschaft besteht somit aus einem Ich, 
das zweimal auftritt: als Ich und als anderes Ich. Für eine Andersheit 
des Anderen, durch die dieser anders als ein zweites Ich wäre, ist in der 
Reziprozität der Freundschaft kein Platz. Hier setzen nun die Wissen-
schaften der Heilberufe wiederum mit einer Korrektur an. Die Enge des 
traditionellen Familienkonzepts und der zu enge Begriff der Selbstsorge 
wurden von ihnen bereits erweitert.

Am Beispiel der Altenpflege und der Psychiatriepflege zeigen Hilde-
gard Peplau und Ruth Schwerdt, dass die interpersonalen Beziehungen 
in der Gesundheitsversorgung nicht unbedingt den Grundsätzen der 
Reziprozität gehorchen. Es handelt sich ganz in Gegenteil um »unglei-
che Beziehungen« (Peplau 1997, 61), ja um »asymmetrische Verhält-
nisse« (Schwerdt 1998, 408). Diese Ansichten sind nicht nur empirisch, 
sondern auch im Durchgang durch die Ethiken von Hans Jonas und 
Emmanuel Levinas gebildet worden.

Es ist für Heilberufler in gewisser Hinsicht selbstverständlich, profes-
sionelle Fürsorge leisten zu wollen und das besonders im Hinblick auf 
schwerkranke Menschen. Sie könnten sich dazu auf die nichtexklusive 
Verantwortungsethik Albert Schweitzers berufen. Wir wissen jedoch, 

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64

dass diese Fürsorgebeziehungen nicht als Reziprozität vollzogen werden 
können. Viele Intensivpatienten sind sprach- und bewegungsunfähig, 
ihre Körper sind mit Leitungen und Kabeln bestückt. Fürsorge ist hier 
eine mühevolle Anstrengung, die ohne wesentliche Mitwirkung des Pa-
tienten auskommen muss. Die damit verbundene Belastung zeigt, dass 
Heilberufler nicht nur Fürsorgeexperten sind, sondern auch vulnerable 
Personen. Die traurigen Fälle von Patiententötungen zeigen sogar, wie 
übergroß die Belastung der Versorgung schwerkranker Patienten sein 
kann (vgl.: Schüßler/Schnell 2010).

Aus dem Gesagten resultiert, dass bestimmte und relevante zwischen-
menschliche Beziehungen der Pflege doch aus der Normalität der re-
ziproken Freundschaft herausfallen. Das zu exklusive Verständnis der 
Freundschaft, das auch der Behindertenpädagogik Schwierigkeiten be-
reitet (vgl.: Dederich 2001), ist abzuändern.

Die exklusive Normalisierungsfunktion der Reziprozität liegt darin, 
dass man von Mitmenschen erwartet, dass sie sich in typischen Situati-
onen auch typisch verhalten (vgl.: de Folter 1983). Normal ist jemand, 
der auf eine an ihn gerichtete Frage antwortet, normal ist, wer einen 
Gruß erwidert, wer das Salz anreicht, sobald er darum gebeten wird 
usw. Indem ich jemanden anspreche, unterstelle ich immer, dass der 
Andere normal ist (vgl.: Schütz/Luckmann 1984, 122ff). Normalitäts-
erwartungen können jedoch enttäuscht werden. Der Andere versteht 
meine Sprache nicht oder weiß nicht, was Salz ist oder will es mir nicht 
anreichen, weil er von Höflichkeit nichts hält. Ervin Goffman spricht 
von »normaler Abweichung« (Goffman 1975, 160) und meint damit 
Anomalien, die problemlos in die Normalität integriert werden können. 
Ach so, der Andere ist Ausländer oder ungebildet oder unhöflich. Verst-
ehe. Alles klar, kein Problem. Das bürgerliche Verständnis von Toleranz 
kann allerdings pathologische Abweichungen, die sich der Integration in 
eine übliche Normalität entziehen, nicht gelassen hinnehmen. Gemeint 
sind Menschen, die Nachfragen offenbar als sinnlose Geräusche emp-
finden und im Winter nachts um zwei Uhr nur mit einem Nachthemd 
bekleidet auf der Autobahn stehen, weil sie zum Milchmann wollen. 
Menschen, die an einer Demenz erkrankt sind, können ihrer Mitwelt 
sicherlich etwas geben, aber dadurch realisiert sich keine freundschaft-
liche Reziprozität. Man denke auch an die seltsam anmutenden Fälle 
von Kurt Goldstein oder Oliver Sacks: Ein Mann verwechselt seine 
Frau mit einem Hut, erkennt sein Bein nicht und negiert eine seiner 
Gesichtshälften. Und jetzt? Diese pathologischen Verhaltensweisen pas-
sen nicht in die Reziprozität, die entsprechenden Patienten sind keine 
Freunde und können es nie werden. Sie sind ethisch von den beson-
deren Qualitäten der Beziehungen zu anderen Menschen ausgeschlos-
sen. Das ist ein Problem der Exklusivität. Die Frage lautet: Wie ist eine 
ethische Integration pathologischer Abweichungen von der Reziprozität 

ERSTE KRITIK: AUTONOMIE, FÜRSORGE, FAMILIE

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


65

möglich? Wie kann man Menschen ethisch inklusiv begegnen, die nach 
traditioneller Definition keine Freunde sein können? 

Diese Fragen befassen sich mit dem Kriterium der Reziprozität. Wie 
streng sollte dieses Kriterium eingehalten werden – vor allem angesichts 
der Vulnerabilität von Personen? Für Aristoteles können Fremde durch-
aus vulnerabel sein. Sie müssen aber, sofern sie mit unserer Gastfreund-
schaft rechnen wollen, uns nützlich sein. Der uns zu Gute kommende 
Nutzen ist ihre Erwiderung auf unser Angebot der Gastfreundschaft 
(vgl.: N. Ethik 1156 a 30). Es ist bemerkenswert, dass der Diskurs der 
Freundschaft seither ein Diskurs über die Reziprozität ist. Für Cicero 
kann es Selbstlosigkeit in der Freundschaft geben, für Montaigne die 
Bescheidenheit. Für Georg Simmel lockert sich die enge Vertrautheit 
einer Freundschaft insgesamt. Als Gegenpol zur aristotelischen Strenge 
kann Derridas Plädoyer für eine »Unbedingtheit der Gastfreundschaft« 
(Derrida 2004, 201) angesehen werden. Wir wollen diese Hinweise 
künftig beachten, wenn wir auf weitere Spuren der Reziprozität in Dis-
kussionen um die Vulnerabilität stoßen.

c. Familie in der Kritik

Die Generationenfolge verweist die Freunde auf Angehörige und die 
Familie. Familiale Sorge ist ein ethischer Sorgezusammenhang, der über 
die Freundschaft zwischen den Anderen und mir hinausgeht und dazu 
beiträgt, die Sorge als gesellschaftliche Frage zu formulieren. Auch wenn 
die Familie vielleicht in bestimmten Fällen über die Härte der Rezipro-
zität hinweg hilft, wäre es dennoch naiv, diese Sorgeleistung ungeprüft 
hinzunehmen.

These: Die Familie ist auf ihre Weise exklusiv, da sie Ansprüche auf Ver-
sorgung ungerecht bevorzugend oder benachteiligend behandelt.

Eine Person wird zu viel, die Andere zu wenig geliebt und versorgt. 
Sympathie entscheidet. Sympathie ist egoistisch, denn sie orientiert 
sich nur am eigenen Wohlgefallen und ist daher Quelle für Ungerech-
tigkeiten. Gegen die Ungerechtigkeit der Sympathie gibt es zunächst 
kein Mittel! Eine Mutter kann nicht gezwungen werden, ihre Tochter 
mehr zu lieben als sie es tut. Familiale Sorge ist ein notwendiges System, 
allerdings ist es wie jede Sittlichkeit anfällig. Die Familie, wie immer 
sie biologisch und ethisch zusammengesetzt sei, ist Ort der Liebe, aber 
auch der Abneigung. Dem Anderen begegne ich in beiden Fällen von-
Angesicht-zu-Angesicht. Vernachlässigung von bedürftigen Menschen 
ist ein großes Problem gemeinschaftlicher Ungerechtigkeit. Ungerechte 
Behandlung erfolgt nicht unbedingt aus bösem Willen, sondern auch 

FAMILIE IN DER KRITIK

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66

aus Gründen der inneren Ökonomie einer Familie. Es gibt in dieser 
Hinsicht kaum ein wichtigeres Thema als das der Be- und Überlastung 
familialer Sorge (vgl.: Schnepp 2002, 70ff, 106ff, 197ff). Eltern behin-
derter Kinder, türkische Frauen in Deutschland, ältere Ehemänner und 
ihre an Demenz erkrankenden Frauen – diese und andere Szenarien zei-
gen, dass Ungerechtigkeit aus Überlastung erwachsen kann, der famili-
enorientierte Pflege nur entgegenzuwirken vermag, wenn sie als Korrek-
tiv politisch eingesetzt wird.

Schließlich darf familiale Sorge nicht mit bedingungsloser Liebe oder 
ebensolcher Abneigung verwechselt werden. Man kann nicht davon 
ausgehen, dass der Solidaritätskern der Familie gegenüber Staat und 
Gesellschaft resistent ist und schlechthin eine wärmende Heimat in 
Zeiten sozialer Kälte bietet. Die Gesellschaft ist stets gegenwärtig. Weil 
familiale Sorge von der Gesellschaft mitbestimmt wird, ist sie nicht un-
abhängig von deren Zwängen.

Wir wollen an dieser Stelle in das vermutlich schwärzeste Kapitel der 
Familie in der modernen Gesellschaft zumindest kurz hineinblicken. Es 
handelt von der Familie im totalitären Staat des Nationalsozialismus. In 
der von Max Horkheimer betreuten Großstudie Autorität und Familie 
(1936) wird in vielen Facetten gezeigt, dass die Sozialisation in der Fa-
milie des frühen 20. Jahrhunderts erheblich dazu beigetragen hat, den 
autoritären Charakter des antidemokratischen Bürgers hervorzubrin-
gen. Die Familie macht einen Funktionswandel durch. Noch im 19. 
Jahrhundert wird sie von Hegel als eines der Systeme der Sittlichkeit 
gefasst, nun, 100 Jahre später, ist sie zum Produzenten des sorglosen 
Menschentypus geworden. Horkheimer fragt, ganz wie Bodin, danach, 
in welcher Weise die Familie Keimzelle des Staates sei und kommt 1936 
im Exil zu der traurigen Antwort: »Die Totalität der Verhältnisse im ge-
genwärtigen Zeitalter, dieses Allgemeine, war durch ein Besonderes in 
ihm, die Autorität, gestärkt und gefestigt worden, und dieser Prozess 
hat sich wesentlich in dem Einzelnen und Konkreten, der Familie abge-
spielt. Sie bildet die ›Keimzelle‹ der bürgerlichen Kultur, welche ebenso 
wie die Autorität in ihr lebendig war.« (Horkheimer 1936, 230). Die 
Aussagen von 1936 sollen nur einen Sinn an dieser Stelle haben: ver-
deutlichen, dass der Sozialzusammenhang der Familie als solcher, ohne 
jede weitere Bestimmung ambivalent ist und deshalb keine rein positive 
Instanz darstellt. 

Nach dem Krieg verändert sich die Familie erneut. Auch die Schat-
tenseiten wandeln sich. Anpassung und Aggression fördere die Nach-
kriegsfamilie, so Alexander Mitscherlich in seinem Buch Auf dem Weg 
zu einer vaterlosen Gesellschaft im Jahre 1963. Die Gewaltforschung der 
Gegenwart begreift die Familie lange schon als Ort familialer Gewalt 
(vgl.: Heitmeyer/Hagan 2002, 1020ff, 1043ff, 1215ff). Welch Gegen-
satz zur Sorge, von der hier ausgegangen wurde!

ERSTE KRITIK: AUTONOMIE, FÜRSORGE, FAMILIE

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


67

Dieser historische Exkurs bildet den Hintergrund für die Ernsthaf-
tigkeit unserer Fragen: Wie kann Ungerechtigkeit in der familialen 
Sorge aufgehoben oder zumindest abgemildert werden? Worauf hat 
ein Mensch Anspruch und zwar auch wider seine Angehörigen, mögen 
sie ihn lieben und überversorgen oder missachten und unterversorgen? 
Was wäre gerecht? Insgesamt stellt sich die ethische Frage, wie man an-
ders mit Andersheit der Selbstsorge, der Freundschaft und der Familie 
umgehen kann. In konventioneller Hinsicht gilt Andersheit als zu be-
kämpfende Fremdheit. Carl Schmitt vertritt die These, dass wer anders 
ist, als potentieller Feind betrachtet wird. Es gilt zu entscheiden, ob das 
»Anderssein des Fremden im konkret vorliegenden Konfliktfalle die Ne-
gation der eigenen Art Existenz bedeutet und deshalb abgewehrt oder 
bekämpft wird.« (Schmitt 1991, 27).

Es folgt ein Beispiel, in dem deutlich wird, wie anders mit Andersheit 
und pathologischen Abweichungen umgegangen wird. 

Böhm (1988, 179) berichtet von dem Fall eines alten Mannes, der in 
einem Heim lebt und der jede Nacht um 1.30 Uhr aufsteht und bett-
flüchtig umher irrt, wie ein Pfleger es ausdrückt. Was passiert hier? Der 
alte Mann stört Nachtruhe und Hausordnung. Er zeigt keine Com-
pliance (Mitwirkungsverhalten), wie es in der Medizin heißt. Er kann 
nicht schlafen und benötigt vielleicht eine Tablette. Er könnte auch ver-
rückt geworden sein. Man gibt ihm ein Schlafmittel und stellt die Ord-
nung wieder her. Als Alternative zu dieser verletzenden Exklusion, die 
dem Mann die Möglichkeit des Einwohnens im Heim nimmt, bleibt 
nur die Möglichkeit, mit der Andersheit des alten Mannes anders um-
zugehen.

Es ist Wissenschaftlern wie Corry Bosch und Tom Kitwood zu ver-
danken, dass diese Möglichkeit eingelöst worden ist. Die Biographie-
arbeit an seiner narrativen Identität ergab, dass der alte Mann früher 
Bäcker und es 42 Jahre gewohnt war, um 1.30 Uhr aufzustehen. Es ist 
also völlig ›normal‹, dass er dieses auch noch im hohen Alter beibehält. 
Normal – wenn man anders mit seiner Andersheit umgeht. Steht der 
Mann auf, so darf er jetzt den Hausmeister auf seiner nächtlichen Run-
de begleiten. Der alte Mann wird dabei müde, geht wieder ins Bett und 
schläft. Dieser Fall zeigt, dass es möglich ist, anders mit Andersheit um-
zugehen.

FAMILIE IN DER KRITIK

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68

11. Ethik und Ästhetik des Selbst

In den nächsten Kapiteln erfolgen nun diverse Antworten auf die Ex-
klusionen der Trias ›Autonomie, Fürsorge, Familie‹. Diese Antworten 
verfolgen das Ziel, den Schutzbereich des Ethischen zu erweitern und 
die aufgewiesenen Exklusionen zu vermeiden. Wir gehen zunächst auf 
die Selbstsorge ein, die den Auftrag zur Gestaltung des endlichen Le-
bens hat. Danach werden wir zwei weitere, zentrale Fragen im Hinblick 
auf eine nichtexklusive Ethik behandeln. Erstens: Wie kann man Men-
schen ethisch integrativ begegnen, obwohl diese aus dem Geschäft der 
Reziprozität herausfallen? Zweitens: Wie kann man der Ungerechtigkeit 
der familialen Sorge entgegenwirken?

Auf die erste Frage antwortet das Konzept der Person, indem es je-
manden unabhängig von seinem Beitrag zur Reziprozität bestimmt. Auf 
die zweite Frage antworten Konzepte der Gerechtigkeit, indem sie be-
stimmen, was jemandem zusteht, der nicht das Glück familialer Sorge 
erfährt. Zwischen Person und Gerechtigkeit fungiert die Menschenwür-
de als Bindeglied.

Indem die neuen Konzepte nun durchgeführt werden, vollzieht sich 
eine Änderung der Argumentationsweise, die hiermit angezeigt wird. 
Autonomie, Freundschaft, Familie können als konkrete und materiale 
Konzepte gelten. Person, Würde und Gerechtigkeit sind hingegen forma-
ler Natur. Luhmann spricht etwa von der »Form ›Person‹« (Luhmann 
1995, 142) oder Scheler vom Formalismus in der Ethik, wie wir später 
sehen werden. Somit wird ein Übergang von der Materie zur Form voll-
zogen. Die entsprechende These lautet: Dieser Übergang ist notwendig, 
wenn es um die ethische Bearbeitung materialer Probleme geht. Dieser 
Übergang ist gleichwohl nicht der letzte Schritt, sondern ein Zwischen-
schritt auf dem Weg der Ethik. Denn: eine Form ist vernünftig, macht 
aber nicht glücklich!

a. Eine Antwort auf die Kritik an der Autonomie

Selbstsorge ist nicht automatisch mit dem inneren Anliegen der gesell-
schaftlichen Individualisierung identisch. Selbstsorge schließt Sorge um 
Andere nicht aus. Das Selbst gilt als Relationsbegriff. Auch Foucault 
diskutiert ausführlich, dass und in welchen Weisen »der andere [Au-
trui, l‘autre] für die Selbstpraxis unabdingbar ist.« (Foucault 2004, 167) 
Selbst- und Fürsorge, die in der wahren Freundschaft und der Fami-
lie geschehen, schließen Sorge, die über gesellschaftlich verordnete und 
normierte Zuwendung hinausgehen, nicht aus, da in dieser Freund-
schaft die Freunde den Freunden das Gute wünschen »um der Freunde 

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


69

willen« (N. Ethik 1156 b 10). Das, was der Freund wünscht und tut, 
ist keine Alternative zur Ökonomie der Gesellschaft, aber etwas, das 
über diese hinausgeht und indirekt als Überschuss zu fassen ist. »Um 
des Freundes willen« ist das, was sich nicht reduzieren lässt auf das, was 
um der Gesellschaft willen geschieht. Das Leben einer postbiologischen 
Familie kann als Erweiterung der Fürsorge des Selbst über Freundschaft 
und traditionelle Verwandtschaft hinaus angesehen werden.

Weiterhin ist zu betonen, dass die Endlichkeit der leiblichen Existenz 
eine Vielfalt an Möglichkeiten eröffnet, das eigene Leben im Zusam-
menleben mit Anderen zu gestalten. Die Realisierung solcher Mög-
lichkeiten kann als Lebenskunst bezeichnet werden. Lebenskunst ist 
nicht identisch mit neoliberaler Überlebenskunst. Lebenskunst deutet 
auf Gestaltungsspielräume des Lebens hin, die zu nutzen und auszuge-
stalten sind. Der Mensch ist nach Friedrich Nietzsche ein nicht festge-
stelltes Tier, das seinem Leben selbst eine Form geben muss. Seit das aus 
der Antike bekannte Thema der Selbstsorge und Lebenskunst erneut 
diskutiert wird, ist allerdings unklar, von welchem Vorbild aus hier zu 
denken ist. Foucault führt den Dandyismus an (vgl.: Foucault 2004, 
313). Es kann aber nicht gemeint sei, dass wir uns aus dem Stand wie 
Oscar Wilde verhalten könnten und wollen. Oder man denke an den 
Flaneur, der, wie Walter Benjamin schildert, »Schildkröten in Passa-
gen spazieren führte […] sich gern sein Tempo von ihnen vorschreiben 
ließ.« (Benjamin 1974, 123) Das Konzept der Lebenskunst kann nicht 
unhistorisch gedacht werden. Lebenskunst ist Kunst im Leben und des 
Lebens einer bestimmten Zeit! In der Regel geschieht die Art der kre-
ativen Formung von Veränderung seiner selbst durch Existenzentwürfe 
in den Dingen, die nicht von der Natur vorgegeben sind. Berufswahl, 
Partnerwahl und politische Wahl beziehen sich auf Fragen, in denen 
Gestaltungsspielräume bestehen: An welchem Projekt der Gesellschaft 
möchte ich mitwirken? Mit wem möchte ich eine Familie gründen? In 
welcher Art von Gesellschaft möchte ich leben? Lebenskunst ist im ge-
lungenen Leben realisiert. Ein Leben ist gelungen, wenn Existenzent-
würfe zueinander passen. Obwohl die drei genannten Wahlen von der 
bürgerlichen Gesellschaft präformiert sind, gibt es offenbar für autono-
me Entscheidungen in diesen Wahlen genügend große Spielräume, um 
sein Leben zu erfinden. Wir verzeichnen seit Jahren Erosionen traditi-
oneller Formen und ebenso die Schöpfung neuer Formen von Lebens-
führung in Beruf, Familie, Politik. Die Ästhetik des Selbst ist keine Er-
findung bildungsbürgerlicher Postmoderne, sondern betrifft den Ernst 
des Lebens – das, wofür jede Person selbst einzustehen hat, indem sie 
Potentiale zur Gestaltung des Lebens realisiert.

EINE ANTWORT AUF DIE KRITIK AN DER AUTONOMIE

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70

b. Erneut: der Ausgangspunkt

Mit der Geschichte der Gouvernementalität will Foucault vor einer Illu-
sion warnen. Als Irrglaube hat nämlich die Ansicht zu gelten, dass es ein 
echtes Menschsein gäbe, das darin besteht, in sich einen Auftrag vorzu-
finden, das endliche Leben zu gestalten. Der Irrglaube ist die Meinung, 
dass in einer solchen Eigentlichkeit das Selbst-sein gelingen könne und 
gleichwohl verfehlt werde, wenn der Gestaltungauftrag nicht entdeckt 
und auch nicht entgegengenommen würde. Der Irrglaube ist hartnä-
ckig und daher nicht einfach abzuschütteln. In diesem Sinne könnte 
etwa der Selbstmord im Sinne von Albert Camus nicht als Ausnahme 
aufgrund einer möglichen Absurdität der Welt gelten, sondern würde 
auch als eine Weise der Gestaltung der Existenz angesehen.

Doch das Leben im Zeichen der Endlichkeit in bürgerlicher Weise 
mit der Gründung einer Familie zu gestalten ist als Konzept nicht an 
sich menschlich, sondern nur typisch christlich und damit ein Ergebnis 
christlicher Subjektivierungsmacht! Nietzsche würde es als ›nordisch‹ 
bezeichnen. Die objektlose Angst, die sich vor nichts fürchtet und aus 
gesellschaftlich vorfabrizierten Empfindungen ausbricht, ist eine Erfin-
dung Kierkegaards. Sie wurde durch die Filme von Ingmar Bergman 
und Woody Allen dem gebildeten Publikum näher gebracht und mit 
dem Tod vermählt. »Das Sein zum Tode ist wesenhaft Angst.« (Heideg-
ger 1979, 266)

Man mag an der Qualität von Foucaults historiographischer Bear-
beitung der Gouvernementalität Kritik anmelden (so Hadot 1991), 
dennoch ist seine These deutlich: das Selbstverständnis des sorgenden 
Selbst ist nicht natürlich, sondern resultiert von einer Macht her, die 
»nicht mehr von außen kommt, sondern sich in unserem Selbstverhält-
nis als naiven Subjekten eines bio-politischen Dispositivs festgesetzt 
hat.« (Liebsch 2005, 306) 

Zu erwidern bleibt, dass Selbst- und Fürsorge endlicher Wesen den-
noch keine Illusionen darstellen, da sie als-etwas erfahren werden, näm-
lich als Gestaltungen des Lebens. Gleichwohl kann die Erfahrung, auf-
gefordert zu sein, sein Leben zu gestalten, nicht als Wesensbestimmung 
des Selbst gelten, weil sie historisch entstanden und daher veränderbar 
ist. Das ist Foucault zuzugestehen. 

Die Selbstsorge endlicher Wesen hat im Rahmen des vorliegenden 
Entwurfs einer nichtexklusiven Ethik daher den Status eines Ausgangs-
punktes. Dieser ist allerdings nicht willkürlich gewählt und damit auch 
nicht einfach unterlassbar, denn er stellt eine Einwilligung im Sinne 
eines »Ja vor dem Ja und Nein« (Waldenfels 2006, 51) dar. Das Konzept 
der Selbstsorge ist somit nicht gültig oder ungültig, denn dann müsste 
es einen Maßstab zur Bemessung dessen geben, vielmehr stellt es ei-
nen Nullpunkt der Geltung dar. Es ist, um mit Ludwig Wittgenstein zu 

ETHIK UND ÄSTHETIK DES SELBST

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


71

sprechen, ein »Hintergrund, auf welchem ich zwischen wahr und falsch 
unterscheide.« (Wittgenstein 1970, 33) Diese Denkweise ist Foucault 
wiederum nahe. Zu erinnern ist hier besonders an seine Ausführungen 
über das historische Apriori (vgl. Foucault 1981, Kap. III.5). 

Historisches Apriori: der Auftrag zur Gestaltung des endlichen Lebens 
liegt bestimmten Selbsterfahrungen voraus, aber nicht allen.

30 junge Menschen, die in einem Alter sind, in dem Menschen in der 
Regel nicht an den Tod denken, wurden aufgefordert über die Tatsache 
nachzudenken, was es bedeutet, dass ihr eigenes Leben endlich ist. Um 
dieses Nachdenken anzuregen, führten sie ein Gespräch mit einem ster-
benden Menschen (siehe: www30jungemenschen.de). Die Begegnung 
mit dem Sterben des Anderen veranlasste die überlebenden, jungen 
Menschen zu einer Haltung bezüglich ihres Lebens. Die Haltung be-
inhaltet:

-	 das Bewusstsein der eigenen Endlichkeit,
-	 die Initiative, das begrenzte Leben sinnvoll gestalten zu wollen,
-	 den Willen, sich um Andere zu sorgen.
(vgl. dazu Schnell/Schulz 2015; Schnell/Schulz/Kuckartz/Dunger 2016)

ERNEUT: DER AUSGANGPUNKT

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72

12. Person und Menschenwürde

a. Eine Antwort auf die Kritik an der Freundschaft

Freundschaft ist das Geschäft der Reziprozität – adäquates Geben und 
Nehmen. Nicht zu viel und nicht zu wenig. Kant sagt: Wer zu viel gibt 
und nichts zurück erwartet, verhält sich kriecherisch, da er sich ernied-
rigt im Werben um den Anderen. Die Erniedrigung liegt darin, dass 
der Betroffene verleugnet, dass der Andere nicht sein Freund ist oder 
sein will. Die Verausgabungen sind sinnlos, bloßer Verlust, der als ge-
winnbringende Investition missverstanden wird. Wer hingegen zu viel 
erwartet, tendiert zur Eitelkeit, da er seinen Wert zu hoch einschätzt. 
Selbstachtung und Demut werden verfehlt (vgl.: Metaphysik der Sitten, 
A 91f ). Bereits Aristoteles stellte fest, dass es Grenzen der Freundschaft 
gibt, die Grenzen des Ethischen bedeuten können. Wilde und Fremde 
gehören nicht dazu.

Man muss im Zeichen der Vulnerabilität davon ausgehen, dass es 
kranke, behinderte und pflegebedürftige Menschen gibt, mit denen eine 
Freundschaft nicht möglich ist, weil es zu keiner Gegengabe kommt. 
Freundschaft ist, im Unterschied zur Liebe, keine psychologische Kate-
gorie, sondern eine der Ökonomie der Reziprozität. Die entscheidende 
These lautet nun: Wenn wir die Menschen, mit denen wir im Zusam-
menleben nichts oder nur sehr wenig anfangen können, dennoch nicht 
als ethisch irrelevant betrachten wollen, dann müssen wir sie ethischer-
seits unabhängig von einer möglichen Freundschaftsfähigkeit betrach-
ten. Die Philosophie bietet zu diesem Zweck seit Kant das Konzept der 
Person innerhalb des formalen Rahmens des kategorischen Imperativs 
an. Dessen Wirken setzt gelebte Lebensentwürfe und Freundschaften 
voraus. Er setzt mit seiner Arbeit erst ein, wenn die Freunde zerstrit-
ten sind, dasselbe zwar anstreben, aber es nicht gemeinsam genießen 
können, wie Hobbes gegenüber Aristoteles sagt. Der Andere stinkt, ist 
unsympathisch, verlangt Aufmerksamkeit, kostet Mühe, Geld und gibt 
mir definitiv nichts zurück.

Der kategorische Imperativ fordert von mir, dass ich »so handel[n 
soll], dass [ich] die Menschheit, sowohl in [m]einer Person, als in der 
Person eines jeden andern, jederzeit zugleich als Zweck« achte und 
schütze, also »niemals bloß als Mittel [ge]brauche« (Grundlegung zur 
Metaphysik der Sitten, BA 66/7). Achtung und Schutz hängen nicht 
mehr an der Reziprozität. Ich achte den Anderen nicht deshalb, weil 
er mir Gutes tut, denn auch der Bettler und der Kranke, die mir nichts 
geben, verdienen Achtung und Schutz, denn sie sind Personen.

An der Form des kategorischen Imperativs müssen zwei Momente 
voneinander unterschieden werden. In der Terminologie von Lévinas 

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


73

geht es dabei um die Differenz zwischen »Imperativität« und »Impe-
rativ« (Lévinas 1995, 189). Oder mit Derrida formuliert: Es ist der 
Unterschied zwischen dem Faktum, dass es das Gesetz gibt und dem 
inhaltlichen Was der gesetzlichen Verpflichtung (vgl.: Derrida 1995, 
122). Imperativität und Imperativ sind verschiedene Momente dersel-
ben Sache. Imperativität bezeichnet das Dass. Das Faktum, dass ich in 
der zweiten Person Singular als Du angesprochen bin. Ich selbst bin 
dadurch definiert, mich in einem persönlichen Verhältnis zum mora-
lischen Gesetz vorzufinden, nämlich als Angesprochener und Hörender. 
Ein persönliches Verhältnis besteht nun in der Beziehung zum Gesetz 
und nicht mehr im Verhältnis zum Anderen, da dieser eben nicht mein 
Freund ist und mir moralisch auch nichts sagt. Die Imperativität macht 
die Erhabenheit und unvergleichliche Größe des moralischen Gesetzes 
aus, dass mich affiziert noch bevor ich es als etwas erfasse. »Dass es 
geschieht, geht sozusagen immer der Frage nach dem, was geschieht 
voraus«, wie Jean-Francois Lyotard betont (Lyotard 1984, 108). Die 
Verbindlichkeit der Ethik liegt darin, dass ich vom Gesetz persönlich 
in die Pflicht genommen werde. Nicht irgendwer soll handeln, son-
dern ich. Der Gesichtspunkt der Imperativität ist wichtig, weil er in 
der Traditionslinie des Kantianismus meist verloren geht. So etwa in 
der Diskursethik, die keine Basis-, sondern eine Mischethik darstellt. 
Habermas zufolge, »hat die Philosophie zu erklären, was es heißt, et-
was unter dem moralischen Gesichtspunkt zu betrachten.« (Habermas 
2012, 132) Damit wird die Moral zu einem Gerichtshof, den niemand 
beachtet und beherzigt, da Habermas das Faktum, dass ich verpflichtet 
bin (Verbindlichkeit) und die Frage, warum ich dem Gesetz folge sollte 
(Motivation), völlig unbeantwortet lässt.

Was soll ich nun tun? Der Imperativ besagt, dass ich die »Idee der 
Menschheit« (Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, BA 67) achten 
soll und zwar in meiner Person und in der jedes Anderen. Die Mensch-
heit ist dabei keine empirische Größe, sondern eine Idee der Würde der 
höchsten Möglichkeiten des Menschen. Die Menschheit bezeichnet 
»diejenigen unserer Vermögen und Fähigkeiten, die uns als vernünf-
tige und rationale […] Personen auszeichnen« (Rawls 2002, 255). Die 
Vermögen zu Vernunft, Autonomie und Moralität soll ich achten, aber 
nicht schlechthin, sondern eben an der Person meiner selbst und der 
des Anderen. Dieses Gebot gilt gegenüber jedermann, egal ob Freund 
oder Feind, Patient oder Nichtpatient, unabhängig von Hautfarbe und 
Religionszugehörigkeit. Jemanden als Person anzusehen bedeutet, ihn 
unabhängig von seiner Freundschaftsfähigkeit zu achten und zu schüt-
zen. Die Form der Person und die formale Ethik sind unverzichtbar, 
wenn es um verallgemeinerbare und universelle Anliegen geht. Nicht 
umsonst gilt Kant als ein geistiger Vater von Menschen- und Grund-
rechten, sowie von Organisationen wie der UNO.

EINE ANTWORT AUF DIE KRITIK AN DER FREUNDSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74

b. Die Würde der Person

Die Menschenwürde bezieht sich nicht auf das Menschsein als biolo-
gische Kategorie, sondern auf dessen Personhaftigkeit. Durch den for-
malen und gesetzesmäßigen Charakter der Person kann die Ethik auf 
die Ebene der Gesellschaft und damit auf die der Gerechtigkeit erwei-
tert werden.

»Allein der Mensch als Person betrachtet, […] besitzt eine Würde.« 
(Metaphysik der Sitten, A 93). Die Person hat diese wiederum auf Grund 
ihrer Teilhabe an der achtenswerten Idee der Menschheit. »Autonomie 
ist also der Grund der Würde der menschlichen und jeder vernünftigen 
Natur.« (Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, BA 79).

Würde ist ein Begriff, der zugleich in mehrere Register gehört (vgl.: 
Schnell, 2005b). Sieht man von der Antike und der Vormoderne (also 
von der Zeit vor Kant) ab, dann zeigt sich, dass Würde überall auftritt 
und meist als oberster Richtwert fungiert. Der Grund dafür liegt in der 
Tatsache, dass die Würde seit der Zeit der Entstehung moderner Gesell-
schaften, den Zusammenhang von Person und Gesellschaft als ethisch 
relevant zu fassen erlaubt. Dieser glückliche Umstand ermöglicht es, die 
Würde als Verbindung zwischen Person und gesellschaftlicher Gerech-
tigkeit aufzufassen. Würde gilt der Person und ist zugleich ein Grund-
wert der Gesellschaft.

Das deutsche Grundgesetz hält gleich in Artikel 1 fest: »Die Würde 
des Menschen ist unantastbar. Sie zu achten und zu schützen ist Ver-
pflichtung aller staatlichen Gewalt.« Dieser kostbare Satz, der von Kant 
selbst stammen könnte und der dem vorliegenden Entwurf die Rich-
tung weist, strahlt in alle normativen Bücher des Rechts aus. Neben 
anderen Gesetzbüchern sind in diesem Zusammenhang das Bürgerliche 
Gesetzbuch, das Strafgesetzbuch und das Sozialgesetzbuch zu nennen. 
Das Sozialgesetzbuch ist ein Instrument der Gerechtigkeit, denn es re-
gelt in grundsätzlicher Hinsicht die Anrechte bei der Verteilung von 
Gütern der Gesundheitsversorgung und der Teilhabe von vulnerablen 
Personen in der Rolle von Güterempfängern an der Gesellschaft.

Erinnert sei nur an zwei Bestimmungen des Sozialgesetzbuches, die 
pflegebedürftigen und behinderten Menschen gelten. Das deutsche 
SGB IX bezieht sich auf Behinderte und auf von Behinderung bedrohte 
Menschen und zwar mit dem Ziel, deren »Selbstbestimmung und 
gleichberechtigte Teilhabe am Leben in der Gesellschaft« (SGB IX, § 1)  
zu ermöglichen. Der Begriff der Selbstbestimmung erinnert an den 
Wertbestand der Idee der Menschheit und damit an die Menschen-
würde. Noch deutlicher argumentiert das SBG XI: »Die Leistungen 
der Pflegeversicherung sollen den Pflegebedürftigen helfen, trotz ihres 
Hilfebedarfs ein möglichst selbständiges und selbstbestimmtes Leben zu 
führen, das der Würde des Menschen entspricht.« (SGB XI, § 2).

PERSON UND MENSCHENWÜRDE

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


75

Diese Erläuterung macht den Übergang zur Gerechtigkeit perfekt. 
Eine Gesellschaft ist in sozialer Hinsicht gerecht, wenn sie vulnerablen 
Personen hilft, ein der Würde entsprechendes Leben zu leben, indem 
sie entsprechend der Bedürftigkeit Güter der Gesundheitsversorgung 
an diese Menschen verteilt. Es stellt sich nur die Frage, wer oder was 
pflegebedürftig ist? Um es gleich vorwegzunehmen – die Kritik an der 
Formalität der Definition von Pflegebedürftigkeit ist als solche unan-
gebracht. Beachten wir auch hier die Differenz von Materie und Form. 
In materialer Hinsicht gibt es vermutlich unendliche viele gute Begrün-
dungen für Pflegebedarf. Wir sind hier im Bereich der Selbstsorge, der 
Freundschaft und der familialen Sorge. Ein Beispiel soll dies illustrieren. 

Jemand gibt seinen Beruf auf und kümmert sich ein Leben lang um 
die kranke Person, indem er ihr auch die merkwürdigsten Wünsche er-
füllt. Sie leben vom Ersparten und der Hilfe der Nachbarn. Hier gibt es 
kein Problem. Pflegebedarf ist, was er ist. Niemand fragt danach, alle 
sind zufrieden. Aber was passiert, wenn sich niemand um die kranke 
Person kümmert? Wenn sie zur Selbstsorge nicht in der Lage ist, wenn 
es keine oder falsche Freunde gibt, wenn Nachbarn nicht in die Pflege-
familie integriert werden können? Dann muss die Form her! Die Person 
hat Würde und deshalb stehen ihr Hilfe und Güter zu. Die Gerech-
tigkeit der Solidargemeinschaft ist da, um Menschen zu helfen, denen 
Andere nicht helfen. Der Form sei Dank! Weil die Hilfe zumindest teil-
weise aus steuerfinanzierten Leistungen besteht, haben die einzahlenden 
Geber das Recht, dass die Gelder und Güter nach Bedürftigkeit verteilt 
werden. Somit bedarf es einer formalen Bestimmung von Pflegebedürf-
tigkeit, die logischerweise von den materialen Anlässen für Pflegebedarf 
und Hilfe sehr deutlich unterschieden ist. Die Abgaben der Steuerzahler 
dürfen nicht einfach verausgabt werden. Die Zuwendungen an das Fa-
milienmitglied dürfen unendlich sein, auch wenn sie es vielleicht nicht 
sein sollten.

Man erkennt hier die Notwendigkeit des Übergangs von der Person 
zur Gerechtigkeit und den notwendigen Zusammenhang von Würde 
und Gerechtigkeit. Die instrumentelle Bioethik schließt Menschen, die 
angeblich ohne Würde sind, von den Leistungen des Gesundheitssy-
stems aus. Ist die Würde erst verloren, ist es der Rest auch bald.

DIE WÜRDE DER PERSON

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76

13. Gerechtigkeit

a. Eine Antwort auf die Kritik an der Familie

Gerechtigkeit ist der ethische Grundbegriff im Hinblick auf die Grund-
struktur einer Gesellschaft. Es geht um die ethische Form einer Gesell-
schaft und nicht um die eines Menschen und somit nicht um die Frage, 
ob Paul Paula liebt oder nicht oder ob er ihr gerecht geworden ist mit 
seiner Zuwendung. Freundschaft und Familie gehören in den materi-
alen Teil der Betrachtung. Hier geht es aber um Grundstrukturen.

Gerechtigkeit ist ein System, dass festlegt, wem (Person) was (Gut) 
wie (Verfahren) zuzuteilen ist. Grundlegend dafür ist die Bestimmung 
der Bedürftigkeit. Bedürftigkeit ist von den Bedürfnissen zu unter-
scheiden. Die Kategorie der Bedürfnisse verweist zurück an den An-
fang der hier getätigten Überlegungen: Die leibliche Selbstsorge ist Sitz 
von Bedürfnissen, die weder natürlich gegeben, noch kulturell gemacht, 
sondern beides zugleich und noch viel mehr sind. Für unseren Kon-
text ist die Feststellung wichtig, dass die Bedürfnisse meiner Mitmen-
schen dann allgemeine Bedeutung gewinnen, wenn sie von mir direkt 
oder indirekt befriedigt werden sollen. Zu befriedigen sind Bedürfnisse 
aber nur, wenn sie als zu befriedigende anerkannt sind. Das Bedürfnis 
tritt in den Bereich des Ethischen ein, wenn es als ein Geltungsphäno-
men betrachtet wird. Zu beachten sind Bedürfnisse nur als sozial an-
erkannte Bedürfnisse (vgl.: Schnell 2004a, 227ff). Fraglich ist, welche 
dazu gehören und welche nicht. Die Anerkennung von Bedürftigkeit 
ist Gegenstand gesellschaftlicher und politischer Kontroversen. An-
erkennung ist wiederum abhängig von den Kriterien der Gerechtig-
keit. Ich beschränke mich auf die Skizzierung von drei Modellen, die 
im Sinne einer Skala zwischen Individualismus und Republikanismus 
verstanden werden können. Details sind an anderer Stelle nachzulesen  
(vgl.: Schnell 2001).

1. Der konservative Standpunkt geht davon aus, dass die Bedürfnisse 
anzuerkennen sind, die jemand mit seinem rechtmäßigen Eigentum zu 
befriedigen in der Lage ist. Jeder Mensch hat ein Eigentum an sich selbst 
und an den Gütern, die ihm durch einen Arbeitsvertrag, ein Testament, 
eine private Zusatzversicherung oder auf andere legale Weisen zuste-
hen. Eigentum verpflichtet gleichwohl zu privater Wohltätigkeit ohne 
Rechtsanspruch innerhalb eines möglichst mitfühlenden Kapitalismus.

2. Der liberale (in Europa würde man sagen: der sozialdemokratische) 
Standpunkt geht davon aus, dass die Bedürfnisse anzuerkennen sind, 
die Angst vor Krankheit und sozialem Abstieg (Armut) zum Ausdruck 

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


77

EINE ANTWORT AUF DIE KRITIK AN DER FAMILIE

bringen. Diese Bedürfnisse gelten als Grundbedürfnisse, natürlich nicht 
biologischer, sondern sozial anerkannter Natur. Sozialstaat und Pater-
nalismus liegen im Allgemeininteresse. Sie sind um der Befriedigung 
der Grundbedürfnisse willen da. Alle anderen Bedürfnisse sind durch 
private oder privat finanzierte Sicherungssysteme zu versorgen. Dieses 
auf John Rawls zurückgehende Modell ist von Norman Daniels erwei-
tert worden. Demnach ist Gesundheit von besonderem moralischem 
Interesse für eine Gesellschaft, da sie die Grundlage für alle anderen 
Möglichkeiten darstellt. Weiterhin sind Ungleichheiten in der Gesund-
heitsversorgung ungerecht, wenn sie aus gesellschaftlicher Verteilungs-
ungerechtigkeit resultieren. Schließlich sind Bedürftigkeiten nach Gü-
tern der Gesundheitsversorgung selbst dann angemessen zu befriedigen, 
wenn eine Gesellschaft andere Bedürfnisse nicht bedarfsgerecht versor-
gen kann (vgl.: Daniels 2008, 140ff).

3. Der republikanische Standpunkt geht davon aus, dass die Bedürf-
nisse anzuerkennen sind, die jemanden Teil der Gesellschaft sein lassen. 
Alle Mitglieder schulden einander Fürsorge, die Gemeinschaft hilft al-
len, den armen und den gefährdeten Menschen allerdings zuerst, da die 
Reichen zur Selbsthilfe eher befähigt sind.

Alle drei 
Modelle sind 
demokratisch

Konservativ
(John Locke,  
Robert Nozick)

Liberal/ 
sozialdemokratisch
(John Rawls,  
Norman Daniels)

Republikanisch/ 
kommunitaristisch
(Michael Walzer, 
Michael Sandel)

Maxime

Leistung muss sich 
für den Leistungs
erbringer lohnen!

Angst vor Krankheit 
und sozialem Abstieg!

Wir sind eine  
Gemeinschaft und  
helfen den 
Schwächsten 
zuerst!

Konzept

Jeder hat Eigentum 
an sich selbst und 
den legal erworbenen 
Gütern (Lohn, Erb-
schaft, …)

Nicht alle Güter 
können gleich  
verteilt werden.
Gleich: symbolische 
Güter (Rechte),  
ungleich: materiale  
Güter (Geld).

Wir teilen zum 
Nutzen der  
Gemeinschaft

Erwartung
Staat schützt das 
Eigentum

Ungleichverteilung 
materialer Güter 
muss zum Nutzen 
aller sein

Individualismus 
und Egoismus 
werden Grenzen 
gesetzt.

gerecht

Eigentum, Umver-
teilung ist Raub, 
Sozialstaat ist privat, 
»Compassionate 
Capitalism«

Sozialstaat mit soli-
dargemeinschaftlicher 
Grundversorgung 
für alle und privaten 
Zusatzmöglichkeiten

Sozialisierung  
der Wohlfahrt

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78

GERECHTIGKEIT

Die Skala von Individualismus und Republikanismus impliziert wech-
selnde Konstellationen von staatlicher Solidargemeinschaft und markt-
förmiger Privatversorgung. In welcher Form die Skala auch immer auf-
treten mag, das ethisch relevante Verständnis von Bedürftigkeit muss 
durch das Nadelöhr der Anerkennung. Die Anerkennung erfolgt nach 
Kriterien, die aufzeigen, welche Bedürfnisse vulnerable Personen durch 
die Gesellschaft zu befriedigen sind, um die Würde der Person wahren 
zu können. Eine gerechte Zuteilung von Gütern der Gesundheitsver-
sorgung erfolgt nach anerkannter Bedürftigkeit und nicht nach pri-
vatem like and dislike. Insofern ist die Gerechtigkeit eine Korrektur der 
familiären Ungerechtigkeit und verhindert eine Exklusion ungeliebter 
Personen aus dem Schutzbereich des Ethischen. Diese Funktion hat 
laut deutschem Sozialgesetzbuch die Pflegeversicherung.

Damit es klare Kriterien für Pflegebedürftigkeit geben kann, muss der 
Formalismus das Leben in Form bringen. Das geschieht zumeist, indem 
etwa im Ausgang von Nancy Roper das Leben als Gesamtgestalt zerteilt 
wird in einzelne ATL, das heißt in ›Aktivitäten des täglichen Lebens‹. 
Zu diesen ATL zählen unter anderem:

1. Ernährung und Stoffwechsel
2. Ausscheidung beziehungsweise Kontinenz
3. Körperpflege
4. Transferleistungen
5. An- und Auskleiden.

Wie schon gezeigt wurde, werden Aktivitäten (aber auch Stimmungen 
und Zustände wie die stoische Seelenruhe) bereits in der antiken Lehre 
von der Cura sui beschrieben. Die Aktivitäten sind dort stets in den 
sinnstiftenden Kontext des gelebten Lebens eingebettet und von die-
sem ausgehend zu verstehen und nachzuvollziehen. Die modernen ATL 
dagegen sind künstliche Einheiten, sogenannte Basishandlungen, also 
rudimentäre Handlungen, die an Körperbewegungen erinnern. Das 
gelebte Leben ist jedoch kein Durchleben von Basishandlungen. Der 
Mensch isst ein Schnitzel und trinkt dazu ein Bier in geselliger Runde. 
›Ernährung‹ und ›Stoffwechsel‹ sind demgegenüber Beschreibungen, die 
im Kontext des gelebten Lebens keinen Sinn machen. Die Konstruktion 
von ATLs ist gleichwohl notwendig, um die Selbstsorge in sachlich und 
zeitlich definierbare Einheiten umformen zu können. Nur dann ist es 
möglich, Pflegebedürftigkeit zu bestimmen, das heißt das, was jemand 
nicht mehr kann, zu beschreiben und daraus den Unterstützungsbedarf 
zu formulieren. 

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


79

b. Politik und Gesellschaft

Der hier unternommene Versuch, eine nichtexklusive Ethik zu denken, 
wird im Bereich der Gerechtigkeit mit einem Problem konfrontiert. 
Die der menschlichen Würde entsprechende Zuteilung von Gütern der 
Gesundheitsversorgung ist nämlich exklusiv. Es war für Kritiker im-
mer sehr einfach zu erkennen, dass der hauptsächlich an Verrichtungen 
beziehungsweise Aktivitäten und körperlicher Mobilität ausgerichtete 
Begriff der Pflegebedürftigkeit andere Anlässe für Pflege, die eher mit 
emotionalen Zuständen, Kognitionen oder der Selbstwahrnehmungen 
des pflegebedürftigen Menschen zusammenhängen, ausschließt (vgl.: 
Bartholomeyczik/ Halek 2004, 11ff). Man darf an dieser Stelle jedoch 
nicht kurzschlüssig argumentieren.

Dass die formale Ebene der Argumentation anders als die materiale 
verläuft, gehört zu den Bedingungen des Vorgehens und kann zunächst 
nicht kritisiert werden. Die gerechtigkeitsorientierte Bestimmung von 
Pflegebedürftigkeit soll und kann gar nicht jeden einzelnen Anlass von 
und für Pflege erfassen, auch nicht nach Korrektur ihrer Kriterien seit 
dem Jahr 2017, sondern nur problematische Ungerechtigkeiten der fa-
milialen Sorge ausgleichen, indem sie festhält, dass dem Anderen über-
haupt zu geben ist (Bedürftigkeit) und erst danach, was ihm zu teil wer-
den soll (Bedarf ). Der politische Charakter des Geltungsphänomens, von 
dem wir schon sprachen, macht gerade aus, dass über die Art der zu ver-
teilenden Güter der Gesundheitsversorgung öffentlich gestritten wird.  
Es sei daher gerne zugestanden, dass das exklusive, an Verrichtungen 
beziehungsweise an den ATL orientierte Distributionsmodell durch 
Aspekte andere Assessmentinstrumente ergänzt werden kann, um die 
Exklusivität zu mildern. Die entscheidende ethische Herausforderung 
liegt nicht darin, formale Modelle ob ihrer Formalität (und das heißt 
auch: Exklusivität) zu kritisieren und hernach auf eine uneinlösbare 
›Ganzheitlichkeit‹ zu pochen. Eine gewisse Exklusivität ist auf forma-
ler Ebene nicht zu vermeiden. Wir werden in einem späteren Kapitel 
darüber sprechen, welche Exklusionen ethisch relevant sind und welche 
nicht.

Auf der formalen Ebene soll die Trias Person, Würde und Gerech-
tigkeit exklusivitätsbedingte Mängel der Trias Selbstsorge, Freundschaft 
und familiale Sorge der materialen Ebene ausgleichen und darf dabei 
insofern ›exklusiv‹ verfahren, als dass sie nicht jeden Aspekt der mate-
rialen Ebene wieder aufgreift, sondern nur die dort problematischen. 
Diese, vielleicht unvermeidliche Exklusivität soll nur dann als ethischer 
Mangel betrachtet werden, wenn die formale Trias neue, zuvor gar 
nicht vorhandene Probleme zu Lasten kranker, pflegebedürftiger oder 
behinderter Menschen erzeugt, die sie allein wiederum nicht zu lösen 
vermag.

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80

Gerechtigkeit ist der Grundbegriff politischer Ethik im Hinblick auf 
die Grundstruktur einer Gesellschaft. In diesem Zusammenhang geht 
es nicht nur um die Frage, wie das Individuum im System gesellschaft-
licher Verteilung der Güter der Gesundheitsversorgung vorkommt, 
sondern auch um Politik und Gesellschaft als solche. Das Individuum 
ist in dieser Betrachtungsweise gar nicht mehr direkt vorgesehen, denn 
das Hauptgewicht liegt auf Gruppen, Gemeinden, sozialen Schichten. 
Die positive Erscheinungsweise des Individuums ist die Anonymität. 
Der Einzelne als einer unter Anderen. Die Soziologie nimmt seit Emile 
Durkheim und Alain Touraine einen entsprechenden Perspektivwech-
sel vor: Soziologische Tatbestände sind eigene Phänomene, die nicht 
aus der Komplexion individueller Bewusstseine gebildet werden. Der 
methodische Vorrang der Gesellschaft vor den Individuen erfordert ei-
gene Untersuchungsebenen: Gesundheitspolitik als Systemsteuerung 
und Epidemiologie im Sinne einer wissenschaftlichen Erforschung der 
Entwicklung und des Verlaufs von Krankheiten, der Anforderungen an 
Gesundheitsdienste, der Risikoidentifizierung im Hinblick auf Bevölke-
rungsanteile und andere mehr.

Eine Rückbindung an die Ethik unterhält der Diskurs über Politik 
und Gesellschaft, indem man erkennt, dass Ethik nicht nur Ethik der 
Interpersonalität sein kann, denn ethische Anliegen werden auch durch 
Institutionen vertreten (vgl.: Schnell 2005a). Ich komme nun auf die-
sen Punkt zurück. Ethik ist nicht die Privatheit von Ich und Du. Im 
Kapitel über die familiale Sorge wurde bereits betont, dass Interperso-
nalität durch die Beziehung zum Dritten vermittelt ist. Der Dritte ist 
eine zweideutige Figur. »Der Dritte ist anders als der Nächste, aber auch 
ein anderer Nächster und doch auch ein Nächster des Anderen und 
nicht bloß ihm ähnlich.« (Lévinas 1992, 343)

Der Dritte ist nicht der Andere, aber ein möglicher Anderer und zu-
gleich auch jemand, der immer ein Unbekannter bleiben könnte. Ich 
und du sind Deutsche. Der Dritte, der unsere Beziehung vermittelt, 
ist die Gemeinschaft der Deutschen. Sie ist ohne Namen (anonym). 
Ich könnte aber in eine mir fremde deutsche Stadt fahren, an der Türe 
schellen und den Fremden als ›Du‹ ansprechen. Schon wäre er nicht 
mehr anonym. Andererseits hat es einen positiven Sinn, die Anonymi-
tät als solche zu belassen, da niemand alle Deutschen persönlich ken-
nen lernen wird und es außerdem reicht zu sagen: Die Deutschen sind 
Weltmeister geworden. Es ist hier nicht nötig zu wissen, wer die Deut-
schen im Einzelnen genau sind. So lässt sich sagen, dass die Ich/Du-In-
terpersonalität in Freundschaft und Familie immer Dritte beiseitelässt, 
die Angesichte oder Anonyme sein können (vgl.: Ricœur 1996, 237ff). 
Diese positive, zur Sache selbst gehörende Unentschiedenheit charak-
terisiert unsere gesamte Betrachtung zur Gerechtigkeit. Verteilung ist 
Anteilnahme am Anderen und das Erhalten eines Anteils; Verteilung 

GERECHTIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


81

ermöglicht so »den Übergang von der interpersonalen zur gesellschaft-
lichen Ebene« (Ricœur, 1996, 243). Anonymität und Formalisierung 
haben auch einen positiven ethischen Sinn.

In der ersten Kritik (Kap. 10) wurde gezeigt, dass die ethische Aus-
richtung ›Autonomie, Fürsorge, Familie‹ exklusive Tendenzen hat. 
Menschen, die nicht an der Reziprozität teilnehmen können oder 
das Unglück ungerechter Familienverhältnisse erleiden, fallen aus der 
Freundschaft und der Familie als gelebten Schutzbereichen des Ethi-
schen heraus. Der Übergang zur Trias ›Person, Menschenwürde und 
Gerechtigkeit‹ zeigte, wie es denkbar und möglich ist, jenen Men-
schen dennoch als achtens- und schützenswert zu begegnen. Damit ist 
die Durchführung des Ethischen, die quasi eine Explikation der The-
se darstellt, dass der vulnerable Mensch mit der Selbstsorge auf seine 
Endlichkeit antwortet, aber noch nicht abgeschlossen. Wir wollen in 
einer zweiten Kritik vielmehr an die erste anschließen, sie fortsetzen 
und fragen, ob die Trias ›Person, Menschenwürde, Gerechtigkeit‹ nicht 
ihrerseits neue Exklusionen produziert. Es geht nicht um die Kritik an 
der Form als solcher, sondern es soll geklärt werden, ob die Möglich-
keiten der Inklusion, die die Trias auf dem formalen Wege aufzeigt, 
nicht neue, bisher noch nicht vorhandene Exklusionen hervorbringt. 
Wäre es so, stünden wir vor einem Paradoxon: Die formale Ebene ist 
unverzichtbar, weil sie auf die Exklusionen der materialen Ausrichtung 
in der Selbstsorge, Freundschaft und der Familie reagiert; sie ist zugleich 
problematisch, da sie neue Exklusionen hervorruft.

POLITIK UND GESELLSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82

14. Zweite Kritik:  
Person, Menschenwürde, Gerechtigkeit

a. Person in der Kritik

Wer nicht an der Reziprozität der Freundschaft teilnehmen kann, soll 
unabhängig von seinem Beitrag zum Geschäft der Reziprozität betrach-
tet werden. Das Selbst als Person besagt, dass das Selbst als Selbstzweck 
gilt, egal, was es mir bietet. Doch, wer oder was gilt als Person? Fragen 
wir hier kritisch nach.

These: Die Bestimmung der Person ist exklusiv, da sie an Eigenschaften 
gebunden ist, die vor allem von kranken, behinderten, pflegebedürftige 
Menschen nicht erfüllt werden.

Die Person ist achtenswert durch ihre Teilhabe an der Idee der Mensch-
heit: den Idealen Vernunft, Autonomie, Moralität. Ob ich jemanden 
als Selbstzweck achten soll, auch wenn ich ihn nicht mag, hängt so-
mit davon ab, ob er eine Person ist. Eine Person ist er wiederum, wenn 
er die Vernunft, Autonomie und Moralität als Eigenschaften aufweist. 
›Eigenschaften‹ ist der zentrale Begriff. Eigenschaften von etwas kön-
nen festgestellt und zugeschrieben werden. Hier handelt es sich um eine 
Klassifizierung. Tiere, Blumen, Früchte werden sortiert und von Biolo-
gen in bestimmte Arten und Abstammungslinien eingeteilt. Die Eintei-
lung erfolgt auf Grund von Eigenschaften, die dem Objekt zugeschrie-
ben werden können. Präzise: Der Wille, jemandem oder etwas etwas 
zuzuschreiben, macht aus diesem Jemand oder Etwas erst ein Objekt. 
An sich ist mein Hund mein Freund, er wird erst zum Objekt, wenn 
gefragt wird: »Was ist das für ein Hund? Für einen Groenendaeler ist 
er zu groß und hat zu kurzes Deckhaar.« Die Zuschreibung macht aus 
jemandem eine dritte Person Singular: Hat er, sie, es die Eigenschaft, 
bei Gewitter zu bellen? 

Im Feld der Personentheorie wird das Zuschreibungsparadigma von 
der analytischen Philosophie vertreten. Peter F. Strawson, ihr früher 
Vertreter, definiert ein konkretes Einzelding als Person, wenn man ihm 
»sowohl Bewusstseinszustände als auch körperliche Eigenschaften zu-
schreibt oder zuschreiben kann.« (Strawson 1972, 134) Diese Konzep-
tion, die nicht bestimmt, ob die Person auch ein Mensch sein muss, ist 
eine Grundlage, die über Richard M. Hare zur Bioethik Peter Singers 
führt. Person ist, wem bestimmte Eigenschaften zugeschrieben werden 
können. Es gehört zum ethischen Personalismus, dass er die Ethik als 
Fortsetzung der formalen Logik mit anderen Mitteln denkt. Person im 
Hinblick auf Achtung, Schutz und Würde ist, wem die Eigenschaften 

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


83

Vernunft, Autonomie, Moralität zugeschrieben werden können. Wem 
dieses nicht zu Teil wird, derjenige ist auch keine Person. Darin liegt die 
Exklusivität, die die Form der Person produziert.

Die Medizinethik reagiert auf den Umstand, dass ein Patient faktisch 
nicht autonom ist mit der Bestimmung, dass er aber als autonom zu gel-
ten habe. Gegen seinen Willen könne keine Behandlung durchgeführt 
werden. Mit seinem Willen denn? Der einwilligungsunfähige Patient 
hat einen Willen, aber keinen aktuellen, sondern ein mutmaßlichen, 
der vielleicht von einer Patientenverfügung bezeugt oder von einem 
Betreuer ausgelegt wird. Dieser Wille ist aber interpretationsbedürftig 
durch Andere und Dritte (vgl.: Schnell, 1999, 2009b). Zuschreibung ist 
Fremdzuschreibung durch Andere und damit ein potentieller Macht-
faktor. Vermag sie Menschen doch ein Prädikat anzuhängen, das ihnen 
schadet. 

Die Angleichung der Ethik an die formale Logik, die ein bestimm-
ter Kantianismus, die Frege und gegenwärtig Robert Brandom unter-
stützen, führt zu der Ansicht, dass nur logisch korrektes Verhalten auch 
ethisch akzeptabel ist. Hegel, Horkheimer, Adorno und Lacan ver-
mochten daraufhin zu zeigen, dass diese logische Ethik zur bürgerlichen 
Ideologie wird. Jede Vernunft beinhaltet ein Ideal der Normalität (vgl.: 
Rolf, 1999).

Erinnern wir uns einen Moment daran, dass die Aufweisung des 
Zusammenhangs von bürgerlicher Moral und ethischer Exklusion im 
Zentrum des Werkes von Michel Foucault steht (vgl.: Gehring 2004). 
Foucault zeigt, dass die Histoire de la folie eine Parallelaktion der Ex- 
und gleichzeitigen Inklusion gewesen ist: Die Stiftung der Vernunft 
in Descartes’ Meditationen und die Gründung des Hôpital général, 
eines Irrenhauses in Paris, geschehen nach ein und derselben Logik.  
Die Selbstdefinition der Vernunft markiert die Unvernunft, welche von 
nun an aus der Vernunft ausgeschlossen wird und als neues Heim die 
Irrenanstalt erhält. Die von der Zuschreibung her gedachte Person er-
fordert den Nachweis von Eigenschaften und bedeutet daher eine Ex-
klusion für Menschen, denen diese Eigenschaften nicht zugeschrieben 
werden. Diese Menschen könnten Kranke, Behinderte, Pflegebedürf-
tige sein. 

Es ist nicht das Problem, dass Kant zu formal wäre und ein direkter 
Rekurs auf die Konkretion der Freundschaft und der Familie alles lö-
sen würde. Selbst wenn man die Person unter weniger formalen Bedin-
gungen als Kant betrachtet, bleibt das Ergebnis ähnlich. Auch ein ethi-
scher Personalismus, wie derjenige Max Schelers, ist exklusiv, obwohl 
Scheler ein Kritiker Kants ist und dessen Ethik der Person durch- und 
umarbeitet.

Kant, so Scheler, attestiere der Person zwar höchste Würde, nehme ihr 
jedoch die Persönlichkeit. Die Person ist ein Jedermann, ohne Individu-

PERSON IN DER KRITIK

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84

alität. Scheler möchte seinerseits einen neuen ethischen Personalismus 
begründen, der die ethische Formalität Kants in eine Materialität über-
führt und dabei, ähnlich Georg Simmels Überlegungen über ein indivi-
duelles Gesetz, das Allgemeine und das Individuelle zusammen denkt. 
Wenn man nun dem Kapitel über das Wesen der sittlichen Person folgt, 
wird man in eine neue Version der klassischen Ordnungsbildung durch 
Exklusion eingeführt.

Der erste Ausschluss trifft das Tier. Es ist beseelt, aber keine Person. 
Die Person ist, anders als bei Peter Singer, an das Menschsein gebunden. 
Nicht schlechthin, vielmehr an eine bestimmte Stufe des Menschseins. 
Der Text Schelers wird hier gewählt, weil in ihm die Exklusion ganz 
offen zu erkennen ist. Keine Ideologie, keine Polemik, auch kein Pro-
blembewusstsein für biomedizinische Fragestellungen. Schelers Ethik 
ist aus dem Jahre 1916. 

Ein Mensch ist erstens eine Person, wenn er vollsinnig, also bei al-
len Sinnen ist und zwar »im Gegensatz zum Wahnsinn« (Scheler 2000, 
470). Der Wahnsinnige ist nicht ganz bei Sinnen, seine Äußerungen 
sind nicht zu verstehen, allenfalls erklärbar, denn der Wahnsinnige ist 
als Nichtperson ethisch dem Ding vergleichbar. Die Person ist zwei-
tens durch Mündigkeit bestimmt. Sie kann eigene und fremde Akte 
unterscheiden, sie weiß, wenn sie ihnen folgt, welche es jeweils sind. 
Der »Unmündige« kennt diese Unterschiede nicht. Er weiß nicht, 
welchen Willensentschlüssen er folgt: eigenen oder fremden? Er weiß 
somit nicht, wer er ist. Eine Person lebt drittens und schließlich in 
Herrschaft über ihren Leib, denn sie ist selbstbeherrscht, indem sie sich 
selbst regiert. Im Unterschied dazu befindet sich der im bloßen »Leib-
bewusstsein« (ebd., 472) lebende Mensch. Kurz: Der sittlichen Person 
steht insgesamt der »personlose Mensch« (473) gegenüber, nämlich der 
wahnsinnige, unmündige und leibhaftige Mensch.

Eine »Person« ist

Ein  
»personloser« 
Mensch ist

vollsinnig = bei Sinnen wahnsinnig = von Sinnen

mündig
= spricht mit 
eigenem Mund unmündig

= folgt anderen 
Stimmen

selbstbewusst
= regiert sich 
selbst

vom Leib  
beherrscht = Sklave der Sinne

Diese Exklusion ist für Scheler kein Skandal, sondern Folge der ethi-
schen Logik: Ein ethischer Schutzbereich schließt jemanden oder etwas 
aus, indem er jemand oder etwas anderes/anderen einschließt. Indem 
ich klar und laut sage: vollsinnig, mündig, leibbewusst mache die Per-
son aus, sage ich zugleich unausgesprochen: wahnsinnig, unmündig 

ZWEITE KRITIK: PERSON, MENSCHENWÜRDE, GERECHTIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


85

und leibhaft macht sie nicht aus. Nichts ist wichtiger, als dieses als die 
Folge der binären Logik zu verstehen. ›Inklusion‹ dient der (Selbst-) 
Beschreibung. Ich, Wir, die Gruppe der x usw. Aus der Operation der 
›Selbstbeschreibung als Nebeneffekt‹ ergibt sich die ›Exklusion‹ Du, 
Ihr, die Gruppe der nicht-x usw. Exklusion ist ein, wie Luhmann her-
vorhebt, ›logischer Schatten‹ (Luhmann 1995, 262) der Inklusion als 
bevorzugter Operation. Wenn man der Meinung ist, dass Ethik die 
Fortsetzung der formalen zweiwertigen Logik mit anderen Mitteln dar-
stellt, dann wird man die moralisch fragwürdigen Folgen auch akzep-
tieren müssen: es gibt Unpersonen. Das sind die vulnerablen Klienten 
der Heilberufe, zu denen jeder von uns gehören könnte! Sie sind nicht 
an sich Unpersonen, sondern nur, weil die Logik sagt: entweder/oder. 
Anders geht es offenbar nicht. Die Logik der zweiwertigen Ethik führt 
zur ethisch problematischen Exklusion. Peter Singer zieht daraus im 
Zeitalter der Biomedizin und der Rationierung im Gesundheitswesen 
die Konsequenz: Es gibt, so behauptet er, an sich wertlose menschliche 
Existenzen.

Die Exklusivität der Moral liegt in einem einfachen Schematismus: 
Jemand oder etwas gehört in den Schutzbereich, wenn er, sie oder es be-
stimmte Kriterien erfüllt. Gelten diese Kriterien nicht als erfüllt, dann 
kann von einer Inklusion in den Schutzbereich nicht gesprochen werden, 
sondern nur von einer Exklusion. Die ethische Härte liegt hier in der 
binärschematischen Ja-Nein-Form des Entweder/Oder. »Unerträglich 
ist der Versuch, dem Entweder/Oder sich zu entwinden, das Misstrau-
en gegen das abstrakte Prinzip.« (Horkheimer/Adorno 1981, 213). Die 
Form produziert die ethische Härte, wie seit Kierkegaard bekannt ist.  
An sich ist ein Lebewesen nicht unwürdig, erst die Form der Logik von 
Ein- und Ausschluss macht es dazu. An Versuchen, diese Form und da-
mit die Sache selbst zu ändern, mangelt es nicht. Uneindeutige Fälle, 
die nicht eindeutig gemacht werden dürfen, weil Eindeutigkeit unge-
recht wäre. Was nicht eindeutig ist, ist unscharf, unbestimmt oder neu-
tral. 

Man muss sich davor hüten, diese Begriffe nur als Kennzeichnungen 
eines Mangels zu sehen. Als ob die Unschärferelation nur eine Relation 
wäre, die nicht richtig scharf und exakt ist! Wir haben es längst nicht 
mehr mit einer durchgängigen Eindeutigkeit in praktischen Fragen zu 
tun. Das ist ohne Zweifel eine Folge des Zeitalters der Biotechnologie. 
Somit sind Alternativen zum Schematismus der formalen Binärlogik 
und ihrer Exklusionen denkbar.

Michel Serres nennt den Ort »zwischen ja und nein [...] eine unscharfe  
Topologie« (Serres, 1981, 89). Roland Barthes spricht von einem »Neu-
trum«, das den Sinn, welcher aus der »Opposition zweier virtueller 
Terme« (Barthes 2005, 32) erwächst, annulliert. Maurice Blanchot be-
schreibt das »Neutrale« als ne uter, als Nicht-Begriff eines weder x noch 

PERSON IN DER KRITIK

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86

nicht-x (vgl.: Blanchot 2010, 9). Schließlich wäre die Semantik des 
Unbestimmten zu erwähnen. »Die Pointe der Moral liegt gerade in der 
Überschreitung aller Hinsichtnahmen oder aller identifizierenden Bli-
cke.« (Gamm 2000, 246). 

Die Perspektive einer ethischen Andersheit im Zeichen vulnerabler Per-
sonen, die wir als Ausweg aus der Härte von Ein- beziehungsweise Aus-
schluss vor Augen haben, impliziert geradezu eine Ablösung der Ethik 
von der formalen Logik des Widerspruchs und der Eindeutigkeit. Ablö-
sung heißt nicht, dass formale Logik unwichtig wäre. Im Gegenteil: Re-
chenaufgaben und statische Berechnungen sind ohne klare Logik nicht 
zu lösen. Ebenso gilt aber: Die Rede über die Menschenwürde eines 
Komapatienten ist keine Rechenaufgabe. Es wäre eine plurale Logik 
vonnöten, die den Binärschematismus durchbricht. Vorarbeiten dazu 
finden wir in den Philosophien von Friedrich Nietzsche, Edmund Hus-
serl, Jean-Francois Lyotard und Niklas Luhmann (vgl.: Schnell 2005c). 
Eine plurale oder mehrwertige Logik würde ihren Zwangscharakter ver-
lieren, der darin besteht, dass irgendwer offenbar immer ausgeschlossen 
sein muss: Patienten, Tiere oder Embryos. Den Zwang zugunsten des 
Ausgeschlossenen abzuschaffen oder zu reduzieren hieße, sein Glück 
nicht mehr an das Ressentiment des exklusiven Schemas (Binärität wie 
innen und außen, ja und nein) zu binden. Wer sagt denn, dass mit dem 
unbestimmten Menschen (Gerhard Gamm) keine Ethik zu machen sei? 
Im Lichte dieser vorgreifenden Überlegungen, die anzeigen sollen, dass 
wir nicht ins Leere kritisieren, sollen nun die weiteren Überlegungen 
durchgeführt werden.

b. Menschenwürde in der Kritik

Die Würde ist ein Wertbegriff, der den Singular der Person mit dem 
Kollektiv der Gesellschaft verbindet und dadurch die Anonymität in die 
ethische Betrachtung einbezieht.

These: Die Bestimmung der Würde ist exklusiv, da sie den Eigenschafts-
begriff der Person fortsetzt und damit auch dessen Schattenseiten über-
nimmt.

Autonomie ist das die Würde begründende Kriterium. Sofern es sich 
um ein Produkt einer Zuschreibung handelt, ist der Begriff der Würde 
ebenfalls exklusiv. Peter Singer, dessen Auffassung später noch zur Spra-
che kommen wird, folgt dieser Logik. Wer entsprechende Eigenschaf-
ten nicht besitzt, ist wert- und würdelos und erhält keine Güter der 
Gesundheitsversorgung. So etwa behinderte Säuglinge. »Sie sind nicht 
selbstbewusst, rational oder autonom, und so sind Erwägungen des 

ZWEITE KRITIK: PERSON, MENSCHENWÜRDE, GERECHTIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


87

Rechts auf Leben oder des Respekts vor der Autonomie hier nicht ange-
bracht. Wenn sie überhaupt keine Erlebnisse haben und auch niemals 
welche haben können, dann hat ihr Leben keinen Wert an sich.« (Sin-
ger 1994, 245) Woher will der von außen Zuschreibende wissen, was 
der behinderte Mensch empfindet? Woher nimmt er das Recht, über 
den Wert des Lebens zu entscheiden? Aus den Büchern Kants? Diese 
Fragen stellt die instrumentelle Bioethik nicht, sondern legt fest, dass, 
wer eine Person mit Würde und allen Rechten sein will, dieses Anderen 
beweisen können muss. Die Herrschaft der 3. Person Singular macht 
aus der Ethik einen totalitären Erkennungsdienst.

All das wäre für die Theorie halb so schlimm, wenn nicht ein be-
stimmter Begriff der Würde diesem unwürdigen Treiben entgegen kom-
men würde. Der Begriff der Würde ist insofern schillernd, als dass er 
zwischen einem absoluten Wert und der Gerechtigkeit vermittelt. Ab-
soluter Wert besagt, dass die Träger der Würde Selbstzweckwesen sind. 
Gerechtigkeit besagt, dass die Selbstzweckhaftigkeit allein nicht reicht, 
um zu bekommen, was man wünscht. Der Beanspruchende muss sich 
Leistung auch verdienen. Denker der römischen Antike, Thomas Hob-
bes und auch Immanuel Kant ringen mit der Frage, ob die Würde 
schön, aber nutzlos ist oder ob sie sich auch auszahlt. Ernst Bloch hat 
konkret wie kaum einer Anderer gezeigt, dass Menschenwürde und so-
ziale Gerechtigkeit aufeinander verweisen, aber nicht miteinander iden-
tisch sind (vgl.: Schnell 2005b). Dieses Verhältnis ist hinreichend un-
klar, so dass es genug Konflikte hervorbringen kann. »Die Konstitution 
der Menschenwürde aller bezieht sich gleichermaßen auf die politische 
und die gesellschaftliche Sphäre.« (Perels 2005, 86) Diese Wechselseitig-
keit ermöglicht nicht nur eine Unklarheit über das Verhältnis zwischen 
Würde und Gesellschaft, sondern auch einen wechselseitigen Über-
schuss. Würde und Gerechtigkeit verweisen immer aufeinander, mal 
tritt die eine, mal die andere Dimension in den Vordergrund. Schon 
zu Friedrich Schillers Zeiten galt eine Entsprechung beider Momente 
als Utopie. »Zu essen gebt ihm, zu wohnen; habt ihr die Blöße bedeckt, 
gibt sich die Würde von selbst.« Die Besonderheit des Überschusses be-
steht darin, dass Würde auch anders als die Gerechtigkeit sein kann. 
Eine Gabe, ein Geschenk, aber innerhalb der Sozialversicherung. Sonst 
wäre die Würde nicht mehr als ein ungerechtes Almosen.

c. Gerechtigkeit in der Kritik

Wer nicht von Freunden und Familie unterstützt wird, soll unabhän-
gig von seiner Einbettung in die Sittlichkeit betrachtet werden. Die 
Gerechtigkeit zeigt, was einem Menschen an Fürsorge und Gütern der 
Gesundheitsversorgung zusteht, unabhängig vom Urteil der Nächsten 

GERECHTIGKEIT IN DER KRITIK

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88

und der Nachbarn. Doch, was ist und was macht den Teil aus, der der 
würdevollen Person als das Ihrige zusteht?

These: Die Bestimmung der Gerechtigkeit im Hinblick auf die Pflege-
bedürftigkeit ist exklusiv, da sie 1. Pflegebedürftige Menschen von Leis-
tungen oder 2. sinnkonstitutive Momente aus dem Geschehen der Ver-
sorgung ausschließt.

Bedürftigkeit ist ein Geltungsphänomen, also abhängig von der Aner-
kennung eines Bedürfnisses als zu befriedigen durch Andere. Eine Ex-
klusion ist nicht schon die Tatsache, dass nicht alles von Anderen aner-
kannt wird, was jemand als sein Bedürfnis definiert. Von der Struktur 
der Gesellschaft her gesehen, wäre Gerechtigkeit überhaupt nicht mög-
lich, wenn die Forderung nach etwas auch quasi automatisch die Zu-
teilung dessen nach sich zöge. Soziale Gerechtigkeit durch den Staat ist 
Ausgleich für zu geringe Fürsorge durch Andere. Ausgleich, aber nicht 
Ersatz. Statt mit Anderen lebt man nicht mit dem Sozialamt zusam-
men. Gerechtigkeit ist zunächst selektiv, sie bezahlt nicht alles, nur den 
Ausgleich dessen, was als Mangel zu gelten hat. Selektivität ist noch kei-
ne Exklusion. Man kann immerhin einen Antrag auf Revision stellen 
oder einer solchen unterzogen werden.

Wie der Deutsche Ethikrat 2016 in seiner Denkschrift Patientenwohl 
als ethischer Maßstab für das Krankenhaus dargelegt hat, können die 
DRGs (Diagnosis Related Groups), die die Verteilung von professio-
neller Fürsorge an Patienten im Krankenhaus regeln, als Vorstufe unge-
rechter Exklusion angesehen werden. DRGs sind keine Ursachen von 
Ungerechtigkeit, sie können aber zu Ungerechtigkeiten beitragen. Sie 
bewirken bekanntlich eine Reduktion der Verweildauer von Patienten 
im Krankenhaus. Diese ist zugleich eine Reduktion der Kontaktzeit 
zwischen Patienten und Heilberuflern. Die Reduktion der Kontakt-
zeit begünstigt eine Deformierung von Interpersonalität (vgl.: Fischer 
2002).

Eigentlich sind in der Behandlung ungerechtfertigte Benachteili-
gungen und Privilegierung zu verhindern. Gleichberechtigung im Sinne 
einer statusindifferenten Krankenhausversorgung ist das Ziel. Diese 
sperrt sich grundsätzlich gegen die Exklusion bestimmter Patienten-
gruppen. Unter den Bedingungen des DRG-Systems werden Patienten 
jedoch weniger in ihren individuellen Bedürftigkeiten als vielmehr als 
pauschalierte Behandlungsfälle wahrgenommen. Das gilt für besondere 
Herausforderungen: Patienten mit seltenen Erkrankungen (Kinder und 
Jugendliche), alte und multimorbide Patienten, Menschen mit Behin-
derung, Menschen mit Demenz, Patienten mit Migrationshintergrund. 
Sofern der Patient als Pauschale betrachtet wird, etabliert sich eine 
durchschnittliche und folgenreiche Normalität: für Patienten mit sel-

ZWEITE KRITIK: PERSON, MENSCHENWÜRDE, GERECHTIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


89

tenen Erkrankungen fehlen Therapieoptionen, alte Menschen werden 
im Krankenhaus als Fremdkörper angesehen (vgl.: Schilling 2003), der 
Unterschied von Behinderung und Krankheit ist Ärzten unklar, Pati-
enten mit Demenz werden vom Pflegepersonal bevormundet, Patienten 
mit Migrationshintergrund können nicht mit kultureller Sensibilität 
rechnen (vgl.: Ilkilic 2007).

Diese Tendenzen begünstigen Ungerechtigkeiten und Exklusionen im 
Gesundheitssektor, der doch eigentlich auf eine bestmögliche Versor-
gung ausgerichtet sein sollte (vgl.: Knöpfler/Daumann 2017).

Eine Exklusion im definitiv problematischen Sinn liegt vor, wenn wir 
es erstens mit Rationierungen im Gesundheitswesen zu tun haben. »Ge-
sundheitsleistungen rationieren bedeutet, Patienten eine wirksame Be-
handlung vorzuenthalten.« (Smith 1998, C-1753). Das Ungeheuerliche 
an der Meinung, dass Menschen über 80 Jahren keine künstlichen Hüf-
ten mehr zugestanden werden sollen, liegt unter anderem in der Tatsa-
che, dass deren Bedürftigkeit keineswegs bestritten wird. Rationierung 
besagt: Anerkennung der Bedürftigkeit bei gleichzeitiger Verweigerung 
gerechter Zuteilung der Güter der Gesundheitsversorgung. Die proble-
matischen Konsequenzen einer Rationierung für die Gesundheitsver-
sorgung sind seit langem bekannt. Ich verweise exemplarisch auf die 
Ergebnisse der berühmten RICH-Studie (Schubert et al., 2005). Der 
Rationierung entgegen steht der gesamte Diskurs der Gerechtigkeit, der 
Menschenwürde und des Sozialstaates. Aber Gerechtigkeit bedarf den-
noch der Überprüfung.

Exklusion liegt vor, wenn wir es mit zweitens dem Ausschluss sinn-
konstitutiver Momente des Erlebens von Versorgung durch den Prozess 
der Versorgung selbst zu tun haben. Pflege ist keine eigenständige Tä-
tigkeit, sondern Teil der Sorgestruktur der alltäglichen Lebensführung 
(vgl.: Schnell 2010a). Das Verständnis von gesundheitsbezogener Pfle-
ge, die unter anderem von ausgebildeten Pflegekräften verrichtet wird, 
setzt ein Verständnis von Pflege, das aus Sicht der Philosophie im Sinne 
einer Cura sui formuliert wird, voraus. Die Bestimmung der Pflegebe-
dürftigkeit geht in der Regel von sogenannten Aktivitäten des täglichen 
Lebens aus (Henderson, Roper, Krohwinkel, SGB XI). Gesundheitsbe-
zogene Pflege hat unter anderem die Aufgabe, Patienten und pflegebe-
dürftige Menschen bei der Durchführung des Alltagslebens zu unter-
stützen. Zu diesem Zweck werden ATLs identifiziert und definiert, die 
Anlass und Ansatz für gesundheitsbezogene Pflege sind. Der Übergang 
von der Pflege als Teil der alltäglichen Sorgestruktur zur professionellen 
und gesundheitsbezogenen Pflege ist der Übergang von der Normalität 
des Alltags, in der einzelne Tätigkeiten wie Sprechen, Waschen, Singen, 
Joggen, Schminken, Helfen, Putzen, Feiern, Kochen und entsprechende 
Stimmungen gar nicht definitiv voneinander unterschieden sind, zu 
identifizierten Aktivitäten des täglichen Lebens. Letztere verweisen auf 

GERECHTIGKEIT IN DER KRITIK

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90

erstere. Allerdings: jene, also die Gemengelage des Alltags, ist insgesamt 
und in ihrer Fülle nicht relevant für die Bestimmung der Tätigkeiten, 
die die Pflegebedürftigkeit ausmachen und somit Anlass für gesund-
heitsbezogene Pflege sein können.

Wenn nicht der gesamte Alltag mit seinem Tun, Leiden und seinen 
Stimmungen zur Festlegung von professioneller Pflege und Pflegebe-
dürftigkeit relevant ist, sondern nur einzelne Tätigkeiten – welche sind 
es dann und warum diese und keine anderen? Selbst wenn man, wie 
hier geschehen, die Tradition der griechischen Diätetik und der rö-
mischen Stoa mit ihrer jeweils überlieferten Anzahl von Aktivitäten he-
ranzieht, »bleibt eine gewisse Beliebigkeit.« Es findet sich nämlich keine 
erschöpfende »Begründung, warum gerade diese Anzahl und Art von 
Aktivitäten gewählt wurde.« (Halek 2003, 18)

Es geht hier um die Form des Prozesses, durch die der Unterschied 
zwischen Sorge und professioneller Pflege hervortritt. Die Form ist Se-
lektivität und bewirkt, dass es keine zureichende Begründung dafür gibt, 
warum gerade Aktivitäten und warum gerade diese und keine anderen 
als maßgeblich anzusehen sind. Die Form der Selektivität verursacht 
Exklusivität. Es werden viele Geschehnisse, die Menschen im Alltag 
wichtig sind, zur Bestimmung von Pflegebedürftigkeit gar nicht heran-
gezogen. Aktivitäten werden aus ihrem sinnstiftenden Kontext gelöst. 
Aktivitäten werden zu sinnlosen Basishandlungen. Formal gesprochen: 
Gerechtigkeit produziert Ungerechtigkeit (vgl.: Schnell 2009c, 119ff). 

Ein Mensch führt einen Löffel zum Mund eines anderen Menschen –  
was geschieht hier? Jemand sorgt dafür, dass ein anderer Mensch satt 
wird? Ist das Sattwerden dann Kern und Inhalt der Unterstützung? 
Oder geschieht hier etwas Anderes: Jemand reicht jemandem Nahrung 
an – ist dann der erfüllte Tatbestand des Anreichens das Worumwillen 
der Unterstützung? Entscheidend ist, dass die Herauslösung der unter-
stützenden Verrichtungen aus dem sinnstiftenden Kontext alltäglicher 
Ziele, diese Fragen unbeantwortbar macht und die Unterstützung vom 
bedürftigen Menschen als sinnlos erfahren wird natürlich auch vom 
Pflegenden selbst. Dass Speisen nicht mit dem Anreichen eines Löffels 
identisch ist, bleibt diesem nicht verborgen. Hier liegt eine Exklusion 
zu Lasten kranker Menschen vor, die ethisch bedeutsam ist. Die fol-
genden Beispiele illustrieren diese Problematik:

Herr Malone geht sinnvollen Tätigkeiten nach, ohne Exklusionen. Herr 
Malone frühstückt. Das heißt: er kocht den Kaffee, toastet das Brot, 
füttert die Katzen, dreht das Brot um, hört Radio, holt die Zeitung, 
notiert etwas auf dem Einkaufszettel, sieht nach, ob die Schuhe noch 
geputzt werden müssen, kämmt kurz die Haare, geht auf den Balkon 
und riecht die Luft, kommt zurück in die Küche, ermahnt die Katzen, 
nicht die Wurst zu stehlen, sitzt, steht wieder auf, gähnt, beißt in das 

ZWEITE KRITIK: PERSON, MENSCHENWÜRDE, GERECHTIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


91

Brot, isst das Ei, führt die Tasse, nein nicht zum Mund, denn die Milch 
fehlt noch, nicht vergessen, denkt Herr Malone, die Schwester in New 
York anrufen, und schmatzt.

In diesem Prozess, der den Titel trägt ›Herr Malone frühstückt‹ und 
der gar keine Aneinanderreihung von Einzeltätigkeiten ist, wie es die 
schriftliche Sprache mit ihren einzelnen Sätzen suggeriert, die eigent-
lich alle auf einmal gesagt werden müssten und nur der Sprachordnung 
halber nacheinander gesagt werden, geht eines in das andere über. Früh-
stücken ist alles. Man verrichtet keine Einzeltätigkeiten, sondern man 
frühstückt. Aus wieviel Einzelhandlungen besteht das Frühstücken? 
Wann fängt eine Handlung an? Und wann ist sie beendet? Wie lan-
ge dauert sie? Diese Fragen sind für das sinnhafte Erlebnis ›Frühstück‹ 
unwichtig. Wenn Herr Malone pflegebedürftig wird, erhält er Unter-
stützung, die er im Alltag benötigt. Diese unverzichtbare Unterstützung 
blendet aber den sinnstiftenden Kontext aus und reduziert das schon 
von James Joyce beschriebene Abenteuer ›Frühstück‹ auf: Anreichen 
von Nahrung auf einem Löffel. Weil niemand die Katze am Ohr zieht, 
hat Herr Malone auch keinen Hunger mehr. Aber das ist egal, sofern 
es auf das Anreichen der Nahrung ankommt und der Bodymass-Index 
noch zufriedenstellende Werte anzeigt.

Die Form macht aus Handlungen Körperbewegungen, die ihren 
Sinn, den sie durch Ziel und Kontext erhalten, verlieren. »Unverständ-
liche Handlungen sind gescheiterte Anwärter auf den Status einer ver-
ständlichen Handlung.« (MacIntyre 1987, 279f ). Die Formierung der 
Handlung durch die ethisch problematische Exklusion des Kontextes 
und damit der Möglichkeit für den pflegebedürftigen Menschen, das 
Löffelanreichen als sinnvoll zu erfahren, hat den Systemvorteil, dass 
Handlungen exakt berechenbar sind. Die Exklusion macht, dass Pfle-
gehandlungen einen »zu beobachtenden Anfang und ein ebensolches 
Ende haben« (Bartholomeyczik et al.: 2001, 168). Die berechenbare 
Zeit kann in Geld und gerechte Verteilung umgesetzt werden. Was ko-
sten fünf Minuten Essen anreichen? Soll Herr Malone zwei Mal fünf 
Minuten erhalten? Das Assessmentinstrument zur Einschätzung von 
Pflegebedürftigkeit ermöglicht eine Antwort, die Herrn Malone zum 
Kunden werden lässt und eine ethische Freundschaft mit der ihn versor-
genden Person ausschließt.

Hilfe beim Ankleiden als sinnloses Ereignis, da es sinnkonstitutive Momente 
ausschließt. Ein Beispiel für die Produktion von Sinnlosigkeit aufgrund 
der Reduktion von Handlungen auf Körperbewegungen und Einzelaus-
führungen stellt die Hilfe beim Ankleiden dar. Um diese Hilfestellung 
als Leistung beschreiben, verteilen und abrechnen zu können, wird sie 
zeitlich fixiert und inhaltlich bestimmt. 

GERECHTIGKEIT IN DER KRITIK

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92

1. 	Beginn der Hilfestellung: Bereitlegen der Anziehsachen etc.
2. 	Durchführung der Hilfestellung: Unterstützung beim Aufstehen aus 

dem Bett, Nachtwäsche ausziehen, Unterwäsche und Tageskleidung 
anziehen.

3. 	Beendigung der Hilfestellung: Nachwäsche zusammenlegen, Bett 
aufschlagen.

Diese von Apelt et al. (2012) beschriebene Hilfestellung ist für die vul-
nerable Person sinnlos, weil sie sinnkonstitutive Momente aus dem 
Handlungsbogen ausschließen. Die Exklusion betrifft elementare Mo-
mente des Alltagslebens. Die formelle Aussonderung der Unterstützung 
einer vulnerablen Person beim Ankleiden durch eine andere Person 
schließt aus:

1. 	dass eine vulnerable Person nach dem Aufstehen und vor dem An-
kleiden ins Bad zur Wäsche geht,

2. 	dass eine vulnerable Person nach dem Aufstehen und vor dem An-
kleiden in der Küche frühstückt,

3. 	dass eine vulnerable Person nach dem Aufstehen und vor dem An-
kleiden eine Tasse Kaffee im Badezimmer trinkt.

Da eine mögliche Unterstützung bei der Körperwäsche oder bei der 
Essensbereitung in eine andere Tätigkeitssequenz fällt, kann der All-
tag nicht erfasst werden. Er wird auf Körperbewegungen und zusam-
menhangslose Einzelhandlungen reduziert. Exklusion als Form erzeugt 
Sinnlosigkeit und Ungerechtigkeit!

Die Pflegeperson ist kein Freund mehr, sondern ein Dienstleister. 
Gleichwohl existiert ein Überschuss alltäglicher und ethisch relevanter 
Sorge gegenüber der definierten, dokumentierten, zeitlich bemessenen 
und bezahlten Pflegetätigkeit. Und was passiert, wenn sich Herr Ma-
lone nach dem objektiven Ende des Essenanreichens traurig fühlt und 
noch etwas reden möchte? Es besteht die Gefahr, dass der Pflegeperson 
nun nach Ablauf ihrer Zeit zugemutet wird, entweder einfach zu gehen 
oder unentgeltliche Mehrleistungen erbringen zu sollen (vgl.: Bosch et 
al., 2002). Geht sie, hat Herr Malone morgen noch weniger Hunger, 
bleibt sie und hört zu, tut sie es als Privatperson. Kann Gerechtigkeit 
auch ungerecht sein? Die Bestimmung der Gerechtigkeit im Hinblick 
auf die Pflegebedürftigkeit ist exklusiv, da sie sinnkonstitutive Momente 
aus dem Geschehen der Versorgung ausschließt. Kann Gerechtigkeit 
auch anders sein?

ZWEITE KRITIK: PERSON, MENSCHENWÜRDE, GERECHTIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


93

15. Ethik als nichtexklusiver Schutzbereich im 
Zeichen der Andersheit vulnerabler Personen

In diesem Kapitel haben wir drei Fragen zu klären: Wie ist ein nicht von 
den Eigenschaften ausgehend gedachter Begriff der Person denkbar? 
Wie könnte ein umfassender Begriff von ›Würde‹ formuliert werden? 
Welche Form könnte eine sinnhafte Gerechtigkeit annehmen? Diese 
drei Fragen münden in eine Frage, die die zentrale der vorliegenden 
Ethik als Schutzbereich ist: Wie ist eine nichtexklusive Ethik als Schutz-
bereich möglich? In diesem Kapitel wird der Versuch einer Antwort 
unternommen. Es sollte dabei zumindest skizzenhaft deutlich werden, 
worin ein anderer Umgang mit Andersheit bestehen könnte.

Indem dies versucht wird, wird wiederum eine Veränderung der Ar-
gumentationsweise realisiert: Nachdem wir von der materialen Ethik 
der ›Autonomie, Freundschaft, Familie‹ zur formalen Ethik der ›Person, 
Menschenwürde, Gerechtigkeit‹ übergegangen sind, kehren wir nun, da 
die formale Ebene neue Probleme mit ethischer Inklusion hervorbringt, 
die zuvor nicht bestanden und die sie allein nicht zu lösen vermag, auf 
die materiale Ebene des konkret gelebten Lebens zurück. Dort kom-
men wir aber anders und als Andere an. Wir sind nicht mehr dieselben 
wie zuvor. Belehrt durch die moralische Prüfung, die die Anforderun-
gen der Person, der Würde und der Gerechtigkeit bedeuten, aber auch 
einsichtig der Grenzen dieser Instanzen der moralischen Prüfung, brin-
gen wir die Formalität mit und in die Materialität hinein. Wir betreten  
die alte Welt als neue: sie ist nun das Miteinander von Materie und 
Form.

a. Eine Antwort auf die Kritik an der Person:  
Andersheit der Person

Die Beantwortung der Fragen dieses Kapitels hat sich auch mit der 
grundlegenden Logik des Ethischen, der In- und Exklusion als ethisch 
folgenreicher Bestimmungen der Logik, ja überhaupt mit der Annah-
me, dass Ethik die Fortsetzung formaler Logik mit anderen Mitteln sei, 
auseinanderzusetzen.

Wie ist die Erweiterung des exklusiv gedachten Schutzbereiches des 
Ethischen möglich? Exklusivität ist an das Schema von Allgemeinem 
und Besonderem gebunden.

Wenn ich sage, dass dieser Gegenstand ein Stuhl sei, meine ich, dass 
der Gegenstand als Stuhl aufgefasst werden kann, weil er Eigenschaf-
ten aufweist, die den Inbegriff des Stuhls ausmachen. In diesem Fall 
ist der hier und jetzt anwesende Stuhl eine Besonderheit, die unter den 

EINE ANTWORT AUF DIE KRITIK AN DER PERSON

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94

allgemeinen Begriff des Stuhls fällt. Selbige Denkweise soll auch in der 
Ethik gelten. Die Anwendung des allgemeinen Gesetzes, welches die 
Achtung der Person befiehlt, besteht darin, dass ich jemanden im Lich-
te der Eigenschaften Autonomie, Moralität und Vernunft als besonde-
re Person ansehe. Die Kriterien für die Bestimmung des Besonderen, 
welches immer nur ein Besonderes im Hinblick auf ein Allgemeines 
sein kann, lassen sich gleichwohl verändern. Anstatt drei werden vier 
Kriterien vorgeschlagen, oder nur zwei oder besser fünf. Ausgehend von 
Deleuze sehen wir hier eine »n+/-1«-Logik am Werk. Ausgeschlossen 
bleibt immer der Bereich von plus und minus eins. Die Bioethik und 
ihre Kritiker sitzen im selben Boot, denn der Streit geht nicht um das 
Schema von Allgemeinem und Besonderem, sondern lediglich um die 
Anzahl der Kriterien. Hardliner wollen den Schutzbereich sehr exklusiv 
halten, Liberale etwas durchlässiger. Der Vorschlag ist, im Hinblick auf 
eine Nichtexklusivität neue Wege zu beschreiten.

Der Person gebührt Schutz und Achtung. Das gilt auch für Mörder. 
Mörder sind Personen, die von der Vernunft den falschen Gebrauch 
machen. Kranke, behinderte, pflegebedürftige Menschen, die von der 
Vernunft weder falschen noch richtigen Gebrauch machen können, 
sind der klassischen Ethik nach keine Personen. Vorgeschlagen wird, 
den Schutzbereich des Ethischen zu erweitern, sie also zusammen mit 
allen anderen Menschen und Personen auch als achtungs- und schutz-
würdige Personen zu achten und zu behandeln, indem die gesamte 
Ethik im Zeichen der Andersheit betrachtet wird (vgl.: Schnell 2000). 
Im Sinne Paul Ricœurs kann von einer »Andersheit der Person – altérité 
des personnes« (Ricœur 1996, 331) gesprochen werden. Ihre Definition 
lautet: die Andersheit der Person ist eine Ausnahme von der Besonder-
heit, die zu achten das allgemeine Gesetz vorsieht. Die Betonung einer 
Andersheit ist die Befürwortung eines Austritts und einer Überschrei-
tung. Das Schema der Person ist notwendig zu durchschreiten – und 
zu überschreiten. »Die Pointe der Moral liegt gerade in der Überschrei-
tung aller Hinsichtnahmen oder aller identifizierenden Blicke.« (Gamm 
2000, 246) Die Überschreitung ist nicht einfach eine modische Geste, 
sondern eine Methode. Sie ist ein Weg, auf dem Jemand als Anderer 
erscheint. Betrachten wir das praktisch.

Ein Mensch im Koma. Soll ich ihn achten oder seine personalen Ei-
genschaften oder ihn wegen seiner personalen Eigenschaften? Anders-
heit der Person sagt: auch die Ausnahme ist ethisch schutz- und ach-
tungswürdig. Die Eigenschaften, die der gesunde Mensch aufweist und 
der Patient nicht, machen keinen ethisch relevanten Unterschied aus. 
Das ist die genaue Gegenposition zur instrumentellen Bioethik. Im 
Zeichen der Andersheit der Person wird die Imperativität (dass ich den 
Anderen zu achten habe) vom Imperativ (welcher Eigenschaften zufolge 
ich ihn zu achten habe) abgelöst. Betrachten wir das theoretisch.

ETHIK ALS NICHTEXKLUSIVER SCHUTZBEREICH

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


95

Der Komapatient ist nur dann ethisch zu retten, wenn die Ethik von 
der Logik getrennt wird. Wenn die Ausnahme vom Allgemeinen und 
Besonderen Bedeutung gewinnen soll, dann muss die Vernunft umge-
dreht werden. Kant hat gezeigt, dass der Mensch nicht außerhalb der 
Entsprechungsmöglichkeiten von Allgemeinem und Besonderem den-
ken oder handeln kann. Deshalb spricht er hier von einem »Schematis-
mus der reinen Verstandesbegriffe« (Kritik der reinen Vernunft, B 176ff). 
Husserl setzt ähnlich an. »Die faktische Welt der Erfahrung ist typisiert 
erfahren.« (Erfahrung und Urteil: § 83) Die Ablösung der Ethik von 
der Logik erfolgt durch die These, dass der Schematismus nicht Grund-
lage der Ethik ist, weil der Schematismus selbst der Veränderlichkeit 
untersteht. Indem Kant den Schematismus zur Sprache bringt, sagt er, 
dass der Verstand des Menschen gar nicht ohne das Schema von Allge-
meinem und Besonderem arbeiten kann. Manch vulgäre Version der 
Neurobiologie würde das auch vom menschlichen Gehirn behaupten. 
Das Schema des Verstandes liegt von Natur aus fest? Nichts, aber auch 
gar nichts kann daran etwas ändern? Nein – Diese Antwort, die der 
Marxismus gibt, ist aus ethischen Gründen interessant. 

Die Schematisierungen des Verstandes sind Nachbildungen des mo-
dernen Lebens. Der moderne Wirtschaftsbürger kalkuliert, rechnet, 
analysiert. So bildet sich sein Verstand in diese Richtung aus und ent-
fernt den Europäer vom kontemplativen Menschen des Ostens, der 
jetzt ›ferner Osten‹ heißt. Alfred Sohn-Rethel hat die These entwi-
ckelt, die Denkform sei eine Nachbildung der Warenform (vgl.: Burger 
2003). Horkheimer und Adorno vertreten wiederum die Ansicht, dass 
der Schematismus eben nicht von Natur gegeben und unveränderlich, 
sondern dass er im Gegenteil höchst variabel sei. An die Stelle der lo-
gischen Schematisierung sei ein Schema getreten, in dessen Lichte der 
Mensch die Welt wie ein Kunde betrachtet. »Die Leistung, die der kan-
tische Schematismus noch von den Subjekten erwartet hatte, nämlich 
die sinnliche Mannigfaltigkeit vorweg auf die fundamentalen Begriffe 
zu beziehen, wird dem Subjekt von der Industrie abgenommen. Sie be-
treibt den Schematismus als ersten Dienst am Kunden. […] Für den 
Konsumenten gibt es nichts mehr zu klassifizieren, was nicht selbst im 
Schematismus der Produktion vorweggenommen wäre.« (Horkheimer/
Adorno 1981, 112)

Uns interessieren diese massiven Sätze nur unter folgendem ethischen 
Gesichtspunkt: Wenn das logische Schema von Allgemeinem und Be-
sonderem als Vorbild der Ethik fungiert, dann produziert sie Exklusi-
onen. Wenn das Schema aber veränderbar, also nicht unvermeidlich ist, 
kann auch Ethik anders als eine Fortsetzung der Verstandeslogik mit 
anderen Mitteln gefasst werden. Der junge Hegel, Horkheimer und Ad-
orno, Deleuze, Lacan, Levinas haben sich bereits darum bemüht, Ethik 
anders als jene Logik zu denken. Die Flucht aus dem Schematismus 

EINE ANTWORT AUF DIE KRITIK AN DER PERSON

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96

(Gerhard Gamm) wird durch Begriffe wie Nichtidentität, Différance, 
Andersheit, Fremdheit vollzogen.

Lévinas spricht davon, dass Ethik »diesseits der Unterscheidung von 
Besonderem und Universalem« (Levinas 1992, 238) beginne. Deleuze 
bezeichnet die Ausnahme von der Besonderheit auch als Singularität, 
als Einzigkeit, die kein Exemplar einer Allgemeinheit sei (vgl.: Deleuze 
1992, Einleitung). Adorno spricht von einer Nichtidentität der Person. 
»Was an den Menschen als intelligibler Charakter zu denken wäre, ist 
nicht das Personhafte an Ihnen, sondern wodurch sie sich von ihrem 
Dasein unterscheiden. In der Person erscheint dies Unterschiedene 
notwendig als Nichtidentisches.« (Adorno 1980, 273). Bernhard Wal-
denfels führt diese Überlegungen unter dem Stichwort »Der Patient als 
Fremder« (Waldenfels 1994) in Richtung einer Ethik der Heilberufe.

Mit den Überlegungen zur Andersheit der Person knüpfen wir wiede-
rum an diese Autoren an. Andersheit als Ausnahme von der Besonderheit 
des Allgemeinen ist ethische Andersheit allerdings mit Rücksicht auf die 
Vulnerabilität einer Person. Ontologie und Ethik gehen hier zusammen. 
›Ontologie‹ meint hier nicht die Auffassung von-etwas-als-etwas, son-
dern ein Sein jenseits der Prädikation. Ricœur spricht deshalb auch von 
einer »Ontologie der Andersheit« (Ricœur 1996, 389). »Seinsweise und 
Behandlungsweise« (ebd., 329) sind darin nicht zu trennen. Sein und 
Würde der Person erscheinen als dasselbe. Wie realisiert sich die Würde 
der Andersheit der Person? Nicht anhand von Eigenschaften, sondern in 
der Behandlungsweise und das ist die Begegnung. Dem Paradigma der 
Eigenschaften wird das Paradigma der Begegnung vorangestellt. Voran 
– da alle Zuschreibung von Eigenschaften an die Adresse einer Person 
eine Begegnung mit dieser Person voraussetzt (vgl.: Schnell 1999). Die 
dritte Person (er, sie, es) ist zunächst eine zweite im Kontakt mit einer 
ersten Person (ich, du). Begegnung geht der Beobachtung voraus. Inter-
personalität und Dialogizität in der Philosophie und in der sprechenden  
Medizin nehmen, wie in der Einleitung gesagt, hier ihren Anfang.

Indem man die ethisch relevante Personalität von zuzuschreibenden 
Eigenschaften ablöst und nun an die Begegnung bindet, wird die Form 
des Ethischen in die Materialität des konkreten gelebten Lebens einge-
führt, ohne diese einseitig von der Reziprozität her zu verstehen. Die 
Vorrangstellung der Begegnung vor der Zuschreibung kommt darin 
zur Geltung, dass der Andere nicht ein Thema ist, worüber ich spreche, 
sondern mein Gesprächspartner und zwar noch bevor er von mir einge-
schätzt und interpretiert wird. Alle Zuschreibung setzt die Begegnung 
und das Sagen voraus. Die ›sprechende Medizin‹ Victor von Weizsä-
ckers unterscheidet zwischen dem Anderen als ›etwas‹ und als ›jemand‹. 
Letzterer hat Vorrang vor Ersterem. Diese Überlegungen, die Robert 
Spaemann in seiner Persontheorie aufgegriffen hat (vgl.: Spaemann 
1996), lassen sich ethisch reformulieren. »Wird derjenige, der angespro-

ETHIK ALS NICHTEXKLUSIVER SCHUTZBEREICH

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


97

chen wird, zuvor in seinem Sein begriffen? Mitnichten. Der Nächste ist 
nicht erst Gegenstand des Verstehens und dann Gesprächspartner. [...] 
Eine Person verstehen heißt schon mit ihr sprechen.« (Levinas 1995, 
17). Aus diesen Überlegungen erwachsen Grundlagen einer »Ethik der 
Begegnung« (ebd., 270). In dieser Begegnung konstituiert sich die Per-
son und mit ihr ihre Würde.

b. Eine Antwort auf die Kritik an der Menschenwürde:  
Würde, Begegnung, Anerkennung

Im Unterschied zum eigenschaftstheoretischen Ansatz betrachten wir 
die Begegnung als für die Würde der Andersheit der Person konstitutiv.

Ich gehe in das Zimmer eines Wachkomapatienten, trete an sein Bett, 
sehe ihm ins Gesicht, berühre seine Hand, sage etwas und beginne dann 
zu prüfen, welche Eigenschaften, die von Rationalität zeugen, er erfüllt. 
Dieses Beispiel zeigt, dass ich in der Begegnung den Anderen bereits 
als meinesgleichen anerkannt habe und zwar noch bevor die Prüfung 
von Eigenschaften einsetzen kann. Wenn es nicht so wäre, stellte sich 
die Frage, warum ich bei Eintritt in das Zimmer auf den Menschen im 
Bett zugegangen bin und nicht auf den Papierkorb, um zu prüfen, ob 
er vielleicht eine würdige Person ist. Die Begegnung ist hier die Quel-
le der Würde. Die gegenwärtig stattfindende Begegnung, aber auch die 
Begegnung im Hinblick auf Vergangenheit und Zukunft (vgl.: Schnell 
2005b).

Zukunft. Ein pränatal als behindert diagnostiziertes Kind wird im ei-
genschaftstheoretischen Sinne keine Person sein, wohl aber im Sinne 
der Begegnung und zwar der zukünftig erwartenden Begegnung. Die 
ethische Relevanz dieser Erwartung kommt nirgends besser zum Aus-
druck als in der Rede von ›freudiger‹ oder ›guter Erwartung‹, in der sich 
die werdende Mutter und auch der Vater befinden. Die sich erst zukünf-
tig realisierende Beziehung zu einem noch im Wachstum befindlichen 
singulären Menschen ist bereits gegenwärtig ethisch relevant (Die Pro-
blematik der Abtreibung wird in Kapitel 17a im Zusammenhang mit 
der Bioethik erneut zur Sprache gebracht). Eine mögliche Behinderung 
wird nicht von einem sogenannten ›Zellhaufen‹ her gedacht, sondern 
von einem Menschen, dem ich im Zusammenleben begegnen werde. 
Die Beschreibung gewinnt Anschluss an eine Zukunftsethik, wie wir sie 
bei Hans Jonas finden (vgl.: Schnell 2007). Ein Medium der Zukunft 
ist in diesem Sinne ist die Arbeit der Kreativität, die von der Literatur 
und anderen Arten des experimentellen Denkens praktiziert wird. John 
Dewey zufolge, geht es darum, künftige Resultate von Handlungen ge-
genwärtig vorwegzunehmen und ob ihrer Wünschenswertigkeit einzu-
schätzen (vgl.: Dewey 1998, 152f ).

EINE ANTWORT AUF DIE KRITIK AN DER MENSCHENWÜRDE

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98

Vergangenheit. Die Auschwitz-Lüge bleibt strafbar, auch wenn sie 
eines Tages niemanden mehr persönlich verletzt, da alle Überlebenden 
der Lager gestorben sein werden. Die Ermordung war ein Verbrechen 
angesichts der Würde der Menschen, denen die Täter begegnet sind. 
Diese vergangenen Beziehungen sind auch heute noch relevant. Wäre 
es nicht so, müsste der Völkermord auch als bloße Sachbeschädigung 
durchgehen können. Der Mörder erkennt dem Opfer die Würde ab 
und erschießt es daraufhin. Eine Anklage wegen eines Verbrechens 
gegen die Menschlichkeit findet nicht statt, da die Opfer keine Men-
schen waren, sondern wertlos wie der Zellhaufen. Behauptungen dieser 
Art werden noch heute in jedem Prozess gegen Kriegsverbrecher laut. 
Die Angeklagten sehen sich selbst als unschuldig an, weil ihre Opfer 
angeblich gar keine vollwertigen Menschen gewesen sein sollen. Ge-
gen Behauptungen dieser Art hilft nur die geduldige Arbeit der Be-
schreibung einer Situation. In dem Augenblick des Todesschusses er-
kennt der Schütze sein künftiges Opfer als seinesgleichen an. Mag das 
Opfer bestimmte Eigenschaften aufweisen oder nicht: Der Schuss ist 
ein Mord und damit ein Verstoß gegen die Menschenwürde. Man lese 
hierzu die traurigen Schilderungen von Imre Kertész aus dem Kon-
zentrationslager. Zur Sühne eines Verstoßes gegen die Würde in der 
Begegnung erfolgt die Anbahnung neuer Begegnungen. Die Völker-
verständigung geschieht im Zeichen des Schüleraustausches, der kon-
trafaktischen Antizipation künftigen Zusammenlebens, das vergangene 
Schuld möglichst verzeihlich machen soll. Diese Beschreibungen ge-
winnen Anschluss an eine Ethik der Vergangenheit, wie wir sie bei Paul 
Ricœur finden (vgl.: Schnell 2003). Ein Medium der Vergangenheit 
ist in diesem Sinne die Fotographie. Hier liegt das Augenmerk auf der 
Zeugnisfunktion der Fotographie. Demnach bezeugt das Foto, dass der 
(auf dem Foto auftretende) Andere da gewesen ist. Dieser Andere ist 
ein sterblicher und damit vulnerabler Anderer. Das Faktum der Gewe-
senheit des Anderen wäre folgenlos, wenn das Foto sein Zeugnis nicht 
an uns, die wir gegenwärtig leben und es ansehen, weitergeben würde. 
Man könnte geradezu davon sprechen, dass das Zeugnis der Fotogra-
fie an die (Über)Lebenden adressiert ist. Wir werden aufgefordert zu  
einer Nicht-Indifferenz angesichts der Sterblichkeit des Anderen (vgl.: 
Schnell 2017).

Gegenwart. Die Begegnung als Konstitutivum für die Würde zu be-
greifen, heißt, wie Robert Spaemann sagt, zu realisieren, dass ich Um-
welt für den Anderen bin und mich selbst zurücknehmen kann. Meine 
Würde ist an die des Anderen gebunden. Der Mörder nimmt nicht dem 
Opfer die Würde, sondern handelt unterhalb seiner eigenen Würde-
Möglichkeiten. Dennoch besteht eine ›Politik der Würde‹ (A. Margalit) 
darin, den Täter nach dem Gesetz zu verurteilen. Ein Medium der Ge-
genwart ist die Anerkennung.

ETHIK ALS NICHTEXKLUSIVER SCHUTZBEREICH

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


99

Grundlegend gilt, dass ich einen Anderen in der Begegnung als mei-
nesgleichen anerkenne. Die Anerkennung im traditionellen Sinne be-
zieht sich auf wertvolle, intelligible Eigenschaften einer Person. In die-
sem exklusiven Fall könnte nur wertgeschätzt werden, wer über diese 
Eigenschaften verfügt. Was bedeutet dann Gleichheit und worin besteht 
die Anerkennung? Ich beschränke mich an dieser Stelle auf eine kurze 
Zusammenfassung von Überlegungen, die anderswo durchgeführt wor-
den sind (vgl.: Schnell 2011b).

•	 Anerkennung ist ein dreistelliger Akt.
•	 Ich erkenne Dich-als-Jemanden an.
•	 Durch die Anerkennung wird etwas gestiftet, das ohne sie nicht 

sein würde.
•	 Die Anerkennung stiftet nicht das Du/Dich, sondern den Cha-

rakter des als- Jemanden. 
•	 Die Anerkennung vermag über das Du/Dich nichts, weil sie sich 

nur auf das als- Jemanden bezieht.
•	 Das Du/Dich als solches, unabhängig von der Verweisungsstruk-

tur des als-Jemanden, ist eine Andersheit, die nur als Überschuss 
über die Verweisungsstruktur hinaus in der Begegnung zu fassen 
ist. 

•	 Die Andersheit ist ungreifbar (Robert Spaemann) und unbe-
schreibbar (Charles Larmore), weil sie sich den Akten der Aner-
kennung entzieht. 

•	 Anerkennung als-Jemanden ist keine Bestätigung eines Seins, 
denn andernfalls wäre die Rekognition lediglich das Erkennen 
eines Gegebenen.

•	 Anerkennung stiftet etwas und lebt daher von einem Gestal-
tungsspielraum des Ethischen.

Die Stiftung der Anerkennung ist die Gleichheit, die die Würde bedeu-
tet und inhaltlich besagt: »Auch Du bist ein Mensch, vulnerabel und 
endlich!« Ausgeschlossen von Anerkennung sind der Papierkorb und 
auch Gott, da sie nicht vulnerabel und somit nicht meinesgleichen 
sein können. Gleichheit ist keine Eigenschaft einer Person, sondern 
eine interpersonale Relation. Die Stiftung der Gleichheit ist keine Be-
stätigung eines Gleichseins, weil die Personen, die sich als gleich aner-
kennen ohne die Anerkennung nicht gleich wären. Anders gesagt: nur 
Wesen, die nicht gleich sind, können als einander gleich gelten. Zum 
Beispiel: Mann und Frau sind gewiss nicht gleich, sie gelten durch die 
Anerkennung aber als gleich. Die Gleichheit fügt jenen Wesen etwas 
Neues hinzu, nämlich die Gleichheit. Wäre es nicht so, dann wären 
jene Wesen nicht nichtgleich, sondern ununterscheidbar dieselben We-
sen oder gar dasselbe Wesen. Im Sinne eines Kreationsparadigmas der  

EINE ANTWORT AUF DIE KRITIK AN DER MENSCHENWÜRDE

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100

Gleichheit führt Cornelius Castoriadis aus, dass »Menschen weder als 
Gleiche noch als Ungleiche [...] geboren werden«, da beide Modi erst als  
»gesellschaftlich-geschichtliche Schöpfungen« (Castoriadis 1983, 275) 
zur Geltung kommen. Der Frage, ob Tiere, denen ich begegne, im ethi-
schen Sinne auch als Menschen beziehungsweise Personen gelten, gehe 
ich an anderer Stelle nach (siehe Anhang).

Der Stiftungscharakter der Gleichheit findet sich seit der franzö-
sischen Revolution auch in institutionellen Zusammenhängen wieder. 
»Vor dem Verfahren sind alle gleich.« (Luhmann 1983, 197) Mann und 
Frau oder die Freunde nach Aristoteles sind nicht gleich, aber gelten 
als gleich. Die sogenannte ›Politik der Differenz‹, von der vor einigen 
Jahren oft die Rede war, kann als Versuch angesehen werden, nicht nur 
die Gleichheit, sondern auch die Ungleichheit (in Form der Geschlecht-
lichkeit, Herkunft usw.) als ethisch relevant anzusehen. 

Da die Begegnung für ein leibliches Wesen unvermeidlich ist und alle 
drei Dimensionen der Zeitlichkeit umfasst, ist Anerkennung kein ei-
gener Akt, den ich auch unterlassen könnte, sondern Aufbauelement 
anderer Akte. Ich trete an das Bett des Patienten oder ich erwerbe vom 
Kaufmann ein Buch oder ich erinnere mich an die Vorfahren oder ich 
plane einen Familienurlaub – in all diesen Akten geschieht Anerken-
nung der Würde des Anderen.

Der Schutzbereich des Ethischen ist nun weiter als je zuvor! Würde 
ist Vermittlungsglied zwischen Person und Gerechtigkeit. Nach unseren 
kritischen Diskussionen über die Gerechtigkeit stellt sich nun die Frage: 
Wie kann der Würdebegriff der Begegnung die Andersheit der Person 
in das System einer sinnhaften und gerechten Verteilung der Güter der 
Gesundheitsversorgung einführen?

c. Eine Antwort auf die Kritik an der Gerechtigkeit:  
Aushandlung und Sinnzuwachs

Menschen, die aus der familialen Sorge herausfallen, können den So-
zialstaat in Anspruch nehmen: es kommt zu einer, im Hinblick auf die 
Güter der Gesundheitsversorgung verteilungsrelevanten, Einschätzung 
von Pflegebedürftigkeit, Krankheit oder Behinderung. Darauf folgt eine 
kompensatorische Leistung durch Dienstleistungen und Sachmittel. 
Die Vergütung nach Verrichtungen im Rahmen bestimmter Zeitkorri-
dore, und somit die Verrichtungen selbst, schaffen neue Probleme der 
Exklusion.

Es kommt zu Fragmentierungen von heilberuflichen Tätigkeiten und 
infolgedessen für den bedürftigen Menschen zu einem Lebenswelt- 
und damit zu einem Sinnverlust. Die Exklusion besteht darin, dass das 
Selbst des Patienten in die Unterstützung nicht einbezogen ist. Selbst-

ETHIK ALS NICHTEXKLUSIVER SCHUTZBEREICH

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


101

sorge ohne Selbst. Auf diese Kritik an der Gerechtigkeit gilt es im Zei-
chen einer Nichtexklusivität zu antworten.

Perspektiven einer Ethik im Gesundheitswesen machen sichtbar, was 
die fünf Basisethiken nicht oder, wie jene von Hans Jonas und Emma-
nuel Levinas, nur ansatzweise leisten können: eine vulnerable Person 
tritt als Subjekt der Ethik auf und nicht nur als Objekt der Fürsorge.

Würde konstituiert sich, wie zuvor ausgeführt, in der Begegnung. Im 
Hinblick auf die gesellschaftliche Dimension gerechter Verteilung kon-
kretisiert sich die Begegnung als Aushandlung. Eine Aushandlung um 
die sinnhafte Verteilung und Realisierung der Güter der Gesundheits-
versorgung zwischen einer gesellschaftlich anerkannten, bedürftigen 
Person und Institutionen der Gesundheitsversorgung.

Aushandlungen sind ohne Zweifel ein Geschäft der Reziprozität. 
Wird mit dieser These nicht die exklusive Logik der Reziprozität wie-
der eingeführt, die der Freundschaft zuvor zur Last gelegt wurde? Re-
ziprozität ist unvermeidlich in der Freundschaft und in der Aushand-
lung. Ja, die Freundschaft ist eine Aushandlung. Und was passiert mit 
Menschen, die an der Aushandlung nicht aus eigener Kraft teilnehmen 
können. Sind sie ohne Güter der Gesundheitsversorgung, ohne Würde, 
ohne Begegnung?

Die entscheidende Annahme lautet: Aushandlung ist Reziprozität, 
aber nicht nur. Sie lässt eine Andersheit in Form einer Ausnahme von 
der Reziprozität zu. Die Ausnahme realisiert sich erstens in der Unter-
scheidung zwischen Zeiteinheiten und Leistungspaketen, zweitens in 
der materiellen Form des personenbezogenen Budgets und drittens in 
der Familiengesundheitspflege. Diese Möglichkeiten erweitern die Ge-
rechtigkeit um eine als sinnhaft erfahrene Gabe von Gütern der Ge-
sundheitsversorgung. Wir wollen diesen wichtigen Inklusionsgewinn in 
den genannten drei Schritten entfalten.

Zunächst greifen wir die Denkschrift »Demenz und Selbstbestim-
mung« des Deutschen Ethikrates aus dem Jahre 2012 auf. Sie dient dazu, 
am Beispiel der Demenzkrankheit und ihrer Verbreitung danach zu fra-
gen, wie vulnerable und kranke Personen trotz ihrer Demenz als selbst-
bestimmt gelten können. Bei der Festlegung der Versorgungsleistungen 
des Sozialstaates spricht der Ethikrat die Unterscheidung zwischen 
»Zeiteinheiten« und »Leistungspaketen« an (Denkschrift Pkt. 5.3). Die-
se Unterscheidung unterstützt die Selbstbestimmung von erkrankten 
Personen. 

Seit den 1990er Jahren wurden in der Bestimmung der Bedürftig-
keit Menschen, die an einer Demenz erkrankt sind und mit ihr leben 
müssen, benachteiligt. In der Tat orientierte sich die Definition der 
Pflegebedürftigkeit an sogenannten körperlichen Funktionsstörungen, 

EINE ANTWORT AUF DIE KRITIK AN DER GERECHTIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102

die einen Menschen im Vollzug des Alltagslebens einschränken. Men-
schen, die aufgrund einer Lähmung an Inkontinenz leiden, wurden 
entsprechend mit Inkontinenzmaterial und einer Schulung zu deren 
Anwendung versorgt. Demgegenüber wurden bislang Menschen, de-
ren Pflegebedürftigkeit keine körperlichen Ursachen hat und die daher 
alle Handbewegungen noch funktionsgerecht ausüben können, aus der 
Anerkennung durch Pflegeversicherung ausgeschlossen oder nicht ange-
messen berücksichtigt. Zu ihnen zählen Menschen mit einer Demenz, 
die Anleitung und Assistenz bei der Durchführung von Handlungen 
benötigen. Die Unterscheidung zwischen Zeiteinheiten und Leistungs-
paketen ermöglicht nun die Durchführung der Unterstützung auszu-
handeln: entweder werden vordefinierte Leistungen ausgeführt oder die 
dafür bestehende Zeiteinheit kann mit eigenem Inhalt ausgefüllt wer-
den, der für die Verwirklichung der Wünsche einer vulnerablen Person 
sinnvoll ist. Dem Einbezug des Selbst in die Sorge ist damit ein Weg 
gebahnt. Veränderungsbedürftig ist dabei noch die Vergütung erbrach-
ter Leistungen durch die Gesundheitskassen. Das gilt für soziale Unter-
stützungen und Anleitungen im Verhältnis zu eher technischen Verrich-
tungen (Verbandswechsel etc.).

Eine Berücksichtigung dessen, was eine vulnerable Person als sinn-
voll erfährt, ohne dass allgemeinen Regeln oder der common sense 
regieren würden, ermöglicht weiterhin das personenbezogene Budget 
(Sozialgesetzbuch IX, § 17/2). Die Idee des Projektes eines personen-
bezogenen Budgets besagt, dass die für Versorgung zur Verfügung ste-
henden Gelder aus den Zuteilungen gemäß der Sozialgesetzbücher V, 
IX und XI zusammengeführt werden, so dass eine flexible Leistungser-
bringung innerhalb ebenso flexibler Zeitkontingente möglich wird (alle 
nachfolgenden Ausführungen beziehen sich auf den Projektbericht von 
Büscher et al. 2005).

Eine in ihrer Bedürftigkeit anerkannte Person ist ein Leistungsempfän-
ger. Sie kann sich mit dem ihr zugeteilten finanziellen Budget Unterstüt-
zung bei Leistungserbringern (ambulanten Pflegediensten) einkaufen. 
Entscheidend ist, dass das, was mit dem Geld in der Zeit der Unter-
stützung geschieht, was also als Pflege gilt, nicht in einem Katalog vor-
geschrieben ist, sondern zwischen den beteiligten Personen ausgehandelt  
wird. Von diesen selbst, unter Einbeziehung informeller Helfer, die die 
Anliegen des pflegebedürftigen Menschen als Fürsprecher unterstützen. 
Damit wird ein Ausweg aus der Exklusion durch eine Inklusion des Selbst 
eingeleitet. Das Pflegeverständnis löst sich von dem durch die Form ge-
prägten Modell der Einzelverrichtungen und orientiert sich stattdessen 
an der Komplexität individueller Bedürfnisse. Darin ist ein Rekurs auf die 
Freundschaft und die familiale Sorge zu sehen. Und zwar im Sinne einer 
Einführung der Form in die Materie. Die ATL (Aktivitäten des täglichen 
Lebens), die der bedürftigen Person durch die Unterstützung wieder bes-

ETHIK ALS NICHTEXKLUSIVER SCHUTZBEREICH

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


103

ser möglich sind, wodurch ihre Selbstbestimmung erhöht wird, werden  
nicht formell erweitert, sondern geöffnet und offen gelassen. Wir stoßen 
hier auf ein Ende des Formalismus auf der Höhe der Formalität.

Die auf den alltäglichen Sinnhorizont einer individuellen Person und 
ihrer familiären Situation zugeschnittene, weil entsprechend ausgehan-
delte Versorgung und Unterstützung, erfordert von den Pflegekräften 
auch die Kompetenz der Aushandlung und Beratung. Zu den Aushand-
lungskompetenzen zählen unter anderem: Beziehungsstrukturen er-
kennen und aufbauen, Gestaltung von Alltagsnormalität, Versorgungs-
alternativen vorschlagen, Konflikte steuern, Ressourcen mobilisieren, 
Sicherheit vermitteln, Beratung durchführen, wie das Budget hinsicht-
lich der persönlichen Bedürftigkeit ausgerichtet sein kann.

Die familiale Sorge gebiert im Licht der flexiblen Form der Gerech-
tigkeit neue alltagsrelevante Tätigkeiten, Bedürfnisse und Stimmungen. 
»Patienten haben Wunschtage, an denen sie ganz und gar bestimmen, 
was zu geschehen hat, bedürfnis- und bedürftigkeitsorientierte Hilfe ori-
entiert an Sinnzusammenhängen, Mahlzeiten während eines Jahres sind 
nicht identisch mit 365 Darreichungen von Nahrung«, »Tagesschwan-
kungen des Patienten wird individuell begegnet«, »formelle und infor-
melle Hilfestellungen werden integriert.« (Büscher et al. 2005, 124). 
Dieser Sinnzuwachs ist die Einlösung der Inklusion. Der Sinnzuwachs 
ist elementar abhängig von der veränderten Zeiterfahrung. Pflegende 
wie pflegebedürftige Menschen geben an, im Lichte des personenbezo-
genen Budgets ›mehr Zeit‹ zu haben, was objektiv, also nach der gemes-
senen Zeit, nicht stimmt. Wenn 60 Minuten jedoch individuell gestal-
tet werden können und nicht einen abzuarbeitenden Katalog vorsehen, 
werden sie offensichtlich zu mehr als 60 Minuten. Mehr heißt: In der 
Zeit wird etwas getan, was von allen als sinnvoll erfahren werden kann.

Dem Sinnzuwachs folgt der ethische Zuwachs. Die angestrebte Inklu-
sion betrifft nicht nur das Selbst der pflegebedürftigen Person, sondern 
auch die Situation der Pflegenden (Dienstleistenden). Es können nun 
abgerechnete und tatsächlich erbrachte Leistungen als identisch darge-
stellt werden. Der formale Leistungskatalog erlaubt hingegen hauswirt-
schaftliche Versorgung zweimal pro Woche. Ist sie häufiger nötig, wird 
sie realisiert, aber in der Abrechnungsdokumentation anders (das heißt 
falsch) deklariert. Pflegende sind zudem nicht mehr unbedingt der ethi-
schen Zumutung ausgesetzt, nach Absolvierung der Leistungen des Lei-
stungskataloges die Wünsche des Patienten nach Geselligkeit stets zu-
rückweisen oder wesentlich in der eigenen Freizeit erfüllen zu müssen 
(vgl.: Schnell 2005d). Individuell heißt: Es kann an einem Tag mehr 
kommunikative Begleitung als an einem anderen erforderlich sein. Wie 
immer es ist, es ist nach dem Budgetsystem möglich.

Das personenbezogene Budget steht im Zeichen der Gerechtigkeit 
und ermöglicht der familialen Sorge eine flexible Gestaltung, die das fa-

EINE ANTWORT AUF DIE KRITIK AN DER GERECHTIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104

miliäre Setting, der formale Leistungskatalog und die beiden zusammen 
nicht oder nur kaum zu realisieren vermögen. Familiale Sorge ist keine 
Privatangelegenheit im Verborgenen, sondern gesellschaftlicher Auftrag 
der Inklusion kranker und pflegebedürftiger Menschen und damit ein 
Anerkennung der Vulnerabilität (vgl.: Klie/Spermann, 2007).

Schließlich wird die Praxis der Aushandlung im Konzept der Fami-
liengesundheitspflege fortgesetzt. Die Aushandlungen um den Einsatz 
des individuellen Budgets geschehen in der Lebenswelt, dem Alltag, 
in der Freundschaft, in der Familie. Dieser Rekurs der Form auf die 
Materie erfordert es, den konkreten Kontext der Realisierung der Gabe 
des Budgets näher zu bestimmen. Die entsprechende These lautet: Das 
Konzept der Familiengesundheitspflege ermöglicht den ethisch geeig-
neten Kontext für die Realisierung des individuellen Budgets. Der ent-
sprechende Kontext wäre die familiale Sorge, allerdings nicht mehr in 
der naiven Form, sondern eine familiale Sorge auf der Höhe aller denk-
baren ethischen Formen. 

Familiengesundheitspflege bezieht sich auf das System der Familie.

1. 	Die klassische Kernfamilie, die auf eine Ehe gegründet ist und Ver-
wandte hervorbringt, tritt allmählich in den Hintergrund zugunsten 
eines kulturellen und postbiologischen Begriffs der Familie (vgl.: 
Gehring et al. 2001, 22f ).

2. 	Familienorientierte Pflege »hat ihren Ausgangspunkt in der Annah-
me, dass im Falle von Krankheit, Behinderung oder Pflegebedürftig-
keit nicht nur die betroffenen Menschen diese Situation bewältigen 
müssen.« (ebd., 232)

3. 	Zur Familie gehören alle Potenziale »lebensweltlicher Hilfe« (ebd., 
233), die auf die Bedürftigkeit von betroffenen Menschen eingehen.

Die Familie auf der Höhe aller denkbaren ethischen Formen zu dis-
kutieren, heißt, sie als Ort der Gabe zu betrachten. Das Besondere an 
der Gabe ist, im Ausgang von der Wissenschaft der Ethnologie, dass sie 
nicht in der Ökonomie der Reziprozität aufgeht und der Aushandlung 
daher einen anökonomischen Aspekt verleiht. Die Gabe ist in dieser 
Hinsicht ähnlich einem Geschenk oder der Vergebung als Überschuss 
über die Ökonomie der Gerechtigkeit zu verstehen (vgl.: Schnell 2001, 
dort Sachregister Stichwort »Gabe (anökonomisch)«). Die Gabe ist 
wichtig, da es ohne sie keine Ökonomie geben kann. Fortgeschrittene 
Wirtschaftswissenschaften haben längst die Bedeutung der Investition 
als einen Vorschuss an Vertrauen, der nicht unter das Nutzenkalkül 
fällt, erkannt. Wir sprechen hier nicht über ein reines Jenseits, sondern 
um ein Überschreiten des Tausches. Hier finden wir zentrale Motive 
der anökonomischen Ethik Friedrich Nietzsches wieder. Die daraus re-

ETHIK ALS NICHTEXKLUSIVER SCHUTZBEREICH

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


105

sultierende Betrachtung ist nicht einfach eine empirische Einschätzung, 
sondern vor allem eine kontrafaktische. Wir tun so, als erfüllte die Fa-
milie alle Formen, um Raum für die Imagination neuer Versorgungs-
möglichkeiten zu schaffen. Diese Unterstellung ist damit keine bloße 
Wunschvorstellung, sondern die »wohl begründete Fiktion« (Bourdieu 
1998, 128) einer Überschreitung der Ökonomie der Reziprozität. »Als 
ein Universum, in dem die normalen Gesetze der ökonomischen Welt 
aufgehoben sind, ist die Familie eine Stätte des Vertrauens und des Ge-
bens – im Gegensatz zum Markt und zum do ut des (Ich gebe damit du 
gibst) – oder, um mit Aristoteles zu reden, der philia, einem Wort, das 
oft mit Freundschaft übersetzt wird, aber eigentlich das Absehen von 
Berechnung bedeutet; der Ort, an dem das Interesse im engeren Sinne, 
also das Streben nach Äquivalenz im Tauschverkehr, aufgehoben ist.« 
(ebd., 127) Diese gleichsam ethisch relevante Fiktion ist gegeben, weil 
von Akteuren kontrafaktisch so getan wird, als ob die Familie auf ihre 
Bedürftigkeit eingeht, obwohl die Familie faktisch ein Ort der Gewalt 
sein könnte (vgl.: Dahmer 1982, 376ff).

Die Familiengesundheitspfleger denken jede Familie aus der Perspekti-
ve ihrer optimalen Möglichkeiten. Ihre Aufgabe ist die »Unterstützung 
und Mobilisierung der lebensweltlichen Hilfe« (Gehring et al., 2001: 
233) im Hinblick auf:

1. 	Individuen der Familie (zum Beispiel den kranken Vater),
2. 	Interpersonalitäten der Familie (zum Beispiel die Beziehung zwi-

schen krankem Ehemann und der Ehefrau) und
3. 	das Gesamtsystem der Familie (zum Beispiel die Interaktionen zwi-

schen Ehemann und Vater, Mutter und Ehefrau, Kindern und Nach-
barn).

Nehmen wir beispielsweise an, der Mann in der Familie litte unter einer 
Krebserkrankung. Sie bedeutet Veränderungen und Belastungen für den 
Mann, für die Beziehung zwischen Mann und Frau, zu den Kindern 
und dem Umfeld. Die Belastungen sind je unterschiedlich. Männer nei-
gen vielleicht zu Depressionen, Frauen erwarten jedoch, dass der Mann 
seine Situation offen anspricht, Kinder ängstigt die ungewisse Gewiss-
heit über den nahen Tod eines Elternteils, Nachbarn wissen nicht, wo 
und wie sie helfen können, ohne sich störend einzumischen. Die ›Fa-
miliy Nurse‹ befähigt die Menschen, die in der Familie den Sorgezu-
sammenhang bilden, mit der Situation zurechtzukommen. Zu ihren 
Tätigkeiten zählt auch die Beratung, wie die Leistungen des personen-
bezogenen Budgets individuell einzusetzen wären. Ethisch entscheidend 
ist auch hier, dass selbst das individuell definierbare Budget immer nur 
einen gerechten Ausgleich und Unterstützung innerhalb eines gelebten 

EINE ANTWORT AUF DIE KRITIK AN DER GERECHTIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106

Lebens bieten kann und keinen vollwertigen Ersatz für lebensweltliche 
Hilfspotentiale. Insofern ermöglicht die familiale Sorge auf der Höhe 
der Offenheit des personenbezogenen Budgets und der Organisations
ethik der Familiengesundheitspflege eine Utopie der Gerechtigkeit.

Zusammenfassende Aussagen einer Ethik im Zeichen vulnerabler Per-
sonen:

1. 	 Die Andersheit der Person ist eine Ausnahme von der Besonderheit, 
die zu achten das allgemeine Gesetz gebietet. Andersheit realisiert 
ihre ethische Qualität in der Begegnung.

2. 	 Indem die ethisch relevante Personalität von zuzuschreibenden Ei-
genschaften abgelöst und nun an die Begegnung gebunden wird, 
wird die Form des Ethischen in die Materialität des konkreten ge-
lebten Lebens eingeführt, ohne diese einseitig von der Reziprozität 
her zu verstehen.

3. 	 Die Begegnung ist konstitutiv für die Würde. Ich bin Umwelt für 
den Anderen und kann mich selbst zurücknehmen. Meine Würde 
ist an die des Anderen gebunden.

4. 	 In der Begegnung konstituiert sich die Person und mit ihr ihre Wür-
de als Meinesgleichen. Würde vermittelt zwischen der Andersheit 
der Person und einer auszuhandelnden Gerechtigkeit. Aushandlung 
ist zwar Reziprozität, aber nicht nur. Sie lässt eine Andersheit in 
Form einer Ausnahme von der Reziprozität zu.

5. 	 Die Ausnahme wird verwirklicht in der materiellen Form des per-
sonenbezogenen und individuellen Budgets. Seine Möglichkeit er-
weitert die Gerechtigkeit um eine als sinnhaft erfahrene Gabe von 
Gütern der Gesundheitsversorgung.

6. 	 Das Konzept der Familiengesundheitspflege ermöglicht den ethisch 
geeigneten Kontext für die Realisierung des individuellen Budgets. 

7. 	 Der Versuch einer nichtexklusiven Ethik führt zu bestimmten Kon-
sequenzen im Hinblick auf eine Gesellschaft.

8. 	 Wir sind mit der Tatsache konfrontiert, mit Menschen zu koexistie-
ren, denen wir mehr geben als sie uns erstatten.

9. 	 Achtung und Schutz schließt ethische Andersheit ein, also auch die 
Würde von Menschen, die wir persönlich nicht leiden mögen und 
mit denen wir auf engem Raum nur ungern zusammenleben.

10. 	Ethisches Verhalten ist kein Dienst nach Vorschriften und Binär-
codes, sondern wesentlich eine würdevolle Begegnung mit denen, 
die aus den Rastern der Vernunft fallen.

ETHIK ALS NICHTEXKLUSIVER SCHUTZBEREICH

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


107

16. Durchführungen im Zeichen einer 
Andersheit

Andersheit ist nicht irgendeine Beliebigkeit, sondern eine Ausnah-
me vom Binärschematismus, der als Ordnung vorausgesetzt ist und 
auch relevant bleibt. Ausnahmen sind Ausnahmen im Hinblick auf 
eine Ordnung. Wird die Ordnung annulliert, verschwindet auch die 
Ausnahme. Ob ein Mensch eine Person im klassischen und exklusi-
ven Sinne ist, ist weiterhin wichtig. Ein Patient im Wachkoma ist im 
Unterschied zum beruflich aktiven Ingenieur nicht autonom (im klas-
sischen Sinne der Angleichung von Logik und Ethik). Beiden steht 
Ungleiches zu. Dem Patienten Basale Stimulation, dem Ingenieur ein 
Sitz im Aufsichtsrat. Es wäre ungerecht und unsinnig, beide identisch 
zu behandeln. Andersheit besagt: wie immer wir diesen Akteuren be-
gegnen, beide erscheinen im Licht des Ethischen. Es ist nicht so, dass 
der Komapatient im Unterschied zum Ingenieur ein halbtotes Ding 
ist und deshalb weniger Schutz und Achtung erhält. Koma oder Auf-
sichtsrat – dieser Unterschied, der größer vielleicht nicht sein könnte, 
ist sehr erheblich. Aber nicht im Sinne eines Kriteriums zur Konsta-
tierung von Menschenwürde. Wenn wir nach der Würde von Men-
schen, die mit einer Demenz leben, fragen, gehen wir nicht davon aus, 
dass diese Menschen ethische Neutren, sondern ethisch bedeutungs-
volle Wesen sind. Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass die Rede 
von einer Durchführung besagt, dass der Andere immer schon in den 
Schutzbereich des Ethischen gehört und wir ihm gegenüber nicht 
gleichgültig sind. In dieser »Nicht-Indifferenz« zeigt sich eine »Verant-
wortung« (Lévinas 1992, 361) gegenüber dem und den Anderen. Es 
gibt somit keine wertlosen Menschen, wie die instrumentelle Bioethik 
behauptet. Andersheit – was folgt nun daraus? 

Die nachfolgenden Durchführungen beginnen mit dem asymmetri-
schen Paar von Gesundheit und Krankheit und enden beim Tod. Wenn 
Personen als potentiell vulnerable und auch vulnerable Personen im 
Mittelpunkt der Ethik stehen sollen, dann gilt es, nicht nur den Ver-
stand und das freie Handeln des Menschen zu betrachten, wie es seit 
Pico della Mirandola üblich ist, sondern auch die Möglichkeit von 
Krankheit und die Realität des Todes ins Auge zu fassen. In dieser Art 
der Gewichtung war Montaigne gegenüber Descartes im Recht. Des-
cartes erwähnt lediglich am Ende der 1. Meditation, dass das systema-
tische Denken anstrengend ist und es daher sinnvoll wäre, Ruhepausen 
einzulegen. Montaigne zeigte bereits zuvor, dass Widerfahrnisse wie der 
Schlaf den Verstand und den Willen übermannen und ihm gut tun. 
Viele Jahre vor Descartes fügt er noch hinzu: »Die Philosophie betreibt 

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108

meines Erachtens Kinderei, wenn sie uns mit ihrem ständig herausge-
krähten ›Ergo, ergo!‹ glauben machen will, […] die Sinneslust sei etwas 
Tierisches, nicht wert, daß der Weise hiervon koste.« (Montaigne 1998 
III, 519f ) Nicht zufällig bekleiden Descartes und Montaigne auch in 
der Frage der Tierethik sehr konträre Positionen. In der Gegenwart sind 
es Jonas, Levinas und Ricœur, die dem Gedanken der Vulnerabilität 
Ausdruck verleihen. Sie führen das wachsame Cogito durch eine zweite 
kopernikanische Wende hindurch. Die Müdigkeit lässt die Kräfte des 
Ego schwinden und liefert es an Andere aus. Die Durchführungen im 
Zeichen einer Andersheit zeigen, was uns mit ausmacht, ohne, dass wir 
es völlig in der Hand haben.

a. Gesundheit und Krankheit

Gesundheit ist ein Zustand des vollständigen körperlichen, geistigen 
und sozialen Wohlergehens. Aus medizinischer Sicht hat diese be-
rühmte Definition der WHO den Nachteil, dass ihr zufolge vermut-
lich kein Mensch wirklich gesund ist. Zudem bindet sie die Gesundheit 
an das subjektive Wohlergeben und blendet damit Funktionsstörungen 
tendenziell aus. Als Konsequenz könnte man Gesundheit pragmatisch 
als einen Zustand definieren, in dem jemand »keine Behandlung einer 
Erkrankung benötigt.« (Knoepfler/Daumann 2017, 22) Diese Sichtwei-
se hat allerdings den Nachteil, dass sie wiederum den philosophischen 
und vor allem den ethischen Aspekt der Problematik von Gesundheit 
aus dem Blick verliert.

Die Sorge um sich und Andere ist eine Antwort auf die Endlich-
keit und Hinfälligkeit der Existenz. In der Kunst, ein Leben zu füh-
ren sind Pflege und Gesundheit als Elemente eingearbeitet. Sie sind 
nicht eigenständig, nicht klar umrissen und nicht isolierbar. Deshalb 
kann, so Niklas Luhmann, ein Arzt mit »Gesundheit nichts und nur 
mit Krankheiten etwas anfangen.« (Luhmann 1990, 187). Gesundheit 
ist, um Canguilhem (2004) zu zitieren, eine Frage der Philosophie und 
der Ethik. Krankheit wäre, sofern es sich nicht um schwere chronische 
Krankheiten handelt, von der Gesamtperson des Patienten ablösbar 
und an Normwerten messbar. All das trifft auf Gesundheit nicht zu. 
Gesundheit ist, so Hans-Georg Gadamer mit den Worten Paul Valérys, 
wesensmäßig verborgen, schweigend und unfassbar (vgl.: Schnell 2006). 
Im Mittelpunkt des Lebens steht nicht die Gesundheit als bewusstes 
Thema oder Ziel. 

Es gibt im Bereich des Public Health vier Modelle von Gesundheit: 
das biologisch- funktionsorientierte Modell, das psychosomatische Mo-
dell, das naturheilkundliche und das sozialwissenschaftliche Modell 
(vgl.: Brieskorn-Zinke 2004). Alle vier Modelle betrachten Gesundheit 

DURCHFÜHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


109

in unterschiedlicher Weise als ein eigenes Thema. Das ist nicht falsch, 
setzt aber zu hoch an. Wir gehen an dieser Stelle eher davon aus, dass 
Gesundheit kein Thema und auch kein Ziel des Leben ist, sondern ein 
Element, aus dem man lebt, um Ziele im Leben erreichen zu können. 
Ziele wie Arbeit, Sport, Spiel, Liebe, Entspannung. Der Mensch ist da-
bei Co-Produzent seiner Gesundheit und zwar durch seine Cura sui, 
mit der er grundsätzlich auf seine Situation reagiert und damit auch auf 
sein Kranksein.

Die Lebenskunst der Gestaltung von Alltag und Normalität ist zwar 
eine Antwort auf die Endlichkeit, aber diese ist selbst nicht thematisch. 
Wir leben, wenn wir gesund sind, in gewisser Hinsicht in der Verde-
ckung dessen, was »das eigenste Sein zum Tode ist.« (Heidegger 1979, 
253) Neurotiker, wie sie in Woody Allens Filmen auftreten, beziehen 
ihre Energie daraus, den Kampf gegen die Endlichkeit zum Inhalt des 
Lebens zu machen. Sie scheitern daran, allerdings auf sympathische 
Weise.

Es gehört zu einer gewissen Normalität, dass weder Endlichkeit noch 
Gesundheit thematisch sind. Gesundheit ist nicht das Objekt der Be-
gierde, sondern eher ein Element, woraus wir leben. »Gesundheit ist 
eben überhaupt kein Sich-Fühlen, sondern ist Da-Sein, In-der-Welt-
Sein, Mit-den-Menschen-Sein, von den eigenen Aufgaben des Lebens 
tätig und freudig erfüllt zu sein.« (Gadamer 1993, 144). Es gibt offen-
bar nichts Unauffälligeres im Leben als Gesundheit. Diese Unauffällig-
keit ist allerdings kein bloßes Nichtbemerken, sondern eine Nichtfass-
lichkeit, eine Andersheit, die über drei Feststellungen hinausgeht: die 
Gesundheitsfalle (Klaus Dörner), die Metaphern der Krankheit (Susan 
Sontag) und die Normalität der Zitate (Thomas Mann). Die Andersheit 
der Gesundheit berührt diese Feststellungen, sie ist als Gesundheit aber 
dadurch nicht fasslich und nicht feststellbar.

Klaus Dörner radikalisiert den Gedanken der Verborgenheit, wenn er 
sagt, dass Gesundheit ein »sich Entziehendes«, ein »Abwesendes«, ein 
»Weggegebenes« (Dörner 2003, 12f ) sei. Deshalb sei es unsinnig, wie 
schon Ivan Illich bemerkte, Gesundheit als Objekt oder Ware zu be-
trachten, weil sie dadurch vernichtet und die Gesellschaft in eine Ge-
sundheitsfalle tappen würde. »Eine Gesellschaft, die Gesundheit zu ih-
rem höchsten Wert erklärt, treibt als Gesundheitsgesellschaft mit Hilfe 
ihres Gesundheitssystems sich selbst die Gesundheit aus. Anders ausge-
drückt: Ein Krankheitsbewältigungssystem, das als Gesundheitssystem 
sich immer nur grenzenlos steigern will, wird zur Gesundheitsvernich-
tungsmaschine.« (ebd., 14). Als Beispiel, worin die Gesundheitsfalle be-
steht, führt Dörner den übermäßigen Einsatz von Gentests an: »Die-
se neue Form der Überdiagnostik eröffnet nicht nur ungeahnte neue 
Spielräume für Stigmatisierung. Sie verwandelt uns vielmehr auch in 
ein Volk der Noch-nicht-Kranken, da wir natürlich alle etliche Krank-

GESUNDHEIT UND KRANKHEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110

heitsdispositionen mit uns herumschleppen.« (41) Der Mensch gilt als 
krank, wenn ihm die Disposition zu einer möglichen Krankheit nach-
gewiesen werden kann. Für diese Art der Krankheit gibt es keine The-
rapie. In gewisser Hinsicht ist damit jeder Mensch krank, da das Leben 
ein Sein-zum-Tode ist und somit der Möglichkeit des Krankwerdens 
gar nicht entgehen kann. Normalisierungsfolgen lassen nicht auf sich 
warten. Dabei ist nicht nur an Zukunftsvisionen zu denken, die in Ki-
nofilmen zu sehen sind, sondern auch an Entwicklungen in der Berufs-
welt. Arbeitgeber in den USA stellen Arbeitnehmer ein, wenn sich die 
Investition in deren Ausbildung auch lohnt. »Bei fünfzig Prozent der 
Einstellungsgespräche haben die Arbeitnehmer biologische Testdaten 
vorzulegen, in der Industrie werden von zwanzig Prozent heute gene-
tische Tests verlangt.« (Koch 1998, 189). Wer krank werden könnte, 
auf Grund sogenannter genetischer Defekte, kommt als Mitarbeiter gar 
nicht erst in Frage. Wenn an dieser Stelle dennoch von Gesundheit mit 
einer gewissen Emphase gesprochen wird, dann nicht in Verkennung 
der Gefahren der Auswirkungen der Biopolitik, sondern unter Beru-
fung auf eine Differenz im Zugang: Der sozialtechnologische Zugriff 
der Biopolitik ersetzt den phänomenologischen Zugang zur Gesundheit 
nicht. Zugleich darf die Phänomenologie eben jene Phänomene der 
Macht nicht außer Acht lassen. Phänomenologisch besagt: Es gilt nicht 
nur zu zeigen, wie der Körper geformt und konstituiert wird, sondern 
auch, wie der Körper als Leib diese Formung übernimmt und damit 
auch von ihr abweichen kann. Das heißt natürlich, dass Formierung 
nicht alles ist und es Überschüsse des rohen Seins über die Biopolitik 
gibt. Der Leib ist nicht nur eine Maschine.

Dass ich gesund bin, wird von mir, solange ich gesund bin, still-
schweigend vorausgesetzt. »Das Geheimnis der Gesundheit bleibt ver-
borgen. Zur Bewahrung der Gesundheit gehört die Verborgenheit, die 
im Vergessen besteht.« (Gadamer 1993, 173f ) Dass es sich so verhält, 
dass also das Schweigen und die Verborgenheit zum Wesen der Gesund-
heit gehören, weiß ich dann, wenn ich krank bin oder werde. Gesund-
heit und mit ihr das Alltagsleben verlieren ihre Selbstverständlichkeit. 
»Die Krankheit ist es, was sich aufdrängt, als das Störende, das Gefähr-
liche, mit dem es fertig zu werden gilt.« (ebd., 135) Krankheit ist das 
Bewusstsein, dass Gesundheit gewesen ist und nicht anders als Gewe-
senheit thematisch sein kann. Krankwerden bedeutet, dass das gelebte 
Leben sich ändert. Zunächst bedarf das Kranksein des Ausdrucks, der 
Artikulation. Neben leiblich-körperlichen Symptomen ist an die Spra-
che zu denken, die natürlich immer auch leiblicher Ausdruck ist. Wenn 
man das Faktum des Sprechens (also: dass überhaupt gesprochen wird) 
nicht naiv voraussetzen will, gilt es eine Genealogie der Sprache aus 
dem Geschehen des Ausdrucks zu betreiben. Die dazu an anderer Stelle 
ausgeführten Bestimmungen besagen, dass die Sprache ihre Herkunft in 

DURCHFÜHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


111

einer zu sagenden Erfahrung hat, die weder rein stumm ist noch schon 
gesprochene Sprache darstellt. Es geht hier um einen dritten Weg zwi-
schen stummer Intuition und linguistic turn auf dem das Angerufen-
werden (der Vokativ) ein Meilenstein ist (vgl.: Schnell, 2005e).

Das Eigentliche des Heilberuflers ist die Hinwendung zum bedürf-
tigen Menschen. Victor von Weizsäcker begründete die sprechende 
Medizin mit der These, dass das Kranksein eine Not ist und sich in 
der Bitte um Hilfe äußert. Der Arzt ist demnach definiert durch das 
Angerufensein vom anderen Menschen, aus einer Not heraus und mit 
der Bitte um Hilfe. Durch die Hinwendung entsteht eine Beziehung. 
Ärztliches Tun ist zunächst ein Verstehen des Anderen, eine Kommu-
nikation, in die eine Anamnese eingelassen ist, eine Untersuchung und 
das Fällen einer Diagnose als Grundlage für eine Therapie (vgl.: Schnell 
2004c).

Eine medizinische Diagnose ist: 1. die Zuordnung eines Krankheits-
begriffs an die Person eines Patienten, 2. eine Aussage, die auf einen 
individuellen Patienten zutreffen muss, 3. eine Handlung und eine 
ethisch relevante Kommunikation mit einem Patienten (vgl.: Wieland 
2004).

Schließlich ist im Bereich der stummen Gesundheit und der bespro-
chenen Krankheit das Politische zu beachten, das in der ideologischen 
Funktion der Sprache und der kulturrelativen Bewertung von Krank-
heiten liegt, sei es in den Wertungen medizinischer oder pflegerischer 
Diagnosen. Susan Sontag hat an mehreren Beispielen die metapho-
rische Bedeutung von diagnosenahen Sprechweisen untersucht. In der 
Regel handelt es sich um Stigmatisierungen positiver oder negativer Art, 
die durch Metaphorisierungen zustande gebracht werden (vgl.: Sontag 
1990: 99f ). Über den epistemologischen Status der Metaphorisierung 
führt Sontag aus: »Ich sage nicht, dass die Metapher die klinische Auf-
fassung hervorbringt, aber ich vertrete das Argument, dass die Metapher 
mehr tut als die klinische Auffassung nur zu bestätigen.« (ebd., 117) 
Sie gibt Spielräume für Interpretationen frei, die nicht zureichend in 
klinischer Evidenz begründet sind und daher die Kulturgeschichte von 
Krankheiten mitbegründet. In der europäischen Oper des 19. Jahrhun-
derts, in La Bohème, La Traviata, La Dame aux Camélias, spielt die Tu-
berkulose eine herausragende Funktion. Ihre Bedeutung kontrastiert zu 
der der Krebserkrankung, wie Susan Sontag ausführt. »Im Tod in Vene-
dig erzeugt das Leiden einen Zusammenbruch all der Eigenschaften, die 
Gustav von Aschenbach einzigartig gemacht hatten – sein Verstand, sei-
ne Schüchternheit, sein wählerisches Verhalten. Die Krankheit wirft ihn 
zurück. […] Als im Zauberberg hingegen diagnostiziert wird, dass Hans 
Castorp an Tuberkulose erkrankt ist, ereignet sich eine Erhöhung seiner 
Person. Die Krankheit verhilft Hans zu größerer Einzigartigkeit.« (37) 
Hingegen hat »der [Krebs-]Tumor die Energie, nicht der Patient.« Die 

GESUNDHEIT UND KRANKHEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112

Krebszellen »sind«, so die geltende Metapher, »außer Kontrolle« (62f ). 
Die Tuberkulose verfeinert den Menschen, potenziert seine Vermögen. 
Als Franz Kafka an TBC erkrankt, benutzte er die Krankheit um sich 
zu befreien: von seiner Arbeit bei der Versicherung und von seiner Ver-
lobten Felice Bauer (vgl.: Wagenbach 1964, 107ff). Von der Befreiung 
wird das eigentliche Leben erwartet: eine Konzentration auf das Wich-
tige und damit eine Steigerung und Intensivierung der Existenz. Es gibt 
hier eine Art Gesundheit in der Krankheit, die in der Umstrukturierung 
und Erweiterung des Milieus meiner Möglichkeiten zu sehen ist (vgl.: 
Goldstein 2012, 271ff). All das wird Krebs und anderen ›zersetzenden‹ 
Krankheiten nicht zugeschrieben. Im Gegenteil. Man versucht auf Zi-
garettenschachteln den Lungenkrebs als Folge und Strafe des Rauchens 
zu prognostizieren. Krebs ist eine negative Krankheit. In der jüngeren 
Vergangenheit hatte Aids eine ähnliche ideologische Funktion. Sie galt 
immer noch als ›unsaubere‹ Krankheit, die nur ›Randgruppen befällt‹, 
aber nicht den ordentlichen Bürger.

Krankheit ist ein Feld des Konflikts der Interpretationen. Was als 
krank gilt, hängt nicht zuletzt von der Deutung ab, die sich durchsetzt 
und die in ihrer Grammatik auch den »Blick des Klinikers« (Foucault 
1991, 110) strukturiert. Der Arzt sieht, was gemäß geltender Aussagen 
zu sehen ist. Sein Objekt ist die Krankheit. Gesundheit im Sinne durch-
lebten und umsorgten Lebens ist demgegenüber eine Andersheit, ein 
Abweichung, eine »Wahrheit des Körpers« (Canguilhem 2004, 64) und 
zwar meines Körpers. Gesundheit gehört niemanden, nur mir. 

Gesundheit ist meine Gesundheit. Fraglich ist, welche Evidenz damit 
erreicht wird. Erstens: Mündigkeit – ich gehe von mir aus. Zweitens: 
interne Evidenz – das Fehlen gefühlter Beschwerden ist jedoch nicht die 
Abwesenheit von Krankheit, da Gesundheit so beschaffen ist, dass sie 
auch die Möglichkeit von Krankheit beinhaltet (vgl.: Friesen/ Schnell 
1990). Drittens: Das Innen als das Außen. Wer in sich hinein hört, 
der hört: die Gesellschaft. Es ist aber höchst naiv zu glauben, dass die 
vertretene Meinung originell sein müsse, wenn man angeblich nur von 
sich ausgeht. Nietzsche, Freud und Adorno stehen für die Einsicht, dass 
das Selbst allein sich fremd ist und sich als Anderen vorfindet. Pierre 
Bourdieu spricht vom Mythos der persönlichen Meinung (vgl.: Schnell 
1995, 170ff). Gesundheit ist ein In-der-Welt-Sein und in der Welt sind 
die Anderen und ist die kulturelle Welt. In der Öffentlichkeit und in 
den Medien wird dargestellt, dass ein Leben lohnenswert ist, wenn sein 
Autor aktiv, flexibel, offen, mobil und lernfähig ist. Welchen Einfluss 
hat dieses Idealbild auf die Selbsteinschätzung meiner Person im Hin-
blick auf das, was ich als gutes Leben erstrebe? Wie bewerte ich mein 
Leben im Licht vorgeformter Erzählmuster? Derartige Erzählmuster 
sind die Identifikationsmuster. Mädchen, die in den 80erJahren im Al-
ter von 16 Jahren nicht wie High-School-Girls aus den Beverly Hills-

DURCHFÜHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


113

Soaps aussahen, galten als unrealistisch. Roland Barthes zeigt für die 
50er Jahre, dass Schauspieler modische Gesichter tragen müssen, um 
populär zu sein. Diese Gesichter werden auf Filmplakaten der Foto
agentur Harcourt präsentiert. Das maskenhafte Foto gibt vor, wie reale 
Menschen auszusehen haben (vgl.: Barthes 2010, 29ff). Die plastische 
Chirurgie hat diese Vorgabe Jahre später vollständig erfüllt.

Was ich als gesund ansehe, ist durch die Öffentlichkeit und das Po-
litische vermittelt. Die Presse bietet Patienten Erzählmuster, die sie 
übernehmen und auf ihre eigene Person beziehen können (vgl.: Staehr 
1989). Die Linguistik hat untersucht, welche Werte und Wertungen 
ein Patient damit übernimmt und sich zu eigen macht (vgl.: Brünner/
Gülich 2003). Die mediale Information der Gesundheitsinformation 
arbeitet, wie Susan Sontag gezeigt hat, mit Schematisierungen. Unge-
achtet der Auffassungen in Medizin und Gesundheitsberufen kennt die 
Öffentlichkeit nur wenige und wenig differenzierte Schemata. »Rein or-
ganische Krankheiten«, für die es eine »objektive Ursache« gibt, gelten 
am meisten. »Psychische Krankheiten« sind weniger gut angesehen. Un-
klare Krankheitsbilder (›chronisches Erschöpfungssyndrom‹) sind »im 
Grunde genommen nichts«.

Wer sich der geborgten Sprache der Öffentlichkeit bedient, über-
nimmt Normalität. Normalität und Normalisierung sind wesensmä-
ßig schillernde Begriffe. Sie bedeuten: gesund, funktionieren, gut und 
richtig, guter Durchschnitt, Ordnung. Wer sich als normal bezeichnet 
oder auch nur in Rahmen dessen agiert, was als Normalität gilt, wird 
unvermeidlich zur schillernden Figur (vgl.: Rolf 1999). Das Schillern 
der Normalität in ihren Schattierungen verdeckt die ethische Exklusi-
on: Andersheit im Sinne unklarer Krankheitsbilder oder überhaupt im 
Sinne positiv uneindeutiger Phänomene kommt nicht oder fast nicht 
zur Geltung. Um sich selbst auszudrücken greift eine Person auf Meta-
phern und Versatzstücke zurück. Thomas Mann spricht in seinem Essay 
über Sigmund Freud vom »zitathaften Leben« (Mann 1936, 924) und 
meint damit, dass die Person Zitate verwendet, um sich als-jemand im 
Licht bestimmter Wertvorstellungen beschreiben zu können. Auf Mu-
sterformularen von Patientenverfügungen können vorgefertigte Werte 
und Einstellungen als wichtig angekreuzt werden (vgl.: Schnell 2009b). 
»Im Falle einer unumkehrbaren Bewusstlosigkeit wünsche ich mir a,  
b oder c«.

Wenn man davon ausgeht, dass alles Sprechen immer auch ein Über-
setzen ist, dann ist jeder Ausdruck metaphorisch (vgl.: Schnell 2005e: 
36f ). Metaphern wären damit nicht in erster Linie Sprachfiguren als 
Schmuck der Rede, sondern, grundlegender, Bauelemente der Rede. 
Damit ist Metaphorik in gewisser Hinsicht unvermeidlich. Sofern nun 
die Rede in der ersten Person Singular nicht in der Verobjektivierung 
der Gesundheitsfalle, den Metaphern der Krankheit oder in den Zi-

GESUNDHEIT UND KRANKHEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114

taten des Man versanden soll, müsste zwischen Gewohnheitsmetaphern 
und lebendiger Metaphorik unterschieden werden (vgl.: Schnell 1999, 
124f ).

Gewohnheitsmetaphern und ebensolche Zitate lassen die Geschichte 
und die narrative Identität von Personen in vorgegebenen Rollen auf-
gehen. Lebendige Metaphorik durchbricht dagegen die Zwangscha-
raktere öffentlicher Masken und ermöglicht im Durchgang durch die 
öffentliche Sphäre eine Artikulation der Andersheit seiner selbst, die 
die Unfasslichkeit des Gesunden zeigt: als Unfasslichkeit. Erst nach die-
sem Durchgang durch die Gesundheitsfalle, die Metaphern und Zitate 
kommt Gadamers schöne Formulierung zur Geltung: die Verborgen-
heit der Gesundheit. Zu ergänzen wäre noch der Eigensinn Montaig-
nes: »Gesundheit heißt für mich meinen gewohnten Zustand ungestört 
beizubehalten.« (Montaigne 1998 III, 464)

Gleichwohl bleibt fraglich, was als und wie lebendige Metaphorik 
beschrieben werden kann. Ich beschränke mich auf drei Aspekte (vgl.: 
Schnell 2005e, 34ff). Eine lebendige Metapher ist keine Übertragung 
im Bereich des schon Gesagten, sondern eine Abweichung von bereits 
existierenden Bedeutungen im Sinne einer semantischen Innovation: 
etwas-als-etwas-anderes. Eine lebendige Metapher vollzieht die innere 
Sinnkonstitution der Sprache, indem sie eine noch nicht gesagte Erfah-
rung in Sprache übersetzt. Eine lebendige Metapher realisiert schließ-
lich die äußere Sinnkonstitution der Sprache, indem sie dem zu Sa-
genden einen Ort im Bereich der öffentlichen Rede verschafft. Alle drei 
Momente im Zusammenhang sind unverzichtbar. 

b. E-Health und Digitalisierung als symbolische Form 

Im Zeichen der kulturellen und gesellschaftlichen Innovation durch 
den umfassenden Prozess der Digitalisierung entstehen zahlreiche, neue 
Herausforderungen. Die Digitalisierung erfasst auch das Gesundheits-
wesen in Form von E-Health. Die entsprechenden Technologien bezie-
hen sich nicht nur auf die Übermittlung und Bündelung von Patien-
tendaten durch die elektronische Gesundheitskarte und nicht nur auf 
die Telemedizin und andere, medizinisch ausgerichtete Behandlungs-
pfade, sondern auf die gesamte Form der alltäglichen Selbstsorge: Prä-
vention, Wellness, Sport, Leben und Wohnen, medizinische Behand-
lung, pflegerische Versorgung. E-Health holt die Gesundheit aus dem 
Zustand des Schweigens und macht sie zum Projekt der Optimierung 
des Lebens im Zeichen einer Angst vor dem Tod. Wir wollen diese Ent-
wicklung kurz in den Diskurs der Technik und in den Diskurs der sym-
bolischen Formen einordnen, um dann das ethische Problem sichtbar 
zu machen.

DURCHFÜHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


115

Der klassische Diskurs der Technik setzt seit Platons Mythos des Pro-
tagoras (Protagoras 320 c ff) in der Anthropologie an, da er eine biolo-
gische Mangelausstattung des Menschen als Grund für die Einführung 
und Verwendung von Technik ansieht. Die Anthropologie von Arnold 
Gehlen enthält bekanntlich die wichtigsten Argumente in dieser Hin-
sicht: durch Technik ersetzt der Mensch, was ihm fehlt, verstärkt er sei-
ne schwachen Eigenkräfte und entlastet sie. Technik ist Fähigkeit und 
Instrument zur Bearbeitung der Natur. Das klassische Beispiel ist die 
Verwendung des Hammers. Sie dient der Kompensation eines biolo-
gischen Mangels. Technik ist hier als bloßes Instrument gedacht, dass 
allzeit in der Hand des Menschen befindet und nur tut und tun kann, 
was der Mensch will. 

Zu betonen ist, dass Gehlen hier allein nicht stehen geblieben ist. Als 
Kulturkritiker ist an ihm das Zeitalter der Atombombe nicht spurlos 
vorübergegangen. So hofft er in den 60er Jahren, dass sozialethische 
Normen helfen können, nach großen Katastrophen den technischen 
Fortschritt unter eine Kontrolle zu nehmen. Das Zeitalter der Verant-
wortungsethik für die technologische Zivilisation (Hans Jonas) sollte 
indes noch kommen.

Der Technologiediskurs hat der klassisch anthropologischen Sichtwei-
se entgegengehalten, dass Technik nicht nur und allein ein Instrument 
sei, sondern auch über einen zumindest teilweise eigenen Logos verfüge 
und man daher von Technologie sprechen müsse. Ein Beispiel dafür ist 
das Navigationssystem in einem Passagierflugzeug. Es ist von Menschen 
gemacht und programmiert, wenn es aber während eines Fluges arbei-
tet, dann ist es kein bloßes Instrument mehr wie der Hammer. Es ist 
Technologie, weil es situativ relevante Informationen auswählt, nach 
denen der Pilot sich richtet. Während der Mensch bei der Verwendung 
des Hammers die Situation des Hämmerns kontrolliert, ist es nun der 
Bordcomputer, der das Fliegen des Flugzeuges bestimmt. 

Bei der Rede von einem Technologiediskurs ist nicht nur daran gedacht, 
dass im frühen 20. Jahrhundert Computer allmählich das Verständnis 
von Technik im Sinne eines quasi nach dem Modell des Faustkeils ge-
dachten Hammers ersetzen, sondern auch an Konzepte von Technokratie. 

Institutionen herrschen wie ein technischer Apparat. Man denke nur 
an Max Webers Untersuchungen zur Bürokratie oder an Jürgen Haber-
mas’ Ausführungen über Technik und Wissenschaft als Ideologie. Ein 
klassisches Beispiel für ein Amalgam von Technokratie und Technolo-
gie sei, so Herbert Marcuse, die Herrschaftsweise des nationalsozialis-
tischen Staates. Technologie ist hier ein eigener Prozess, der nicht auf 
Intentionen konkreter Personen oder Gruppen reduziert werden kann. 
Technologie ist vielmehr eine Form als Selbstzweck.

Der Diskurs wiederum, innerhalb dessen die Konzepte Technik und 
Technologie mit- und gegeneinander stehen, kann mehr oder weni-

E-HEALTH UND DIGITALISIERUNG ALS SYMBOLISCHE FORM

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116

ger als Antithese beschrieben werden. Mit den Worten von Cornelius 
Castoriadis handelt es sich hier um die Antithese »zwischen der Tech-
nik als reinem Instrument des Menschen [...] und der Technik als au-
tonomem Faktor, als Fatalität, als einem günstigen oder schlimmen 
Schicksal« (Castoriadis 1983, 196). Diese Antithese ist als solche kein 
direktes Problem, da sie Argumente enthält, die gewisse Plausibilitäten 
aufweisen. Etwa im Bereich der Phänomenologie und ihres Umfeldes 
finden sich zahlreiche Belege dessen. Man denke an Martin Heideg-
gers Auffassung von Technik als Weise des Entbergens, die selbst nichts 
Technisches ist und die die anthropologische Auffassung von Technik 
hinfällig werden lässt. Obwohl gelegentlich zur Fatalität neigend, ist 
auch Hans Jonas zu erwähnen, der gerade in der Medizin die Technolo-
gie als eine Macht ansieht, die die Verantwortung des Menschen heraus-
fordert (Technik, Medizin, Ethik). Die Antithese wird als solche jedoch 
problematisch, wenn sie das letzte Wort in Sachen der Technik behalten 
sollte.

Eine weiterführende Stimme im Technikdiskurs stammt vom Marcel 
Mauss, der der Sache nach an der Körpertechnik ansetzt und damit das 
Wie des Tuns und des Handelns in den Mittelpunkt rückt. Mit dem 
Blick des Ethnologen entziffert Mauss so das Marschieren des Solda-
ten, die Schwimmtechnik des Sportlers, die Techniken des Ausruhens 
und der Leistung und viele Praxisformen mehr. Mauss erneuert auf die-
sem Wege das Verständnis des Habitus, der als Schlüsselbegriff später 
von Pierre Bourdieu übernommen worden ist (Entwurf einer Theorie 
der Praxis). Die Differenz zwischen Mensch und Technik ist in gewisser 
Hinsicht aufgehoben, der Mensch verleibt sich die Technik und bildet 
selbst Technik und Techniken aus, durch die hindurch er zu handeln 
vermag. Da Technik hier in die Erfahrung eingreift und ihr Sinnbil-
dungen mitermöglicht, kann mit Gaston Bachelard auch von Phäno-
menotechnik gesprochen werden. Technik, die in Sinnbildungen hi-
neinwirkt, ist damit nicht automatisch dasselbe wie Formalisierung oder 
gar Sinnentleerung, wie Husserl gelegentlich in der Krisis (dort § 9g)  
nahelegt. Technik und Humanität gehen eine gewisse Synthese ein. Sig-
mund Freud spricht bekanntlich davon, dass »der Mensch sozusagen 
eine Art Prothesengott ist« (Freud 1994, 57). Technik ist weder bloßes 
Instrument noch autonomes Schicksal, sondern Handlungsweise des 
Körpers oder Praxisform, die vom Leibkörper her gedacht werden muss 
(M. Mauss). E-Health steuert den Umgang des Menschen mit sich 
selbst und greift direkt in den Körper, in die Sinne und in den Geist ein. 
Die Techniken der Gesundheit werden nicht nur angewendet, sondern 
anverwandelt und einverleibt. Sie sind daher auch Technologie, da sich 
das Selbst nach ihrem Logos richtet. E-Health ist eine Form der Digi-
talisierung und tritt damit in den Prozess der Kulturbildung ein, den 
Ernst Cassirer als symbolische Formung beschreibt.

DURCHFÜHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


117

Die Kritik der Vernunft wird zur Kritik der Kultur. So lautet das zen-
trale Argument Cassirers. Der Begriff der Kultur bezeichnet dabei alle 
Arten des menschlichen Weltverstehens und -erschließens. Die Philoso-
phie hat als Philosophie der Kultur nicht die primäre Aufgabe, einzelne 
kleine Lebenswelten, die im Konnex eine multikulturelle Welt bilden, 
zu betrachten, sondern die universelle, synthetische Anschauung, die 
alle individuellen Formen in sich begreift, kritisch zu begründen. 
Der Mensch lebt nicht in einer Unmittelbarkeit zur Welt, sondern in 
einer Vermittlung, da er zwischen sich und die Welt symbolische For-
men bringt. Diese Vermittlung charakterisiert alles menschliche Erken-
nen, wie es auch für alles menschliche Wirken bezeichnend und typisch 
ist. Es sind mehrere Bestimmungen, die jene symbolischen Formen 
auszeichnen. Sie können zunächst allgemein bezeichnet werden als 
Reaktionen auf Eindrücke der Welt, die diese frei tätig durchdringen 
und umwandeln. Symbolische Formen schaffen je eine eigene Welt des 
Sinns und bilden somit Realität keineswegs nur ab. Als entsprechende 
symbolische Formen bezeichnet Cassirer: Mythos/Religion, Sprache, 
Kunst, Wissenschaft. Weil diese Liste nicht vollständig scheint und es 
auch nicht notwendig ist, die symbolischen Formen ausgerechnet auf 
diese vier zu beschränken, kann die Digitalisierung überhaupt als sym-
bolische Form diskutiert werden. In jedem Falle gilt, dass für eine Man-
nigfaltigkeit von symbolischen Formen Kants transzendentaler Idea-
lismus nicht aufkommen kann. Die genannten symbolischen Formen 
sind eigenständige, inkommensurable und aufeinander nicht reduzier-
bare Formen der Anschauung von der Welt.

Die einzelnen, historisch und systematisch, hinsichtlich Ausdruck, 
Darstellung und Bedeutung erschlossenen symbolischen Formen wer-
den von Cassirer jeweils mit Bezug zu und Kenntnis der Wissenschaften 
vorgestellt. Mythologie und Religionswissenschaft, das Ich und Du der 
Sprachwissenschaften, die Kunstgeschichte, die Physik bis zur Feldthe-
orie und zu Einstein sind hier in beeindruckender Weise gegenwärtig.

Entscheidend ist, dass der Philosophie Cassirers (bis zum Eintritt 
ihres Autors ins Exil) als aufklärerischer Impuls die Ansicht inne wohnt, 
dass die Analyse der symbolischen Formen auch auf Symbolisierung 
und Formung und daher auf einen historischen Prozess verweist, in 
dem sich diese Formung vollzieht. Durch ihn entsteht die Kulturwelt, 
die eine menschliche Welt ist, da der Prozess der Erschaffung symbo-
lischer Welten als ein Prozess der fortschreitenden Selbstbefreiung des 
Menschen und der Humanität angesehen werden kann. In diesem 
Sinne soll Symbolisierung der Welt eine Zivilisierung und Humanisie-
rung der Kultur erwirken (eine detailliertere Auseinandersetzung mit 
Cassirer findet sich in: Schnell/Luft 2014).

Die Digitalisierung ist auch einen symbolische Formung. Sie erstreckt 
sich auf die Politik, die Wirtschaft, die Bildung und auf das Gesund-

E-HEALTH UND DIGITALISIERUNG ALS SYMBOLISCHE FORM

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118

heitswesen. Ihr Ziel ist im Hinblick auf E-Health die Formung des 
Quantified Self, das sich selbst mit Instrumenten vermisst, ausdrückt, 
bewertet und das die entsprechenden Daten anderen übermittelt. Es ist 
heute fraglich, ob sie ihrerseits zur Humanisierung beiträgt.

Digitalisierung ist, so die Definition für den Bereich der Gesundheit, 
die umfassende Speicherung und Verbreitung personenbezogener Da-
ten besonderer Art, die freiwillig erfolgt und der sich dennoch niemand 
entziehen kann (vgl.: Jacob/Thiel 2016). Digitalisierung ist ein sozialer 
Prozess auf der Basis technischer Möglichkeiten. 

In diesem Rahmen verspricht E-Health, Antworten auf drei existen-
tielle Menschheitsfragen geben zu können: Wie ist ein Leben in Ge-
sundheit möglich? Wie kann Autonomie auch im Alter noch realisiert 
werden? Was ist ein Sterben in Würde? Entsprechende Technologien 
werden entwickelt oder sind schon in der Anwendung: medizinische 
Behandlungs-Apps für das Smartphone und das Tablet, Vernetzungen 
von Patientendaten, telemedizinische Home-care, Self-Tracking Pro-
gramme und eine künstliche Biologie gedruckter Ersatzorgane in 3-D.

Parteigänger der Digitalisierung führen ins Feld, E-Health bewirke 
unter anderem:

•	 eine Steigerung der Selbsterkenntnis des Menschen durch Fak-
ten auf der Basis von Messungen,

•	 die Autonomie von Patienten im Kontakt mit Institutionen der 
Gesundheitsversorgung,

•	 eine Kommunikation von Patienten mit Ärzten und Pflegenden 
ohne Zeit- und Informationsverlust,

•	 eine autonome Lebensführung im Alter (auch bei chronischer 
Erkrankung),

•	 eine Optimierung der Begleitung am Lebensende.

Demgegenüber stellen Analytiker der Biopolitik im Gefolge von Michel 
Foucault kritisch heraus, E-Health fördere unter anderem:

•	 die einseitige Wahrnehmung der eigenen Person als zu optimie-
rende Maschine,

•	 eine Normierung der gesundheitsbezogenen Lebensführung,
•	 den Vorrang von kommunizierten Gesundheitsdaten gegenüber 

der Person eines Patienten,
•	 Überwachung und Kontrolle,
•	 die Verdrängung von Trauer und Abschied vor dem Tod.

Gesundheit, Altern und Sterben werden sich im Zeichen von E-Health 
verändern. In den Mittelpunkt treten: Optimierung, Quantifizierung, 
Technisierung, (Selbst-)Überwachung des Lebens. Weniger attraktiv 

DURCHFÜHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


119

werden sein: Gebrechlichkeit, Endlichkeit, Abweichung von technischen 
Normen. Der Prozess der Digitalisierung ist ein umfassender Prozess, 
der die Realität als Welt von Signalen auffasst und der die Welt daher 
als Ganze strukturiert. Die Digitalisierung mündet in eine »umfassende 
Quantifizierung« (Rödder 2015, 38). Sie erfordert in Form von E-Health,  
dass sich der Bürger zum Quantified Self formt und formen lässt.

Eine Quantified Self kontrolliert sich selbst im Lichte der Messung des 
Lebens und kommuniziert entsprechende Daten öffentlich. Diese Ent-
wicklung verändert die Selbstsorge.

Der Antrieb zur Leben ist dann nicht mehr die Selbstsorge in einer 
Balance zwischen Selbststeigerung und Anerkennung der eigenen End-
lichkeit, sondern die einseitige Optimierung des Lebens und Verleug-
nung des Todes.

Vor Hintergrund der Perspektiven von Digitalisierung und Biopolitik 
erhebt sich die Frage, welche Ethik angemessen ist, um die erwähnten 
Prozesse bewerten zu können. Es geht darum, Autonomie, Fürsorge, 
Gerechtigkeit und andere Werte im Lichte dessen zu betrachten. Wei-
terhin ist in diesem Zusammenhang unter anderem zu untersuchen, 
wie sich eine Ethik als Schutzbereich aufstellen muss, um diese und wei-
tere Entwicklung der Lebenswissenschaften bewerten zu können. Dazu 
bedarf es zunächst einer dichten Beschreibung der Technologien und 
ihrer lebensgenerierenden Potenzen. Diesen und anderen Herausforde-
rung werden wir uns an anderer Stelle widmen.

c. Der Gang zum Hausarzt

Die Selbstsorge ist, unterstützt durch die Fürsorge Anderer, auch ein 
Modus, um auf Störungen der Gesundheit und des ›gewohnten Zu-
standes‹ (Montaigne) zu reagieren. Eigenkräfte und Hausmittel werden 
eingesetzt, um Störungen und Unpässlichkeiten überwinden zu kön-
nen. Wir befinden uns hier noch vor der Unterscheidung von Krankheit 
(Medizin) und einem Umgang mit dem Kranksein (Krankenpflege). 
Diese Sachlage ändert sich, wenn ein Mensch krank wird. Ein Mensch 
kann krank und pflegebedürftig werden, weil er ein leibliches Lebewe-
sen ist, das heißt endlich und hinfällig. Auch Krankheit ist insofern eine 
Andersheit als sie von der unthematischen Normalität der Gesundheit 
abweicht. Gleichwohl kann Krankheit in gewissem Sinne wiederum zur 
Normalität werden.

Die Rede von einer Andersheit gilt nicht abstrakt, sondern immer 
auch im Hinblick auf eine vorherrschende Ordnung und die Art, wie 
diese überschritten wird. In der Ordnung des Krankenhauses können 

DER GANG ZUM HAUSARZT

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120

Mediziner mit chronisch Kranken und mit behinderten Patienten 
›nichts anfangen‹ (Luhmann), weil diese Personen nicht heilbar sind 
und daher an ihnen gesundheitsökonomisch nichts abrechenbar ist. 
Diese harte Selektion ist in der Hausarztmedizin noch nicht gegeben. 
Der Allgemeinmediziner wird als ›niedergelassen‹ bezeichnet, weil seine 
Art des ärztlichen Handelns mit der Lebenswelt seiner Patienten korre-
liert und daher eine gewisse alltagsnahe Augenhöhe zwischen Hausarzt 
und Patienten besteht.

Erst wenn die Differenz gesund/krank eingeführt wird, gewinnt 
der Arzt und mit ihm die Medizin an Bedeutung. Das Leben beginnt 
ja nicht mit dem Auftreten des Arztes. Die Geburtshilfe ist im wis-
senschaftlichen Zeitalter zwar auch an die medizinische Gynäkologie 
gebunden. Aber die Geburt ist keine Krankheit, für die der Arzt zu-
ständig ist. Der Arzt rückt in den Mittelpunkt, indem er von einem 
Menschen, der durch die Diagnose des Arztes und durch dessen 
Krankschreibung in den Status des Patienten übergeht, aufgesucht 
wird. Der ärztlichen Aktivität des Untersuchens, Diagnostizierens und 
Krankschreibens geht ein Dialog zwischen Arzt und Patient voraus, in 
den die Anamnese eingelassen ist. Diesem Dialog wiederum geht die 
Passivität des Zur-Hilfe-Gerufenwerdens des Arztes durch einen hilf-
ebedürftigen Menschen und potentiellen Patienten voraus. Erst diese 
Passivität bringt den Arzt in unsere Systematik ein. Von der Passivität 
des Gerufenwerdens entwickelt Victor von Weizsäcker die ärztliche Tä-
tigkeit. Klaus Dörner radikalisiert diesen Gedanken zu einer ethischen 
Grundhaltung, in der sich der Arzt als ein Arzt vom Anderen her verste-
hen soll (vgl.: Dörner 2002).

Wenn ein Mensch den Hausarzt aufsucht, überschreitet er eine 
Schwelle. Mit der Überschreitung wird unwiderruflich klar: Das System 
der Selbstsorge und der familialen Sorge ist nicht mehr ausreichend. 
Hilfe, die Anteil nimmt, aber auch Fachlichkeit und Distanz besitzt, 
soll mir und uns helfen. Der Hausarzt wird, durch seine Arbeit in der 
Praxis oder Hausbesuche, zur Hilfe gerufen. Der den Arzt rufende 
Mensch wird zum Patienten. Ein Hausarzt ist der Arzt, der, aus Sicht 
vieler Patienten, der alltäglichen Selbstsorge am nächsten ist. Anders 
gesagt: Patienten erwarten von einem guten Hausarzt, dass er an ih-
rem Alltagsleben und ihren -sorgen teilhat. Thorsten Langer spricht in 
seiner Untersuchung des Hausarztwesens von »privaten Begleitthemen« 
(Langer 2005, 152). Der Hausarzt erzählt davon, dass er während der 
Fußballweltmeisterschaft mit seiner Familie im Garten gegrillt hat. Der 
Patient kann sich damit spontan identifizieren. Ihm gilt ›sein Arzt‹ als 
Mensch. Vom Facharzt erwartet ein Patient in der Regel keine so große 
lebensweltliche Anteilnahme wie von seinem Hausarzt. Der Hausarzt 
soll dem Patienten ähnlich nah sein wie die Gemeindeschwester oder 
die Familiengesundheitspflege. 

DURCHFÜHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


121

Wenn sich ein Patient für den Besuch beim Arzt entscheidet, hat er 
einen Abwägungsprozess auf mehreren Ebenen durchlaufen. Der Pati-
ent überlegt, ja, hört in sich hinein, ob die Beanspruchung des Arztes 
wirklich notwendig und er so hilfebedürftig ist, dass er ohne diese Hil-
fe nicht auskommen kann. Ein solcher Prozess verläuft durchaus nicht 
gradlinig. Morgens geht es dem Patienten besser, er ist hoffnungsfroh, 
nachmittags dann schlechter, aber er will noch warten oder vielleicht 
doch nicht? Was sagt die Frau? Was rät die Schwiegermutter am Telefon? 

Der Hausarzt ist der Arzt, zu dem ein Patient, zumal ein chronisch 
kranker, eine echte, oft langjährige Beziehung aufgebaut hat. Die Be-
ziehung selbst besteht in der Regel aus Arztbesuchen in kürzeren oder 
längeren Abständen und in Begegnungen, die oft nicht länger als 20 
Minuten dauern. Aber das zählt für den Patienten. Vier Besuche mit ei-
ner Nettosprechzeit von 90 Minuten können als angebahnte Beziehung 
zwischen Hausarzt und Patient gelten, denn vier Besuche heißt: dreimal 
ist der Patient wieder gekommen. Bei der Entscheidung, den Arzt auf-
zusuchen und die häusliche Selbstsorge für vorläufig beendet zu erklä-
ren, spielt neben der Einschätzung der eigenen Bedürftigkeit auch die 
vorausgehende Erwartung an den Arztbesuch eine wichtige Rolle. Wird 
er mir helfen können? Wie war es bisher? Kann ich erwarten, dass sich 
die Beziehung zum Arzt weiter so gestaltet wie bisher? Ein singulärer 
Arztbesuch gilt nichts, so lange er sich nicht kohärent in die Tradition 
anderer Besuche bei demselben Arzt einreihen lässt. 

Eine als gut bewertete Beziehung zum Hausarzt umfasst, wie Thorsten 
Langer (2005) gezeigt hat, mehrere Dimensionen:

1. 	Der Patient erwartet, dass die je neu zu vollziehende Begegnung mit dem 
Arzt so sein wird, wie die anderen Begegnungen bisher verlaufen sind.  
Die Erwartung ist eine Nachbildung der Vergangenheitsvorstellung.

2. 	Der Patient hat entschieden, dass er Hilfe vom Arzt benötigt.
3. 	Der Besuch beim Hausarzt stützt die alltägliche Selbstsorge, die im 

Wesentlichen daheim stattfindet, indem der Arzt an der Normalität 
der Lebenswelt des Patienten teilnimmt.

Ein Gelingen des von Krankenkassen eingeführten Hausarztpro-
gramms, das Patienten Bonuspunkte und geringere Beitragszahlungen 
gewährt, wenn sie lange zu ein und demselben Hausarzt gehen, setzt 
unter anderem voraus, dass in der Beziehung zwischen Arzt und Patient 
die Möglichkeit existiert, Kritik zu äußern. Patienten wären mit ihrem 
Arzt unzufrieden und könnten ihren Unmut äußern, so dass nach ei-
ner klärenden Aussprache eine Weiterführung der Beziehung möglich 
bleibt. Daran mangelt es aber oft. Wenn Patienten unerwartet die Praxis 
nicht wieder aufsuchen, wissen Ärzte in der Regel nicht, ob der Pati-

DER GANG ZUM HAUSARZT

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122

ent verstorben, unzufrieden oder verzogen ist. Trotz aller Reduktion des 
ärztlichen Paternalismus in den letzten Jahrzehnten existiert im Bereich 
einer kritischen Medizin vielfach noch Sprachlosigkeit.

d. Das Krankenhaus zwischen staatlicher Anstalt und  
privatem Betrieb

Der Gang ins Krankenhaus bestätigt, dass das System der familiären 
Selbstsorge des Patienten nicht mehr zureichend ist und fügt unserer 
Betrachtung eine neue Qualität hinzu, nämlich den Übergang von 
der ambulanten zur stationären Versorgung. Der performative Akt der 
Krankschreibung weist über die Hausarztbehandlung hinaus. Der Ein-
tritt in das Krankenhaus erfolgt durch eine Überweisung des Haus- oder 
Facharztes, durch den Notarzt in der sogenannten Liegendanfahrt oder 
durch den aufrecht gehenden Menschen, der sich in die Notaufnahme 
der Ambulanz begibt. Die Erfahrungen, die der Patient beim Eintritt 
in das Krankenhaus macht, haben möglicherweise Auswirkungen auf 
die Frage, wie er sich im Krankenhaus zu Recht zu finden vermag. Von 
der anders gearteten Problematik des Einzugs älterer Menschen in ein 
Heim wissen wir, dass sich Heimbewohner aus ihrer Sicht und der ihrer 
Angehörigen tendenziell umso besser im Heim einleben, je autonomer 
sie bei der Entscheidung des Einzugs mitgewirkt haben (vgl.: Josat et 
al., 2006). Wer einfach abgeschoben wird und sich beim Erwachen un-
erwartet im Heim wiederfindet, kann sogar ein Trauma erleiden. Die 
sogenannte Einlieferung ins Krankenhaus wäre im Lichte dieser Erfah-
rung zu untersuchen.

Innerhalb des Krankenhauses erwartet den Patienten eine neue Welt 
mit eigenen Regeln und eigener Sprache. Das Krankenhaus ist ein Reich 
der Zeichen, das verschiedene Territorien voneinander unterscheidet. 
Es gibt dadurch einen öffentlichen Bereich und Sektoren begrenzter 
Zugänglichkeit wie die Intensivstation oder den Operationssaal (vgl.: 
Schnell/ Mitzkat 2005, 2006).

Die Geschichte des Krankenhauses beginnt mit dem Hospital. Be-
grifflich verweist das Hospital auf das lateinische Wort Hospes, das Gast 
oder Gastfreundschaft bedeutet und somit eine große Nähe des Hospi-
tals zur alltäglichen Sorge des Menschen ausweist. Andererseits kann das 
Wort Hospes auch mit Fremder übersetzt werden, ja sogar mit Bezug 
auf den Begriff Hostis, der den Fremdling oder gar Feind bezeichnet. 
Diese Ambivalenz gehört zur Sache des Hospizes und der Kultur der 
Versorgung kranker Menschen. Das Hospital hat seit der Antike eine 
lange Geschichte der Transformationen hinter sich (vgl.: Jetter 1986). 
In ihr kommt der pflegerischen Versorgung eine große Bedeutung zu. 
Die cura sui wird von der christlichen Fürsorge her gedacht.

DURCHFÜHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


123

Als eine Antwort auf die Not und das Elend nach der Beendigung des 
hundertjährigen Krieges gründete Nicolas Rolin das Hospiz Hôtel-Dieu 
in Beaune (Burgund, Frankreich). In dem Armenspital herrscht seit den 
Anfängen im Jahre 1443 ein Geist der Pflege und der christlichen Für-
sorge. Die medizinische Versorgung durch Ärzte ist, wie bis in das 19. 
Jahrhundert üblich, ein wichtiger, aber keinesfalls dominierender Teil 
der Betreuung von Kranken. Vom Mittelalter bis in die 70er Jahre des 
20. Jahrhunderts haben die Schwestern des Hospizes in mehreren groß-
en Sälen viele tausend kranke und sterbende Menschen versorgt und ge-
pflegt. Der große Armensaal hat eine Dimension vom 50x14x16 Metern 
und enthält insgesamt 31 Betten, die bei großen Epidemien mit zwei 
Personen belegt wurden. Hinter den Betten befinden sich Truhen für die 
persönlichen Dinge der Patienten. In der Mitte des Saales ermöglichte 
eine Reihe von Tischen den Patienten gesellige Mahlzeiten außerhalb 
der Betten. Im Jahre 1645 entstand ein kleiner Saal für wohlhabende 
Patienten. Um die sechs Betten kümmerten sich zwei Schwestern, eine 
Expertin und eine Novizin. Ein weiterer Saal enthält zwölf Betten für 
Sterbende, die räumlich von den Kranken und Armen getrennt gepflegt 
worden sind. Die gesamte Anlage repräsentiert in optimaler Weise den 
institutionellen Sinn der Krankenversorgung im Mittelalter. Er liegt 
vor der Ausdifferenzierung der heilberuflichen Professionen und weit 
vor der Dominanz der naturwissenschaftlichen Betrachtungsweise von 
Krankheit. Im Garten des Krankenhauses in Beaune wurden Pflanzen 
gezüchtet, die in der Apotheke als Heilkräuter verarbeitet wurden – zum 
Beispiel Kellerasselpulver, Flusskrebsaugen, Brechnusspulver.

Das Hospital wandelt sich in Europa nach 1800 zum Krankenhaus. 
Florence Nightingale etabliert nach dem Vorbild der Kaiserswerther Di-
akonissen die, wie man heute sagen würde, Qualitätsentwicklung auf 
den Stationen. Das Krankenhaus wird aber vor allem vom Stand der 
Ärzte dominiert. Medizinische Fachgebiete verzweigen sich. Anhand 
der Verzweigungen (Innere Medizin, Pädiatrie, Neurologie usw.) wer-
den Stationen ausgerichtet. Die Hygiene erobert die Krankenversor-
gung (vgl.: Hudemann-Simon 2000).

In seinem Buch Die Geburt der Klinik zeigt Michel Foucault, wie sich 
in dieser Zeit der ärztliche Blick verändert. Während die vormoderne 
Medizin an der Haut als einer Sichtbarkeitsgrenze den Blick anhielt, 
dringt die moderne Medizin in den Körper ein und macht ihn durch-
sichtig. Die »neue Empirie des Körperinneren« (Gehring 2004, 36) be-
günstigt das Auftreten einer naturwissenschaftlichen (Bio-)Medizin der 
Proben und Gewebe, die einen Gegensatz zur sprechenden Medizin bil-
det, wie in der Einleitung bereits hervorgehoben wurde.

Im 19. Jahrhundert gab es neben dem Allgemeinen Krankenhaus 
und der Irrenanstalt die Pest-Lazarette. Im preußischen Staat entsteht 
die Universitätsklinik. Universitäre Medizinausbildung, Forschung und 

DAS KRANKENHAUS

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124

Krankenversorgung unterstehen dem Staat. Diese lange Zeit vorbild-
liche Einheit von Forschung, Lehre und Patientenversorgung ist heute, 
zu Beginn des 21. Jahrhunderts, zerbrochen. Der Patient, von dem wir 
hier ausgehen, ist zahlreichen Umorientierungen ausgesetzt.

Seit der Einführung der DRGs (Fallpauschalen) werden von den 
Krankenkassen feste Pauschalsätze für Krankheitsbilder bezahlt und 
nicht mehr für Liegezeiten. Die Krankenhausverweildauer von Pati-
enten sinkt. Die medizinische Versorgung und die Pflege müssen inner-
halb »weniger Tage als bisher erbracht werden. […] Auf gewisse Arbei-
ten muss evtl. verzichtet werden.« (Fischer 2002, 17). Das Krankenaus 
ist ein Reparaturbetrieb. Gesunden müssen Patienten daheim.

Die staatlichen Krankenhäuser geraten in eine Finanzierungskrise. 
Forschungsgebundene Drittmittel werden zur Aufrechterhaltung des 
Routinebetriebs verwendet, Ärzte und Personal sind Lohnkürzungen 
und verlängerten Arbeitszeiten ausgesetzt und die Patienten den da-
raus resultierenden Bedingungen. Das Leistungsspektrum eines Kran-
kenhauses spezifiziert sich. Die Universitätsklinik behandelt hoch 
problematische und schwierige Krankheiten, sogenannte einfache Ope-
rationen am Blinddarm oder am Leistenbruch kommen faktisch nicht 
mehr vor. An ihnen kann der Student nicht mehr lernen und auch kei-
ne Erfahrungen machen, die Patienten zu Gute kommen.

Auf das Ende der Klinik als staatlicher Anstalt folgt seit einigen Jahren 
das Zeitalter der Klinik als privater Betrieb. Die Krankenhäuser gehören 
zu Konzerngruppen, die je eigene Ziele verfolgen mit Auswirkungen auf 
das Haftungsrecht, die medizinische Grundlagenforschung und die Pa-
tientenversorgung, das Angebot alternativer Heilmethoden und natür-
lich auf das Ökonomische, die Rechnungsart des Ganzen. Man könnte 
Krankheiten und entsprechende Diagnosemöglichkeiten erfinden und 
sich selbst als Hilfe anbieten. Lukrative Krankheiten würden sich von 
weniger lukrativen absondern, für deren Versorgung die Frau des Bun-
despräsidenten werben könnte.

Privatisierungen in allen Bereichen ehemals öffentlicher Versorgung 
verändern den Charakter einer Kommune. Energie, Wasser, Verkehr sind 
die bekanntesten Bereiche, die in den letzten Jahren großen Privatisie-
rungen unterworfen worden sind. Kommunen haben im Ausgang vom 
Sozialstaatsprinzip des deutschen Grundgesetzes (GG Art. 20, Abs. 1)  
einen Auftrag zur Daseinsvorsorge, der hauptsächlich in der Schaffung 
von Infrastruktur besteht. Die Privatisierung von Infrastruktur entla-
stet öffentliche Haushalte. Sie verändert eine Kommune aber, sofern 
Daseinsvorsorge durch die Privatisierung an den Markt gebunden ist. 
Telefonzellen, Briefkästen, Bushaltestellen verschwinden aus dem öf-
fentlichen Raum. Wie kann eine Gemeinwohlverpflichtung für die 
kommunale Krankenversorgung unter den Bedingungen des Marktes 
aussehen (vgl.: Fuchs 2005)?

DURCHFÜHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


125

Wem dient das Krankenhaus? In der staatlichen Universitätsklinik 
steht die Forschung an erster Stelle, der krankenhäusliche Privatbe-
trieb dient der Patientenversorgung. Beides kann zum Problem werden. 
Wem nützen glänzende Forschungen, wenn die Versorgung der Pati-
enten nicht ausreichend ist? Umgekehrt würde die bloße Bevorzugung 
eines reinen Versorgungskrankenhauses die Grundlagenforschung in 
die Position versetzen, nachweisen zu müssen, dass sie lukrativ ist. Im 
Unterschied zur Anwendungsforschung im Krankenhaus dürfte das der 
Grundlagenforschung kaum gelingen. Oder: In Grundlagenforschung 
wird nur an den Stellen investiert, an denen Gewinne zu vermuten 
sind, weil die Pharmaindustrie, die Industrie der Medizintechnik und 
der Hilfsmittel ein Interesse an bestimmten Grundlagen anmeldet. 
Forschung wäre dann immer nur Auftragsforschung.

Das Krankenhaus als privater Betrieb dient offenbar dem Patienten. 
Er wird sogar empfangen.

»Guten Tag« stellt eine Begrüßung dar, die für Krankenhäuser eher 
untypisch ist. Das medizinische und pflegerische Personal ist nach 
einem Stellenschlüssel zusammengesetzt, der eine Konzentration auf das 
Wesentliche erlaubt, ohne Überstunden, ohne unproduktive Grund-
lagenforschung. Das Wesentliche ist der Patient. Der Patient wird als 
Kunde behandelt (vgl.: Schnell 1998). Im »neoliberalen Krankenhaus« 
(Haug 2004) wird die Patientenversorgung zur Dienstleistung. Deren 
Kern ist die sprechende Medizin ausgehend von dem Anderen. Mit dem 
Patienten wird plötzlich gesprochen. Seine Meinung zählt, im engsten 
Sinne des Wortes. »Der neue Patient wird Gast in einer Art Hotel, in 
dem ihm die vorherigen Überwacher ebenso zu Diensten sind, wie die 
allmächtigen Ärzte demütig auf seine Nachfrage nach ihnen zu hoffen 
scheinen.« (ebd., 10) Im neoliberalen Krankenhaus wird mit dem Pati-
enten nicht nur gesprochen, er wird auch umsorgt und aufgebaut. Die 
dazu notwendige Gefühlsarbeit hat Arlie Russell Hochschild in ihrer 
Studie Das gekaufte Herz über die Kommerzialisierung der Gefühle doku-
mentiert (vgl.: Hochschild 2006).

Gefühlsarbeit ist demnach eine geschlechterspezifische, gezielte Dienst
leistung, die eine gewünschte Wirkung im anderen Menschen erzeugt  
und zwar durch das Management eigener Gefühle. Das Management 
ist Gefühlen nicht nachträglich hinzugefügt, sondern geht bereits in 
ihre Artikulation ein. Ein Selbst bedarf immer einer Artikulation, die 
einem Management unterliegt. In diesem Sinne spricht Ervin Goffman 
von einer Presentation of the Self in Everyday Life. Als Vorbild für die 
neoliberale Gefühlsarbeit kann das Verhalten von Stewardessen gelten, 
wie Hochschild gezeigt hat. Bei Delta Airlines werden Kunden nicht 
befördert, sondern sie gleiten sicher dahin. Für die entsprechende At-
mosphäre sorgen die Flugbegleiterinnen. In Schulungsprogrammen der 
Luftlinie haben sie gelernt, die Kabine als ihr privates Wohnzimmer zu 

DAS KRANKENHAUS

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126

betrachten. Sie sollen sich vorstellen, sagt das Schulungsprogramm, dass 
der Fluggast sie an einen bekannten und geliebten Menschen erinnert. 
Die Stewardess bedient den kahlköpfigen Passagier nun ebenso wie sie 
ihren eigenen Onkel Fritz zu Hause umsorgen würde. Der Unterschied 
zwischen privatem und öffentlichem Verhalten verschwindet. Flugbe-
gleiter und Passagier glauben an das, was sie spielen.

Im Krankenhaus war das Management von Gefühlen seit der Moder-
ne immer schon zu finden. Die Tatsache, dass Studenten lernen müssen, 
die Autopsie gefühlsmäßig durchzustehen, zeigt, dass hier noch nicht 
die Perspektive der Dienstleistung dominiert. Zur ihrer Entfaltung ist 
es notwendig, dass der Arzt, die Schwester und der Pfleger auftreten wie 
eine Crew: als starkes und interprofessionelles Team. Gefühlsarbeit als 
Fürsorge und Empowerment. 

Das private Krankenhaus der Zukunft konstituiert den neoliberalen 
Patienten, der Eigentümer seines Körpers ist und dem die Autonomie 
des Kunden zugemutet wird. »Welche Narkose hätten Sie gern?« Hier 
ist eine Geburtsstätte einer Gouvernementalität, von der wir bereits 
gesprochen haben. Im Krankenhaus sind die körpernahen Unterstüt-
zungen von Patienten weiterhin notwendig, manchmal in geringerer 
Intensität, da moderne Operationstechniken immer weniger invasiv 
und organisch belastend, Narkosen kürzer und leichter sind, so dass 
Patienten eher und schneller wieder auf die Höhe ihrer eigenen Mög-
lichkeiten gelangen können. Die Verkürzung der Liegezeiten und eine 
Zunahme an Multimorbidität bedingt andererseits aber auch, dass kör-
pernahe Unterstützungen intensiver beansprucht wird, da Patienten 
nach schweren Operationen im Krankenhaus weniger Zeit zum Aufbau 
der Selbstpflege haben. Pflegehandeln wird mit der Patientenedukation 
eine neue Dimensionen erhalten: sie beinhaltet Moderation, Informa-
tion, Beratung und Schulung von Patienten und deren Angehörigen, 
damit ein Patient außerhalb des Krankenhauses seinen Alltag zu reali-
sieren vermag (vgl.: Segmüller 2015).

Mit dieser überraschenden Wende, die wir einer neuen Zeit in der 
Krankenversorgung quasi zu verdanken haben, schließt sich der Kreis 
unserer Systematik. Der Patient, der das Krankenhaus verlässt, tritt wie-
der in den Kontext der alltäglichen Selbstsorge mit Freunden und Fami-
lie ein. Er bedarf möglicherweise des persönlichen Budgets, geschulter 
Angehöriger, der sprechenden Hausarztmedizin und anderer Parameter, 
die wir schon beschrieben haben.

Wer aus dem Krankenhaus kommt, ist nicht mehr derselbe als der 
er es betreten hat. Wer zum Krankenhauspatienten wird, gerät in eine 
fremde Welt. Das Krankenhaus ist eine abgeschlossene und totalitäre 
Ordnung. Wer interessiert sich im Krankenhaus dafür, woher der Pa-
tient kommt, welche Sorgen er von zu Hause mit ins Krankenhaus 
bringt? Wer fragt, in welche Welt der Patient entlassen wird, wer sich 

DURCHFÜHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


127

um ihn daheim kümmert? Wer koordiniert die stationären, ambulanten 
und familiären Hilfestellungen, damit für den Patienten keine Versor-
gungsbrüche entstehen? Die stationäre Lungenbehandlung der 84-jäh-
rigen Patientin war zwar erfolgreich, dafür leidet die Frau daheim nun 
unter Inkontinenz, da im Krankenhaus die regelmäßige Hilfestellung 
beim Toilettengang ausgeblieben ist. Der Patient hat überlebt, allerdings 
mit einer lang anhaltenden postoperativen Verwirrtheit. Aufwachen ist 
nicht identisch mit Realitätstraining.

Die Frage, ob das Krankenhaus eher als staatliche Anstalt oder eher 
als privater Betrieb Zukunft haben sollte, entscheidet sich nicht zuletzt 
in der Frage, ob und wie das Krankenhaus innovative Versorgungskon-
zepte hervorbringen und unterstützen kann, um auf die Andersheit 
von Gesundheit und Krankheit eingehen zu können. Gesundheitsver-
sorgung der Zukunft wird Versorgungsformen innerhalb und zwischen 
einzelnen Bereichen (häusliches Umfeld, ambulanter Pflegedienst, 
Hausarzt, Heim, Krankenhaus) entwickeln müssen, deren Qualität in 
der Kooperation liegt (vgl.: Höhmann et al. 1999).

Krankenhäuser stehen vor der Umorientierung. Sie müssen mit dem 
ambulanten Versorgungssektor kooperieren. Das Krankenhaus muss 
sich plötzlich für die Welt außerhalb interessieren. Dieser Schritt bedeu-
tet eine Revolution, da das Krankenhaus von sich aus die Existenz der 
Außenwelt nicht anzeigt. Eine Untersuchung von Zeichen im Kranken-
haus (Schilder, Tafeln, Aufkleber, Bilder etc.) hat ergeben, dass von 400 
Zeichen innerhalb eines Krankenhauses lediglich zehn, die Patienten 
und Besucher über das Vorhandensein einer Welt jenseits der Mauern 
informieren. Die anderen Schilder und Hinweise gelten ausschließlich 
der Orientierung innerhalb des Hauses und das noch in problema-
tischer Art und Weise (vgl.: Schnell/Mitzkat 2006).

Krankenhäuser könnten in die Umorientierung die Angehörigen der 
Patienten einbeziehen. Angehörige stören eigentlich das Krankenhaus-
system. Angehörige sind weder durch den Behandlungsvertrag noch 
durch die Arztethik mit dem Krankenhaus verbunden. Für Patienten 
sind die Angehörigen jedoch wichtig. Sie stellen deren Verbindung mit 
der Außenwelt dar und halten die Patienten am Leben. Genau die Ver-
bindung zur Außenwelt fehlt dem Krankenhaus und muss von ihm erst 
hergestellt werden. Es wird zu Überschneidungen zwischen den statio-
nären und den ambulanten Sektoren kommen. Konzeptionelle Koope-
ration, Kopplungen von Finanzierungsmodalitäten, verstärkte Ansied-
lungen von Haus- und Fachärzten, sowie Rehabilitationseinrichtungen 
auf dem Gelände des Krankenhauses. Die Möglichkeiten einer Integ-
rierten Versorgung sind weiterhin noch auszuloten.

DAS KRANKENHAUS

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128

e. Der Übergang ins Heim

Die Rückkehr aus dem Krankenhaus in den sogenannten ambulanten 
Sektor kann einerseits bedeuten, dass ein Patient ins Altenheim zurück-
kehrt. Alte Menschen sind aufgrund einer akuten Erkrankung in einem 
Krankenhaus behandelt worden. Nach Beendigung der Behandlung 
kehren sie in ihr Altenheim zurück. Zum Problem kann diese Rückkehr 
werden, wie bereits angedeutet, wenn im Krankenhaus keine Rücksicht 
auf die chronische Erkrankung einer älteren Person gelegt wird. Die aku-
te Erkrankung wird behandelt, auf die chronische wird aber nicht einge-
gangen. Das gebrochene Beim ist auf dem Wege der Besserung, der Pati-
ent kehrt aber völlig verwirrt und orientierungslos ins Heim zurück, da 
im Krankenhaus niemand darauf geachtet hat, dass er genug Wasser und 
Tee zu sich nimmt, um nicht zu vertrocknen. Das Krankenhaus kann 
mit alten Menschen als Patienten nichts anfangen, da chronische Krank-
heiten nicht heilbar sind. Eine notwendige, kommunikative Begleitung 
älterer Menschen, damit sich diese im Krankenhaus orientieren können, 
unterbleibt, weil eine solche Kommunikation keine abrechenbare me-
dizinische Leistung darstellt. Das Krankenhaus macht alten Menschen 
Angst und ist daher in bestimmter Hinsicht inhuman (vgl.: Schilling 
2003). Alter ist eine Andersheit, die im Krankenhaus nicht geachtet 
wird. Während des Übergangs von der staatlichen Anstalt zum privaten 
Betrieb ist zahlreichen Gesundheitskonzernen diese Fehlleistung inzwi-
schen zumindest aufgefallen. Nach der schmerzfreien Klinik wäre nun 
das humane Krankenhaus eine erstrebenswerte Vision! In diesem Sinne 
veröffentlichte der Deutsche Ethikrat 2016 eine Stellungnahme zum 
Thema »Patientenwohl als ethischer Maßstab für das Krankenhaus«.

Die Rückkehr aus dem Krankenhaus in den sogenannten ambulanten 
Sektor kann andererseits aber auch bedeuten, dass jemand nicht wieder 
nach Hause zurückkehrt, sondern erstmalig in ein Altenheim einzieht. 
An diesem Übergang sind die Angehörigen fast immer maßgeblich be-
teiligt, in vielen Fällen auch der Hausarzt. Wenn ältere Menschen in 
ein Heim gehen, ist das sehr häufig ein Zeichen dafür, dass die häus-
liche familiale Sorge an ein Ende gelangt ist. Die Ressourcen sind auf-
gebraucht, deutlicher gesagt: die Familie kann und will sich nicht mehr 
um ihren pflegebedürftigen Angehörigen kümmern. Oft dauert es sehr 
lange, etwa Jahre, bis diese meist schmerzliche Einsicht verbalisiert und 
realisiert wird.

Der alte Mensch möchte gut leben, darf aber oft über den Umzug 
in das Heim selbst nicht autonom und freiwillig entscheiden. Nach-
dem die Kinder ihren verwitweten Vater zunächst zu sich geholt hatten, 
stellt sie die sich verschlimmernde Situation nach zwei Jahren vor die 
Wahl: das eigene Leben in der Sorge um den Vater aufzugeben oder 
zu entscheiden, dass der Vater in ein Heim übersiedeln soll. Experten 

DURCHFÜHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


129

wie Hausärzte, Pfarrer und Sozialstationen unterstützen die Familie in 
dieser Situation. Diverse Heime werden angesehen, dann fällt die Ent-
scheidung, zu der auch der Vater befragt wird.

In ethischer Hinsicht gilt, dass die Inklusion des Menschen davon ab-
hängig ist, ob er sich im Heim einlebt und dort als gut aufgehoben gel-
ten kann. Wenn der betroffene alte Mensch an der Entscheidung über 
seinen Einzug ins Heim nicht aktiv mitzuwirken vermag oder nicht zu-
gelassen wird, dass er aktiv mitwirkt, ist es wichtig, dass er zumindest 
nachträglich, also nach dem erfolgten Einzug zu erkennen gibt, ob er 
den Umzug rückwirkend gut heißt. Angehörige, besonders diejenigen, 
die in die Autonomie ihrer Angehörigen stark eingegriffen haben, se-
hen darin eine Legitimation, dass sie doch richtig gehandelt haben. Die 
Angehörigen sind zufrieden und fürchten kein schlechtes Gewissen. 
Angehörige machen es sich mit der Entscheidung, Vater oder Mutter 
ins Heim zu geben, nicht leicht. Es erweist sich, dass der Übergang ins 
Heim als Lebensform ethisch sehr bedeutsam ist (vgl.: Josat et al., 2006).

Das Heim selbst tritt in zwei Grundvarianten und entsprechenden 
Mischungsverhältnissen auf: als Heim im engeren Sinne oder als Ho-
tel (vgl.: Gebert/Kneubühler 2006, 37ff, 263f ). Verschiedene Effekte 
sind möglich. Die Betonung des Heimcharakters kann auf die Domi-
nanz eines Pflegebereichs hindeuten, die Betonung des Hotelcharakters 
im Gegensatz dazu auf den gesonderten Wohnbereich als hauptsäch-
liche Dienstleistung. Weiterhin sind zwei Varianten der Überkreuzung 
denkbar. Das Heim als Hotel tut so, als sei es ein Hotel und schließt 
im Extremfall aus, dass Schmerz und Tod angemessenen Platz haben. 
Das Hotel als Heim tritt im Extremfall als totale Institution auf, der 
alle Kundenorientierung völlig fehlt. Das Heim kann die Verbindung 
zur Außenwelt besser oder schlechter als das Krankenhaus realisieren. 
Schlechter, da es zur geschlossenen Gesellschaft mit faktisch verschlos-
senen Türen werden kann. Osterschmuck, der noch im Hochsommer 
im Tagesraum hängt, zeugt von einer Innenwelt, die das Außen nicht 
mehr interessiert (vgl.: Koch-Straube 1996). Und besser, da ein moder-
ner Heimvertrag die Außenwelt in Gestalt der Angehörigen aktiv in das 
Leben und in einen Heimbeirat einbeziehen kann.

Alter ist eine Andersheit, aber, wie jede Andersheit, eine entstandene 
und veränderliche. Das gilt auch für viele Formen von Demenz (vgl.: 
Schnell/Mitzkat 2006b). Insofern könnten die Entartungen in der 
Mangelversorgung alter Menschen damit verhindert werden, dass das 
Alter einen anderen als den bisherigen Status erhält. Die Antipsychiatrie 
versuchte die Einsperrung der sogenannten Wahnsinnigen zu lockern 
mit dem Hinweis, dass der Wahn auch durch den Einschluss der Men-
schen als Patienten in das Irrenhaus mit hervorgebracht würde. Ähn-
lich, nicht identisch, könnte man die Sache des alten Menschen ange-
hen. Für Alexander Mitscherlich tragen Altenheime zur Unwirtlichkeit 

DER ÜBERGANG INS HEIM

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130

unserer Städte bei. Er bezeichnet das Altenheim deshalb als ›falschen 
Bauauftrag‹. Es komme auf eine ›Entideologisierung‹ dieses Auftrags 
an, so dass alte Menschen in die Gesellschaft integriert werden können 
und die Gesellschaft vom Zuwachs an Erfahrung profitiert (vgl.: Mit-
scherlich 1971). Klaus Dörner folgt dieser Linie in einem weiteren und 
politischen Sinne, wenn er »für die Auflösung der Heime« (vgl.: Dörner 
2001) eintritt. 

Ein abrupter und genereller Verzicht auf Heime ist vermutlich unsin-
nig und unmöglich. Gleichwohl könnte eine gemeindenahe und fami-
lienorientierte Versorgung, Betreuung und Pflege mithelfen, das Ein-
gehen auf die Andersheit des Alters auf fürsorglichere Grundlagen zu 
stellen. Ein alter Mensch ist heutzutage ein hochaltriger Mensch.

f. Hochaltrigkeit und Gebrechlichkeit

Wir knüpfen hier an die soeben und zuvor (in Kap. 2b) geäußerten 
Bemerkungen zur Andersheit des Alters an. Wenn heute vom Alter die 
Rede ist, dann ist nicht mehr der alte Mensch gemeint, den sich Hegel 
als Spitze der Alterspyramide vorstellte oder von dem Simone de Be-
auvoir sprach. Das Alter ist älter geworden, daher spricht man auch in 
der politischen Planung von Hochaltrigkeit. Damit verändert sich der 
ethische Status des alten Menschen. Für Hegel war das Alter normal, 
heute ist es ein Problem. Der hochaltrige Mensch wird nämlich durch 
Krankheit, Verfall sowie Gesundheitskosten definiert. Die Anzahl der 
kognitiv beeinträchtigten und mit Demenz lebenden Menschen, die 
als Patienten ins Krankenhaus kommen, steigt an. Das Krankenhaus 
behandelt die Eingangsdiagnose (zum Beispiel Beinbruch). Das Perso-
nal steht zugleich ratlos vor der Frage, wie es auf die ›nicht heilbaren‹ 
Verhaltensweisen des Patienten (Nahrungsverweigerung, nächtliche 
Unruhe, herausforderndes Verhalten, Verwirrtheit) eingehen soll (vgl. 
Schütz/Füsgen 2013). Die Ethik, die sich des hochaltrigen Menschen 
annimmt, ist jetzt eine Ethik der Heilberufe, denn der alte Mensch ist 
ein Fall für Pflege, Medizin und Rentenversicherung. Diese Verände-
rung bewirkt auch, dass Würde und Achtung des Alters vor einer Um- 
oder gar Entwertung stehen. Ist nicht am besten, wenn man verwirrte 
und im Krankenhaus umherirrende Patienten in ihren Betten angurtet? 
Die Herausforderung der Gegenwart liegt darin, die Ethik des Alters 
durch die heilberufliche Perspektive zu führen und als Weisheit des al-
ten Menschen wieder in Kultur und Gesellschaft einzufügen. Die vor-
liegende Skizze beginnt mit historischen Streiflichtern.

Die Ehre des Alters. Max Weber definiert Honoratioren durch »eine 
spezifische soziale Ehre«. Träger dieser anerkannten Qualität ist »das Al-
ter«. Es ist anerkannt wegen seines »Gutachtens, Weistums (und hin-

DURCHFÜHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


131

sichtlich seines) vorherigen Placet« (Weber 1980, 547). Die Weisheit 
des alten Menschen gilt als eine »als legitim anerkannte Form« von Ka-
pital (Bourdieu 1985, 11). Die Achtung des alten Menschen ist in der 
Honoratiorenherrschaft ein relevanter Wert, der in der Gegenwart je-
doch ungleich schwerer zu verwirklichen ist. In der Gegenwart gilt: Alte 
werden älter, Jüngere jünger! Dass alte Menschen älter werden, bedeu-
tet, dass in den letzten 50 Jahren die Zahl der hochaltrigen Menschen, 
die über ihr 80. Lebensjahr hinaus noch erheblich lange leben, deutlich 
gestiegen ist (BMFSFJ, 2002). Das Jüngerwerden des jüngeren Alters 
besagt, dass von Menschen zu Beginn der ersten Lebensjahrzehnte re-
lational hinsichtlich kompetenter Lebensführung, Bildung, Durchset-
zungsvermögen, Ausdauer mehr erwartet wird als den von Vorgänger-
generationen. Die Zeit hat sich beschleunigt (Rosa 2006). Umfassende 
Reformen müssen in kürzester Zeit erfolgreich abgeschlossen sein. 

Eine Folge dieser markanten Veränderung ist, dass Erfahrung, die im 
klassischen Sinne zu machen Zeit erfordert, weniger wertgeschätzt ist. 
Diese Minderwertschätzung wirkt auf ihre Träger zurück. Alte Men-
schen, die Kraftwerke gemachter Erfahrungen sind, drohen aus dem 
Schutzbereich des Ethischen ausgeschlossen zu werden. Der jedermann 
zustehende Anspruch auf Achtung und Würde wird im Hinblick auf 
sie infrage gestellt. Gerechtigkeit zwischen den Generationen wird zum 
Problem, zusätzlich angeheizt von unbesonnenen Reden christlicher 
Jungpolitiker. Ein Grund für diese Tendenzen ist die Medikalisierung 
(Ivan Illich) der älteren Generation. Die Tatsache, dass die Epidemiolo-
gie des alten Menschen die Notwendigkeit der Entwicklung von Versor-
gungskonzepten belegt und damit legitimiert, dass der alte Mensch als 
Gegenstand pflegerischer Fürsorge betrachtet werden darf, bedingt eine 
»Medizinalisierung des Senilen.« (Müller-Hergl 2009, 259) Kurz: das 
Alter ist offenbar ein Problem!

Mit den nachfolgenden Ausführungen wird einigen Stichworten zur 
ethischen Bedrohung des alten Menschen nachgegangen, sodann wer-
den Alternativen im Hinblick auf eine Inklusion skizziert, die einen po-
sitiven Umgang mit der Weisheit des alten Menschen ermöglicht. Das 
Ganze ist gleichwohl nicht mehr als eine Skizze, die weitere Theorie-
arbeit und empirische Forschung als Ausmessung ethischer Schutzbe-
reiche des alten Menschen erfordert.

Der alte Mensch in der klassischen Ethik. Der alte Mensch hat, so 
lässt sich vorsichtig sagen, in der klassischen Ethik einen Platz. Nicht 
im Zentrum, aber in der Nähe. Seine Ehre ist die eines Honoratioren, 
wie Max Weber zeigte. Es können die im Folgenden beschriebenen drei 
typischen Weisen des Umgangs mit dem Alter voneinander unterschie-
den werden.

Das Alter als Lebensalter. Hegel geht in seiner Theorie der Lebensal-
ter auf den Greis ein. Der Greis ist einerseits eine Art Höhepunkt der 

HOCHALTRIGKEIT UND GEBRECHLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132

Bildung und Erfahrung, andererseits eine Stufe des Verfalls. Der Greis 
ist über den erwachsenen Mann hinaus, denn er interessiert sich nicht 
mehr für Details des bürgerlichen Lebens, sondern für die Quintessenz. 
Der Greis bringt das Leben auf vereinfachende Formeln, die die Essenz 
des Weltlebens bedeuten sollen. Durch diese immer auch undifferen-
zierte Allgemeinheit gleicht sich der Greis dem Kind und der Weisheit 
der Kinderreime an. Vom Kind unterscheidet sich der Greis aber darin, 
dass er glaubt, dass nach ihm nur noch Verfall kommen wird und dass 
das Substanzielle entstanden ist, als er, der Greis, noch jung gewesen war.

Das Alter als Exzellenz. Gottfried Benn betrachtet den alten Men-
schen nicht wie Weber oder Hegel als Spezies, sondern als Verkörpe-
rung von Individualität. Im Alter ist man demnach ganz bei sich. Der 
Mensch wird, wie etwa Goethe, Tizian oder Fontane, im Alter wild, 
schöpferisch und zugleich sicher in seinen Gesten. Im Alter findet noch 
einmal eine qualitative Neuorientierung im Leben eines Menschen statt 
(Benn 1954).

Das Alter als Spekulation. Hans Jonas diskutiert in seiner Ethik die 
Frage, ob das Alter so wertvoll sei, dass es künstlich verlängert werden 
sollte. Die Sterblichkeit wäre dann herausgezögert; die Andersheit des 
Jugendalters würde möglicherweise an Gewicht verlieren. Fragen nach 
der Biologie sind mit Fragen nach einer Ethik identisch, da die Natur 
auf ein Gleichgewicht bezogen ist, das nicht nur natürlich genannt wer-
den kann (vgl.: Ricœur 1991).

Neben diesen drei Konzepten des Alters gibt es eine vierte Weise des 
Umgangs mit dem letzten Lebensalter. Von anderen unterscheidet sie 
sich dadurch, dass sie das Alter quasi deontologisiert. Es gibt das Al-
tern, aber nicht schlechthin! Mit Simone de Beauvoir könnte man auch 
sagen, dass der Mensch nicht alt ist oder alt sein würde, sondern alt 
gemacht wird (vgl.: Beauvoir 1969).

Alexander Mitscherlich behandelt das Alter im Zusammenhang mit 
seinen umfassenden Überlegungen zur Urbanität. Das Altenheim ist 
ihm zufolge eine ideologische Bauaufgabe, die es zu entideologisieren 
gilt. Ideologie heißt, dass das Heim die Aufgabe hat, Menschen, die aus 
Altersgründen nicht mehr am Produktionsprozess teilnehmen können 
und auch keine sie umsorgende Familie haben, ein- beziehungswei-
se auszuschließen. Entideologisierung bedeutet demgegenüber, darü-
ber aufzuklären, dass das Altsein kein Naturschicksal ist, sondern ge-
sellschaftlich gemacht wird und deshalb auch verändert werden kann. 
Mitscherlich tritt ausdrücklich für eine gesellschaftliche Inklusion und 
Teilhabe des alten Menschen an der Gesellschaft ein (vgl.: Mitscherlich 
1971). Die Weisheit des alten Menschen müsse und könne als Teil des 
Ganzen anerkannt werden!

Hochaltrigkeit. Die angeführten Positionen gehen davon aus, dass 
das Alter eine natürliche Entwicklungsstufe ist, die mit dem Tod der 

DURCHFÜHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


133

Menschen ihren Abschluss findet. Die Auszeichnung des Alters, die 
Ehre, die Achtung der Weisheit, geschieht im Rahmen einer Alterspy-
ramide. Dabei wird der alte Mensch nicht durch Krankheit und Hilfs-
bedürftigkeit definiert. Der alte Mensch gilt zwar als eingeschränkt, 
aber nicht aufgrund von Hochaltrigkeit und Multimorbidität, sondern 
weil er sich auf das Wesentliche beschränkt. Der junge Mensch reist 
durch die Welt; der alte Mensch denkt über seine Reisen nach! Dass es 
sich beim Alter nicht ausschließlich um ein natürliches Stadium han-
delt, wird im Lichte der Sozialpsychologie (Mitscherlich) deutlich. Das 
Altsein ist als Adressat für Wertschätzung eine Konstruktion! Der ge-
genwärtige Diskurs über das Alter ist durch die Stichworte Hochaltrig-
keit (80plus), Multimorbidität und Demenz geprägt. Der alte Mensch 
erscheint als Objekt der Fürsorge. Die an das Alter adressierte Wert-
schätzung ändert sich. Der alte Mensch droht aus dem Schutzbereich 
von Achtung und Würde ausgeschlossen zu werden. Diese Gefahr ist 
neu, und ihre Bearbeitung geschieht nicht mehr mit den Mitteln der 
klassischen Ethik, sondern durch eine Ethik, die auch auf das Gesund-
heitswesen bezogen ist, da der alte Mensch durch die Parameter der 
Gesundheit und Krankheit definiert wird und nicht mehr durch die 
Genieästhetik der italienischen Renaissance. In der Gesundheitspoli-
tik entsteht das Postulat einer Ethik der Solidarität mit Hochaltrigen 
(BMFSFJ 2002).

Das neurobiologisches Paradigma. Der Sache nach gibt es keine di-
rekte statthafte Verbindung zwischen Alter, Leistungsschwäche und 
mangelnder Wertschätzung. Etwa der Begriff der Demenz bezeichnet 
keineswegs nur – wie häufig angenommen wird – sogenannte Verfalls-
prozesse, sondern zunächst normale geistige und emotionale Umstruk-
turierungen im Alter (Schnell 2000b). Allerdings wird mit Demenz 
auch ein Prozess des geistigen Verfalls (de mente) gekennzeichnet. Das 
neurobiologische Paradigma versteht die Demenz als neurodegenerative 
Erkrankung, deren Ursachen möglicherweise in einem Absterben von 
Nervenzellen im Gehirn zu sehen sind oder in Eiweißablagerungen an 
den Synapsen und den Kontaktstellen von Zellen. Diese als Degene-
ration wirkenden Fakten führen zu Gedächtnisverlust oder auch Be-
wegungsstörungen, die denen der Parkinson-Krankheit ähnlich sind. 
Wenn schon keine Therapie, so besteht doch eine Möglichkeit zur Prä-
vention. Diese liegt in der Aktivität. Man müsse sein Hirn benutzen 
und es arbeiten lassen. Das faule Gehirn ist anfällig für Demenz, das 
aktive angeblich nicht! Das neurobiologische Paradigma will die Medi-
kalisierung, die Patienten zu passiven Empfängern degradieren könnte, 
eindämmen, indem es das Hirn zum Akteur macht. Dieses neurobiolo-
gische Paradigma, das auch auf den Bereich der sprechenden Medizin 
und der Pflege übergreift (Schnell 2013b), wird dabei aber selbst zum 
Problem! 

HOCHALTRIGKEIT UND GEBRECHLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134

Exkurs:  
Drei Dinge, die gegen die Hirnforschung sprechen

1. Die Hirnforschung glaubt, dass es wichtig ist, sich mit der mensch-
lichen Willensfreiheit zu befassen. Nicht anders ist es zu erklären, dass 
sie eine erhebliche Energie daran setzt, zu zeigen, dass der freie Wille 
eine Illusion sei. Dabei ist die Willensfreiheit keine wirklich wichtige 
Größe. Im Mittelpunkt der Genese von Sinn und Bedeutungen stehen 
viel mehr Leiblichkeit, Handlungen, Entscheidungen, Interaktionen, 
Erzählungen. Sie werden daraufhin befragt, ob sie ein Ziel realisieren, 
einer Regel folgen oder einer anderen Person entsprochen haben. Ob 
ein Wille dabei frei ist oder nicht, lässt sich nur beantworten, wenn ein 
Wille als solcher überhaupt thematisch werden kann. Paul Ricœur geht 
in seinen Aufweisungen über das Willentliche und das Unwillentliche 
von den Grenzen der Verfügungsmacht des Willens aus. Sofern man 
aber, wie Harry Frankfurt, die analytische Philosophie und die Hirn-
forschung, die Willensfreiheit als solche zu befragen versucht, dann ist 
allerdings unklar, um welchen Gegenstand es sich dabei handelt. Ist 
der Wille eine Handlung minus einer Körperbewegung? Schon Witt-
genstein wies darauf hin, dass der menschliche Wille nicht plausibel 
aus den menschlichen Verhältnissen extrahiert werden könne. »Was 
ist das, was übrigbleibt, wenn ich von der Tatsache, daß ich meinen 
Arm hebe, die abziehe, daß mein Arm sich hebt?« (Wittgenstein 1977,  
Nr. 621)

2. Die Hirnforschung glaubt, mit dem Libet-Experiment nachweisen 
zu können, dass die Willensfreiheit eine Illusion sei. Demnach soll eine 
Versuchsperson in ruhiger Stellung befindlich, die Entscheidung tref-
fen, eine Hand zu heben. Sie soll dabei eine Uhr im Blick behalten 
und den Zeitpunkt melden, an dem sie sich, wie gefordert, entschieden 
hat, die Hand zu heben. Dieser Zeitpunkt wird auf der Uhr festgehal-
ten. Gleichzeitig werden die Gehirnströme des Probanden gemessen. 
Die Messung der Hirnströme wird mit der gemessenen Uhrzeit verg-
lichen. Als Ergebnis zeige sich: Im Hirn wird ein Bereitschaftspotenzial 
zum Heben der Hand aktiviert und zwar ca. 0,3 Sekunden, bevor der  
Proband laut eigener Angabe die Entscheidung getroffen hat, seine 
Hand zu heben. Das Experiment zeige damit: Eine Körperbewegung 
wird nicht durch den freien Willen des Menschen initiiert, sondern 
durch ein dem Menschen selbst nicht steuerbares Hirnpotenzial, das 
schon am Werke ist, bevor der Mensch von sich aus etwas zu tun beab-
sichtigt.

Benjamin Libet selbst, der Erfinder des nach ihm benannten Experi-
ments, folgert aus seinen Untersuchungen, dass es »also nicht die Rolle 
des bewussten freien Willens wäre, eine Willenshandlung einzuleiten, 

DURCHFÜHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


135

sondern vielmehr zu kontrollieren, ob die Handlung stattfindet.« (Li-
bet 1999, 282) Die Konsequenz wäre eine moderate Arbeitsteilung zwi-
schen dem Gehirn und dem Willen.

Skeptischer schon macht die Versuchsanordnung als solche. Es ist 
ungeklärt, wie man die beiden Zeiten miteinander vergleichen kann: 
die phänomenal erlebte der Versuchsperson und die neuronal beo-
bachtete auf dem Bildschirm! Der Proband sagt das Wort ›Jetzt‹ und 
meint damit den Zeitpunkt seiner Entscheidung, seine Hand heben 
zu wollen. Dieser Zeitpunkt wird durch eine Uhr gemessen und mit 
dem zeitlichen Auftreten des Bereitschaftspotenzials verglichen. Dass 
der ›Mensch‹ dabei im Vergleich zum ›Hirn‹ in zeitlicher Hinsicht zu 
spät kommt, verwundert nicht, da sich die Aussage ›Jetzt‹ immer nur  
auf eine erinnerte Zeit bezieht. Gemessen wird damit nicht der Au-
genblick der Entscheidung, sondern der des Sagens, dass man sich 
entschieden habe. Das Experiment misst somit nicht, was es angeblich 
messen soll!

3. Die Hirnforschung glaubt, dass das Gehirn ein lebensweltlicher Ak-
teur sei. Durch den Leib ist der Mensch in der Welt und zur Welt. Was 
immer er tut, er realisiert es unter den Augen der Anderen. Die zen-
trale Aussage, deren Herleitung anderswo entfaltet ist (Schnell 1995, 
123 ff.), besagt in diesem Zusammenhang: Ich bin mir selbst gegeben 
und zugleich den Anderen und den Dingen! Damit besteht eine Gleich-
zeitigkeit des Selbst-, Welt- und Fremdbezugs. Diese Gleichzeitigkeit 
wurde bereits mit Donald Davidson als dreibeiniges Stativ bezeichnet. 
Alle drei Beine – Selbst, Andere und Dinge – müssen zugleich vorhan-
den sein und miteinander zum Stand kommen. Es gibt somit keinen 
alleinigen und prinzipiellen Vorrang des Ego oder des Alter oder der 
Materie mehr!

Die Dreibeinigkeit kehrt im Verständnis der Person wieder. Ich bin 
ein Ich, das sich an ein Du wendet; indem ich von Anderen angespro-
chen werde, finde ich mich wiederum als ein Du vor; indem Dritte über 
mich sprechen, erscheine ich als Er (vgl.: Schnell 1999, 122). Hier wird 
der Unterschied zwischen Philosophie und Hirnforschung überdeut-
lich: Die Hirnforschung versucht alles aus der Perspektive der dritten 
Person Singular zu schöpfen, während die Philosophie mit der Leiblich-
keit einen Ausgangspunkt hat, von dem aus von vornherein alle Aspekte 
von Personalität zwanglos zur Entfaltung gelangen können. Aufbau und 
Anordnung des Gegebenen erfolgen als Auslegung der personalistischen 
Einstellung, wie wir mit Edmund Husserl sagen können. Selbstbezug: 
Ich bin mir selbst gegeben. In diese Perspektive gehören Aufweisungen, 
die sich mit dem Dasein als Sorge/Selbstsorge befassen. Fremdbezug: 
Ich bin mir selbst gegeben und zugleich auf Andere bezogen. In die-
se Perspektive gehören Darlegungen, die sich mit der Interpersonalität 

HOCHALTRIGKEIT UND GEBRECHLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136

und Freundschaft auseinandersetzten. Weltbezug: Ich bin mir selbst ge-
geben, auf Andere bezogen und ich bin zugleich einer unter anderen. 
Die moderne Soziologie, die Ethnologie, die Sozialanthropologie zeigen 
in dieser Hinsicht auf, was es bedeutet, dass ich auch einer unter ande-
ren bin, ohne in diesem Status jemand sein zu müssen. 

Das Hirn ist ein Objekt, aber es ist kein lebensweltlicher Akteur! 
Das Hirn vermag keinen erfahrbaren Selbst- und keinen erfahrbaren 
Fremdbezug zu realisieren. Es tritt lediglich in der dritten Person Sin-
gular auf, nämlich als ein Objekt, über das wir sprechen und das wir 
beobachten und damit nicht als ein Gegenüber, mit dem wir in Kon-
takt treten. Durch bildgebende Verfahren kommt ein Modell des Hirns 
zur Ansicht, das dynamisch ist und Hirnaktivitäten plastisch anzeigt. 
Die großen Erfolge der neurologischen Rehabilitation von Patienten, 
die sich längere Zeit im Koma befanden, konnten dadurch verstehbar 
gemacht werden. Man kann nicht sagen ›Das Hirn will, dass ich den 
rechten Arm hebe‹ wie man sagt, ›Fritz trinkt mit seinen Freunden ein 
Pils‹. Die Behauptungen, dass das Hirn in der ersten Person Singular 
etwas an sich selbst erlebt oder sich in der zweiten Person Singular wer-
tend an jemanden oder etwas richtet, sind irrig! 

Die Hirnforschung rechnet nämlich mit der »Unvereinbarkeit (der) 
subjektiven Erste-Person-Perspektive« mit der »Dritte-Person-Perspek-
tive der naturwissenschaftlichen Beschreibungsweise«. Für Letztere  
»existieren die Phänomene« des Ichs (der ersten Person) »nicht« (Wolf 
Singer 2003, 25). Die vermeintliche Allzuständigkeit der Hirnforschung 
entsteht dadurch, dass naturwissenschaftliche Ergebnisse unzulässiger 
Weise in die lebensweltliche Perspektive von Ich und Du übersetzt wer-
den. Unzulässig ist dieser Schritt, da das Gehirn, welches durch die na-
turalistische Einstellung als Objekt wissenschaftlicher Beobachtungen 
konstituiert wird, nicht zugleich als Subjekt unter anderen Subjekten 
auftreten kann. Dieser Schritt macht die Hirnforschung zur Weltan-
schauung! Das Gehirn kann aber nicht ›handeln‹, ›entscheiden‹ oder 
›befehlen‹. Oder vermag ein Gehirn etwa den Oberbefehl einer Armee  
inne zu haben?

Sofern die Hirnforschung die genannten drei Fehler vermeidet, ist 
sie eine wert- und sinnvolle Wissenschaft vom Besonderen. In diesem 
Sinne argumentieren die meisten Hirnforscher.

Wenn sie die Fehler jedoch begeht, dann spreizt sie sich zur Wissen-
schaft vom Allgemeinen auf, die glaubt überall mitreden zu müssen. 
Eine Folge dessen sind ethische Exklusionen.

Die Dritte-Person-Perspektive ist auch hier die maßgebliche. Nie-
mand kann aus Freiheit eine Handlung unterlassen! »Epileptiker und 
Schizophrene«, aber auch Kriminelle sind »Opfer«, »die für ihre Hand-
lungen nichts können« (Singer 2003, 33). Ein Verbrecher, der für die 
Gesellschaft »extrem Gefährlich« ist, muss behandelt werden. Die »At-

DURCHFÜHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


137

traktoren [sind] in seinem Gehirn zu stärken, die die fragliche Tötungs-
schwelle höher setzen würden« (ebd., 34).

Im Bereich des Strafrechts sollen die Begriffe der Verantwortung und 
der Schuld durch den der Gefährlichkeit ersetzt werden. Ein Täter 
konnte nicht anders handeln, denn er war krank.

Ulrike Meinhof wurde aufgrund eines Hirnschadens zur Terrori-
stin. Einsicht und Rehabilitation aufseiten eines Täters sind unnötig, 
Behandlung tritt an ihre Stelle. Rechtswissenschaftler befürchten darin 
einen Angriff auf das demokratisch verfasste Recht.

Für die Gesundheitsversorgung ist die Behandlung und Begleitung von 
Menschen, die an einer demenziellen Erkrankung leiden, eine große 
Herausforderung. Demenz sei auf eine Erkrankung des Gehirns zurück-
führbar. Ein krankes Hirn bewirkt nämlich ein krankhaftes Verhalten. 
Das pathologische Amyloid-Beta-A4-Protein verursacht Depressionen, 
Fehlwahrnehmungen, Angst und Unruhe. Und nun? Was soll man mit 
einem alten Menschen, bei dem ein ›krankhaftes‹ Protein diagnostiziert 
wurde, tun? Singen, lachen und spazieren gehen scheiden aus, da es sich 
dabei um dialogische Prinzipien handelt, für die die dritte Person nicht 
aufkommen kann.

Die Hirnforschung hat die Perspektive der Dritten-Person-Singular zur 
Verfügung. Einige ihrer Vertreter überspielen diese Begrenzung und 
missverstehen das Hirn als lebensweltlichen Akteur. Der Hirnforschung 
fehlen dazu aber aus methodischen Gründen sowohl die Erste- als auch 
die Zweite-Person-Singular. Diese Engführung der lebensweltlichen 
Perspektive auf die Dritte-Person führt zwangsläufig zur Exklusion von 
Interpersonalität. Im Bereich des Strafrechts werden so Schuld und Ver-
antwortung ausgeschlossen. In der Gesundheitsversorgung trifft es die 
Fürsorge um vulnerable Andere.

Die grundsätzliche Annahme, dass das Hirn etwas tut, macht, lenkt, 
bestimmt, entscheidet usw., ist problematisch, weil sie suggeriert, dass 
es nicht die Person des alten Menschen sei, die etwas tut, möglicher-
weise sogar etwas, das für sinnvoll gehalten werden könne. Und was ist, 
wenn das Getane sinnlos wird, weil es niemand versteht? Die Annahme 
ist zudem in logischer Hinsicht problematisch, weil widersprüchlich. 
Logischer Widerspruch besagt: Das Hirn, das nur in der Beobachtung 
erschlossen werden kann, vermag nicht auch als lebensweltlicher Akteur 
aufzutreten, der von sich aus etwas »tun« kann im Sinne einer in der 
Welt stattfindenden Handlung (eine detailliertere Auseinandersetzung 
mit Positionen der Hirnforschung findet sich in: Vogd 2010, Schnell 
2013b). Das Hirn denkt und Peter betätigt seinen Rollstuhl sind katego-
rial verschiedene Beschreibungen, die in keine direkte Koppelung ein-
treten können. Paul Ricœur warnt vor einem »semantischen Amalgam« 

HOCHALTRIGKEIT UND GEBRECHLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138

(Ricœur 2004, 645) und damit vor der unstatthaften Vermischung von 
Beschreibungen, die logisch unhaltbar sind, aber dennoch praktiziert 
werden und problematische Folgen für denjenigen haben, auf den sie 
angewendet werden. 

Eine Alternative zur neurobiologischen Betrachtung bietet der Blick 
auf den alten Mensch im Licht einer Ethik als Schutzbereich. Der Pro-
test gegen eine Entwertung des Alters im Sinne einer Aufklärung setzt 
mit Simone de Beauvoir bereits Ende der 60er Jahre ein und hält bis 
heute an (vgl.: Bovenschen 2006). Eine systematische Ethik hat gleich-
wohl noch weitere Komponenten zu bedenken. Ein Konzept, das auf 
einen Umgang mit hochaltrigen und verwirrten Menschen abzielt, das 
also praktisch ausgerichtet ist und die Idee eines Schutzbereiches für 
den alten Menschen beinhaltet, ist der von Tom Kitwood entwickelte 
personzentrierte Ansatz.

Die Meisterschaft Kitwoods zeigt sich in drei Hinsichten: Kitwood 
stellt mit aller Klarheit die Gefahr der Exklusion des alten Menschen 
aus dem Schutzbereich des Ethischen heraus (a), er entwirft ein inklu-
sives Gegenmodell (b) und zeigt, dass die Weisheit des alten Menschen 
im Durchgang durch eine Ethik der Heilberufe in die Gesellschaft inte-
griert werden kann (c).

a) Der im Schnittpunkt von Ethik, Demenzpflege und Dialogphilo-
sophie situierte Ansatz Kitwoods stellt, wie auch andere Entwürfe im 
Bereich der Heilberufe, die Frage, was es für einen Menschen bedeutet, 
eine Person zu sein. Es ist das Verständnis des Personseins, das die ethi-
sche Problematik hervorruft. Die Person, die seit Kant einen absoluten 
Wert hat, gilt es als Ansatzpunkt zu verteidigen. Doch, so lautet die 
Frage: »Wen schließt der Begriff ein?«. Es sind »fünf Kriterien« (Kit-
wood 2000, 27, 125), die Kitwood zu Beantwortung dieser Frage iden-
tifizieren kann. Demnach ist jemand dann eine schutzwürdige Person, 
wenn sie als Eigenschaften Bewusstsein, Rationalität, Handlungsfähig-
keit, Moralität und Sozialität aufweist. Dieses anspruchsvolle Portfolio 
macht den absoluten Wert einer Person aus. Es hat aber zugleich den 
erheblichen Nachteil, dass »es eine perfekte Rechtfertigung dafür gibt, 
Menschen mit ernsten Behinderungen aus dem ›Club der Personen‹ 
auszuschließen« (ebd., 28). Es ist ein verhängnisvoller Fehler, Autono-
mie und Rationalität so sehr über zu betonen, weil dadurch die mora-
lische Solidarität mit alten Menschen und die Einsicht, dass alle Men-
schen im selben Boot sitzen, gemindert werden.

b) Eine Alternative wird durch die Umstellung des Personbegriffs ein-
geleitet. Statt die Person, die absoluten Wert besitzt, über Eigenschaf-
ten zu definieren, ist sie über ihre Beziehungshaftigkeit zu bestimmen. 
Kitwood übernimmt den Personbegriff der Dialogphilosophie. »Alles 
wirkliche Leben ist Begegnung.« (Buber 1983, 18) Martin Buber zer-
teilt die Person in Ich und Du und macht sie für die Ansprache des 

DURCHFÜHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


139

Anderen zugänglich. Ja, Person ist demnach nur der, der dem Ande-
ren begegnet! »Eine Person zu sein, bedeutet, mit Du angesprochen zu 
werden.« (Kitwood 2000, 30) Die Dimension der interpersonalen Be-
gegnung eröffnet der Person des alten und verwirrten Menschen neue 
Möglichkeiten zur gesellschaftlichen Teilhabe. »Wenn wir Demenz ver-
stehen wollen, ist es […] entscheidend, Personsein im Sinne von Be-
ziehung zu sehen. Selbst bei sehr schwerer kognitiver Beeinträchtigung 
ist oft eine Ich-Du-Form der Begegnung und des In-Beziehung-Tretens 
möglich.« (ebd., 32) Ein Leben von und in Beziehungen kann für den 
alten Menschen Lebensqualität und einen Schutzbereich des Ethischen 
bedeuten, der Sorge und Fürsorge einen Platz gibt. »Die Hauptaufga-
be der Demenzpflege, […] besteht im Erhalt des Personseins angesichts 
versagender Geisteskräfte.« (125)

c) Die Person wird nicht mehr über die Was-Identität der persona-
len Eigenschaften identifiziert, da diese Konzeption ethisch exklusiv ist, 
wie Kitwood und die vorliegende Arbeit auch in Auseinandersetzungen 
mit der Bioethik gezeigt haben (Schnell 1999). Die Neuorientierung 
bezieht sich auf die Wer-Identität, die eine narrative Identität ist, die 
Menschenwürde im Sinne einer Beziehungshaftigkeit ermöglicht (ebd.). 
Narrativ ist eine Identität durch Verflechtung der eigenen Geschichte 
mit der Lebensgeschichte der anderen und der Dritten. »Die Identität 
eines Individuums oder einer Gemeinschaft angeben, heißt auf die Fra-
ge antworten: Wer hat diese Handlung ausgeführt, wer ist der Han-
delnde, der Urheber? […] Die Antwort kann nur narrativ ausfallen. 
Auf die Frage wer? antworten, heißt, […] die Geschichte eines Lebens 
erzählen. […] Die Identität des Wer ist also selber eine narrative Iden-
tität« (Ricœur 1992, 395). Diese allgemeine, für Personen schlechthin 
geltende Annahme bestätigt sich auch in der Begegnung mit dem alten 
Menschen. »Die Frage, ob ein Mensch eine Person/Subjekt sei und eine 
Identität besitze, ist demnach nicht nur bei der Person selbst, sondern 
nur im Kontext des sozialen Umfelds zu suchen: Zum einen erzählen 
Menschen mit Demenz Fragmente ihrer verinnerlichten Geschichten, 
zum anderen können andere diese Geschichten ergänzen in der Absicht, 
die Person im besten Licht erscheinen zu lassen. (Müller-Hergl 2009, 
395) Ethische Aspekte einer sich damit anbahnenden Erzählungsbezie-
hung, die einen Schutzbereich in Form von ›Principles of Charity‹, um 
erneut ein Wort von Donald Davidson zu verwenden, ausmachen, be-
stehen darin, dass jemand dem alten Menschen:

•	 zuhört,
•	 auf ihn eingeht,
•	 seine Äußerungen in Allgemeinverständlichkeit übersetzt und
•	 ergänzt, was an ihnen fehlt (vgl.: Sachweh 2005).

HOCHALTRIGKEIT UND GEBRECHLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140

Narrative Identität ist Grundlage für Validation und Biografiearbeit. 
»Selbst wenn jemand nicht in der Lage ist, an seiner narrativen Iden-
tität festzuhalten, so können dies andere immer noch tun« (Kitwood 
200, 295). Durch die Zumutung der Begegnung mit dem Anderen 
und dem Geschehen von Erzählen und Hören fügt sich die Weisheit 
des alten Menschen in Kultur und Gesellschaft ein. Die Wege der Nar-
ration bewegen sich zwischen Nähe und Distanz. Die Erzählung ist 
Modus der Bearbeitung von Lebensgeschichten im Rahmen von Erin-
nerungsarbeit und Reminiszenztherapie (vgl.: Halek/Bartholomeyczik 
2006). Wenn man das Erzählen nicht nur als mündliche Praktik ver-
steht, sondern auch als durch Texte vermittelt, dann ist eine Distanz 
zum Erleben des Patienten zu berücksichtigen, die ein Text als solcher 
provoziert. Aus der Distanz führt ein Rückweg durch den Text zur Per-
son und ermöglicht ein Verstehen des alten Menschen (vgl.: Schnell/
Mitzkat 2006b). Bei all dem ist zu beachten, dass das Erleben des hoch-
altrigen Menschen durch Verwirrung gekennzeichnet sein kann, so-
dass die Frage, was das »Erzählen der Wahrheit« bedeuten mag, unklar 
zu werden scheint (Bush 2009). Genauso ist zu berücksichtigen, dass 
man den alten Menschen sehr einengte, würde man von ihm schlich-
te Tatsachenwahrheiten verlangen. Wann hat der Enkel Geburtstag, im 
März oder April? Es gehört zur Ethik der Heilberufe, auch die Grenzen  
der Wahrheit in der Auslotung durch die Erzählung mitzuberücksichti-
gen (vgl.: Schnell 2009d). Den Überlegungen von Kitwood zu folgen, 
bedeutet in gewisser Hinsicht, eine praktizierte Ethnologie zu betreiben.

Ethnologen befassen sich mit dem Fremden. Das Ziel ihrer Bemü-
hungen ist es, durch das Fremde das Eigene zu verändern. Es gilt somit, 
eine »erweiterte Erfahrung auszubilden« (Merleau-Ponty 2007, 171), 
und es besteht daraufhin die »Aufgabe, unsere Vernunft zu erweitern.« 
(ebd., 175) Der Umgang mit dem alten Menschen hat ein ähnliches 
Anliegen: Respekt vor dem Anderen, Einbeziehung seiner und Verände-
rung unserer eigenen Vernunft!

Ein Schutzbereich des Ethischen erschöpft sich, wie wir bereist ge-
sehen haben, niemals in einer Interpersonalität. Im Hinblick auf den 
hochaltrigen Menschen sind weitergehende Überlegungen unerläßlich. 
Sie betreffen erstens gesellschaftlich-politische Fragen, wie die der Ge-
nerationengerechtigkeit (Schnell 2010b) und zweitens eine genauere, 
auf Forschung basierende, Einsicht in die Lebenswelt hochaltriger Men-
schen (Schüßler/Schnell 2014). In deren Zentrum steht eine Besinnung 
auf die Vulnerabilität, die einen Leitfaden der gesamten, vorliegenden 
Untersuchung bildet.

Die Hochaltrigkeit ist ein Lebensalter, in dem sich die Vulnerabilität 
der leiblichen Person in Form chronischer Krankheiten äußern kann. 
Mit diesen nicht heilbaren Krankheiten gilt es zu leben. Dieser Um-
stand fordert uns auf, dem (in den Kapiteln 2 und 16a) bereits disku-

DURCHFÜHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


141

tierten Begriffen Gesundheit und Krankheit eine neue Dimension hin-
zuzufügen: die Gebrechlichkeit.

Gebrechlichkeit, die inzwischen auch vom Diskurs der Krankheits-
theorien beachtet wird (vgl.: Schramme 2012), erinnert das Vernunft-
wesen daran, dass es auch ein hinfälliges Wesen ist. Sie bietet zudem 
den Vorteil, dass von der Vorstellung, dass ein Mensch entweder gesund 
oder krank ist, Abstand genommen werden kann. Die Gebrechlichkeit 
ist eine Übersetzung der Metapher des Schilfrohres, durch die Pascal 
den Menschen gekennzeichnet sieht.

g. Die Angst vor den Folgen der Gebrechlichkeit

Die aus der Vulnerabilität resultierende Gebrechlichkeit und die Tatsa-
che, dass Menschen in vielen Ländern der Welt immer älter werden, ist 
Anlass der Freude, aber auch ein Motiv für die Ausbildung von Angst. 
Was passiert, wenn ich eines Tages alt und chronisch krank sein sollte? 
Eine Folge der Gebrechlichkeit ist die Pflegebedürftigkeit. Vor ihr äng-
stigt man sich und zwar als noch gesunde und leistungsfähige Person!

Bis zum Jahr 2030 werden in Deutschland bis zu vier Millionen Men-
schen gemäß des Pflegeversicherungsgesetzes (SGB XI) pflegebedürftig 
und daher auf Hilfe in der Durchführung der Selbstsorge im Alltag 
angewiesen sein. Erwachsene Menschen im Alter von 50plus müssen 
damit rechnen, dass sie ihre eigenen hochaltrigen Eltern zu versorgen 
haben und irgendwann selbst pflegebedürftig werden.

Die Angst vor den Folgen der Gebrechlichkeit ist einerseits unsinnig, 
weil sie aus einer falschen Idealisierung von Leistungsfähigkeit und Ju-
gend und einer Furcht vor dem Tod erwächst. Noch vor einigen Jahren 
las man in der Debatte um die Patientenverfügung, dass Menschen ster-
ben wollten, wenn sie aufgrund einer Krankheit im Alter nicht mehr in 
der Lage sein sollten, Bergstrecken mit dem Mountainbike zu bewälti-
gen. Kurios war, dass diese Sachlage die Debatte um Sterbehilfe befeu-
erte. Wer nicht mehr leistungsfähig ist und nur noch Kosten verursacht, 
wird Anderen zur Last fallen. Ein Ausweg wäre das »sozialverträgliche 
Frühableben», wie der Ärztekammerpräsident Karsten Vilmar 1998 for-
mulierte. Mittlerweile scheint sich die Einsicht durchzusetzen, dass ein 
Leben im Alter sinnvoll ist, wenn man sich andere und neue Ziele setzt, 
von denen die Jugend noch nichts weiß. Zudem gibt es manchmal auch 
Situationen, in denen sich eine alte Person in ihrer Situation wohlfühlt, 
auch wenn ihre Mobilität und die Kommunikationsfähigkeit stark ein-
geschränkt sind. Das Vergessen des Mountainbikes ist nicht nur ein 
Verlust, es kann auch heilsam sein.

Die Angst vor den Folgen der Gebrechlichkeit ist andererseits be-
rechtigt, weil unabsehbare Interventionen mit ihr einhergehen können. 

DIE ANGST VOR DEN FOLGEN DER GEBRECHLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142

Nicht mehr ich tue etwas, denn plötzlich regiert jemand anderes in 
meine Handlung hinein. Der Helfer und mit ihm Regeln und Normen 
des Sozialgesetzbuches, der Pflegeheime und des Krankenhauses. Der 
Helfer geht durch mein Zimmer, er fasst meine Dinge an und bringt 
sie durcheinander. Und mit ihnen die ganze Welt! Diese Situation zu 
verteidigen hieße, für Unmündigkeit und Antiaufklärung einzutreten –  
wenn man argumentativ im klassischen Diskurs der philosophischen 
Ethik verbleibt. Die Eröffnung von Alternativen wurde erneut von 
den Wissenschaften und der Ethik der Heilberufe wahrgenommen. 
Es entstanden Begriffe und Konzepte wie Fürsorge, Verantwortung, 
Stellvertretung, Assistenz (vgl.: Schnell 2011c). Wenn die Struktur des 
»jemand-für-jemand-anderes-einem-Dritten-gegenüber» unvermeidbar 
sein sollten, dann müsste sie in der Lage sein, Autonomie und Hete-
ronomie miteinander zu versöhnen und neu ausrichten (vgl.: Schnell 
2016). Das erfordert ein Neudenken in Begriffen und in der Praxis. 

In Deutschland trat ab dem Jahr 2017 eine reformierte Pflegeversi-
cherung in Kraft, die flexibler als bislang auf Patient und Angehörige 
zugeschnitten ist. Zur Gewährleistung von Autonomie kann eine Pfle-
geverfügung beitragen, die nicht nur die Versorgung von sogenannten 
Grundbedürfnissen ermöglicht, sondern auch eine Ausrichtung des All-
tags strukturiert (vgl.: Abt-Zegelin 2009).

h. Behinderung

Die leibliche Geburt des endlichen Lebens ermöglicht eine Gestaltung 
des Lebens. Eine definitive Grenze dieser Bemühungen ist der Tod. 
Weil der Tod auch unliebsam ist, entsteht die Hoffnung auf Unsterb-
lichkeit. Dieser wohl immer schon bestehenden Hoffnung wird auch 
heute noch mit Substanzen nachgeholfen. Bio-Enhancement bedeutet, 
dass gesunde Menschen pharmakologische Produkte zur Optimierung 
der Leistungsfähigkeit und zur Verlängerung des vitalen Lebens zu sich 
nehmen. Ein Problem entsteht durch die Behauptung, dass es Men-
schen gäbe, deren Existenz sich nicht optimieren lassen und jene daher 
weniger wertvoll sein würde. Diese, der Bioethik Peter Singers nach-
folgende Sichtweise betrifft Menschen mit Behinderungen. Ihr treten 
die Parteigänger der Disability Studies entgegen (vgl.: Dederich 2007).

Die Andersheit des behinderten Menschen ist in gewisser Hinsicht 
Normalität. Der behinderte Mensch ist nur relevant für Heilberufe, 
wenn Behinderung zu Krankheit führt oder Krankheit zu Behinderung. 
Andersheit besteht darin, dass der behinderte Leib in keinem Anato-
miebuch verzeichnet ist. Es ist außerdem wichtig zu beachten, worin 
und wie sich Behinderung äußert: als Behinderung des Sehens, Hörens, 
der Muskeln, von Geburt an oder als Erwerb? Behinderung ist als Be-

DURCHFÜHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


143

griff uneinheitlich und tritt in diversen Registern auf: Politik, Recht, 
Pädagogik, Kultur und, quer dazu, als subjektiver Begriff.

Der behinderte Mensch ist kein Kandidat für die Heilberufe, da er 
nicht krank oder pflegebedürftig sein muss, sondern ›nur‹ behindert ist 
und Anerkennung verdient (vgl.: Dederich 2001). »Bei Behinderungen 
handelt es sich weder um kurierbare Krankheiten, noch um Abwei-
chungen von einer fiktiven Norm, sondern um Erscheinungsformen 
des Menschlichen.« (Dederich 2000, 253)

Behinderung als Erscheinungsform des Menschlichen heißt, die Dif-
ferenz von Selbsterfahrung und Fremdzuschreibung zu beachten. Ein 
blind geborener Mensch wird die Frage, ob es nicht traurig sei, dass er 
das bunte Tulpenfeld nicht sehen könne, als unsinnig und unverständ-
lich zurückweisen. Auf gewisse Weise fehlt dem blinden Menschen 
nichts. Andererseits wird ihm von der Mitwelt gesagt, wer oder was er 
ist, nicht zuletzt in Abhängigkeit von den Fragen, wie stark Behinde-
rung der Gesellschaft auffällt und ob sie von Geburt an besteht oder im 
Laufe des Lebens erworben worden ist. Der behinderte Mensch erfährt 
durch die Anderen, in welchem Verhältnis er zur Normalität steht, auch 
wenn er, der behinderte Mensch, sich selbst ganz anders erfahren wür-
de, wenn man ihn nur ließe.

Das Phänomen von Behinderung ist im Hinblick auf unser Problem 
des Schutzbereiches interessant. Für Jürgen Link ist der Umgang mit 
Behinderung und möglicher Normalität ein wahrer Testfall der ethi-
schen Inklusion (vgl.: Link 2004).

Bei der ethischen Integration von Menschen mit Behinderungen in 
die Gesellschaft wurde der Indienstnahme des Normalisierungsprinzips 
große Bedeutung verliehen. Normalisierung ist schrittweise Teilhabe am 
Alltag der Gesellschaft und Aufhebung einer gesonderten Existenzweise 
des behinderten Lebens, etwa in Heimen oder Stationen (vgl.: Grösch-
ke 2000). Allerdings hat die Normalisierung auch eine durchaus pro-
blematische Rückseite. Sie ist exklusiv. Seit Emile Durkheims Analyse 
der Normalität als Durchschnittstypus wird Normalität tendenziell zur 
Gleichmacherei und werden Individualität und Andersheit daraufhin 
zu problematischen Größen gestempelt.

Die Ausbildung allgemeiner Typiken in der Normalität lässt sich 
nicht verhindern, jedoch kann eine Normalität flexibel eingerichtet 
werden. Rein logisch kann die Subsumtion des Individuums unter das 
Allgemeine der Normalisierungstypik auch umgekehrt werden, so dass 
das Individuelle die Typik regiert. »Jeder Mensch besitzt seine eigene, 
ganz persönliche Normalität.« (Link 2004, 137) Diese These ist, wie 
Link auch zeigt, zwar nicht generell haltbar, sie kann aber ein Korrektiv 
gegen die Schattenseite der Normalisierung darstellen. Die Ansprüche 
eines modifizierten Normalisierungsprinzips sind mittlerweile in die 
Konzepte und Praktiken der Inklusion eingegangen.

BEHINDERUNG

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144

Behinderung ist im Kontext von Normalisierung und Inklusion 
diskutierbar, weil sie kein medizinischer Begriff, sondern eine soziale 
Konstruktion ist, die sich auf die Teilhabe des Menschen am Leben der 
Gesellschaft bezieht. »Menschen sind behindert, wenn ihre körperliche 
Funktion, geistige Fähigkeit oder seelische Gesundheit mit hoher Wahr-
scheinlichkeit länger als sechs Monate von dem für das Lebensalter ty-
pischen Zustand abweichen und daher ihre Teilhabe am Leben in der 
Gesellschaft beeinträchtigt ist. Sie sind von Behinderung bedroht, wenn 
die Beeinträchtigung zu erwarten ist.« (SGB IX, §2, 1) Ansatzpunkt 
für die Verbesserung des Lebens ist nicht die Biologie, sondern, so die 
Anwälte von Menschen mit Behinderungen, eine Inklusion. Auf Be-
hinderung antwortet Inklusion. Inklusion ist ein grenzloser Anspruch. 
»Inklusion schließt dem Grundsatz nach niemanden aus.« (Dederich/
Beck et al. 2016, 14) Die Unterzeichnerstaaten der UN-Behinderten-
rechtskonvention aus dem Jahre 2009 verpflichten sich, den gemein-
samen Unterricht von Schülern mit und ohne Behinderung zum Re-
gelfall zu machen. Die Inklusion beendet damit einen langen Irrweg 
der Geistigbehindertenpädagogik. Jene verfolgte nach 1945 noch einen 
geisteswissenschaftlichen Bildungsbegriff und bezeichnete daher Men-
schen mit schweren geistigen Behinderungen als bildungsunfähig (vgl.: 
Stinkes 2008, 86f ). Diese nominelle Exklusion ist auch, wie wir mit 
Foucault nachvollziehen können, einen räumliche. Bildungsunfähige 
Menschen gehören nicht in die Schule, sondern in die hinteren Räume 
eines Heimes. Grenzenlos ist demgegenüber der Anspruch der Inklusi-
on, weil er besagt, dass es niemanden gibt, der nicht inkludierbar wäre. 
»Es gibt keinen Rest, der nicht inkludierbar ist.« (Jantzen 2014, 24) 
Der Sache nach soll Inklusion damit die Einlösung des Anspruchs auf 
Nichtexklusivität sein. Die Vertreter der Behindertenpädagogik unter-
scheiden zwischen folgenden Aspekten von Inklusion (vgl.: Dederich/
Beck et al. 2016, 126ff):

1. 	gesellschaftliche Inklusion: Einbeziehung von Akteuren in soziale 
Funktionszusammenhänge.

2. 	pädagogische Inklusion: Teilhabe von Akteuren an Erziehung und 
Bildung.

3. 	didaktische Inklusion: gemeinsames Lernen einer heterogenen Schü-
lerschaft. 

Im Zentrum dieser technischen Aspekte der Inklusion steht der ethi-
sche Anspruch auf Grenzenlosigkeit. Inklusion berücksichtigt jeden 
Menschen!

Es ist an dieser Stelle geboten hervorzuheben, dass die von uns verfolgte 
Ethik als nichtexklusiver Schutzbereich und die Ethik der Inklusion 

DURCHFÜHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


145

nicht dasselbe sind. Während die Ethik der Nichtexklusivität ethisch 
relevante Ausnahmen von der Regel und damit Überschreitungen des 
Schemas von Allgemeinem und Besonderem auslegt, wie etwa im Rah-
men der Ausführungen zum Thema »Andersheit der Person« (siehe 
hier Kap. 15 a), geht es der Ethik der Inklusion darum, im Zeichen des 
Menschen mit Behinderung die Ausnahme zur Regel werden zu lassen 
(vgl.: Rödder 2015, 124ff). Die Frage ist, ob dadurch nicht wider Wil-
len neue Exklusionen produziert werden?

Die Ausnahme wird zur Regel, wenn alle Menschen als behindert gel-
ten können. Den Verteidigern von Menschen mit Behinderungen geht 
ihr Mandant verloren. Ein ähnliches Schicksal erlitt schon der Feminis-
mus, der nicht mehr genau zu sagen weiß, was eigentlich eine Frau ist. 
Betrachten wir den Bereich der Schule. Seit es Konzepte der Inklusion 
gibt, ist die Anzahl der Kinder, die weiterhin auf Förderschulen unter-
richtet werden und damit nicht inklusiv, nur unwesentlich gesunken. 
Seit 2014 ist nämlich die Anzahl der förderbedürftigen Kinder an allge-
meinen Schulen so stark gestiegen, dass nicht mehr für jedes Kind einer 
Förderschule ein Inklusionsplatz zur Verfügung gestellt werden konnte. 
Es ist höchst lohnenswert, als Schulkind behindert zu sein, zumindest 
ein wenig. In vielen Bundesländern erhalten allgemeine Schulen, die 
Kinder mit sonderpädagogischem Förderbedarf unterrichten, zusätz-
liche Gelder und Stellen. Deshalb wird bei Kindern, die bislang trotz 
einer leichten Leseschwäche als ›normale‹ Schüler galten, ein ausdrück-
licher Förderbedarf diagnostiziert. Weil die Förderung im Schwerpunkt 
Lesen von zusätzlichen Lehrkräften innerhalb der allgemeinen Schule 
erfolgt, können Eltern die Förderbedürftigkeit ihres Kindes leicht ak-
zeptieren. Der diskriminierende Wechsel auf eine Behindertenschule, 
wie es früher hieß, entfällt. Das System der regelhaften Inklusion er-
zeugt Exklusionen, die zu Lasten von Kindern an Förderschulen gehen 
und zu Lasten der förderbedürftigen Kinder an allgemeinen Schulen, 
sofern diese sichtbar aus dem Klassenverband verstoßen werden.

i. Das Lebensende und der Tod 

Das Faktum der Gebürtlichkeit hat zwei Implikationen: Endlichkeit 
und Potentialität. Die Geburt ist ein Anfang, durch den etwas Neues 
in der Welt erscheint und realisiert werden kann, wie Hannah Arendt 
im Ausgang von Augustinus sagt (vgl.: Schnell 2004d). Durch die 
Selbstsorge (Cura sui) kann das Potential des endlichen Lebens gestal-
tet werden. Wenn das endliche Leben an sein Ende gekommen ist, ist 
das Potential der Selbstsorge aufgezehrt. Die Selbstsorge ist an ihr Ende 
gekommen. Endlichkeit und Potenz bilden ein Widerspiel. Im Unter-

DAS LEBENSENDE UND DER TOD

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146

DURCHFÜHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

schied zu Eros und Thanatos ist dieses nicht rein konservativ, da die Re-
alisierung von Potenzen in einer Lebenskunst auch Überschreitungen, 
Exzentrizitäten und Künstlichkeiten beinhaltet.

Der Tod ist eine Andersheit, da er sich nicht normalisieren lässt. Er ge-
hört nicht in das laufende Leben, sondern er beendet es. Dem Tod geht 
das Lebensende voraus, welches Gegenstand der Selbst- und Fürsorge ist.

Der Tod ist auch eine Grenzangelegenheit. Er gehört in einer Weise 
zum Leben und ist daher kein Betätigungsfeld für Experten, wie es etwa 
Ärzte sind. Andererseits kann er sehr wohl zum Thema der Palliativver-
sorgung werden. Der Tod, der durch eine lebenslimitierende Krankheit, 
deren Symptome medizinisch zu kontrollieren sind, herbeigeführt wird, 
ist die Realisierung der Grenzangelegenheit. In diesem heutzutage sehr 
häufigen Fall muss es zu einer Koalition von Philosophie und den Wis-
senschaften der Heilberufe im Zeichen der Vulnerabilität kommen (vgl. 
dazu ausführlich: Schnell/Schulz 2014).

Dem Motiv des dreibeinigen Stativs soll auch am Ende der Betrach-
tungen treu geblieben werden. Der Tod ist für den Menschen (und 
nicht nur für ihn) unvermeidlich. Was ist der Tod? Wir folgen Vladimir 
Jankélévitch, der die dreibeinige Typologie ausgegeben hat und vom 
»Tod in der dritten, in der zweiten und in der ersten Person» (Janké-
lévitch 2005, 34) spricht. 

Der Tod in der dritten Person ist der unpersönliche Tod. 
Heidegger widmet dieser Perspektive die Aufweisungen der Macht 

des Man. Das Man regelt die Welt- und die Daseinsauslegung und da-
mit auch, wie man sich zum Tod zu verhalten hat. Früher war der Tod 
ein öffentliches Tabu, heute ist es nicht mehr so. Man spricht über den 
Tod. Es gibt Experten, wie Politiker, Juristen, Theologen, Philosophen, 
Künstler, Journalisten, die über den Tod in unserer Gesellschaft spre-
chen und ihn dadurch (mit)definieren.

Der Tod in der zweiten Person ist der Tod des Anderen. 
Heidegger sieht dafür die Perspektive der ehrenden Fürsorge vor. 

Levinas spricht von einer Verantwortung für den Tod des Anderen. Es 
gibt viele Begleiter, die Personen an deren Lebensende versorgen und 
die den Tod in gewissen Hinsichten diagnostizieren. Zu ihnen gehören 
Ärzte, Rettungsassistenten, Polizisten, Rechtsmediziner, Tatortreiniger 
und Bestatter. 

Der Tod in der ersten Person ist der eigene Tod.
Heidegger spricht grundsätzlich von einem Sein zum Tode, das sich 

darin bemerkbar macht, dass der Tod das Dasein als einzelnes bean-

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


147

sprucht und ihm seine Unvertretbarkeit vor Augen führt. Damit ist je-
der von uns gemeint und an sich selbst verwiesen. Die Auslegungen des 
Man werden häufig vom Dasein durchbrochen, wenn es alt ist und als 
Patient lebt.

Nach diesem Vorspann soll nicht über den medizinischen und juristi-
schen Begriff des Todes, nicht über die Todesstrafe und auch nicht über 
Sterbehilfe gesprochen, sondern, ausgehend vom Tod in der ersten Per-
son, zwei Fragen in den Mittelpunkt gestellt werden: was ist der Tod? 
Welche Bedeutung hat der Tod für das noch lebende Leben?

1. Frage: was ist der Tod?
Die Frage nach dem Wesen des Todes soll methodisch angegangen 

werden, indem gefragt wird, wie der Tod zugänglich ist. Dabei gilt, wie 
stets in der Phänomenologie, dass Zugangsart und Sachgehalt aufeinan-
der bezogen sind.

Wenn vom Tod, der am Ende des Sterbens erfolgen soll, die Rede 
ist – wer spricht dann von wo aus? Wessen Tod ist gemeint? Heidegger 
sagt: »Das Sterben muss jedes Dasein jeweilig selbst auf sich nehmen«, 
denn – und jetzt folgt eine Erklärung: »Der Tod ist, sofern er ist, we-
sensmäßig je der meine.« (Heidegger 1979, 240) Der Tod wird von der 
Jemeinigkeit aus gedacht. Es kann den Tod nur als meinen Tod geben 
und es müsste somit meinen eigenen Tod für mich geben können. Die 
1. Person Singular, das »Ich«, wäre damit die Instanz, von der aus vom 
Tod gesprochen werden kann. »Ist mein Tod möglich?« (Derrida 1998, 
45) Wenn ich tot bin, ist mein Ich, dessen Tod mein Tod sein soll, nicht 
mehr. Wie kann für jemanden, der nicht ist, etwas sein? Derrida be-
zeichnet diese Perspektive als Aporie. Sie ist ein Thema in jeder Phä-
nomenologie des Todes (Paul Ludwig Landsberg, Karl Jaspers, Eugen 
Fink, Vladimir Jankélévitch). Der Tod kann als Möglichkeit des Da-
seins nur »etwas« sein, dass dem Dasein Grenzen aufzeigt. »Der Tod ist 
die Möglichkeit der schlechthinnigen Daseinsunmöglichkeit.« (Heideg-
ger 1979, 250) Mit Husserl kann der Tod auch als etwas genuin Frem-
des bezeichnet werden. Fremdheit ist die »bewährbare Zugänglichkeit 
des original Unzugänglichen« (Husserl 1963, 117). Mein Tod ist mir 
als etwas zugänglich das mir unzugänglich ist. Diese Unzugänglichkeit 
ist mir wiederum zugänglich. Paul Landsberg, ein Schüler Husserls, be-
zeichnet den je eigenen Tod daher als »für uns anwesend in Abwesen-
heit.« (Landsberg 1973, 14)

Maurice Blanchot versuchte in immer neuen Anläufen die Urimpressi-
on, das Jetzt, den Augenblick des Todes zu denken. Mein gegenwärtiger 
Tod, der nicht erwartet und auch nicht erinnert wird, ist »das Unmög-
liche« (Derrida 2003, 14), weil er meine Möglichkeiten (meine Macht) 
begrenzt. Der Tod ist unzugänglich, weil er nicht wachen Auges von 

DAS LEBENSENDE UND DER TOD

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148

mir durchlebt werden kann. Insofern gibt das Dasein sich im Tod. Der-
rida spricht im Dativ vom »den Tod geben (donner la mort).« (Derrida 
1992) Wem gibt das Dasein sich im Tod? »Genau genommen handelt es 
sich um eine gewisse rätselhafte Beziehung zwischen sterben, bezeugen 
und überleben, der wir uns hier annähern.« (Derrida 1998, 56)

Das Geben ist immer auch ein sich den Anderen übergeben. Hier 
tritt die von Heidegger unterbestimmte, aber von Paul Landsberg, Levi-
nas und Ricœur betonte Dimension der Sozialität in den Vordergrund 
(vgl.: Schnell 2014). Diese Sozialität konstituiert eine Wirklichkeit.

Wirklichkeit ist eine dreistellige Relation: wirklich ist, was durchlebt 
(1), artikuliert/reflektiert (2) und von anderen bezeugt (3) wird. Ich 
fühle die Kälte (ad 1), ich sage, dass mir kalt ist (ad 2) und mein Ne-
benmann gibt mir die Jacke (ad 3). In Grenzfällen kann Realität auch 
eine Zweistellige Relation sein. »Das Leben im KZ ist unwürdig.« Die-
ser Satz kann behauptet werden, auch ohne das KZ persönlich erlebt zu 
haben. »Hier stehe ich und kann nicht anders.« Luthers berühmter Satz 
über den notwendigen Augenblick hat Wirklichkeit, auch wenn diese 
nicht von Anderen bezeugt wird. An der Dreistelligen Relation kann 
das erste Relat (durchleben) oder das dritte (Bezeugung) fehlen. Das 
zweite (Artikulation/Reflexion) ist hingegen unverzichtbar. Der jemei-
nige Tod kann von mir nicht reflektiert werden. Er wird von mir durch-
lebt und von Anderen bezeugt. Der Tod ist insofern als Wirklichkeit ein 
Mysterium (vgl.: Schnell 2015).

2. Frage: welche Bedeutung hat der Tod für das noch lebende Leben?
Der Tod betrifft nicht nur den Menschen, sondern überhaupt alles 

Lebendige: Tier, Natur und in gewisser Hinsicht auch Institutionen 
(vgl.: Bihrer et al. 2015). Mensch und Tier sind vulnerable Personen, 
da sie als leibliche Wesen geboren worden sind. Der Tod des Menschen 
ist ein merkwürdig unvollkommen konstituiertes Ding. Er wird vom 
Bewusstsein untersucht, befragt, thematisiert. Die Konstitutionsleis
tung ist endlich, weil das Bewusstsein ein verkörpertes und damit ein 
endliches ist. Der Denker des Todes wird von seinem Denkthema un-
vermeidlich affiziert und überwältigt. Der Denker stirbt und gibt sich 
den Anderen. Unvollkommen konstituiert ist diese Sachlage, weil die 
konstituierende Instanz, das Ich, in der Konstitution selbst annulliert 
wird. Genau das ist in gewisser Hinsicht der Tod.

Im Leben ist der Tod Gegenstand einer Antizipation. Der Tod wird 
erhofft, gefürchtet, verdrängt, verteufelt, herbeigesehnt. Die Bedeutung 
des Todes für das Leben liegt in der Gestaltung der Erwartung. Wir 
können hier Kant zitieren: der Tod ist etwas, auf das es sich »vorzu-
bereiten« gilt (Mutmaßlichen Anfang der Menschengeschichte, A 9). Die 
Vorbereitung betrifft keineswegs nur die Frage, wie ich sterben möchte  
und erschöpft sich daher nicht nur in der Abfassung von Testament 

DURCHFÜHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


149

und Patientenverfügung. Die Vorbereitung gilt viel grundsätzlicher der 
Frage, wer mich überleben soll. Sie bezieht sich daher auf das zu le-
bende Leben. Denn es kommen nur jene Personen als Kandidaten für 
die Menschen, die mich überleben können, in Frage, mit denen ich zu-
sammenlebe und ein gemeinsames Leben gestalte. Über Freundschaft, 
Familie und Gesellschaft ist in vorherigen Kapiteln bereits gesprochen 
worden.

Selbst wenn die Selbstsorge um den Tod von einer Macht veranlasst 
wird, die nicht von außen kommt, sondern die sich in unserem Selbst-
verhältnis unbemerkt festgesetzt hat und die uns an das glauben lässt, 
was wir glauben, beweist das nicht, dass das Konzept der Selbstsorge 
unsinnig ist, sondern nur, dass es ohne zureichenden Grund auskommt 
und auskommen muss. Es könnte auch anders sein. Es sind Lebens-
formen denkbar, die vom Tod nicht einen Gestaltungsauftrag des Da-
seins ableiten, sondern, wie der Buddhismus, das Leben in gewisser 
Hinsicht als endlos betrachten.

Dreißig erwachsene Menschen sprechen über den Tod (www.30gedanken 
zumtod.de). Auf die Frage »Was ist der Tod?«, geben sie Antworten, die 
auf das Leben bezogen sind. Eine Erfassung des Todes von der Gestal-
tung des Lebens her besagt:

-	 Der Tod veranlasst Erinnerung an das Leben.
-	 Der Tod ist nah am Leben.
-	 Der Tod rückt dem Leben immer näher.
-	 Der Tod ist ein Licht.
-	 Der Tod ist das Ende des Lebens.
-	 Der Tod gibt dem Leben Sinn.
-	 Der Tod ist Entspannung.
-	 Der Tod reist uns aus dem Leben.
-	 Der Tod ist für das Leben unkontrollierbar.
-	 Der Tod kann ein Freund des Lebens sein

(vgl. dazu: Schnell/Schulz 2016).

Die Erfassung des Todes von der Gestaltung des Lebens her impliziert 
auch, dass Selbstsorge und Selbsterhaltung wichtige Werte sind. Nicht 
zufällig haben wir Schwierigkeiten mit Selbstmördern und vor allem 
mit Selbstmordattentätern.

Eine Selbstvergewisserung im Zeichen der Endlichkeit könnte einem 
Dasein unvermeidlich sein, das niemals ist, sondern in der Zeit immer 
hinterherhinkt und daher immer auch ein Leben im Zeichen des Ab-
schieds führt. Seit Diltheys Überlegungen zum Innewerden in Realität 
und Zeit kann diese Möglichkeit mehr als eine Konstruktion darstellen. 
»Gegenwart ist niemals; was wir als Gegenwart erleben, schließt immer 

DAS LEBENSENDE UND DER TOD

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150

Erinnerung an das in sich, was eben gegenwärtig war.« (Dilthey 1981, 
239)

Die Vorbereitung auf den Tod ist Teil der Selbstsorge im Durchgang 
durch Freundschaft, Familie und Gesellschaft. Mit dem Tod des Selbst 
endet das Leben als Sorge. Das Selbst zerteilt sich. Es selbst tritt in ein 
Mysterium ein und wird zugleich zum Subjekt des Andenkens und zum 
Objekt der Statistik …

DURCHFÜHRUNGEN IM ZEICHEN EINER ANDERSHEIT

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


151

17. Zur Bestimmung ethisch relevanter 
Exklusion

a. Dimensionen der Exklusivität

Nach der Durchführung einer Ethik als nichtexklusivem Schutzbereich 
im Zeichen einer Andersheit vulnerabler Personen, die von der Geburt 
bis zum Tode sich erstreckt, gilt es, einige systematische Gedanken diese 
Ethik betreffend nachzutragen. Die historischen Betrachtungen zur Ex-
klusivität des Ethischen bei Aristoteles, Kant, Mill, Scheler und anderen 
in den entsprechenden Sachgebieten nötigen uns nämlich, nun syste-
matisch nach der ethisch relevanten Exklusion fragen. 

Nicht jede Exklusion ist ein ethisches Problem! Wann aber ist eine 
Exklusion ethisch relevant (also kritisierenswert) und wann nicht? Wir 
wollen und können uns auf das Ethische beschränken, obwohl es nie 
isoliert auftritt, sondern immer mit Politik, Wirtschaft, Gesellschaft 
und Geschichte verwoben ist. Es soll in mehreren Schritten vorgegan-
gen und zunächst der diffuse Begriff der Ganzheit zurückgewiesen wer-
den. Nichtexklusivität ist keine Ganzheitlichkeit.

Kritik der Ganzheit

Der Begriff der »Ganzheit« ist insgesamt ein Mischbegriff, da in ihn 
naturphilosophische, weltanschauliche und ideologische Aspekte einge-
wandert sind (vgl. Harrington 2002). Im Wesentlichen hat er folgende 
Bestandteile:

Holismus. Gegenüber einem Atomismus und extremen Individua-
lismus wird betont, dass das Ganze mehr als die Summe der Teile ist. 
Diese Denkbewegung setzt in der Antike ein, ist in der Romantik und 
in der modernen Lebensphilosophie zu finden. Das moderne, zerrissene 
und entwurzelte Individuum, so der späte Georg Simmel, strebt nach 
Ganzheit (Simmel 1987).

Medizin. Gegenüber einem dualistischen und mechanischen Ver-
ständnis des Menschen als Patient wird betont, dass dieser von dem her 
angenommen werden soll, was ihn insgesamt als Menschen ausmacht 
(Leib, Seele, Spiritualität, Sozialität). Gleichwohl warnte bereits Victor 
von Weizsäcker energisch vor der Verwendung des »undeutlichen und 
vieldeutigen […] Modewortes« (Weizsäcker 1930, 169) der Ganzheit 
im Bereich der Medizin. 

Ideologie. Während des Nationalsozialismus wurde der Begriff der 
Ganzheit verwendet, um einen Vorrang der sogenannten Nation und 
Volksgemeinschaft vor den Bürgerrechten zu behaupten und durchzu-

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152

setzen. An dieser Ideologisierung wirkte besonders die Leipziger Ganz-
heitspsychologie um Felix Krüger mit (vgl. Graumann 1985).

Im vorliegenden Buch wird der Begriff der Ganzheit aufgrund seiner 
unklaren Mischverhältnisse nicht verwendet, auch nicht als möglicher-
weise positive Figur einer Inklusion.

Exklusion und Historiographie

Man mag dem Anspruch des verallgemeinerten Humanismus von 
Claude Lévi-Strauss, der »die Gesamtheit der bewohnten Erde« (Lévi-
Strauss 2012, 45) umfasst und sogar eine »Versöhnung von Mensch und 
Natur« (ebd., 47) für möglich hält, misstrauen, dennoch ist sein Sinn 
wohl unstrittig. Er richtet sich gegen den Glauben, dass es angeblich 
Randvölker gäbe, die nicht vernunft- und damit europatauglich sein 
sollen. Hegel behauptete schon zu seiner Zeit, dass von den Reichen an 
Euphrat und Tigris »nichts mehr übrig [sei] als höchstens ein Haufen 
von Backsteinen.« (Hegel 1985, 146) Die Welt von König Gilgamesch 
war für Hegel und die deutschen Geschichtsschreiber sicherlich Ver-
gangenheit. Einer Entwertung dieser Kulturregion zu einer voreuropä-
ischen stehen wir spätestens heute allerdings distanziert gegenüber und 
das nicht nur aus Gründen, die Levi-Strauss Recht und Hegel Unrecht 
geben. Aus einigen Regionen der ehemals als Randvölker bezeichne-
ten Länder wird heute massiver Protest an Europa angemeldet und das 
nicht immer mit friedlichen Mitteln. Die Politikwissenschaft spricht 
von der Herausforderung neuer Kriege. Alain Badiou hebt hervor, dass 
die aktuelle Missachtung, der der Westen ausgesetzt ist, auch auf die 
Wirkungsgeschichte der Exklusionen außereuropäischer Gesellschaften 
durch die Tradition der westlichen Historiographie seit dem 19. Jahr-
hundert zurückgeführt werden müsse (vgl.: Badiou 2016).

Exklusion als Auszeichnung

Eine von Rousseau erzählte und immer wieder stilisierte Geschichte 
besagt, dass der junge Jean-Jacques eines Abends mit seinen Freunden 
außerhalb der Stadtmauern Genfs spielte. Als die Glocke, die zur Rück-
kehr in die Stadt mahnte, klingelte, schaffte es unser Held nicht mehr 
rechtzeitig. Als er am Stadttor angelangte, war es bereits verschlossen 
und der junge Mann aus seiner Vaterstadt ausgeschlossen (Cassirer et al. 
1989, 105f ). In großer Geste entstand daraus das Image des Marginali-
sierten, der von außen die Wahrheit über die Gesellschaft spricht. Was 
wäre Rousseau ohne die Exklusion? Vielleicht hätte er es zum Erfinder 
der Armbanduhr gebracht!

Oder denken wir an die wahre Geschichte Jacques Derridas, dem 
das Vichy-Regime zeitweilig seine Staatsbürgerschaft entzogen hat. 

ZUR BESTIMMUNG ETHISCH RELEVANTER EXKLUSION

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


153

Damit wurde ihm gezeigt, dass er als französisch sprechender Mensch 
nicht dazu gehört. »Meine eigene, meine eigentliche Sprache ist mir 
eine Fremdsprache. Meine Sprache, die einzige, die ich spreche, ist die 
Sprache des anderen.« (Derrida 1996, 22) Ohne das innere Außen wäre 
Derrida vielleicht Lehrer an einem Lycée in Algerien geworden.

Exklusion und Totalität

Versuchen wir es mit einer anderen Herangehensweise. Die Totalität der 
Romantik bedeutet, dass sich eine Person allseitig verwirklichen kann. 
Diese Utopie entsteht dort, wo das moderne Leben zerrissen ist und 
Entfremdung durchlebt wird. Eine klassische Beschreibung dessen lie-
fert Alfred Döblins Roman Berlin Alexanderplatz. Er führt vor, wie ein 
Mann aus dem Gefängnis kommt und in eine reizüberflutete Großstadt 
geworfen wird. Die Stadt rummt und surrt, Autohupen hupen, grelle 
Werbung blendet, Menschen verstopfen die Straßen, jede Erfahrung ist 
fragmentiert, Fremdheit herrscht. Das soziologische Werk von Georg 
Simmel spiegelt diese Prozesse, in denen die Ambivalenzen gesellschaft-
licher Individualisierung und die Sehnsucht nach sogenannter Ganzheit 
in den Mittelpunkt rücken. Bekanntlich protestierte der romantische 
Marx bereits gegen ein Tätigsein in einem »ausschließlichen Kreis der 
Tätigkeit« und plädierte stattdessen dafür, dass sich eine Person in »je-
dem beliebigen Zweige ausbilden kann.« (MEW 3, 33) Er bezeichnete 
diese Utopie, in der die Person zum »totalen Menschen« (MEW 40, 
539) wird, bekanntlich als Kommunismus. Selbst wenn eine solch in-
klusive Totalität als Totalitarismus verdächtigt wird, heißt das aber 
nicht, dass ethische Exklusionen zu akzeptieren sind. »Keine Ethik darf 
sich anmaßen, einen Teil des Menschlichen auszuschließen, so unan-
genehm und schwer es auch sein mag, ihn anzuschauen.« (Agamben 
2003, 55) Kommen wir damit zum Element des Ethischen.

Die Bioethik ist eine exklusive Ethik

Exklusive Ethiken der Gegenwart sind meist sogenannte angewandte 
Ethiken und unter ihnen insbesondere die Bioethik. Sie geht davon aus, 
dass Anwendung bedeutet, dass Werte oder Normen in eine Beziehung 
zu einem Gegenstand gesetzt werden, der an sich ethisch völlig neutral 
ist und der erst durch diese Beziehung ethisch qualifiziert wird. So ver-
fährt die Anwendungstheorie und -praxis der instrumentellen Bioethik, 
der die Ethik als Schutzbereich entgegengestellt sei.

Die bioethische Version der Anwendung ist Bewertung von ethischen 
Neutren. Ob ein Mensch im Wachkoma Würde besitzt oder nicht, muss 
erst ermittelt werden. In diesem Sinne formuliert Norbert Hoerster, 
»daß es zunächst als offene Frage gelten muß, ob allen menschlichen In-

DIMENSIONEN DER EXKLUSIVITÄT

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154

dividuen ein Lebensrecht zusteht oder nicht.« (Hoerster 1991, 65) Das 
Ergebnis der Ermittlung ist zunächst völlig offen. Die Anwendung wird 
es schon zeigen. Die Bioethik setzt dabei ganz auf den eigenschaftsthe-
oretischen Ansatz der Person. Über den Vorrang der Dimension der 
Begegnung wurde sich hier schon geäußert. In diesem Sinne kann an 
dieser Stelle der Bioethik die Auffassung Judith Butlers entgegenstellt 
werden. »Tatsächlich müssen wir zum Anderen schon in irgend einer 
Beziehung stehen, bevor wir über ihn urteilen, und diese Beziehung 
begründet und prägt die ethischen Urteile, die wir schließlich fällen.« 
(Butler 2003, 60) Dieses elementare Prinzip des Zusammenlebens ver-
liert die Anwendungsethik aus dem Blick. Sehen wir dennoch einmal 
auf den Gang der Anwendung.

Die Bioethik versucht im Ausgang von R.M. Hare und T. Beauchamp 
zunächst eine Verbindung von Kant und dem Utilitarismus herzustel-
len. Die Maximen der Handlung und die Folgen der Handlung sollen 
gleichermaßen ethisch gewichtet werden. Hier handelt es sich um eine 
Kompromissbildung, da Maximen und Handlungen nicht gleicherma-
ßen vor denselben Gerichtshof gestellt werden können. Der Kompro-
miss läuft auf eine Prüfung von personalen Eigenschaften im Licht der 
Anwendungsfrage hinaus. Die Kompromissbildung führt zudem zur 
Lockerung der ethischen Sitten (vgl.: Schnell 2001b).

Peter Singer, der erste biomedizinische Utilitarist, auf den wir kurz 
eingehen wollen, tritt dafür ein, dass wir nach der Schutzwürdigkeit 
der Person und nicht etwa nach der des Menschen fragen sollten. Men-
schen neigen nämlich dazu Wesen, die ihrer eigenen Spezies angehören, 
bevorzugt zu behandeln. Die Frage nach dem Personsein bietet dem-
gegenüber den Vorteil, dass man unparteilich und eindeutig ermitteln 
kann, ob und wann wir ein achtungswürdiges Wesen, das heißt eine 
Person, vor uns haben oder nicht. Eine Person ist ein Lebewesen, das 
»moralisch relevante Eigenschaften wie Rationalität, Selbstbewusst-
sein, Bewusstsein, Autonomie, Lust- und Schmerzempfindung« (Singer 
1994, 196f ) aufweist. Diese Kriteriologie bedeutet für den Fötus (Le-
bensanfang), dass ein »Schwangerschaftsabbruch eine Existenz beendet, 
die überhaupt keinen Wert an sich hat«, denn: »da kein Fötus eine Per-
son ist, hat kein Fötus denselben Anspruch auf Leben wie eine Person« 
(ebd., 197). Eine Person kann ihr Personsein aktiv anzeigen, indem sie 
sich rational zeigt und äußert. Der Fötus kann das nicht, denn er ist 
keine Person und somit ethisch vogelfrei. Von der Singularität und einer 
möglichen ethisch relevanten Andersheit des Anderen, des erwarteten 
Lebens, hat die Bioethik noch nie etwas gehört. Die Bioethik ist die 
exklusive Ethik par excellence.

Auch die zweite utilitaristische Konzeption bestätigt diese Tendenz. 
»Natürlich gibt es so etwas wie lebensunwertes Leben.« (Hoerster 1986, 
292). Norbert Hoerster formuliert Argumente für die Sterbehilfe (Le-

ZUR BESTIMMUNG ETHISCH RELEVANTER EXKLUSION

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


155

bensende), die zugleich Ausnahmen für die Geltung des Tötungsverbots 
begründen sollen. Dabei geht es um keine Verteidigung biologistischer 
oder nationalsozialistischer Ideologien, sondern, getreu der Vorgabe der 
Präferenz-Utilitaristen des 19. Jahrhunderts, um die Akzeptanz der Prä-
ferenzen des betroffenen Individuums. Ich darf vom Wunsch, dass mein 
Leben unverfügbar ist, abrücken, wenn eine unheilbare Krankheit mein 
Leben für mich wertlos werden lässt, so dass ich zu der Einschätzung 
gelange, dass meine Tötung eine Wohltat sei. Ich darf in meine Tötung 
einwilligen. Und was geschieht, wenn ein offensichtlich schwer kranker 
Mensch (Komapatient) keine Präferenzen zu äußern in der Lage ist? Ein 
»mutmaßlicher Wunsch muss, sofern ein ausdrücklicher Wunsch vom 
Betroffenen nicht gebildet werden kann, prinzipiell ausreichen, um 
Sterbehilfe zuzulassen.« (Hoerster 1996, 891) Wer nicht sagen kann, 
was er wünscht, bekommt, was er vielleicht verdient hat oder auch 
nicht. Wann beginnen hier Heteronomie und Gewalt? 

Die exklusive Bioethik ist eine Oberkellner-Ethik. Der Todeswunsch des 
Anderen wird entgegengenommen wie vom Oberkellner die Bestellung  
eines Gastes. Das Ergebnis ist eine exklusive Ethik. Ein Embryo hat ›kei-
nen Wert an sich‹ (Singer), unheilbar krankes Leben ist ›lebensunwertes 
Leben‹ (Hoerster). Ist das noch Ethik? Die Situation schwer leidender 
und den Tod wünschender Patienten ist sicher nicht zu verschweigen, 
was viel zu oft immer noch getan wird. Gleichwohl ist diesen Patienten 
auch damit nicht geholfen, ihr Leben schnell und rationell zu beenden. 
Es wird deutlich, warum es eine Ethik im Gesundheitswesen ist, die im 
Namen vulnerabler Personen für eine Nichtexklusivität eintritt.

b. Was ist eine ethisch relevante Exklusion und was nicht? 

Versuchen wir nach der Anklage der Bioethik nun zu klären, was eine 
ethisch relevante Exklusion ist. Zunächst ist zu betonen, dass verschie-
dene Betrachtungen von Exklusion möglich sind. 

•	 Der philosophische Begriff der Exklusion beschreibt den Aus-
schluss von Alternativen bei der Sinnbildung. Abendstern oder 
Morgenstern? Wilhelm als Kaiser der deutschen oder als Vater 
seiner Kinder? So steht es bei Frege und Husserl (vgl.: Frege 
1994, Husserl 1984).

•	 Der soziologische Begriff der Exklusion beschreibt das, was die 
Systembildung durch Inklusion als unmarkierter, logischer 
Schatten begleitet. So formuliert Luhmann (vgl.: Luhmann 
1995, 262ff).

•	 Der psychosoziale Begriff der Exklusion tritt etwa in Gestalt einer 
»freiwilligen Selbstexklusion« (Eribon 2016, 45) auf, durch den 

WAS IST EINE ETHISCH RELEVANTE EXKLUSION UND WAS NICHT?

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156

ZUR BESTIMMUNG ETHISCH RELEVANTER EXKLUSION

Akteure sich selbst um Chancen in sozialen Raum bringen und 
dabei ihr Verhalten als Autonomie missverstehen. So argumen-
tiert Eribon im Ausgang von Bourdieu. 

•	 Der politische Begriff der Exklusion beschreibt, wie das Wir einer 
Bürgergesellschaft durch den Ausschluss Fremder konstituiert 
wird. So ist es schon bei Rousseau und noch bei Charles Taylor 
zu lesen (vgl.: Rousseau 1984, 215ff; Taylor 2002, 30ff).

•	 Der diskurstheoretische Begriff der Exklusion kennzeichnet den 
Ausschluss von Personen aus der Gesellschaft durch das Verbot 
des Handels und Sprechens innerhalb begrenzter Ordnungen. 
Wahnsinn oder Vernunft? So heißt es im Ausgang von Michel 
Foucault und Bernhard Waldenfels (vgl.: Foucault 1977, Wal-
denfels 1987).

Begriff und Sache der Exklusion sollen an dieser Stelle ethisch verstan-
den werden. Nicht jeder Ausschluss und jede Form des Ausschlusses ist 
ethisch bedeutsam. Wenn es sich um den Ausschluss von Möglichkeiten 
in der Sinn- oder Funktionsbildung handelt, dann liegt ethische Re-
levanz per se nicht vor, sofern ausgelassene Möglichkeiten nachgeholt 
werden können. Die Ordnung entsteht durch Temporalisierung der 
Komplexität als ein Nacheinander des Verschiedenen (vgl.: Luhmann 
1996, 336ff). Komme ich heute nicht, dann eben morgen!

Eine Exklusion ist von ethischer Relevanz, wenn Personen durch den 
Ausschluss:

•	 verletzt werden,
•	 hinsichtlich Achtung und Würde beschädigt werden,
•	 alternativer Artikulationsmöglichkeiten beraubt werden,
•	 als nacktes und ethikfreies Leben behandelt werden.

Ethisch relevante Exklusionen sind aufgrund der Vulnerabilität von Per-
sonen möglich.

Gemäß dieser Kriterien gilt, dass Zurückweisungen, die Akteure nicht 
verletzen, nicht alternativer Artikulationsmöglichkeiten berauben, nicht 
missachten oder entwürdigen und nicht als nacktes und ethikfreies 
Leben betrachten, auch nicht als ethisch relevant gelten (vgl.: Schnell 
2016). Es handelt sich bei dieser Art von Zurückweisungen möglicher-
weise um unangenehme Vorfälle, aber nicht um eine Verletzung, durch 
die eine vulnerable Person aus dem Schutzbereich des Ethischen versto-
ßen werden würde.

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


157

c. Das Ethische und das Politische

Nicht jede Exklusion ist ein ethisches Problem. Der Anspruch der 
Nichtexklusivität impliziert zudem keine Harmonie, die in Gesellschaft 
und Politik unmöglich wäre. Betrachten wir dazu den hegemonialen 
Diskurs des Politischen. Chantal Mouffe hebt darin hervor, dass das 
Politische als Antagonismus zu verstehen sei. »Jede gesellschaftliche 
Ordnung ist politischer Natur und basiert auf einer Form von Aus-
schließung.« Entscheidend ist nun, dass Mouffe im Unterschied zu Carl 
Schmitt davon ausgeht, dass eine Hegenomie durch »kontrahegemoni-
ale Verfahrensweisen« verändert werden kann. »Es gibt immer unter-
drückte Möglichkeiten, die aber reaktiviert werden können.« (Mouffe 
2007, 27) Das Ausgeschlossene ist damit nicht annulliert und auf ein 
nacktes Leben reduziert. 

Mouffe bringt Theorieelemente zur Geltung, die ich selbst bereits vor 
über 20 Jahren im Ausgang von Maurice Merleau-Ponty, Pierre Bourdi-
eu und anderen Autoren in dem Projekt einer Phänomenologie des Poli-
tischen dargelegt habe. 

Der Ausgangspunkt des Projektes liegt in der Entstehung der Dif-
ferenz von Wortführer und Publikum. Das Politische entsteht, indem 
jemand Anliegen anderer öffentlich zur Sprache bringt und damit zum 
Thema macht. Der Sache nach geht es hier um eine politische Reprä-
sentation beziehungsweise Delegation, die seit Hobbes und Locke im 
Zentrum des Politischen steht. Mit Hannah Arendt können verschie-
dene politische Phänomene näher identifiziert werden. Macht betrifft 
die Produktivität des Handelns und Sprechens, aus dem die Differenz 
von Wortführer und Publikum entsteht. Diese Differenz ist lebenswelt-
lich situiert in einem Feld, das auch als Feld der Freiheit bezeichnet wer-
den kann, da es bestimmte Realisierungen des Handelns und Sprechens 
nahelegt. Diese Freiheit wird durch Herrschaft begrenzt. Mit der Stif-
tung eines Feldes geht eine gewisse Gewaltsamkeit einher, da die öffent-
liche Realisierung und Artikulation von etwas zugleich den Ausschluss 
(Exklusion) von etwas anderem bedeutet, indem jenes zum Schweigen 
gebracht und damit auch verletzt wird. Das Ausgeschlossene ist aber 
nicht schlechthin ausschließenswert und kann daher auf alternativem 
Wege zur Sprache kommen. Diese Bestimmungen zählen zu den Eck-
punkten einer Auffassung von Demokratie, die als Institutionalisierung 
von Konflikthaftigkeit (Claude Lefort), welche eine Bürgergesellschaft 
nicht zerbrechen lässt, verstanden werden kann (zur Vertiefung dieses 
Konzepts vgl.: Schnell 1995, 2000c, 2009e).

Claude Lefort, Chantal Mouffe und andere Konflikttheoretikerinnen 
des Demokratischen sind so zu verstehen, dass die Prozesse einer  
Demokratie auf keine geschichtsphilosophisch fundierte Emanzipation 
und auch auf kein Gesamtziel des Guten und des Rechten zustreben, 

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158

das alle Einzelanstrengungen harmonisch zum Nutzen aller in sich ver-
eint. 

Vielmehr bedeutet Konflikt, dass in einer Demokratie nicht immer 
alle gleichzeitig zum Zuge kommen. Deshalb ist das Ethische im Po-
litischen von großer Bedeutung. Das Ethische fragt danach, wie es um 
diejenigen steht, deren Anliegen keine Realisierung gefunden haben. 
Sind sie vernichtet wie ein Feind oder gibt es für sie alternative Artiku-
lationsmöglichkeiten?

Mit Chantal Mouffe wollen wir die Ansicht teilen, dass es in einer 
Demokratie zu keinem politischen Ausschluss kommen muss, der ethi-
sche Inklusion per se verhindern würde. Das Ethische ist das Nicht-
antagonistische. Das Politische kann dagegen als Konflikt um die Ge-
staltung des Anspruchs auf Nichtexklusivität verstanden werden, wie 
auch die Praxis der Inklusion, über die wir an anderer Stelle sprachen. 
Wir sollten abschließend noch einmal Richard Rorty zitieren, der die 
Demokratie als den Wunsch »nach möglichst umfassender Erweiterung 
des Anwendungsbereichs des Wortes Wir« (Rorty 1988, 15) bezeichnet. 

Die Herausforderung, ein gutes Verhältnis zwischen einem unbe-
dingten Ethischen, das die Anderen nicht in Freund und Feind un-
terscheidet, und einem Politischen, das Regeln und Grenzen aufstellt 
und über deren Gestalt verhandelt, herstellen zu können, gilt heute als 
Kennzeichen einer Demokratie. »Keine Demokratie ohne Achtung vor 
der irreduziblen Singularität und Alterität. Aber auch keine Demokratie 
ohne Gemeinsamkeit der Freunde, ohne Berechnung und Errechnung 
von Mehrheiten, ohne identifizierbare, feststellbare, stabilisierbare, vor-
stellbare, repräsentierbare und untereinander gleiche Subjekte.« (Der-
rida 2000, 47) Das Ethische und das Politische sind heterogen und 
zugleich untrennbar. Diese Denkweise liegt aktuellen Analysen von Ter-
rorismus und dem gastfreundlichen Umgang mit Migranten zugrunde.

Mit Slavoj Žižek kann davon ausgegangen werden, dass zwei Reakti-
onen auf die genannten Phänomene zu vermeiden sind. Die Politik des 
guten Herzens möchte alle Türen öffnen und jedermann aufnehmen. 
Die Strategie der Abschottung möchte die Fremden möglichst fernhal-
ten (vgl.: Žižek 2015, 11ff). Das gute Herz wird zur Handlungsunfä-
higkeit führen, die Abschottung hingegen zum kalten Herzen und zur 
Selbstauslöschung, da das Fremde immer auch im Eigenen sitzt. Es ist 
sinnvoll, die Extreme zu meiden. Diese Aufgabe ist keineswegs trivial, 
sondern eine echte Aufgabe! Weil Ethisches und Politisches unversöhn-
bar sind, gibt es keine naturgemäße Art, wie beide Aspekte ins Auge 
gefasst werden sollten. Spielräume für Imaginationen sind hier unver-
kennbar.

Eine Perspektive ergibt sich aus den bekannten Konzepten von Gast-
freundschaft. Während Aristoteles jene der reziprok angelegten Nutzen-
freundschaft unterordnet, geht Kant andere Wege. Welche Verpflich-

ZUR BESTIMMUNG ETHISCH RELEVANTER EXKLUSION

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


159

PERDU! SEUL! REGARDÉ! EXCLU! 

tungen haben wir gegenüber Personen, die uns gänzlich fremd sind 
und es vermutlich auch immer bleiben werden? Aus dem Faktum eines 
jeder Eigentumsordnung vorausgehenden, allen gemeinsamen Besitzes 
der geographisch endlichen Erdoberfläche leitet Kant ein Prinzip der 
Hospitalität ab. Demnach hat jeder das Recht, sich anderen »zur Ge-
sellschaft anzubieten« (Zum ewigen Frieden, Dritter Definitivartikel) 
und darf dabei erwarten, nicht feindselig behandelt zu werden. Der 
Ankömmling hat sich dabei seinerseits friedlich zu verhalten. Es wäre 
zu prüfen, in wie weit diese Anforderung der bürgerlichen Normalität 
mehr als nur ein Eigenrecht verschafft.

Der vom Fremden Besuchte darf seinerseits den Gast abweisen, aber 
nur, wenn er ihn damit nicht in den sicheren Tod schickt. Der Gast-
herr gibt dem Gast mehr als er ihm im strengen Sinne schuldet. Gast-
freundschaft ist eine prekäre Lebensform, die sich weniger im Staat oder 
auf dem Land, sondern vielleicht eher in der Stadt zivilisieren kann. In 
diesem Sinne sind die Konzepte einer »Ville-refuge« ausgelegt, etwa in 
Rousseaus Vaterstadt Genf. Sie leben davon, das Ethische und das Poli-
tische in einen produktiven Zusammenhang zu bringen.

Das Ethische bezieht sich auf den Anderen und ist nichtexklusiv, weil es 
den Anderen als Anderen bejaht. Das Politische bezieht sich auf das, was 
der Andere sagt und tut. Rede und Handlung des Anderen können be-
jaht, verneint oder verhandelt werden, ohne den Anderen auszuschlie-
ßen. 

Erst ein Nein, dass sich nicht auf die Rede des Anderen, sondern auf 
dessen Person bezieht, macht diesem zu einem Feind, der Carl Schmitt 
zufolge zu vernichten ist.

d. Perdu! Seul! Regardé! Exclu! 

»Als ich ein Kind war, wohnten wir in dem Viertel, das Marrac hieß; in 
diesem Viertel gab es viele im Bau befindliche Häuser, in deren Baustel-
len die Kinder spielten; in die Tonerde waren große Löcher für die Fun-
damente eingelassen, und eines Tages, als wir in einem dieser Löcher 
gespielt hatten, kletterten alle Kinder wieder heraus, nur ich nicht, weil 
ich es nicht schaffte; von oben her, zu ebener Erde, neckten sie mich: 
verloren! allein! gesehen! aus bist du! (ausgeschlossen sein, heißt nicht: 
draußen sein, sondern; allein im Loch sein, unter freiem Himmel ein-
geschlossen: ausgeschlossen); ich sah dann meine Mutter herbeieilen; sie 
zog mich dort heraus und trug mich davon, weit weg von den Kindern, 
gegen sie.« (Barthes 2008, 143)

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160

Anhang: das Tier als Person
»Stumpf, so lächelst du, die kranken
Glieder schleppend – du, das Tier!«

Ossip Mandelstam

a. Zur Phänomenologie von Tieren und Menschen

Die Frage nach der Stellung der Tiere in der Welt, die aus der Sicht 
des Menschen erhoben wird, ist keineswegs eindeutig zu beantworten. 
Bereits in der Antike gibt es Tierfeinde und Tierliebhaber und solche, 
die sich als Menschen den Tieren nahe sehen. Musterbild einer solchen 
Unperson ist Diogenes von Sinope. Er lebt in einem Fass wie in einer 
Hundehütte, betreibt widersinnige Geschäfte – er verkaufte sich selbst 
an jene, die einen Herren erwerben wollen! – und verfolgte im Zeichen 
des Hundes eine kynische Vernunft, die nicht nur Alexander, sondern 
auch den staatstragenden Philosophen Paroli bietet. »Als Platon ihn 
Hund nannte, erwiderte er: Jawohl, denn ich bin zu denen, die mich 
verkauft haben, wieder zurückgekehrt.« (Diogenes Laertius, Leben und 
Meinungen berühmter Philosophen, 6. Buch, Kap. II, 40)

Die Stellung der Tiere in der Philosophie des Menschen ist eindeutig. 
In den Fragmenten der älteren Vorsokratiker werden Tierbilder immer 
wieder bemüht, um über den Menschen und den Bau des Kosmos Aus-
kunft zu geben. »Der Mensch sei aus einem anderen Lebewesen, d.h. 
einem Fisch, entstanden und diesem anfänglich ähnlich gewesen.« (An-
aximander, DK 12 A 11) Für Xenophanes und Heraklit dienen Rinder, 
Pferde, Löwen, Hunde ebenfalls dazu, die Eigenart des Menschen he-
rauszustellen.

In der klassischen Antike setzt sich diese Tendenz in zwei Richtungen 
fort. Es geht um den Vergleich zwischen Mensch und Tier und um das 
Miteinander beider. Im ersten Fall soll die Leistungsfähigkeit beider 
Gattungen ermittelt werden (wer kann ›besser‹ denken, laufen, urtei-
len?), im zweiten die praktische Verwendbarkeit (der Mensch nutzt den 
Ochsen als Zugtier).

Platon weist den Tieren in beiden Hinsichten einen Platz in der Polis 
zu. In einer Erzählung über die Ordnung des Kosmos kommt es gar zu 
einer Spekulation über ein goldenes Zeitalter, in dem »auch mit Tieren 
vernünftiger Umgang« (Politikos, 272 d) möglich gewesen ist. Doch seit 
der Entstehung der Zivilisation versteht sich der Mensch im Vergleich 
zum Tier als ein Prometheus und damit als ein Mängelwesen (Protago-
ras, 320 c – 322 a). 

Aristoteles verfährt systematischer. In der pyramidalen Ordnung sei-
ner Metaphysik wird bekanntlich gezeigt, dass und wie der Mensch 
nach Wissen strebt. Zur Charakterisierung des spezifisch menschlichen 

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


161

ZUR PHÄNOMENOLOGIE VON TIEREN UND MENSCHEN

Zugangs zum Wissen führt Aristoteles den Vergleich zum Tier auf. 
Alle Tiere sind demnach gelehrig, aber wer, wie die Biene, nicht hören 
kann, wird nichts weiter lernen können (Metaphysik, 980 a 25). Mit der 
Schichtenlehre der Seele beginnt Aristoteles den Diskurs der Animali-
tät, der Mensch und Tier zugleich betrifft. Die Beseelung zeichnet alle 
Lebewesen aus, Pflanzen, Tiere und Menschen, aber in abgestufter Wei-
se. In diesen Abstufungen scheinen bereits die Wertunterschiede durch, 
die ab der Neuzeit zwischen Mensch und Tier vom Menschen gemacht 
werden.

Im Mittelalter existiert eine Tendenz, Tiere als Mitgeschöpfe zu be-
trachten. Franz von Assisi (1181–1226) schwört in seiner berühmten 
Vogelpredigt seine Brüder, wie er sagt, auf die Ordnung der Schöpfung 
ein. »Meine Brüder Vöglein, gar sehr müsst ihr euren Schöpfer loben, 
der euch mit Federn bekleidet und die Flügel zum Fliegen gegeben hat; 
die klare Luft wies er euch zu und regiert euch, ohne dass ihr euch zu 
sorgen braucht.« Der Mensch ist dem Tier nicht schlechthin überlegen; 
beide sind Mitbewohner einer durch Gott verbürgten Weltordnung. 
»Als der Vater alle Kreaturen gebar, da gebar er mich.« (Meister Eckhart, 
Der Morgenstern)

Lehrreich sind im Zeitalter der Erfindung der neuzeitlichen Vernunft 
die »Kontroversen« um das Tier. Der Ton und die Kontraste werden 
schärfer. Eine nachhaltige Konsequenz unter anderen, die aus Descartes’ 
Philosophie des Cogito resultiert, ist die Auffassung, Tiere seien seelen-
lose Substanzen und damit Maschinen. Tiere unterliegen den Gesetzen 
der Mechanik, nicht der Metaphysik. Damit ist ein substanzieller Un-
terschied zwischen Mensch und Tier in die Welt gebracht. Descartes be-
gründet die Perspektive einer »radikalen anthropologischen Differenz« 
(Wild 2008, 50).

Montaigne ist ein Widersacher von Descartes, da er sich hütet, den 
Menschen zu überschätzen und überzubewerten. Er rechnet Trägheit, 
Gewohnheit, Krankheit, Schlaf und manch andere Passivität dem Men-
schen zu, was sich auch in der Frage nach den Tieren niederschlägt. 
Mensch und Tier sind einander eher ähnlich als radikal voneinander 
verschieden.

Im Ausgang der Neuzeit gewinnen Tiere als Grenzfiguren des Politi-
schen eine besondere Bedeutung (vgl.: Bühler 2012). Für Thomas Hob-
bes erscheint der Wolf als Kennzeichen einer wilden und bedrohlichen 
Animalität. Der Wolf ist ein Tier, aber auch der Mensch ist ein Tier. 
Aus Sicht der modernen Zoologie ist es erstaunlich, dass dem Wolf als 
Tier eine definitiv feindliche Natur zugeschrieben wird. Der Mensch, 
der auf seine Weise mit dem Wolf tanzt, nähert sich der gesetzlosen 
Bestie an. Bei Hobbes kehrt das Moment der Mitgeschöpflichkeit von 
Mensch und Tier wieder, aber anders als im Mittelalter. Der sicher tra-
gende Kosmos ist verschwunden, die Welt ein Ensemble von Kräfte-

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162

ANHANG: DAS TIER ALS PERSON

verhältnissen. »Das menschliche Leben ist einsam, armselig, ekelhaft, 
tierisch und kurz.« (Hobbes 1984, 96) Auch für Locke steht das Tier 
im Zeichen einer Rohheit, die Furcht einflößt und daher zu bewältigen 
ist, im Mittelpunkt. Im Kapitel 3, Abs. 16 der Zweiten Abhandlung über 
die Regierung werden die Feinde des bürgerlichen Menschen als Raub-
tiere bezeichnet, die sich selbst aus der Vernunft ausschließen. Sie dür-
fen daher wie Gesetzlose ohne weitere Begründung getötet werden. Zur 
Verdeutlichung führt Locke an, dass jene Gesetzlosen wie Wölfe oder 
Löwen sind, die ebenfalls von Menschen um ihr Leben gebracht werden 
dürfen. Erst bei Rousseau ändert sich die Perspektive. Da Rousseau, wie 
Levi-Strauss hervorhob, ein Interesse am Fremden als Fremdem entwi-
ckelte, wird von ihm die Eigenperspektive, die Tiere der Welt gegenüber 
einnehmen, erwogen und zur Geltung gebracht (vgl.: Därmann 2016).

Die Leugnung einer definitiven, anthropologischen Differenz zwi-
schen Mensch und Tier und damit auch der ethischen Differenz, wird 
bekanntlich von Charles Darwin zu einem gewissen Höhepunkt ge-
führt: Der Mensch und viele der Tiere unterscheiden sich in ihrem 
emotionalen und in ihren kognitiven Vermögen nicht grundsätzlich 
voneinander. Der Mensch ist daraufhin gekränkt und somit trostbe-
dürftig, wie Hans Blumenberg erwägt.

b. Bestien

Seit der Antike existiert ein großes Bestiarium, das auch bis in die Li-
teratur und die Kunst hineinreicht (vgl.: Borgards/Pethes 2013), man 
denke nur an Homer, Shakespeare, Heine, Rilke, Kafka, Claudel, 
Borges, Coetzee, Roth und Menasse. Noch Goethe verarbeitete die alte 
Geschichte vom listigen Reineke Fuchs. In der Musik veranstaltet Ca-
mille Saint-Saens einen Karneval der Tiere, der die Menschen verspottet 
(vgl.: Willemsen 2003), und in der Malerei treten Tiere nicht zuletzt als 
Fabelwesen einer anderen, manchmal besseren Welt auf. Henri Rous-
seau oder Picasso folgen diesem Motiv. Zuletzt eröffnete die Documen-
ta, die wichtigste Ausstellung zeitgenössischer Kunst in Deutschland, 
2012 einen Skulpturenpark für Hunde. Kunst soll nicht nur von Tieren 
handeln, sondern für sie selbst auch erfahrbar sein. Was Hunde wohl als 
schön ansehen?

Die Philosophie unterscheidet sich von der Kunst darin, dass sie Tie-
ren meistens, vor allem in der Tradition, eine randständige Position zu-
schreibt. Die Anthropologie trifft seit Kant folgende Unterscheidung: 
Der Mensch ist in physiologischer Hinsicht ein Mängelwesen, aber in 
pragmatischer Hinsicht zeichnet er sich durch den Logos aus (Böhme 
1985, Kap. 16). Von Tieren wird daraufhin sehr oft gesagt, dass sie – im 
Vergleich zum Menschen oder auch zu den Göttern – weniger an Ver-

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


163

DIE PHILOSOPHIE

stand, Würde, Wert, Macht, Möglichkeiten und Lebensspanne hätten. 
Das Tier als das pragmatische Mängelwesen. Bei Marx heißt es, dass das 
»Tier unmittelbar eins mit seiner Lebenstätigkeit ist« (MEW 40, 516) 
und daher weder zur Distanz noch zur Poiesis fähig sei. Die Funktion 
des Tieres dient somit der Erhöhung des Menschen, der nach Wissen 
und dem Guten strebt, oder aber als Gegenwelt zum Menschen, sofern 
sich dieser als allzu unmenschlich erwiesen hat. Lieber der Schäferhund 
als der SS-Mann!

Besonders in der Psychoanalyse treten Tiere als eine eigene Macht 
auf, die dem Menschen nicht aus dem Sinn geht. Bereits Francisco de 
Goya zeigte mit seiner berühmten Graphik Der Schlaf der Vernunft ge-
biert Ungeheuer, dass das Cogito bedroht ist. Ruht es sich aus, wird es 
von Fledermäusen und anderen Geschöpfen der Nacht heimgesucht. In 
den klinischen Schriften der Psychoanalyse stecken zahllose Tiermeta-
phern, etwa in jener über die berühmte Anna O aus Breuers und Freuds 
Studien über Hysterie, die von schwarzen Schlangen heimgesucht wird. 
Der kleine Hans hingegen hegt eine kindliche Sexualneugierde auf be-
stimmte Tiere (den Storch!) und schließlich ist auch an die Fälle des 
Rattenmanns und des Wolfsmanns zu denken.

c. Die Philosophie

Die philosophische Rede, die sich mit den Federn der Eule schmückt 
und den männlichen Menschen über alles preist, ist in den letzten Jahr-
zehnten unterbrochen und zurückgedrängt worden, und zwar beson-
ders von jenen, die die Philosophie einst zu Randgruppen gemacht hat: 
Behinderte, Frauen, Kinder. Ihr Kampf wider die Philosophen ist auch 
den Tieren zugutegekommen. Dadurch etablierte sich vor dem Hinter-
grund traditioneller Reflexionen über das Tier (vgl.: Ingenspiep/Baranz-
ke 2008) ein neuer und belebender Diskurs. Wertunterschiede zwischen 
Menschen und Tier können demnach nicht mehr als sicher oder gar als 
gegeben angenommen werden. Ein erster Schritt zur Veränderung der 
Sicht auf das Tier liegt in der Einsicht, dass Tiere als Pluralität auftreten. 
Löwe, Haubentaucher, Maulwurf, Ringelnatter, Zitronenfalter, Forelle 
usw., Ungleiche gleich zu machen ist ungerecht, auch im Falle von Tie-
ren!

Seit wenigen Jahren existiert eine Flut von Büchern über unser am-
bivalentes Verhältnis zu Tieren. Fleischverzehr, Fleischproduktion, 
Tiertransporte und eben Tierversuche lauten deren Stichworte. Die 
Forschungsrichtung der Human-Animal Studies untersucht diese Ge-
mengelage, denn der Mensch verhält sich Tieren gegenüber ambivalent: 
wir streicheln und wir essen sie (Hal Herzog). In der wissenschaftlichen 
Forschung wird seit längerem darüber diskutiert, dass Tierversuche, 

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164

die mit der Tötung der ›Versuchsobjekte‹ enden, möglichst unterlassen 
werden sollten, da auch tierethische Überlegungen ins Gewicht fallen 
(vgl.: Spatzenegger 2011). Die strikte Annahme, dass ohne Tierversuche 
Krankheiten wie Demenz, Parkinson, AIDS und Ebola nicht geheilt 
werden könnten, verliert an Plausibilität. Im Zeitalter der Digitalisie-
rung können manche Reaktionen von Organismen simuliert und Tiere 
daher geschont werden. Man denke auch an die Erfolge der synthe-
tischen Biologie, die Organe künstlich erzeugen kann, an denen statt 
an lebenden Tieren zukünftig Versuche durchgeführt werden könnten. 
Es existiert in Deutschland folgerichtig ein Verein ›Ärzte gegen Tierver-
suche‹. Kritisch wird seit einigen Jahren in der Medizin die Xenotrans-
plantation diskutiert, wodurch manche Tiere als Ersatzteillager im 
Falle eines Mangels an menschlichen Spenderorganen genutzt werden 
könnten (vgl. Engels 1999, 283ff).

Dem entspricht, dass in Deutschland der Tierschutz zu den Aufgaben 
des Staates zählt (GG, Art. 20a) und das deutsche Tierschutzgesetz den 
Menschen in die Verantwortung nimmt: Leben und Wohlbefinden des 
Tieres sind zu schützen. Niemand darf einem Tier ohne vernünftigen 
Grund Schmerzen, Leiden oder Schäden zufügen. Monstermutationen 
wie Langohrhunde ohne Fell oder Hunde mit Knautschgesicht gelten 
beispielsweise als Qualzucht. Ein Gericht in Münster verbot einem Mu-
sikliebhaber daher, seinem Pony das Logo seiner Lieblingsrockband ein-
zutätowieren. Den Vorgang als solchen hätte das Tier schadlos überstan-
den. Aber dann? Eine mögliche individuelle Verschönerung des Tieres 
liegt wohl nicht im Auge des Betrachters! Hollywood erwägt, Tieren, 
die in Streifen eine gute Figur machen, mindestens ein goldenes Band 
zu verleihen. Ist es denkbar, dass Tiere auch Filmpreise gewinnen kön-
nen? – Es bleibt der Mensch, der dem Tier seinen Namen gibt und sich 
um das Tier sorgt. Aus welchen Motiven auch immer.

Die radikalste Aufwertung von Tieren nimmt der Philosoph Will 
Kymlicka in Zoopolis vor. »Tiere haben dasselbe Recht auf Leben und 
Freiheit wie wir Menschen, denn auch für sie ist ihr Leben kostbar, so 
wie unser Leben für uns kostbar ist.« (Kymlicka 2012, 50) Dieser Spe-
ziesismus soll gar »Bürgerrechte für Tiere« begründen. Tiere gelten hier 
als Personen. Gleichwohl vermag die Politik nicht das grundlegende tie-
rethische Problem zu lösen: die Tötung von Tieren. Kierkegaard erzählt 
die Geschichte Abrahams, der in die religiöse Lebensweise gesprungen 
sei. Zur Belohnung schuf Gott das Menschenopfer ab, anstelle Isaaks 
wurde ein Widder getötet.

ANHANG: DAS TIER ALS PERSON

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


165

d. Die Phänomenologie

Jede Rede vom Tier, mit dem Tier und über das Tier ist eine mensch-
liche Rede und hat sich zu reflektieren. Von wo aus spricht der Mensch, 
warum spricht er, welche Ziele verfolgt er? Der Beitrag der Phänome-
nologie zum Diskurs über Tiere und Menschen hat mindestens sechs 
Redeanteile und spricht für eine gewisse Andersheit der Tiere.

Die Phänomenologie sucht erstens Abstand zu Descartes. In diesem 
Sinne kommt es darauf an, Tiere nicht nur als Objekte, sondern als Mit-
subjekte in der Welt zu verstehen. Für Husserl sind Tiere Mitbewohner 
der Welt. Da Tiere auch »so etwas wie eine Ichstruktur« (Husserl 1973, 
177) haben, gibt es auch für sie sogar die Welt als ihre Umwelt. »Tie-
rische Gemeinschaft, tierisches geselliges Leben – in rein geistiger Be-
ziehung betrachtet, lebend in ihrer Umwelt.« (ebd., 180) Tiere bleiben 
vom Menschen dadurch unterschieden, dass sie keine Personen sind: 
»Die Biene handelt nicht.« (ebd., 181) Die Gegebenheit des Tieres für 
die menschliche Person erfolgt durch »Abwandlung der mitmensch-
lichen Einfühlung.« (ebd., 182) Wenn sich der Mensch in Tiere einfüh-
len kann, dann sind Tiere aber nicht anders als der Mensch. Wenn Tiere 
jedoch anders sind, dann kann sich der Mensch nicht in sie einfühlen. 
Was ist ein Mensch? Was ist ein Tier? Oder eine Fledermaus? Damit 
ist das Problem der Animalität, das Mensch und Tier gleichermaßen 
betrifft, vorgezeichnet. »Wenn ein Löwe sprechen könnte, könnten wir 
ihn nicht verstehen.« (Wittgenstein 1977, 358)

Die Phänomenologie sucht zweitens eine gewisse Nähe zu Montai-
gne. »Der tierische Instinkt ist perfekter als unsere Vernunft.« (Mer-
leau-Ponty 1947, 298) Merleau-Ponty thematisiert das Problem der 
Animalität sehr genau. Im Rahmen seiner neuen Ontologie und ihren 
Ausführungen zur Natur nimmt er in seinem Spätwerk eine Neube-
stimmung von Welt, Mensch und Natur vor. Damit schüttelt die Phä-
nomenologie jeglichen Cartesianismus ab. Merleau-Ponty knüpft an 
Aristoteles, Schelling und an die zeitgenössischen Wissenschaften (Port-
mann, Uexküll, Buytendijk, Köhler, Plessner) an (vgl.: Merleau-Ponty 
2000) und vertieft damit sowie durch Seitenblicke auf die Psychoana-
lyse sein Programm einer Erkundung der Wahrnehmungswelt, in deren 
Mitte die Animalität und deren Dilemma steht (Merleau-Ponty 2006, 
31ff). Klassische Wertunterschiede zwischen Rationalität und Animali-
tät verlieren an Bedeutung.

Die Phänomenologie versucht drittens Begriff und Sache der Ko-
gnition neu zu diskutieren. Als Tierphilosophie befasst sie sich mit der 
Frage, als was das Tier die Welt wahrnimmt und ob es zu ähnlich diffe-
renzierten Akten wie der Mensch oder zu anderen in der Lage ist. Die 
Intentionalität kann als ein Kriterium verstanden werden, das Verhält-
nis von animal und ratio zu bestimmen. Ist es so, dass nur der Mensch 

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166

etwas-als-etwas erfahren und behandeln kann, das Tier oder Tiere aber 
nicht? Die Antwort auf diese Frage entscheidet darüber, wie different 
Mensch und Tier sind und darüber, wer Macht zur Gestaltung von Welt 
hat. Die ältere Phänomenologie, wie etwa auch die Anthropologie Max 
Schelers, rechnete noch mit sehr eindeutigen Unterschieden zwischen 
Mensch und Tier – meist durch die Fähigkeit zu sogenannten ›geistigen 
Akten‹ begründet. Von der Differenzierung von Mensch und Tier an-
hand geistiger Vermögen zur Diskussion über den Wert von Lebewesen 
ist es nur ein Schritt. Hans Jonas hebt hervor, dass Heidegger in seinem 
Brief über den Humanismus gegen die Versetzung des Menschen in die 
Tierheit protestiere, weil sie »den Menschen zu niedrig ansetze« (Jonas 
1994, 364). Mit der kognitiven Differenz geht eine ethische Differenz 
einher, die den modernen Diskurs der Tierethik und der Ethik der Be-
ziehung zwischen Mensch und Tier begründet (vgl.: Wolf 2012). Deren 
zentrale Anliegen sind es, gegen die Vernunft als »exklusives Privilegio« 
(Schopenhauer 1986, 773) des Menschen zu protestieren und einen 
Ausweis des »Tieres im Menschen« (Nietzsche, Genealogie der Moral II, 
Nr. 23) zu führen.

Die Phänomenologie untersucht viertens den gemachten, den ge-
wollten und in gewisser Hinsicht für die menschliche Gesellschaft kon-
stitutiven Unterschied zwischen Mensch und Tier. 

Die Phänomenologie misst fünftens den Schutzbereich des Ethischen 
unter Berücksichtigung der Vulnerabilität der Tiere aus. Als Tierethik 
untersucht sie das Problem, als wen oder was der Mensch das Tier be-
handelt. Mit gleichem Wert und gleicher Würde? 

Die Phänomenologie setzt sich sechstens kritisch mit alternativen An-
sätzen auseinander, die, wie die Human-Animal-Studies, Annahmen des 
Sozialkonstruktivismus in die Diskussion um die Tiere einbringen. 

Eine Phänomenologie von Menschen und Tieren bietet insgesamt die 
Möglichkeit, gängige und traditionelle Urteile über das Leben und Le-
bewesen einzuklammern. Sie versucht, bestimmte Einseitigkeiten, die 
von Biologie, Philosophie, Psychologie und Umweltlehre in die Welt 
gesetzt worden sind, zugunsten einer integrierenden Perspektive zu ver-
meiden.

Wenn der Mensch als vulnerable Person und wenn vulnerable Personen 
um ihrer selbst im Achtungs- und Schutzbereich des Ethischen berück-
sichtigt werden sollen, dann stellt sich auch die Frage nach dem Status 
von Tieren, da auf sie die Definition der vulnerablen Person ebenfalls 
zutrifft. Nachfolgend sollen Aspekte einer Antwort auf diese Frage skiz-
ziert werden.

ANHANG: DAS TIER ALS PERSON

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


167

e. Der klassische Logos: Aristoteles, Kant

Aristoteles zeigt in seiner Metaphysik, dass im Zuge des menschlichen 
Strebens nach Wissen über einen Stufengang Eigenschaften und Kom-
petenzen erworben werden, um den Kosmos erkennen zu können. 
Auf der untersten Stufe befinden sich die Steine und andere offenbar 
unbelebte Materie. Demgemäß »fällt der Stein von Natur« (N. Ethik, 
1103a20) aus, er gehört auf die Erde, physisch wie symbolisch. Über 
die unbelebte Materie erheben sich Pflanzen, Tiere und Menschen, da 
sie jeweils über eine anima vegetativa beziehungsweise anima sensitiva 
verfügen und somit Wahrnehmungen von sich und der Welt machen 
und darauf wiederum reagieren können. Im Unterschied zu Pflanzen 
und Tieren verfügt der Mensch aber noch über eine anima rationalis. Er 
verfüge damit über den Logos und vermag, Erfahrungen auszuwerten, 
Begriffe zu bilden und Prinzipien zu erkennen. Das Tier ist für Aristo-
teles zwar kein unbelebter Automat, wie der Rationalismus der Neuzeit 
später behauptet, aber auch kein Vernunftwesen. Aristoteles führt den 
Unterschied zwischen Haustieren und »wilden Tieren« ein, die »keiner 
Gemeinschaft« (Politik, 1253a 25) bedürfen. In George Orwells Vision 
Animal Farm sollten sich die ausgegrenzten Tiere dafür am feindseligen 
Menschen rächen, allerdings ohne es letztlich besser zu machen. Anima-
lismus ist also keine Alternative zu einem fehlgeleiteten Humanismus.

Kant legt seiner Ontologie den Unterschied von Ding und Person zu-
grunde. Dinge sind Mittel zum Zweck, Personen sind Selbstzwecke, da 
sie die Eigenschaften der Idee der Menschheit in sich haben. Das Tier 
erscheint im Verhältnis dazu als »vernunftloses Wesen« (Grundlegung 
zur Metaphysik der Sitten, BA 64), es ist somit kein Selbstzweck. Daraus 
folgt bekanntlich, dass wir nur gegenüber Personen direkte Pflichten 
haben, Tieren gegenüber jedoch nicht. Aber das ist noch nicht alles. 
Kant formuliert: »Wenn also jemand seinen Hund totschießen lässt, 
weil er ihm nicht mehr das Brot verdienen kann, so handelt er gar nicht 
wider die Pflicht gegen den Hund, weil der nicht urteilen kann, allein 
er verletzt dadurch die Leutseligkeit und Menschlichkeit in sich, die er 
in Ansehung der Pflichten der Menschheit ausüben soll.« (Kant 1990, 
256) Wenn der alte Hofhund zu taub ist, um verdächtige Geräusche 
melden zu können und somit seine Funktion nicht mehr ausüben kann, 
sollte ich ihm das Gnadenbrot geben und ihn nicht etwa töten, obwohl 
er mein Eigentum ist. Denn: wer grob und brutal gegenüber Tieren ist, 
stumpft innerlich ab und gerät in Gefahr, beim nächsten Gelage im 
Wirtshaus »Zum ewigen Frieden« aus Unbeherrschtheit ein Vernunft-
wesen zu verletzten. Um dem vorzubeugen, soll der Mensch sensibel 
und vorsichtig agieren, auch gegenüber Tieren.

Der klassische Logos ist in gewisser Hinsicht exklusiv angelegt: Das 
Tier ist kein Selbstzweck, da es keine oder nur eine geringe Vernunft 

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168

aufweist. Es gewinnt seinen Wert durch den Menschen und hat ihm ge-
genüber eine geringere Stellung. Mit Jacques Derrida formuliert: »Das 
Tier steht zwischen dem Stein und dem Menschen.« (Derrida 1988, 70)

f. Die moderne Bioethik

Die Aussicht, dass die Bestimmung des Logos meist dazu führt, dass 
dem Tier eine untergeordnete Position zugewiesen wird, ruft den Wi-
derstand von Tierschützern hervor. Interessanterweise nimmt Peter Sin-
ger, der in den frühen 70er Jahren für Animal Liberation eingetreten ist, 
im Namen des Tieres eine gewisse Umwertung des klassischen Logos 
vor. Die dem Schutz des Menschen geltende Ethik konstituiert sich, in-
dem sie der Natur und auch dem Tier eine Schutzwürdigkeit abspricht. 
Als Tierschützer könnte Singer eigentlich mit der Auffassung Kants zu-
frieden sein. Das Tier hat in der Pflichtethik zwar keinen originären 
Stellenwert, geschützt kann es aber dennoch werden. Singer geht es aber 
nicht nur um die Praxis, sondern auch um das Wertgefälle. Was wäre, 
so fragt Singer nun, wenn man die moralischen Eigenschaften der Idee 
der Menschheit als Grund zur Bestimmung des Wertes von Embryo-
nen, Menschen mit Behinderungen und Schweinen verwenden würde? 
Der Vergleich ergäbe sodann, dass das Tier der Anzahl nach mehr je-
ner Eigenschaften (Autonomie, Selbstbewusstsein, Empfindungsfähig-
keit, …) als der Fötus aufweist. Daraus folgt wiederum, dass dem Tier 
ein höherer Wert als dem Embryo oder einem Menschen mit Behin-
derungen zugeschrieben werden kann. Durch diese Maßnahme erfährt 
das Tier eine enorme Aufwertung im Verhältnis zum klassischen Logos. 
Allerdings sind die daraus gezogenen Konsequenzen unhaltbar (vgl.: 
Schnell 1999b).

Die Bioethik in der Version Singers verfährt ihrerseits exklusiv: Dem 
Tier wird ein deutlicher Zuwachs an Wert zuteil, jedoch werden Men-
schen, die keine Personen sind, weil sie, wie Embryonen oder Menschen 
mit Behinderung oder Demenz, keine moralisch relevanten Eigenschaf-
ten aufweisen, aus dem Schutzbereich des Ethischen verbannt. Das Tier 
steht zwischen Mensch und Person.

ANHANG: DAS TIER ALS PERSON

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


169

HANS JONAS

g. Perspektivwechsel nach Montaigne

»Es gibt Völker, die einen Hund als ihren König anerkennen,
sie müssen seine Stimme und seine Bewegungen deuten
können. Unsere Aufmerksamkeit sollten wir daher auf

die Gleichheit zwischen Mensch und Tier richten.«
Michel de Montaigne, Apologie des Raymond Sebond; 1998, 188

Versuchen wir, das Verhältnis zwischen Mensch und Tier weniger exklu-
siv aufzufassen, also das Ethische möglichst nicht zu Lasten des Tieres, 
aber auch nicht zu Ungunsten des Menschen (auch nicht des gesunden) 
zu denken. Dazu ist ein Perspektivwechsel nötig.

Der klassische Logos und die moderne Bioethik verwenden bei der 
Bestimmung des Status des Tieres stets einen eigenschaftstheoretischen 
Ansatz. Sie fragen, ob ein Lebewesen bestimmte – offenbar moralisch 
relevante – Eigenschaften aufweist. Moralität – hat eine Person oder ein 
Hund diese Eigenschaft? Selbstbewusstsein – hat ein Embryo oder ein 
Schwein diese Eigenschaft? Sofern eine relevante Eigenschaft angenom-
men werden kann, genießt sein Träger ethische Schutzwürdigkeit. Diese 
steigert sich, je entwickelter eine solche Eigenschaft ist. Sie mindert sich 
oder geht gänzlich verloren, je geringer die Eigenschaften als ausgebildet 
angenommen werden. Darin liegt die Exklusivität.

Der Perspektivwechsel beruht auf dem Versuch, die Begegnung, Bezie-
hung und das Miteinander von Mensch und Tier in den Mittelpunkt zu 
rücken, um ethisch möglichst nichtexklusiv vom Tier zu sprechen.

h. Hans Jonas

Hans Jonas’ Verantwortungsethik kann als Entwurf einer umfassenden 
Schutzethik verstanden werden. Interessanterweise hat in ihr die Be-
gegnung mit dem Tier dennoch keinen eigenen ethischen Status, weil 
für Jonas der Modus der Begegnung überhaupt keine ethische Relevanz 
hat.

Bekanntlich entwickelt Jonas eine ontologisch grundierte Ethik, der 
es um eine Erhaltung von Möglichkeiten für zukünftiges Leben geht. 
Bei der Näherbestimmung dieser Perspektive, auch mit Blick auf die 
Arbeiten zur Medizinethik, zeigt sich ein Schwanken. Geht es um eine 
Verantwortung für die Zukunft bestimmter Menschen oder für die Zu-
kunft der Menschheit oder für die Zukunft des Seins? Bin ich für je-
manden oder für etwas verantwortlich? Diese Frage bleibt unklar und 
mit ihr der Status des Tieres (vgl.: Schnell 2007).

Das Tier und seine Seele werden von Jonas ganz im aristotelischen 
Sinne gesehen: Bewegung, Wahrnehmung und Gefühl sind seine Ei-

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170

genschaften. Animalität bestimmt sich dabei gänzlich durch ihre »Ab-
zweigung von der vegetativen Lebensform.« (Jonas 1994, 187) Tiere 
und Pflanzen verhalten sich zur Umwelt, denn sie bilden ein wesent-
liches Element der Ökologie, doch eine Begegnung ist hier nicht vorge-
sehen, schon gar nicht mit dem Menschen. Einen Grund für das Feh-
len einer relationalen und pluralen Perspektive sieht Nathalie Frogneux 
in den bio-anthropologischen Grundlagen der Ethik von Hans Jonas. 
Demnach habe Jonas die Amöbe zur Grundbestimmung des Lebenden 
gewählt. Immerhin handelt es sich bei der Amöbe um ein bescheidenes 
Tier, aber auch um eines, das sich selbst völlig genügt, keines ande-
ren bedarf, da es sich durch Zellteilung reproduziert. Die Amöbe ist  
beziehungslos. Ausgehend von dieser Art des Lebendigen verfehlt Jo-
nas die Dimension der Begegnung auch in seiner Ethik (vgl.: Frogneux 
2007).

i. Das Miteinander von Mensch und Tier

Um die Begegnung des Menschen mit dem Tier näher fassen zu kön-
nen, gilt es, nicht die Konkurrenz um Eigenschaften, auch nicht eine 
Selbstgenügsamkeit der Lebewesen, sondern das Miteinander von 
Mensch und Tier zu beachten. Zu diesem Thema haben die Umwelt-
lehre, die vergleichende Psychologie, die zoologische Forschung und die 
Wissenschaften der Heilberufe viele Erkenntnisse entwickelt. Ich be-
schränke mich auf einen allgemeinen und keineswegs repräsentativen 
Überblick.

Grundsätzlich gilt es, das Tier nicht als Objekt innerhalb der mensch-
lichen Welt, sondern als Mitbewohner einer Welt aufzufassen. Das Ver-
halten des Tieres kommt in einer bedeutungsvollen Gestalt zum Aus-
druck. Adolf Portmann zeigt dieses unter anderem am Verhalten von 
Fischen und Pferden (vgl.: Portmann 1965). Von den allein auf den 
Menschen zugeschnitten Bestimmungen befreit, ist die Welt so zu den-
ken, dass sie von Mensch und Tier gemeinsam konstituiert wird. Jakob 
von Uexküll spricht in diesem Sinne von Umwelt. »Zwischen der Situ-
ation und der Bewegung des Tieres gibt es einen Sinnzusammenhang, 
den der Ausdruck ›Umwelt‹ übersetzt.« (Merleau-Ponty 2000, 242) Die 
Umwelt ist durch den Funktionskreis von Merkwelt und Wirkwelt aus-
gezeichnet, innerhalb dessen und in Auseinandersetzung mit ihm (dem 
Funktionskreis) sich Sinn spezialisiert. Obwohl Mensch und Tier ver-
schiedene Organisationsweisen der Erfahrung haben, ist eine Koopera-
tion zwischen ihnen in der als Umwelt verstandenen Welt möglich. Das 
berühmte Beispiel des Blindenhundes zeigt sehr deutlich, wie durch 
Kooperation ein für beide bedeutsames Handlungsziel – der Gang zum 
gelben Briefkasten, auch an Hindernissen vorbei! – realisiert werden 

ANHANG: DAS TIER ALS PERSON

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


171

kann (vgl.: Uexküll 1956, 70ff). Die Kooperation ist eine gemeinsame 
Nutzung von Fähigkeiten, über die nur einer der Partner verfügt. »Der 
Hund ist ein Such-Tier, er verfolgt nicht nur eine Spur, sondern auch 
›etwas‹ auf vielen Umwegen.« (Buytendijk 1958, 89) Es ist sicher nicht 
wünschenswert, dass der Hund den gelben Briefkasten mit einer gelben 
Mülltonne verwechselt!

Der Hund wird den Briefkasten vermutlich nicht als Briefkasten 
wahrnehmen, da ihm das deutsche Postwesen wohl unbekannt ist. Für 
das Miteinander von Mensch und Hund ist es nur wichtig, dass die 
Erfahrungsweisen des Menschen (»Briefkasten als Briefkasten«) und die 
des Hundes (»Dies als Dies«) zusammenpassen. Das Miteinander stellt 
sich gerade durch eine Art von Ergänzung verschiedener Erfahrungs-
weisen her, die auf ein Objekt gerichtet sind, das sich dabei nicht ein-
mal im strengen Sinne als »dasselbe« erweisen muss.

Durch die Kooperation bildet das Tier auch Eigenschaften aus. Wolf-
gang Köhlers Experimente im Rahmen einer Intelligenzprüfung bei Affen 
zeigen die Flexibilität der instrumentellen Vernunft bei Affen. Sie bauen 
und nutzen Geräte, um an die begehrten Bananen zu gelangen. Jane 
Goodall, die berühmte Verhaltensforscherin erwähnt, dass nicht nur 
Schimpansen, sondern auch manche Vögel von Werkzeugen Gebrauch 
zu machen vermögen, obwohl man glaubte, dass deren Hirn zu ›klein‹ 
sei, um eine derartige Intelligenz ausbilden zu können. Aber auch der 
Mensch bildet Eigenschaften aus. Viele Affenforscher lernen aus Begeg-
nung mit den Affen, Geräusche wie ein Affe hervorbringen zu können. 
Im strengen Sinne handelt es sich dabei nicht einmal um bloße Laute, 
sondern sogar um echte Symbole, wenn sich der Affe umdreht, nach-
dem der Mensch auf bestimmte Weise mit seinen Lippen geschmatzt 
hat. 

Die moderne Krankheits- und Gesundheitspflege setzt Tiere, Hunde 
und Katzen bei der Versorgung und in der Alltagsgestaltung von Pati-
enten mit Demenz ein (vgl.: Asche 2007). Menschen mit Demenz sind 
häufig schwer ansprechbar, eine explizite Verständigung mit ihnen ge-
lingt nicht immer problemlos. Eine Begegnung mit Tieren kann dazu 
führen, dass Patienten sich öffnen und durch das Anfassen des Tierfells 
auf die Welt zugehen. Patienten erfahren die Hinwendung zum Tier 
als Zuneigung und werden dadurch sicherer und ruhiger (vgl.: Berdau 
2012). Ihre Lebensqualität kann sich sogar vergrößern.

Die genannten Beispiele provozieren schließlich die Frage, ob der 
Unterschied zwischen Mensch und Tier nicht fließend sei. Carl von 
Linné hatte daher einst den Begriff vom Thiermenschen erfunden. Man 
könnte also annehmen, dass die Grenzen des Humanen unsicher sind 
(vgl.: Agamben 2002), gleichwohl sollte man, wie Helmuth Plessner 
schon in den 30er Jahren feststellte, die Rede von der Sonderstellung 
des Menschen im Kosmos nicht aus naiver Verbrüderung mit der Kre-

DAS MITEINANDER VON MENSCH UND TIER

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172

atur aufgeben, auch wenn diese Rede problematische Passagen enthält 
(vgl.: Plessner 1938).

j. Elemente einer Ethik der Begegnung mit dem Tier

Meine These lautet, dass im Lichte einer Ethik als Schutzbereich das 
Tier in erster Linie nicht als etwas erscheint, das wir als Objekt behan-
deln, sondern als jemand, mit dem wir zusammen in der Welt sind, 
leben und agieren. Allerdings sind die erwähnten Beispiele für eine 
Kooperation zwischen Mensch und Tier insofern einseitig, da sie zum 
Nutzen des Menschen ausfallen. Diese Zweckorientierung macht allein 
noch keine Ethik aus, sie bietet aber einen Hintergrund für eine Ethik 
der Begegnung mit dem Tier, die uns zu einer Auseinandersetzung zwi-
schen Jacques Derrida und Emmanuel Levinas führt.

Derrida bezieht sich auf Levinas, der die Begegnung zwischen Selbst 
und Anderem zum Ausgangspunkt seiner Ethik macht. Levinas versteht 
die Begegnung als eine »von-Angesicht-zu-Angesicht«, durch die der 
Andere mich angeht. Dadurch erfahre ich mich in eine Verantwortung 
für den und die Anderen eingesetzt, der ich mich nicht entziehen kann. 
Ich habe auf den Anspruch des Anderen verantwortlich zu antworten. 
Die Beziehung zum Anderen ist asymmetrisch, aus ihr leitet Levinas 
eine Erläuterung über die Entstehung von Institutionen und Gerechtig-
keit her (vgl.: Schnell 2001, 202ff).

Entscheidend ist für Derrida, in welcher Weise Levinas den Ande-
ren bestimmt. »Das absolut Andere ist der Andere.« (Levinas 1987, 44) 
Wie auch Husserl ist Levinas davon überzeugt, dass ein ethisch rele-
vanter Anderer immer nur ein anderer Mensch zu sein vermag. Insofern 
vertritt er einen Humanismus des anderen Menschen und keinen des 
Tieres! An diese Ausgangslage knüpft Jacques Derrida mit seinen Über-
legungen über das Tier an.

»Das Tier hat kein Antlitz, es hat nicht das nackte Antlitz, das mich 
anblickt.« (Derrida 2010, 159) Der andere Mensch ›hat‹ ein Antlitz, 
das andere Tier nicht. Diese Vorsortierung ist unplausibel! Warum sollte 
der Mensch das Tier völlig in seiner Macht haben und es wesensmä-
ßig auf dasselbe reduzieren? Derrida rückt seinerseits eine alltägliche 
Situation in den Mittelpunkt: Er, Derrida, ein Mensch, wird von einer 
Katze nackt im Badezimmer erblickt und empfindet dabei Scham. Das 
kann nur möglich sein, wenn die Katze anders als eine Maschine plus 
Empfindungen ist. Als was erscheint die Katze? Derrida betrachtet die 
Begegnung mit dem Tier als eine Art Urszene, die ethische Relevanz 
hat. Seine »These« (ebd., 57) besagt, dass die Grenze zwischen Mensch 
und Tier nicht gradlinig ist, denn sie wird von uns innerhalb der Bezie-
hung, die wir zu Tieren unterhalten, gezogen und verändert. Die Gren-

ANHANG: DAS TIER ALS PERSON

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


173

ze wird überdies durch ein Macht-Wort des Menschen markiert. Zur 
Kennzeichnung dessen führt Derrida an dieser Stelle den Neologismus 
»animots/TierWorte« (65, 92) ein. Durch diese Einführung erscheint 
das singuläre Tier für das hörende Ohr im Licht einer ›Pluralität‹ (79), 
denn das Wort animot ist für das Ohr identisch mit dem Wort animaux.

Es bleibt anzumerken, dass der Neologismus nicht unproblematisch 
ist. Er provoziert eine Aufhebung des Tieres im Wort, denn suggeriert 
wird auch, dass die Auseinandersetzung mit dem Tier der Interpreta-
tion oder Bearbeitung eines Textes ähnlich sein könnte. Zu früheren 
Zeiten legte Derrida nahe, dass wir bei der Sinnbildung nicht um-
hin kommen, »von Texten ausgehen« (Derrida 1993, 133) zu müs-
sen. Demgegenüber gilt es zu bedenken, dass eine Begegnung durch 
Texte vermittelt sein kann, jene darin aber nicht aufgeht. In Variation 
zu Sartre könnte man sagen: man begegnet dem Tier, man liest und 
interpretiert es nicht! Insofern macht es auch keinen Sinn zu fragen, 
ob man den Schmerz, den ein Tier (etwa als Versuchsobjekt im Labor) 
empfindet, mit Geräten messen könne. Eine solche Messung nimmt 
das Tier wieder aus der Begegnungssituation heraus und macht es zur 
dritten Person. Schmerz ist nicht nur dem Menschen, sondern auch 
einem Tier buchstäblich ins Gesicht geschrieben. Beide, Mensch und 
Tier, sind vulnerable Personen.

In diesem Sinne dieser Ausdeutungen der Begegnung könnte man sa-
gen, dass die Urszene darin besteht, dass auch das Tier mich angeht, noch 
bevor ich bei mir selbst bin. »Ich bin ihr [der Katze] präsentiert, noch be-
vor ich mich präsentiere. Nacktheit gibt es nur in dieser Passivität, in die-
ser unfreiwilligen Exponiertheit seiner selbst. Die Nacktheit entblättert 
sich nur in dieser frontalen Exponiertheit von Angesicht zu Angesicht.  
Hier angesichts einer Katze des einen oder des anderen Geschlechts, oder 
des einen und des anderen Geschlechts.« (Derrida 2010, 31)

Gegenüber Levinas betont Derrida, dass das »Denken des Ande-
ren« die »Anfrage des Tiers privilegieren müsste.« (ebd., 167). Indem 
ich dem Tier begegne, erfahre ich eine Besessenheit durch das Tier, das 
mich angeht und dem ich nachgehe. »Das Tier, das ich also bin/dem 
ich also folge.« (90) In dieser Interpretation Derridas können wir eine 
Erweiterung des ethischen Schutzbereiches über den Menschen hinaus 
im Hinblick auf das Tier erkennen.

k. Das Biest

Bei dieser Akzentuierung von Elementen einer Ethik der Begegnung 
darf nicht vergessen werden, was passiert, wenn das Tier von der Häus-
lichkeit her gesehen wird. Fische, Hunde, Katzen und manche Reptilien 
sind Lieblingstiere, weil wir mit ihnen zusammenleben. Die Begegnung 

DAS BIEST

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174

und das Miteinander mit dem Tier in einer Lebensform sind nichtex-
klusiv, weil das Tier gezähmt ist und sich an die menschliche Ordnung 
hält, also weiß, wo die Katzentoilette steht. Auch der Hund ist beliebt. 
Aber was ist mit dem Wolf oder anderen wilden Tieren? Ausgehend von 
der traditionellen Unterscheidung zwischen Haustieren und wilden 
Tieren lässt sich festhalten: Haustiere sind jene, die an den Geschäf-
ten des Hauses zum Nutzen des Ganzen mitwirken und daher entspre-
chende Namen erhalten: Hofhund, Ackergaul, Schmusekatze, Singvo-
gel, Milchkuh usw. Wilde Tiere sind solche, die in einer ökologischen 
Nische leben und an keiner Kooperation innerhalb des Hauswesens 
teilnehmen und daher häufig feindselige Namen erhalten: diebische El-
ster, schlauer Fuchs, scheues Reh usw. Die Beziehung zum Tier kann 
hier konflikthafte Züge annehmen, die in der Regel vom Menschen 
ausgehen, indem er dem wilden Tier die Wildheit zu nehmen versucht: 
entweder das Tier lässt sich in den Oikos integrieren oder es verliert sei-
ne Lebensgrundlage! Entscheidend ist bei der Rede über das wilde Tier, 
dass die Grenze zum Haustier sehr variabel ist. Kühe, die in vorindu-
striellen Zeiten zu den Haustieren zählten, sind dem Menschen heute 
ferner gerückt; andere Tiere stehen ihm heute näher, wie etwa manche 
Reptilien oder exotische Vögel. Es gibt somit keine wilden Tiere als sol-
che! Insofern ist die Differenz zwischen Haustieren und wilden Tieren 
kein Grund, um bestimmte Tiere vom Schutzbereich des Ethischen aus-
zuschließen. Es sind alle Tiere zu berücksichtigen und nicht nur solche, 
die dem Menschen nutzen!

l. Zusammenfassung

Die vorliegenden Überlegungen können und sollen aus der Sicht einer 
Ethik als Schutzbereich keine zureichende Antwort auf die Frage nach 
einem ethisch relevanten Verhältnis des Menschen zum Tier und damit 
über den ethischen Status des Tieres geben. Sie sind insofern proviso-
rischer Natur. In diesem Sinne soll zunächst festgehalten werden:

a) Das Tier erscheint im Modus der Begegnung als jemand, mit dem 
wir zusammen existieren und uns auseinandersetzen.

b) Zu den Modi der Auseinandersetzung zählen die Kooperation und 
der Konflikt. Das gilt für Haustiere und auch für sogenannte wilde 
Tiere.

c) Die Beziehung zum Tier ist als Konzept asymmetrisch, weil sie vom 
Menschen aus gedacht wird. Die Beziehung als Begegnung liegt hin-
gegen nicht völlig in der Hand des Menschen.

d) Die Begegnung mit dem Tier etabliert ein ethisch relevantes Verhält-
nis der Nicht-Indifferenz. Ich kann mich nicht gleichgültig gegen-

ANHANG: DAS TIER ALS PERSON

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


175

über dem Tier verhalten! Ich folge ihm, wie Derrida sagt, ich gehe 
also auf das Tier als meinem Gegenüber ein!

e) Die Begegnung ist noch kein Schutzbereich, er ist aber von der Be-
gegnung ausgehend zu verstehen. 

m. Tierschutz und Tiertötung

Die ethisch relevante, weil nicht-indifferente Begegnung mit dem Tier gibt 
und lässt mir die Freiheit, auf das Tier einzugehen. Begegne ich in der 
Begegnung einer Anfrage des Tieres, die Derrida im Ausgang von Le-
vinas anführt, im Sinne des Anspruchs »Du wirst nicht töten«? Anders 
gefragt: Wie steht es um die Tötung, die doch offenbar die deutlichste 
ethische Instrumentalisierung des Tieres darstellt? Dem gesamten bishe-
rigen Unternehmen liegt eine Asymmetrie zugrunde: Ich, der Mensch, 
denke über meine Begegnung mit der Katze nach. Nicht sie. Ich beziehe 
sie in einen Diskurs über Ethik ein, der nicht der ihrige ist. Diese, dem 
Menschen vermutlich unvermeidliche Prozedur bedeutet für den Men-
schen, dass ihm der gesamte ethische Diskurs auferlegt ist. In der Ver-
gangenheit wurde diese Initiative zumeist entweder anthropozentrisch 
oder ökozentrisch betrieben (vgl.: Frankenberg 1994). Wir wählen an 
dieser Stelle den Gesichtspunkt der Vulnerabilität. Aber auch dabei gilt, 
dass wenn es zu einer ethischen Ausgestaltung der Begegnung mit dem 
Tier kommen soll, dass dann die Initiative dafür beim Menschen liegt –  
und nur bei ihm! Wie Hans Jonas stets bemerkte, ist der Mensch das 
Wesen, das das Malum in die Welt bringt. Somit müsse er auch für 
dessen Bändigung sorgen.

Aus dieser Position leitet Robert Spaemann die »Fähigkeit« des Men-
schen her, »sich sozusagen selbst von außen zu sehen, den eigenen 
Standpunkt zugunsten eines übersubjektiven zu relativieren.« Darin ist 
begründet, dass der Tierschutz – wie es klassisch heißt – Aufgabe des 
Menschen ist. »Menschen können etwas, was sie tun möchten und was 
ihnen nützt, unterlassen, weil und nur weil es einem anderen Wesen 
schadet oder Schmerzen zufügt.« (Spaemann 1979, 471) In dieser Frei-
heit liegt die Verantwortung gegenüber dem Tier. Rechtfertigungsbe-
dürftig ist das Leid, das der Mensch dem Tier zufügt. Das Schutzgut 
ist in diesem Fall nicht das »Eigentum des Besitzers, sondern das Tier 
selbst« (ebd., 470), wie es in Abgrenzung zu Kant heißt.

Als übersubjektiver Standpunkt, der den Tierschutz begründet, ist 
die ökologische Ethik zu nennen, die, wie Hans Jonas sagt, nur Hand-
lungsweisen erlaubt, die zum Erhalt der Grundlagen des Seins beitra-
gen. Dazu zählt auch der Schutz wilder Tiere durch Erhaltung und 
Schaffung von Lebensräumen, die nicht dem menschlichen Hauswesen 
angegliedert sind. Es ist nicht zu erwarten und wohl auch nicht zu wün-

TIERSCHUTZ UND TIERTÖTUNG

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176

schen, dass sämtliche Tiere Hausgenossen des Menschen sein werden. 
Kaum jemand begegnet Luchs oder Eule, Tiere sind kein Alter Ego des 
Menschen. Die Achtung einer Andersheit von Tieren, wie sie Derrida 
gegenüber Levinas hervorhebt, kann durch eine Schaffung und Bewah-
rung ökologischer Nischen realisiert werden.

Ein übersubjektiver Standpunkt ist zugleich umstritten. Dennoch ist 
es möglich, ex negativo zu sagen, was mit ihm nicht zu vereinbaren ist:

a) 	Ein Gericht in Münster verbietet einem Besitzer, sein Pony mit dem 
Emblem einer Rockband zu tätowieren.

b) 	Massentierhaltung und Tierversuche, die lediglich dem ökono-
mischen System dienen, sind problematisch. Die Vernichtung von 
Küken ist in ethischer Hinsicht keine Sachbeschädigung.

Es ist daher besser, wenn der Konsum von Produkten, bei deren Gewin-
nung Tiere getötet werden, zumindest weniger häufig stattfindet.

n. Ethik als Tierschutzbereich?

Der auf einem Miteinander beruhende und dem Menschen als Aufgabe 
zukommende Tierschutz kann als Schutzbereich verstanden werden, der 
das Tötungsverbot für Tiere einschließt. Diese Position ist auch ein zen-
traler Diskussionspunkt in der Tierethik (vgl.: Ott 1999). Daraus folgt, 
dass nicht nur die Tötung eines Menschen, sondern auch die Tötung 
eines Tieres ein ethisches Problem darstellt. Faktisch werden bestimmte 
Umstände als Legitimation für die Tötung von Menschen akzeptiert 
(Notwehr, gerechter Krieg zur Verteidigung des Landes usw.). Wie es 
um diese Umstände bestellt sein mag, wollen wir hier nicht diskutieren. 
Wichtiger ist, dass offenbar spezifische, nur für Tiere geltende Gründe 
Anwendung finden, wenn es um eine Rechtfertigung der Tötung eines 
Tieres geht.

Eine Tötung kann demnach gerechtfertigt sein, wenn:

a) das Tier unheilbar krank ist,
b) der Mensch von einem Tier angegriffen wird und sich in einer Not-

wehrsituation befindet,
c) der Fortbestand des Tieres den Fortbestand des Seins gefährdet.

Dabei gilt, dass auch eine Tötung nicht definitiv außerhalb jeder Ethik 
geschieht. Ortega y Gasset zentriert seine Philosophie der Jagd um die 
zentrale Aussage: »Der Jäger bringt den Tod.« Ortega hebt zugleich her-
vor, dass die Jägerei nur im Lichte einer »Ethik der Jagd« (Ortega y Gas-
set 1957, 56) angemessen zu diskutieren sei.

ANHANG: DAS TIER ALS PERSON

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


177

Vor dem Hintergrund der Annahme, dass das Tötungsverbot auf 
Mensch und Tier anzuwenden sei, wird faktisch vom Menschen ein 
Wertunterschied gemacht: die Gründe, die eine Ausnahme vom Tö-
tungsverbot erlauben sollen, sind beim Menschen andere als beim 
Tier. Die Tötung eines Tieres ist eher ›erlaubt‹ als die eines Menschen. 
Darin liegt ein deutlicher Wertunterschied! Dieser resultiert aus einer 
Unterscheidung, die ihrerseits in der Asymmetrie liegt zwischen einem 
Tierschutz, der vom Menschen aus gedacht ist, und den Tieren selbst. 
Der Mensch hat nicht mehr Wert und Würde als ein Tier, er attestiert 
sie sich lediglich. Der Wertunterschied, der zwischen Mensch und Tier 
gemacht wird, ist gemacht und daher auch veränderbar, weshalb eine 
nichtexklusive Ethik betont, dass zwischen Mensch und Tier eine Be-
gegnung möglich ist und darin eine Anerkennung von Vulnerabilität 
und Endlichkeit. 

Erinnert sei an Michel de Montaigne, den Gegenspieler von Des-
cartes, der bereits mit dem Gedanken einer Umwertung von Wertun-
terschieden spielte. »Es gibt Völker, die einen Hund als ihren König 
anerkennen, sie müssen seine Stimme und seine Bewegungen deuten 
können. Unsere Aufmerksamkeit sollten wir daher auf die Gleichheit 
zwischen Mensch und Tier richten.« (Montaigne 1998, 188) Völlig ab-
wegig scheint dieser Gedanke nicht zu sein, wenn man daran denkt, 
dass Diogenes von Sinope, der Kyniker, sich selbst auf dem Markt als 
Herr zum Verkauf angeboten hat. Wer einen Herren nötig hat, möge 
sich den Diogenes kaufen! Oder man denke auch an Kafka, der einen 
Affen als Akademiepräsidenten vorführt …

o. Der Mensch als Tier

Der Gegensatz zwischen Mensch und Tier wurde sehr lange darauf ge-
gründet, dass der Mensch Logos hat und das Tier angeblich nicht. Es ist 
unfair und unsinnig, Tieren Aufgaben zu stellen, die nicht die ihrigen 
sind. Sie auf die Tastatur von Computern drücken zu lassen… Zwingt 
der Falke den Menschen, eine Maus aus höchster Höhe erspähen zu 
müssen? Der Mensch ist kein Tier, sondern auch ein Tier. Ein beseeltes 
und animalisches Wesen. Darwin trug bekanntlich dazu bei, dass der 
»Mensch seine Subjektposition wieder in [...] das Tierreich einbringen 
sollte, über dem er bis dahin als König von Gottes Gnaden zu stehen 
vermeint hatte.« (Canguilhem 1979, 135) Es ist nicht nur die Sexuali-
tät, die der Mensch in der Folge dieser Desillusionierung anzuerken-
nen hat (Freud) und deren Verlust er im Alter betrauert (Philip Roth), 
sondern die Tatsache, dass eine Grenze zum Tier nicht immer vorhan-
den ist. Die Xenotransplantation ist problematisch, wenn Tiere als Vor-
ratslager für Menschen missbraucht werden. Aber sie zeigt dennoch, 

DER MENSCH ALS TIER

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178

dass Mensch und Tier leiblich verwandt sind. Vielleicht könnten eines  
Tages auch Teile eines menschlichen Körpers einem Tier eingepflanzt 
werden. Es kommt darauf an, das Dilemma des Tieres, mit dem wir 
leben und die Welt bewohnen, zu beseitigen. »Entweder ist das We-
sen, mit dem wir es zu tun haben, einem Menschen vergleichbar, und 
dann ist es zulässig, ihm durch Analogien die im Allgemeinen einem 
erwachsenen und gesunden Menschen zuerkannten Charakteristika zu-
zuschreiben; oder aber dieses Wesen ist nichts anderes als eine blinde 
Mechanik, ein lebendiges Chaos, und es wird dann völlig unmöglich 
sein, an seiner Verhaltensweise einen Sinn zu entdecken.« (Merleau-
Ponty 2006, 32)

Als Odysseus nach Hause kommt, alt und müde, nicht mehr der, der 
er war, als er die Heimat einst verließ, wurde er zuerst von seinem alten 
Hund erkannt. Argos wedelte mit dem Schwanz. Er erkennt Odysseus 
aber nicht nur, er begrüßt ihn sogar. Er denkt ihn nicht, er begegnet 
ihm!

p. Human-Animal-Studies –  
Anmerkungen im Zeitalter des Sozialkonstruktivismus

Im Naturzustand töten Tiere Menschen, daher dürfen Menschen auch 
Tiere töten. Menschen können untereinander einen friedensstiftenden 
Vertrag schließen, mit Tieren kann man hingegen keinen Vertrag aus-
handeln (Hobbes, Vom Bürger, 8. Kap.). Diese Differenz soll mit der 
Differenz von Natur und Kultur identisch sein: Die Natur ist vertrags-
los, die Kultur wird durch den Vertrag konstituiert. Diese Unterschei-
dung ist jedoch problematisch, weil sie keinen unproblematischen Ort 
zulässt, von dem aus diese klare Differenz von Natur und Kultur getrof-
fen werden kann. Sie wird ohne Zweifel innerhalb der Kultur vorge-
nommen und sie ist damit möglich, aber auch problematisch.

Im Zeitalter jenseits von Natur und Kultur (vgl.: Descola 2011) ent-
steht der Sozialkonstruktivismus und was bislang Natur war, gilt nun 
als Option (vgl.: Schnell 2002). In der jüngeren Vergangenheit war es 
der Feminismus, der diese Optionalisierung beförderte. Das Geschlecht 
(sex) sei, so Judith Butler, immer schon Geschlechtsidentität (gender). 
Diese herausfordernde Ansicht machte fortan Schule (vgl.: Stoller 
2009). Fraglich sind seither: der Lebensanfang, da keine unerschütter-
liche Definition für die Existenz eines Embryos existiert (vgl.: Ahrens 
2008); das Lebensende, da der Eintritt des Todes von der Performanz 
der Diagnose desselben abhängt (vgl.: Lindemann 2002); der Begriff der 
Familie aufgrund der Akzeptanz postbiologischer Kriterien (vgl.: Beck-
Gernsheim 1994); der Begriff der Behinderung, da er eine »historisch 
und gesellschaftlich bedingte und in diesem Sinne veränderliche Kon-

ANHANG: DAS TIER ALS PERSON

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


179

struktion« (Dederich 2007, 36) bezeichnet. Es lassen sich zahlreiche, 
weitere Beispiele aus Pädagogik und Neurobiologie anfügen, die anzei-
gen, dass wir uns im Zeitalter des Sozialkonstruktivismus befinden.

Vor diesem Hintergrund ist es selbstverständlich, dass kaum ein 
Bereich oder Thema ausgespart werden kann. Biolebensmittel? Reine 
Kunstprodukte! Naturstoffe? Erfindungen der Modeindustrie! Artge-
rechte Haltung? Ergebnis des Eventmanagements! Die vier Jahreszeiten? 
Vermutlich eine Idee der Tourismusbranche! Seit einigen Jahren ist nun 
auch die Grenzlinie zwischen Mensch und Tier in den Blickpunkt des 
Sozialkonstruktivismus geraten, der den Namen Human-Animal-Studies 
trägt. Nachfolgend sollen ausgewählte Thesen der Human-Animal-Stu-
dies durch Anmerkungen kommentiert werden. Diese Anmerkungen 
beziehen sich auf Zitate aus der Publikation Chimaira – Arbeitskreis für 
Human-Animal Studies (2011).

1. »Nahezu die gesamte Theorieproduktion der westlich-hegemonialen 
Sphäre und auch die der kritischen Ansätze, die aus diesem geopoli-
tischen Kontext entstammen (und wahrscheinlich auch fast alle Texte 
aus den anderen Regionen und Kontexten) sind in speziesistische und 
anthropozentrische Strukturen und Denkweisen verwickelt« (77). 

Anmerkung: Die Behauptung der alten Philosophen – die alte Philoso-
phie reicht bis zu Heidegger, einschließlich –, dass der Mensch die Welt 
adäquat wahrnimmt oder, besser gesagt, dass er sie adäquater als das Tier 
wahrnehme, ist speziesistisch. Der Mensch spricht über sich und das 
Tier und bevorzugt dabei seine Spezies gegenüber der des Tieres, indem 
er seine Auffassungsweise als die richtige hinstellt. Natürlich misst der 
Mensch hier mit einem nicht vorhandenen Maßstab (Friedrich Nietz-
sche), der aber auch nie zuhanden sein wird. Der Speziesismus ist in 
seinen Extremformen vermutlich vermeidbar. Der Mensch kann aber 
nicht aus seinem Leib aussteigen, auch nicht um der Animal Correctness 
willen.

2. »Eine antispeziesistische Perspektive tritt also für die Berücksichti-
gung der Interessen nichtmenschlicher Tiere ein und nicht für eine pau-
schale Gleichbehandlung, die blind für Unterschiede ist« (89 f.). 

Anmerkung: Es mag Gründe für die Annahme geben, dass es im In-
teresse eines gefesselten Schimpansen liegt, befreit zu werden, und dass 
es im Interesse eines Fisches ist, der auf dem Trocknen liegt, ins Wasser 
zu gelangen, sodass ein Mensch entsprechend handeln sollte. Dennoch 
bleibt grundsätzlich zu fragen, wie und woher ich von den Interessen 
nichtmenschlicher Tiere wissen kann, ohne diese von mir selbst her zu 
formulieren. Wenn schon Antispeziesismus, dann auch in einer konse-
quenten Art und Weise.

HUMAN-ANIMAL-STUDIES

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180

3. »Ähnlich der Hervorbringung von Geschlechtsidentitäten erweist 
sich auch Spezies und Animalität als soziale Konstruktion« (199). 

Anmerkung: Soziale Konstruktionen sind keine Essenzen und daher 
veränderbar und mit ihnen auch Zwänge und Identitätszumutungen. 
Aber was heißt das? Geht es darum, eine Konstruktion durch eine ande-
re, die weniger ›problematisch‹ ist, zu ersetzen? Von der Laborrate zum 
Kuscheltier? Ist es denkbar, dass man in letzter Instanz gar ganz ohne 
Konstruktion auskommt? Wenn die Konstruiertheit des Sozialen je-
doch ein Prinzip wäre, wäre sie der praktische Logos, durch den unsere 
Wirklichkeit gebildet würde. Dann ist sie Bedingung der Möglichkeit 
für soziale Wirklichkeit und als solche kaum annullierbar. Es sei denn, 
der Tierschutz ginge in eine metaphysische Revolte über.

4. »An der Zoologie wie auch an der Primatologie wird deutlich, dass die 
Interpretation und die Wertung tierlichen Verhaltens eng mit menschli-
chen Diskursen und Kämpfen verbunden sind« (219 f.). 

Anmerkung: Die Zoologie benennt keine natürlichen Tatsachen, die 
Tiere betreffen, sondern sie interpretiert Tiere als etwas. Diese Inter-
pretationen sind, wie alle Interpretationen, veränderbar. Die Forschun-
gen von Wolfgang Köhler bieten hierfür schon seit über hundert Jah-
ren Belege. Eine Frage, die sich anschließt, lautet nun aber: Wie hält 
man es grundsätzlich mit den Wissenschaften von den Tieren? Von 
einem vielleicht produktiven Umgang mit der (Urban-)Zoologie oder 
der Tierpsychologie halten viele Positionen innerhalb der vorliegenden 
Animal-Studies offenbar nicht sehr viel. Erneut sprechen hier wieder nur 
die Geisteswissenschaftler über Tiere und über die Art, wie über Tiere 
gesprochen wird. Aber mit schlechtem Gewissen! Könnte es sein, dass 
im Namen des Tieres eine neue Hegemonie etabliert werden soll, näm-
lich die der Animal-Studies?

5. »Die Frage, die bleibt, ist, ob es einen Weg gibt oder jemals geben 
kann, Tiere in der Fotographie so zu repräsentieren, dass die Aufnah-
men egalitären Standards entsprechen« (369 f.). 

Anmerkung: Eine politische Gruppe, die Tiere aus Versuchslaboren 
befreit, wählte zur ikonographischen Repräsentation ihrer Arbeit das 
Antlitz eines Hundes. Hunde können bei Menschen Mitleid erzeugen, 
weil sie (ähnlich wie Schimpansen) eine dem Menschen vergleichbare 
Augen- und Kopfbeweglichkeit ausführen. Durch ein entsprechendes 
Foto fühlt sich der Betrachter in den Glauben versetzt, des Hundes 
Befindlichkeit an dessen Gesicht ablesen zu können. Dieser Effekt ist 
mit Katzen, Pferden, Regenwürmern, Drosseln und Haien nicht zu er-
zielen. Sollte man in die Repräsentation egalitäre Standards einführen, 
würde die Bewegung auf die durch das Hundeantlitz möglichen Solida-
risierungen verzichten müssen. Soll jedes Tier die Möglichkeit erhalten, 

ANHANG: DAS TIER ALS PERSON

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


181

öffentlich für Tierbefreiung zu werben? Und das trotz der Tatsache, dass 
in Tierversuchen nur bestimmte Tiere gequält werden? Der Anthropo-
morphismus ist Bedingung der Möglichkeit für öffentliche Repräsen-
tation. Die basisdemokratische Forderung nach egalitären Standards 
wirkt ehrlich und zugleich politisch naiv.

6. »Die Erforschung des Veganismus in den verschiedenen Szenen, 
Milieus und Feldern, in denen sich diese Lebensweise besonders aus-
breitet, steht noch am Anfang. […] Sind diese [die Selbstauskünfte der 
Veganer, Anm. M.W.S.] ausreichend kritisch kontextualisiert, kann der 
Versuch gestartet werden, das Phänomen Veganismus in all seinen wi-
dersprechenden Deutungs-, Motivations- und Handlungsmustern zu 
entschlüsseln. Die Antworten darauf dürften so vielfältig sein, wie das 
Feld, in dem sie zu vermuten sind« (408). 

Anmerkung: Es geht um ein anderes Verhältnis des Menschen zu 
Tieren und sich selbst gegenüber! Dabei kommt es offensichtlich zur 
Differenz zwischen Reflexion und Leben. Die einen, die Vertreter der 
Human-Animal-Studies, denken dieses Verhältnis im Sinne einer Stand-
punktwissenschaft, die anderen, die Veganer, leben es und zwar vielfäl-
tig. Wenn diese beiden Versuche etwas miteinander zu tun haben, wäre 
zu erörtern, wie der Standpunkt und die vielfältigen Lebensentwürfe 
aufeinander bezogen sein könnten. Bringt der Standpunkt die Vielfalt 
zum Ausdruck, berücksichtigt er sie oder beachtet er nur die Spielarten 
veganer Lebensweisen, die akzeptabel sind? Außerdem ist fraglich, wie 
mit antidemokratischen Tierliebhabern umzugehen wäre.

7. »Human-Animal-Studies sollen neues Wissen schaffen, aber auch 
altes Wissen und alte Diskurse auf emanzipatorische Weise neu betrach-
ten und verbinden. Hierbei gilt es, analog zu anderen Zentrismen wie 
dem Androzentrismus und dem Ethnozentrismus auch den vorherr-
schenden Anthropozentrismus zunächst offenzulegen und als solchen 
sichtbar zu machen, diesen kritisch zu hinterfragen und ihm entgegen-
zuwirken bzw. diesen zu dekonstruieren« (27). 

Anmerkung: Die vorliegenden Human-Animal-Studies erwecken den 
Eindruck, als Projekt junger Menschen aus Seminararbeiten zu den 
Theorien von Butler und Haraway entstanden zu sein. Ihre Intention 
ist allmächtig und unklar zugleich. Geht es um Kritik an Texten, um 
anderes Wissen, um die Veränderung der Gesetzeslage oder um poli-
tische Initiative? Steht die Befreiung von Tieren zur Debatte oder die 
Fortsetzung der Kritischen Theorie? Vermutlich um das alles und um 
noch mehr. »Uns geht es […] sowohl um eine Intervention in die aka-
demischen Debatten als auch um eine Einmischung in den öffentlichen 
Diskurs« (31). Hegel zufolge muss eine sinnvolle Entwicklung durch 
die Negativität eines Konflikts gehen, in dem sehr häufig junge Men-

HUMAN-ANIMAL-STUDIES

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182

schen ihren Widerwillen gegen die von den Alten vorinterpretierte und 
beherrschte Welt zum Ausdruck bringen. Insofern kann ein Neuanfang 
nicht anders als allmächtig, diffus und unklar sein.

Die Human-Animal-Studies erinnern daran, dass die Metapher von 
der Ekklesia der Tiere (Aristoteles Politik, 1284 a 15), die erklären sollte, 
wie das Miteinander der Verschiedenen möglich sei, unplausibel gewor-
den ist. Sie knüpfen an die von Max Horkheimer und Theodor W. Ad-
orno ausdrücklich hergestellte Korrelation zwischen der Vormacht der 
Vernunft durch Beherrschung der Tiere und der Herrschaft des Mannes 
über die Frau (vgl.: Horkheimer/Adorno 1981, 219 ff.; Aufzeichnungen 
und Entwürfe über Mensch und Tier) an. Sie setzen insofern eine Tradi-
tion fort.

Die Human-Animal-Studies verstehen sich als »Standpunktwissen-
schaft« (29). Es stellt sich dabei die Frage, ob die Rücksicht auf den 
Standpunkt (pro Egalitarismus, Konstruiertheit, Emanzipation, Le-
bensformen) nicht zur neuerlichen Entfernung von den Tieren führt. 
Der Versuch, politisch zu handeln und prinzipientreu zu bleiben, war 
selten erfolgreich, aber oft innovativ. Daher sollte er vielleicht immer 
wieder unternommen werden.

Eine Ethik als Schutzbereich bezieht sich auf alle Personen. Damit sind 
nicht nur Menschen gemeint. 

Eine für Mensch und Tier gemeinsame Welt ist eine Welt, in der Tiere 
nicht nur als Teil der Umwelt des Menschen vorkommen. Der Mensch 
und der Mensch als Mann verlieren seit über 200 Jahren die Stellung 
einer Krone der Schöpfung. Das Zentrum wird leer. Von ethischer Be-
deutung ist jeder Mensch und sind sehr viele Tiere. Es ist sinnvoll, dass 
Menschen eine ethisch relevante Beziehung zu Tieren unterhalten. Das 
ist ohne Haustiere, Zooanlagen und die Gewährung ökologischer Ni-
schen vermutlich nur schwer möglich. Es ist aber in jedem Fall möglich, 
unnötige Tiertötungen zu unterlassen.

In der Begegnung besteht die Möglichkeit, sich mit Tieren anzu-
freunden und sie als Mitbewohner der Welt zu sehen. Gleichgültigkeit 
gegenüber Tieren entsteht, wenn Tiere dem Anblick des Menschen ent-
zogen und in Zuchtboxen gesperrt werden. Die Schlachtindustrie kann 
ihnen so einen unwürdigen Tod bereiten, dem nur wenige Menschen 
widersprechen.

Ethik bezieht sich auf alle vulnerablen Personen. Bezieht sie sich damit 
nicht auf das Leben insgesamt, wie Albert Schweitzer meint?

Im ersten Text seines Nachlasses zu Lebzeiten schildert Robert Musil 
den Todeskampf von Fliegen, die auf einem Fliegenpapier festkleben 
und von dort nicht wieder frei kommen …

ANHANG: DAS TIER ALS PERSON

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


183

Literatur

Abt-Zegelin, A. (2009): »Mein Fuß muss immer rausgucken. Persönliche Anmerkungen zur 
Patientenverfügung«, in: Schnell, M.W. (Hg.)(2009): Patientenverfügung. Begleitung am 
Lebensende im Zeichen des verfügten Patientenwillens, Bern.

Adorno, Th.W. (1924): »Die Transzendenz des Dinglichen und Noematischen in Husserls 
Phänomenologie«, in: ders. (1973): Gesammelte Schriften 1, Frankfurt/M.

– 	 (1970): Zur Metakritik der Erkenntnistheorie. Studien über Husserl und die phänomenolo-
gischen Antinomien, Frankfurt/M.

– 	 (1980): Negative Dialektik, Frankfurt/M.
Ahrens, J. (2008): Embryonale Frühmenschen? Kulturanthropologische und ethische Effekte der 

Biowissenschaften, München.
Agamben, G. (2002): Das Offene. Der Mensch und das Tier, Frankfurt/M.
– 	 (2003): Was von Auschwitz bleibt. Das Archiv und der Zeuge (Homo sacer III), Frankfurt/M.
Alloa, E./Bedorf, Th./Grüny, Chr./Klass, Th. (Hg.)(2012): Leiblichkeit, Tübingen.
Apel, K.O. (1988): Diskurs und Verantwortung, Frankfurt/M.
Apelt, G. et al. (2012). »Zeitliche und strukturelle Unterschiede in der Pflege adipöser und 

nicht-adipöser Bewohner vollstationärer Pflegeeinrichtungen«, in: Pflege (4/2012).
Aristoteles (1984): Metaphysik, Stuttgart.
– 	 (1986a): Die Nikomachische Ethik, München.
– 	 (1986b): Politik, München.
Asche, F. (2007): »Der Gast hält alle Fäden in der Hand. Schnittstellenmanagement in der 

Tagespflege«, in: pflegen:Demenz (3/2007).
Badiou, A. (2016): Wider den globalen Kapitalismus, Berlin.
Barthes, R. (2005): Das Neutrum, Frankfurt/M.
– 	 (2008): Über mich selbst, Berlin.
– 	 (2010): Mythen des Alltags, Berlin.
Bartholomeyczik, S./Hunstein, D./Koch, V./Abt-Zegelin, A. (2001): Zeitrichtlinien zur Begut-

achtung des Pflegebedarfs, Frankfurt/M.
Bartholomeyczik, S./Halek, M. (Hg.)(2004): Assessmentinstrumente in der Pflege. Möglichkeiten 

und Grenzen, Hannover.
Beauvoir, S. de (1969): Das Alter, Reinbek bei Hamburg.
Beck, U. (2007): Schöne neue Arbeitswelt, Frankfurt/M.
Beck, U./Beck-Gernsheim, E. (1990): Das ganz normale Chaos der Liebe. Suhrkamp, 

Frankfurt/M.
– 	 (Hg.)(1994): Riskante Freiheiten, Frankfurt/M.
Bekel, G. (2007): »Selbstsorge als zentraler Gegenstand des Pflegediskurses«, in: Wessel, K.F. et 

al. (Hg.)(2007): Selbstsorge. Wissenschaftstheoretische und gesundheitspolitische Dimensionen, 
Bielefeld. 

Benjamin, W. (1974): Charles Baudelaire. Ein Lyriker im Zeitalter des Hochkapitalismus, 
Frankfurt/M.

Benn, G. (1954): »Altern als Problem für Künstler«, in: ders. (1980): Das Hauptwerk Bd. II, 
Wiesbaden/München.

Benner, P./Wrubel, J. (1997): Pflege, Streß und Bewältigung, Bern.
Berdau, E. (2012): »Tiere berühren die Seele«, in: pflegen:Demenz (14/2012).
Bienstein, Chr./Schnell, M.W. (2004): »Haut – Berührungsmedium in der Pflege«, in:  

Schnell 2004a.
Bienstein, Chr./Fröhlich, A. (2010): Basale Stimulation in der Pflege, Bern.
Bihrer, A. et al. (Hg.)(2005): Endlichkeit. Zur Vergänglichkeit und Begrenztheit von Mensch,  

Natur und Gesellschaft, Bielefeld.
Birnbacher, D. (1990): »Gefährdet die moderne Reproduktionsmedizin die menschliche  

Würde?«, in: Leist, A. (Hg.)(1990): Um Leben und Tod, Frankfurt/M.

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184

Blanchot, M. (2010): Das Neutrale, Zürich/Berlin.
Brieskorn-Zinke, M. (2004): Gesundheitsförderung in der Pflege – Lehrbuch zur Gesundheit.  

Stuttgart.
Bodin, J. (1976): Über den Staat, Stuttgart.
Böhm, E. (1998): Verwirrt nicht die Verwirrten. Neue Ansätze geriatrischer Krankenpflege,  

Bonn.
Böhme, G. (1985): Anthropologie im pragmatischer Hinsicht, Frankfurt/M.
Borgards, R./Pethes, N. (Hg.) (2013): Tier – Experiment – Literatur, Würzburg.
Bourdieu, P. (1985): Sozialer Raum und Klassen. Lecon sur la lecon, Suhrkamp, Frankfurt/M.
– 	 (1988): Praktische Vernunft. Zur Theorie des Handelns, Frankfurt/M.
Bosch, S./Isfort, M./Lauer, A./Wurster, J. (2002): »Zur Anthropologie des bedürftigen Men-

schen im Zeichen der Gerechtigkeit«, in: Schnell, M.W. (Hg.)(2002): Pflege und Philoso-
phie, Bern.

Bovenschen, S. (2006): Älter werden, Frankfurt/M.
Brünner, G./Gülich, E. (2003): Krankheit verstehen. Interdisziplinäre Beiträge zur Sprache in  

Krankendarstellungen, Bielefeld.
Buber, M. (1983): Ich und Du, Heidelberg.
Buchholz, Th. et al. (2001): Begegnungen in der Pflege, Bern.
Budka, D. (2006): Der Andere. Mit Emmanuel Levinas die gesellschaftliche und schulische  

Integration behinderter Menschen neu denken, Marburg.
Bundesministeriums für Familie, Senioren, Frauen und Jugend BMFSFJ (2002): Vierter Be-

richt zur Lage der älteren Generation. Eigenverlag, Berlin.
Burger, R. (2003): »Warenform und Denkform. Alfred Sohn-Rethels marxistische Liquidation 

des Sozialismus«, in: Merkur 653 (4/2003).
Butler, J. (2001): Antigones Verlangen: Verwandtschaft zwischen Leben und Tod, Frankfurt/M.
– 	 (2003): Kritik der ethischen Gewalt, Frankfurt/M.
Bühler, B. (2012): Zwischen Tier und Mensch. Grenzfiguren des Politischen in der Neuzeit, Mün-

chen.
Bush, S. (2009): Geriatric mental health ethic, New York.
Büscher, A./Boes, C./Budroni, H./Hartenstein, A./Holle, B. (2005): Finanzierungsfragen der  

häuslichen Pflege. Eine qualitative Untersuchung zur Einführung personenbezogener  
Budgets, Witten.

Buytendijk, F. (1958): Mensch und Tier. Ein Beitrag zur vergleichenden Psychologie, Reinbeck  
bei Hamburg.

Canguilhem, G. (1979): Wissenschaftsgeschichte und Epistemologie, Frankfurt/M.
– 	 (2004): Gesundheit – eine Frage der Philosophie, Berlin.
Cassirer, E. et al. (1989): Drei Vorschläge, Rousseau zu lesen, Frankfurt/M.
Castoriadis, C. (1983): Durchs Labyrinth. Seele.Vernunft.Gesellschaft, Frankfurt/M.
Chimaira – Arbeitskreis für Human-Animal Studies (Hg.)(2011): Human-Animal Studies. 

Über die gesellschaftliche Natur von Mensch-Tier-Verhältnissen, Bielefeld.
Cottier, S.C. et al (1990): »Der Krankheitsbegriff in der Daseinsanalyse«, in: Daseinsanalyse.  

Phänomenologische Anthropologie und Psychotherapie (8/1990).
Dahmer, H. (1982): Libido und Gesellschaft, Frankfurt/M.
Daniels, N. (2008): Just Health, Cambridge.
Danner Clouser, K. et al. (2012): »Gebrechen: Eine neue Betrachtung der Krankheit«, in:  

Schramme, Th. (Hg.)(2012): Krankheitstheorien, Berlin. 
Davidson, D. (1993): Dialektik und Dialog, Frankfurt/M.
Därmann, I. (2016): Koloniale Tiere. Mensch-Tier-Konstellationen in der politischen Philosophie  

der Neuzeit, München.
Dederich, M. (2000): Behinderung.Medizin.Ethik, Bad Heilbrunn.
– 	 (2001): Menschen mit Behinderungen zwischen Ausschluß und Anerkennung, Bad Heilbrunn.
– 	 (2007): Körper, Kultur und Behinderung. Eine Einführung in die Disability Studies,  

Bielefeld.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


185

Dederich, M./Schnell, M.W. (Hg.)(2011): Anerkennung und Gerechtigkeit in Heilpädagogik,  
Pflegewissenschaft und Medizin. Auf dem Weg zu einer nichtexklusiven Ethik, Bielefeld.

Dederich, M. /Beck. I. et al (Hg.)(2016): Handlexikon der Behindertenpädagogik, Stuttgart.
Dederich, M. et al. (2016): Pädagogische Zugänge zur Vulnerabilität, Stuttgart.
Deleuze, G. (1992): Differenz und Wiederholung, München.
Derrida, J. (1988): Vom Geist. Heidegger und die Frage, Frankfurt/M.
– 	 (1991): Gesetzeskraft. Der mystische Grund der Autorität, Frankfurt/M.
– 	 (1992): »Donner la mort«, in: Rabaté, J-M./Wetzel, M. (Hg.): L’éthique du don. Jacques  

Derrida et la pensée du don, Paris.
– 	 (1993): Falschgeld. Zeit geben, München.
– 	 (1995): Marx‘ Gespenster, Frankfurt/M.
– 	 (1996): »Die Einsprachigkeit des Anderen«, in: Haverkamp, A. (Hg.)(1997): Die Sprache 

der Anderen, Frankfurt/M.
– 	 (1998): Aporien. Sterben – Auf die »Grenzen der Wahrheit« gefaßt sein, München.
– 	 (2000): Politik der Freundschaft, Frankfurt/M.
– 	 (2003): Ein Zeuge von jeher. Maurice Blanchot - Der Augenblick meines Todes, Berlin.
– 	 (2004): Schurken, Frankfurt/M.
– 	 (2010): Das Tier, das ich also bin, Wien.
Descola, Ph. (2011): Jenseits von Natur und Kultur, Frankfurt/M.
Deutscher Ethikrat (2016): Patientenwohl als ethischer Maßstab für das Krankenhaus, Berlin.
Dewey, J. (1998): Die Suche nach Gewißheit, Frankfurt/M .
Diels, H./Kranz, W. (Hg.)(1964): Die Fragmente der Vorsokratiker, Zürich/Berlin.
Dilthey, W. (1981): Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften, 

Frankfurt/M.
Diogenes Laertius (1960): Ansichten und Meinungen berühmter Philosophen. Hamburg
Dörner, K. (2001): »Für eine Auflösung der Heime«, in: Dr. med. Mabuse (2001) 133, Sept.–

Okt.: 22–29.
– 	 (2002): »Arzt vom Anderen her«, in: Schnell, M.W. (Hg.): Pflege und Philosophie. Interdis-

ziplinäre Studien über den bedürftigen Menschen Band I, Bern.
– 	 (2003): Die Gesundheitsfalle. Woran unsere Medizin krankt, München.
Engels, E.M. (Hg.) (1999): Biologie und Ethik, Stuttgart.
Eribon, D. (2016): Rückkehr nach Reims, Berlin.
Evers, G. (1998): »Die Selbstpflegedefizit-Theorie von Dorothea Orem«, in: Osterbrink, J. 

(Hg.)(1998): Erster internationaler Pflegetheorienkongreß Nürnberg, Bern.
– 	 (2003): »Development Nursing Science in Europe«, in: Journal of Nursing Scholarship 

(2003/1: 26–37).
Feuerbach, L. (1972): Grundsätze einer Philosophie der Zukunft, Frankfurt.
Fischer, W. (2002): Diagnosis Related Groups (DRGs) und Pflege, Bern.
Folter, R. de (1983): »Reziprozität der Perspektiven und Normalität bei Husserl und Schütz«, 

in: Grathoff, R./Waldenfels, B. (1983)(Hg.): Sozialität und Intersubjektivität, München.
Foucault, M. (1968): Psychologie und Geisteskrankheit, Frankfurt/M.
– 	 (1977): Ordnung des Diskurses, Frankfurt/M.
– 	 (1981): Archäologie des Wissens, Frankfurt/M.
– 	 (1986): Die Sorge um sich. Sexualität und Wahrheit 3, Frankfurt/M.
– 	 (1991): Die Geburt der Klinik. Eine Archäologie des ärztlichen Blicks, Frankfurt/M.
– 	 (2004): Hermeneutik des Subjekts, Frankfurt/M.
Frankenberg, G. (1994): »Tierschutz oder Wissenschaftsfreiheit?«, in: Kritische Justiz (4/1994).
Franz, M./Frommer, J. (Hg.)(2008): Medizin und Beziehung, Göttingen.
Frege, G. (1994): Funktion, Begriff, Bedeutung. Göttingen. 
Freud, S. (1994): Das Unbehagen in der Kultur, Frankfurt/M.
Friesen, H./Schnell, M.W. (1990): »Die Entzweiung der gewohnten Lebensweise und ihre 

Reintegrierung«, in: Daseinsanalyse (7/1990).

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186

Frogneux, N. (2007). »Pluralität á la Robinson?«, in: Seidel, R./Endruweit, M. (Hg.)(2007): 
Prinzip Zukunft: Im Dialog mit Hans Jonas, Paderborn.

Fuchs, Th. (2000): Leib, Raum, Person. Entwurf einer phänomenologischen Anthropologie,  
Stuttgart.

– 	 (2007): »Auf dem Weg zu einer neuen Konzeption der kommunalen Daseinsvorsorge«, 
URL: http://delegibus.org/2005,11.pdf, 12.01.2007.

Gadamer, H. G. (1993): Über die Verborgenheit der Gesundheit, Frankfurt/M.
Gamm, G. (2000): Nicht nichts. Studien zu einer Semantik des Unbestimmten, Frankfurt/M.
Gebert, A./Kneubühler, H.-U. (2006): Qualitätsbeurteilung und Evaluation der Qualitätssiche-

rung in Pflegeheimen, Bern.
Gehring, P. (2004): Foucault – Die Philosophie im Archiv, Frankfurt, New York.
Gehring, M./Kean, S./Hackmann, M./Büscher, A. (Hg.)(2001): Familienbezogene Pflege, Bern 

2001.
Geyer, Chr. (Hg.)(2001): Biopolitik, Frankfurt/M. 
Goffman, E. (1975): Stigma. Über Techniken zur Bewältigung beschädigter Identität, 

Frankfurt/M.
Goldstein, K. (2012): Der Aufbau des Organismus. Einführung in die Biologie unter besonderer 

Berücksichtigung der Erfahrungen am kranken Menschen, München.
Graumann, C.F. (Hg.)(1985): Psychologie im Nationalsozialismus, Berlin.
Gröschke, D. (2000): »Das Normalisierungsprinzip. Zwischen Gerechtigkeit und gutem Le-

ben«, in: Zeitschrift für Heilpädagogik (4/2000).
Habermas, J. (1983): Moralbewußtsein und kommunikatives Handeln, Frankfurt/M.
– 	 (1991): Erläuterungen zur Diskursethik, Frankfurt/M.
– 	 (2012): Nachmetaphysisches Denken II, Berlin.
Hadot, P. (1991). »Überlegungen zum Begriff Selbstkultur«, in: Ewald, F./Waldenfels, B. (Hg.)

(1991). Spiele der Wahrheit. Michel Foucaults Denken, Frankfurt/M.
Halek, M. (2003): Wie misst man die Pflegebedürftigkeit?, Hannover.
Halek, M./Bartholomeyczik, S. (2006): Verstehen und Handeln. Forschungsergebnisse zur Pflege 

von Menschen mit Demenz und herausforderndem Verhalten, Hannover.
Harrington, A. (2002): Die Suche nach Ganzheit, Reinbek bei Hamburg.
Haug, F. (2004): »Patientin im neoliberalen Krankenhaus«, in: Graumann, S./Grüber, K. 

(Hg.): Patient-Bürger-Kunde. Soziale und ethische Aspekte des Gesundheitswesens, Münster.
Hegel, G.W. F. (1972): Grundlinien der Philosophie des Rechts, Frankfurt/M.
– 	 (1981): Phänomenologie des Geistes, Frankfurt/M.
– 	 (1985): Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte, Frankfurt/M.
– 	 (1986): Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften III, Frankfurt/M.
Heidegger, M. (1979): Sein und Zeit, Tübingen.
Heitmeyer, W./Hagan, J. (2002)(Hg.): Internationales Handbuch zur Gewaltforschung, Opla-

den.
Henrich, D. (1963): »Ethik der Autonomie«, in: ders. (1982): Selbstverhältnisse, Stuttgart.
Hirsch, A. (2015): »Politik der Verletzlichkeit«, in: Bedorf, Th./Klass, T.N. (Hg): Leib-Körper-

Politik. Untersuchungen zur Leiblichkeit des Politischen, Weilerswist.
Hobbes, Th. (1984): Leviathan, Frankfurt/M.
– 	 (1976): Vom Bürger, Hamburg.
Hochschild, A.R. (2006): Das gekaufte Herz. Die Kommerzialisierung der Gefühle, Frankfurt/

New York.
Hoerster, N. (1986): »Tötungsverbot und Sterbehilfe«, in: Sass, H.M. (Hg)(1989): Medizin 

und Ethik, Stuttgart.
– 	 (1991): Abtreibung im säkularen Staat, Frankfurt/M.
– 	 (1996): »Menschenrecht auf Leben und Tötungsverbot«, in: Merkur 510 (1/1996).
Höhmann, U./Müller-Mundt, G./Schulz, B. (1999): Qualität durch Kooperation. Gesundheits-

dienste in der Vernetzung, Frankfurt/M.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


187

Horkheimer, M. (1936): »Autorität und Familie«, in: ders. (1981): Traditionelle und kritische 
Theorie. Vier Aufsätze, Frankfurt/M.

Horkheimer, M./Adorno, Th.W. (1981): Dialektik der Aufklärung, Frankfurt/M.
Hudemann-Simon, C. (2000): Die Eroberung der Gesundheit 1750–1900, Frankfurt/M.
Husserl, E. (1948): Erfahrung und Urteil, Hamburg.
– 	 (1952): Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie Bd.2, 

Den Haag.
– 	 (1963): Cartesianische Meditationen, Den Haag.
– 	 (1966): Analysen zur passiven Synthesis (1918-1926), Den Haag.
– 	 (1973): Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Dritter Teil, Den Haag.
– 	 (1976): Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie, 

Den Haag.
– 	 (1984): Logische Untersuchungen. Zweiter Band. 1. Teil, Den Haag.
Huth, M. (2011): Den Anderen und behandeln und betreuen, Freiburg/München.
Ilkilic, I. (2007): »Medizinethische Aspekte im Umgang mit muslimischen Patienten« in: 

Deutsche Medizinische Wochenschrift (30/2007).
Illhardt, F.J.(Hg.)(2001): Die Medizin und der Körper des Menschen, Bern.
Ingenspiep, H.W./Baranzke, H. (2008): Das Tier, Stuttgart.
Jacob, D./Thiel, Th. (Hg.)(2016): Politische Theorie und Digitalisierung, Baden/Baden.
Jankélévich, V. (2005): Der Tod, Frankfurt/M.
Jantzen, W. (2014). »Das behinderte Ding wird Mensch. Inklusion verträgt keinen Ausgren-

zung«, in: Behinderte Menschen (1/2014).
Jetter, D. (1986): Das europäische Hospital. Von der Spätantike bis 1800, Köln.
Jonas, H. (1979): Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik für die technologische Zivili-

sation, Frankfurt/M.
– 	 (1985): Technik. Medizin und Ethik. Praxis des Prinzips Verantwortung, Frankfurt/M.
– 	 (1992): Philosophische Untersuchungen und metaphysische Vermutungen, Frankfurt/M.
– 	 (1994): Das Prinzip Leben. Ansätze zu einer philosophischen Biologie, Frankfurt/M.
Josat, S./Schubert, H.-J./Schnell, M.W./Köck, C. (2006): »Qualitätskriterien, die Altenpflege-

heimbewohnern und Angehörigen wichtig sind«, in: Pflege (19/2006).
Kant, I. (1982): Werkausgabe (hrsg. v. W. Weischedel), Frankfurt/M.
– 	 (1990): Eine Vorlesung über Ethik, Frankfurt/M.
Katz, D. (1925): Der Aufbau der Tastwelt, Leipzig.
Kettner, M. (1992): »Über einige Dilemmata angewandter Ethik«, in: Apel, K.O./Kettner, 

M. (Hg.)(1992): Zur Anwendung der Diskursethik in Politik, Recht und Wissenschaft, 
Frankfurt/M.

Kitwood, T. (2000): Demenz. Der personzentrierte Ansatz im Umgang mit verwirrten Menschen 
Bern.

Klie, T./Spermann, A. (Hg.)(2007): Persönliche Budgets – Aufbruch oder Irrweg?, Hannover.
Knoepfler, N./Daumann, F. (2017): Gerechtigkeit im Gesundheitswesen, Freiburg/München.
Koch, C. (1998): »Biokapital. Neue Eugenik und politische Ökonomie des Körpers«, in: Mer-

kur (3/1998).
Koch-Straube, U. (1996): Fremde Welt Pflegeheim. Eine Ethnographische Studie, Bern.
Kollak, I. (2005): »Zum Begriff der Selbstsorge zwischen Auflösung bestehender Unterstüt-

zungssysteme und Entwicklung emanzipatorischer Gesundheitsförderung«, in: Abt-Zege-
lin, A./Schnell, M.W. (2005)(Hg.): Sprache und Pflege, Bern.

Kreuels, M. (2015): Über den vermeintlichen Wert der Sterblichkeit, Berlin.
Kymlicka, W. (2012): »Unsere Mitbürger«, in: Die Zeit (28/2012), S. 50.
Landsberg, P.L. (1973): Die Erfahrung des Todes, Frankfurt/M.
Langer, Th. (2005): »Die Arzt/Patient-Beziehung zwischen Individualität und Funktionalität«, 

in: Schnell, M.W. (Hg.): Ethik der Interpersonalität. Die Zuwendung zum anderen Men-
schen im Licht empirischer Forschung, Hannover.

Lévi-Strauss, C. (2012): Anthropologie in der modernen Welt, Berlin.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188

Levinas, E. (1986): Ethik und Unendliches, Graz/Wien.
– 	 (1987): Totalität und Unendlichkeit, Freiburg/München.
– 	 (1992): Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Freiburg/München.
– 	 (1995): Zwischen uns. Versuche über das Denken an den Anderen. München/Wien.
– 	 (1996): Gott, der Tod und die Zeit, Wien.
– 	 (2007): Verletzlichkeit und Frieden. Schriften über die Politik und das Politische, Zürich/

Berlin.
Libet, B. (1999): »Haben wir einen freien Willen?«, in: Geyer, Chr. (Hg.)(2004): Hirnfor-

schung und Willensfreiheit, Frankfurt/M.
Liebsch, B. (2005). »Lebensformen des Selbst unter dem Druck der Bio-Politik«, in: Philoso-

phischer Literaturanzeiger (3/2005).
Lindemann, G. (2002): Die Grenzen des Sozialen. Zur sozio-technischen Konstruktion von Leben 

und Tod auf der Intensivstation, München.
Link, J. (2004): »Behinderung zwischen Normativität und Normalität«, in: Graumann, S./

Grüber, K./Nicklauf-Faust, J./Schmidt, S.; Wagner-Kern, M. (Hg.)(2004): Ethik und Be-
hinderung, Frankfurt/New York.

Luhmann, N. (1983): Legitimation durch Verfahren. Suhrkamp, Frankfurt/M.
– 	 (1990): Soziologische Aufklärung 5. Konstruktivistische Perspektiven, Opladen.
– 	 (1995): Soziologische Aufklärung 6. Die Soziologie und der Mensch, Opladen.
– 	 (1996): Die Wissenschaft der Gesellschaft, Frankfurt/M.
Lyotard, J.F. (1977): Das Patchwork der Minderheiten, Berlin.
– 	 (1984): Das Inhumane, Wien.
– 	 (1986): Das postmoderne Wissen, Wien. 
MacIntyre, A. (1987): Der Verlust der Tugend, Frankfurt, New York.
– 	 (2001): Die Anerkennung der Abhängigkeit. Über menschliche Tugenden, Berlin.
Mann, Th. (1936): »Freud und die Zukunft«, in: ders. (1982): Leiden und Größe der Meister, 

Frankfurt/M. 
Marx, K./Engels, F. (1956ff): Marx-Engels-Werke (MEW), Ostberlin.
Merleau-Ponty, M. (1947): »Montaignelektüre«, in: ders. (2007): Zeichen, Hamburg.
– 	 (1966): Phänomenologie der Wahrnehmung, Berlin.
– 	 (1986): Das Sichtbare und das Unsichtbare, München.
– 	 (2000): Die Natur. Vorlesungen am Collège de France, München.
– 	 (2006): »Erkundung der Wahrnehmungswelt: Die Animalität«, in: Causerien 1948, Köln.
– 	 (2007): Zeichen, Hamburg.
Mill, J.St. (2006): Utilitarismus, Hamburg.
Mitscherlich, A. (1971): »Das Altenheim – ein falscher Bauauftrag?«, in: ders.: Thesen zur Stadt 

der Zukunft, Frankfurt/M.
Montaigne, M. de. (1998): Essais III, Frankfurt.
Mouffe, Ch. (2007): Über das Politische, Frankfurt/M.
Müller-Hergl, Chr. (2009): »Patientenverfügung, Demenz und community view«, in: Schnell, 

M.W. (Hg)(2009): Patientenverfügung – Begleitung am Lebensende im Zeichen des verfügten 
Patientenwillens, Bern.

Nietzsche, F. (1978): Werke in drei Bänden (hrsg. v. K. Schlechta), München.
O’Neill, J. (1990): Die fünf Körper. Medikalisierte Gesellschaft und die Vergesellschaftung des 

Leibes, München.
Ortega y Gasset, J. (1957): Über die Jagd, Reinbek bei Hamburg.
Ott, K. (1999): »Das Tötungsproblem in der Tierethik«; in: Engels, E.M. (Hg.)(1999): Biolo-

gie und Ethik, Stuttgart.
Overlander, G. (2000): Die Last des Mitfühlens. Aspekte der Gefühlsregulierung in sozialen Beru-

fen am Beispiel der Krankenpflege, Frankfurt/M.
Peplau, H. (1997): Zwischenmenschliche Beziehungen in der Pflege, Bern.
Perels, J. (2005): »Die Würde des Menschen ist unantastbar – Entstehung und Gefährdung 

einer Verfassungsnorm«, in: Rode, I./Kammeier, H./Leipert, M. (Hg.)(2005): Die Würde 
des Menschen ist antastbar?, Münster.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


189

Piaget, J. (1973): Einführung in die genetische Erkenntnistheorie, Frankfurt/M.
Platon (1988): Sämtliche Werke in 6 Bänden, Hamburg.
Plessner, H. (1938): »Tier und Mensch«, in: ders. (2001): Politik.Anthropologie.Philosophie, 

München.
– 	 (1982): »Der Mensch als Lebewesen«, in: ders. (1982): Mit anderen Augen. Elemente einer 

philosophischen Anthropologie, Stuttgart.
Plügge, H. (1967): Der Mensch und sein Leib, Tübingen.
Portmann, A. (1965): Die Tiergestalt, Freiburg.
Rattner, J./Danzer, G. (1997): Medizinische Anthropologie. Ansätze einer personalen Heilkunde, 

Frankfurt/M.
Rawls, J. (2002): Geschichte der Moralphilosophie, Frankfurt/M.
Rentsch, Th. (2014): Philosophie des 20. Jahrhunderts. Von Husserl bis Derrida, München.
Ricœur, P. (1991): »Éthique et philosophie de la biologie chez Hans Jonas«, in: ders., Lectures 2,  

Paris.
– 	 (1992): Zeit und Erzählung III, München.
– 	 (1996): Das Selbst als ein Anderer, München.
– 	 (2004): Gedächtnis, Geschichte, Vergessen, München.
– 	 (2011): Lebendig bis in den Tod, Hamburg.
Rödder, A. (2015): 21.0. Eine kurze Geschichte der Gegenwart, München.
Rolf, T. (1999): Normalität. Ein philosophischer Grundbegriff des 20. Jahrhunderts, München.
Rorty, R. (1988): Solidarität oder Objektivität?, Stuttgart.
Rosa, H. (2006): Beschleunigung. Die Veränderung der Zeitstruktur in der Moderne, 

Frankfurt/M.
Rousseau, J.J. (1984): Diskurs über die Ungleichheit, Padenborn.
Sachweh, S. (2005): »Zur Kommunikation zwischen Pflegenden und Menschen mit De-

menz«, in: Abt-Zegelin, A./Schnell, M.W. (Hg)(2005): Sprache und Pflege, Bern.
Salter, M. (1999): Körperbild und Körperbildstörungen, Wiesbaden. 
Sarasin, P. (2001): Reizbare Maschinen. Eine Geschichte des Körpers 1765–1914, Frankfurt/M.
Sborowitz, A. (Hg.)(1960): Der leidende Mensch. Personale Psychotherapie in anthropologischer 

Sicht, Darmstadt.
Scheler, M. (2000): Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik, Bonn.
Schilder, P. (1923): Das Körperschema, Leipzig.
Schilling, A. (2003): Ältere Menschen im Krankenhaus, Kassel.
Schmidt, R.F./Struppler, A. (1983): Der Schmerz. Ursachen, Diagnose.Therapie, München.
Schmitt, C. (1991): Der Begriff des Politischen, Berlin.
Schnell, M.W. (1995): Phänomenologie des Politischen, München.
– 	 (1997): »Phenomenology and Critical Theory«, in: Embree, L. (Hg.)(1997): Encyclopedia 

of Phenomenology, Dordrecht/Boston/London.
– 	 (1998): »Der Patient als Kunde? Genealogische Bemerkungen zu einem ethisch-ökono-

mischen Zwitter«, in: Pflege & Gesellschaft (3/1998).
– 	 (1999): »Narrative Identität und Menschenwürde«, in: Breitling, A./Orth, S./Schaaff, B. 

(Hg.)(1999): Das herausgeforderte Selbst. Perspektive auf Paul Ricœurs Ethik, Würzburg.
– 	 (1999b): »Wie wollen wir leben? Peter Singers Ethik«, in: Journal Phänomenologie 

(12/1999).
– 	 (2000): »Medizinische Ethik im Zeichen einer Andersheit«, in: Friesen, H./Berr, K. (Hg.)

(2001): Praktizierende Philosophie – Angewandte Ethik, Emden.
– 	 (2000b): »Fremdheit der Demenz – Grenze der Geisteswissenschaft«, in: Tackenberg P./ 

Zegelin, A. (Hg)(2000): Demenz und Pflege, Frankfurt/M.
– 	 (2000c): »Merleau-Pontys Beitrag zu einer ›Phänomenologie des Politischen‹«, in: Giulia-

ni, R. (Hg.)(2000): Merleau-Ponty und die Kulturwissenschaften, München.
– 	 (2001): Zugänge zur Gerechtigkeit. Diesseits von Liberalismus und Kommunitarismus, Mün-

chen. 

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190

– 	 (2001b): »Medizinische Ethik im Zeichen einer Andersheit«, in: Friesen, H./Berr, K. (Hg.)
(2001): Praktizierende Philosophie – Angewandte Ethik, Emden.

– 	 (2002): »Ideologie und Anthropologie. Zur Wiederkehr des leiblosen Geistes«, in: Gre-
ving, H./Gröschke, D. (Hg.)(2002): Gesellschaftsanalytische und gesellschaftskritische Di-
mensionen der Heilpädagogik, Bad Heilbrunn.

– 	 (2002b): »Ethik als Lebensentwurf und Schutzbereich«, in: ders. (Hg.)(2002): Pflege und 
Philosophie. Interdisziplinäre Studien über den bedürftigen Menschen Band I, Bern.

– 	 (2003): »Unforgettable. Macht und Gewalt politischer Stiftungen«, in: Liebsch, B./Men-
sink, D. (Hg.)(2003): Gewalt Verstehen, Berlin

– 	 (2004a): Leib.Körper.Maschine. Interdisziplinäre Studien über den bedürftigen Menschen. 
Band II, Düsseldorf.

– 	 (2004b): Artikel »Gesellschaft«, in: Wörterbuch der phänomenologischen Begriffe, Hamburg.
– 	 (2004c): »Ärztliche Ethik – Against Interpretation? Zum Verhältnis von Hermeneutik und 

Ethik« in: Friesen, H./Berr, K. (Hg.)(2004): Angewandte Ethik im Spannungsfeld von Be-
gründung und Anwendung, Frankfurt/M.

– 	 (2004d): Artikel »Geburt«, in: Wörterbuch der phänomenologischen Begriffe, Hamburg.
– 	 (2005a): »Ethik als empirisches Phänomen«, in: ders. (Hg.): Ethik der Interpersonalität. Die 

Zuwendung zum anderen Menschen im Licht empirischer Forschung, Hannover.
– 	 (2005b): »Zugänge zur Menschenwürde«, in: Rode, I./Kammeier, H./Leipert, M. (Hg.)

(2005): Die Würde des Menschen ist antastbar?, Münster.
– 	 (2005c): »Logik, die wir brauchen. Lyotard über Nietzsche und die Sophisten«, in: Journal 

Phänomenologie (25/2005).
– 	 (2005d): »Pflege als Stellvertretung und Fürsprache«, in: Abt-Zegelin, A./Schnell, M.W. 

(Hg.)(2005): Sprache und Pflege, Bern.
– 	 (2005e): »Sprechen – warum und wie?«, in: Abt-Zegelin, A./Schnell, M.W. (Hg.)(2005): 

Sprache und Pflege, Bern.
– 	 (2006): »Die Unfaßlichkeit der Gesundheit«, in: Pflege und Gesellschaft (4/2006).
– 	 (2007): »Zeit der Verantwortung – im Ausgang von Hans Jonas«, in: Seidel, R./Endruweit, 

M. (Hg.)(2007): Prinzip Zukunft: Im Dialog mit Hans Jonas, Paderborn. 
– 	 (2008): Ethik als Schutzbereich. Lehrbuch für Philosophie, Medizin, Pflege, Bern.
– 	 (2009a): »Autonomie im Zeichen einer zweiten kopernikanischen Wende«, in: Illhardt, 

F.J. (Hg.): Die ausgeblendete Seite der Autonomie. Kritik eines biomedizinischen Prinzips,  
Münster.

– 	 (2009b): »Begleitung am Lebensende«, in: Schnell, M.W. (Hg.)(2009): Patientenverfügung. 
Begleitung am Lebensende, Bern.

– 	 (2009c): »Gerechtigkeit und Gesundheitsversorgung«, in: Bauer, U./Büscher, A. (Hg.)
(2009): Soziale Ungerechtigkeit und Pflege, Wiesbaden.

– 	 (2009d): »Der Wahn und seine Wahrheit. Bedeutung und Verantwortung«, in 
pflegen:Demenz (11/2009).

– 	 (2009e): »Claude Lefort«, in: Bedorf, Th./Röttgers, K. (Hg.)(2009): Die französische Philo-
sophie im 20. Jahrhundert, Darmstadt.

– 	 (2009f ): »Das medizinische Feld und der geistige Raum des Arztes«, in: Bedorf, Th./Un-
terthurner, G. (HG.)(2009): Zugänge, Ausgänge, Übergänge. Konstitutionsformen des sozia-
len Raumes, Würzburg.

– 	 (2010a): »Cura Sui«, in: Pflege (1/2010).
– 	 (2010b): »Die Weisheit des alten Menschen«, in: Zeitschrift für Gerontologie und Geriatrie 

(6/2010).
– 	 (2011a): »Selbstsorge im Zeichen der Anderen«, in: Wessel, K.F. u.a. (Hg): Die Ordnung 

der Pflegewelt, München.
– 	 (2011b): »Anerkennung und Gerechtigkeit im Zeichen einer Ethik als Schutzbereich«, in: 

Dederich, M./Schnell, M.W. (Hg.)(2011): Anerkennung und Gerechtigkeit in Heilpädago-
gik, Pflegewissenschaft und Medizin. Auf dem Weg zu einer nichtexklusiven Ethik, Bielefeld.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


191

– 	 (2011c): »Stellvertretung zwischen Ethik und Macht«, in: Ackermann, K.-E./Dederich, M. 
(Hg.)(2011): An Stelle des Anderen, Oberhausen.

– 	 (2012): »Das Böse: Jenseits von Gut und Gerecht«, in: Journal Phänomenologie (37/2012).
– 	 (2013): »Das Tier, mit dem wir«, in: Journal Phänomenologie (40/2013).
– 	 (2013b): »Hirnforschung als Philosophie?«, in: Sozialpsychiatrische Informationen (1/2013).
– 	 (2014): »Lebendig bis in den Tod. Paul Ricœurs Fragmente aus dem Nachlass«, in: Journal  

Phänomenologie (39/2014).
– 	 (2015): »Der philosophische Diskurs der Endlichkeit«, in: Schnell, M.W./Schulz Chr. 

(2015): Dem Sterben begegnen, Bern.
– 	 (2016): »Die Zwangsbedürftigkeit des Menschen«, in: Becka, M. (Hg.)(2016): Ethik im 

Justizvollzug, Stuttgart.
– 	 (2017): »Die Fotografie im Zeichen der Gewesenheit endlicher Menschen«, in: Journal 

Phänomenologie (47/2017).
Schnell, M.W./Mitzkat, A. (2005): »Die Intensivstation – Zutritt verboten!«, in: Die Schwe-

ster/Der Pfleger (8/2005).
– 	 (2006): »Das Krankenhaus als Reich der Zeichen«, in: Abt-Zegelin, A./Schnell, M.W. 

(Hg.): Die Pflege und ihre Sprachen. Interdisziplinäre Beiträge aus Pflegewissenschaft, Medi-
zin, Linguistik und Philosophie, Hannover 2006.

– 	 (2006b): »Durch den Text zur Person. Zur Bedeutung literarischer Geschichten für das 
Verstehen von Menschen mit Demenz. In: Abt-Zegelin, A./Schnell, M.W. (Hg.)(2006): 
Die Pflege und ihre Sprachen. Interdisziplinäre Beiträge aus Pflegewissenschaft, Medizin, Lin-
guistik und Philosophie, Hannover.

Schnell, M.W./Heinritz, Ch. (2006): Forschungsethik, Bern.
Schnell, M.W./Luft, S. (2014): »Ernst Cassirer und das Problem der Kultur«, in: Journal 
Phänomenologie (42/2014).
Schnell, M.W./Seidlein, A.H. (2015): »Organtransplantation als Konstruktion der Differenz 

von Leib und Körper«, in: Bedorf, Th./Klass, T.N. (Hg.)(2015): Leib – Körper – Politik. 
Untersuchungen zur Leiblichkeit des Politischen, Weilerswist.

– 	 (2016): »Ethik als Schutzbereich«, in: PADUA (4/2016).
Schnell, M.W./Schulz, Chr. (2013): »Geleitwort«, in: Macleod, S./Schulz, Chr. (Hg.)(2013): 

Psychiatrie in der Palliativmedizin, Bern.
– 	 (2014): Basiswissen Palliativmedizin (2. Aufl.), Berlin/Heidelberg.
– 	 (Hg.)(2015): Dem Sterben begegnen, Bern.
– 	 (Hg.)(2016): 30 Gedanken zum Tod, Berlin.
Schnell, M.W./Schulz, Chr./Kuckartz, U./Dunger, Chr. (2016): Junge Menschen sprechen mit 

sterbenden Menschen. Eine Typologie, Wiesbaden.
Schnepp,W. (2001): Familiale Sorge, Universität Utrecht.
– 	 (Hg.)(2002): Angehörige pflegen, Bern.
– 	 (2006): »Im Angesicht des Anderen: Schützen müssen«. in: Pflege & Gesellschaft (1/2006).
Schopenhauer, A. (1986): Kleine Schriften. Sämtliche Werke Bd. III, Frankfurt/M.
Schramme, Th. (Hg.)(2012): Krankheitstheorien, Berlin. 
Schubert, M. et al (2005): RICH-Nursing Study. Effects of Rationing of Nursing Care in Switzer-

land on Patients` and Nurses` Outcomes, Basel.
Schulz, Chr./Karger, A./Schnell, M. (2011): »Diversitätskompetenz am Lebensende«, in: Keuk 

E.v. u.a. (Hg): Diversität. Transkulturelle Kompetenz in klinischen und sozialen Arbeits-
feldern, Stuttgart.

Schüßler, N./Schnell, M.W. (2010): »Patiententötung – Das Team im Zeichen des Bösen«, in: 
DSDP (7/2010).

– 	 (2014): »Forschung mit demenzkranken Probanden. Zum forschungsethischen und 
rechtlichen Umgang mit diesen Personen«, in: Zeitschrift für Gerontologie und Geriatrie 
(2/2014).

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192

Schütz, D./Füsgen, I. (2013): »Die Versorgungssituation kognitiv eingeschränkter Patienten 
im Krankenhaus«, in: Zeitschrift für Gerontologie und Geriatrie (3/2013).

Schütz, A./Luckmann, Th. (1984): Strukturen der Lebenswelt II, Frankfurt/M.
Schwerdt, R. (1998): Eine Ethik für die Altenpflege, Bern.
Seel, M. (2014): Aktive Passivität. Über den Spielraum des Denkens, Handelns und anderer 

Künste, Frankfurt/M.
Segmüller, T. (Hg.)(2015): Beraten, Informieren und Schulen in der Pflege, Frankfurt/M.
Seneca (1988): Sämtliche Werke in 4 Bänden, Hamburg
Sennett, R. (2006): Der flexible Mensch. Die Kultur des neuen Kapitalismus, Berlin.
Serres, M. (1981): Der Parasit, Frankfurt/M.
Simmel, G. (1987): Das individuelle Gesetz, Frankfurt/M.
Singer, P. (1994): Praktische Ethik, Stuttgart.
Singer, W. (2003): Ein neues Menschenbild?, Frankfurt/M.
Smith, R. (1998): »Plädoyer für eine offene Rationierungsdebatte«, in: Deutsches Ärzteblatt 

(40/1998): 1254–1262.
Sontag, S. (1990): Illness as Metaphor and AIDS and its Metaphors, New York.
Spaemann, R. (1979): »Tierschutz und Menschenwürde«, in: ders. (2001): Grenzen. Zur ethi-

schen Dimension des Handelns, Stuttgart.
– 	 (1996): Personen. Versuche über den Unterschied zwischen »etwas« und »jemand«, Stuttgart.
Spatzenegger, M. (2011): »Animal Ethics vs. Protection of Man?«, in: Imago Hominis (4/2011).
Staehr, C. (1989): »Der Einfluss der Medien auf die Erwartungshaltung der Patienten in der 

Medizin«, in: Marquard, O. et al. (Hg.)(1989): Medizinische Ethik und soziale Verantwor-
tung, München.

Stetter, E. (1950): »Zur Phaenomenologie des Phantomgliedes«, in: Deutsche Zeitschrift für 
Nervenheilkunde (163/1950).

Stinkes, U. (2008): »Bildung als Antwort auf die Not und Nötigung, sein Leben führen zu 
müssen«, in: Fornefeld, B. (Hg.)(2008): Menschen mit komplexer Behinderung, München.

Stoller, S. (2009): Existenz-Differenz-Konstruktion. Phänomenologie der Geschlechtlichkeit bei 
Beauvoir, Irigaray und Butler, München.

Stoller, S./Vetter, H. (Hg.)(1997): Phänomenologie und Geschlechterdifferenz, Wien.
Straus, E. (1956): Vom Sinn der Sinne. Ein Beitrag zur Grundlegung der Psychologie, Berlin/

Göttingen/Heidelberg.
Strawson, P. F.(1972): Einzelding und logisches Subjekt, Stuttgart.
Strotzka, H. (1948): »Zur Psychotherapie des Phantomschmerzes«, in: Klinische Medizin 

(172/1948).
Taylor, Ch. (2002): Wieviel Gemeinschaft braucht die Demokratie?, Frankfurt/M.
Tengelyi, L. (1998): Der Zwitterbegriff der Lebensgeschichte, München.
Tugendhat, E. (1992): Philosophische Aufsätze, Frankfurt/M.
Uexküll, J.v. (1956): Streifzüge durch die Umwelten von Tieren und Menschen, Reinbek bei 

Hamburg.
Vogd, W. (2010): Gehirn und Gesellschaft, Weilerswist.
Wagenbach, K.(1964): Franz Kafka, Reinbek bei Hamburg.
Waldenfels, B. (1987): Ordnung im Zwielicht, Frankfurt/M.
– 	 (1994): »Der Kranke als Fremder«, in ders.: Grenzen der Normalisierung. Studien zur Phä-

nomenologie des Fremden II, Frankfurt/M (2. Aufl. 1998).
– 	 (2000): Das leibliche Selbst, Frankfurt/M.
– 	 (2006): Schattenrisse der Moral, Frankfurt/M.
Weber, M. (1980): Wirtschaft und Gesellschaft, Tübingen.
Werner, M.H. (2004): »Menschenwürde in der bioethischen Debatte«, in: Kettner, M. (Hg.)

(2004): Biomedizin und Menschenwürde, Frankfurt/M.
Weizsäcker, V.v. (1926): »Der Arzt und der Kranke«, in: Gesammelte Schriften Bd. 5, Frank-

furt/Main.
– 	 (1930): »Psychotherapie und Klinik«, in: Gesammelte Schriften Bd. 5, Frankfurt/Main.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


193

Wieland, W. (2004): Diagnose. Überlegungen zur Medizintheorie, Warendorf.
Wild, M. (2008): Tierphilosophie, Hamburg.
Willemsen, R. (2003): Karneval der Tiere, Frankfurt/M.
Wittgenstein, L. (1970): Über Gewißheit, Frankfurt/M.
– 	 (1977): Philosophische Untersuchungen, Frankfurt/M.
Wolf, U. (2012): Ethik der Mensch-Tier-Beziehung, Frankfurt/M.
Žižek, S. (2015): Der neue Klassenkampf. Die wahren Gründe für Flucht und Terror, Berlin.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine Auswahl aus unserem Programm:

Guido Grasekamp
Binäre Codierung und 

das System der Krankenbehandlung
Eine systemtheoretische und philosophische Untersuchung

2017 · 412 S. · br. · 39,90 EUR · ISBN 978-3-95832-126-7

Der in der neueren Systemtheorie zentrale Begriff der binären Codierung wird zur-
zeit besonders im Medizinsystem reflektiert. Luhmann selbst hat hier eine irritieren-
de Vertauschung der beiden Werte der binären Codierung krank/gesund angedeutet, 
die das ›System der Krankenbehandlung‹ in eine strukturelle Schieflage geraten lässt. 
Der Autor geht dem Begriff der binären Codierung im Werk Luhmanns nach, re-
konstruiert ihn und überprüft ihn an ausgewählten Funktionssystemen, um so zu 
einer differenzierten Auseinandersetzung mit der thematisierten Werteverkehrung 
zu gelangen. Dabei werden Funktionsbegriff sowie Reflexionsdefizit im System der 
Krankenbehandlung kritisiert. Der stark simplifizierende Umgang mit dessen binä-
rer Codierung führt in diesem Zusammenhang zu auffälligen Inkonsistenzen, die 
es aufzuschlüsseln gilt. Das Instrumentarium der Systemtheorie stößt hier an eine 
Grenze. Es muss um eine logische Begriffsphilosophie ergänzt werden, die sich selbst 
als platonische Dialektik ausweist.

Elisabeth List
Ethik des Lebendigen

2009 · 208 S. · geb. · 24,90 EUR · ISBN 978-3-938808-70-2

Die Kontingenzen des Lebendigseins sind die Möglichkeitsbedingung für Freiheit. 
Das ist die zentrale These einer Philosophie des Lebendigen, die es unternimmt, 
die Verfassung des Menschlichen in ihren materialen und leiblichen Wurzeln zu 
beschreiben. Sie entdeckt Signaturen der Kontingenz nicht nur in den biologischen 
Gegebenheiten des Organismus und in den elementaren Erfahrungen existenzieller 
Leibhaftigkeit, von Lust und Schmerz, sondern auch im lebendigen Selbst, das den 
leer gewordenen Platz des wiederholt totgesagten »Vernunftsubjekts« einzunehmen 
verdient. Denn alle Vermögen von Sprach- und Denkfähigkeit, die diesem zuge-
sprochen wurden, sind wesentlich leibgebunden. Die Kehrseite der Freiheit und 
Offenheit des Lebendigseins sind die Grenzen und die Unwägbarkeiten organischen 
Lebens, die die zerstörerischen Kontrollambitionen der Biotechnologie herausfor-
dern. Kontingenzen und Autonomie des Lebendigen zu verteidigen, muss darum 
das Anliegen einer Kultur, einer Ethik und Politik des Lebendigen sein. 

www.velbrueck-wissenschaft.de

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Bedorf und Tobias Nikolaus Klass (Hg.)
Leib – Körper – Politik

Untersuchungen zur Leiblichkeit des Politischen

2015 · 272 S. · br. · 24,90 EUR · ISBN 978-3-95832-057-4

Politik handelt wesentlich von Körpern: Sie regiert und hierarchisiert Körper, sie 
unterscheidet jene Körper, die öffentlich sprechen dürfen, von solchen, die nicht 
vernehmbar sind. Der vorliegende Band geht der Frage nach, inwieweit es produktiv 
ist, in der aktuellen Renaissance des »Körper«-Begriffs in verschiedenen Sozial- und 
Geisteswissenschaften die phänomenologische Unterscheidung zwischen »Leib« und 
»Körper«, die »korporale Differenz«, terminologisch und systematisch einzusetzen. 
So sollen mögliche Reduktionismen, zu denen ein allzu schlichter, aufs Physiologi-
sche begrenzter Körperbegriff verführen kann, unterlaufen und theoretische Diffe-
renzen, die ein solcher eher verdeckt als herausarbeitet, sichtbar gemacht werden. 
Dies geschieht im Hinblick auf Naturphilosophie und Anthropologie, Rassismus 
und Nationalsozialismus, den Begriff der Öffentlichkeit, auf politische Affekte sowie 
mit Bezügen aus Gendertheorie, Literaturwissenschaft und Bioethik.

Werner Vogd
Zur Soziologie der organisierten Krankenbehandlung

2011 · 384 S. · geb. · 38 EUR · ISBN 978-3-942393-17-1

Kranke zu behandeln heißt vor allem, sich den vielfältigen, überfordernden und oft-
mals untereinander inkommensurablen Ansprüchen einer funktional differenzierten 
Gesellschaft zu stellen. Dies ist in der Praxis nur möglich, wenn Forderungen aus 
Wirtschaft, Recht, Politik und Wissenschaft sowohl akzeptieren als auch auf Distanz 
gehalten werden. Eine der wesentlichen Kulturleistungen der Krankenbehandlung 
besteht somit darin, die hiermit verbundenen vielfältigen Unsicherheiten – Personal
mangel, Zeitdruck, unzureichend ausgebildete Mitarbeiter, knappe Mittel oder de-
fizitäre Informationslagen – durch Kommunikation zu bewältigen. Entsprechend 
wird in Zukunft die eigentliche Leistung der organisierten Krankenbehandlung dar-
in bestehen, kreativ mit Intransparenzen und unvollständigem Wissen umzugehen –  
dies jedoch unter Voraussetzung von Technologien, welche die alten moralischen 
Selbstverständlichkeiten der Medizin erschüttern.

www.velbrueck-wissenschaft.de

https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783845292557 - am 19.01.2026, 05:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Vorwort
	1.  Einleitung
	a.  Das Ziel einer Ethik im Zeichen vulnerabler Personen
	b.  Erweiterung der philosophischen Ethik um eine Ethik im Gesundheitswesen – Drei Aspekte
	c.  Ethik als Anspruch auf Nichtexklusivität

	2.  Was sind vulnerable Personen?
	a.  Krankheit als Distanz
	b.  Alter als Abschiedlichkeit
	c.  Sterben als Diversität
	d.  Vulnerabilität

	3.  Die fünf Basisethiken
	a.  Aristoteles: Ethik der Freundschaft
	b.  Kant: Ethik der moralischen Person
	c.  Mill: Ethik der Nutzenmaximierung
	d.  Levinas: Ethik des Anderen
	e.  Jonas: Ökologische Verantwortungsethik
	f.  Resümee
	g.  Darüber hinaus: Nietzsche

	4.  Neuansatz
	a.  Erweiterung
	b.  Der Weg
	c.  Philosophie, Medizin, Ethik

	5.  Phänomenologie der Leiblichkeit – ein Blick in die Historie
	a.  Edmund Husserl, Maurice Merleau-Ponty, Helmuth Plessner
	b.  Zwischenleiblichkeit, Fremdheit
	c.  Wissenschaften der Heilberufe

	6.  Leiblichkeit, Sterblichkeit, Potenz – eine Systematik
	a.  Cura sui
	b.  Ausgangspunkt einer Ethik im Zeichen vulnerabler Personen

	7.  Autonomie
	a.  aktiv/passiv
	b.  Kant
	c.  Lebensweise

	8.  Fürsorge
	a.  Freundschaft
	b.  Selbstsorge/Fürsorge

	9.  Familie
	a.  Tradition
	b.  Postbiologie

	10. Erste Kritik: Autonomie, Fürsorge, Familie
	a.  Autonomie in der Kritik
	b.  Fürsorge in der Kritik
	c.  Familie in der Kritik

	11. Ethik und Ästhetik des Selbst
	a.  Eine Antwort auf die Kritik an der Autonomie
	b.  Erneut: der Ausgangspunkt

	12. Person und Menschenwürde
	a.  Eine Antwort auf die Kritik an der Freundschaft
	b.  Die Würde der Person

	13. Gerechtigkeit
	a.  Eine Antwort auf die Kritik an der Familie
	b.  Politik und Gesellschaft

	14. Zweite Kritik: Person, Menschenwürde, Gerechtigkeit
	a.  Person in der Kritik
	b.  Menschenwürde in der Kritik
	c.  Gerechtigkeit in der Kritik

	15. Ethik als nichtexklusiver Schutzbereich im Zeichen der Andersheit vulnerabler Personen
	a.  Eine Antwort auf die Kritik an der Person: Andersheit der Person
	b.  Eine Antwort auf die Kritik an der Menschenwürde: Würde, Begegnung, Anerkennung
	c.  Eine Antwort auf die Kritik an der Gerechtigkeit: Aushandlung und Sinnzuwachs

	16. Durchführungen im Zeichen einer Andersheit
	a.  Gesundheit und Krankheit
	b.  E-Health und Digitalisierung als symbolische Form
	c.  Der Gang zum Hausarzt
	d.  Das Krankenhaus zwischen staatlicher Anstalt und privatem Betrieb
	e.  Der Übergang ins Heim
	f.  Hochaltrigkeit und Gebrechlichkeit
	g.  Die Angst vor den Folgen der Gebrechlichkeit
	h.  Behinderung
	i.  Das Lebensende und der Tod


	17. Zur Bestimmung ethisch relevanter Exklusion
	a.  Dimensionen der Exklusivität
	b.  Was ist eine ethisch relevante Exklusion und was nicht?
	c.  Das Ethische und das Politische
	d.  Perdu! Seul! Regardé! Exclu!

	18. Anhang: das Tier als Person
	a.  Zur Phänomenologie von Tieren und Menschen
	b.  Bestien
	c.  Die Philosophie
	d.  Die Phänomenologie
	e.  Der klassische Logos: Aristoteles, Kant
	f.  Die moderne Bioethik
	g.  Perspektivwechsel nach Montaigne
	h.  Hans Jonas
	i.  Das Miteinander von Mensch und Tier

	j.  Elemente einer Ethik der Begegnung mit dem Tier
	k.  Das Biest
	l.  Zusammenfassung
	m.  Tierschutz und Tiertötung
	n.  Ethik als Tierschutzbereich?
	o.  Der Mensch als Tier
	p.  Human-Animal-Studies – Anmerkungen im Zeitalter des Sozialkonstruktivismus

	Literatur

