2 Die Ambivalenz des Bildes:
Medienkritik bei Platon

2.1 Eikén, eidélon und phantasma:
Das Bild im Medium des Bildes

Platon wird traditionellerweise als Gegner sinnlicher Erkenntnis und als
kompromissloser Bildkritiker aufgefasst. An einschligigen Passagen aus
dem Dialog Sophistes' (240a ff.) und der harschen Kritik an Poesie und
Malerei in der Politeia (596e ff.) etwa orientiert, ist diese Lesart gerade
auch in der Historischen Anthropologie und der Bildanthropologie ver-
breitet (Gebauer/Wulf 1992:64; Belting 2001:173). Diese Lesart erfihrt
durch die neuen, die sog. »ungeschriebenen Lehren« Platons (Reale
1993) starker berticksichtigenden Interpretationsansitze entscheidende
Differenzierungen. Der Gedanke dieser neuen Interpretationsweise ist
dabei folgender: Typischerweise wurden mythische und bildhaft verdich-
tete Redeweisen in den Platonischen Dialogen als erkenntnisméflig min-
derwertig, als reine Phantasieprodukte oder bestenfalls im Sinne der
»These Schleiermachers vom Mythos als Mittel der — in der Sache ver-
zichtbaren - Leserpiadagogik« (Pietsch 2002) aufgefasst. Platons Timaios,
so schreibt beispielsweise Eric A. Havelock in seinem schrift- medienthe-
oretisch einflussreichen Werk Preface to Plato, sei »a vision, not an argu-
ment« (Havelock 1963:271); seine Elementenlehre erhalte »to be sure a
kind of algebra [...] but it is well overlaid with the dream-clothes of
mythology, and precisely for that reason the dialogue became the favour-
ite reading of an age which clung to faith rather than science as its guide.

1| Platons Dialoge und einige andere klassische Werke werden entgegen der tibli-
chen Verweismethode als Siglen zitiert; vgl. dazu die Siglenliste im Anhang.

31

hitps://dol. 14.02.2026, 23:24:56. /del OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839405864-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Ambivalenz des Bildes: Medienkritik bei Platon

Yet the day would come when the original drive of the Platonic method
would revive [...]. And when this day came, science would awaken
again« (ebd.). Platon-Interpreten wie Giovanni Reale gehen hingegen da-
von aus, dass die »andere, anspielungsreiche Sprache Platons »sich héau-
fig eines ironischen Spiels bedient und nur in Andeutungen etwas verste-
hen lasst. Mittels dieser Sprache konnte Platon genaue Botschaften fiir
diejenigen Leser reservieren, die die »ungeschriebenen Lehren« auf ande-
ren Wegen kennen gelernt hatten und folglich auch die in Anspielungen
formulierten Mitteilungen ohne weiteres verstehen konnten« (Reale
1996:6). Das Resultat dieser Betrachtungsweise ist eine ganzheitlichere
Sicht auf Platons Schriften, eine Aufwertung der gleichnishaften Rede
(eikos logos) und insbesondere die Diskussion der kosmologischen Passa-
gen auf Augenhohe mit Platons expliziten, kritisch-dialektisch verfahren-
den Schriften, die eine neue Sicht auf Platons Werk erméglicht (vgl. Ru-
dolph 1996; Janka/Schifer 2002). Die nachfolgende Betrachtung orien-
tiert sich wesentlich an dieser Lesart, insbesondere aber an Teilen der
wiederveréffentlichten Platon-Interpretation Gernot Bohmes (1996a),
der den Stellenwert der bildhaften Rede bei Platon bereits frith hervorge-
hoben hat.

Bohme macht in seiner Exegese deutlich, dass die Trennung von Ide-
en- und Wahrnehmungswelt in der platonischen Philosophie — Kernthe-
ma der traditionellen Sicht auf Platon - nicht unbedingt als uniiber-
briickbar aufgefasst werden muss. Im Gegenteil bestehe »Platons ent-
schiedenes Bemiithen in der Vermittlung zwischen wahrem Sein und
sinnlicher Wirklichkeit« (B6hme 1996a:45); mithin wird die Frage der
Teilhabe der sinnlichen Welt an den Ideen - und damit die Kosmologie -
zentral. Denn der Begriff des kosmos zielt auf die gewordene, sinnliche
Welt: Kosmos »ist sichtbar und fithlbar und hat einen Korper; alles so Be-
schaffene aber ist sinnlich wahrnehmbar, und das sinnlich Wahrnehmba-
re [...] erschien uns als das Werdende und Entstandene« ( Timaios 28b).
Gegeniiber dem »wahrhaft Seienden« der Ideenwelt (ontos on; vgl. etwa
Sophistes 240b) ist der Kosmos zwar nur ein Abbild, allerdings ein sehr
besonderes, denn es umfasst »alles Sichtbare« (wie es am Ende des Ti-
maios-Mythos heif}t) und wird damit »zum Abbilde des Schopfers, zum
sinnlich wahrnehmbaren Gott« (Timaios 92¢). Der Ausdruck Kosmos be-
zeichnet mithin die Gesamtheit der sinnlich erfahrbaren Dinge in ihrer

32

hitps://dol. 14.02.2026, 23:24:56. /del OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839405864-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Eikon, eid6élon und phantasma: Das Bild im Medium des Bildes

(An-)Ordnung im Gegensatz zu ihren idealen Vorbildern, und obwohl
blofles Abbild, partizipiert er an ihrer Dignitit.

Nun beurteilt Platon das Bild, sei es gottlich hervorgebracht oder
nicht, wie es in der vielzitierten Passage des Sophistes (240b) heifit, »ein
scheinbares gewifl« und in genau dieser Hinsicht »nichtseiend«.> Wie soll
die Quasi-Apotheose eines wenn auch besonderen Abbildes zum »sinn-
lich wahrnehmbaren Gott« mit diesem ontologisch defizienten Status,
»nichtseiend« zu sein, vereinbar sein? Die Frage verlangt nach einer ge-
naueren Betrachtung des Bildes im Kontext des Verhiltnisses von Vor-
oder Urbild (paradeigma) und Abbild (eikon).

Paradeigma und eikén bilden in der Philosophie Platons ein komple-
mentiires Begriffspaar (B6hme 1996a:29f.), was in der deutschen Uber-
setzung als Vorbild/Abbild nicht mehr erkennbar ist: denn ein »Vor-
Bild« ist bereits selbst bildhaft und bediirfte insofern, im Gegensatz zum
platonischen paradeigma, nicht des Abbildes, um zur Darstellung zu
kommen. Doch die platonische Idee (eidos, paradeigma) ist gerade nicht
Bild (eikdn). Schon mathematische Gegenstinde, etwa ein ideelles Drei-
eck, sind Abbilder von Ideen. Die Abstraktheit der Ideen als ideale Form-
bestimmungen, als reine »Vorschriften«, die dann bildhaft umgesetzt
werden kénnen, entbehrt vollkommen der Bildhaftigkeit.

Wenn nun, dies vorausgesetzt, bei Platon alles »wahrhaft Seiende«
der idealen Sphire angehort, ist es ausgeschlossen, dass auf der Ebene
der sinnlichen Erscheinung autarke Form- oder Formungsprinzipien
existieren, die der Erscheinung einen konkreten »Darstellungscharakter«
(ebd. 43) geben konnten. Die Bildmetapher stoft mithin hier an ihre
Grenzen (jedenfalls wenn man sie vom Bild als Alltagsgegenstand her

2| Hier ist allerdings der Umstand anzuzeigen, dass im Dialog Sophistes der Kos-
mos im Sinne der sinnlich erfahrbaren Natur (Physis) gerade nicht wie im Timaios
(37d, Kosmos als »bewegtes Bild der Ewigkeit«) als bildhafte Hervorbringung ge-
schildert wird. Im Sophistes unterscheidet Platon unter dem Oberbegriff der »her-
vorbringenden Kunst« die Hervorbringung von Dingen (»was man der Natur zu-
schreibt, das werde durch gottliche Kunst hervorgebracht«; 265e) von gottlich her-
vorgebrachten Bildern - wie z.B. Trdume, Schatten, den »Doppelschein, wenn an
glinzenden und glatten Dingen eigentiimliches Licht und fremdes zusammen-
kommend ein Bild hervorbringen, welches einen dem vorigen gewohnten Anblick
entgegengesetzten Sinneseindruck gibt« (266¢). Es entzieht sich unserem Urteil, ob
dies tatsichlich auf einer Inkonstistenz in Platons Dialogen oder etwa auf erheb-
lich divergierenden Bedeutungen der Termini kosmos einerseits und physis ande-
rerseits beruht.

33

hitps://dol. 14.02.2026, 23:24:56. /del OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839405864-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Ambivalenz des Bildes: Medienkritik bei Platon

versteht). Denn am Bild ldsst sich das Dargestellte von der Existenz des
Bildes selbst — weniger in seiner Materialitdt als Gegenstand, sondern als
Darstellungsform verstanden — unterscheiden. Fiir die Abbilder der Ideen
hingegen gilt dies nicht: »Jede Bestimmtheit am Sinnlichen ist nur gelie-
hene, sie ist nur als Abglanz einer Idee« (ebd. 48).

Das Bild als Darstellungsform, so lasst sich daraus erstens schlieflen,
ist im platonischen Sinn selbst nur Abglanz (eikdn) einer notwendig an-
zunehmenden Idee des Bildes — einer Idee, die selbst per definitionem
nicht bildhaft sein kann (denn Ideen sind nicht sinnlich wahrnehmbar).
Diese These lisst sich unter Verweis auf Bohmes Analyse folgenderma-
fen erhirten: Die im Dialog Sophistes gestellte Seinsfrage des Bildes -
dass es ein »Nichtseiendes« sei, aber als solches ein »Seiendes« (Sophistes
240b) - verweist nach Béhme auf die Differenz von Bildbedeutung und
Eigenwesen des Bildes (Bohme 1996a:34): »Ein Bild ist etwas, das so be-
schaffen ist, wie ein anderes, — ohne aber selbst das zu sein, was es durch
seine Beschaffenheit darstellt. Wenn man mit der Frage ti esti an ein Bild
herantritt, kann man nur die Antwort erhalten, daf3 es eben ein Bild ist, -
jedenfalls wenn man diese Frage platonisch als eine Frage nach dem We-
sen der Sache versteht« (Bohme ebd. 37). Aus der Moglichkeit, diese We-
sensfrage aus der Perspektive der platonischen Philosophie zu stellen, er-
gibt sich u. E. als notwendige Schlussfolgerung die Annahme einer zu-
mindest impliziten »Idee des Bildes« bei Platon. Genauer: Entweder ist
das Bild in seinem Ding-Aspekt das Abbild einer Idee des Bildes, oder es
gibe im platonischen Universum nicht so etwas wie »das Bild« (sei es als
eidélon, eikén oder auch als pinax).

Dies kann aber nun zweitens nur auf einen sozusagen >dinglichenc
Bildbegriff, auf das Bild als Wahrnehmungsding, zutreffen. Denn die ei-
kénes 1.S.v. Ideenabbildern diirfen als sinnlich wahrnehmbare Dinge an
sich selbst - per definitionem - keine Darstellungsform aufweisen, sonst
konnten sie nicht >reines« Abbild ihrer Idee sein. Bchme unterscheidet in
diesem Sinne eine kosmologische und eine ontologische Verwendungs-
weise des Abbildbegriffs; die kosmologische ist eine metaphorische, die
ontologische eine unmetaphorische Verwendung des Bildbegriffs (wie sie
etwa in der Bildkritik der Politeia zu finden ist). Wenn das Verhiltnis
von paradeigma und eikdn als bildhaft aufgefasst wird, so geschieht dies
selbst innerhalb der nur bildhaft angelegten Rede des eikos logos. Dabei

34

hitps://dol. 14.02.2026, 23:24:56. /del OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839405864-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Eikon, eid6élon und phantasma: Das Bild im Medium des Bildes

handelt es sich um die metaphorische Verwendungsweise: Tatséchlich, so
zeigt Bohmes Analyse, kann das Verhiltnis zwischen paradeigma und ei-
kén letztendlich gar nicht als Abbildungsverhiltnis gedacht werden -
denn als »Bild« im nichtmetaphorischen Sinn miisste jedes eikdn, also je-
der nach dem Vorbild einer Idee hergestellte Gegenstand sinnlicher
Wahrnehmung zugleich Abbild seiner Idee wie auch Abbild der Idee der
Abbildung sein, es miisste Bild (als Darstellungsinhalt) und zugleich Idee
des Bildes (als Darstellungsform) sein: »Es ist wohl hier die Stelle, an der
Platon die Metapher von Original und Bild endgiiltig verlafit. Auch auf
seiten des sinnlichen Gegenstands laf3t er keine Zwiefiltigkeit des Seins
gelten. Man kann nicht am sinnlichen Ding unterscheiden, was es von
sich aus ist und was es darstellt: Alles, was es ist, ist es durch Darstel-
lung«; andernfalls wire es »nicht nur Bild von etwas, sondern auch noch
Bild des Bildes« (Bohme ebd. 48 £.).

Wenn die sinnlichen Gegenstinde nicht zugleich »Bild des Bildes«
sein konnen, dann liegt das daran, dass sie keinen eigenen Darstellungs-
charakter aufweisen. Das Bild im alltdglichen Sinn (i.S. etwa von eiddlon,
dem »Bildchen«) hat aber einen solchen Darstellungscharakter und muss
daher mit Notwendigkeit, da die sinnliche Welt an sich (ohne Ideen)
formlos ist, als »Abbild« einer Idee des Bildes sein (so wurde oben argu-
mentiert). Insofern wire jedes Bild tatsdchlich in seinem ideellen Gehalt
ein »>Bild des Bildes«. Indes ist der Ausdruck zwar in attraktiver Weise
selbstreferenziell, jedoch irrefithrend. Interessanterweise namlich wire
nur in der metaphorischen Rede das Bild »Abbild« einer Idee des Bildes
zu nennen. »Abbild« ist in dieser Verwendungsweise ein Gleichnis des
abstrakten Vorgangs der Darstellung von Ideen. Diesen beschreibt Boh-
me (der in seiner Analyse insofern mit Platon tiber Platon hinausdenkt,
als er den nichtbildlichen Sinn der bildhaften Rede rekonstruiert) folgen-
dermaflen: Erstens besteht die »Darstellung von Ideen [...] offenbar dar-
in, daf} sie, die an sich nicht Bestimmungen von etwas sind, als Bestim-
mungen von etwas auftreten« (Bohme ebd. 49). Zweitens ist festzuhalten,
dass diese Darstellung ohne spezifische Darstellungsprinzipien auskom-
men muss (denn die sinnliche Sphére ist »an sich« vollkommen formlos;
ebd.). Daher muss drittens das paradeigma selbst die Weise seiner Dar-
stellung enthalten: »Die Idee ihrerseits wird so zum Prinzip, nach dem
ein Etwas als Darstellung hervortritt« (ebd. 50), indem es sich gegen die

35

hitps://dol. 14.02.2026, 23:24:56. /del OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839405864-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Ambivalenz des Bildes: Medienkritik bei Platon

Unbestimmtheit abhebt: »Wir verstehen also die Darstellung der Idee als
ihr Hervortreten aus dem Unbestimmten« (ebd.).

Damit aber wird die reprisentationalistische Abbildmetapher auf
einen nicht-reprisentationalen Vorgang zuriickgefithrt. Die Ausdriicke
»Auftreten« und »Hervortreten« verweisen auf performative Prozesse.
Wenn die Idee tatsichlich als »Prinzip, nach dem ein Etwas als Darstel-
lung hervortritt« (ebd.) verstanden werden muss, ist ihr die Bewegung
ihres Erscheinens bereits eingeschrieben.’ Das Bild im platonischen Sinn
(als Produkt von nachbildenden Verfahren, mimetike techne) ist aber ge-
rade als Reprisentationsverhiltnis beschrieben. Insofern also beinhaltet
der Ausdruck »das (Ab)Bild ist die Abbildung der Idee des (Ab)Bildes«
zwei vollig verschiedene Abbildungsbegriffe - einen reprisentationalen
und einen nicht-reprasentationalen.

Aus dieser Diskussion sind zwei Schliisse zu ziehen: erstens muss der
nichtmetaphorische Bildbegriff bei Platon als Abbild einer Idee des Bildes
gedacht werden (das Bild als »Bild-Ding«), und zweitens wird das Ver-
hiltnis von paradeigma und eikén durch die Urbild-Abbild-Metapher im
Grunde verfehlt (d.h., der Bildbegriff als Metapher fiir den Prozess des
erscheinenden Hervortretens der Idee aus dem Ungeformten ist struktu-
rell irrefithrend). Ganz entgegen dieser Schlussfolgerungen ist in Platons
Schriften jedoch gerade der umgekehrte Sachverhalt anzutreffen. Zum
einen behalt dort die Abbildmetapher als Erklarungsmodell des Verhalt-
nisses von paradeigma und eikén im Rahmen der gleichnishaften Rede,
des eikds logos, ihre Giiltigkeit. Platon kann nicht >hinter< die bildhafte
Rede zuriickgehen, weil sie sich bereits auf etwas Bildhaftes, auf den Kos-
mos als eikdn, bezieht: »Der eikds logos muf3 sich zu den Aussagen iiber
das wahre Sein so verhalten, wie der Kosmos sich als Bild verhilt zum
wahren Sein als dessen Vorlage« (B6hme 1996a:51). Zum anderen the-
matisiert Platon m.W. an keiner Stelle eine »Idee des Bildes«. Im Sophis-
tes (240a-b) wird zwar eine Definition des Bildes als eines scheinbaren,
dem wahren &hnlich Gemachten gegeben - jedoch wird diese nicht wei-

3| Aus der Perspektive Platons wire diese Interpretation wahrscheinlich weniger
gliicklich, denn aus der représentationalistischen Sicht (und nur aus dieser) hitte
Bohme mit dieser Definition wohl die »Idee der Idee« bezeichnet, die alle Ideen
ihrerseits abbilden. Dadurch aber wéren die Ideen nicht mehr jeweils eins, denn
sie wiren sie selbst plus Erscheinungsprinzip, also z.B. das Gute selbst plus das
Prinzip, nach dem das Gute »hervortritt« etc.

36

hitps://dol. 14.02.2026, 23:24:56. /del OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839405864-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Eikon, eid6élon und phantasma: Das Bild im Medium des Bildes

ter ausgefithrt. Folglich bleibt der Bildbegriff verhiltnisméfig unbe-
stimmt: insofern das Bild zugleich »seiend« und »nichtseiend« ist, kénn-
te es kein Abbild einer Idee sein (denn Ideen enthalten nichts Nichtseien-
des, Abbilder nichts Seiendes). Als »seiende« Darstellungsform wird das
Bild von Platon auch nicht definiert, weil, wie man vermuten kénnte,
dies unmittelbar die metaphorische Verwendung des Abbildbegriffs, de-
ren »Abbild« ja eben keine Form haben darf, angreifen wiirde.?

So stehen sich das undefinierte/undefinierbare Bild einerseits und
die ebenfalls unspezifizierbare Abbildmetapher andererseits gegeniiber
und bilden einen scheinbaren Zusammenhang, der zwar der Analyse
nicht standhilt, der jedoch sowohl fiir die Einschitzung des Bildes inner-
halb der platonischen Schriften als auch dariiber hinaus fiir den grofiten
Teil der nachplatonischen Tradition bestimmend war — nicht zuletzt etwa
hinsichtlich der Entwicklung des Bildungsbegriffs. Die ontologische und
kosmologische Bildmetapher stellt dabei das Bildideal und den Maf3stab
zur Beurteilung des eidélon dar. Wie BShmes Interpretation verdeutlicht,
handelt es sich dabei (und dies ist die Pointe der bisherigen Argumenta-
tion) um einen Maf3stab, der in jeder Hinsicht unerreichbar ist — nicht
nur in der Weise unerreichbar, wie fiir Platon auch die vollkommensten
Ideenabbilder niemals an die Dignitdt der Ideen selbst heranreichen,
sondern vielmehr darin unerreichbar, dass das Ideal der Abbildung - wie
es in der metaphorischen Verwendung des eikdn-Begriffs aufgestellt wird
- Regeln fiir die eiddla aufstellt, die es selbst nicht einhélt. Weil es wie ge-
sehen gar nicht als Reprisentationsphinomen verstanden werden kann,
aber als solches dargestellt wird, erscheint es stets als eine solche » Abbil-
dungg, deren Qualitét als absolut vollkommen, aber in jhrem Zustande-
kommen uneinsehbar gelten muss (wer die Ideen nicht »sehen« kann,
kann auch nicht erfassen, wie diese zur Erscheinung kommen). Der Aus-
druck eikon hat folglich gleichsam eine Scharnierfunktion, indem er zwi-
schen diesen implizit divergenten Konzepten vermittelt: Sowohl der Kos-
mos als auch die gleichnishafte Rede (der eikds logos) sind abbildhaft i.S.
4| Die ontologische Ambivalenz des Bildes - »Ist es nun also nicht wirklich nicht
seiend, doch wirklich das, was wir ein Bild nennen?« (ebd.) - fithrt geradewegs zur
Parmenides-Kritik, die den Fortgang des Dialogs bestimmt und abschlieflend in
der Demaskierung des sophistischen » Diinkelnachahmers« miindet.
5| Immerhin lasst Platon im Parmenides (129a) den jungen Sokrates die Idee der

Ahnlichkeit verteidigen, allerdings nicht i.S.v. eikés, sondern 1.S.v. homoios und in-
sofern ohne etymologischen Bezug auf das Bild (eikds ~ eikon).

37

hitps://dol. 14.02.2026, 23:24:56. /del OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839405864-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Ambivalenz des Bildes: Medienkritik bei Platon

des Ausdrucks eikén, aber beide tduschen nicht, sind keine eidéla oder
gar Trugbilder (phantasmata). Es existiert also eine Abgrenzung zwi-
schen eikén auf der einen und eidélon bzw. phantasma auf der anderen
Seite. Platon greift diese Differenzierung im Sophistes (236¢) auf und
macht sie fiir die Diskussion des Bildes (des Bild-Dinges) fruchtbar. In
dieser Diskussion bilden eikon und phantasma unzweifelhaft ein Gegen-
satzpaar (»Ebenbild« vs. »Trugbild«), wie auch eikén und eiddlon dort
durchgehend in diesem Sinne unterschieden werden. In der Politeia
(509e f.) hingegen findet man eikén mit Schatten und Erscheinungen
(phantasmata) gleichgesetzt.

In der Tat ist die Unterscheidung eikén vs. eiddlon durchaus nicht tri-
vial. Im philosophischen Sprachgebrauch der Antike wird zwischen die-
sen Ausdriicken nicht unbedingt differenziert. Das Worterbuch der anti-
ken Philosophie (Horn/Rapp 2002) iibersetzt eikén als Synonym von
miméma mit den Begriffen »Bild, Abbild, Gleichnis, Scheinbild« (ebd.
123), eidélon mit »Bild, Abbild, Trugbild, lat.: idolum, imago, simula-
crum« und vermerkt, beide Ausdriicke dienten bei Platon »zur Bezeich-
nung einer von einer hoheren abgeleiteten niedrigeren Seinsstufe« (ebd.
119). Schleiermacher tbersetzt beide Ausdriicke bisweilen schlicht als
»Bild«, und nach Bohme (1996a:32) stellt Hans Willms in seiner begriffs-
geschichtlichen Studie zu Platon (Willms 1935) eikén und eidélon als
weitestgehend synonym vor (wobei letzterer Ausdruck i.d.R. weiter ge-
fasst sei). Doch der Umstand, dass der Ausdruck eidélon »bei Platon
durchaus auch an zentralen Stellen im Wechsel mit eikon verwendet
wird« (Bohme 2004:14), sollte keinesfalls iiber die grundlegende - nicht
nur etymologisch begriindete - Differenz beider Termini bei Platon hin-
wegtduschen, die wir im Anschluss an Bohme als zentral begreifen und
im folgenden fiir die Diskussion des platonischen Bildverstindnisses
fruchtbar machen wollen.

Mal tritt eikdn also als hehres Ideenabbild auf, mal als blof3es, gleich-
sam moralisch indifferentes Ahnlichkeitsabbild, und genau durch diese
Ambivalenz ermoglicht es der Ausdruck eikén, das Ungleiche aufeinan-
der zu beziehen. So wird es moglich, erstens Ideenabbild und dingliches
Bild zu vergleichen (und letzteres dabei ontologisch abzuwerten), sowie
zweitens das Bild auf seine Représentationsfunktion zu beschranken. Was
nun die Abbildmetapher suggeriert und als Maf3stab des Bildes setzt,

38

hitps://dol. 14.02.2026, 23:24:56. /del OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839405864-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Eikon, eid6élon und phantasma: Das Bild im Medium des Bildes

kann in folgenden Thesen paraphrasiert werden (die folgenden Punkte
sollen Platons Argumentationshorizont darstellen und sind insofern in
Parenthese zu verstehen):

In gewisser Weise ist es immer die Idee selbst, die »scheint¢, wenn sie
in der sinnlichen Welt zur Erscheinung kommt. Das Bild (eikdn) selbst
ist »an sich« nicht nur ein ontologisch zweitrangiges Derivat: es partizi-
piert immerhin am Prinzip der Hervorbringung von Welt, so wie der
Kosmos als Abbild der Idee hervorgebracht wurde (und so, wie das
Handwerk, der Werkbildner Gegenstinde erschafft, die jeweils ihrer Idee
dhnlich sind). Der Kosmos als einziger und gesamter Bereich des sinnli-
chen Erscheinens, als bildhafte Darstellung des wahrhaft Seienden und
diesem so dhnlich wie moglich gemacht (Gebauer/Wulf 1992:52), ist ei-
kés, »wahr-scheinlich« in diesem (und nicht im probabilistischen) Sinne
des Wortes (Bohme 1996a:18).°

Diese Wahr-Scheinlichkeit als spezifische Art der Ahnlichkeit zwi-
schen Ideen- und Dingwelt setzt den absoluten Maf3stab fiir jede Art von
Bild: Wer in »Ebenbildern«, d.h. in Kenntnis der Ideen (Sophistes 266d)
denkt bzw. spricht und das >Wahr-Scheinliche« aussagt (eikds logos),
macht seine Rede der Ordnung des »wirklich Seienden« dhnlich. Die
Ordnung dieses Wahren (ontos on) kann umgekehrt an seinem Bild (kos-
mos) erfahren werden, denn der Kosmos ist nicht nur einfaches Abbild
des »wirklich Seienden«, sondern als von diesem Hervorgebrachtes sozu-
sagen das »Wahr-Scheinlichste« iiberhaupt.

Dieser Mafstab wirkt zugleich als eine Art implizite, prinzipiell er-
kennbare Rahmung der Bilder: Es gibt nach Platons Darstellung so etwas
wie einen moralisch guten Gebrauch von Bildern, der sich an ihrer
Wahr-Scheinlichkeit bemisst — was sich sowohl auf die Herstellung, als
auch auf die Wahrnehmung von Bildern bezieht. Erst wenn diese Rah-
mung ibersehen oder ignoriert wird, kommt es zur Herstellung von
Schatten- und Trugbildern bzw. zur Verwechslung von Bildinhalt und
Wirklichkeit. Weil der Weise im Hohlengleichnis die Wahrheit auflerhalb
der Hohle kennen gelernt hat - und in diesem Bildungsprozess’ v. a.

6| Bohme diskutiert diese Differenz im Rahmen des Lehrgedichts des Parmeni-
des anhand der Ausdriicke probabile vs. versimile (vgl. Bchme 1996a:18 ff.); die
beste Ubersetzung fiir diesen Sinn von >Wahrscheinlichkeit« wire das englische
Wort likeliness (ebd. 27).

7| Vgl. Benner/Briiggen (1997); Kauder (2001).

39

hitps://dol. 14.02.2026, 23:24:56. /del OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839405864-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Ambivalenz des Bildes: Medienkritik bei Platon

auch die Wahrheit tiber die Natur der Trugbilder und das Wahrheitspo-
tential der Bilder (im Gleichnis durch die von der Sonne bestrahlten Ge-
genstinde auflerhalb der Hohle reprasentiert) erfahren hat — kann er zu-
rick in die Hohle herabsteigen, ohne Gefahr zu laufen, der Illusion der
kiinstlichen Bilder erneut zu verfallen. Er kann von nun an solche »wahr-
scheinlichen« Bilder von den Schatten- und Trugbildern unterscheiden.

Wie daran deutlich wird, sind Schatten- und Trugbilder fiir Platon
deswegen problematisch, weil sie eben nicht »wahr-scheinlich« sind. Sie
verursachen eine Verkennung der wahren Wirklichkeit (ontos on) und
verhindern auf diese Weise, dass die wahre Ordnung in der sinnlichen
Welt (kosmos) erkannt wird. Wenn die Menschen aber die eigentliche
Ordnung der Dinge nicht erkennen, entfernen sie sich von der wahren
Wirklichkeit analog des ontologischen Abstiegs vom Abbild zum Abbild
des Abbilds - dies wire also der berithmte Aufenthalt in der Hohle, ein
Leben in und mit Trugbildern. Dabei geht nicht nur um so etwas wie
eine Ethik des Selbst. Denn es war, so Thomas Szlezak (1996:41), »die
feste Uberzeugung Platons, daf} Seele, Staat und Kosmos in einem onto-
logisch begriindeten Zusammenhang stehen [...]. Einheit der Seele, Ein-
heit des Staates und Einheit der Welt bedeuten unmittelbar auch das
Gutsein des betreffenden Bereichs.« Die Seele, so lehrt der Timaios-My-
thos, ist nach dem Vorbild des Kosmos gemacht, und der Staat, so heif3t
es in der Politeia, kann in seinen Teilen nur den Seelenteilen entsprechen,
wenn er funktionieren soll. Die falschen Bilder jedoch stiften Unordnung
in den Seelen; sie bringen »ungerechte« Seelen hervor (denn gerecht ist
es, dass der verniinftige Teil der Seele herrschen soll), und analog unge-
rechte Staatsformen. So entfernt sich das ganze Erscheinungsbild der
Welt von der Harmonie der Ideenordnung, wie sie anhand des Kosmos
ablesbar wire — sozusagen liegt die Rettung auch inmitten chaotischer
Zustinde stets greifbar nahe. Daher muss alles daran gesetzt werden,
dass alle - auch diejenigen, denen ein rein vernunftmiflig-abstraker Zu-
gang zu den Ideen nicht gegeben ist, die kosmische Ordnung erfahren
und in ihren Seelen die entsprechende Harmonie herstellen konnen. Die-
se Ordnung muss politisch gewollt und padagogisch ermoglicht werden.
Ontologie und Kosmologie miinden in politische und padagogische Ent-
wiirfe - sie entwerfen und reglementieren den Weg zur wahren Wirk-
lichkeit des »Einen-Guten«.

40

hitps://dol. 14.02.2026, 23:24:56. /del OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839405864-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Eikon, eid6élon und phantasma: Das Bild im Medium des Bildes

So weit die platonische Heilsutopie. Bevor wir diese in einzelnen, so-
zusagen »bild-padagogisch« relevanten Aspekten néiher betrachten, ist auf
der Basis der bis hierhin erfolgten Diskussion die Frage zu erldutern,
woran eigentlich im Sinne Platons »gute« von »schlechten« Abbildern
unterschieden werden konnen - denn diese Unterscheidungsmaglichkei-
ten sind letztlich die politisch bzw. piddagogisch relevanten. Philologisch
(wie bereits angemerkt) moglicherweise nicht vollkommen exakt, aber
konzeptionell durchaus sinnvoll, werden im Folgenden zunichst das
»gute« Ideenabbild unter dem Titel der eikén von dem alltagsweltlichen
Bild ohne besondere Tduschungsambition (eiddlon) einerseits bzw. dem
eher gezielt tauschenden Abbild (phantasma) andererseits unterschie-
den®

Eikén und eidélon bzw. phantasma lassen sich strukturell in dreierlei
Hinsicht differenzieren: Erstens in ihrer Referenz, also im Bezugsbereich
der Abbildung, zweitens hinsichtlich ihres Hervorbringungsmodus (eben-
bildnerische vs. trugbildnerische Kunst), und drittens schliefllich hin-
sichtlich ihres Darstellungsmediums.

1) Zum Referenzaspekt: Eikones in dem hier angedachten Verstindnis
(dh.i. S.v. Bohmes Interpretation des Verhiltnisses von paradeigma und
eikon) bilden nicht irgendetwas bereits Bildhaftes ab, sondern bringen
vielmehr die an sich nicht bildhaften Ideen zur Darstellung. Dabei ist als
einzige Ausnahme mdoglich, dass sich eikdnes auf den Kosmos beziehen,
da dieser das vollkommene, géttlich geschaffene Bild der Ideenwelt dar-
stellt. Genau dies wire eine (um nicht zu sagen die einzig denkbare) Le-
gitimation der bildhaften Rede (eikds logos) wie iiberhaupt aller »ideen-
kundigen« Hervorbringungen: dass sie transzendente »Wahrheiten«, die
anders nicht verstehbar sind, dennoch zur Darstellung bringen und so-
mit zumindest sinnlich erfahrbar machen. Der Referenzbereich, also der
Bereich, auf den die eikénes sich letztendlich richten, ist die Ideenwelt,
also das unbildliche, unsinnliche »wirklich Seiende« (ontos on).” Der Re-

8| Vgl. Bohme (1996a:39), dessen Abgrenzung von eikén und eiddlon wir hier fol-
gen. Eikon sei aufgrund seines etymologischen Anklangs an eoikds (»gleichend«)
eingefithrt worden; insofern sei davon auszugehen, »dass Platon unter dem Titel
eikon allein an Darstellung und Ahnlichkeit denkt. [...] Das Bild ist Bild, weil es
dem Wahren, dem Echten gleicht.«

9| Dies in dem Sinneui verstehen, dass bspw. die Darstellung des Kosmos im ei-
kos logos keine »bildmalerische« Absicht bezweckt. Die Schonheit des Kosmos soll
nicht etwa dem aisthetisch/ésthetischen Genuss oder der Zerstreuung dienen, son-

41

hitps://dol. 14.02.2026, 23:24:56. /del OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839405864-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Ambivalenz des Bildes: Medienkritik bei Platon

ferenzbereich der eidéla hingegen wire bereits etwas Bildhaftes, also ent-
weder eikones (Vorbilder aus der sinnlich erfahrbaren Welt) oder denk-
barerweise auch andere eidéla.

2) Der Aspekt des Hervorbringungsmodus: Nicht alle durch »nachah-
mende Kunst« hervorgebrachten Bilder sind (ontologisch, praktisch und
ethisch) niederwertige eidéla: Wihrend das Kriterium der Referenz eine
eindeutige Unterscheidung von Abbildern und Schattenbildern ermég-
licht, ist die Lage hinsichtlich der Hervorbringungsmodi weniger eindeu-
tig, zumal dieser Begriff bei Platon ausgesprochen mehrdeutig verwendet
wird (vgl. Gebauer/Wulf 1992: 50 ff.). Halten wir uns an die engere Be-
griffsvariante der nachbildenden Mimesis i. S. der »Nachahmungskunst«
(mimétikés, Sophistes 235c). Bekannt sind Platons abwertende Bemer-
kungen in der Politeia, nach welcher der

»Nachbildner [mimétikon] nichts der Rede wertes versteht von dem, was er nach-
bildet [mimeitai], sondern die Nachbildung [mimésin] eben nur ein Spiel ist und
kein Ernst, und daf3, die sich mit der tragischen Dichtung beschiftigen in Jamben,
sowohl als in Hexametern, insgesamt Nachbildner sind so gut als irgendeiner.«
(Politeia 602b)

Sie dichten blofle Erscheinungen (phantasmata), Illusionen, die geeignet
sind, Kinder und Unkundige zu tduschen - Schattenbilder im pejorativen
Sinn des Ausdrucks eidélon, die in Unkenntnis des Wahren und Guten
die Sitten verwirren und insofern verboten gehoren (Politeia 599, pass.).
Im Dialog Sophistes ist hingegen eine wesentlich differenziertere Dis-
kussion der nachahmenden Kunst zu finden; selbst der Ausdruck ei-
dolon findet sich hier in offenbar neutraler Besetzung: Ergdnzend zum
Begriff mimétikés findet sich das Kompositum eidélopoiikés, welches
Schleiermacher als »bildermachende Kunst« tibersetzt (Sophistes 236c).
Im Zuge des Unternehmens dieses Dialogs, die Sophisten als trugbildne-
rische »Diinkelnachahmer« zu demaskieren, fithrt Platon die Unterschei-
dung zwischen Trugbildern (phantasmata) und Ebenbildern (eikona)
ein. Das Bemerkenswerte daran ist, dass hiermit der eikon-Begriff in den
Kontext der »ebenbildnerische[n] Kunst der Ebenbilder [eikastikén]«
(ebd. 235d), gebracht wird. Diese ebenbildnerische Kunst wird der trug-

dern letztlich dessen Zusammenhang mit der Ideenwelt aufweisen und einen indi-
rekten, bildhaften Zugang zu derselben gewdhren.

42

hitps://dol. 14.02.2026, 23:24:56. /del OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839405864-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Eikon, eid6élon und phantasma: Das Bild im Medium des Bildes

bildnerischen Kunst gegeniibergestellt. Mit dieser Aufwertung zielt Pla-
ton jedoch kaum auf das, was in einem kiinstlerischen Sinne »Bild« ge-
nannt wiirde. Denn das »wahre« Bild wiirde die Proportionen seines
Vorbildes genau wiedergeben und insofern eine auf gute Weise »ahnli-
che« Darstellung sein. Werden die Proportionen zu Darstellungszwecken
gedndert — durch perspektivische Darstellung etwa — so werden sie ver-
zerrt: und dies bedeutet konkret, dass die Darstellungsform den Darstel-
lungsinhalt (das wiedergegebene Ding) so weit dominiert, dass dieser
zwar vorgetduscht wird, jedoch nicht mehr in seinen objektiven Eigen-
schaften »4hnlich« wiedergegeben wird. Der einzige Bildtypus, der folg-
lich zu den eikdnes gerechnet werden kann, ist derjenige, dessen Darstel-
lungsform dem Zweck der Abbildung der objektiven proportionalen etc.
Eigenschaften des Vorbilds (ohne Riicksicht auf Erkennbarkeit von ei-
nem Betrachterstandpunkt aus) entspricht - man kénnte wohl an mathe-
matische oder technische Zeichnungen, Sternkarten etc. denken."

In seinem berithmten Aufsatz tiber die »Perspektive als symbolische
Form« erwédhnt Erwin Panofsky (1985), dass es in der Antike tiblich war,
grof3e Bauten wie etwa Tempel so zu errichten, dass bestimmte typische
Verzerrungen des menschlichen Auges (leichte kissen- oder tonnenfor-
mige Verzerrungen, wie man sie etwa in stirkerer Form von Weitwinkel-
Fotografien kennt) durch die Bauweise ausgeglichen wurden. Bestimmte
Gebéudelinien wurden etwa leicht gebogen ausgefiihrt, damit sie vom
am Boden befindlichen Betrachter gerade aussehen wiirden. Platon wen-
det sich im Grunde gegen solche »rezeptionsdsthetischen« Ansitze, die
firr ihn nur phantasmata der >eigentlichen< Formen hervorbringen, wel-
che allein zum Zweck des Sinneneindrucks verzerrt werden - ein Sakri-
leg dort, wo gerade die Form (eidos) als heilig instauriert werden soll. Die
»wirklichen« zeitlichen und raumlichen Proportionen kénnen jedoch ge-
bunden an die Perspektivitit eines raumzeitlichen Punktes (zumal in
Kombination mit der Unvollkommenbheit sinnlicher Wahrnehmungsvor-

10| Gernot Bohme (2004:23 f.) schlussfolgert anders: »Insofern die mimetische
Kunst fiir die Anschauuung produziert, wird sie immer phantastike techne sein
und Phantasmata produzieren. [...] Fiir den Bereich der sinnlich erfafibaren Bilder
scheint also die phantastike techne tiberhaupt zustindig zu sein.« Wir wiirden uns
kaum anmaflen, Bohmes Platon-Lektiire anzuzweifeln, doch wird man in der Sa-
che vielleicht zugeben, dass >proportionsechte« Abbildung wie technische Zeich-
nungen hinsichtlich ihrer Ideendhnlichkeit zumindest dem Status hergestellter
Dinge (erga) gleichen.

43

hitps://dol. 14.02.2026, 23:24:56. /del OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839405864-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Ambivalenz des Bildes: Medienkritik bei Platon

ginge) niemals als solche erfasst werden. Daher pladiert Platon im Grun-
de fur die Habitualisierung eines perspektiviosen, depersonalisierten Blicks.
Jede verzerrende Darstellungsform verhindert die Einiibung eines sol-
chen Blicks; jede nicht verzerrende Darstellungsform bringt »gute« Abbil-
dungen hervor, die sich dadurch auszeichnen, dass der Inhalt des Bildes
eikon ist und nicht phantasma. Genau dieser Umstand, dass also auch die
Produkte der »bildermachenden Kunst« unter bestimmten Bedingungen
ideendhnlich (eikds) sein konnen (und diesen Aspekt unterschldgt der
Staatsmann Platon in der Politeia durchaus), macht die Diskussion der
Bildlichkeit bei Platon zu einer ausgesprochen uniibersichtlichen Angele-
genheit — es sei denn, man differenziert mit Bbhme zwischen einer meta-
phorischen und einer nichtmetaphorischen Verwendungsweise des ei-
kon-Begriffs. Es kann namlich etwa auf der Basis der Lehre von der gene-
rellen ontologischen Zweitrangigkeit von Bildern, wie sie in der Politeia
nicht zuletzt auch aus politischen Griinden vertreten wird (vgl. die auf-
schlussreiche Diskussion durch Lideking 1994:347), im Grunde kaum
einsichtig gemacht werden, warum und inwiefern {iberhaupt Bilder »gut«
und sogar wertvolle padagogische Mittel sein konnen, die - vor allem im
rituellen Rahmen von Tanz, Musik und Bewegung - zur Einiibung in die
wahre Ordnung (die der Kosmos sinnlich reprasentiert) geeignet sind.

3) Zum Aspekt des Mediums: Platon kannte keinen expliziten Me-
dienbegriff. Erst Aristoteles Wahrnehmungsmodell verwendet den Be-
griff der metaxy in der engen Bedeutung sinnlicher Wahrnehmungsme-
dien wie Luft oder Wasser (De anima II 7). Dennoch bilden Medien ein
herausragendes Thema fiir Platon: So spielen beispielsweise Chora und
Zahl eine konstitutive Rolle bei der Erzdhlung von der Erschaffung des
Kosmos;"' bei der Diskussion der Differenz zwischen Sprache und Schrift
im Phaidros wird letztere als (lebloses) Erinnerungsmedium kritisiert
(vgl. Szlezdk 1985); die zentrale Bedeutung des Bildes dingliches Medium
fiir Bilder wurde im Vorhergehenden bereits hinreichend verdeutlicht.
Die Thematisierung der Bedeutung von Medien bei Platon gewidhrt die
11| Die Zahl bzw. der mathematische Gegenstand ist die entscheidende Verbin-
dung, mittels derer die Ideen in eine materielle Welt nachgebildet werden kénnen.
Denn die »Zahl ist Ausdruck der Einheit in der Vielheit. Und es ist der Demiurgos,
der die synthetische Vermittlung zwischen der Einheit jeder Idee und dem materi-
ellen Prinzip mittels des Mediums der mathematischen Gegenstinde, also der Zah-

len und geometrischen Figuren bewirkt« (Reale 1996:17; Herv. im Original. Vgl.
auch Bohme 1996a:130 ff.).

a4

hitps://dol. 14.02.2026, 23:24:56. /del OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839405864-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Eikon, eid6élon und phantasma: Das Bild im Medium des Bildes

Chance, erstens die Einsicht in Platons Bildverstindnis weiter zu vertie-
fen und zweitens einen differenzierteren Zugriff auf die Bedeutung des
Bildes in sozialen Praxen (im Kontext der platonischen »Sozialpddago-
gike, s.u.) zu erhalten, was in der Beschrinkung auf den (wie bereits zu
erkennen war ohnehin ausgesprochen uneinheitlichen) Bildbegriff nicht
ohne weiteres moglich wire.

Dabei wird an dieser Stelle mit Absicht noch kein elaborierter Me-
dienbegriff zugrundegelegt (denn es geht hier zunichst darum, Phéno-
menbereiche von Medialitit zu erschlieflen); statt dessen soll unter »Me-
diumg, angepasst an die hier gefiihrte Bilddiskussion, schlicht das
»Worin« verstanden werden, in dem ein Bild - im weitesten Sinne - er-
scheint. Genauer: es geht darum sichtbar zu machen, dass Platon mit ei-
nem solchen »Woring, in dem die Formen, die das Bild zu sehen gibt, er-
scheinen, operiert und dabei implizit reine von unreinen Medien unter-
scheidet.

Reine und unreine Medien

Der Prototyp einer »gutenc eikén bei Platon ist der Kosmos — wir kehren
hiermit zuriick zur eingangs gestellten Frage, wie es moglich sei, dass der
Kosmos ein gutes Abbild, ein »sinnlich wahrnehmbarer Gott« (vgl. oben
S. 29) ist. Zunichst ist zu bemerken, dass der Kosmos bei Platon in zwei-
facher Hinsicht die Differenz von Bild und »Werkstiick« unterlduft. Zwar
ist er erstens ein Werk eines »>gottlichen Handwerkers« (des Demiurgen),
und gehort als solcher zur Ordnung der hervorgebrachten Dinge. Doch
ist es nicht nur Werkstiick im herkémmlichen Sinn. Denn was das Ding
(hekaston) vom eiddlon unterscheidet, ist der Umstand, dass es nichts an-
derem dhnlich ist als seinem paradeigma - deshalb ist es als eikén zu-
gleich eikos, also dhnlich. Der Kosmos jedoch ist unmittelbar Abbildung
der Ideenwelt und insofern das sinnlich erfahrbare Prinzip der »Abbil-
dung« von Ideen®, er ist jedoch sicherlich nicht in der Weise Abbild ei-
ner »Idee des Kosmos« wie das Bett Abbild einer Idee des Bettes ist, nach
dessen Vorschrift es hervorgebracht wurde. Somit kann man feststellen,
dass es nicht ganz korrekt wire, davon zu sprechen, dass der Kosmos »et-

12| Wenn man differenzieren will: er ist das bildliche Gleichnis dieses Prinzips,
dem jedoch m.W. keine gesonderte Idee entspricht, allenfalls die der Ahnlichkeit
selbst.

45

hitps://dol. 14.02.2026, 23:24:56. /del OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839405864-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Ambivalenz des Bildes: Medienkritik bei Platon

was« abbilde, sondern man vielmehr sagen muss, dass im Kosmos etwas
»zur Darstellung kommt«. In diesem Zusammenhang ist Bchmes These
aufschlussreich, dass die Entstehung der sinnlichen Welt nicht als »Wer-
den« iibersetzt und verstanden werden sollte (denn dies, so argumentiert
Bohme, impliziert eine vorgingige Zeitlichkeit i. S. des chronos, aber
chronos ist selbst, wie Bohme (1996a:68 ff.) aufweist, ein Abbild des Aon):
»Wir iibersetzen deshalb nicht durch das missverstindliche >Werdens,
sondern durch Hervortreten« (ebd. 61): der Kosmos wird nicht in der
Weise, wie ein Bett (hergestellt) wird, denn er befindet sich nicht inner-
halb der Ordnung des chronos, sondern etabliert diese selbst (nur deshalb
kann er sinnlich, also zeitlich und zugleich ewig bzw. auflerzeitlich sein).
Darin genau dhnelt der Kosmos nun aber dem Bild (i. S.v. eiddlon), des-
sen Darstellungsinhalt in dieser Hinsicht ebenso wenig »wird« als viel-
mehr »hervortritt« und ebenso unverginglich ist."> Der Kosmos ist mit-
hin nicht nur als Werkstiick eines Handwerkers, sondern ebenso als Bild-
nis zu verstehen."

Zweitens — und dies leitet zum Thema der Medialitdt {iber — werden
Dinge im Gegensatz zum Kosmos aus Materie (hylé; vgl. Philebos 54c)
hergestellt. Der Kosmos aber »besteht« nicht einfach aus Materie. Denn
erst »indem in die Chora erste Ordnungsprinzipien eingetragen werden,

13| Interessanterweise ist auch der Bildinhalt nur sinnlich, also zeitlich erfahrbar,
aber zugleich auflerzeitlich. Zwar kann, wie bei alten Fotografien, die Materialitit
des Bildes verfallen, nicht jedoch sein abgebildeter Inhalt altern. Man denke etwa
an Oscar Wildes Dorian Grey, der natiirlich genau mit dieser Eigenschaft spielt
und den Protagonisten im Austausch mit seinem Gemilde genau diese Auflerzeit-
lichkeit des Bildinhalts annehmen lésst.

14| Diese Ambivalenz zwischen Bildwerdung im Sinne eines »zu-sehen-Gebens«
einerseits und der Entstehung i. S.v. Genesis andererseits duflert sich recht deut-
lich im Kontext der gleichnishaften Rede. So heifit es bspw. im Sonnengleichnis
der Politeia: »Die Sonne, denke ich, wirst du sagen, verleihe dem Sichtbaren nicht
nur Vermaogen, gesehen zu werden, sondern auch das Werden und Wachstum und
Nahrung, ungeachtet sie selber nicht Werden ist. [...] Ebenso nun sage auch, dass
dem Erkennbaren nicht nur das Erkanntwerden von dem Guten komme, sondern
auch das Sein und Wesen habe es von ihm, obwohl das Gute selbst nicht das Sein ist,
sondern noch iiber das Sein an Wiirde und Kraft hinauslangt.« (Platon, Politeia
509 b). Analog, noch enger auf den Kosmos bezogen, lautet es im Hohlengleichnis
(die Sonne fungiert hier ebenfalls als Verbildlichung der Idee des Guten): »Zuletzt
aber, denke ich, wird er auch die Sonne selbst [...] zu betrachten imstande sein. [...]
Und dann wird er schon herausbringen von ihr, dass sie es ist, die alle Zeiten und
Jahre schafft und alles ordnet in dem sichtbaren Raume und auch von dem, was sie
dort [in der Hohle] sahen, gewissermafSen die Ursache ist«. (ebd., 516 b)

46

hitps://dol. 14.02.2026, 23:24:56. /del OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839405864-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Eikon, eid6élon und phantasma: Das Bild im Medium des Bildes

entsteht Materie, ndmlich die vier Elemente Feuer, Wasser, Erde, Luft«
(B6hme 1996b:18). Das Chaos der Chora ist also kein »Rohmaterial«
oder dergleichen. Sie ist die Formlosigkeit selbst und vollkommen frei
von positiven Eigenschaften gedacht. Walter Mesch formuliert, die Cho-
ra sei »jenes Medium, in dem alles Werden geschieht« (Mesch 2002:201)
- wir wiirden, Béhme (1996a:50) folgend, eher sagen wollen, sie sei das-
jenige Medium, in dem sich die »Darstellung der Idee als ihr Hervortre-
ten aus dem Unbestimmten« ereignet.

Als reine Unbestimmtheit ist die Chora das perfekte Medium zur
prinzipiell unverfilschten Darstellung jeglicher Form. Deswegen ist der
Kosmos tatsichlich das gottliche, reine Abbild der Ideen. Was ihn onto-
logisch zweitrangig macht, ist nicht etwa so etwas wie ein Mangel an
Darstellungskapazitit, eine Verzerrung der Formen aufgrund einer un-
perfekten Struktur der Chora. Vielmehr ist, wie Mesch (2002:201) ver-
mutet, gerade das, was die Chora ein ideales Darstellungsmedium sein
lasst — ihre Formlosigkeit — zugleich der Grund fur die grundsitzliche
Mangelhaftigkeit des Kosmos: »Es ist [...] die Formlosigkeit, die sich als
Quasi-Eigenschaft des kosmischen Stoffes dem geformten Abbild mitteilt
und zum Grund fiir dessen Defizienz gegeniiber dem Vorbild wird«
(ebd.). Folgt man dieser These, so ergibt sich daraus bei genauerer Be-
trachtung, dass die Defizienz logisch bereits vor dem Abbild vorhanden
ist, denn die Chora ist logisch der Abbildung der Ideen, also der Erschaf-
fung des Kosmos als eikdn, vorausgesetzt. Das eikon kann folglich seiner
Vorschrift so dhnlich sein wie nur moéglich: defizient ist es zu allererst -
welche Griinde sich dem auch immer anschlieflen mégen — deshalb, weil
es Bild-in-einem-Medium ist. Vielleicht sperren sich die Ideen bzw. para-
deigmata nicht zuletzt deswegen gegen ihre Ubersetzung als »Vorbild«,
weil sie sich zu jeder Medialitdt antithetisch verhalten.

Im Gegensatz zum >reinens, weil formlosen Medium der Chora geho-
ren die eiddla der bereits »durchgeformtenc sinnlichen Welt an, in der in-
sofern nichts »an sich« Formloses nach Art der Chora existiert. In das
Bild, selbst wo es Darstellung eines paradeigma sein wollte, flielen not-
wendig »fremde« Formaspekte ein. Mesch stellt anhand der Bilddiskussi-
on des Sophistes drei Typen medial bedingter Abweichung heraus (hier
und im folgenden Mesch 2002:199 f.): Erstens das »stoffliche Medium
der Abbildung [...] Gemalte Kirschen sind nicht essbar, und seien sie

47

hitps://dol. 14.02.2026, 23:24:56. /del OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839405864-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Ambivalenz des Bildes: Medienkritik bei Platon

auch noch so schon gemalt.« Dieses Moment fiihre zweitens zu einer Be-
schrankung der Form, die umso schwerer zu durchschauen ist, je dhnli-
cher sich Form und Inhalt sind. »Auch wer gemalte Kirschen nicht essen
will, wird vielleicht versucht sein, dem Geheimnis der Illusion durch Be-
tasten der Leinwand auf die Spur zu kommen. Dabei kommt es fiir den
Rezipienten nur auf den rechten Standort im Verhéltnis zum Kunstwerk
an, nimlich auf jenen Standort, im Hinblick auf den die Illusion vom
Produzenten berechnet worden ist [...]J«. Schliefflich nennt Mesch als
dritten Aspekt und »grofite Tauschungsgefahr« fiir Platon, »dass das Ab-
gebildete auch im Inhalt der Abbildung so abgebildet werden kann, wie
es nicht ist«, also bspw. zu Illusionszwecken perspektivisch >verzerrt.
Schliefilich wirken diese drei Aspekte zusammen; es »gibt einen Zusam-
menhang zwischen der inhaltlichen und der formalen Abweichung, die
ihrerseits mit den Beschrinkungen des verwandten Stoffes zusammen-
héngt.«

Anzumerken ist zunichst, dass die Rede von dem »stofflichen Medi-
um der Abbildung« recht ungliicklich gewéhlt ist. Man wiirde Schwierig-
keiten haben anzugeben, inwiefern genau etwa die verwendeten Farbpig-
mente »Medium« einer Abbildung sind. Zudem ist davon auszugehen,
dass gerade der »stoffliche« Aspekt in Platons Sinne nichts mit dem zu
tun hitte, was hier als Medialitit des Bildes herausgearbeitet werden
kann. Denn - um beim Beispiel des Gemaildes zu bleiben — Rahmen,
Leinwand, Firnis, Ol und Pigmente, die ein Bild »stofflich« ausmachen,
gehoren eher der Ordnung der handwerklichen als der kiinstlerischen
Poiesis an; sie sind materielle und instrumentelle Bestandteile des Her-
vorbringungsprozesses des Bildes als gegenstindliches Ding, jedoch
nicht Bestandteile der Medialitét des Bildes i. S.v. Farblichkeit, Dimen-
sionalitit, Oberfliche etc.”

Bleiben die Aspekte der »Form« und des »Inhalts«, mit denen Mesch
zwei Aspekte desselben Sachverhalts anspricht, der oben als »Darstel-
lungsform« bezeichnet wurde.'® Ob man nun jene Terminologie bevor-
15| Vgl. das Wort »pinax«: »Brett, spiter in der Bedeutung von »Gemalde« ver-
wendet (Bohme 2004:14). Es ist damit nicht intendiert, Medialitat von jeglicher
Materialitét zu abstrahieren. Doch dies sollte nicht dazu verleiten, Materialitit und
Medialitit ineinszusetzen und damit diese konzeptionell fruchtbare Differenz im-
plodieren zu lassen.

16| Die Trennung dieser Aspekte bei Mesch ist insofern unklar, als der »Inhalt«
eines eikon i.S. Platons seine Form (idea) ist und dies nicht getrennt werden kann.

48

hitps://dol. 14.02.2026, 23:24:56. /del OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839405864-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Eikon, eid6élon und phantasma: Das Bild im Medium des Bildes

zugt oder diese, ist fiir den hier interessierenden Aspekt zweitrangig.
Deutlich ist allemal, dass eiddla (aus Platons Perspektive betrachtet) im-
mer von unvermeidlichen medialen Verzerrungen begleitet sind, von de-
nen der Kosmos als eikén im Medium der Chora frei ist: Uberall in der
sinnlichen Welt, wo ein Bild als Bild (und nicht metaphorisch verstanden
ein Werkstiick als Abbild eines paradeigma) entsteht, kollidiert die Form
des Darzustellenden mit den medial bestehenden Formen, welche jede
Bildlichkeit iiberhaupt erst erméoglichen.

An dieser Stelle besteht die Notwendigkeit, die hier eingefithrte Un-
terscheidung von Bild und Medium zu differenzieren. Denn auch ein
»Bild« kann in dem hier intendierten Sinn »Medium« eines Bildes sein;
allerdings liegen dem zwei ganz unterschiedliche Bildbegriffe zugrunde.
Die Zeichnung, das Gemilde, in erweitertem Sinne das Relief und die
Plastik, heutige Verhiltnisse einbezogen die Fotografie, das Fernsehbild
und das sog. »virtuelle« Bild auf dem Bildschirm - all dies sind »Bilder«
i. S. der eiddla. Im Sinne des Vorschlags von Hans Belting (2002) lassen
sich diese Bildformen als Medien (im Sinne der medialen »Verkorpe-
rung« von Bildern) verstehen, und zwar aufgrund ihrer je eigenen Dar-
stellungsformen und -charakteristika, welche die Moglichkeiten und
Grenzen der Darstellung von Darstellungsinhalten determinieren. Diese
Bildgehalte selbst wiren fiir Platon dann entweder durch Ideenéhnlich-
keit ausgezeichnet - sie wiren eikén —, oder aber durch Vernachldssigung
des Bezugs auf die Ideen, dann wiren sie phantasma. Ob etwas eher ei-
kén oder phantasma ist, wird sicherlich durch die Darstellungsform mit-
bestimmt, ist aber wesentlich auch eine »bildethische« Frage der Bemii-
hung um einen vernunftgemaflen Bezug zur kosmischen oder Ideenord-
nung. Ein »platonischer Bildinhalt« erscheint als Zeichnung anders denn
als Plastik oder als Wandgemdlde: er selbst ist entweder eikdén oder phan-
tasma, jene sind verschiedene Formen von eidéla. Es geht darum zu zei-
gen, dass v. a. der platonische Bildbegriff »eikén« von dem abstrahiert,
was hier — noch ganz vorlaufig und heuristisch - als Medium bezeichnet
wird, und dass Platons Bildkritik gerade deswegen nicht zuletzt auch eine
Kritik von Medialitdt avant la lettre ist. Als »ideenfremde« oder »ideen-

Die Darstellungsform ist entsprechend nichts anderes als bspw. die Verzerrung der
»wahren« Proportionen eines Gegenstandes bzw. seines paradeigma.

49

hitps://dol. 14.02.2026, 23:24:56. /del OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839405864-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Ambivalenz des Bildes: Medienkritik bei Platon

ferne« Form hat Platon gewissermaflen erkannt, dass das Medium eine
ihm durchaus eigene »Message« hat.

Dieser Zusammenhang ldsst sich nun wie folgt schematisieren (wobei
die drei diskutierten Aspekte der Bildreferenz, des Herstellungsmodus
sowie der Medialitdt zusammengefasst werden):

* Das Ideenabbild als Idealtyp der eikdn ist dinghaft und insofern nie-
mals eiddlon. Es ist notwendig ideendhnlich (eikos). Ein Bett kann ein
schlecht hergestelltes Bett sein, aber niemals das Schatten- oder Trug-
bild eines Bettes. Die Eigenform der Materie, z.B. des Holzes, das ih-
rem Begriff hylé den Namen gibt, hat daher keinen verzerrenden Ein-
fluss auf die Form der abgebildeten eikén (etwa des Bettes).

* Wenn das Bild (eikén) als Produkt von Mimesis verstanden wird, ist
entweder der Kosmos (als mimetisch hergestelltes Abbild der Ideen;
Timaios 28d ff.) oder das eiddlon angesprochen. Das Medium des
Kosmos ist formlos (Chora), das Medium des eidélon ist nicht form-
los, sondern impliziert eigene Darstellungsformen, die Platon als Ver-
zerrung der eigentlichen Proportionen und Eigenschaften der darge-
stellten Sache registriert.

* Die eidbla wiederum weisen sich entweder durch ihre Referenz auf
Ideen i. S.»>guter< Abbildungen aus, indem die dargestellten Formen
durch Vernunftgebrauch nach Maf3gabe der Ordnung unterschieden
werden — nur dann sind sie eikén im positiven Sinn -, oder sie orien-
tieren sich nicht in verniinftiger Weise an Ideen, dann sind sie eiko-
nes, eidéla oder phantasmata im pejorativen Wortsinn, wie v. a. in der
Politeia vorherrschend. Hier konnte man noch zwischen arbitrirem
Ideenbezug, also der bloflen Unkenntnis einerseits und der gezielten
Ignoranz des eigentlichen Sachverhalts andererseits (beispielsweise in
der illusionistischen Kunst oder auch der sophistischen Rede) unter-
scheiden.

Man kann also keineswegs sagen, dass es Platon um eine generelle Verur-
teilung des Bildes geht. Vielmehr existieren grundsitzlich drei Formen
des Bezugs auf Ideen: erstens der anisthetisch-rationale Weg der Idee-
nerkenntnis durch den Logos, zweitens die Herstellung von Dingen und
drittens die mimetische Herstellung von Abbildern unter vernunftge-

50

hitps://dol. 14.02.2026, 23:24:56. /del OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839405864-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Eikon, eid6élon und phantasma: Das Bild im Medium des Bildes

miflem, also kritischem Bezug auf die paradeigmata. Unter diesen drei
Varianten ist der Bereich der hergestellten Dinge nur bedingt tauglich
zur Gewinnung von Erkenntnissen: denn einerseits sind diese eben nur
mehr oder minder exemplarische Abbilder, andererseits aber dienen sie
pragmatischen und gerade nicht erkenntnismafigen Zielen - und zwar
im Gegensatz zum Prototyp aller »hergestellten Dinge«, dem Kosmos. Es
ist gerade die »Nichtverwendbarkeit« der Bilder, also ihr »nichtseiendes«
Moment, das den Weg zu einem sinnlich-dsthetischen Erkenntnismodus
er6ffnet. Sie sind, auch darin dem Kosmos strukturverwandt, geradezu
Aufforderung zu einer lesenden Deutung der enthaltenen (bzw. darge-
stellten) Formen. Genau dieses Verhaltnis zur Bildlichkeit praktiziert Pla-
ton in der gleichnishaften Rede auf exemplarische Weise und schreibt es
so als normative Vorgabe eines >rechten Bildgebrauchs« fest; wie umge-
kehrt unter dieser normativen Vorschrift die phantasmata geradezu als
Provokation erscheinen miissen, weil sie den sie Entziffernden in die Irre
fithren. Die Schriften Platons lassen sich insofern nicht nur als abstrakt-
theoretische Diskurse, sondern auch als konkrete Exempla einer guten
Bildpraxis - namlich der Kritik der Bilder, gleichsam der Dekonstruktion
ihrer Wirkung durch rationale Rekonstruktion ihrer Rahmungen - be-
trachten. Sie fithren - in verschiedenen Varianten und gerade auch ex-
emplarisch mittels des eikds logos — Bildpraxen auf und beinhalten inso-
fern durchaus ein performatives Moment.

Doch mit dieser Auffithrung einer Bildethik als Bildkritik, das darf
nicht tibersehen werden, zielt Platon bereits auf eine kulturell avancierte
Ebene ab, die nur die wenigen Privilegierten - oder, wie es die Politeia
(519a) ausdriickt, die »trefflichsten Naturen« — erreicht, zu deren Ausbil-
dung und Berufung die Philosophie gehort. Sie ist hochgradig rationali-
siert, setzt die Einsicht und Teilhabe am Logos bereits voraus.'” Die pla-
tonische Heilsutopie verlangt aber allen ein vernunftgemifies Leben ab.
Erst dann kann Gerechtigkeit herrschen, wenn alle Einsicht in die kosmi-
sche Ordnung erhalten und in allen Seelen Gerechtigkeit herrscht - da-
mit ist eine Bildungsidee initiiert, die bis zu Comenius< berithmtem

17| Im Staat sind es »nur die trefflichsten Naturen« unter den Bewohnern, die
von Kind an »gehorig beschnitten« und denen »das dem Werden und der Zeitlich-
keit Verwandte [...] ausgeschnitten worden wire«, damit sie »das Gute zu sehen
und die Reise aufwirts dahin anzutreten« in der Lage seien (Platon, Politeia 519a-
519d).

51

hitps://dol. 14.02.2026, 23:24:56. /del OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839405864-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Ambivalenz des Bildes: Medienkritik bei Platon

Wahlspruch wirksam bleibt, der schliefillich einer »Pddagogik der guten
Bilder« programmatischen Status zuwies.

Wihrend fiir Platon, der iiber keine Differenzierung von Bild und
Medium verfiigte, das Medium Bild ungeachtet seines (von Comenius
kultivierten) Potentials zur >guten Abbildung« tiberwiegend mit der ver-
zerrenden Seite der phantasmata bzw. den eiddla im pejorativen Sinn
identifiziert wurde, wurden andere Medien - Ton/Harmonie, Geste und
Korper - als erzieherische Instrumente zur sinnlichen Vermittlung der
kosmischen Ordnung durchaus geschitzt. Musik, Tanz und Gymnastik
sind fiir Platon - vor allem im Rahmen ritueller Kontexte — willkomme-
ne Erziehungsmittel, die den Korper selbst zum Medium, zum Bildtriger
der kosmischen eikénes werden lassen.

2.2 Kosmos und Ritual:
Medien als Erziehungsmittel

Die oben vorgenommene Analyse hat ergeben, dass im Bereich des Mi-
metischen einerseits die Frage der Referenz und andererseits die Frage
des Mediums iiber den Status des Bildes entscheiden. Es sind die unvoll-
kommenen, also bereits formhaltigen Medien, welche eine Vermischung
von Formen von vornherein provozieren und somit dort, wo ohnehin
Unvernunft und Unkenntnis herrscht, die Entstehung von ideenfernen
phantasmata begiinstigen. Nun ist es sicherlich eine Angelegenheit der
Medien, die Bildhaftigkeit der Bilder eher sichtbar zu machen oder aber
(wie im Illusionismus) zu verbergen. Hierbei nimmt das Bild als Medium
jedoch, und das eben diirfte der Grund fiir Platons weitgehende Ver-
déchtigung des Bildmediums sein, eine besondere Position ein. Andere
Medien, wie Ton und Harmonie in der Musik oder Geste und Korper in
Tanz und Gymnastik, eignen sich kaum in so hohem Mafle wie das Bild
zum Illusionismus, also zur Verdeckung ihres medialen Moments. Die
Gefahr liegt weniger in einer Verwechslung von Bild und Wirklichkeit,
sondern vielmehr darin, dass das »unverniinftige Bild« zum Vorbild des
Verhaltens generalisiert wird. Gefiirchtet wird also die Performativitit
des aufgefiihrten Bildes: seine Macht, (neue) soziale Ordnungen zu eta-
blieren. Dazu ein Kommentar aus den Nomoi (669¢c-d):

52

hitps://dol. 14.02.2026, 23:24:56. /del OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839405864-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kosmos und Ritual: Medien als Erziehungsmittel

»Denn diese [die Musen, B.].] wiirden sich wohl nie so weit vergreifen, dass sie
Worte, welche sie Midnnern in den Mund legten, mit weiblichen Tanzbewegungen
und Tonweisen begleiteten, noch auch dass, wenn sie Tonweisen und Ténze fiir
Freie gesetzt, sie diese dann mit Rhythmen verbinden, wie sie fir Sklaven oder
Leute von sklavischem Sinne sich eignen, oder endlich zu edlen Rhythmen und
Tanzbewegungen eine Tonweise oder Worte lieferten, die mit jenen Rhythmen im
Widerspruch stinden. Auch wiirden sie schwerlich die Stimmen von Tieren, Men-
schen und Instrumenten, kurz aller Arten von Schall in eins verbinden, gerade als
ob eine solche Darstellung Einheit hitte. Die menschlichen Dichter und Tonsetzer
aber mischen und rithren dergleichen alles unverstindig durcheinander [...]«.

Konstitutive Differenzen der antiken Gesellschaftsordnung — Méannlich-
keit vs. Weiblichkeit, Freie vs. Sklaven, Menschen vs. Tiere'® - erscheinen
hier als ewige Merkmale eines géttlich geschaffenen Kosmos. Die Werke
der Menschen vermischen dies alles, sie erzeugen unbestindige, vieldeu-
tige Bilder. Eine durch diese Merkmale gekennzeichnete Welt fesselt die
sinnliche Erfahrung ans Vergingliche und Diffuse, und erzeugt >verwirr-
te Seelen, die schliefllich die Welt durch ihre Werke und ihr Handeln
noch mehr in Unordnung bringen.

Dieselbe Kraft, welche der sinnlichen Erfahrung hier im Negativen
zugeschrieben wird, spielt aber auch fiir die Umwendung dieser schlech-
ten Dynamik eine Schliisselrolle. Sie ist eine Instanz der Kehrtwendung
und Rettung, denn sie erméglicht die sinnliche Erfahrung der Harmonie
des Kosmos und auf diesem Weg das Wiedererinnern der verloren ge-
gangenen guten Ordnung. So lehrt Platon im Timaios iiber die Sehkraft:
18| Die Mensch-Tier-Differenz ist in der griechischen Antike ein fiir das Selbst-
verstindnis als Subjekt offenbar wesentlicher Aspekt, der in den Gleichnissen der
platonischen Seelenlehre eine entsprechend zentrale Rolle einnimmt (s.u. S. 55). In
diesem Zusammenhang wire auch an die Kirke-Episode der Odyssee zu denken,
in der Odysseus’ Kameraden in ihrer Triebhaftigkeit zu Schweinen regredieren,
wihrend das Urbild des europiischen Biirger-Subjekts, Odysseus, Mensch bleibt
(vgl. Horkheimer/Adorno 1980). Anthropologische und Geschlechterdifferenz bil-
den eine Stufenfolge abnehmender Subjektivitdt; s. dazu den im Timaios (42a-42e)
dargelegten Mythos, welcher die >zwiespiltige Natur< des Menschen wie folgt er-
ldutert: das edlere der beiden Geschlechter ist der Mann; wer nicht gerecht lebt,
der »werde in eines Weibes Natur bei seiner zweiten Geburt verwandelt werden;
wenn er dann immer noch nicht »seiner Schlechtigkeit Einhalt tite, solle er der
Art derselben entsprechend jedesmal in einer Tiergattung von dhnlicher Art, wie
er sie sich angebildet, ibergehen und [...] nicht eher ans Ziel seiner Leiden gelan-

gen, als bis er [...] jener wirren und vernunftlosen Masse [...] durch die Vernunft
Herr geworden wire.«

53

hitps://dol. 14.02.2026, 23:24:56. /del OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839405864-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Ambivalenz des Bildes: Medienkritik bei Platon

»Nun aber nehmen wir durch ihre Vermittlung Tag und Nacht und auch die Mo-
nate und die Jahresumliufe wahr, und haben so durch dies alles die Zahl sowie den
Begriff der Zeit empfangen und sind zur Untersuchung iiber die Natur des All an-
geregt worden, und dadurch erst sind wir zur Philosophie vorgedrungen, welche
das grofite Gut ist, was dem sterblichen Geschlechte als eine Gabe der Gétter zuteil
ward und jemals zuteil werden wird. [...] Gott [hat] die Sehkraft fiir uns erfunden
und uns verliehen [...], damit wir die Umldufe der Vernunft im Weltgebaude be-
trachten und sie auf die Kreisbewegungen unseres eigenen Nachdenkens anwen-
den konnten, welche jenen verwandt sind, soweit es das Durchschiitterte mit dem
Unerschiitterlichen sein kann, und damit wir nach ihrer genauen Durchforschung
und nachdem uns die Berechnung ihres richtigen Ganges, wie er ihrem Wesen
entspricht, gelungen, in Nachahmung der von allem Irrsal freien Umkreisungen
des Gottes die in uns selber ordneten.« (Platon, Timaios 47a-47¢)

In analoger Weise vermitteln Stimme (Gesang) und Gehor »dem, wel-
cher vernunftgemifl des Umgangs mit den Musen pflegt« (ebd. 47d),
Harmonie. Alle Sinne koénnen Ordnung, Harmonie, Rhythmus und
Schonheit vermitteln. In mimetischen Prozessen, die das ganze Spek-
trum von korperlichen Bewegungen und Gesten bis hin zu kognitiven
und reflexiven Tétigkeiten abdecken, gleicht sich das Individuum dem
sinnlich Erfahrenen an (Gebauer/Wulf 1992:52 ff.), wobei folgende
Asymmetrie die normativen Anforderungen festschreibt: das Sinnliche
als solches ist Vielheit und Unbestandigkeit. Wird in diesem Sinne das
Sinnliche nur sinnlich, d.h. distanzlos erfahren, so resultiert keine tran-
szendente Dynamik, sondern lediglich eine Verhaftung an diese Sphire
des Uneigentlichen: strukturanalog zur Ausblendung des Bildmediums
wird dann die sinnliche Erfahrung irrtiimlicher Weise schon fiir das
Wahre genommen. Wird das Sinnliche aber als blofSer Durchgang einer
ihm zugrunde liegenden Ordnung wahrgenommen - somit als das, was
es seiner Natur nach in der platonischen Ontologie ohnehin ist, so wird
die Sinnlichkeit der Erfahrung als solche unmittelbar suspendiert und in
eine transzendente Ordnungserfahrung iiberfiihrt: der Blick hat dann die
Kraft, die hinter der sinnlich vermittelten Fassade liegende Ordnung der
Welt sinnlich erfahrbar zu vermitteln.

Es muss Platon insofern um eine Kritik des sozialen Gebrauchs der
Sinnlichkeit gehen, und nicht um ihre Desavouierung. Die Menschen
sind schlechte Schopfer, deren mediale Produkte die Seelen in Unord-

54

hitps://dol. 14.02.2026, 23:24:56. /del OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839405864-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kosmos und Ritual: Medien als Erziehungsmittel

nung bringen, aber als Geschépfe der Goétter, die an der Vernunft selbst
teilzuhaben vermaogen, liegt es in ihrer Hand, diesen Zustand zu verbes-
sern. Es ist die Aufgabe der Weisen und Verniinftigen, die rechte Ord-
nung zu erkennen. Diese soll nicht nur in esoterischen Zirkeln gelehrt
werden, sondern es ist dariiber hinaus daftir zu sorgen, dass diese Ord-
nung sinnlich-konkret erfahren werden kann, so dass durch die sinnliche
Erfahrung hindurch eine Mimesis an die ideale Ordnung stattfinden
kann. Die Architektonik der platonischen Ontologie ist hierfiir wesent-
lich; insbesondere dadurch, dass die ideale Welt selbst sozusagen >aktiv«
in den Bereich des Sinnlichen scheint, dass der Schein, die Ahnlichkeit,
das Bild an sich nicht »falsch« sind, sondern ebenfalls géttlicher Abkunft,
und dass die Idee als das wahrhaft Seiende in den Dingen durch ihre
Teilhabe (methexis) anwesend ist.

Es war Platon ganz offenbar bewusst, dass mimetische Prozesse in
der Erziehung und soziale Rituale die primédren Orte dieser konkreten
Erfahrung darstellen: in der Mimesis wird der Koérper zum Medium, sei
es von Ordnung oder von Unordnung. Sowohl in der Politeia als auch in
den Nomoi werden deshalb Musik und Gymnastik, Tanz und Gesang als
zentrale Anliegen im Rahmen der Erorterung der Funktionen des Erzie-
hungswesens, das der Gesetzgeber »nie irgendetwas anderem nachstellen
oder zur Nebensache werden lassen« darf (Platon, Nomoi 766a), hervor-
gehoben. In den pidagogischen Passagen der Schriften Platons erzeugt
ein Nebeneinander von pragmatischen, tradierend-normativen und kos-
misch-einbindenden Aspekten von Musik und harmonischer Bewegung
eine scheinbar natiirliche Verbundenheit dieser verschiedenen Bereiche.
Das Programm der platonischen Paideia verbindet kosmische Ordnung,
soziale Normen und sinnliche Ordnungserfahrungen (Harmonie und
Rhythmus) zu einem Ganzen, fiir das als paradigmatische Struktur der
Chorreigen steht."” Dieser ist in der griechischen Antike ein generatio-
neniibergreifendes soziales Ritual, welches von Platon in eine die ganze
Gesellschaft umfassende, quasi »sozial-pddagogisch« angedachte Nor-
mierungsinstanz transformiert wird.

In der Erziehung darf selbstverstindlich nur Vorbildliches zur An-
wendung kommen, nur solche Tonarten, Musikinstrumente und Geséin-
19| Wie der Athener in den Nomoi (672e) seine padagogischen Untersuchungen

zusammentfasst, bezieht sich das »Ganze des Chorreigens [...] auf das Ganze der
Erziehung«.

55

hitps://dol. 14.02.2026, 23:24:56. /del OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839405864-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Ambivalenz des Bildes: Medienkritik bei Platon

ge diirften verwendet werden, die eine Harmonie in der Seele hervorru-
fen (Gebauer/Wulf 1992:55), wiahrend durch Gymnastik und Tanz die
Form des Schénen in die Gesten, Bewegungen und Rhythmen des Kor-
pers schon im Mutterleib® eingeschrieben wird. Die vernunftgeleitete
Erziehung erfiillt eine korrektive soziale Funktion. Denn indem dafiir ge-
sorgt wird, dass die Einzelnen die kosmischen Gesetze erfahren, verin-
nerlichen und zu Leitprinzipien ihrer Lebensfiihrung machen, wird die
Ordnung des Ganzen erreichbar: »Wenn aber die Knaben schon beim
Spiel auf die gehorige Art angefangen haben und gute Ordnung [eu-
nomia] durch die Musik in sich aufgenommen, so wird auch, ganz im
Gegensatz mit jenen, diese sie iiberall begleiten und mit ihnen wachsend
auch das berichtigen, was etwa vorher im Staat in Unordnung geraten
war« (Platon, Politeia 425a). Die Musik bewirkt eine unmittelbare Ver-
bindung mit der géttlichen Harmonie, denn sie hat »mit den Umkreisun-
gen der Seele in uns verwandte Umlédufe« (Platon, Timaios 47d) und ver-
mag »den in Zwiespalt geratenen Umlauf der Seele in uns zur Ordnung
und Ubereinstimmung mit sich selber zuriickzufithren« (ebd.).

Ton und Harmonie sind fiir Platon aber nicht nur Medien kosmi-
scher Ordnungserfahrungen, sondern wie bereits gesehen ebenso eines
der praktischen Vermittlung tradierter normativer Gehalte, die von Pla-
ton sozusagen riickwirkend ontologisiert werden. Verschiedene Harmo-
nien und Rhythmen stehen fiir Wesensunterschiede - im Medium des
Tons erscheinen Abbilder von Ideen (oder aber Vermischungen, Phan-
tasmen). Daher ist es nicht nur notwendig, »nach einem festen Muster
Gesinge, welche fiir das weibliche, und solche, welche fiir das mannliche
Geschlecht sich eignen zu unterscheiden und demgeméf} auch Harmonie
und Rhythmus ihnen anzupassen«, sondern

»man muss die dem weiblichen geziemenden auch aus jenem Naturunterschiede
beider Geschlechter noch besonders deutlich machen. Wenn daher eine erhabene
Musik, welche Mut und Tapferkeit atmet, dem méannlichen Charakter entspricht,
so ist nicht blof3 gesetzlich festzustellen, sondern auch den Biirgern noch beson-

20| »Wollen wir denn allem Geldchter zum Trotz es zum ausdriicklichen Gesetze
erheben: eine schwangere Frau soll fleiflig spazierengehen [...]« (Platon, Politeia
789d-e). »Und folglich werden wir auch mit Grund behaupten, dass auch die
Gymnastik der ganz zarten Kinder, welche lediglich darin besteht, dass man ihnen
Bewegung macht, eins von den Mitteln ist, welche viel zu einem Teile der Tugend
beitragen« (ebd. 791¢).

56

hitps://dol. 14.02.2026, 23:24:56. /del OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839405864-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kosmos und Ritual: Medien als Erziehungsmittel

ders auseinanderzusetzen, dass eben hiernach diejenige, welche mehr zum Aus-
drucke der Sittsamkeit und Besonnenheit neigt, auch mehr dem weiblichen ange-
messen ist« (Platon, Nomoi 802d-802¢).

Auch das Ritual des Marchenerzihlens, das Platon zum Bereich der Mu-
sik zéhlt (vgl. Platon, Politeia 376e), wird mit gleicher Absicht als norma-
tives Erziehungsinstrument eingesetzt, denn gerade bei den »jungen und
zarten Wesen [...] wird vornehmlich das Gepriange gebildet und ange-
legt, welches man jedem einzeichnen will«; die Miitter sollen »noch weit
sorgfiltiger die Seele durch Erzahlungen bilden, als mit ihren Hénden
den Leib« (Platon, Politeia 377a-c).

In dhnlicher Weise wie bei Musik und Gesang spielt sich auch die Be-
deutung der Gymnastik auf verschiedenen Ebenen ab. Hier gibt es zu-
néchst die ganz pragmatische Dimension der Korperbeherrschung - im
idealen Staat ist die Gymnastik als Kampf- und Kriegsiibung auszurich-
ten, durch Behendigkeit, Schnelligkeit und Kraft des Leibes sichergestellt
wird (Nomoi 830d, 832e ff.). Auf einer zweiten Ebene ist eine tradierend-
normative Funktion zu erkennen: Kérperbildung durch Gymnastik und
Sport sind Teil des antiken Erziehungskanons; sie erzeugen einen dem
sozialen Stand angemessenen Bewegungshabitus. Schliefllich ist auch der
Gymnastik, wiewohl sie es im Gegensatz zur Musik primir nicht mit der
Seele, sondern dem Korper zu tun hat, eine kosmologische Konnotation
nicht abzusprechen. Denn das Prinzip »Ordnung durch Bewegung« ist
der antiken Kosmologie, wie in Platons Timaios wiedergegeben, entnom-
men:

»[...] wenn man aber dem Beispiele der von uns so genannten Erndhrerin und
Amme des Alls folgt und den Korper am liebsten niemals in untdtiger Ruhe belafit,
sondern in steter Bewegung erhilt und durch gewisse angemessene Erschiitterun-
gen, die man in ihm seinem ganzen Umfange nach hervorruft, sich jener dufleren
und inneren Erregungen auf eine naturgemifle Weise erwehrt und dadurch die
durch den Kérper umherirrenden Bestandteile und Eindriicke, dergestalt daf} sich
Verwandtes zu Verwandtem fiigt, in die gehorige Ordnung untereinander bringt,
so wird man nach unserer voraufgehenden Auseinandersetzung iiber die Natur
des Alls es hierdurch verhindern, dass sich Feindliches zu Feindlichem geselle und
dadurch im Kérper Kémpfe und Krankheiten erzeuge, und vielmehr bewirken,
daf Befreundetes sich mit dem Befreundeten verbinde und dadurch Gesundheit

57

hitps://dol. 14.02.2026, 23:24:56. /del OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839405864-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Ambivalenz des Bildes: Medienkritik bei Platon

verleihe. Von allen Bewegungen nun aber ist die des Kérpers in sich selbst und
durch sich selbst die beste, denn sie ist am meisten der Bewegung des Denkens
und des All verwandt.« (Timaios 88d-89a)

Das Prinzip der Selbstbewegung steht in der antiken Philosophie fiir das
hochste Seiende. In der Gymnastik geschieht, nach Platons Darstellung,
eine mimetische Angleichung an dieses hochste Seiende und an den Kos-
mos: der Korper wird selbst zum Medium, in dem das Bild der gottlich-
selbstbewegten Ordnung hervortritt und sinnlich erfahrbar wird. Die
Isomorphie der leiblichen Bewegungen mit den kosmischen Gesetzen
bewirkt eine gute Ordnung des Korpers (Gesundheit) sowie die Harmo-
nie des Korpers im Verhiltnis zur Seele; vor allem aber taugt nur der in
diesem Sinne harmonisierte Korper zu seiner eigentlichen Aufgabe, als
Sitz der sterblichen Seele und zeitlicher Sitz der unsterblichen Seele die
Voraussetzungen dafiir bereit zu stellen, dass die Seele selbst das eikén
der kosmischen Ordnung sein kann.

2.3 Die Disziplinierung des Korpers
zum guten Medium«

Motiviert sich das padagogische Programm Platons auf der Basis der Ide-
enmetaphysik, indem das hochste Seiende und zugleich die Notwendig-
keit seiner Nachahmung durch die Menschen als normative Vorgaben
prasentiert werden, so zeigen die entsprechenden Passagen, dass der Be-
griff der Seele (psyché) in diesem Kontext eine zentrale Vermittlerfunkti-
on einnimmt. Dies in zweierlei Hinsicht: erstens liefert erst Platons
Theorie der Seele eine Erkldrung der padagogischen MafSnahmen, insbe-
sondere der Bedeutung von Musik und Gymnastik im Rahmen einer
spezifischen und differenzierten Leib-Seele- Anthropologie, andererseits
verbindet die Seele den Menschen mit dem Kosmos (Wulf 1991:4). Pla-
ton artikuliert diese Verbindung in seinen Schriften auf zweifache Weise
- einerseits durch den Mythos der Erschaffung des Kosmos und der in-
dividuellen Seelen, also gleichsam einer makrokosmischen und einer mi-
krokosmischen Version von Seele (Treusch-Dieter 1991), andererseits
durch die Theorie der harmonischen Selbstbewegung der Seele, wie sie
bereits im Vorhergehenden Erwahnung fand. Der erste Aspekt bezieht

58

hitps://dol. 14.02.2026, 23:24:56. /del OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839405864-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Disziplinierung des Korpers zum >guten Mediumc«

sich auf ihren Aufbau, der zweite auf das Prinzip der Bewegung, welches
sie — in der Antike generell (Stadler 1991:180) — verkorpert. Die Vermitt-
lung beider Aspekte liegt in der Uberzeugung, dass die rechte, der kos-
mischen Ordnung entsprechenden Bewegungsweise eng mit der guten
Ordnung (eunomia) zusammenhingt.

Was den Aufbau der Seele angeht, folgt sie einer strengen Analogie
von Kosmos, Polis und Psyche (vgl. Szlezak 1996; auch daran ist tibrigens
der enge begriindungslogische Zusammenhang von Kosmologie, Politik
und Péddagogik ablesbar). Jeder dieser drei Bereiche ist in wiederum drei
(in ihren Verhéltnissen zueinander analoge) Teile aufgeteilt: der Kosmos
in »Erde, Himmel und einen >iiberhimmlichen Ort« der Vernunft«
(Treusch-Dieter 1991:16), die Polis in Philosophen-Herrscher, Beamte/
Wichter/Krieger und Bauern/Handwerker, die Seele schliefllich in Ver-
nunft, »mutartigen< und begehrlichen Teil. Wenn Dieter Geulen (1991)
hervorhebt, dass »Platons Auffassung [...] einerseits einen theoretisch
prizisierten metaphysischen Bezug, andererseits aber auch eine Siakulari-
sierung, ja Politisierung der Personlichkeitslehre erkennen« lasst (Geulen
1991:531), so trifft dies den hier herauszustellenden Zusammenhang von
Kosmologie und normativer Padagogik, und in diesem Kontext auch den
Gedanken der Bildung und die Kritik der Bilder, zentral.

Im Seelengleichnis des Phaidros findet sich das Menschliche mit dem
Verniinftigen bzw. das Nicht-Verniinftige mit dem Tierischen mythisch
konfundiert. Nachdem Platon die Unsterblichkeit der Seele aufweist, be-
schreibt er ihr Wesen als »der zusammengewachsenen Kraft eines befie-
derten Gespannes und seines Fiithrers« gleichend (Platon, Phaidros 246a).
Im Gegensatz zu den Géttern sei beim Menschen eines der beiden Rosse
- unschwer als der »mutartige« Teil der Seele erkennbar — »gut und edel
und solchen Ursprungs, das andere aber entgegengesetzter Abstammung
und Beschaffenheit« (ebd. 246b). Weniger von pidagogischer Zuver-
sichtlichkeit erfiillt als in der Politeia (s.u.), heif3t es hier iiber letzteres, es
sei »plump, schlecht gebaut, [...] glasdugig und rot unterlaufen, aller
Wildheit und Starrsinnigkeit Freund, rauh um die Ohren, taub, der Peit-
sche und dem Stachel kaum gehorchend« (ebd. 253e).

Der im Timaios erzihlte Mythos inszeniert diese anthropologische
Differenz als ontologische und schlief8t damit indirekt — vermittelt tiber
den oben rekonstruierten Zusammenhang der platonischen Ideenlehre

59

hitps://dol. 14.02.2026, 23:24:56. /del OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839405864-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Ambivalenz des Bildes: Medienkritik bei Platon

mit ihren bildhaft-mythischen Darstellungen im Sinne des eikds logos -
Seelenlehre, Kosmologie und Ontologie zusammen. Wie hier berichtet
wird, ist ndmlich nicht die ganze Seele unsterblich, sondern lediglich der
vom Schopfer selbst geschaffene Teil. Die von diesem erschaffenen ande-
ren gottlichen Wesen ahmten seine Schopfung nach und erschufen so die
anderen beiden Seelenteile: Sie

»umwdlbten die iiberkommene unsterbliche Grundlage der Seele rings herum mit
einem sterblichen Korper, gaben ihr den ganzen Leib gleichsam zum Fahrzeug
und legten in ihm noch eine andere Art Seele, die sterbliche, an, welche gefahrliche
und der blinden Notwendigkeit folgende Eindriicke aufnimmt, zunichst die Lust
[...], dann den Schmerz, [...] fernerhin Mut und Furcht [...], schwer zu besinfti-
genden Zorn und leicht verlockende Hoffnung [...]. Demgemifd ferner aus Scheu,
das Gottliche in der Seele zu beflecken, weisen sie dem Sterblichen in ihr, getrennt
von demselben, einen anderen Teil des Kérpers zum Wohnsitze an [...].« (Platon,
Timaios 69c-69¢)

Das >Mutartiges, hier der »streitliebende Teil der Seele« genannt, ist vom
Verniinftigen durch den Hals getrennt und vom Begehrenden durch das
Zwerchfell. Der Erschaffungsmythos des Menschen im Timaios stellt die
beiden unteren Seelenteile ganz offenbar als mit dem Korper verschmol-
zene dar, denn zuerst wird der Leib geschaffen, der die unsterbliche Seele
umwdélbt, und danach erst werden die sterblichen Seelenteile hinzuge-
fiigt. Der platonischen Ontologie zufolge kénnte im Ubrigen eine sterbli-
che Seele nicht unkorperlich gedacht werden, denn wire sie reine >See-
lensubstanz¢, so wire sie notwendig >unerschaffen und unverginglich«
(so wie die »Weltseele, vgl. Stadler 1991:180).

Ganz in diesem Sinne bezieht sich Platon im Dialog Phaidon, der
ebenfalls die Unsterblichkeit der Seele ausfithrlich abhandelt, unter dem
Titel »Seele« nur auf diesen gottlichen, oberen Seelenteil:

»[...] diinkt dich nicht das Géttliche so geartet zu sein, daf es herrscht und regiert,
das Sterbliche aber, daf§ es sich beherrschen lifit und dient? - Das diinkt mich. -
Welchem nun gleicht die Seele? — Offenbar, o Sokrates, die Seele dem Géttlichen
und der Leib dem Sterblichen. - Sieh nun zu, sprach er, o Kebes, ob aus all dem
Gesagten uns dieses hervorgeht, daf§ dem Gottlichen, Unsterblichen, Verniinfti-
gen, Eingestaltigen, Unauflgslichen und immer einerlei und sich selbst gleich sich
Verhaltenden am &dhnlichsten ist die Seele, dem Menschlichen aber und Sterbli-

60

hitps://dol. 14.02.2026, 23:24:56. /del OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839405864-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Disziplinierung des Korpers zum >guten Mediumc«

chen und Unverniinftigen und Vielgestaltigen und Auflgslichen und nie einerlei
und sich selbst gleich Bleibenden, diesem wiederum der Leib am dhnlichsten ist?«
(Platon, Phaidon 80a-80b)

Auf die unteren Seelenteile treffen eben die Eigenschaften zu, welche hier
dem Korperlichen zugerechnet werden: Unvernunft, Vielgestaltigkeit
(vgl. unten das >vielkopfige Wesen« im neunten Buch der Politeia), Sterb-
lichkeit; sie lassen sich beherrschen, wihrend der verniinftige, gottliche
Teil herrscht. Mit dieser innerseelischen Représentanz des Korperlichen,
Sinnlichen und Sterblichen fiihrt Platon die ontologische Differenz des
Idealen vs. Sinnlichen in die menschliche Seele selbst ein. Dieses Ideale
des Individuums liegt in seiner Einheit, Selbstgleichheit und Vernunft -
seiner Identitit in diesem Sinne des Begriffs, demgegeniiber das Korper-
lich-Sinnliche als das nicht Identische beschrieben wird. Die Struktur der
antiken Seele-Leib-Anthropologie gewinnt in diesen Mythen eine {iber-
aus michtige und komplexe symbolische Reprasentation, auf deren Hin-
tergrund sich die padagogischen und politischen Geltungsanspriiche des
Seelenbegriffs in der Politeia mit Leichtigkeit rechtfertigen lassen.

Die Erorterung der Seele in der Politeia verbindet politischen und
péadagogischen Diskurs. Nachdem Platon die Unterteilung seines Ideal-
staates in drei funktional differenzierte soziale Klassen (Produzenten/
Gewerbetreibende, Krieger, Berater/Hiiter) mit je spezifischen Regeln
und Anforderungen dargelegt hat, stellt sich fiir ihn die Frage nach der
»Gerechtigkeit« (dikaiosyné) in der Organisationsform des Staates. Diese
wird zunédchst dadurch charakterisiert, dass die verschiedenen Klassen
im Staat sich nicht in die Geschifte der jeweils anderen einmischen, son-
dern dass »jede von diesen das Ihrige verrichtet in der Stadt« (Politeia
434c). Es ist nun der Dreh- und Angelpunkt des ganzen Staatsentwurfs —
und in weiterer Perspektive das zentrale Moment, welches den Zusam-
menhang zwischen dem »hochsten Seienden«, dem Kosmos und der
vom Menschen als Nachahmer des Schopfers geschaffenen Welt herstellt
-, dass diese drei Klassen der Unterteilung der Seele des Einzelnen ent-
sprechen (Politeia 435c), und dass in Wahrheit der Staat in seinem Cha-
rakter als Ausdruck individueller Eigenschaften angesehen werden muss:
»Denn nirgends anders her konnen sie ja dorthin gekommen sein. Denn
es wire ja lacherlich, wenn jemand glauben wollte, das Mutige sei nicht
aus den Einzelnen in die Staaten hineingekommen [...], oder das Wiss-

61

hitps://dol. 14.02.2026, 23:24:56. /del OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839405864-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Ambivalenz des Bildes: Medienkritik bei Platon

begierige [...] oder das Erwerbslustige« (ebd. 435e). Platons Analyse
sucht also individuelle Strukturdquivalente fiir die drei Klassen im Staat.
Anhand diverser Beispiele intrapersonaler Handlungskonflikte unter-
scheidet Platon zunichst »das Denkende und Verniinftige der Seele«
(Politeia 439d) und das »Gedankenlose und Begehrliche, gewissen An-
filllungen und Liisten Befreundete« (ebd.); Letzteres wird sodann unter-
teilt in das Mutartige oder Eifrige einerseits und das Begehrliche ande-
rerseits (ebd. 440e). Da die Frage der Gerechtigkeit im Staat auf die Frage
der Gerechtigkeit innerhalb der Individuen zuriickzufithren ist, tritt das
Krifteverhiltnis dieser drei Teile untereinander in den Blickpunkt. Ana-
log der vorldufigen Charakterisierung, Gerechtigkeit sei dann gegeben,
wenn die Klassen im Staate ihren jeweiligen Aufgaben nachkommen und
nicht versuchen, den anderen Klassen Kompetenzen und Machtansprii-
che streitig zu machen, besteht die Gerechtigkeit in der Seele in einem
entsprechenden Verhiltnis — das Verniinftige der Seele entspricht dabei
den Hiitern und Beratern im Staat, das Mutartige den Kriegern und das
Begehrliche der produzierenden und erwerbenden Klasse. Diese Darstel-
lung der Seele zielt darauf ab, padagogische Mafinahmen als Instauration
einer guten Ordnung innerhalb der Seele zu prasentieren:

»Nun gebiihrt doch dem Verniinftigen zu herrschen, weil es weise ist und fiir die
gesamte Seele Vorsorge hat, dem Eifrigen aber, diesem folgsam zu sein und ver-
biindet? [...] Und wird nun nicht [...] die rechte Mischung der Musik und Gym-
nastik sie zusammenstimmend machen, indem sie das eine anspornt und nihrt
durch schone Reden und Kenntnisse, das andere aber zuredend und besinftigend
durch Wohlklang und Zeitmaf3 mildert? [...] Und diese beiden nun, so auferzogen
und in Wahrheit in dem Thrigen unterwiesen und gebildet, werden dann dem Be-
gehrlichen vorstehen, welches wohl das meiste ist in der Seele eines jeden und sei-
ner Natur nach das Unersittlichste; welches sie dann beobachten werden, damit es
nicht etwa [...] unternehme [...] die andern zu unterjochen und zu beherrschen,
[...] und so das ganze Leben aller verwirre.« (Platon, Politeia 441e-442b)

Musik und Gymnastik wirken also spezifisch auf die beiden >oberen«
Seelenteile, indem sie zugleich das Verniinftige beférdern und das >Mut-
artige« besénftigen. Diese Besanftigung durch Rhythmus und Harmonie,
wie sie in Musik und Tanz bzw. Gymnastik vermittelt werden, schaftt auf
mimetische Weise eine auf der Ebene gerade des unwillkiirlichen Teils der

62

hitps://dol. 14.02.2026, 23:24:56. /del OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839405864-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Disziplinierung des Korpers zum >guten Mediumc«

Seele und sicherlich durch die damit verbundenen kérperlichen Bewe-
gungen wirkende Grundlage, das per se unverniinftige >Mutartige« am
Verniinftigen, Selbstbeherrschten teilhaben zu lassen.

Im neunten Buch der Politeia - wiederum geht es um die Frage des
gerechten Handelns - gibt Platon ein »Bildnis der Seele in Worten« (Pla-
ton, Politeia 588b ff.), welches dieses Krifteverhaltnis anschaulich macht.
Man solle sich die Seele vorstellen als drei miteinander verwachsene We-
sen: zuerst »eine Gestalt eines gar bunten und vielképfigen Tieres, rund-
herum Kopfe von zahmen und wilden Tieren habend und imstande, dies
alles abzuwerfen und aus sich hervorzubringen« (das ist der >begehrliche«
Teil); sodann »auch noch eine andere Gestalt des Lowen und eine des
Menschen, bei weitem das grofite aber sei die erste und das nichste die
zweite« (Platon, Politeia 588c-588d). Wie im vierten Buch, geht es auch
hier darum, dass der als Mensch bezeichnete Teil der Seele »recht zu
Kriften kommt und sich auch des vielkopfigen Geschopfes annehmen
kann, wie ein Landmann das Zahme nihrend und aufziehend, dem Wil-
den aber, nachdem er sich die Natur des Lowen zu Hilfe genommen,
wehrend, dass es nicht wachse, auf dass er so, fiir alle gemeinsam sor-
gend, nachdem er sie untereinander und mit ihm selbst befreundet, sie
so erhalte« (Platon, Politeia 589b). In Erganzung zur Passage im vierten
Buch taucht hier implizit die normativ-padagogische Hoffnung auf, auch
der begehrliche Teil der Seele sei gewissermaflen kultivierbar. Interessant
an diesem Bild ist dariiber hinaus der Vergleich des verniinftigen Seelen-
teils mit einem Menschen: die normative Anthropologie Platons kommt
an keiner Stelle deutlicher zum Ausdruck als hier, wo die Vernunft als
»des Menschen innerer Mensch« (ebd. 589a) bezeichnet wird.

Weil das Verniinftige als der Seelenteil vorgestellt wird, der gar nicht
anders kann, als sich dem Idealen und Ewigen zuzuwenden, und das Be-
gehrliche als seiner Natur nach Unverniinftiges und Ungeordnetes das
absolut Andere des Verniinftigen darstellt, miissen sich die padagogi-
schen Bemiihungen in erster Linie auf das »Mutartige« richten:* Den ver-
21| Eine wahrhaft philosophische Erziehung verlangt dann noch nach anderen
Inhalten, die sich nicht dem Zeitlichen, sondern dem Ewigen widmen, wie etwa
der Mathematik. Diese Ausbildung jedoch hat Platon, wie bereits angemerkt, nur
der entsprechenden Klasse zugesprochen, also den hierzu geeigneten Individuen.
Die Erziehung zu eunomia, Harmonie und Rhythmus hingegen ist eine allgemeine

Notwendigkeit, weil ohne die so erzeugte Ordnung in den Seelen kein geordnetes
Ganzes zu erreichen wire. Der Unterschied betrifft also auch die Didaktik; der so-

63

hitps://dol. 14.02.2026, 23:24:56. /del OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839405864-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Ambivalenz des Bildes: Medienkritik bei Platon

wirrenden, chaotischen Impulsen des >begehrlichen« Teils der Seele wird
eine harmonisch geordnete Selbstbewegung des >Mutartigen« entgegen-
gesetzt: eine Einschreibung kosmischer Gesetze (lies: sozialer Normen)
in die Bewegungen und Gesten des Korpers. Damit wird erreicht, dass
der Korper, der ja unmittelbar mit der Harmonie der Seelenteile ver-
kntipft ist, nicht durch seine eigene Formbestimmtheit (also die Domi-
nanz des Begehrlichen und des Mutartigen) die mikrokosmische Abbil-
dung der makrokosmischen Ordnung durch die Seele verzerrt und ihre
Proportionen zerstort. Die Disziplinierung des Kérpers zum guten Medi-
um bedeutet seine Kontrolle als Darstellungsform, als Trigermedium der
Seele, die ein Abbild (eikén) des Kosmos sein soll.

2.4 »Referenzlose Bilder«:
Platons Medienkritik avant Ia lettre

Ausgehend von der Frage, wie der Kosmos als »gutes Abbild« sich im
Kontext der im Allgemeinen als solche wahrgenommenen generalisier-
ten Bildkritik Platons erklaren liefle, erwies die Analyse, dass die Ver-
wendung der Bildbegriffe bei Platon durchaus mehrdeutig und auch, je
nach Kontext, wechselhaft ist, wobei sich eine metaphorische von einer
nichtmetaphorischen Begriffsverwendung unterscheiden ldsst. Dies
fithrte zu einer ersten Unterscheidung von ideendhnlichem Abbild (ei-
kén) einerseits und dem Bild als Ding und Darstellungsform (eidélon)
bzw. Trugbild (phantasma) andererseits. In einem zweiten Analyseschritt
wurden davon ausgehend Platons Schriften auf Unterscheidungsmog-
lichkeiten dieser Bildsorten befragt. Hierbei erwiesen sich die Aspekte
der Referenz (vernunftgeleiteter vs. arbitrarer Ideenbezug bzw. gezielte
Ignoranz), des Hervorbringungsmodus (ebenbildnerische vs. trugbildne-
rische Kunst) sowie des Mediums (rein/formlos: Chora, unrein/formbe-
haftet: Medien der Sinnenwelt) als geeignete Differenzierungskategorien.
Insbesondere konnte aufgezeigt werden, dass das Hervortreten von Ideen
als eikdnes bei Platon immer schon ein Medium voraussetzt. Das Fehlen
kratische Dialog als Weg der Wiedererinnerung wirkt auf das Verniinftige, nicht
aber auf die unteren Seelenteile, die nur durch kérperlich-sinnliche Ubung er-
reicht werden. Hier wiederholt sich intraindividuell die oben hervorgehobene

Zweiteilung der Piddagogik in logisch-philosophische Schulung der Philosophen-
kaste und sinnlich-kérperlicher »Harmonisierung« der iibrigen.

64

hitps://dol. 14.02.2026, 23:24:56. /del OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839405864-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Referenzlose Bilder«: Platons Medienkritik avant la lettre

eines Medienbegriffs bei Platon fithrt zu einer Ineinssetzung von Bild
und Bildmedium, die erstens fiir die vorgefundenen Begriffsunschirfen
und zweitens fiir den Eindruck der generalisierten Bildkritik bei Platon,
die sich primir als Medienkritik avant la lettre erwies, verantwortlich zu
machen ist.

Die Analyse fithrte zu der These, dass nicht primér die Bildhaftigkeit,
sondern die Medialitit der Bilder fiir die ontologische Zweitrangigkeit
der eikdnes bei Platon verantwortlich zu machen ist. Kosmos und eidélon
wurden (idealtypisch) als Grundtypen medial verkérperter Bilder dem
nur metaphorisch bildhaften Typ des eikén gegeniibergestellt. Die immer
als mimetisch hervorgebracht zu denkenden eiddla lieflen sich anhand
des Referenzaspektes unterteilen in solche mit kritisch-verniinftigem
Ideenbezug einerseits und solche ohne kritischen Ideenbezug anderer-
seits. Erstere bringen ideendhnliche Bilder, eikdnes 1.S. >guter eidéla< her-
vor; letztere bringen phantasmata i.S. >schlechter eiddlac hervor, die - auf
der Folie der normativen Forderung des Bezugs auf Ideen- bzw. kosmi-
sche Ordnungen - als quasi referenzlos, bzw. selbstreferenziell, sich nur
auf andere Bilder beziehend, zu betrachten sind.

Exakt dieser Vorwurf der Referenzlosigkeit wiederholt sich heute in
Bezug auf eine bestimmte Bildersorte: die der digitalen Bilder (vgl. etwa
Wulf 2001a). Allerdings geschieht dies unter umgekehrtem Vorzeichen:
der Vorwurf gegen die digitalen Bilder hebt gerade darauf ab, dass diese
keinen »Korper« (mehr) haben. Strukturell sind sie blofler Code (Com-
puter-Dateien) - ganz im Sinne der paradeigmata sind sie eine Vor-
Schrift, die in beliebigen Bilderzeugern (Monitore, Drucker etc.) Bilder
hervortreten lassen. In dieser Idealisierung zum Code - Endstufe eines
Abstraktionsprozesses, den Walter Benjamin unter dem Begriff der
Entauratisierung bereits den massenmedial vervielfiltigten Bildern attes-
tierte — stellen digitale Bilder die »platonischste« Bildform der ganzen
Kulturgeschichte dar: sie existieren, genau genommen, ausschliefSlich als
das unlauflosbare und unmittelbare Verhiltnis einer mathematisch >rei-
nen« Vor-Schrift zu Threr medial verkérperten Erscheinung. Es entbehrt
nicht der Ironie, dass auf diese »platonischste« aller Bildformen ein Kri-
tikmuster angewandt wird, das der platonischen Bildkritik bis in die Ter-
minologie hinein gleicht. So wie Platon potentiell jedem (zumindest je-
dem illusionistischen Bild) gewissermaflen vorwirft, den Realitdtskontakt

65

hitps://dol. 14.02.2026, 23:24:56. /del OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839405864-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Ambivalenz des Bildes: Medienkritik bei Platon

verloren zu haben bzw. Realitdt verzerrt darzustellen und insofern phan-
tasma zu sein, wirft man (auch heute noch) den digitalen Bildern im Sin-
ne der Baudrillardschen Simulakrentheorie vor, dass sie realitatsferne
Konstrukte seien, welche die Macht besaflen, die Menschen gleichsam in
einen derealisierten, wirklichkeitsfernen Bilder-Kosmos einzusaugen.

Die Auseinandersetzung mit dem platonischen Bild- bzw. Medien-
verstindnisses dient in diesem Sinne weniger dem historischen Interesse.
Vielmehr lassen sich in der Auseinandersetzung mit Platons Bildtheorie
Aspekte verdeutlichen, die ein aufschlussreiches Licht auf aktuelle Posi-
tionen und Theorielagen werfen. Dabei geht es um so etwas wie ein zu
beachtendes konzeptionelles Erbe. Konkret bezieht sich dies in unserem
Kontext

* auf ein reprdsentational angelegtes Bildverstindnis (Bild als Abbild
von Realitit),

* auf die Frage der Bedeutung von Mimesis fiir die (Medien-)Erziehung
(wie etwa im Rahmen der Medienwirkungsdebatte immer wieder auf-
geworfen),

* auf einen angenommenen negativen Zusammenhang zwischen Bil-
dung und Bildern (Bildung als Ergebnis des Ablegens von Bildern,
von »Entbildung« i.S. Meister Eckhards; vgl. Wackernagel 1994,
Schuhmacher-Chilla 1999, Zirfas 1999a), so wie schliefSlich

* auf die Idee von Bildung als produktive Auseinandersetzung mit einer
»wahren Realitdt« (ontos on bei Platon) vs. regressiver Flucht in me-
diale Bilderwelten.

Freilich verschieben sich die Referenzmodelle in historischer Perspektive
- was jeweils unter Realitit verstanden wird, dndert sich strukturell. Das
folgende Kapitel soll diese Dynamik in komprimierter Form skizzieren
und dabei vor allem den Umstand illustrieren, dass das, woran Bildung
uns annihern soll oder wovon Bilder uns angeblich entfernen sollen, ei-
nerseits ausgesprochen unterschiedlichen Vorstellungen entspricht, die
sich jedoch andererseits in typische Konstellationen oder »Topologien«
einordnen lassen: die Vorstellungen von Realitit mogen sich verandern,
doch wird ihr gewissermafien immer ein logischer »Ort« zugewiesen —
und in der Regel ist dies ein Ort, an dem Bilder nicht verortet werden.

66

hitps://dol. 14.02.2026, 23:24:56. /del OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839405864-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

