Kant und die Pflicht

1. Das kritische Programm der Aufklarung

»Aufklirung ist der Ausgang des Menschen aus seiner selbst verschuldeten Unmiin-
digkeit.« (Kant 1983k, A 481) Das wohl berithmteste Zitat Kants bildet den
passenden Ausgangspunkt fiir unsere weiteren Uberlegungen zum Ethisch-
Politischen. Fithren wir uns niamlich im Zusammenhang mit Kants Beantwor-
tung der Frage: Was ist Aufklirung? den Sinn der imaginiren Vaterfunktion vor
Augen, werden wir sogleich einer grundsitzlichen Unvertriglichkeit der Be-
griffe gewahr. Denn wenn in der Metapher vom Vatergott die Konzepte All-
macht, Allwissenheit und Weisheit kulminieren, dann scheint der kantische
Aufklirungsbegriff dieses Verstindnis auf allen Ebenen zu konterkarieren.
Wenn es Kant hierbei nimlich um den Aspekt der Miindigkeit geht, dann kon-
nen wir auf der nichsthoheren Abstraktionsebene feststellen, dass der aufkli-
rerische Grundgedanke und das Phinomen des imaginiren Vaters sich im Be-
griff der Erziehung begegnen, diesen aber jeweils im anderen Licht erscheinen
lassen. Auf der einen Seite haben wir da nimlich den Erziehungsbegrift der
aufklirerischen Denker, der sich z.B. in Schillers berithmten Briefen iiber die
dsthetische Erziehung des Menschen, in Lessings Erziehung des Menschengeschlechts
oder auch im literarischen Genre des Bildungsromans niederschligt. Auf der
anderen Seite haben wir es aber mit einem institutionalisierten Erziehungs-
begriff zu tun, der gerade nicht auf Bildung, sondern auf Verwaltung im Sinne
von Hege und Pflege der herrschenden Ordnung abzielt. Wo es dem aufkli-
rerischen Diskurs um Erziehung im emanzipatorischen Sinne geht, da geht
es dem institutionellen Diskurs um die wohlmeinende Bevormundung infan-
tiler bzw. infantilisierter Subjekte. Wir haben es hier also mit dem Kontrast
von (Selbst-)Bildung und Kindererziehung zu tun.

Wenn Kant nun von »selbstverschuldeter Unmiindigkeit« spricht, so
macht er deutlich, dass es sich bei der aufgeklirten Idee von Erziehung

- 8 14,02,2026, 09:53:46.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84

Kritik der ethischen Institution

um einen Typus von Erziehung handelt, der sich von der Kindererziehung
mafigeblich unterscheidet (diese aber nicht ersetzt). »Unmiindigkeit«, so heiflt
es weiter bei Kant, »ist das Unvermdgen, sich seines Verstandes ohne Leitung
eines anderen zu bedienen.« (Ebd.) Das unmiindige Subjekt ist deshalb un-
miindig, weil es dem Urteilsvermégen eines anderen Subjekts unterworfen
ist bzw. sich dessen Urteil freiwillig unterwirft. Wir konnen also bereits an-
hand dieser ersten beiden Sitze jener Programmschrift erkennen, dass sich
der kantische Aufklirungsdiskurs zum einen der Verfassung des Subjekts,
zum anderen der kritischen Befragung der fundamentalen Referenz (und
damit der ultimativen Vaterfigur) widmet.

Prizisieren wir aber noch etwas: Wenn Unmiindigkeit auch bedeuten
kann, dass sich ein Subjekt freiwillig unterwirft, bedeutet dies, dass es sich
offensichtlich nicht notwendigerweise unterwerfen misste. In diesem Punkt
also unterscheidet sich die aufklarerische Erziehung von der Kindererzie-
hung. Denn wihrend das (Klein-)Kind notwendigerweise auf die Eltern oder
die entsprechenden Surrogate angewiesen ist und somit Erziehung und Vor-
mundschaft fir es unumganglich werden, ist das Subjekt der Aufklirung seiner
Bestimmung nach wesentlich autonom, d.h. selbst-bestimmt. Innerhalb der
Logik der Erziehungsmetapher finden wir das Subjekt der Aufklirung also
vielmehr in der Phase der Adoleszenz, die einsetzt mit der Emanzipation
des jugendlichen Menschen von seinen Eltern. Dass nun dieses Erwachsen-
werden allen beteiligten Akteuren einen >Kraftakt« sondergleichen abfordert,
weifd jeder pubertierende Mensch zu bestitigen (wenn auch vielleicht nicht
zuzugeben), denn der junge Mensch muss die gewohnte Welt und damit ihre
gewohnte Ordnung verlassen, um sich nach und nach das Wissen und die
Fihigkeiten anzueignen, die dazu hinreichen miissen, eigenverantwortlich
leben zu kénnen — bis hin zu dem Punkt, dass er selbst einem Kind ermég-
lichen kann, einen solchen Weg einzuschlagen. In die Logik der Aufklirung
tibersetzt: Der Kraftakt, den die aufklirerische Erziehung leisten muss,
besteht darin, die gewohnte, symbolische Ordnung neu zu denken, ohne
dabei jede symbolische Ordnung unmdglich zu machen. Die Aufklirung
muss aber zuletzt aus eigener Kraft erfolgen und nicht unter der vorstruk-
turierten Anleitung einer >hoheren Macht« iiber dem eigenen Verstand. Ihre
Aufgabe besteht also darin, zu zeigen, dass das Subjekt der Aufklirung zu
dieser Autonomie tiberhaupt befihigt ist und dariiber hinaus, dass es diese
widerspruchsfrei aus sich selbst hervorbringen kann. Aufklirung muss sich
wesentlich als Selbstaufklirung begreifen. Und das bedeutet fiir das Subjekt der
Aufklirung nichts anderes, als dass es sich als verniinftiges Wesen begreift,

- 8 14,02,2026, 09:53:46.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kant und die Pflicht

das sich mithilfe seiner Vernunft selbst als aufgeklirtes Subjekt bestimmen
kann.

Dieses Unterfangen setzt somit einen elaborierten Vernunftbegriff vor-
aus. Und es ist Kant, der sich dieser Aufgabe annimmt und in Form seiner
Kritik der reinen Vernunft vorlegt. Vor dem aufklirerischen Hintergrund erweist
sich Kants transzendentale Methode der kritischen Philosophie — also jener Phi-
losophie, die nach der »Bedingung der Méglichkeit« von Erkenntnis fragt —
somit wesentlich als praktische Philosophie, in der es um die Freiheit im Sin-
ne von Aufklirung und Autonomie geht, d.h. also um die Freiheit, sich selbst
zu bestimmen bzw. sich selbst in die Pflicht zu nehmen. Im Folgenden wollen
wir skizzieren, wie Kant zu dieser Einsicht iiber die Aufgabe der aufgeklarten
Vernunft gekommen ist.

Dazu miissen wir uns zunichst das geistige Klima um 1780 vergegen-
wirtigen. Wie sah die gewohnte Welt des (abendlindischen) Geistes aus, in
der Kant nun mit der Forderung nach Revision und Umgewdhnung auftritt?
Vereinfacht gesprochen, sieht sich Kant mit zwei fundamentalen philosophi-
schen bzw. geistesgeschichtlichen Strémungen konfrontiert, denen er sich in
seiner ersten Kritik entgegenstellt. Da wire zum einen der philosophische Ra-
tionalismus, dessen Tradition bis zu Platon zuriickreicht. Die Erkenntnistheo-
rie des Rationalismus beruht auf der Annahme, dass Erkenntnis rein ideel-
ler Natur sei und daher unabhingig von Sinneseindriicken und -daten valide
Aussagen tber die Wirklichkeit der Dinge getroffen werden kénnen und miis-
sen. So ist z.B. der Tisch, den ein*e Tischler*in anfertigt, eigentlich nur ein
schlichtes und mangelhaftes Abbild der reinen Idee des Tisches. Das mag —
um es mit Nietzsche zu sagen' - etwas >hinterweltlerisch« klingen, allerdings
ist die Philosophiegeschichte nicht bei diesem platonischen Idealismus ste-
hengeblieben. So fillt z.B. auch das >Ich<in den Bereich des Idealismus, denn
René Descartes‘ berithmtes »cogito, ergo sum« ist auf keinerlei sinnliche Erfah-
rung angewiesen, aber als Urteil evident.

Zum anderen wire da aber auch noch der Empirismus, der seinerseits eine
lange Tradition vorweisen kann, die auf die Vorsokratiker zuriickgeht, aber
auch mit Aristoteles einen prominenten antiken Vertreter vorweisen kann.
Die Erkenntnistheorie des Empirismus ist diametral zu der des Rationalis-
mus aufgestellt: So halten etwa John Locke und G.W. Leibniz fest, dass »nichts

1 Nietzsche tbersetzt den Terminus >Metaphysiker< ironisch mit »Hinterweltler« (vgl.
Nietzsche 1999a, 35-38).

- 8 14,02,2026, 09:53:46.

85


https://doi.org/10.14361/9783839462119-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86

Kritik der ethischen Institution

im Verstand sein kann, das nicht vorher in den Sinnen war. Fiir etwas jen-
seits des Sinnlichen kann es keinen endgiiltigen Punkt der Erkenntnis geben,
da das Urteil aufgrund der Sinneserfahrung selbst keinen idealen Endpunkt
hat, der nicht schlichtweg ein beliebiges innerweltliches, subjektives Postulat
ware.

Es lisst sich leicht erkennen, dass beide Denkweisen unbestechliche Ar-
gumente liefern, aber es wird auch ersichtlich, dass beide die Wahrheit der
Erkenntnis nur garantieren konnen, indem sie sie in ein jenseitiges >Dahin-
ter< oder >Davor« verlegen. Hinter den Dingen liegt der wahre >Ideenhimmel
(Platon) und solange wir uns auf die Ideen beziehen sprechen wir vom wah-
ren Wesen der Dinge. Oder aber die Wahrheit der Dinge liegt vor dem Ver-
standesurteil, also in den Dingen selbst, und solange der Verstand sich hiitet,
endgiiltige Aussagen iiber diese zu treffen, liuft er auch nicht Gefahr, einen
ungerechtfertigten Schluss zu ziehen, ist aber mehr oder weniger dazu ver-
dammt eine skeptische oder gar skeptizistische Position einzunehmen.

In seiner ersten Kritik nimmt Kant nun seinerseits eine skeptische Posi-
tion ein, die sich allerdings maf3geblich vom Skeptizismus als solchem unter-
scheidet (vgl. Weischedel 1980, 28f.).> Als Transzendentalphilosoph nimmt
Kant ndmlich eine Position >zwischen«< Rationalismus und Empirismus ein.
Den Ankerpunkt seiner »Umanderung der Denkart« (KrV, B XVI) bildet dabei
das bereits erwihnte cogito, das >Ich denke«. Bei genauerem Hinsehen lisst
sich nimlich erkennen, dass das sIch denkes, auch wenn es als Argument des
Rationalismus ins Feld gefithrt wird, offensichtlich eine Sonderstellung ein-
nimmt, wenn es um Wahrheit und Gewissheit der Erkenntnis geht. Wenn
Kant namlich nach der Bedingung der Moglichkeit von Erkenntnis fragt, dann
setzt dies fiir ihn nicht voraus, dass es Ideen von den Dingen gibe oder dass
das aktuale Sein der Dinge einfach aus der Welt abgelesen werden konne.
Fir ihn spielt dahingegen das erkennende Subjekt die zentrale Rolle, denn
wo kein denkendes Subjekt, da auch kein Erkennen und erst recht keine Er-
kenntnis. »Das: Ich denke, muf3 alle meine Vorstellungen begleiten konnen; denn
sonst wiirde etwas in mir vorgestellt werden, was gar nicht gedacht werden kinnte [...].
Also hat alles Mannigfaltige der Anschauung eine notwendige Beziehung auf das: Ich
denke, in demselben Subjekt, darin dieses Mannigfaltige angetroffen wird.« (KrV, B
132f)

2 Hegel wird entsprechend feststellen, »daf} mit jeder wahren Philosophie der Skepti-
zismus selbst aufs innigste eins ist [...]« (Hegel 1986t, 227).

- 8 14,02,2026, 09:53:46.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kant und die Pflicht

Der Transzendentalphilosophie geht es folglich darum, mit denjenigen
Postulaten zu brechen, die die Rechnung hinsichtlich der Giltigkeit von Er-
kenntnissen ohne das erkennende Subjekt machen. Nach Kant ist es somit
nicht linger moglich, die Erkenntnisse tiber die Dinge der >Auflenwelt< zu be-
handeln, ohne dabei die konkrete Verstandestitigkeit des Subjekts zu beriick-
sichtigen. Das Subjekt erkennt diese Dinge nidmlich nicht an sich, sondern nur
dadurch, dass es diese unter dem Aspekt der allgemeinen Verstandeskatego-
rien (Quantitit, Qualitit, Relation und Modalitat) synthetisiert, d.h., dass es
ihnen »in einem Urteile Einheit gibt« (KrV, B 104). Daher spricht Kant auch von
der »Einbildungskraft«, die ganz wortlich zu nehmen ist, nimlich als diejeni-
ge transzendentale Kapazitit, wodurch die mannigfaltigen Sinnesdaten in ein
Bild gebracht werden (vgl. KrV, B 193-197/A 154-158). Mit der Erkenntnis iiber
die fundamentalen Kategorien ist es Kant dann auch méglich, die rationa-
listische Perspektive zu revidieren. Dass die Dinge erkennbar werden hingt
nicht damit zusammen, dass es fiir jedes unter ihnen ein imaginires Urbild
oder — wie im scholastischen Sprachgebrauch - eine abstrakte Realie gibt.
Abstrakter als die Verstandeskategorien wird es nicht.

Allerdings spielt das >ich denke« eine noch bedeutendere Rolle, denn es
fungiert nicht einfach nur als Katalysator des Erkenntnisprozesses. Mit der
Benennung der Kategorien ist schlieRlich noch nicht gesagt, warum und
auf welche Weise diese denn iiberhaupt im besagten Erkenntnisprozess
zur Anwendung kommen. Dass »Vorstellungen in einer Anschauung Einheit«
(KrV, B 105) gegeben wird, ist zunichst der Einheitsfunktion des Verstandes
zuzuschreiben, dessen Titigkeit in der Anwendung der Kategorien Verstan-
desbegriffe hervorbringt. Die Erkenntnis, die der Verstand so produziert
ist allerdings »nicht intuitiv, sondern diskursiv« (KrV, B 93). Diese Aussage
ist gegen den rationalistischen Positivismus einer intuitiven Erkenntnis ge-
wendet. Kant hilt diesem nun entgegen, dass die Verstandestitigkeit gerade
eine »Funktion« ist, worunter er »die Einheit der Handlung, verschiedene
Vorstellungen unter einer gemeinschaftlichen zu ordnen« (ebd.; Herv. T.M.),
versteht. Aber woher kommt nun die Einheitlichkeit dieser Handlung des
Verstandes? Damit die Kategorien zur Anwendung kommen kdénnen muss
ja schon eine Einheit vorausgesetzt werden, damit die Einbildungskraft ihr
Werk tun kann. »Die Kategorie setzt also schon Verbindung voraus. Also miissen wir
diese Einheit (als qualitative ...) noch héher suchen [...].« (KrV, B 131) Hier kommt
nun das >Ich denke« ins Spiel, um synthetisierend, d.h. einheitsstiftend, zu
wirken. Das >Ich denke< bildet den »Grundsatz der urspriinglichen synthetischen
Einheit der Apperzeption« (KrV, B 137).

- 8 14,02,2026, 09:53:46.

87


https://doi.org/10.14361/9783839462119-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88

Kritik der ethischen Institution

Die synthetische Einheit des Bewufitseins ist also eine objektive Bedingung
aller Erkenntnis, nicht deren ich bloR selbst bedarf, um ein Objekt zu erken-
nen, sondern unter der jede Anschauung stehen muf}, um fiir mich Objekt
zuwerden, weil auf andere Art, und ohne diese Synthesis, das Mannigfaltige
sich nicht in einem Bewuf3tsein vereinigen wiirde. (KrV, B 138)

Hier treffen wir auf eine weiteren Kernaspekt der Transzendentalphilosophie.
Diese kritische Philosophie fragt nimlich nicht nur nach der Bedingung der
Moglichkeit von Erkenntnis, vielmehr lautet ihre eigentliche Frage: »Wie sind
synthetische Sitze a priori moglich?« (KrV, B 19) Diese kuriose Frage ist im hochs-
ten Mafle bedeutsam, denn hinter dieser abstrakten Formulierung verbirgt
sich folgende Frage: Welche pradikativen Aussagen iiber die Dinge kénnen
wird ohne die Zuhilfenahme der sinnlichen Erfahrung (also a priori) machen?
Die Antwort auf diese Frage ist deshalb von hochster Bedeutung, da wir diese
Aussagen, also diese synthetischen Sitze a priori, als evident und damit auch
als wahr betrachten kénnen.

Was macht die synthetischen Sitze nun so besonders und ihren Wahr-
heitswert so wichtig? Die Antwort lautet: der Erkenntnisgewinn, der mit ei-
nem synthetischen Satz bzw. Urteil verbunden ist. Denn im Unterschied zu
einem analytischen Satz bringt ein synthetischer ein Mehr an Erkenntnis her-
vor. Hier ein beliebtes Beispiel:® Der Satz >Ein Schimmel ist ein weiRes Pferd«
ist analytisch. Die Pradikate des Satzes, nimlich >sweif3 und »Pferds, stellen ei-
gentlich nur eine Auflésung (AQVAAUGLG) dessen dar, was im Subjekt des Sat-
zes, dem >Schimmel, notwendig enthalten ist. Ein analytischer Satz ist daher
sehr wohl ein apriorischer Satz, bringt allerdings kein Mehr an Erkenntnis
hervor.

Mit dem synthetischen Satz verhilt es sich dahingegen so, dass das Pradi-
kat des Satzes durchaus eine Erkenntnis iiber das Subjekt zutage fordert, die
sich nicht notwendig aus dem Begriff desselben ableiten lisst. Ein Beispiel:
>Mein Nachbar ist ein pensionierter Lehrer.« Die Bedeutung des Satzes mag
zwar durchaus zutreffend sein, allerdings ist es vollkommen klar, dass der
Begriff >Nachbar« nicht notwendig oder allgemein die Information enthilt,
dass es sich dabei um einen Pensionir und/oder Lehrer handelt. Der Satz ist
eben ein synthetischer, d.h. ein zusammengefigter. Eines ist er aber nicht,
nimlich a priori giltig.

3 Die Beispiele sind der Lese-Einfithrung von Ralf Ludwig (2009, 47) entnommen.

- 8 14,02,2026, 09:53:46.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kant und die Pflicht

Die von Kant vorgestellte Differenzierung zwischen analytischen und syn-
thetischen Urteilen entpuppt sich nun gerade dort als brisant, wo nach den
sletzten Wahrheiten« gefragt wird — anders gesagt, wo die symbolisierte Form
der fundamentalen Referenz bzw. der imaginire Vater in Frage steht. Wir
wollen uns dies anhand von Kants eigener Argumentation vor Augen fiihren,
indem wir uns folgende Frage stellen: Unter welche Kategorie von Sitzen fal-
len die Urteile iiber Gott? Handelt es sich bei dem Satz >Gott ist der allmich-
tige und allwissende Vater und Schopfer der Welt und des Menschen< um
einen analytischen oder einen synthetischen Satz? Man miisste doch anneh-
men, dass die genannten Pridikate notwendigerweise im Begriff Gott enthal-
ten sind, da andernfalls gar nicht erst von Gott die Rede sein kénnte. Dieser
Feststellung wiirde auch Kant nicht widersprechen (vgl. KrV, B 623). Da es sich
bei Gott zudem um einen Begriff handelt, den wir mit den Mitteln des Ver-
standes behandeln und fiir den wir keine empirische Anschauung vorfinden,
konnen wir auflerdem sicher sein, dass es sich um einen analytischen Satz
handelt, da er offensichtlich a priori ausgehandelt wird. Nun stellt sich aber
die Anschlussfrage: Was haben wir dann mit der obigen Aussage an Erkennt-
nis gewonnen? Nicht viel, sagt Kant, denn wir haben es hier nur mit einem
abstrakten Urteil zu tun, aber nicht mit einem definitiven iiber Dasein und
Wirklichkeit Gottes. »Die unbedingte Notwendigkeit der Urteile ... ist nicht
eine absolute Notwendigkeit der Sachen.« (KrV, B 621)

Zur Erliuterung greift Kant auf ein Beispiel aus der Geometrie zuriick.
So hat z.B. ein Dreieck notwendigerweise drei Winkel, und dies ist unbe-
dingt giiltig, auch wenn niemals ein Dreieck gezeichnet oder uns sonst wie
vor Augen gefithrt wiirde. Denn dass ein Dreieck drei Winkel hat ist not-
wendigerweise der Fall, deshalb muss es aber nicht aulerhalb des Verstandes
existieren. Mit Gott verhilt es sich nun ganz dhnlich, was Kant in seiner Kritik
des ontologischen Gottesbeweises aufzeigt (vgl. KrV, B 620-631). Laut diesem
ist Gott das hochste Sein bzw. — mit den Worten Anselms von Canterbury —
Gott ist das Sein, »iiber das hinaus Grof3eres nicht gedacht werden kann« (An-
selm von Canterbury 2005, passim). Auch fiir diese Definition gilt, dass sie
kein Mehr an Erkenntnis produziert und allein eine Verstandesiibung dar-
stellt. Allerdings beansprucht das ontologische Argument zugleich, das Sein
Gottes und damit seine Existenz zu beweisen. Der Gedankengang ist leicht
nachzuvollziehen: Wenn Gott das Sein ist, iiber das hinaus GroéfSeres nicht
gedacht werden kann, und wenn es ein existierendes Sein gibt (was notwen-
digerweise der Fall ist, denn cogito, ergo sum), dann muss doch auch dieses
hochste Sein selbst existieren. Aber so leicht ist es dann doch nicht. Kant kri-

- 8 14,02,2026, 09:53:46.

89


https://doi.org/10.14361/9783839462119-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90

Kritik der ethischen Institution

tisiert die Vertreter des ontologischen Beweises: »Riumet man euch dieses
ein, so habt ihr dem Scheine nach gewonnen Spiel, in der Tat aber nichts ge-
sagt; denn ihr habt eine blofie Tautologie begangen.« (KrV, B 625) In dem Satz
»Gott ist allmichtig usw.< nimlich stellt »das Wortchen: ist ... nicht noch ein
Priadikat« dar,

sondern nur das, was das Pradikat beziehungsweise aufs Subjekt setzt. Neh-
me ich nun das Subjekt (Cott) mit allen seinen Pradikaten (worunter die All-
macht gehdret) zusammen, und sage: Gott ist, oder es ist ein Gott, so setze
ich kein neues Pradikat zum Begriffe von Gott, sondern nur das Subjekt an
sich selbst mit allen seinen Pradikaten, und zwar den Gegenstand in Bezie-
hung auf meinen Begriff. [...] Und so enthéilt das Wirkliche nichts mehr als
das blof? Mogliche. (KrV, B 626f.)

Der Begrift von Gott driickt also, genau wie das beispielhafte Dreieck, nur eine
Moglichkeit aus. Kant erklirt auch dieses Problem mit einem berithmt gewor-
denen Beispiel: »Hundert wirkliche Taler enthalten nicht das mindeste mehr,
als hundert mogliche.« (KrV, B 627) Das Beispiel mag zunichst etwas verwir-
rend klingen, ist allerdings vollkommen plausibel, wenn wir uns nur wieder
die fundamentale Funktion der symbolischen Ordnung vor Augen fithren, in
der einem Begriff oder auch einem Zeichen ein bestimmter Wert und/oder
Sinn zugesprochen wird. Der Moglichkeit nach kann ich mit hundert ima-
ginierten Talern ohne Weiteres etwas im Wert von hundert Talern bezahlen,
denn der Sinn von >hundert Talernc ist, dass sie diesen materialen Gegen-
wert symbolisieren. Und genau das tun sie auch in meiner Vorstellung. Habe
ich nun zufilligerweise tatsichlich hundert Taler in meinem Portemonnaie,
dann kommt durch ihre sinnanalytische ZweckmifRigkeit im symbolischen
Register kein realer Mehrwert hinzu. Anders gesagt, ich habe nicht plétzlich
zweihundert Taler, nur weil ich hundert tatsichliche Taler habe und mir zu-
gleich hundert Taler vorstelle. Das werde ich spatestens dann merken, wenn
ich versuchen sollte, mit den hundert Talern etwas im Wert von zweihundert
Talern bezahlen zu wollen. SchlieRe ich analog nun allein aufgrund des Postu-
lats der gottlichen Allmacht gleich auf die Existenz des allmichtigen Gottes,
so ist dieser Schluss nichts anderes als eine »elende Tautologie« (KrV, B 625).
Um Gottes Existenz zu beweisen, miisste der Begriff von Gott eine empirische
Anschauung haben. Denn es gilt: »Gedanken ohne Inhalt sind leer, Anschau-
ungen ohne Begriffe blind. Daher ist es eben so notwendig, seine Begriffe
sinnlich zu machen [..].« (KrV, B 75) Dies gestaltet sich bei der Gottesvor-
stellung allerdings als unméglich, denn weder gibt es eine Anschauung der

- 8 14,02,2026, 09:53:46.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kant und die Pflicht

Allmacht, noch der Allwissenheit und der sonstigen Pradikate, die traditions-
gemifd mit dem Gottesbegriff in Verbindung gebracht werden.

Wir kénnen nun also das Ergebnis der kantischen Kritik hinsichtlich der
Frage nach den synthetischen Urteilen a priori schon einmal im Hinblick auf
das Imaginire bzw. den imaginiren Vater beantworten und stellen fest: Der
imagindre Vater ist lediglich ein Postulat der denkenden Vernunfi, eine notwendige
Existenz kann ihm nicht zugesprochen werden. Der Verstand findet in dem Be-
griff vom imaginiren Vatergott nur das vor, was er selbst in ihn hineingelegt
hat.* Bei Urteilen dieser Art handelt es sich folglich nicht um synthetische
Sitze a priori. Stattdessen kommen wir zusammen mit Kant zu der erniich-
ternden Einsicht, dass sich die synthetischen Sitze a priori (scheinbar) ledig-
lich auf mathematische, geometrische und bestimmte physikalische Urteile
beschrinken.’ Und so stellt Kant fest, dass folglich der »Nutzen aller Philo-
sophie der reinen Vernuntft ... also wohl nur negativ [ist]« (KrV, B 823/A 795).

Das Ergebnis mag desillusionierend sein, aber da der menschliche Geist
nun einmal zum Imaginiren und zur Projektion tendiert, kommt gerade der
Kritik der reinen Vernunft in dieser Hinsicht eine unbedingte Bedeutsamkeit
zu, die Kant auch deutlich zum Ausdruck bringt: »Es ist demiitigend fiir die
menschliche Vernunft, daf sie in ihrem reinen Gebrauche nichts ausrichtet,
und sogar noch der Disziplin bedarf, um ihre Ausschweifungen zu bindi-
gen, und die Blendwerke, die ihr daher kommen, zu verhiiten.« (Ebd.) Fiir
die aufgeklirte und kritische Vernunft ist es daher unumginglich, sich im-
mer wieder die Unmoglichkeit einer Letztbegriindung vor Augen zu fithren,

4 Das hédngt formallogisch betrachtet mit der Tatsache zusammen, dass wir uns hier im
seinsthematischen Register des Denkens bewegen. Die Moglichkeit dieser Form des
Denkens ist aber an eine (quasi unbewusste) Entscheidung gebunden, in der der zu-
reichende Grund des Denkens selbst fixiert wird (vgl. Giinther 1991, 274): »Anders aus-
gedriickt: wir brauchen einen Grund fiir unser Denken, weil dasselbe nur subjektive
Form ist und wir den materialen Gegenstand nicht selberim Gedanken herstellen. Der
Grund ist es somit, der das Denken zur Sache selbst hinleitet. [...] Deshalb beschreibt
auch die seins-thematische, zweiwertige Logik das Bewufdtsein als ein handelndes,
in Entscheidungen lebendes. [..] Deshalb ist die zweiwertige Logik auch auf Postula-
ten, regulativen Prinzipien, Definitionen und begrifflichen Konventionen aufgebaut.«
(Ebd.) Indem das zweiwertige Denken sich aber auf jene Postulate usw. verlasst, abs-
trahiert es von dem Faktum, dass es selbst wesentlich Denktitigkeit und »in Entschei-
dungen lebendes«ist.

5 Ein Beispiel: Der mathematische Satz »7 plus 5 ist gleich 12<ist synthetisch, denn aus
der Zahl 12 muss nicht notwendigerweise auf die Zahlen 7 und 5 geschlossen werden,
es konnten auch 8 und 4 usw. sein (vgl. KrV, B1sf.).

- 8 14,02,2026, 09:53:46.

91


https://doi.org/10.14361/9783839462119-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92

Kritik der ethischen Institution

egal ob sich diese nun einem abstrakten philosophischen Konzept wie dem
Sein als solchem oder einem nicht weniger abstrakten theologischen Myste-
rium Gottes verpflichtet fihlt.

Gerade der letztgenannte Punkt zeigt sich in kritischer Perspektive als
pratentiés. Man denke nur an das bekannte Argument, »daf3 die Wege des
Hochsten nicht unsere Wege sein (sunt Superis sua iura)« (Kant 19831, A 201).
Dieses Argument stammt natiirlich aus dem theologisch-ethischen Diskurs
um die Frage der Theodizee und wird dort als eine Apologie der géttlichen
Gerechtigkeit und Weltlenkung genutzt, indem es das Leid der Welt auf einen
hoheren Zweck zuriickfiihrt, der der Intention der Weisheit Gottes und damit
dessen Plan entspricht, der einfachen Kreatur auf Erden aber verschlossen
ist und ihr ein ewiges Ritsel bleibt. Dieses Argument ist allerdings unhaltbar.
Wir haben bereits oben gesehen, dass die monokausale Letztbegriindung eine
imaginire Funktion darstellt und deshalb auch nicht als philosophisch zulis-
sige Begriindung herhalten kann. Dariiber hinaus miissen wir — mit Kants
Argumentation im Riicken — fragen: Steht Gott iiber der Ethik? Findet sich hier
nicht nur wieder eine Teilung der Ethik in zwei Bereiche, deren einer der ab-
solute und ultimative Expertendiskurs ist, der dem anderen, der kontingen-
ten Moralitit, ginzlich iberlegen ist? Seit Kant steht fest, dass es eine solche
Trennung nicht geben kann, denn genauso wie die Vernunft »Einheit haben
miisse« (KrV, B 826/A 798),° ist auch das, was er das »Sittengesetz« nennt, nur
eines.

Der kantischen Entdeckung und Explikation des Sittengesetzes werden
wir uns im folgenden Abschnitt zuwenden. Die Beantwortung der Frage, ob
denn Gott iiber dem Sittengesetz stehe, wollen wir aber getrost vorwegneh-
men. Kants Antwort nimlich ist unmissverstindlich: »Es [das Sittengesetz;
Anm. T.M.] schrinke sich ... nicht bloR auf Menschen ein, sondern geht auf
alle endlichen Wesen, die Vernunft und Willen haben, ja schliefilich sogar das
unendliche Wesen, als oberste Intelligenz, mit ein.« (KpV, A 57) Wird Gott

6 Vgl. auch Hegel 19865, 172: »Daf die Philosophie nur eine ist und nur eine sein kann, be-
ruht darauf, daf die Vernunft nur eine ist; und sowenig es verschiedene Vernunften ge-
ben kann, ebensowenig kann sich zwischen die Vernunft und ihr Selbsterkennen eine
Wand stellen, durch welche dieses eine wesentliche Verschiedenheit der Erscheinung
werden kénnte; denn die Vernunft absolut betrachtet und insofern sie Objekt ihrer
selbst im Selbsterkennen, also Philosophie wird, ist wieder nur eins und dasselbe und
daher durchaus das Cleiche.« Vgl. auch Giinther 1978, 122-124; R6dl 2019, 157f.

- 8 14,02,2026, 09:53:46.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kant und die Pflicht

als verniinftig vorgestellt,” dann ist auch er an das Sittengesetz aus reiner
Vernunft gebunden.® Das Postulat oder die Implikation einer Trennung von
gottlicher und menschlicher Vernunft wire daher nichts Geringeres als ein intel-
lektueller Super-GAU,® da hiermit eigentlich Folgendes postuliert wiirde: Al-
les was mithilfe der menschlichen Vernunft erkannt wiirde, wire jederzeit
dem absoluten Zweifel unterworfen, da diese Vernunft ja nicht der reigent-
lichen« géttlichen Vernunft entspricht oder gar — wie es Descartes in seinen
Meditationen schon formuliert (vgl. Descartes 2008, 68-75) — von dieser betro-
gen werden konnte. Entsprechend drastisch fillt Kants Urteil iiber die Vertei-
diger des >Die-Wege-des-Herren-sind-unergriindlich-Arguments< aus. Dem
Maf an Absurditit, das Kant in diesem Argument und seinen Implikationen
entdeckt, witrdigt der Aufklirer kein Wort mehr als unbedingt nétig: »Diese
Apologie, in welcher die Verantwortung drger ist als die Beschwerde, bedarf
keiner Widerlegung; und kann sicher der Verabscheuung jedes Menschen, der
das mindeste Gefiihl fiir Sittlichkeit hat, frei iiberlassen werden.« (Kant 1983l,
A 201)™° Wir wollen uns nun also fragen, woher die Verlisslichkeit kommt, die
Kant mit dem Sittengesetz in Verbindung bringt.

7 Man denke in diesem Zusammenhangauch an das berithmte Bonmot Albert Einsteins:
»Der Alte [Gott; Anm. T.M.] wiirfelt nicht.«

8 Vgl. auch Klemme 2004, 109: »Die Moral steht auf eigenen FiiRen, und selbst Gott ist
an ihre Gebote gebunden [...].«

9 So dufdert sich auch Kant selbstbewusst, wenn es um die Kapazitat der Vernunft geht:
»Ich behaupte nun, daf? die Transzendentalphilosophie unter alle[r] spekulativen Er-
kenntnis dieses Eigentiimliche habe: dafd gar keine Frage, welche einen der reinen Ver-
nunft gegebenen Cegenstand betrifft, fiir eben dieselbe menschliche Vernunft unauf-
16slich sei, und daf kein Vorschiitzen einer unvermeidlichen Unwissenheit und uner-
griindlichen Tiefe der Aufgabe von der Verbindlichkeit freisprechen konne, sie griind-
lich und vollstandig zu beantworten; weil eben derselbe Begriff, der uns in den Stand
setzt zu fragen, durchaus uns auch tiichtig machen muf3, auf diese Frage zu antworten
[..].« (KrV, B 505/A 477) Vgl. auch Giinther 1978, 81, Anm. 2.

10  Die »Verantwortung, von der Kant hier spricht, richtet sich nicht auf ein schlichtes
Abstraktum, sondern auf ein personalisiertes Element, namlich Gott. Dies zeigt sichim
psychoanalytischen Befund: Es wird nicht einfach eine Wahrheit unterstellt, sondern
ein Subjekt, das die Wahrheit (seiner selbst) garantiert. Lacan spricht daher vom sujet
supposé savoir, dem >Subjekt, dem zu wissen unterstellt wird< bzw. das wissen soll (vgl.
Lacan 2015d, 129-168, bes. 143f)).

- 8 14,02,2026, 09:53:46.

93


https://doi.org/10.14361/9783839462119-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

