
Kant und die Pflicht

1. Das kritische Programm der Aufklärung

»Aufklärung ist der Ausgang des Menschen aus seiner selbst verschuldeten Unmün-

digkeit.« (Kant 1983k, A 481) Das wohl berühmteste Zitat Kants bildet den

passenden Ausgangspunkt für unsere weiteren Überlegungen zum Ethisch-

Politischen. Führen wir uns nämlich im Zusammenhang mit Kants Beantwor-

tung der Frage: Was ist Aufklärung? den Sinn der imaginären Vaterfunktion vor

Augen, werden wir sogleich einer grundsätzlichen Unverträglichkeit der Be-

griffe gewahr. Denn wenn in der Metapher vom Vatergott die Konzepte All-

macht, Allwissenheit und Weisheit kulminieren, dann scheint der kantische

Aufklärungsbegriff dieses Verständnis auf allen Ebenen zu konterkarieren.

Wenn es Kant hierbei nämlich um den Aspekt derMündigkeit geht, dann kön-

nenwir auf der nächsthöheren Abstraktionsebene feststellen, dass der aufklä-

rerische Grundgedanke und das Phänomen des imaginären Vaters sich imBe-

griff der Erziehung begegnen, diesen aber jeweils im anderen Licht erscheinen

lassen. Auf der einen Seite haben wir da nämlich den Erziehungsbegriff der

aufklärerischen Denker, der sich z.B. in Schillers berühmten Briefen über die

ästhetische Erziehung desMenschen, in Lessings Erziehung desMenschengeschlechts

oder auch im literarischen Genre des Bildungsromans niederschlägt. Auf der

anderen Seite haben wir es aber mit einem institutionalisierten Erziehungs-

begriff zu tun, der gerade nicht auf Bildung, sondern auf Verwaltung imSinne

von Hege und Pflege der herrschenden Ordnung abzielt. Wo es dem aufklä-

rerischen Diskurs um Erziehung im emanzipatorischen Sinne geht, da geht

es dem institutionellen Diskurs um die wohlmeinende Bevormundung infan-

tiler bzw. infantilisierter Subjekte. Wir haben es hier also mit dem Kontrast

von (Selbst-)Bildung und Kindererziehung zu tun.

Wenn Kant nun von »selbstverschuldeter Unmündigkeit« spricht, so

macht er deutlich, dass es sich bei der aufgeklärten Idee von Erziehung

https://doi.org/10.14361/9783839462119-006 - am 14.02.2026, 09:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


84 Kritik der ethischen Institution

um einen Typus von Erziehung handelt, der sich von der Kindererziehung

maßgeblich unterscheidet (diese aber nicht ersetzt). »Unmündigkeit«, so heißt

es weiter bei Kant, »ist das Unvermögen, sich seines Verstandes ohne Leitung

eines anderen zu bedienen.« (Ebd.) Das unmündige Subjekt ist deshalb un-

mündig, weil es dem Urteilsvermögen eines anderen Subjekts unterworfen

ist bzw. sich dessen Urteil freiwillig unterwirft. Wir können also bereits an-

hand dieser ersten beiden Sätze jener Programmschrift erkennen, dass sich

der kantische Aufklärungsdiskurs zum einen der Verfassung des Subjekts,

zum anderen der kritischen Befragung der fundamentalen Referenz (und

damit der ultimativen Vaterfigur) widmet.

Präzisieren wir aber noch etwas: Wenn Unmündigkeit auch bedeuten

kann, dass sich ein Subjekt freiwillig unterwirft, bedeutet dies, dass es sich

offensichtlich nicht notwendigerweise unterwerfen müsste. In diesem Punkt

also unterscheidet sich die aufklärerische Erziehung von der Kindererzie-

hung. Denn während das (Klein-)Kind notwendigerweise auf die Eltern oder

die entsprechenden Surrogate angewiesen ist und somit Erziehung und Vor-

mundschaft für es unumgänglich werden, ist das Subjekt der Aufklärung seiner

Bestimmung nach wesentlich autonom, d.h. selbst-bestimmt. Innerhalb der

Logik der Erziehungsmetapher finden wir das Subjekt der Aufklärung also

vielmehr in der Phase der Adoleszenz, die einsetzt mit der Emanzipation

des jugendlichen Menschen von seinen Eltern. Dass nun dieses Erwachsen-

werden allen beteiligten Akteuren einen ›Kraftakt‹ sondergleichen abfordert,

weiß jeder pubertierende Mensch zu bestätigen (wenn auch vielleicht nicht

zuzugeben), denn der junge Mensch muss die gewohnte Welt und damit ihre

gewohnte Ordnung verlassen, um sich nach und nach das Wissen und die

Fähigkeiten anzueignen, die dazu hinreichen müssen, eigenverantwortlich

leben zu können – bis hin zu dem Punkt, dass er selbst einem Kind ermög-

lichen kann, einen solchen Weg einzuschlagen. In die Logik der Aufklärung

übersetzt: Der Kraftakt, den die aufklärerische Erziehung leisten muss,

besteht darin, die gewohnte, symbolische Ordnung neu zu denken, ohne

dabei jede symbolische Ordnung unmöglich zu machen. Die Aufklärung

muss aber zuletzt aus eigener Kraft erfolgen und nicht unter der vorstruk-

turierten Anleitung einer ›höheren Macht‹ über dem eigenen Verstand. Ihre

Aufgabe besteht also darin, zu zeigen, dass das Subjekt der Aufklärung zu

dieser Autonomie überhaupt befähigt ist und darüber hinaus, dass es diese

widerspruchsfrei aus sich selbst hervorbringen kann. Aufklärung muss sich

wesentlich als Selbstaufklärung begreifen. Und das bedeutet für das Subjekt der

Aufklärung nichts anderes, als dass es sich als vernünftiges Wesen begreift,

https://doi.org/10.14361/9783839462119-006 - am 14.02.2026, 09:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kant und die Pflicht 85

das sich mithilfe seiner Vernunft selbst als aufgeklärtes Subjekt bestimmen

kann.

Dieses Unterfangen setzt somit einen elaborierten Vernunftbegriff vor-

aus. Und es ist Kant, der sich dieser Aufgabe annimmt und in Form seiner

Kritik der reinenVernunft vorlegt. Vor dem aufklärerischenHintergrund erweist

sich Kants transzendentale Methode der kritischen Philosophie – also jener Phi-

losophie, die nach der »Bedingung der Möglichkeit« von Erkenntnis fragt –

somit wesentlich als praktische Philosophie, in der es um die Freiheit im Sin-

ne von Aufklärung und Autonomie geht, d.h. also um die Freiheit, sich selbst

zu bestimmen bzw. sich selbst in die Pflicht zu nehmen. Im Folgenden wollen

wir skizzieren, wie Kant zu dieser Einsicht über die Aufgabe der aufgeklärten

Vernunft gekommen ist.

Dazu müssen wir uns zunächst das geistige Klima um 1780 vergegen-

wärtigen. Wie sah die gewohnte Welt des (abendländischen) Geistes aus, in

der Kant nun mit der Forderung nach Revision und Umgewöhnung auftritt?

Vereinfacht gesprochen, sieht sich Kant mit zwei fundamentalen philosophi-

schen bzw. geistesgeschichtlichen Strömungen konfrontiert, denen er sich in

seiner ersten Kritik entgegenstellt. Da wäre zum einen der philosophische Ra-

tionalismus, dessen Tradition bis zu Platon zurückreicht. Die Erkenntnistheo-

rie des Rationalismus beruht auf der Annahme, dass Erkenntnis rein ideel-

ler Natur sei und daher unabhängig von Sinneseindrücken und -daten valide

Aussagen über dieWirklichkeit der Dinge getroffen werden können undmüs-

sen. So ist z.B. der Tisch, den ein*e Tischler*in anfertigt, eigentlich nur ein

schlichtes und mangelhaftes Abbild der reinen Idee des Tisches. Das mag –

um es mit Nietzsche zu sagen1 – etwas ›hinterweltlerisch‹ klingen, allerdings

ist die Philosophiegeschichte nicht bei diesem platonischen Idealismus ste-

hengeblieben. So fällt z.B. auch das ›Ich‹ in den Bereich des Idealismus, denn

René Descartes‘ berühmtes »cogito, ergo sum« ist auf keinerlei sinnliche Erfah-

rung angewiesen, aber als Urteil evident.

Zum anderen wäre da aber auch noch der Empirismus, der seinerseits eine

lange Tradition vorweisen kann, die auf die Vorsokratiker zurückgeht, aber

auch mit Aristoteles einen prominenten antiken Vertreter vorweisen kann.

Die Erkenntnistheorie des Empirismus ist diametral zu der des Rationalis-

mus aufgestellt: So halten etwa John Locke und G.W. Leibniz fest, dass ›nichts

1 Nietzsche übersetzt den Terminus ›Metaphysiker‹ ironisch mit »Hinterweltler« (vgl.

Nietzsche 1999a, 35-38).

https://doi.org/10.14361/9783839462119-006 - am 14.02.2026, 09:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


86 Kritik der ethischen Institution

im Verstand sein kann, das nicht vorher in den Sinnen war‹. Für etwas jen-

seits des Sinnlichen kann es keinen endgültigen Punkt der Erkenntnis geben,

da das Urteil aufgrund der Sinneserfahrung selbst keinen idealen Endpunkt

hat, der nicht schlichtweg ein beliebiges innerweltliches, subjektives Postulat

wäre.

Es lässt sich leicht erkennen, dass beide Denkweisen unbestechliche Ar-

gumente liefern, aber es wird auch ersichtlich, dass beide die Wahrheit der

Erkenntnis nur garantieren können, indem sie sie in ein jenseitiges ›Dahin-

ter‹ oder ›Davor‹ verlegen. Hinter den Dingen liegt der wahre ›Ideenhimmel‹

(Platon) und solange wir uns auf die Ideen beziehen sprechen wir vom wah-

ren Wesen der Dinge. Oder aber die Wahrheit der Dinge liegt vor dem Ver-

standesurteil, also in den Dingen selbst, und solange der Verstand sich hütet,

endgültige Aussagen über diese zu treffen, läuft er auch nicht Gefahr, einen

ungerechtfertigten Schluss zu ziehen, ist aber mehr oder weniger dazu ver-

dammt eine skeptische oder gar skeptizistische Position einzunehmen.

In seiner ersten Kritik nimmt Kant nun seinerseits eine skeptische Posi-

tion ein, die sich allerdings maßgeblich vom Skeptizismus als solchem unter-

scheidet (vgl. Weischedel 1980, 28f.).2 Als Transzendentalphilosoph nimmt

Kant nämlich eine Position ›zwischen‹ Rationalismus und Empirismus ein.

Den Ankerpunkt seiner »Umänderung der Denkart« (KrV, B XVI) bildet dabei

das bereits erwähnte cogito, das ›Ich denke‹. Bei genauerem Hinsehen lässt

sich nämlich erkennen, dass das ›Ich denke‹, auch wenn es als Argument des

Rationalismus ins Feld geführt wird, offensichtlich eine Sonderstellung ein-

nimmt, wenn es um Wahrheit und Gewissheit der Erkenntnis geht. Wenn

Kant nämlich nach der Bedingung derMöglichkeit von Erkenntnis fragt, dann

setzt dies für ihn nicht voraus, dass es Ideen von den Dingen gäbe oder dass

das aktuale Sein der Dinge einfach aus der Welt abgelesen werden könne.

Für ihn spielt dahingegen das erkennende Subjekt die zentrale Rolle, denn

wo kein denkendes Subjekt, da auch kein Erkennen und erst recht keine Er-

kenntnis. »Das: Ich denke, muß alle meine Vorstellungen begleiten können; denn

sonst würde etwas in mir vorgestellt werden, was gar nicht gedacht werden könnte […].

Also hat alles Mannigfaltige der Anschauung eine notwendige Beziehung auf das: Ich

denke, in demselben Subjekt, darin dieses Mannigfaltige angetroffen wird.« (KrV, B

132f.)

2 Hegel wird entsprechend feststellen, »daß mit jeder wahren Philosophie der Skepti-

zismus selbst aufs innigste eins ist […]« (Hegel 1986t, 227).

https://doi.org/10.14361/9783839462119-006 - am 14.02.2026, 09:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kant und die Pflicht 87

Der Transzendentalphilosophie geht es folglich darum, mit denjenigen

Postulaten zu brechen, die die Rechnung hinsichtlich der Gültigkeit von Er-

kenntnissen ohne das erkennende Subjekt machen. Nach Kant ist es somit

nicht länger möglich, die Erkenntnisse über die Dinge der ›Außenwelt‹ zu be-

handeln, ohne dabei die konkrete Verstandestätigkeit des Subjekts zu berück-

sichtigen.Das Subjekt erkennt diese Dinge nämlich nicht an sich, sondern nur

dadurch, dass es diese unter dem Aspekt der allgemeinen Verstandeskatego-

rien (Quantität, Qualität, Relation und Modalität) synthetisiert, d.h., dass es

ihnen »in einem Urteile Einheit gibt« (KrV, B 104). Daher spricht Kant auch von

der »Einbildungskraft«, die ganz wörtlich zu nehmen ist, nämlich als diejeni-

ge transzendentale Kapazität, wodurch diemannigfaltigen Sinnesdaten in ein

Bild gebracht werden (vgl. KrV, B 193-197/A 154-158). Mit der Erkenntnis über

die fundamentalen Kategorien ist es Kant dann auch möglich, die rationa-

listische Perspektive zu revidieren. Dass die Dinge erkennbar werden hängt

nicht damit zusammen, dass es für jedes unter ihnen ein imaginäres Urbild

oder – wie im scholastischen Sprachgebrauch – eine abstrakte Realie gibt.

Abstrakter als die Verstandeskategorien wird es nicht.

Allerdings spielt das ›ich denke‹ eine noch bedeutendere Rolle, denn es

fungiert nicht einfach nur als Katalysator des Erkenntnisprozesses. Mit der

Benennung der Kategorien ist schließlich noch nicht gesagt, warum und

auf welche Weise diese denn überhaupt im besagten Erkenntnisprozess

zur Anwendung kommen. Dass »Vorstellungen in einer Anschauung Einheit«

(KrV, B 105) gegeben wird, ist zunächst der Einheitsfunktion des Verstandes

zuzuschreiben, dessen Tätigkeit in der Anwendung der Kategorien Verstan-

desbegriffe hervorbringt. Die Erkenntnis, die der Verstand so produziert

ist allerdings »nicht intuitiv, sondern diskursiv« (KrV, B 93). Diese Aussage

ist gegen den rationalistischen Positivismus einer intuitiven Erkenntnis ge-

wendet. Kant hält diesem nun entgegen, dass die Verstandestätigkeit gerade

eine »Funktion« ist, worunter er »die Einheit der Handlung, verschiedene

Vorstellungen unter einer gemeinschaftlichen zu ordnen« (ebd.; Herv. T.M.),

versteht. Aber woher kommt nun die Einheitlichkeit dieser Handlung des

Verstandes? Damit die Kategorien zur Anwendung kommen können muss

ja schon eine Einheit vorausgesetzt werden, damit die Einbildungskraft ihr

Werk tun kann. »Die Kategorie setzt also schon Verbindung voraus. Also müssen wir

diese Einheit (als qualitative …) noch höher suchen […].« (KrV, B 131) Hier kommt

nun das ›Ich denke‹ ins Spiel, um synthetisierend, d.h. einheitsstiftend, zu

wirken. Das ›Ich denke‹ bildet den »Grundsatz der ursprünglichen synthetischen

Einheit der Apperzeption« (KrV, B 137).

https://doi.org/10.14361/9783839462119-006 - am 14.02.2026, 09:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


88 Kritik der ethischen Institution

Die synthetische Einheit des Bewußtseins ist also eine objektive Bedingung

aller Erkenntnis, nicht deren ich bloß selbst bedarf, um ein Objekt zu erken-

nen, sondern unter der jede Anschauung stehen muß, um für mich Objekt

zuwerden, weil auf andere Art, und ohne diese Synthesis, dasMannigfaltige

sich nicht in einem Bewußtsein vereinigen würde. (KrV, B 138)

Hier treffenwir auf eine weiteren Kernaspekt der Transzendentalphilosophie.

Diese kritische Philosophie fragt nämlich nicht nur nach der Bedingung der

Möglichkeit von Erkenntnis, vielmehr lautet ihre eigentliche Frage: »Wie sind

synthetische Sätze a priori möglich?« (KrV, B 19) Diese kuriose Frage ist im höchs-

ten Maße bedeutsam, denn hinter dieser abstrakten Formulierung verbirgt

sich folgende Frage: Welche prädikativen Aussagen über die Dinge können

wird ohne die Zuhilfenahme der sinnlichen Erfahrung (also a priori) machen?

Die Antwort auf diese Frage ist deshalb von höchster Bedeutung, da wir diese

Aussagen, also diese synthetischen Sätze a priori, als evident und damit auch

als wahr betrachten können.

Was macht die synthetischen Sätze nun so besonders und ihren Wahr-

heitswert so wichtig? Die Antwort lautet: der Erkenntnisgewinn, der mit ei-

nem synthetischen Satz bzw. Urteil verbunden ist. Denn im Unterschied zu

einem analytischen Satz bringt ein synthetischer einMehr an Erkenntnis her-

vor. Hier ein beliebtes Beispiel:3 Der Satz ›Ein Schimmel ist ein weißes Pferd‹

ist analytisch. Die Prädikate des Satzes, nämlich ›weiß‹ und ›Pferd‹, stellen ei-

gentlich nur eine Auflösung (ἀνάλυσις) dessen dar, was im Subjekt des Sat-

zes, dem ›Schimmel‹, notwendig enthalten ist. Ein analytischer Satz ist daher

sehr wohl ein apriorischer Satz, bringt allerdings kein Mehr an Erkenntnis

hervor.

Mit dem synthetischen Satz verhält es sich dahingegen so, dass das Prädi-

kat des Satzes durchaus eine Erkenntnis über das Subjekt zutage fördert, die

sich nicht notwendig aus dem Begriff desselben ableiten lässt. Ein Beispiel:

›Mein Nachbar ist ein pensionierter Lehrer.‹ Die Bedeutung des Satzes mag

zwar durchaus zutreffend sein, allerdings ist es vollkommen klar, dass der

Begriff ›Nachbar‹ nicht notwendig oder allgemein die Information enthält,

dass es sich dabei um einen Pensionär und/oder Lehrer handelt. Der Satz ist

eben ein synthetischer, d.h. ein zusammengefügter. Eines ist er aber nicht,

nämlich a priori gültig.

3 Die Beispiele sind der Lese-Einführung von Ralf Ludwig (2009, 47) entnommen.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-006 - am 14.02.2026, 09:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kant und die Pflicht 89

Die von Kant vorgestellte Differenzierung zwischen analytischen und syn-

thetischen Urteilen entpuppt sich nun gerade dort als brisant, wo nach den

›letztenWahrheiten‹ gefragt wird – anders gesagt, wo die symbolisierte Form

der fundamentalen Referenz bzw. der imaginäre Vater in Frage steht. Wir

wollen uns dies anhand von Kants eigener Argumentation vor Augen führen,

indem wir uns folgende Frage stellen: Unter welche Kategorie von Sätzen fal-

len die Urteile über Gott? Handelt es sich bei dem Satz ›Gott ist der allmäch-

tige und allwissende Vater und Schöpfer der Welt und des Menschen‹ um

einen analytischen oder einen synthetischen Satz? Man müsste doch anneh-

men, dass die genannten Prädikate notwendigerweise im Begriff Gott enthal-

ten sind, da andernfalls gar nicht erst von Gott die Rede sein könnte. Dieser

Feststellungwürde auch Kant nicht widersprechen (vgl. KrV, B 623). Da es sich

bei Gott zudem um einen Begriff handelt, den wir mit den Mitteln des Ver-

standes behandeln und für den wir keine empirische Anschauung vorfinden,

können wir außerdem sicher sein, dass es sich um einen analytischen Satz

handelt, da er offensichtlich a priori ausgehandelt wird. Nun stellt sich aber

die Anschlussfrage: Was haben wir dann mit der obigen Aussage an Erkennt-

nis gewonnen? Nicht viel, sagt Kant, denn wir haben es hier nur mit einem

abstrakten Urteil zu tun, aber nicht mit einem definitiven über Dasein und

Wirklichkeit Gottes. »Die unbedingte Notwendigkeit der Urteile … ist nicht

eine absolute Notwendigkeit der Sachen.« (KrV, B 621)

Zur Erläuterung greift Kant auf ein Beispiel aus der Geometrie zurück.

So hat z.B. ein Dreieck notwendigerweise drei Winkel, und dies ist unbe-

dingt gültig, auch wenn niemals ein Dreieck gezeichnet oder uns sonst wie

vor Augen geführt würde. Denn dass ein Dreieck drei Winkel hat ist not-

wendigerweise der Fall, deshalb muss es aber nicht außerhalb des Verstandes

existieren.Mit Gott verhält es sich nun ganz ähnlich, was Kant in seiner Kritik

des ontologischen Gottesbeweises aufzeigt (vgl. KrV, B 620-631). Laut diesem

ist Gott das höchste Sein bzw. – mit den Worten Anselms von Canterbury –

Gott ist das Sein, »über das hinaus Größeres nicht gedacht werden kann« (An-

selm von Canterbury 2005, passim). Auch für diese Definition gilt, dass sie

kein Mehr an Erkenntnis produziert und allein eine Verstandesübung dar-

stellt. Allerdings beansprucht das ontologische Argument zugleich, das Sein

Gottes und damit seine Existenz zu beweisen. Der Gedankengang ist leicht

nachzuvollziehen: Wenn Gott das Sein ist, über das hinaus Größeres nicht

gedacht werden kann, und wenn es ein existierendes Sein gibt (was notwen-

digerweise der Fall ist, denn cogito, ergo sum), dann muss doch auch dieses

höchste Sein selbst existieren. Aber so leicht ist es dann doch nicht. Kant kri-

https://doi.org/10.14361/9783839462119-006 - am 14.02.2026, 09:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


90 Kritik der ethischen Institution

tisiert die Vertreter des ontologischen Beweises: »Räumet man euch dieses

ein, so habt ihr dem Scheine nach gewonnen Spiel, in der Tat aber nichts ge-

sagt; denn ihr habt eine bloße Tautologie begangen.« (KrV, B 625) In dem Satz

›Gott ist allmächtig usw.‹ nämlich stellt »das Wörtchen: ist … nicht noch ein

Prädikat« dar,

sondern nur das, was das Prädikat beziehungsweise aufs Subjekt setzt. Neh-

me ich nun das Subjekt (Gott) mit allen seinen Prädikaten (worunter die All-

macht gehöret) zusammen, und sage: Gott ist, oder es ist ein Gott, so setze

ich kein neues Prädikat zum Begriffe von Gott, sondern nur das Subjekt an

sich selbst mit allen seinen Prädikaten, und zwar den Gegenstand in Bezie-

hung auf meinen Begriff. […] Und so enthält das Wirkliche nichts mehr als

das bloß Mögliche. (KrV, B 626f.)

Der Begriff vonGott drückt also, genauwie das beispielhafte Dreieck, nur eine

Möglichkeit aus. Kant erklärt auch dieses Problemmit einem berühmt gewor-

denen Beispiel: »Hundert wirkliche Taler enthalten nicht das mindeste mehr,

als hundert mögliche.« (KrV, B 627) Das Beispiel mag zunächst etwas verwir-

rend klingen, ist allerdings vollkommen plausibel, wenn wir uns nur wieder

die fundamentale Funktion der symbolischen Ordnung vor Augen führen, in

der einem Begriff oder auch einem Zeichen ein bestimmter Wert und/oder

Sinn zugesprochen wird. Der Möglichkeit nach kann ich mit hundert ima-

ginierten Talern ohne Weiteres etwas im Wert von hundert Talern bezahlen,

denn der Sinn von ›hundert Talern‹ ist, dass sie diesen materialen Gegen-

wert symbolisieren. Und genau das tun sie auch in meiner Vorstellung. Habe

ich nun zufälligerweise tatsächlich hundert Taler in meinem Portemonnaie,

dann kommt durch ihre sinnanalytische Zweckmäßigkeit im symbolischen

Register kein realer Mehrwert hinzu. Anders gesagt, ich habe nicht plötzlich

zweihundert Taler, nur weil ich hundert tatsächliche Taler habe und mir zu-

gleich hundert Taler vorstelle. Das werde ich spätestens dann merken, wenn

ich versuchen sollte, mit den hundert Talern etwas im Wert von zweihundert

Talern bezahlen zu wollen. Schließe ich analog nun allein aufgrund des Postu-

lats der göttlichen Allmacht gleich auf die Existenz des allmächtigen Gottes,

so ist dieser Schluss nichts anderes als eine »elende Tautologie« (KrV, B 625).

UmGottes Existenz zu beweisen,müsste der Begriff von Gott eine empirische

Anschauung haben. Denn es gilt: »Gedanken ohne Inhalt sind leer, Anschau-

ungen ohne Begriffe blind. Daher ist es eben so notwendig, seine Begriffe

sinnlich zu machen […].« (KrV, B 75) Dies gestaltet sich bei der Gottesvor-

stellung allerdings als unmöglich, denn weder gibt es eine Anschauung der

https://doi.org/10.14361/9783839462119-006 - am 14.02.2026, 09:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kant und die Pflicht 91

Allmacht, noch der Allwissenheit und der sonstigen Prädikate, die traditions-

gemäß mit dem Gottesbegriff in Verbindung gebracht werden.

Wir können nun also das Ergebnis der kantischen Kritik hinsichtlich der

Frage nach den synthetischen Urteilen a priori schon einmal im Hinblick auf

das Imaginäre bzw. den imaginären Vater beantworten und stellen fest: Der

imaginäre Vater ist lediglich ein Postulat der denkenden Vernunft, eine notwendige

Existenz kann ihm nicht zugesprochen werden. Der Verstand findet in dem Be-

griff vom imaginären Vatergott nur das vor, was er selbst in ihn hineingelegt

hat.4 Bei Urteilen dieser Art handelt es sich folglich nicht um synthetische

Sätze a priori. Stattdessen kommen wir zusammen mit Kant zu der ernüch-

ternden Einsicht, dass sich die synthetischen Sätze a priori (scheinbar) ledig-

lich auf mathematische, geometrische und bestimmte physikalische Urteile

beschränken.5 Und so stellt Kant fest, dass folglich der »Nutzen aller Philo-

sophie der reinen Vernunft … also wohl nur negativ [ist]« (KrV, B 823/A 795).

Das Ergebnis mag desillusionierend sein, aber da der menschliche Geist

nun einmal zum Imaginären und zur Projektion tendiert, kommt gerade der

Kritik der reinen Vernunft in dieser Hinsicht eine unbedingte Bedeutsamkeit

zu, die Kant auch deutlich zum Ausdruck bringt: »Es ist demütigend für die

menschliche Vernunft, daß sie in ihrem reinen Gebrauche nichts ausrichtet,

und sogar noch der Disziplin bedarf, um ihre Ausschweifungen zu bändi-

gen, und die Blendwerke, die ihr daher kommen, zu verhüten.« (Ebd.) Für

die aufgeklärte und kritische Vernunft ist es daher unumgänglich, sich im-

mer wieder die Unmöglichkeit einer Letztbegründung vor Augen zu führen,

4 Das hängt formallogisch betrachtet mit der Tatsache zusammen, dass wir uns hier im

seinsthematischen Register des Denkens bewegen. Die Möglichkeit dieser Form des

Denkens ist aber an eine (quasi unbewusste) Entscheidung gebunden, in der der zu-

reichende Grund des Denkens selbst fixiert wird (vgl. Günther 1991, 274): »Anders aus-

gedrückt: wir brauchen einen Grund für unser Denken, weil dasselbe nur subjektive

Form ist undwir denmaterialen Gegenstand nicht selber imGedanken herstellen. Der

Grund ist es somit, der das Denken zur Sache selbst hinleitet. […] Deshalb beschreibt

auch die seins-thematische, zweiwertige Logik das Bewußtsein als ein handelndes,

in Entscheidungen lebendes. […] Deshalb ist die zweiwertige Logik auch auf Postula-

ten, regulativen Prinzipien, Definitionen und begrifflichen Konventionen aufgebaut.«

(Ebd.) Indem das zweiwertige Denken sich aber auf jene Postulate usw. verlässt, abs-

trahiert es von dem Faktum, dass es selbst wesentlich Denktätigkeit und »in Entschei-

dungen lebendes« ist.

5 Ein Beispiel: Der mathematische Satz ›7 plus 5 ist gleich 12‹ ist synthetisch, denn aus

der Zahl 12 muss nicht notwendigerweise auf die Zahlen 7 und 5 geschlossen werden,

es könnten auch 8 und 4 usw. sein (vgl. KrV, B 15f.).

https://doi.org/10.14361/9783839462119-006 - am 14.02.2026, 09:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


92 Kritik der ethischen Institution

egal ob sich diese nun einem abstrakten philosophischen Konzept wie dem

Sein als solchem oder einem nicht weniger abstrakten theologischen Myste-

rium Gottes verpflichtet fühlt.

Gerade der letztgenannte Punkt zeigt sich in kritischer Perspektive als

prätentiös. Man denke nur an das bekannte Argument, »daß die Wege des

Höchsten nicht unsere Wege sein (sunt Superis sua iura)« (Kant 1983l, A 201).

Dieses Argument stammt natürlich aus dem theologisch-ethischen Diskurs

um die Frage der Theodizee und wird dort als eine Apologie der göttlichen

Gerechtigkeit undWeltlenkung genutzt, indem es das Leid derWelt auf einen

höheren Zweck zurückführt, der der Intention derWeisheit Gottes und damit

dessen Plan entspricht, der einfachen Kreatur auf Erden aber verschlossen

ist und ihr ein ewiges Rätsel bleibt. Dieses Argument ist allerdings unhaltbar.

Wir haben bereits oben gesehen, dass diemonokausale Letztbegründung eine

imaginäre Funktion darstellt und deshalb auch nicht als philosophisch zuläs-

sige Begründung herhalten kann. Darüber hinaus müssen wir – mit Kants

Argumentation im Rücken – fragen: Steht Gott über der Ethik? Findet sich hier

nicht nur wieder eine Teilung der Ethik in zwei Bereiche, deren einer der ab-

solute und ultimative Expertendiskurs ist, der dem anderen, der kontingen-

ten Moralität, gänzlich überlegen ist? Seit Kant steht fest, dass es eine solche

Trennung nicht geben kann, denn genauso wie die Vernunft »Einheit haben

müsse« (KrV, B 826/A 798),6 ist auch das, was er das »Sittengesetz« nennt, nur

eines.

Der kantischen Entdeckung und Explikation des Sittengesetzes werden

wir uns im folgenden Abschnitt zuwenden. Die Beantwortung der Frage, ob

denn Gott über dem Sittengesetz stehe, wollen wir aber getrost vorwegneh-

men. Kants Antwort nämlich ist unmissverständlich: »Es [das Sittengesetz;

Anm. T.M.] schränkt sich … nicht bloß auf Menschen ein, sondern geht auf

alle endlichenWesen, die Vernunft undWillen haben, ja schließlich sogar das

unendliche Wesen, als oberste Intelligenz, mit ein.« (KpV, A 57) Wird Gott

6 Vgl. auch Hegel 1986s, 172: »Daß die Philosophie nur eine ist und nur eine sein kann, be-

ruht darauf, daß die Vernunft nur eine ist; und sowenig es verschiedene Vernunften ge-

ben kann, ebensowenig kann sich zwischen die Vernunft und ihr Selbsterkennen eine

Wand stellen, durch welche dieses eine wesentliche Verschiedenheit der Erscheinung

werden könnte; denn die Vernunft absolut betrachtet und insofern sie Objekt ihrer

selbst im Selbsterkennen, also Philosophie wird, ist wieder nur eins und dasselbe und

daher durchaus das Gleiche.« Vgl. auch Günther 1978, 122-124; Rödl 2019, 157f.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-006 - am 14.02.2026, 09:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kant und die Pflicht 93

als vernünftig vorgestellt,7 dann ist auch er an das Sittengesetz aus reiner

Vernunft gebunden.8 Das Postulat oder die Implikation einer Trennung von

göttlicher und menschlicher Vernunft wäre daher nichts Geringeres als ein intel-

lektueller Super-GAU,9 da hiermit eigentlich Folgendes postuliert würde: Al-

les was mithilfe der menschlichen Vernunft erkannt würde, wäre jederzeit

dem absoluten Zweifel unterworfen, da diese Vernunft ja nicht der ›eigent-

lichen‹ göttlichen Vernunft entspricht oder gar – wie es Descartes in seinen

Meditationen schon formuliert (vgl. Descartes 2008, 68-75) – von dieser betro-

gen werden könnte. Entsprechend drastisch fällt Kants Urteil über die Vertei-

diger des ›Die-Wege-des-Herren-sind-unergründlich-Arguments‹ aus. Dem

Maß an Absurdität, das Kant in diesem Argument und seinen Implikationen

entdeckt, würdigt der Aufklärer kein Wort mehr als unbedingt nötig: »Diese

Apologie, in welcher die Verantwortung ärger ist als die Beschwerde, bedarf

keinerWiderlegung; und kann sicher der Verabscheuung jedesMenschen, der

das mindeste Gefühl für Sittlichkeit hat, frei überlassen werden.« (Kant 1983l,

A 201)10Wir wollen uns nun also fragen, woher die Verlässlichkeit kommt, die

Kant mit dem Sittengesetz in Verbindung bringt.

7 Mandenke in diesemZusammenhang auch an das berühmteBonmotAlbert Einsteins:

»Der Alte [Gott; Anm. T.M.] würfelt nicht.«

8 Vgl. auch Klemme 2004, 109: »Die Moral steht auf eigenen Füßen, und selbst Gott ist

an ihre Gebote gebunden […].«

9 So äußert sich auch Kant selbstbewusst, wenn es um die Kapazität der Vernunft geht:

»Ich behaupte nun, daß die Transzendentalphilosophie unter alle[r] spekulativen Er-

kenntnis dieses Eigentümliche habe: daß gar keine Frage, welche einen der reinen Ver-

nunft gegebenen Gegenstand betrifft, für eben dieselbemenschliche Vernunft unauf-

löslich sei, und daß kein Vorschützen einer unvermeidlichen Unwissenheit und uner-

gründlichen Tiefe der Aufgabe von der Verbindlichkeit freisprechen könne, sie gründ-

lich und vollständig zu beantworten; weil eben derselbe Begriff, der uns in den Stand

setzt zu fragen, durchaus uns auch tüchtig machenmuß, auf diese Frage zu antworten

[…].« (KrV, B 505/A 477) Vgl. auch Günther 1978, 81, Anm. 2.

10 Die »Verantwortung«, von der Kant hier spricht, richtet sich nicht auf ein schlichtes

Abstraktum, sondern auf ein personalisiertes Element, nämlichGott. Dies zeigt sich im

psychoanalytischen Befund: Es wird nicht einfach eine Wahrheit unterstellt, sondern

ein Subjekt, das die Wahrheit (seiner selbst) garantiert. Lacan spricht daher vom sujet

supposé savoir, dem ›Subjekt, dem zu wissen unterstellt wird‹ bzw. das wissen soll (vgl.

Lacan 2015d, 129-168, bes. 143f.).

https://doi.org/10.14361/9783839462119-006 - am 14.02.2026, 09:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

