
Held Homburg trägt die Folgen. Königs Prinz  

Mit Fackeln wird und Lichtern und Laternen 

Der Held gesucht1

HELDEN BISHER

Philoktet ist auf einem guten Weg. Während Laokoon als substantielle Individu-
alität gar nicht in der Lage ist, persönliches Unrecht zu empfinden, weil er sich 
einzig begreift auf dem Hintergrund seiner Gemeinschaft und deswegen seinen 
Tod ohne Widerspruch hinnimmt, und Antigone als erste Erscheinungsform ei-
nes Subjekts den Untergang ihrer Gemeinschaft, den sie durch ihre Verkör-
perung eines gemeinschaftlichen Prinzips heraufbeschworen hat, nicht zu über-
leben vermag, wehrt Philoktet sich standhaft gegen sein Schicksal und überlebt 
auch fern seiner Gemeinschaft, nur auf sich gestellt. Aber auch Philoktet lenkt 
ein, Herakles kann ihn von der Rückkehr in die Gemeinschaft überzeugen. Phil-
oktets Krise war kurz und kann gelöst werden. Damit unterscheidet er sich 
wesentlich von den Figuren, die ihm durch die Jahrhunderte auf der Bühne fol-
gen. Während Philoktet einen stringenten Charakter hat, seine Entscheidungen 
und Umentscheidungen begründet und nachvollziehbar sind, sein Heldendasein 
offensichtlich untermauert wird von Verhalten und Einstellung, bevölkern heute 
weniger mit sich identische Charaktere die Bühnen.  
 Entscheidungen – falls welche getroffen werden – bleiben oft unbegründet 
und unverständlich. Oftmals ist der Handlungsablauf undurchsichtig. Eingeläutet 
wird die dauerhafte Krise des Helden in der Romantik, im Folgenden beispiel-
haft verkörpert durch den Prinzen von Homburg. Die Romantik verändert den 

                                                             
1  Heinrich von Kleist: Prinz Friedrich von Homburg; in: ders.: Werke 2, Dramen II. – 

Köln: Könemann 1996, Erster Akt, Erster Auftritt, 240. Im Folgenden im Text mit 

Prinz, Akt, Auftritt und Seitenangabe zitiert) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


282 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Begriff des Helden nachhaltig: der romantische Held ist ein Held der Krise. Phi-
loktet soll deshalb in diesem Kapitel der Prinz von Homburg entgegentreten. 
Beide sind Krieger und beide hadern mit ihrem Schicksal – doch auf unter-
schiedliche Weise. Beide entscheiden sich am Ende für ihr Heldentum, doch die 
Entscheidungsfindung ist eine andere. Während Lessing die rationale Argumen-
tation stark macht und die Tat für den Charakter einstehen lässt, verkehrt Kleist 
diese klassische Anordnung: die Tat sagt über den Charakter nichts mehr aus, 
weil ihre Beweggründe verborgen bleiben. Der Begriff des Helden verändert 
sich.  
 Mit Früchtl habe ich am Ende des letzten Hegel-Kapitels gezeigt, dass es 
nach Hegel in der Moderne keine Helden mehr geben kann: ihr Platz war in der 
mythischen Zeit, in der der Einzelne durch seine Tat noch ganze Staaten schöp-
fen konnte und durch das Fehlen einer vernünftigen Gesellschaftsordnung mit 
seiner tugendhaften Handlung unverzichtbar war. Sein Platz war dabei schon 
immer eher in der Kunst als im wirklichen Leben, denn im Helden wird das le-
bendig, was die Kunst ausmacht: die Verkörperung des Allgemeinen im Beson-
deren, bei der die Bedeutung über das Verkörperte hinausreicht. Der Held, der 
als Einzelner für das Allgemeine steht, ist dabei weder im bürgerlichen Staat, in 
dem ohnehin jeder freiwillig Teil hat am vernünftigen Allgemeinen, noch in der 
Sphäre der Wahrheit und des Wissens aktuell, da Religion und Philosophie bes-
sere Weisen der Darstellung des Wahren gefunden haben. Nach Hegel also gibt 
es heute keine Helden mehr: ihre Zeit ist vorbei.  
 Dieser These widerspricht unter anderem Karl Reinhardt. Er plädiert für eine 
andere und sehr interessante Interpretation des Heldenbegriffs. Für ihn ist der 
Held zunächst einmal einfach eine Art und Weise, Menschlichkeit darzustellen 
und sich so selbst vor Augen zu führen, wie Menschen sein können. Das gilt 
nicht nur für den menschlichen Helden Lessings, sondern das gilt für die meisten 
Heldendarstellungen seit der Antike. Helden sind (meist) Menschen, die schwie-
rige Bedingungen meistern und dabei über sich hinauswachsen. Odysseus, 
Philoktet, Hektor: Sie prägen die antiken Mythen und sind weiter nichts als – 
Menschen. »Der Held übersteigt in der Regel nicht Menschenmaß schlechthin, 
wohl aber gewohntes Maß«, schreibt Reinhardt.2 Der Held in der Erzählung, im 
Roman, im Kunstwerk ist eine Weise des Menschen, sich selbst zu sehen und 
das Beste an sich herauszustreichen. Er steht also in einer begrifflichen Span-
nung zwischen Ideal und Selbsterkenntnis: »Der Held, nach allem, gehört zum 

                                                             
2  Karl Reinhardt: »Die Krise des Helden«; in: ders.: Die Krise des Helden. Beiträge zur 

Literatur und Geistesgeschichte. – München: Deutscher Taschenbuch Verlag 1962, 

107. Im Folgenden mit Krise und Seitenangabe im Text zitiert. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


            HELD HOMBURG TRÄGT DIE FOLGEN. KÖNIGS PRINZ  | 283

Schatz der Urformen menschlicher Selbstdarstellung sowohl rühmender wie 
selbsterkennender Art. Der Mensch feiert im Helden seine Triumphe, Wünsche, 
Gefahren, Siege, Niederlagen, Ängste, Tapferkeiten, Überwindungen, Opfer, 
Schmerzen, usw.« (Krise, 107f.) Die Heldendarstellung hat sich dabei im Laufe 
der Geschichte verändert, wie Reinhardt überzeugend darlegt: sie kommt dem 
Menschen immer näher und wendet sich von einer gottgleichen und unantastba-
ren Darstellung ab. Damit wird sie menschlicher und gleichzeitig ungenauer. Im 
Helden sehen wir so auch die veränderte Darstellung von Subjektivität: Bei Lao-
koon ist das Heldische noch ganz das Aufgehen in der Gemeinschaft, Antigone 
ist als Heldin schon vereinzelt, indem sie sich gegen die Gemeinschaft stellt, die-
sen Bruch aber nicht aushält und doch wieder durch ihren Heldentod in die 
Gemeinschaft zurückkehrt. Philoktet ist der wirklich vereinzelte Held: ein Ein-
zelkämpfer, der auf seiner Individualität besteht und ihr Recht behauptet. 
Reinhardts Begriff des Helden ist damit offener als derjenige Hegels. Er bietet 
Raum für Selbstdarstellung und Selbstbefragung; und damit Raum für eine Ent-
wicklung des Begriffs selbst, die Hegel in ihm nicht sehen kann. Doch dazu wei-
ter unten Genaueres. 
 Zunächst möchte ich noch einmal an Bohrers romantische Subjektivität erin-
nern, die ja schon Thema eines Exkurses im Rechtsphilosophiekapitel war. Am 
romantischen Begriff von Subjektivität habe ich dort gezeigt, was dem Subjekt-
begriff bei Hegel fehlt: das Überbordende, das Unangepasste, das Kreative, das 
den Fortschritt erst ermöglicht. Das romantische Subjekt erfindet sich selbst. Es 
will keine Gesellschaft begründen wie der Held der Antike: oftmals will es noch 
nicht mal in ihr bestehen können. Verträumt sucht es in anderen Seelenverwand-
te, immer in der Hoffnung, sich dabei selbst zu entdecken. Jean Pauls Romane 
beschreiben diese Suche nach sich im anderen, nach sich in der Natur. Auch bei 
Kleist ist diese unbestimmte Sehnsucht nach Erfüllung, nach Gemeinschaft fühl-
bar, gleichzeitig kommt das Unbewusste ins Spiel, das dem Einzelnen bedroh-
lich im Nacken sitzt und ihn in die Unvernunft und ins Verderben treibt. Durch 
den romantischen Subjektbegriff verkehrt sich auch der Held: Adam in Kleists 
Der zerbrochene Krug wird vom Richter zum Angeklagten, grotesk ermittelt er 
wider Willen gegen sich selbst. Auch Penthesilea im gleichnamigen Drama 
macht eine Wendung durch: Erst tritt sie auf als strahlende Heldin, Königin der 
Amazonen, ehrenvolle Kriegerin und wird dann durch ihre Liebe zu Achill in die 
Raserei getrieben: mit ihren Hunden, selbst wie eine Hündin, zerreißt sie auf 
dem Schlachtfeld den eigentlich begehrten Mann. Die Heldin wird zum Monster. 
Ihre Tat schafft nichts, sondern zerstört.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


284 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

HOMBURGS HELDENTUM

Besonders deutlich wird diese Abkehr vom klassischen deutschen Drama und 
seinem Helden laut Erika Fischer-Lichte in Kleists letztem Stück, dem Prinz 

Friedrich von Homburg, das er nur wenige Monate vor seinem Selbstmord 1811 
vollendet. Kleist siedelt sein Stück an im 17. Jahrhundert. Friedrich von Hom-
burg ist ein ehrgeiziger und begabter junger Adeliger, der auf Seiten des Großen 
Kurfürsten Friedrich Wilhelm von Brandenburg im Schwedisch-Brandenburgi-
schen Krieg kämpft und sich im Schlachtgetümmel bewährt. Zudem ist er der 
Sohn der früh verstorbenen, besten Freundin der Kurfürstin und dieser von sei-
ner Mutter am Totenbett an Sohnesstatt anbefohlen. Nachempfunden hat Kleist 
ihn dabei offensichtlich dem Prinz von Hessen-Homburg, über dessen Kampfes-
mut der Große Kurfürst in seinen Memoiren schreibt. Die Schauplätze des 
Schauspiels sind Berlin und Fehrbellin, wo die alles entscheidende Schlacht 
stattfindet.  
 Während im klassischen Drama die Helden ihre Tat erklären, ihre Motivatio-
nen aufdecken und so der Vernunft – wie Lessing es fordert – Einsicht gewähren 
und ihre Handlungen nachvollziehbar machen, richtet Kleist ein Emotionschaos 
beim Zuschauer an. Homburg trifft Entscheidungen, ohne sie zu begründen. Nur 
die Entscheidung kommt auf die Bühne – die Motive bleiben unklar. Der Ent-
scheidungsfindungsprozess ist argumentativ nicht nachvollziehbar: »the decision 
is not weighed up, nor are the arguments for and against expressed on a linguis-
tic level«,3 kommentiert das Erika Fischer-Lichte. Besonders interessant ist das 
Stück aber auch noch unter einem anderen Gesichtspunkt. Die Frage, ob Hom-
burg ein Held ist und wie heldenhaftes Verhalten auszusehen hat, stellt sich im 
Stück immer wieder von verschiedenen Seiten. Der Begriff selbst wird hier erör-
tert und in Frage gestellt.  
 So beginnt das Stück schon, typisch für Kleist, in einer Mischung aus Ironie 
und liebevoller Zuneigung zum Träumer, mit der Suche nach dem Helden. Mit 
»Fackeln wird und Lichtern und Laternen / der Held gesucht«.(Prinz, Erster Akt, 
Erster Auftritt, 240) Drei Tage, so erzählt der Graf Hohenzollern, ist Homburg 
den flüchtenden Schweden nachgesetzt und eigentlich soll er just in diesem 
Moment schon wieder auf dem Pferd sitzen, um sich in eine neue Schlacht zu 
stürzen. Doch der Held wird im Garten gefunden, wo er schlafwandelt und sich 
selbst einen Lorbeerkranz flicht und gleichermaßen angerührt und amüsiert be-
merkt Graf Hohenzollern: »Der Lorbeer istʼs / Wie erʼs gesehen hat, an der 

                                                             
3  Erika Fischer-Lichte: History of European Drama and Theatre, 206.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


            HELD HOMBURG TRÄGT DIE FOLGEN. KÖNIGS PRINZ  | 285

Helden Bildern, / Die zu Berlin im Rüstsaal aufgehängt.« (Prinz, Erster Akt, Ers-
ter Auftritt, 241)4  

Der junge Held verpasst also, so beginnt Kleists Stück, weil er vom Helden-
ruhm träumt, seine Pflichten als Held – er verpasst fast den Kampf. Mit dem so 
auf der Hand liegend nach Heldenruhm sich sehnenden, jungen Krieger treiben 
Graf und Kurfürst nun ihr Unwesen. Der Kurfürst umwindet den geflochtenen 
Lorbeerkranz nun mit seiner Kette und gibt beides seiner Nichte. Natalie nun, 
die den für Ehre und Anerkennung stehenden Lorbeerkranz mit der kurfürstli-
chen Kette in der Hand hält, verkörpert alle Wunschträume Homburgs. 
Schmachtend versucht Homburg nun sein Traumbild zu erhaschen und redet sich 
dabei, noch immer schlafwandelnd, mit seinem Liebesgeständnis an Natalie um 
Kopf und Kragen. Als der Kurfürst sich an diesem Bild genug ergötzt hat, ver-
schwindet die Gesellschaft zurück ins Schloss und überlässt Homburg seinen 
Träumereien. Als Graf Hohenzollern den Prinzen, der beim ersten Anrufen übri-
gens umfällt und in tiefen Schlaf sinkt, aufweckt, kann dieser sich zunächst an 
nichts erinnern. Ihm selbst scheint es unglaublich, wie er aus seinem Bett in den 
Garten gelangt ist und der Graf hilft ihm nicht bei einer Aufklärung. Homburg 
dämmert nun das Geschehene wieder herauf, doch missdeutet er es als Traum. 
Einzig verwirrend: er hat Prinzessin Natalie versehentlich einen Handschuh ab-
gestreift. Und diesen hält er noch in der Hand.  
 Ob er gewacht hat oder schlief: für Homburg bleibt das Erlebte undurchsich-
tig. Traum und Wirklichkeit sind nicht mehr klar zu unterscheiden. Diese 
Schwierigkeit zieht sich durch das ganze Stück. Denn der vermeintliche Traum 
beschäftigt Homburg so stark, dass er immer wieder in Tagträume abgleitet. So 
ist er auch vollkommen geistesabwesend, als der Kurfürst, im Beisein der Kur-
fürstin und Natalies, sowie der Generäle, den Schlachtplan aufstellt und die 
Befehle erlässt. Mehrmals wird dem Prinzen, der, besonders nachdem er begrif-
fen hat, dass der Handschuh tatsächlich Natalie gehört, nur noch Augen für diese 
hat, die Order des Kurfürsten wiederholt, unbedingt auf seinem Platz zu bleiben, 
bis er den Befehl bekommt, sich in die Schlacht einzumischen.  
 Auch auf dem Schlachtfeld selbst wird ihm dieser Befehl wiederholt, doch 
Homburg missachtet ihn, nachdem er ihn endlich begriffen zu haben scheint, und 
mischt sich zu früh ein. Als er nun auch noch sieht, wie der Schimmel des Kur-

                                                             
4  Bemerkenswert ist an dieser Stelle nicht nur, dass Homburgs Traum, den der Schlaf-

wandler träumt, anschaulich wird in seiner Tätigkeit: Homburg also offensichtlich 

nach Heldenruhm strebt, interessant und amüsant ist ebenso die Frage des Großen 

Kurfürsten, die die Schwierigkeiten von Homburgs Heldentum vorwegzunehmen 

scheint: »Wo fand er den [Lorbeer] in meinem märkischen Sand?« (ebd). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


286 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

fürsten mit Reiter tödlich getroffen wird, kennt sein Kampfesmut keine Grenzen 
mehr. Er gewinnt die Schlacht – und Natalie. Die ist, als sie vom Tod des Kur-
fürsten hört, zutiefst erschrocken. Homburg gesteht ihr seine Liebe und sie ver-
sprechen sich die Ehe. Ein Bote bringt die gute Nachricht, dass anstelle des Kur-
fürsten der Rittmeister auf dem Schimmel saß und der Kurfürst selbst wohlauf 
ist. Zu diesem Zeitpunkt hat Homburg alles erreicht. Er ist als strahlender Held 
aus der Schlacht hervorgegangen und hat Natalies Versprechen, ihn zu heiraten. 
Der Prinz ist überglücklich.  
 Doch dieses Glück zerplatzt, sobald er den Kurfürsten trifft. Der ist wütend 
darüber, dass sein Befehl verletzt wurde und kündigt dem Schuldigen, ähnlich 
der Selbstverfluchung des Ödipusʼ, das Kriegsgericht an. Was der Kurfürst nicht 
weiß, ist, dass Homburg, der vor der Schlacht mit seinem Pferd gestürzt ist, doch 
selbst die Reiterei angeführt hat. Er glaubt also, einen anderen vor Gericht zu 
bringen und ist erschrocken, als Homburg freudestrahlend als Held des Gefechts 
vor ihn tritt. Wutentbrannt lässt er ihm dennoch sofort den Degen nehmen und 
ihn verhaften. Der Prinz kann das, was ihm geschieht, zunächst überhaupt nicht 
einordnen: »Träumʼ ich? Wachʼ ich? Lebʼ ich? Bin ich bei Sinnen?« (Prinz, 
Dritter Akt, Erster Auftritt, 278) Auch als das Kriegsgericht schon das Todesur-
teil über ihn gefällt hat, kann Homburg nicht glauben, dass sein Schicksal 
besiegelt ist. Fest geht er davon aus, dass der Kurfürst, anstatt das Urteil zu un-
terschreiben, Gnade walten lassen wird. Als einen deus ex machina, der den 
Helden, der gefehlt hat, aber dennoch ein ruhmreicher Held ist, wieder in den 
Kreis der Götter holt, betrachtet Homburg seinen Ziehvater: 

»HOMBURG. Wie könntʼ er doch vor diesen Tisch mich laden, 

Von Richtern, herzlos, die, den Eulen gleich, 

Stets von der Kugel mir das Grablied singen: 

Dächtʼ er, mit einem heitern Herrscherspruch, 

Nicht, als ein Gott, in ihren Kreis zu treten?« (Prinz, Dritter Akt, Erster Auftritt, 282)

Erst als der Graf von Hohenzollern ihm berichtet, dass der Kurfürst sehr wohl 
das Urteil unterzeichnen will und auch schon ein Grab für Homburg ausheben 
lässt, wankt dieser in seiner Sicherheit. Zur Gewissheit wird ihm die Absicht des 
Kurfürsten, als er begreift, dass sein voreiliges Verhalten in der Schlacht nicht 
sein einziger Fehler war. Auch seine Verlobung mit Natalie spricht in den Augen 
des Kurfürsten gegen ihn. Da die beiden diesen tot glaubten, haben sie ihn nicht 
um die unbedingt nötige Erlaubnis gefragt. Nun lässt der schwedische König, 
gleichsam als Friedensangebot zwischen den beiden Ländern, um Natalies Hand 
anhalten. Die ist aber schon Homburg versprochen. Im Angesicht des Todes er-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


            HELD HOMBURG TRÄGT DIE FOLGEN. KÖNIGS PRINZ  | 287

scheint dem Prinzen all das, was er bisher angestrebt hat, plötzlich sinnlos. Um 
bei der Kurfürstin um Gnade zu flehen, verlässt er das Gefängnis. Als er auf dem 
Weg zum Schloss sein eigenes Grab sieht, verliert er jede Selbstbeherrschung. 
Die Kurfürstin ist entsetzt über seinen Auftritt und ermahnt ihn erschrocken: 
»Mein Sohn! Wenn’s so des Himmels Wille ist, / Wirst du mit Mut dich und mit 
Fassung rüsten!« (Prinz, Dritter Akt, Fünfter Auftritt, 289) Doch ein heroisch-
stoisches dem Tod-Ins-Auge-Sehen interessiert Homburg nicht mehr. Er will nur 
eines: leben. Auf dem Schlachtfeld hat er den Tod tausendmal riskiert, doch nun 
erträgt er den Gedanken nicht mehr.  

»HOMBURG. O Gottes Welt, o Mutter, ist so schön! 

Laß mich nicht, fleh’ ich, eh’ die Stunde schlägt, 

Zu jenen schwarzen Schatten niedersteigen! 

Mag er doch sonst, wenn ich gefehlt, mich strafen, 

Warum die Kugel eben muß es sein? 

Mag er mich meiner Ämter doch entsetzen, 

Mit Kassation, wenn’s das Gesetz so will, 

Mich aus dem Heer entfernen: Gott des Himmels! 

Seit ich mein Grab sah, will ich nichts, als leben,

Und frage nichts mehr, ob es rühmlich sei!« (ebd.)

Homburg lässt nicht nur seine Selbstbeherrschung und sein Heldentum fahren, er 
gibt auch Natalie frei. Alleine will er fern ab vom Schloss leben, nur leben will 
er. Natalie mahnt ihn, tapfer in den Tod zu gehen und so auch im Tod selbst 
noch zu siegen. Doch diesem Sieg kann der Prinz nichts mehr abgewinnen. Un-
ehrenhaft will er sich um ihn herumstehlen. Diese Wendung Homburgs weg vom 
furchtlosen Helden der Schlacht hin zu dem, der am Leben hängt und sein 
Schicksal beklagt, rührt Natalie an und stößt sie gleichzeitig ab. Sie berichtet 
dem Kurfürsten ausführlich und unter Tränen von Homburgs Auftritt in den Ge-
mächern der Kurfürstin. Dass er seinen Heldenmut verloren hat, ist für Natalie 
das Zeichen dafür, dass er sich selbst ganz verloren hat und sich nicht mehr ach-
tet: 

»NATALIE (an die Brust des Kurfürsten gelehnt). […]  

Verstört und schüchtern, heimlich, ganz unwürdig, 

Ein unerfreulich jammerswürdʼger Anblick! 

Zu solchem Elend, glaubtʼ ich, sänke keiner, 

Den die Geschichtʼ als ihren Helden preist. 

Schauʼ her, ein Weib bin ich, und schaudere 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


288 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Dem Wurm zurück, der meiner Ferse naht: 

Doch so zermalmt, so fassungslos, so ganz 

Unheldenmütig träfe mich der Tod 

In eines scheußlichen Leun Gestalt nicht an! 

- Ach, was ist Menschengröße, Menschenruhm!« (Prinz, Vierter Akt, Erster Auftritt, 295) 

Für Natalie hat Homburg alles Heldenhafte verloren – trotzdem bittet sie um 
Gnade für ihn, weil sie ihn liebt. Doch den, in den sie sich verliebt hat, kann sie 
nicht wiedererkennen in der Gestalt, die ihr begegnete in den Räumen ihrer Tan-
te. So wirft sie ihrem Onkel vor »Ach, welch ein Heldenherz hast du geknickt!«. 
(ebd.) Der Kurfürst jedoch reagiert vollkommen unerwartet auf diese Nachricht. 
Eigentlich sollte er dieses unmännliche Betragen abstoßend finden und sich in 
seinem Urteil über Homburg bestätigt fühlen, zumal er sich gerade in der An-
fangsszene über Homburgs Weichheit lustig macht. Doch seine Reaktion ist 
genau entgegengesetzt. Er empfindet Homburgs Verhalten als heldenhaft. Denn 
nur ein Held kann sich so demütigen, wenn er das Urteil über sich als falsch 
empfindet: 

»DER KURFÜRST. Wo wird ich  

mich gegen solchen Kriegers Meinung setzen?  

Die höchste Achtung, wie dir wohl bekannt, 

Tragʼ ich im Innersten für sein Gefühl: 

Wenn er den Spruch für ungerecht kann halten, 

Kassierʼ ich die Artikel: er ist frei!« (Prinz, Vierter Akt, Erster Auftritt, 296) 

Der Kurfürst schickt Natalie mit einem eilig geschriebenen Brief zum Gefängnis. 
Was der Inhalt des Briefes ist, bleibt zunächst unbekannt. »Ich glaube Rettung« 
(Prinz, Vierter Akt, Erster Auftritt, 297), sagt Natalie, als sie das Zimmer des 
Kurfürsten verlässt, Vertrauen schenkt sie ihrem Onkel jedoch nicht. Das wird in 
der nächsten Szene deutlich, in der sie Rittmeister Graf Reuss einen Auftrag des 
Kurfürsten vortäuscht, ihr eigenes Regiment herzurufen. Sie überreicht ihm ei-
nen Brief an den Kommandanten, bittet ihn aber zunächst, den Brief noch bei 
sich zu behalten und nicht zu überbringen. Natalie bereitet damit, so scheint es, 
einer nötigenfalls gewalttätigen Befreiung von Homburg vor, zumal ihr der 
Rittmeister ohnehin gemeldet hat, dass das Heer auf Seiten Homburgs steht und 
ein Gnadengesuch vorbereitet. Doch zunächst überbringt sie dem Gefangenen 
die vermeintliche Begnadigung. Als Homburg den Brief vorliest, wird jedoch 
schnell deutlich, dass es nur der Vorbote einer eventuellen Gnade ist: Der Kur-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


            HELD HOMBURG TRÄGT DIE FOLGEN. KÖNIGS PRINZ  | 289

fürst hat das Urteil nicht aufgehoben, sondern legt es selbst in die Hände des 
Prinzen. Nur seine Pflicht wollte er tun, schreibt der Kurfürst an Homburg,  

»Auf euren eignen Beifall rechnetʼ ich. 

Meint Ihr, ein Unrecht sei Euch widerfahren, 

So bittʼ ich, sagtʼs mir mit zwei Worten – 

Und gleich den Degen schickʼ ich Euch zurück.« (Prinz, Vierter Akt, Dritter Auftritt, 302) 

Obwohl die Rettung nun so nah scheint, stürzt der Prinz in Zweifel über die rich-
tige Antwort. Während Natalie sofort eine charmante Response auf der Zunge 
liegt, quält er sich mit den richtigen Worten.  

»HOMBURG. Laß, einen Augenblick! Mir scheint –  

                                   (Er sinnt) 

NATALIE.                                                       Was sagst du? 

HOMBURG. Gleich wird’ ich wissen, wie ich schreiben soll.« (Prinz, Vierter Akt, Vierter 

Auftritt, 304)

Was der Prinz nun schreibt, erfährt der Zuschauer in dieser Szene nicht. Den 
versiegelten Brief übergibt er der erschrockenen Natalie. Ohne Erklärung. Das 
ist die Abkehr vom klassischen Drama, die Abkehr von Lessings Forderung von 
Nachvollziehbarkeit: Die Motive von Homburg bleiben im Dunkeln, sein Han-
deln ist für den Zuschauer nicht nachvollziehbar – es ist einer vernünftigen 
Debatte entzogen, ja, es ist der Sprache selbst entzogen, schreibt Fischer-Lichte: 
»The decision itself was made somewhere at a point beyond language.«5 Auch 
im Nachhinein wird die Entscheidung nicht begründet oder analysiert. Immerhin 
kann sich der Zuschauer, genauso wie Natalie, die Antwort des Prinzen selbst 
zusammenreimen. Denn Homburgs Heldenmut ist angesichts des kurfürstlichen 
Briefes neu erwacht. Freiwillig will er in den – wie ihm nun scheint – verdienten 
Tod gehen. Es bleibt dabei unklar, ob der Kurfürst auf diese Reaktion spekuliert 
hat und so Homburgs Tod letztendlich doch herbeiführen will. Diesen Eindruck 
scheint auch Natalie zu teilen, denn sie versucht Homburg den Brief des Kur-
fürsten, nachdem dieser ihn vorgelesen hat, zu entwenden, damit er ihn kein wei-
teres Mal überliest. Als Homburg den Brief zurück ergattert, seufzt sie: »O Gott 

                                                             
5  Erika Fischer-Lichte: History of European Drama and Theatre, 206. Sie macht darauf 

aufmerksam, dass auch die Entscheidung des obersten Feldherrn nicht erklärt wird, 

sondern verkündet: »he decides to show mercy to the Prince without making his deci-

sion transparent to Natalie or, in a later monologue, even the audience.« (ebd.) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


290 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

der Welt! Jetzt istʼs um ihn geschehn!« (Prinz, Vierter Akt, Vierter Auftritt, 303) 
Trotzdem ist Natalie glücklich darüber, dass Homburg, wie es scheint, wieder zu 
sich selbst, das heißt, zu sich als Held gefunden hat:  

»NATALIE (küßt ihn). Nimm diesen Kuß! – Und bohrten gleich zwölf Kugeln 

Dich jetzt in Staub, nicht halten könntʼ ich mich, 

Und jauchztʼ und weintʼ und spräche: du gefällst mir!« (Prinz, Vierter Akt, Vierter Auf-

tritt, 306)  

Da Natalie den Rittmeister gleich darauf mit dem Brief zu dem ihr unterstellten 
Regiment schickt, muss sie um Homburgs Leben nicht mehr wirklich fürchten. 
Selbst wenn der Kurfürst, was sie annimmt, den Prinzen hinrichten lassen wird, 
hofft sie auf die Unterstützung durch die Generäle. Die treffen auch schon am 
nächsten Morgen unter den besorgten Augen des Kurfürsten ein. Aufgebracht 
meldet ihm sofort darauf sein Feldmarschall von einer Versammlung zugunsten 
Homburgs. Sollte der Kurfürst dem Gnadengesuch nicht zustimmen, drohen sie 
offen damit, den Prinzen mit Gewalt aus der Haft zu befreien. Der Feldmarschall 
fleht : 

»FELDMARSCHALL. Herr, ich beschwöre dich, wennʼs überall 

Dein Wille ist, den Prinzen zu begnadigen:   

Tuʼs, ehʼ ein höchstverhaßter Schritt geschehn!   

Jedwedes Heer liebt, weißt du, seinen Helden«. (Prinz, Fünfter Akt, Dritter Auftritt, 309)  

Aufwendig lässt Kleist nun zwei der Generäle, Kottwitz und Hohenzollern, als 
Fürsprecher Homburgs auftreten. Beide haben lange Argumentationen vorberei-
tet, um das voreilige Handeln des Prinzen zu entschuldigen. Während Kottwitz 
darin den genialen Kriegsherrn sieht, der das einzige getan hat, was richtig war, 
um die Schlacht noch zu gewinnen, gibt Hohenzollern dem Kurfürsten selbst die 
Schuld für Homburgs Tat. Er habe, so Hohenzollern, mit dem Scherz, den er 
dem Schlafwandelnden gespielt, selbst im Prinzen den Traum von Ruhm und 
Ehre geweckt und damit seinem ruhmsüchtigen Verhalten Vorschub geleistet. 
Der Kurfürst streitet beide Argumente ab und scheint bei seinem Urteil zu blei-
ben. Als Kronzeugen für sich ruft er den Prinzen von Homburg selbst. Dieser 
verkündet vor den erschrockenen Generälen, dass er das Todesurteil gern an-
nimmt.   
 Diese Entscheidung bringt ihm in letzter Sekunde (er ist schon mit verbun-
denen Augen auf dem Weg zu seiner Hinrichtung, Trommeln spielen den Toten-
marsch) das Leben und sein Traum von Ruhm und Eheglück mit Natalie sollen 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


            HELD HOMBURG TRÄGT DIE FOLGEN. KÖNIGS PRINZ  | 291

nun in Erfüllung gehen. Homburg bekommt so schlussendlich doch den Kranz, 
den er sich selbst am Anfang flocht – mit der Kette des Kurfürsten und durch die 
Hand seiner zukünftigen Gemahlin Natalie. Der Prinz fällt daraufhin in Ohn-
macht und fragt erwachend: »Nein, sagt! Ist es ein Traum?« (Prinz, Fünfter Akt, 
Elfter Auftritt, 326) Und Kottwitz antwortet ihm: »Ein Traum, was sonst?« 

WAS MACHT DEN HELDEN AUS?

Homburg und der Kurfürst sind die Hauptfiguren des Stücks: Homburg als Held, 
der Kurfürst in einer Mischung aus Übervater und Gegenspieler. Kleist schildert 
sie sehr unterschiedlich. Der Kurfürst, ein erfahrener Herrscher, mild, weise, 
kriegserprobt und voller Liebe zu den Seinen scheint ein stringenter und überleg-
ter Mann zu sein. Homburg ihm gegenüber ist ein jugendlicher Träumer, ein 
Schwärmer, der heißblütig mit einem ungewöhnlichen Kampfesmut und Kriegs-
talent jeden für sich einnimmt. Neben dem alten, weisen Helden, dessen Ruhm 
seit Jahrzehnten die Truppen an sich bindet, und der auch im Alter noch mutig 
an vorderster Front kämpft, steht der junge, strahlende Held, der durch Leiden-
schaft und spontane Eingebungen bezaubert. Doch beide haben eines gemeinsam 
– eine Gemeinsamkeit übrigens, die bei beiden überrascht: sie erklären sich 
nicht.  
 Beim Kurfürsten erstaunt dieser Mangel, da er als vernünftig und weise gilt, 
aufgeschlossen für rationale Argumentationen und selbst redegewandt. Doch auf 
die wortreichen Erklärungen sowohl Natalies als auch der Generäle antwortet er 
nur kryptisch und undeutbar. Genauso unklar, wie der Brief, den er Homburg ins 
Gefängnis schickt, bleibt auch die Begnadigung selbst. Denn der Kurfürst ent-
scheidet sich schlichtweg um. Warum er das tut, bleibt gerade vor seiner eigenen 
Argumentation (der Achtung vor dem Gesetz; dem Wunsch, dass seinen Befeh-
len unbedingter Gehorsam zuteilwird, um auch weiterhin ein erfolgreicher 
Feldherr zu sein; dem Argument, dass selbst Homburg die Richtigkeit des Ur-
teils anerkennt) im Dunkeln. Bis zuletzt bleibt damit ungewiss, ob die Zukunft, 
die Homburg winkt, tatsächlich so rosig ist, wie sie aussieht. Die Begnadigung 
des Prinzen kann sowohl als anerkennender Akt gewertet werden, in dem ihm 
der Ruhm zuteilwird, der ihm zusteht, als auch als intriganter Akt, in dem der 
Prinz so durch die Dankbarkeit für die Verschonung in eine abhängige Position 
gebracht werden soll. Genauso im Dunkeln bleibt, ob es sich um eine überlegte 
und rationale Handlung oder um einen emotionalen und überstürzten Akt han-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


292 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

delt, so Fischer-Lichte: »Seen in terms of action alone, man remains a mystery to 
his fellow men.«6 

 Auch Homburg bleibt ein Mysterium. Er rechtfertigt keine seiner Entschei-
dungen rational, vielmehr scheinen sie auf einer veränderten Gefühlslage zu 
beruhen. Sobald der Prinz sich wieder vom Kurfürsten geliebt glaubt, ist er be-
reit, alles für diesen zu opfern. Ob das Urteil ungerecht ist oder nicht, interessiert 
ihn nicht mehr: er will es annehmen. Auch bleibt unklar, warum er vorher seine 
Selbstbeherrschung so verliert und nicht einen Plan ersinnt, der ihm Rettung 
bringen könnte. Homburg, der eingeführt wird als vertrauensseliger Schlafwand-
ler, der nicht nur unschuldig das vom Kurfürsten inszenierte Possenspiel mit-
macht, sondern es hinterher auch noch seinem Freund Hohenzollern glückselig 
als Vision schildert, beginnt plötzlich zu schweigen. Weder rechtfertigt er sein 
zu frühes Eingreifen in die Kampfhandlungen der Schlacht um Fehrbellin, noch 
erklärt er später seine wankenden Gemütszustände. Warum ihn der Gedanke an 
den Tod plötzlich so erschreckt, bleibt allen vollkommen rätselhaft. Warum er 
dann seinem Leiden, das alle dennoch anrührt, weil es das Leiden des dem Tode 
geweihten Individuums ist, selbst kein Recht mehr einräumt, bleibt wieder uner-
klärt. Eigentlich hatte Homburg ja in seiner – scheintʼs – unzeitgemäßen Liebe 
zum Leben, in seiner Abwendung vom alles ruhig ertragenden Heldentum, auf 
eine Subjektivität verwiesen, die an sich wertvoll und schützenswert ist und 
nicht für ein höheres Gut dahingemetzelt werden kann. Doch diesen Verweis 
nimmt Homburg ohne viel Aufhebens einfach wieder zurück.  
 Diese ständige Erklärungsverweigerung hat Konsequenzen: Der Held kann 
nicht mehr anhand seiner Handlungen beurteilt werden, da niemand weiß, ob 
seine Motive gute oder schlechte sind. Das ist noch einmal besonders interessant 
im Rückblick auf die Bedeutung von Wort und Tat bei Philoktet. Während hier 
der Held der Tat, Philoktet, mit Worten überzeugt, überzeugt Neoptolemos, der 
zum Lügen, also zum Reden, beauftragt ist, dessen Worte also Früchte tragen 
sollen, durch seine Tat. Auch hier gibt es also ein Misstrauen den Worten gegen-
über – ein Misstrauen, das seine Verkörperung im redegewandten Odysseus 
findet, der zum Schweigen verurteilt wird und damit das Wort selbst wieder 
aufwertet. Während im Philoktet das Wort selbst ambivalent ist, weil es ein Lü-
genwort sein könnte, hat es dennoch Bedeutung, weil es erklärt, was im Dunkeln 
bleiben würde. Ihm gegenüber haben aber gerade die Handlungen eine große 
Aussagekraft, weil sie die wahre Motivation des Handelnden offen darlegen: als 
Neoptolemos Philoktet seinen Bogen zurückgibt, bedarf es keiner Erklärungen 
mehr. Im Prinzen von Homburg hingegen verlieren sowohl Worte als auch Taten 

                                                             
6  Erika Fischer-Lichte: History of European Drama and Theatre, 207. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


            HELD HOMBURG TRÄGT DIE FOLGEN. KÖNIGS PRINZ  | 293

ihre erklärende Bedeutung. Hier bleibt alles dunkel. Auch die Handlungen sind 
Ausdruck einer inneren Krise: Das Todesurteil annehmen oder ablehnen, Gnade 
gewähren oder verweigern, was Prinz und Kurfürst zur Entscheidung bewegt, 
bleibt verborgen. Verwoben mit Träumen und Schlafwandelei wirken die Hand-
lungen das ganze Stück über irreal und ungewiss. So bewegt sich der Prinz noch 
halb im Traum, als er sich verfrüht in die Schlacht stürzt. Und als am Ende sein 
Traum in Erfüllung geht, mag er an dessen Wirklichwerdung gar nicht glauben: 
begegnet ihm doch die gleiche Szene, die er einst als Schlafwandler durchlebte, 
nun wach noch einmal. Nur dieses Mal hat sie wirkliche Konsequenzen für ihn. 
 Die ständigen Missverständnisse, die aus der mangelnden Kommunikation 
herrühren, bedingen dabei auch die Einsamkeit der Kleistschen Charaktere. Die 
Selbstinszenierung der Personen gewinnt dadurch an Bedeutung.7 Während der 
Kurfürst stets die Kontrolle über alles zu haben scheint und – auch wenn seine 
Motive nicht aufgedeckt werden – als stringenter Charakter gezeichnet wird, tritt 
Homburg in vielen verschiedenen Facetten auf: er ist Kriegsheld und Träumer 
zugleich. Die Veränderungen im Auftreten des Prinzen – zwischen weinerlich 
und flehend bis zu aufopfernd und mutig – gehen dabei, laut Fischer-Lichte, 
nicht auf eine instabile Persönlichkeit zurück, sondern auf Veränderungen seines 
Bewusstseins, durch die sich das Selbst definieren und realisieren kann.8 Beson-
ders interessant ist dabei die Rolle der Sprache: Während sprachlicher und 
körperlicher Ausdruck in der Unbewusstheit des Traums gemeinsam, direkt und 
spontan funktionieren, trennen sich Sprache und Körper im bewussten Zustand 
voneinander: der körperliche Ausdruck ist nach wie vor spontan und direkt 
(Homburg fällt in Ohnmacht, er starrt verträumt auf den Boden, steht wie vom 
Donner gerührt, kann seine Augen nicht von den Frauen wenden, usw.), doch 
der sprachliche Ausdruck gibt sein Gefühlsleben nicht direkt wieder – sprachlich 
versucht er, die Rolle des Prinzen aufrechtzuerhalten. Diese Trennung von Kör-
per und Sprache liest Fischer-Lichte als Zeichen einer Identitätskrise, die erst im 

                                                             
7  Diesen romatisch-kreativen Zug findet auch Früchtl im zweiten seiner untersuchten 

Filmgenres: den Verbrecherfilmen, beispielhaft in Pulp Fiction, wieder. Die beiden 

Profikiller Vincent und Jules interpretiert er als einen neuen Heldentypus: die coolen 

Helden, die sich gleichzeitig zum Helden stilisieren und dabei ihre eigene Parodie 

mitspielen. Der coole Held, der Profikiller par exellence, weiß, wie er sich zu verhal-

ten hat, weiß wie er sich zu bewegen hat, wann er was zu tun hat. Das stilgerechte 

individuelle Auftreten gleitet somit ab in eine Parodie, verliert dabei aber nicht ihren 

individuellen Zug: der Held wird zum Schauspieler (vgl. DuI, 302ff). Er spielt sich 

selbst.  

8  Erika Fischer-Lichte: History of European Drama and Theatre, 210. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


294 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

letzten Auftritt, in dem die Wünsche des Prinzen dann tatsächlich in Erfüllung 
gehen, überwunden wird.  
 Eine Einheit, die, wie ich im Kapitel über die Rechtsphilosophie gezeigt ha-
be, Kleist im wahren Leben nicht gelingt. Das romantische Ich, das Bohrer 
entwickelt, durchlebt genau diese Identitätskrisen. Es ist hin- und hergerissen 
zwischen verschiedenen Lebensentwürfen und hat – quasi konstitutiv für seinen 
eigenen Begriff – keine Argumente für den einen oder anderen. Der wechselhaf-
te Charakter des Helden steht so für seine Suche nach einem Ich – für das ro-
mantische Neuschaffen, für die Sehnsucht nach einem Selbst. Angekommen ist 
Prinz Friedrich von Homburg bei Kleists Zeitgenossen dabei nicht. 

»Kleist’s contemporaries however, were of a different opinion. After The Prince of Hom-

burg was published in 1821 (in Hinterlassenen Schriften, edited by Tieck), the character of 

the Prince was criticised as ›sick‹ (Hegel in 1828, Fontane as late as 1872!) and ›coward-

ly‹ and was fiercly rejected. For the audience, the image of the ›hero‹ was incompatible 

with somnambulism, spontaneous expression, and mortal agony. Such a changeable iden-

tity could only mean a total destabilisation of the self. Consequently, the play was only 

produced on stage when certain scenes (I, 1; III, 5) were omitted – or at least when the 

Prince’s mortal agony was changed into the fear of shameful death by execution.«9

Fünfzig Jahre lang wird das Stück nur in Kürzungen oder mit Veränderungen 
aufgeführt. Nicht umsonst bezeichnet Fischer-Lichte die erste ungekürzte Auf-
führung im Jahr 1878 als Umbruch: Kleists Held wird nun die absolute Verkör-
perung des »modernen« Bewusstseins.10

  

KONSEQUENZEN FÜR DEN HELDEN. REINHARDTS KRISE 

Findet der Held in der Romantik immer noch zu sich zurück – im Traum, im 
Tod, die Glücklichsten sogar im Leben und in der Liebe –, verlieren die nach-
kommenden Helden ihre Einheitlichkeit immer mehr. »Ach, Luise, laß... das ist 
ein zu weites Feld«,11 lässt Fontane Effi Briest enden. Die beiden Briests blicken 
auf das Grab ihrer unglücklichen Tochter: Standhaft haben sie gehandelt, tu-
gendhaft und mild, in Liebe zu dem Kind verbunden, das nicht nur gegen 

                                                             
9  Erika Fischer-Lichte: History of European Drama and Theatre, 210. 

10  Vgl.: ebd. 211. 

11  Theodor Fontane: Effi Briest. Sämtliche Romane, Erzählungen, Gedichte, Nachgelas-

senes. Vierter Band. – Darmstadt: WBG 2002, 296.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


            HELD HOMBURG TRÄGT DIE FOLGEN. KÖNIGS PRINZ  | 295

gesellschaftliche Konventionen verstieß, sondern auch gegen Glauben und Mo-
ral. Und doch fragen sie sich, wie viel Schuld am Schicksal ihrer Tochter sie 
tragen, ob die Mutter sie zu jung verheiratet hat und der Vater mit seinen ewigen 
»Zweideutigkeiten«... Die Eindeutigkeit in Handlung und Wort ist verloren. Die 
Selbstbefragung muss abgeschnitten werden, um weiterleben zu können: »Ach, 
Luise, laß… das ist ein zu weites Feld.« 
 Die ruhige Rückkehr ins bürgerliche Leben, in dem die Trauer stets unbe-
fragt ihren Platz im Herzen behält und den Alltag mit einem wunden Flor über-
zieht, gelingt im 20. Jahrhundert oft nicht mehr. Immer uneinheitlicher werden 
die Helden. Auf über 4000 Seiten beschreibt Proust in der Suche nach der verlo-
renen Zeit die Eigenbefragung und Selbstbetrachtung seines Protagonisten – der 
übrigens knappe 3000 Seiten ganz ohne Namen bleibt und dann, interessanter 
Weise, wie der Autor selbst betont, den gleichen Vornamen trägt wie er. Auch 
Musils Mann ohne Eigenschaften, im Gegensatz zur Suche leider unvollendet 
geblieben, bestaunt seine eigenen Wesenszüge und seine Uneinheitlichkeit, da-
mit aber gleichzeitig seine unendlichen Möglichkeiten zu sein. Nach der Mög-
lichkeit des Helden im 20. Jahrhundert fragt auch Karl Reinhardt in dem 1962 
veröffentlichten Vortrag »Die Krise des Helden«. Er diagnostiziert eine Krise, 
die nicht nur durch den Missbrauch des Heldenbegriffs im Nationalsozialismus 
verursacht ist, sondern auch im literarischen Wandel selbst angelegt scheint. 
 Hans Castorp in Manns Zauberberg ist ein anderer Heldentypus als Herakles 
in den antiken Mythen. Castorp ist unerfahren, weltfremd, schüchtern, ein »petit 
bourgeois, wie ihn Madame Chauchat mitleidig verächtlich tituliert«. (Krise, 
109) Mit Castorp verbürgerlicht und ironisiert Mann das Heldische, so Rein-
hardt, aber er schafft es nicht aus der Welt, das Heldische bei Mann ist zwar 
gebrochen, aber nicht gestorben. Helden, die nicht mehr Helden zu nennen sind, 
finden sich Reinhardt zufolge auch z.B. bei Kafka und Joyce: Bloom, so Rein-
hardt, ist ein »Wechselspiel bewußter und unterbewußter Pluralitäten« (Krise, 
113), das durch den Begriff Held nicht richtig beschrieben werden kann. Unhel-
disch sind auch Kafkas Romanhelden: »Der Mensch Kafkas steckt in der 
rätselhaft ihn übersteigenden, hoffnungslos sich um ihn türmenden Klemme sei-
ner condition humaine.« (Krise, 113) Zu einem kafkaesken Kampf ist der Held 
hier verdammt: »Ein Mensch, der eines Morgens als ein Mistkäfer erwacht, ist 
zu einem heroischen ›und dennoch‹ nicht in der Lage.« (ebd.) In der Lektüre des 
Reinhardt-Textes wird dabei immer deutlicher, wie die Begriffe Mensch und 
Held näher zusammenrutschen. Der dargestellte Mensch ist ein Held. Auf die 
Frage, warum man den Helden nicht einfach weglassen kann, hat Reinhardt eine 
Antwort: Den Begriff des Helden darf man nicht den anderen überlassen, er 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


296 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

muss vor Missbrauch geschützt werden.12 Sein Ausweg aus der von ihm diag-
nostizierten Krise des Helden, der Krise also, dass der Held nicht mehr 
heldenhaft ist, ist deshalb, die Krise in den Helden selbst zu verlegen. Seiner Ar-
gumentation nach sieht er sie dort ohnehin schon immer angelegt: »je größer der 
Held, je größer die Belastung. Held sein schützt nicht vor Hybris, vor Maßüber-
schreitung, vor Unmenschlichem, vor Schuld. Held sein schließt die 
Selbsterkenntnis, die Demut nicht aus. Was wäre Hektor ohne seine Angst? Was 
Achills Wendung ins Menschliche ohne sein grausames Wüten?« (Krise, 114)  
 Interessant ist Reinhardts Heldendeutung noch einmal besonders mit Blick 
auf Lessing. Denn Reinhardt macht klar, was Lessing verschweigt: der Held ist 
nicht notwendig ein guter Mensch und nicht zuletzt ein guter Mensch. Achill 
macht seinen Sieg moralisch zu einer Niederlage, wenn er Hektors Leichnam um 
Trojas Stadtmauern schleppt. Während bei Lessing die Helden im Laufe der 
Handlung geläutert werden, können sie in Reinhardts Beschreibung immer wie-
der umkippen – und auch dieses Umkippen macht ihr Heldentum aus. Sie sind 
berüchtigt, gefürchtet, sie haben eine dunkle Seite, weil sie auch im Negativen 
menschliches Maß übersteigen. Gegen diese Helden wird Lessings menschlicher 
Held blass. Reinhardt denkt den Helden rund um: mit allem Guten und allem 
Bösen, in sich zerrissen und über sich hinauswachsend. Er sieht den Helden im 
Menschen.13 Nur eines, so sagt er, ist absolut unheldisch: »Nur passives Unter-

                                                             
12  »Es besteht in dieser Situation, wenn die Abneigung gegen das Heldische noch weiter 

um sich greifen sollte, die Gefahr, daß sein vakanter Platz von solchen eingenommen 

wird, die zwar ein bleibendes und wiedererwachendes Bedürfnis nach dem Heldischen 

befriedigen, doch deren Echtheit nicht in gleichem Maße über allen Zweifel ist wie ih-

re Wirkung auf die suchende Jugend – eingenommen wird von solchen, die man als 

›Edelhelden‹ titulieren könnte.« (Krise, 114)  

13  Eine andere Weise, die Krise des Helden zu beschreiben, findet Josef Früchtl in Das 

unverschämte Ich. Eine Heldengeschichte der Moderne. Hier zeigt er, wie sich der 

Begriff des Helden im Film verwandelt, bzw. dekonstruiert. Im Mittelpunkt seiner 

Untersuchung stehen dabei drei Genres: der Western, der Verbrecherfilm und der Sci-

ence-fiction-Film: »Das Ich in seiner konstitutiven, alles begründenden und real 

gründenden Leistung tritt uns im Film am deutlichsten im Western entgegen, in seiner 

Agonalität, Widersprüchlichkeit, Zerrissenheit und Unversöhntheit am deutlichsten im 

Thriller mit seinen verbrecherischen Leidenschaften, und in seiner Kreativität ebenso 

wie in seiner Hybridität (im doppelten Sinn des Wortes: in seiner Hybris, seinem 

Hochmut wie in seiner Bastardisierung) schließlich im Science-fiction-Film.« (DuI, 

20f.) Abgeschafft hat der herkömmliche Held sich dabei laut Früchtl spätestens im 

Western: Hier ist der Held, der frontier, noch selbstgesetzgebend, er erobert ein unbe-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


            HELD HOMBURG TRÄGT DIE FOLGEN. KÖNIGS PRINZ  | 297

liegen, nur passiver Gehorsam freilich widerspräche seinem Wesen.« (Krise, 
108)14 Und doch wird der Held des nächsten Kapitels sich genau durch Passivität 
auszeichnen. Doch dazu später mehr. 

KONSEQUENZEN AUF DER BÜHNE.
LEHMANNS POSTDRAMATISCHES THEATER

Nicht nur die Dekonstruktion des unantastbaren Helden setzt sich im Theater 
fort, auch das damit einhergehende Misstrauen gegenüber der Sprache gewinnt 
mehr und mehr an Raum. So wie die Handlungen ihre Nachvollziehbarkeit ver-
lieren, weil ihre Motive nicht mehr aufgedeckt werden können, gewinnt die 
Erkenntnis, dass nicht alles gesagt werden kann, an Gewissheit.  

                                                                                                                                  
kanntes Land und macht es sich mit Schießeisen und Selbstjustiz untertan. Dabei 

gleicht er dem antiken Helden in gewisser Weise, unterscheidet sich aber auch von 

ihm. Gleich ist die Identifikation mit einem Gesetz, die Übernahme der Konsequenzen 

bis hin zum Tod. Der Unterschied beginnt beim Tod: Der Tod des Westernhelden ist 

kein Opfertod im eigentlichen Sinne: Durch seinen Tod wird nichts besser, er läutet 

keine neue Zeit ein. Das versinnbildlicht die Krise im Helden, die Reinhardt fordert: 

der Westernheld ist nach Früchtl heimatlos, umgetrieben, verloren, vom ständigen »go 

ahead, go west« angetrieben, ohne ein Ziel finden zu können. Ihm fehlt der innere 

Frieden: »Den Helden treibt um, daß er nicht weiß, wer und was er eigentlich ist« 

(DuI, 62). Und: »Die Helden ruhen als Handelnde in sich, wissen, was sie zu tun ha-

ben, doch zugleich sind sie unsicher, Suchende, nicht mehr beheimatet in einer Welt 

überpersönlicher Werte, sogar hoffnungslos Verirrte in Sachen des guten Lebens.« 

(DuI, 179) So wird der Gründungsmythos der USA, der Held, der den Westen erobert 

hat, noch im Western selbst dekonstruiert: Wie etwa in High Noon, als dem heroi-

schen Sheriff, gespielt von James Stewart, keiner im Kampf gegen die Banditen zur 

Seite stehen will: »Der Held ist müde, todmüde, und wenn er sterben sollte, dann ge-

wiß aus renitenter Überzeugung, aus Treue zu seinem männlichen Ideal, aber ebenso 

gewiß aus Gleichmut und Erschöpfung. Mit ihm hat sich aber auch sein Ideal er-

schöpft. Die Gesellschaft braucht es nicht mehr, sie hat sich längst etabliert, muß nicht 

mehr erst durch den starken Einzelnen gegründet werden.« (DuI, 244) 

14  In welche Richtung dieser Hieb geht, ist historisch wohl unumstritten: er geht zu de-

nen, die sich in Heldenverehrung ergingen und selbst mitmarschierten, passiv ge-

horchten und glaubten, nicht schuldig zu werden. 1962 musste dieser Seitenhieb viele 

treffen.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


298 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

 Das ist die Stärke der Kunst, die Stärke des Theaters: sie können zeigen, was 
nicht gesagt werden kann. Hegel beschreibt die Kunst deswegen als erste Stufe 
des absoluten Geistes, denn in ihr scheint das Wahre auf, ohne auf den Begriff 
gebracht zu werden. Hegel verkennt nun, dass diese Fähigkeit der Kunst nicht 
eine dem Begriff unterlegene ist, sondern ihm gleichwertig gegenüber steht. Sein 
Misstrauen dem Schein gegenüber, der ja bei Hegel nicht nur Täuschung, son-
dern eben auch Aufscheinen meint, ist zu groß. Doch das Leben lehrt uns, dass 
in diesem Aufscheinen manchmal mehr Erkenntnis liegt als im Begriff: Schmerz 
und Leid können nicht verstanden, sondern müssen gezeigt werden. Je mehr sich 
nun der Begriff des Helden ändert, weg von der an sich bedeutungslosen subs-
tantiellen Individualität hin zum selbst wertvollen Subjekt, desto wichtiger wird 
dieses Aufscheinen, da sich die Individualität vor allem in der Vereinzelung 
durch Schmerz und Leid zeigt. Hier liegt der unübersehbare Hinweis auf den 
wertvollen Einzelnen. Hier ist der Ort, an dem er sich in dieser Einzigartigkeit 
zeigen kann.  
 Dieses Aufscheinen bekommt im Theater des 20. Jahrhunderts ein besonde-
res Gewicht. Hier beginnt die Suche nach einer »wahren Sprache«: der kör-
perliche Ausdruck wird aufgewertet, er wird mit Bedeutung unterlegt, während 
der Sprache die Bedeutung immer weiter abhanden zu kommen scheint.15 Plötz-
lich scheint es zwischen Text und Szene kein Einverständnis mehr zu geben, 
vielmehr geraten das Gesagte und das Getane in Konflikt. Während Brecht mit 
seiner Fixierung auf den Text gerade das beschauliche Bühnengeschehen zerstö-
ren und unterbrechen will, stellt Artaud in einer umgekehrten Bewegung, die 
ähnliches bewirken soll, den Körper in den Mittelpunkt der Aufmerksamkeit, 
wie Lehmann argumentiert: »Vor den Logos treten im postdramatischen Theater 
Atem, Rhythmus, das Jetzt der fleischlichen Präsenz des Körpers.«16 Damit ver-
ändert sich noch einmal entscheidend das Spiel von Sinn und Sinnlichkeit, denn 
»der Sinn [wird] in den vor-begrifflichen Strudel bloß ›sinnlicher Gewißheit‹ ge-
rissen«.17 Verkörpern tut das vor allem die Stimme, weil sie »das Sinnliche im
Sinn selbst manifestiert« und so die »Kopräsenz lebendiger Akteure dem Gefühl 
einprägt.«18 Da die Stimme verklingen kann, gewinnt die theatrale Inszenierung 
etwas Einmaliges: Theater wird vom Werk zum Ereignis.19 Das ist es, was Leh-

                                                             
15  Zeitgleich kommt die Frage danach auf, ob das Theater überhaupt der richtige Ort ist, 

um einen dramatischen Text wiederzugeben.  

16  Hans-Thies Lehmann: Postdramatisches Theater, 262.  

17  Ebd., 274. 

18  Ebd., 275. 

19  Vgl.: ebd. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


            HELD HOMBURG TRÄGT DIE FOLGEN. KÖNIGS PRINZ  | 299

mann mit »postdramatischem Theater« beschreibt: Lehmann sieht die Möglich-
keit der tragischen Erfahrung heute nicht mehr im klassischen Konfliktmodell 
des Dramas, sondern im Überschreitungsmodell des postdramatischen Theaters: 
Weil Theater Ereignis ist, durchbricht es mit seiner Praxis das reflexive Spiel des 
Zuschauenden. Hier überschreitet sich das Selbst, das sich verzweifelt zu grün-
den sucht, und greift in dieser Überschreitung quasi in den Zuschauerraum. Das 
Spiel des Theaters, so schreibt Lehmann, darf nicht länger »intakt«20 bleiben, das 
»Vorspielen [muss] seinerseits aufs Spiel gesetzt« (TpT, 224) werden, weil sonst 
die traditionelle Theater-Situation die tragische Erschütterung kompensiert. Eine 
»Implikation des Zuschauers« (ebd.) sieht Lehmann als unumgänglich an, die 
sich nicht in »Begriffen von Reflexion und Selbstreflexion« (ebd.) erschöpfen 
kann, sondern gerade die »Bedingung und das Medium dieser Reflexion« (ebd.) 
erschüttern muss. Das heißt, dass im postdramatischen Theater die »klare Diffe-
renz zur Praxis nicht aufrecht« (ebd.) erhalten bleibt. Diese Durchbrechung, 
dieser Übergriff auf den Zuschauer, geschieht, so meine These, wesentlich durch 
die intuitive Erkenntnis. Die ständige Überschreitung auf der Bühne, die Präsenz 
von Körper und Stimme sprechen den Zuschauer, auch ohne dass er selbst Teil 
des Bühnengeschehens wird (also auch ohne Mitmachtheater) in einer Weise an, 
die ihn, obwohl er sich seiner Distanz zur Bühne bewusst ist, in die theatrale 
Praxis einbezieht: der Zuschauer macht eine Erfahrung mit allen seinen Sinnen. 
Dem Theater ist als »real-körperlicher Praxis« (ebd.) dieser »Doppelcharakter 
als realer Lebensprozess (Praxis) und als ästhetisch vermeinte Fiktion (Spiel) im-
mer schon eingesenkt« (ebd.). Im postdramatischen Theater finden sich so For-
men der tragischen Erfahrung, die das klassische dramatische Theater über-
schreiten:  

»Jenseits der dramatischen Konfliktstruktur wird eine Überschreitung zur Erfahrung, in 

der, jeweils anders und idiosynkratrisch moduliert, dem Bewusstsein der Boden schwin-

det, seine Begriffe erblassen, die Sicherheit des Urteilens wankt, die Sphäre einer 

beruhigten oder beruhigenden Reflexion der Widersprüche ausgeblendet oder aufgescho-

ben bleibt.« (TpT, 225)  

Besonders interessant ist Lehmanns Argumentation im Dialog mit Menkes Inter-
pretation des Perspektivenwechsels bei Lessing. Im letzten Kapitel habe ich mit 
Menke gezeigt, wie sich durch die Präsenz der Schauspieler auf der Bühne die 

                                                             
20  Hans-Thies Lehmann: »Tragödie und postdramatisches Theater«; in Menke, Betti-

ne/Menke, Christoph (Hg.): Tragödie- Trauerspiel – Spektakel. – Theater der Zeit: 

Berlin 2007, 224. Im Folgenden im Text mit TpT und Seitenzahl zitiert.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


300 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Perspektive vervielfältigt: nicht nur ein Subjekt kommt hier zum Vorschein, 
sondern viele. Lehmann führt diese Bewegung nun weiter, indem er eine Plurali-
sierung des einen Ichs möglich werden sieht: Durch den Schrei, die Verzerrung 
der Stimmen durch technische Mittel, ihre Vervielfältigung ins Unendliche, wird 
das Subjekt selbst wieder unkenntlich, es verliert seine Stimme in der Stimme.21

Das Subjekt, das zunächst auf der Bühne auftaucht, wird auf dieser Bühne selbst 
auch wieder unsichtbar. Damit wird deutlich: das Theater ist der Platz, an dem 
das Subjekt auftauchen kann in nicht-personaler Einheit: hier ist das Subjekt als 
Frage, als Frage nach dem Guten, als Frage nach dem Leben, als Frage nach sich 
selbst. Genau hier setzt die intuitive Erkenntnis an, sie greift da, wo ein Sinnver-
stehen nicht mehr reicht. Und obwohl die Sinnzusammenhänge häufig schwierig 
verständlich sind für den Zuschauer im Theater, ist er doch angesprochen von 
dem, was er sieht und mitverfolgt, das Überschreitungsmodell des postdramati-
schen Theaters überschreitet die Bühne und greift in den Zuschauerraum. Der 
Zuschauer versteht so etwas, selbst wenn es etwas ist, das sich nicht so leicht auf 
den Begriff bringen lässt. Im Schreien, Keuchen, Atmen, Stöhnen zeigt sich das 
Subjekt: nicht als Gipfel einer langerarbeiteten, vernünftigen Geschichtsschrei-
bung, sondern als Wesen, das zunächst einmal ausgesetzt ist in eine Welt, die zu 
verstehen es nicht vermag und in der ein Sich-Finden oder ein Zurecht-Finden 
schwer ist. Das Subjekt wird hier sichtbar eben nicht als vernünftige Einheit, wie 
sie der hegelsche Staatsbürger wäre, sondern in seiner Verletzlichkeit, seiner 
Orientierungslosigkeit, seiner Sehnsucht und Angst.  
 Das schließt jedoch nicht aus, dass Kunst einen gewinnbringenden Zug für 
das individuelle Leben hat. Kunst wirkt nicht nur verstörend und rätselhaft. Die 
Infragestellung ist produktiv und bereichernd. Sie ist eine Unterbrechung unserer 
Alltagsvollzüge, eine Befreiung aus unseren Alltagsvollzügen. Auch wenn das 
postdramatische Theater keine »Integrationswelt« im Henrichschen Sinne mehr 
schafft,22 ist es dennoch und noch immer eine Weise, sich selbst ansichtig zu 

                                                             
21  Lehmann entwickelt das an Artaud und dessen Radiosendung »Pour en finir avec le 

Jugement de dieu« (»Schluß mit dem Gottesurteil«) 1947: »durch Verzerrung in 

höchste Timbres und Frequenzen, dann wieder ›männlich‹ codierte Tiefen, durch die 

Vervielfältigung der eigenen Körperstimme und ihre Verbindung mit Geräuschen und 

anderen Stimmen so weit zu gelangen, daß eine Pluralität ohne fixierbares Zentrum 

erfahrbar wird, eine Entthronung des Ich, das Subjekt als Objekt, als Opfer der es 

durchströmenden Impulse, nicht in personaler Einheit.« (TpT, 278f)  

22  »So ist eine Integrationswelt in einem gewissen Sinn eine Lebenswelt zu nennen. Aber 

sie ist eine solche, in die das Leben nicht einfach hineinwächst, um sich in ihr zu kon-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


            HELD HOMBURG TRÄGT DIE FOLGEN. KÖNIGS PRINZ  | 301

werden: ansichtig in der eigenen Unverständlichkeit und Vielheit. Die von Hen-
rich geforderte Selbstverständigung findet nicht in Form der Selbsterkenntnis 
statt, sondern wird zu einem Prozess der Selbstbefragung: einem Prozess, der 
sich jedoch von dem, den Henrich fordert, insofern unterscheidet, als in ihm kei-
ne Integrationswelten entworfen werden, sondern er sich tatsächlich auf die 
Befragung und Infragestellung beschränkt. Einbezogen werden hierbei nicht nur 
die vernünftigen Fähigkeiten des Subjekts, sondern auch seine sinnliche Emp-
findsamkeit, die die intuitive Erkenntnis ermöglicht. Als Ganzes wird das 
Subjekt im Theater angesprochen, nicht als Einheit und nicht als identisch mit 
sich selbst. Als Ganzes steht es hier in Frage und gewinnt gleichzeitig Erkenntnis 
über sich und seine Welt. Eine Erkenntnis, wohlgemerkt, die nicht identitätsstif-
tend, weil integrativ, ist, sondern eine, die in ihrer ästhetischen Abstraktheit 
Möglichkeiten menschlichen Lebens aufzeigt und befragt. 

                                                                                                                                  
tinuieren, sondern die es entwirft, um sich on ihr her verständigt über sich selbst voll-

ziehen zu können.« (KuL, 46)  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

