Held Homburg tragt die Folgen. Koénigs Prinz

Mit Fackeln wird und Lichtern und Laternen
Der Held gesucht'

HELDEN BISHER

Philoktet ist auf einem guten Weg. Wihrend Laokoon als substantielle Individu-
alitit gar nicht in der Lage ist, personliches Unrecht zu empfinden, weil er sich
einzig begreift auf dem Hintergrund seiner Gemeinschaft und deswegen seinen
Tod ohne Widerspruch hinnimmt, und Antigone als erste Erscheinungsform ei-
nes Subjekts den Untergang ihrer Gemeinschaft, den sie durch ihre Verkor-
perung eines gemeinschaftlichen Prinzips heraufbeschworen hat, nicht zu tiber-
leben vermag, wehrt Philoktet sich standhaft gegen sein Schicksal und iiberlebt
auch fern seiner Gemeinschaft, nur auf sich gestellt. Aber auch Philoktet lenkt
ein, Herakles kann ihn von der Riickkehr in die Gemeinschaft iiberzeugen. Phil-
oktets Krise war kurz und kann gelost werden. Damit unterscheidet er sich
wesentlich von den Figuren, die ihm durch die Jahrhunderte auf der Biihne fol-
gen. Wihrend Philoktet einen stringenten Charakter hat, seine Entscheidungen
und Umentscheidungen begriindet und nachvollziehbar sind, sein Heldendasein
offensichtlich untermauert wird von Verhalten und Einstellung, bevolkern heute
weniger mit sich identische Charaktere die Biithnen.

Entscheidungen — falls welche getroffen werden — bleiben oft unbegriindet
und unverstdndlich. Oftmals ist der Handlungsablauf undurchsichtig. Eingeldutet
wird die dauerhafte Krise des Helden in der Romantik, im Folgenden beispiel-
haft verkorpert durch den Prinzen von Homburg. Die Romantik veridndert den

1 Heinrich von Kleist: Prinz Friedrich von Homburg; in: ders.: Werke 2, Dramen II. —
Koln: Konemann 1996, Erster Akt, Erster Auftritt, 240. Im Folgenden im Text mit
Prinz, Akt, Auftritt und Seitenangabe zitiert)

281- am 14.02.2026, 16:59:38. - -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

282 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Begriff des Helden nachhaltig: der romantische Held ist ein Held der Krise. Phi-
loktet soll deshalb in diesem Kapitel der Prinz von Homburg entgegentreten.
Beide sind Krieger und beide hadern mit ihrem Schicksal — doch auf unter-
schiedliche Weise. Beide entscheiden sich am Ende fiir ihr Heldentum, doch die
Entscheidungsfindung ist eine andere. Wihrend Lessing die rationale Argumen-
tation stark macht und die Tat fiir den Charakter einstehen lédsst, verkehrt Kleist
diese klassische Anordnung: die Tat sagt iiber den Charakter nichts mehr aus,
weil ihre Beweggriinde verborgen bleiben. Der Begriff des Helden veridndert
sich.

Mit Friichtl habe ich am Ende des letzten Hegel-Kapitels gezeigt, dass es
nach Hegel in der Moderne keine Helden mehr geben kann: ihr Platz war in der
mythischen Zeit, in der der Einzelne durch seine Tat noch ganze Staaten schop-
fen konnte und durch das Fehlen einer verniinftigen Gesellschaftsordnung mit
seiner tugendhaften Handlung unverzichtbar war. Sein Platz war dabei schon
immer eher in der Kunst als im wirklichen Leben, denn im Helden wird das le-
bendig, was die Kunst ausmacht: die Verkorperung des Allgemeinen im Beson-
deren, bei der die Bedeutung iiber das Verkorperte hinausreicht. Der Held, der
als Einzelner fiir das Allgemeine steht, ist dabei weder im biirgerlichen Staat, in
dem ohnehin jeder freiwillig Teil hat am verniinftigen Allgemeinen, noch in der
Sphére der Wahrheit und des Wissens aktuell, da Religion und Philosophie bes-
sere Weisen der Darstellung des Wahren gefunden haben. Nach Hegel also gibt
es heute keine Helden mehr: ihre Zeit ist vorbei.

Dieser These widerspricht unter anderem Karl Reinhardt. Er pladiert fiir eine
andere und sehr interessante Interpretation des Heldenbegriffs. Fiir ihn ist der
Held zunichst einmal einfach eine Art und Weise, Menschlichkeit darzustellen
und sich so selbst vor Augen zu fiihren, wie Menschen sein konnen. Das gilt
nicht nur fiir den menschlichen Helden Lessings, sondern das gilt fiir die meisten
Heldendarstellungen seit der Antike. Helden sind (meist) Menschen, die schwie-
rige Bedingungen meistern und dabei iiber sich hinauswachsen. Odysseus,
Philoktet, Hektor: Sie prigen die antiken Mythen und sind weiter nichts als —
Menschen. »Der Held iibersteigt in der Regel nicht Menschenmal} schlechthin,
wohl aber gewohntes Mal«, schreibt Reinhardt.” Der Held in der Erzdhlung, im
Roman, im Kunstwerk ist eine Weise des Menschen, sich selbst zu sehen und
das Beste an sich herauszustreichen. Er steht also in einer begrifflichen Span-
nung zwischen Ideal und Selbsterkenntnis: »Der Held, nach allem, gehort zum

2 Karl Reinhardt: »Die Krise des Helden; in: ders.: Die Krise des Helden. Beitrige zur
Literatur und Geistesgeschichte. — Miinchen: Deutscher Taschenbuch Verlag 1962,

107. Im Folgenden mit Krise und Seitenangabe im Text zitiert.

281- am 14.02.2026, 16:59:38. - -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

HELD HOMBURG TRAGT DIE FOLGEN. KONIGS PRINZ | 283

Schatz der Urformen menschlicher Selbstdarstellung sowohl rithmender wie
selbsterkennender Art. Der Mensch feiert im Helden seine Triumphe, Wiinsche,
Gefahren, Siege, Niederlagen, Angste, Tapferkeiten, Uberwindungen, Opfer,
Schmerzen, usw.« (Krise, 107f.) Die Heldendarstellung hat sich dabei im Laufe
der Geschichte veridndert, wie Reinhardt iiberzeugend darlegt: sie kommt dem
Menschen immer niher und wendet sich von einer gottgleichen und unantastba-
ren Darstellung ab. Damit wird sie menschlicher und gleichzeitig ungenauer. Im
Helden sehen wir so auch die verdnderte Darstellung von Subjektivitit: Bei Lao-
koon ist das Heldische noch ganz das Aufgehen in der Gemeinschaft, Antigone
ist als Heldin schon vereinzelt, indem sie sich gegen die Gemeinschaft stellt, die-
sen Bruch aber nicht aushilt und doch wieder durch ihren Heldentod in die
Gemeinschaft zuriickkehrt. Philoktet ist der wirklich vereinzelte Held: ein Ein-
zelkdmpfer, der auf seiner Individualitdt besteht und ihr Recht behauptet.
Reinhardts Begriff des Helden ist damit offener als derjenige Hegels. Er bietet
Raum fiir Selbstdarstellung und Selbstbefragung; und damit Raum fiir eine Ent-
wicklung des Begriffs selbst, die Hegel in ihm nicht sehen kann. Doch dazu wei-
ter unten Genaueres.

Zunichst mochte ich noch einmal an Bohrers romantische Subjektivitit erin-
nern, die ja schon Thema eines Exkurses im Rechtsphilosophiekapitel war. Am
romantischen Begriff von Subjektivitit habe ich dort gezeigt, was dem Subjekt-
begriff bei Hegel fehlt: das Uberbordende, das Unangepasste, das Kreative, das
den Fortschritt erst ermdglicht. Das romantische Subjekt erfindet sich selbst. Es
will keine Gesellschaft begriinden wie der Held der Antike: oftmals will es noch
nicht mal in ihr bestehen konnen. Vertraumt sucht es in anderen Seelenverwand-
te, immer in der Hoffnung, sich dabei selbst zu entdecken. Jean Pauls Romane
beschreiben diese Suche nach sich im anderen, nach sich in der Natur. Auch bei
Kleist ist diese unbestimmte Sehnsucht nach Erfiillung, nach Gemeinschaft fiihl-
bar, gleichzeitig kommt das Unbewusste ins Spiel, das dem Einzelnen bedroh-
lich im Nacken sitzt und ihn in die Unvernunft und ins Verderben treibt. Durch
den romantischen Subjektbegriff verkehrt sich auch der Held: Adam in Kleists
Der zerbrochene Krug wird vom Richter zum Angeklagten, grotesk ermittelt er
wider Willen gegen sich selbst. Auch Penthesilea im gleichnamigen Drama
macht eine Wendung durch: Erst tritt sie auf als strahlende Heldin, Konigin der
Amazonen, ehrenvolle Kriegerin und wird dann durch ihre Liebe zu Achill in die
Raserei getrieben: mit ihren Hunden, selbst wie eine Hiindin, zerreifit sie auf
dem Schlachtfeld den eigentlich begehrten Mann. Die Heldin wird zum Monster.
Thre Tat schafft nichts, sondern zerstort.

281- am 14.02.2026, 16:59:38. - -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

284 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

HOMBURGS HELDENTUM

Besonders deutlich wird diese Abkehr vom klassischen deutschen Drama und
seinem Helden laut Erika Fischer-Lichte in Kleists letztem Stiick, dem Prinz
Friedrich von Homburg, das er nur wenige Monate vor seinem Selbstmord 1811
vollendet. Kleist siedelt sein Stiick an im 17. Jahrhundert. Friedrich von Hom-
burg ist ein ehrgeiziger und begabter junger Adeliger, der auf Seiten des GroB3en
Kurfiirsten Friedrich Wilhelm von Brandenburg im Schwedisch-Brandenburgi-
schen Krieg kdmpft und sich im Schlachtgetiimmel bewéhrt. Zudem ist er der
Sohn der friih verstorbenen, besten Freundin der Kurfiirstin und dieser von sei-
ner Mutter am Totenbett an Sohnesstatt anbefohlen. Nachempfunden hat Kleist
ihn dabei offensichtlich dem Prinz von Hessen-Homburg, {iber dessen Kampfes-
mut der Grofe Kurfiirst in seinen Memoiren schreibt. Die Schauplitze des
Schauspiels sind Berlin und Fehrbellin, wo die alles entscheidende Schlacht
stattfindet.

Wihrend im klassischen Drama die Helden ihre Tat erkldren, ihre Motivatio-
nen aufdecken und so der Vernunft — wie Lessing es fordert — Einsicht gewihren
und ihre Handlungen nachvollziehbar machen, richtet Kleist ein Emotionschaos
beim Zuschauer an. Homburg trifft Entscheidungen, ohne sie zu begriinden. Nur
die Entscheidung kommt auf die Biihne — die Motive bleiben unklar. Der Ent-
scheidungsfindungsprozess ist argumentativ nicht nachvollziehbar: »the decision
is not weighed up, nor are the arguments for and against expressed on a linguis-
tic level«,3 kommentiert das Erika Fischer-Lichte. Besonders interessant ist das
Stiick aber auch noch unter einem anderen Gesichtspunkt. Die Frage, ob Hom-
burg ein Held ist und wie heldenhaftes Verhalten auszusehen hat, stellt sich im
Stiick immer wieder von verschiedenen Seiten. Der Begriff selbst wird hier eror-
tert und in Frage gestellt.

So beginnt das Stiick schon, typisch fiir Kleist, in einer Mischung aus Ironie
und liebevoller Zuneigung zum Tridumer, mit der Suche nach dem Helden. Mit
»Fackeln wird und Lichtern und Laternen / der Held gesucht«.(Prinz, Erster Akt,
Erster Auftritt, 240) Drei Tage, so erzihlt der Graf Hohenzollern, ist Homburg
den fliichtenden Schweden nachgesetzt und eigentlich soll er just in diesem
Moment schon wieder auf dem Pferd sitzen, um sich in eine neue Schlacht zu
stiirzen. Doch der Held wird im Garten gefunden, wo er schlafwandelt und sich
selbst einen Lorbeerkranz flicht und gleichermaf3en angeriihrt und amiisiert be-
merkt Graf Hohenzollern: »Der Lorbeer ist’s / Wie er’s gesehen hat, an der

3 Erika Fischer-Lichte: History of European Drama and Theatre, 206.

281- am 14.02.2026, 16:59:38. - -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

HELD HOMBURG TRAGT DIE FOLGEN. KONIGS PRINZ | 285

Helden Bildern, / Die zu Berlin im Riistsaal aufgehéngt.« (Prinz, Erster Akt, Ers-
ter Auftritt, 241)*

Der junge Held verpasst also, so beginnt Kleists Stiick, weil er vom Helden-
ruhm traumt, seine Pflichten als Held — er verpasst fast den Kampf. Mit dem so
auf der Hand liegend nach Heldenruhm sich sehnenden, jungen Krieger treiben
Graf und Kurfiirst nun ihr Unwesen. Der Kurfiirst umwindet den geflochtenen
Lorbeerkranz nun mit seiner Kette und gibt beides seiner Nichte. Natalie nun,
die den fiir Ehre und Anerkennung stehenden Lorbeerkranz mit der kurfiirstli-
chen Kette in der Hand hilt, verkorpert alle Wunschtrdume Homburgs.
Schmachtend versucht Homburg nun sein Traumbild zu erhaschen und redet sich
dabei, noch immer schlafwandelnd, mit seinem Liebesgestindnis an Natalie um
Kopf und Kragen. Als der Kurfiirst sich an diesem Bild genug ergétzt hat, ver-
schwindet die Gesellschaft zuriick ins Schloss und {iiberldsst Homburg seinen
Traumereien. Als Graf Hohenzollern den Prinzen, der beim ersten Anrufen iibri-
gens umfillt und in tiefen Schlaf sinkt, aufweckt, kann dieser sich zunichst an
nichts erinnern. Ihm selbst scheint es unglaublich, wie er aus seinem Bett in den
Garten gelangt ist und der Graf hilft ihm nicht bei einer Aufklidrung. Homburg
ddammert nun das Geschehene wieder herauf, doch missdeutet er es als Traum.
Einzig verwirrend: er hat Prinzessin Natalie versehentlich einen Handschuh ab-
gestreift. Und diesen hilt er noch in der Hand.

Ob er gewacht hat oder schlief: fiir Homburg bleibt das Erlebte undurchsich-
tig. Traum und Wirklichkeit sind nicht mehr klar zu unterscheiden. Diese
Schwierigkeit zieht sich durch das ganze Stiick. Denn der vermeintliche Traum
beschiftigt Homburg so stark, dass er immer wieder in Tagtrdume abgleitet. So
ist er auch vollkommen geistesabwesend, als der Kurfiirst, im Beisein der Kur-
fiirstin und Natalies, sowie der Generile, den Schlachtplan aufstellt und die
Befehle erlidsst. Mehrmals wird dem Prinzen, der, besonders nachdem er begrif-
fen hat, dass der Handschuh tatsédchlich Natalie gehort, nur noch Augen fiir diese
hat, die Order des Kurfiirsten wiederholt, unbedingt auf seinem Platz zu bleiben,
bis er den Befehl bekommt, sich in die Schlacht einzumischen.

Auch auf dem Schlachtfeld selbst wird ihm dieser Befehl wiederholt, doch
Homburg missachtet ihn, nachdem er ihn endlich begriffen zu haben scheint, und
mischt sich zu friih ein. Als er nun auch noch sieht, wie der Schimmel des Kur-

4 Bemerkenswert ist an dieser Stelle nicht nur, dass Homburgs Traum, den der Schlaf-
wandler traumt, anschaulich wird in seiner Tétigkeit: Homburg also offensichtlich
nach Heldenruhm strebt, interessant und amiisant ist ebenso die Frage des Grofen
Kurfiirsten, die die Schwierigkeiten von Homburgs Heldentum vorwegzunehmen

scheint: »Wo fand er den [Lorbeer] in meinem mérkischen Sand?« (ebd).

281- am 14.02.2026, 16:59:38. - -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

286 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

fiirsten mit Reiter todlich getroffen wird, kennt sein Kampfesmut keine Grenzen
mehr. Er gewinnt die Schlacht — und Natalie. Die ist, als sie vom Tod des Kur-
fiirsten hort, zutiefst erschrocken. Homburg gesteht ihr seine Liebe und sie ver-
sprechen sich die Ehe. Ein Bote bringt die gute Nachricht, dass anstelle des Kur-
fiirsten der Rittmeister auf dem Schimmel safl und der Kurfiirst selbst wohlauf
ist. Zu diesem Zeitpunkt hat Homburg alles erreicht. Er ist als strahlender Held
aus der Schlacht hervorgegangen und hat Natalies Versprechen, ihn zu heiraten.
Der Prinz ist tibergliicklich.

Doch dieses Gliick zerplatzt, sobald er den Kurfiirsten trifft. Der ist wiitend
dariiber, dass sein Befehl verletzt wurde und kiindigt dem Schuldigen, dhnlich
der Selbstverfluchung des Odipus’, das Kriegsgericht an. Was der Kurfiirst nicht
weiB, ist, dass Homburg, der vor der Schlacht mit seinem Pferd gestiirzt ist, doch
selbst die Reiterei angefiihrt hat. Er glaubt also, einen anderen vor Gericht zu
bringen und ist erschrocken, als Homburg freudestrahlend als Held des Gefechts
vor ihn tritt. Wutentbrannt ldsst er ihm dennoch sofort den Degen nehmen und
ihn verhaften. Der Prinz kann das, was ihm geschieht, zunichst iiberhaupt nicht
einordnen: »Trdum’ ich? Wach’ ich? Leb’ ich? Bin ich bei Sinnen?« (Prinz,
Dritter Akt, Erster Auftritt, 278) Auch als das Kriegsgericht schon das Todesur-
teil iiber ihn gefillt hat, kann Homburg nicht glauben, dass sein Schicksal
besiegelt ist. Fest geht er davon aus, dass der Kurfiirst, anstatt das Urteil zu un-
terschreiben, Gnade walten lassen wird. Als einen deus ex machina, der den
Helden, der gefehlt hat, aber dennoch ein ruhmreicher Held ist, wieder in den
Kreis der Gotter holt, betrachtet Homburg seinen Ziehvater:

»HOMBURG. Wie konnt’ er doch vor diesen Tisch mich laden,

Von Richtern, herzlos, die, den Eulen gleich,

Stets von der Kugel mir das Grablied singen:

Dicht’ er, mit einem heitern Herrscherspruch,

Nicht, als ein Gott, in ihren Kreis zu treten?« (Prinz, Dritter Akt, Erster Auftritt, 282)

Erst als der Graf von Hohenzollern ihm berichtet, dass der Kurfiirst sehr wohl
das Urteil unterzeichnen will und auch schon ein Grab fiir Homburg ausheben
lasst, wankt dieser in seiner Sicherheit. Zur Gewissheit wird ihm die Absicht des
Kurfiirsten, als er begreift, dass sein voreiliges Verhalten in der Schlacht nicht
sein einziger Fehler war. Auch seine Verlobung mit Natalie spricht in den Augen
des Kurfiirsten gegen ihn. Da die beiden diesen tot glaubten, haben sie ihn nicht
um die unbedingt notige Erlaubnis gefragt. Nun ldsst der schwedische Konig,
gleichsam als Friedensangebot zwischen den beiden Lindern, um Natalies Hand
anhalten. Die ist aber schon Homburg versprochen. Im Angesicht des Todes er-

281- am 14.02.2026, 16:59:38. - -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

HELD HOMBURG TRAGT DIE FOLGEN. KONIGS PRINZ | 287

scheint dem Prinzen all das, was er bisher angestrebt hat, pl6tzlich sinnlos. Um
bei der Kurfiirstin um Gnade zu flehen, verlisst er das Gefidngnis. Als er auf dem
Weg zum Schloss sein eigenes Grab sieht, verliert er jede Selbstbeherrschung.
Die Kurfiirstin ist entsetzt iiber seinen Auftritt und ermahnt ihn erschrocken:
»Mein Sohn! Wenn’s so des Himmels Wille ist, / Wirst du mit Mut dich und mit
Fassung riisten!« (Prinz, Dritter Akt, Fiinfter Auftritt, 289) Doch ein heroisch-
stoisches dem Tod-Ins-Auge-Sehen interessiert Homburg nicht mehr. Er will nur
eines: leben. Auf dem Schlachtfeld hat er den Tod tausendmal riskiert, doch nun
ertrigt er den Gedanken nicht mehr.

»HOMBURG. O Gottes Welt, o Mutter, ist so schon!
Laf} mich nicht, fleh’ ich, eh’ die Stunde schlégt,

Zu jenen schwarzen Schatten niedersteigen!

Mag er doch sonst, wenn ich gefehlt, mich strafen,
Warum die Kugel eben muf} es sein?

Mag er mich meiner Amter doch entsetzen,

Mit Kassation, wenn’s das Gesetz so will,

Mich aus dem Heer entfernen: Gott des Himmels!
Seit ich mein Grab sah, will ich nichts, als leben,

Und frage nichts mehr, ob es rithmlich sei!« (ebd.)

Homburg lédsst nicht nur seine Selbstbeherrschung und sein Heldentum fahren, er
gibt auch Natalie frei. Alleine will er fern ab vom Schloss leben, nur leben will
er. Natalie mahnt ihn, tapfer in den Tod zu gehen und so auch im Tod selbst
noch zu siegen. Doch diesem Sieg kann der Prinz nichts mehr abgewinnen. Un-
ehrenhaft will er sich um ihn herumstehlen. Diese Wendung Homburgs weg vom
furchtlosen Helden der Schlacht hin zu dem, der am Leben hingt und sein
Schicksal beklagt, rithrt Natalie an und stoBt sie gleichzeitig ab. Sie berichtet
dem Kurfiirsten ausfiihrlich und unter Trdnen von Homburgs Auftritt in den Ge-
maichern der Kurfiirstin. Dass er seinen Heldenmut verloren hat, ist fiir Natalie
das Zeichen dafiir, dass er sich selbst ganz verloren hat und sich nicht mehr ach-
tet:

»NATALIE (an die Brust des Kurfiirsten gelehnt). [...]
Verstort und schiichtern, heimlich, ganz unwiirdig,
Ein unerfreulich jammerswiird’ger Anblick!

Zu solchem Elend, glaubt’ ich, sénke keiner,

Den die Geschicht’ als ihren Helden preist.

Schau’ her, ein Weib bin ich, und schaudere

281- am 14.02.2026, 16:59:38. - -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

288 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Dem Wurm zuriick, der meiner Ferse naht:
Doch so zermalmt, so fassungslos, so ganz
Unheldenmiitig trife mich der Tod

In eines scheuBlichen Leun Gestalt nicht an!

- Ach, was ist Menschengroie, Menschenruhm!« (Prinz, Vierter Akt, Erster Aulftritt, 295)

Fiir Natalie hat Homburg alles Heldenhafte verloren — trotzdem bittet sie um
Gnade fiir ihn, weil sie ihn liebt. Doch den, in den sie sich verliebt hat, kann sie
nicht wiedererkennen in der Gestalt, die ihr begegnete in den Rdumen ihrer Tan-
te. So wirft sie ihrem Onkel vor »Ach, welch ein Heldenherz hast du geknickt!«.
(ebd.) Der Kurfiirst jedoch reagiert vollkommen unerwartet auf diese Nachricht.
Eigentlich sollte er dieses unménnliche Betragen abstoflend finden und sich in
seinem Urteil iiber Homburg bestitigt fithlen, zumal er sich gerade in der An-
fangsszene iiber Homburgs Weichheit lustig macht. Doch seine Reaktion ist
genau entgegengesetzt. Er empfindet Homburgs Verhalten als heldenhaft. Denn
nur ein Held kann sich so demiitigen, wenn er das Urteil iiber sich als falsch
empfindet:

»DER KURFURST. Wo wird ich

mich gegen solchen Kriegers Meinung setzen?

Die hochste Achtung, wie dir wohl bekannt,

Trag’ ich im Innersten fiir sein Gefiihl:

Wenn er den Spruch fiir ungerecht kann halten,

Kassier’ ich die Artikel: er ist frei!« (Prinz, Vierter Akt, Erster Auftritt, 296)

Der Kurfiirst schickt Natalie mit einem eilig geschriebenen Brief zum Gefingnis.
Was der Inhalt des Briefes ist, bleibt zunichst unbekannt. »Ich glaube Rettung«
(Prinz, Vierter Akt, Erster Auftritt, 297), sagt Natalie, als sie das Zimmer des
Kurfiirsten verlésst, Vertrauen schenkt sie ihrem Onkel jedoch nicht. Das wird in
der nichsten Szene deutlich, in der sie Rittmeister Graf Reuss einen Auftrag des
Kurfiirsten vortduscht, ihr eigenes Regiment herzurufen. Sie iiberreicht ihm ei-
nen Brief an den Kommandanten, bittet ihn aber zunéchst, den Brief noch bei
sich zu behalten und nicht zu iiberbringen. Natalie bereitet damit, so scheint es,
einer notigenfalls gewalttitigen Befreiung von Homburg vor, zumal ihr der
Rittmeister ohnehin gemeldet hat, dass das Heer auf Seiten Homburgs steht und
ein Gnadengesuch vorbereitet. Doch zunéchst iiberbringt sie dem Gefangenen
die vermeintliche Begnadigung. Als Homburg den Brief vorliest, wird jedoch
schnell deutlich, dass es nur der Vorbote einer eventuellen Gnade ist: Der Kur-

281- am 14.02.2026, 16:59:38. - -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

HELD HOMBURG TRAGT DIE FOLGEN. KONIGS PRINZ | 289

fiirst hat das Urteil nicht aufgehoben, sondern legt es selbst in die Hinde des
Prinzen. Nur seine Pflicht wollte er tun, schreibt der Kurfiirst an Homburg,

»Auf euren eignen Beifall rechnet’ ich.

Meint Ihr, ein Unrecht sei Euch widerfahren,

So bitt’ ich, sagt’s mir mit zwei Worten —

Und gleich den Degen schick’ ich Euch zuriick.« (Prinz, Vierter Akt, Dritter Auftritt, 302)

Obwohl die Rettung nun so nah scheint, stiirzt der Prinz in Zweifel iiber die rich-
tige Antwort. Wihrend Natalie sofort eine charmante Response auf der Zunge
liegt, quélt er sich mit den richtigen Worten.

»HOMBURG. LaB, einen Augenblick! Mir scheint —
(Er sinnt)
NATALIE. Was sagst du?
HOMBURG. Gleich wird’ ich wissen, wie ich schreiben soll.« (Prinz, Vierter Akt, Vierter
Auftritt, 304)

Was der Prinz nun schreibt, erfihrt der Zuschauer in dieser Szene nicht. Den
versiegelten Brief iibergibt er der erschrockenen Natalie. Ohne Erkldrung. Das
ist die Abkehr vom klassischen Drama, die Abkehr von Lessings Forderung von
Nachvollziehbarkeit: Die Motive von Homburg bleiben im Dunkeln, sein Han-
deln ist fiir den Zuschauer nicht nachvollziehbar — es ist einer verniinftigen
Debatte entzogen, ja, es ist der Sprache selbst entzogen, schreibt Fischer-Lichte:
»The decision itself was made somewhere at a point beyond language.«5 Auch
im Nachhinein wird die Entscheidung nicht begriindet oder analysiert. Immerhin
kann sich der Zuschauer, genauso wie Natalie, die Antwort des Prinzen selbst
zusammenreimen. Denn Homburgs Heldenmut ist angesichts des kurfiirstlichen
Briefes neu erwacht. Freiwillig will er in den — wie ihm nun scheint — verdienten
Tod gehen. Es bleibt dabei unklar, ob der Kurfiirst auf diese Reaktion spekuliert
hat und so Homburgs Tod letztendlich doch herbeifiihren will. Diesen Eindruck
scheint auch Natalie zu teilen, denn sie versucht Homburg den Brief des Kur-
fiirsten, nachdem dieser ihn vorgelesen hat, zu entwenden, damit er ihn kein wei-
teres Mal iiberliest. Als Homburg den Brief zuriick ergattert, seufzt sie: »O Gott

5  Erika Fischer-Lichte: History of European Drama and Theatre, 206. Sie macht darauf
aufmerksam, dass auch die Entscheidung des obersten Feldherrn nicht erklért wird,
sondern verkiindet: »he decides to show mercy to the Prince without making his deci-

sion transparent to Natalie or, in a later monologue, even the audience.« (ebd.)

281- am 14.02.2026, 16:59:38. - -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

290 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

der Welt! Jetzt ist’s um ihn geschehn!« (Prinz, Vierter Akt, Vierter Auftritt, 303)
Trotzdem ist Natalie gliicklich dariiber, dass Homburg, wie es scheint, wieder zu
sich selbst, das heil3t, zu sich als Held gefunden hat:

»NATALIE (kiif3t ihn). Nimm diesen Kuf3! — Und bohrten gleich zwolf Kugeln

Dich jetzt in Staub, nicht halten konnt’ ich mich,

Und jauchzt’ und weint’ und spriche: du gefillst mir!« (Prinz, Vierter Akt, Vierter Auf-
tritt, 306)

Da Natalie den Rittmeister gleich darauf mit dem Brief zu dem ihr unterstellten
Regiment schickt, muss sie um Homburgs Leben nicht mehr wirklich fiirchten.
Selbst wenn der Kurfiirst, was sie annimmt, den Prinzen hinrichten lassen wird,
hofft sie auf die Unterstiitzung durch die Generile. Die treffen auch schon am
nichsten Morgen unter den besorgten Augen des Kurfiirsten ein. Aufgebracht
meldet ihm sofort darauf sein Feldmarschall von einer Versammlung zugunsten
Homburgs. Sollte der Kurfiirst dem Gnadengesuch nicht zustimmen, drohen sie
offen damit, den Prinzen mit Gewalt aus der Haft zu befreien. Der Feldmarschall
fleht :

»FELDMARSCHALL. Herr, ich beschwore dich, wenn’s iiberall

Dein Wille ist, den Prinzen zu begnadigen:

Tu’s, eh’ ein hochstverha3ter Schritt geschehn!

Jedwedes Heer liebt, weiBt du, seinen Helden«. (Prinz, Fiinfter Akt, Dritter Auftritt, 309)

Aufwendig ldsst Kleist nun zwei der Generile, Kottwitz und Hohenzollern, als
Fiirsprecher Homburgs auftreten. Beide haben lange Argumentationen vorberei-
tet, um das voreilige Handeln des Prinzen zu entschuldigen. Wihrend Kottwitz
darin den genialen Kriegsherrn sieht, der das einzige getan hat, was richtig war,
um die Schlacht noch zu gewinnen, gibt Hohenzollern dem Kurfiirsten selbst die
Schuld fiir Homburgs Tat. Er habe, so Hohenzollern, mit dem Scherz, den er
dem Schlafwandelnden gespielt, selbst im Prinzen den Traum von Ruhm und
Ehre geweckt und damit seinem ruhmsiichtigen Verhalten Vorschub geleistet.
Der Kurfiirst streitet beide Argumente ab und scheint bei seinem Urteil zu blei-
ben. Als Kronzeugen fiir sich ruft er den Prinzen von Homburg selbst. Dieser
verkiindet vor den erschrockenen Generilen, dass er das Todesurteil gern an-
nimmt.

Diese Entscheidung bringt ihm in letzter Sekunde (er ist schon mit verbun-
denen Augen auf dem Weg zu seiner Hinrichtung, Trommeln spielen den Toten-
marsch) das Leben und sein Traum von Ruhm und Ehegliick mit Natalie sollen

281- am 14.02.2026, 16:59:38. - -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

HELD HOMBURG TRAGT DIE FOLGEN. KONIGS PRINZ | 291

nun in Erfiillung gehen. Homburg bekommt so schlussendlich doch den Kranz,
den er sich selbst am Anfang flocht — mit der Kette des Kurfiirsten und durch die
Hand seiner zukiinftigen Gemahlin Natalie. Der Prinz fillt daraufthin in Ohn-
macht und fragt erwachend: »Nein, sagt! Ist es ein Traum?« (Prinz, Finfter Akt,
Elfter Auftritt, 326) Und Kottwitz antwortet ihm: »Ein Traum, was sonst?«

WAS MACHT DEN HELDEN AUS?

Homburg und der Kurfiirst sind die Hauptfiguren des Stiicks: Homburg als Held,
der Kurfiirst in einer Mischung aus Ubervater und Gegenspieler. Kleist schildert
sie sehr unterschiedlich. Der Kurfiirst, ein erfahrener Herrscher, mild, weise,
kriegserprobt und voller Liebe zu den Seinen scheint ein stringenter und iiberleg-
ter Mann zu sein. Homburg ihm gegeniiber ist ein jugendlicher Trdumer, ein
Schwirmer, der heibliitig mit einem ungewohnlichen Kampfesmut und Kriegs-
talent jeden fiir sich einnimmt. Neben dem alten, weisen Helden, dessen Ruhm
seit Jahrzehnten die Truppen an sich bindet, und der auch im Alter noch mutig
an vorderster Front kimpft, steht der junge, strahlende Held, der durch Leiden-
schaft und spontane Eingebungen bezaubert. Doch beide haben eines gemeinsam
— eine Gemeinsamkeit iibrigens, die bei beiden iiberrascht: sie erkldren sich
nicht.

Beim Kurfiirsten erstaunt dieser Mangel, da er als verniinftig und weise gilt,
aufgeschlossen fiir rationale Argumentationen und selbst redegewandt. Doch auf
die wortreichen Erkldarungen sowohl Natalies als auch der Generile antwortet er
nur kryptisch und undeutbar. Genauso unklar, wie der Brief, den er Homburg ins
Gefingnis schickt, bleibt auch die Begnadigung selbst. Denn der Kurfiirst ent-
scheidet sich schlichtweg um. Warum er das tut, bleibt gerade vor seiner eigenen
Argumentation (der Achtung vor dem Gesetz; dem Wunsch, dass seinen Befeh-
len unbedingter Gehorsam zuteilwird, um auch weiterhin ein erfolgreicher
Feldherr zu sein; dem Argument, dass selbst Homburg die Richtigkeit des Ur-
teils anerkennt) im Dunkeln. Bis zuletzt bleibt damit ungewiss, ob die Zukunft,
die Homburg winkt, tatsdchlich so rosig ist, wie sie aussieht. Die Begnadigung
des Prinzen kann sowohl als anerkennender Akt gewertet werden, in dem ihm
der Ruhm zuteilwird, der ihm zusteht, als auch als intriganter Akt, in dem der
Prinz so durch die Dankbarkeit fiir die Verschonung in eine abhingige Position
gebracht werden soll. Genauso im Dunkeln bleibt, ob es sich um eine iiberlegte
und rationale Handlung oder um einen emotionalen und tiberstiirzten Akt han-

281- am 14.02.2026, 16:59:38. - -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

292 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

delt, so Fischer-Lichte: »Seen in terms of action alone, man remains a mystery to
his fellow men.«°

Auch Homburg bleibt ein Mysterium. Er rechtfertigt keine seiner Entschei-
dungen rational, vielmehr scheinen sie auf einer verinderten Gefiihlslage zu
beruhen. Sobald der Prinz sich wieder vom Kurfiirsten geliebt glaubt, ist er be-
reit, alles fiir diesen zu opfern. Ob das Urteil ungerecht ist oder nicht, interessiert
ihn nicht mehr: er will es annehmen. Auch bleibt unklar, warum er vorher seine
Selbstbeherrschung so verliert und nicht einen Plan ersinnt, der ihm Rettung
bringen konnte. Homburg, der eingefiihrt wird als vertrauensseliger Schlafwand-
ler, der nicht nur unschuldig das vom Kurfiirsten inszenierte Possenspiel mit-
macht, sondern es hinterher auch noch seinem Freund Hohenzollern gliickselig
als Vision schildert, beginnt plotzlich zu schweigen. Weder rechtfertigt er sein
zu frithes Eingreifen in die Kampfhandlungen der Schlacht um Fehrbellin, noch
erklért er spiter seine wankenden Gemiitszustinde. Warum ihn der Gedanke an
den Tod plotzlich so erschreckt, bleibt allen vollkommen rétselhaft. Warum er
dann seinem Leiden, das alle dennoch anriihrt, weil es das Leiden des dem Tode
geweihten Individuums ist, selbst kein Recht mehr einrdumt, bleibt wieder uner-
klart. Eigentlich hatte Homburg ja in seiner — scheint’s — unzeitgemiflen Liebe
zum Leben, in seiner Abwendung vom alles ruhig ertragenden Heldentum, auf
eine Subjektivitdt verwiesen, die an sich wertvoll und schiitzenswert ist und
nicht fiir ein hoheres Gut dahingemetzelt werden kann. Doch diesen Verweis
nimmt Homburg ohne viel Aufhebens einfach wieder zuriick.

Diese stiandige Erkldrungsverweigerung hat Konsequenzen: Der Held kann
nicht mehr anhand seiner Handlungen beurteilt werden, da niemand wei3, ob
seine Motive gute oder schlechte sind. Das ist noch einmal besonders interessant
im Riickblick auf die Bedeutung von Wort und Tat bei Philoktet. Wihrend hier
der Held der Tat, Philoktet, mit Worten iiberzeugt, iiberzeugt Neoptolemos, der
zum Liigen, also zum Reden, beauftragt ist, dessen Worte also Friichte tragen
sollen, durch seine Tat. Auch hier gibt es also ein Misstrauen den Worten gegen-
tiber — ein Misstrauen, das seine Verkorperung im redegewandten Odysseus
findet, der zum Schweigen verurteilt wird und damit das Wort selbst wieder
aufwertet. Wihrend im Philoktet das Wort selbst ambivalent ist, weil es ein Lii-
genwort sein konnte, hat es dennoch Bedeutung, weil es erklért, was im Dunkeln
bleiben wiirde. Ihm gegeniiber haben aber gerade die Handlungen eine grof3e
Aussagekraft, weil sie die wahre Motivation des Handelnden offen darlegen: als
Neoptolemos Philoktet seinen Bogen zuriickgibt, bedarf es keiner Erkldrungen
mehr. Im Prinzen von Homburg hingegen verlieren sowohl Worte als auch Taten

6  Erika Fischer-Lichte: History of European Drama and Theatre, 207.

281- am 14.02.2026, 16:59:38. - -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

HELD HOMBURG TRAGT DIE FOLGEN. KONIGS PRINZ | 293

ihre erkldrende Bedeutung. Hier bleibt alles dunkel. Auch die Handlungen sind
Ausdruck einer inneren Krise: Das Todesurteil annehmen oder ablehnen, Gnade
gewdhren oder verweigern, was Prinz und Kurfiirst zur Entscheidung bewegt,
bleibt verborgen. Verwoben mit Tridumen und Schlafwandelei wirken die Hand-
lungen das ganze Stiick iiber irreal und ungewiss. So bewegt sich der Prinz noch
halb im Traum, als er sich verfriiht in die Schlacht stiirzt. Und als am Ende sein
Traum in Erfiillung geht, mag er an dessen Wirklichwerdung gar nicht glauben:
begegnet ihm doch die gleiche Szene, die er einst als Schlafwandler durchlebte,
nun wach noch einmal. Nur dieses Mal hat sie wirkliche Konsequenzen fiir ihn.
Die stidndigen Missverstiandnisse, die aus der mangelnden Kommunikation
herriihren, bedingen dabei auch die Einsamkeit der Kleistschen Charaktere. Die
Selbstinszenierung der Personen gewinnt dadurch an Bedeutung.” Wihrend der
Kurfiirst stets die Kontrolle iiber alles zu haben scheint und — auch wenn seine
Motive nicht aufgedeckt werden — als stringenter Charakter gezeichnet wird, tritt
Homburg in vielen verschiedenen Facetten auf: er ist Kriegsheld und Triumer
zugleich. Die Verinderungen im Auftreten des Prinzen — zwischen weinerlich
und flehend bis zu aufopfernd und mutig — gehen dabei, laut Fischer-Lichte,
nicht auf eine instabile Personlichkeit zuriick, sondern auf Verdnderungen seines
Bewusstseins, durch die sich das Selbst definieren und realisieren kann.® Beson-
ders interessant ist dabei die Rolle der Sprache: Wihrend sprachlicher und
korperlicher Ausdruck in der Unbewusstheit des Traums gemeinsam, direkt und
spontan funktionieren, trennen sich Sprache und Koérper im bewussten Zustand
voneinander: der korperliche Ausdruck ist nach wie vor spontan und direkt
(Homburg féllt in Ohnmacht, er starrt vertrdumt auf den Boden, steht wie vom
Donner geriihrt, kann seine Augen nicht von den Frauen wenden, usw.), doch
der sprachliche Ausdruck gibt sein Gefiihlsleben nicht direkt wieder — sprachlich
versucht er, die Rolle des Prinzen aufrechtzuerhalten. Diese Trennung von Kor-
per und Sprache liest Fischer-Lichte als Zeichen einer Identitétskrise, die erst im

7 Diesen romatisch-kreativen Zug findet auch Friichtl im zweiten seiner untersuchten
Filmgenres: den Verbrecherfilmen, beispielhaft in Pulp Fiction, wieder. Die beiden
Profikiller Vincent und Jules interpretiert er als einen neuen Heldentypus: die coolen
Helden, die sich gleichzeitig zum Helden stilisieren und dabei ihre eigene Parodie
mitspielen. Der coole Held, der Profikiller par exellence, weil3, wie er sich zu verhal-
ten hat, weill wie er sich zu bewegen hat, wann er was zu tun hat. Das stilgerechte
individuelle Auftreten gleitet somit ab in eine Parodie, verliert dabei aber nicht ihren
individuellen Zug: der Held wird zum Schauspieler (vgl. Dul, 302ff). Er spielt sich
selbst.

8  Erika Fischer-Lichte: History of European Drama and Theatre, 210.

281- am 14.02.2026, 16:59:38. - -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

294 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

letzten Auftritt, in dem die Wiinsche des Prinzen dann tatsidchlich in Erfiillung
gehen, iiberwunden wird.

Eine Einheit, die, wie ich im Kapitel iiber die Rechtsphilosophie gezeigt ha-
be, Kleist im wahren Leben nicht gelingt. Das romantische Ich, das Bohrer
entwickelt, durchlebt genau diese Identitétskrisen. Es ist hin- und hergerissen
zwischen verschiedenen Lebensentwiirfen und hat — quasi konstitutiv fiir seinen
eigenen Begriff — keine Argumente fiir den einen oder anderen. Der wechselhaf-
te Charakter des Helden steht so fiir seine Suche nach einem Ich — fiir das ro-
mantische Neuschaffen, fiir die Sehnsucht nach einem Selbst. Angekommen ist
Prinz Friedrich von Homburg bei Kleists Zeitgenossen dabei nicht.

»Kleist’s contemporaries however, were of a different opinion. After The Prince of Hom-
burg was published in 1821 (in Hinterlassenen Schriften, edited by Tieck), the character of
the Prince was criticised as »>sick< (Hegel in 1828, Fontane as late as 1872!) and >coward-
ly< and was fiercly rejected. For the audience, the image of the >hero< was incompatible
with somnambulism, spontaneous expression, and mortal agony. Such a changeable iden-
tity could only mean a total destabilisation of the self. Consequently, the play was only
produced on stage when certain scenes (I, 1; III, 5) were omitted — or at least when the

Prince’s mortal agony was changed into the fear of shameful death by execution.«’

Fiinfzig Jahre lang wird das Stiick nur in Kiirzungen oder mit Verdnderungen
aufgefiihrt. Nicht umsonst bezeichnet Fischer-Lichte die erste ungekiirzte Auf-
fiihrung im Jahr 1878 als Umbruch: Kleists Held wird nun die absolute Verkor-
perung des »modernen« Bewusstseins. "’

KONSEQUENZEN FUR DEN HELDEN. REINHARDTS KRISE

Findet der Held in der Romantik immer noch zu sich zuriick — im Traum, im
Tod, die Gliicklichsten sogar im Leben und in der Liebe —, verlieren die nach-
kommenden Helden ihre Einheitlichkeit immer mehr. »Ach, Luise, laB... das ist
ein zu weites Feld«,11 ldsst Fontane Effi Briest enden. Die beiden Briests blicken
auf das Grab ihrer ungliicklichen Tochter: Standhaft haben sie gehandelt, tu-
gendhaft und mild, in Liebe zu dem Kind verbunden, das nicht nur gegen

9  Erika Fischer-Lichte: History of European Drama and Theatre, 210.

10 Vgl.: ebd. 211.

11 Theodor Fontane: Effi Briest. Samtliche Romane, Erzdhlungen, Gedichte, Nachgelas-
senes. Vierter Band. — Darmstadt: WBG 2002, 296.

281- am 14.02.2026, 16:59:38. - -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

HELD HOMBURG TRAGT DIE FOLGEN. KONIGS PRINZ | 295

gesellschaftliche Konventionen verstie3, sondern auch gegen Glauben und Mo-
ral. Und doch fragen sie sich, wie viel Schuld am Schicksal ihrer Tochter sie
tragen, ob die Mutter sie zu jung verheiratet hat und der Vater mit seinen ewigen
»Zweideutigkeiten«... Die Eindeutigkeit in Handlung und Wort ist verloren. Die
Selbstbefragung muss abgeschnitten werden, um weiterleben zu kdnnen: »Ach,
Luise, 1aB... das ist ein zu weites Feld.«

Die ruhige Riickkehr ins biirgerliche Leben, in dem die Trauer stets unbe-
fragt ihren Platz im Herzen behilt und den Alltag mit einem wunden Flor iiber-
zieht, gelingt im 20. Jahrhundert oft nicht mehr. Immer uneinheitlicher werden
die Helden. Auf iiber 4000 Seiten beschreibt Proust in der Suche nach der verlo-
renen Zeit die Eigenbefragung und Selbstbetrachtung seines Protagonisten — der
iibrigens knappe 3000 Seiten ganz ohne Namen bleibt und dann, interessanter
Weise, wie der Autor selbst betont, den gleichen Vornamen trigt wie er. Auch
Musils Mann ohne Eigenschaften, im Gegensatz zur Suche leider unvollendet
geblieben, bestaunt seine eigenen Wesensziige und seine Uneinheitlichkeit, da-
mit aber gleichzeitig seine unendlichen Moglichkeiten zu sein. Nach der Mog-
lichkeit des Helden im 20. Jahrhundert fragt auch Karl Reinhardt in dem 1962
veroffentlichten Vortrag »Die Krise des Helden«. Er diagnostiziert eine Krise,
die nicht nur durch den Missbrauch des Heldenbegriffs im Nationalsozialismus
verursacht ist, sondern auch im literarischen Wandel selbst angelegt scheint.

Hans Castorp in Manns Zauberberg ist ein anderer Heldentypus als Herakles
in den antiken Mythen. Castorp ist unerfahren, weltfremd, schiichtern, ein »petit
bourgeois, wie ihn Madame Chauchat mitleidig verdchtlich tituliert«. (Krise,
109) Mit Castorp verbiirgerlicht und ironisiert Mann das Heldische, so Rein-
hardt, aber er schafft es nicht aus der Welt, das Heldische bei Mann ist zwar
gebrochen, aber nicht gestorben. Helden, die nicht mehr Helden zu nennen sind,
finden sich Reinhardt zufolge auch z.B. bei Kafka und Joyce: Bloom, so Rein-
hardt, ist ein »Wechselspiel bewuliter und unterbewuf3ter Pluralititen« (Krise,
113), das durch den Begriff Held nicht richtig beschrieben werden kann. Unhel-
disch sind auch Kafkas Romanhelden: »Der Mensch Kafkas steckt in der
ritselhaft ihn iibersteigenden, hoffnungslos sich um ihn tiirmenden Klemme sei-
ner condition humaine.« (Krise, 113) Zu einem kafkaesken Kampf ist der Held
hier verdammt: »Ein Mensch, der eines Morgens als ein Mistkifer erwacht, ist
zu einem heroischen >und dennoch« nicht in der Lage.« (ebd.) In der Lektiire des
Reinhardt-Textes wird dabei immer deutlicher, wie die Begriffe Mensch und
Held nidher zusammenrutschen. Der dargestellte Mensch ist ein Held. Auf die
Frage, warum man den Helden nicht einfach weglassen kann, hat Reinhardt eine
Antwort: Den Begriff des Helden darf man nicht den anderen iiberlassen, er

281- am 14.02.2026, 16:59:38. - -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

296 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

muss vor Missbrauch geschiitzt werden."” Sein Ausweg aus der von ihm diag-
nostizierten Krise des Helden, der Krise also, dass der Held nicht mehr
heldenhaft ist, ist deshalb, die Krise in den Helden selbst zu verlegen. Seiner Ar-
gumentation nach sieht er sie dort ohnehin schon immer angelegt: »je groer der
Held, je groBer die Belastung. Held sein schiitzt nicht vor Hybris, vor MaBiiber-
schreitung, vor Unmenschlichem, vor Schuld. Held sein schlieft die
Selbsterkenntnis, die Demut nicht aus. Was wire Hektor ohne seine Angst? Was
Achills Wendung ins Menschliche ohne sein grausames Wiiten?« (Krise, 114)
Interessant ist Reinhardts Heldendeutung noch einmal besonders mit Blick
auf Lessing. Denn Reinhardt macht klar, was Lessing verschweigt: der Held ist
nicht notwendig ein guter Mensch und nicht zuletzt ein guter Mensch. Achill
macht seinen Sieg moralisch zu einer Niederlage, wenn er Hektors Leichnam um
Trojas Stadtmauern schleppt. Wihrend bei Lessing die Helden im Laufe der
Handlung geldutert werden, kdnnen sie in Reinhardts Beschreibung immer wie-
der umkippen — und auch dieses Umkippen macht ihr Heldentum aus. Sie sind
beriichtigt, gefiirchtet, sie haben eine dunkle Seite, weil sie auch im Negativen
menschliches Ma8 iibersteigen. Gegen diese Helden wird Lessings menschlicher
Held blass. Reinhardt denkt den Helden rund um: mit allem Guten und allem
Bosen, in sich zerrissen und iiber sich hinauswachsend. Er sieht den Helden im
Menschen."® Nur eines, so sagt er, ist absolut unheldisch: »Nur passives Unter-

12 »Es besteht in dieser Situation, wenn die Abneigung gegen das Heldische noch weiter
um sich greifen sollte, die Gefahr, da8} sein vakanter Platz von solchen eingenommen
wird, die zwar ein bleibendes und wiedererwachendes Bediirfnis nach dem Heldischen
befriedigen, doch deren Echtheit nicht in gleichem Mafe iiber allen Zweifel ist wie ih-
re Wirkung auf die suchende Jugend — eingenommen wird von solchen, die man als
>Edelheldenc titulieren konnte.« (Krise, 114)

13 Eine andere Weise, die Krise des Helden zu beschreiben, findet Josef Friichtl in Das
unverschiamte Ich. Eine Heldengeschichte der Moderne. Hier zeigt er, wie sich der
Begriff des Helden im Film verwandelt, bzw. dekonstruiert. Im Mittelpunkt seiner
Untersuchung stehen dabei drei Genres: der Western, der Verbrecherfilm und der Sci-
ence-fiction-Film: »Das Ich in seiner konstitutiven, alles begriindenden und real
griindenden Leistung tritt uns im Film am deutlichsten im Western entgegen, in seiner
Agonalitit, Widerspriichlichkeit, Zerrissenheit und Unversohntheit am deutlichsten im
Thriller mit seinen verbrecherischen Leidenschaften, und in seiner Kreativitit ebenso
wie in seiner Hybriditdt (im doppelten Sinn des Wortes: in seiner Hybris, seinem
Hochmut wie in seiner Bastardisierung) schlieflich im Science-fiction-Film.« (Dul,
20f.) Abgeschafft hat der herkommliche Held sich dabei laut Friichtl spitestens im

Western: Hier ist der Held, der frontier, noch selbstgesetzgebend, er erobert ein unbe-

281- am 14.02.2026, 16:59:38. - -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

HELD HOMBURG TRAGT DIE FOLGEN. KONIGS PRINZ | 297

liegen, nur passiver Gehorsam freilich widerspriche seinem Wesen.« (Krise,
108)"* Und doch wird der Held des niichsten Kapitels sich genau durch Passivitit
auszeichnen. Doch dazu spiter mehr.

KONSEQUENZEN AUF DER BUHNE.
LEHMANNS POSTDRAMATISCHES THEATER

Nicht nur die Dekonstruktion des unantastbaren Helden setzt sich im Theater

fort, auch das damit einhergehende Misstrauen gegeniiber der Sprache gewinnt
mehr und mehr an Raum. So wie die Handlungen ihre Nachvollziehbarkeit ver-
lieren, weil ihre Motive nicht mehr aufgedeckt werden konnen, gewinnt die
Erkenntnis, dass nicht alles gesagt werden kann, an Gewissheit.

14

kanntes Land und macht es sich mit SchieBeisen und Selbstjustiz untertan. Dabei
gleicht er dem antiken Helden in gewisser Weise, unterscheidet sich aber auch von
ihm. Gleich ist die Identifikation mit einem Gesetz, die Ubernahme der Konsequenzen
bis hin zum Tod. Der Unterschied beginnt beim Tod: Der Tod des Westernhelden ist
kein Opfertod im eigentlichen Sinne: Durch seinen Tod wird nichts besser, er ldutet
keine neue Zeit ein. Das versinnbildlicht die Krise im Helden, die Reinhardt fordert:
der Westernheld ist nach Friicht]l heimatlos, umgetrieben, verloren, vom stidndigen »go
ahead, go west« angetrieben, ohne ein Ziel finden zu konnen. Thm fehlt der innere
Frieden: »Den Helden treibt um, dal er nicht weill, wer und was er eigentlich ist«
(Dul, 62). Und: »Die Helden ruhen als Handelnde in sich, wissen, was sie zu tun ha-
ben, doch zugleich sind sie unsicher, Suchende, nicht mehr beheimatet in einer Welt
iiberpersonlicher Werte, sogar hoffnungslos Verirrte in Sachen des guten Lebens.«
(Dul, 179) So wird der Griindungsmythos der USA, der Held, der den Westen erobert
hat, noch im Western selbst dekonstruiert: Wie etwa in High Noon, als dem heroi-
schen Sheriff, gespielt von James Stewart, keiner im Kampf gegen die Banditen zur
Seite stehen will: »Der Held ist miide, todmiide, und wenn er sterben sollte, dann ge-
wi3 aus renitenter Uberzeugung, aus Treue zu seinem ménnlichen Ideal, aber ebenso
gewill aus Gleichmut und Erschopfung. Mit ihm hat sich aber auch sein Ideal er-
schopft. Die Gesellschaft braucht es nicht mehr, sie hat sich lingst etabliert, muf} nicht
mehr erst durch den starken Einzelnen gegriindet werden.« (Dul, 244)

In welche Richtung dieser Hieb geht, ist historisch wohl unumstritten: er geht zu de-
nen, die sich in Heldenverehrung ergingen und selbst mitmarschierten, passiv ge-
horchten und glaubten, nicht schuldig zu werden. 1962 musste dieser Seitenhieb viele

treffen.

281- am 14.02.2026, 16:59:38. - -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

298 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Das ist die Stirke der Kunst, die Stirke des Theaters: sie konnen zeigen, was
nicht gesagt werden kann. Hegel beschreibt die Kunst deswegen als erste Stufe
des absoluten Geistes, denn in ihr scheint das Wahre auf, ohne auf den Begriff
gebracht zu werden. Hegel verkennt nun, dass diese Fihigkeit der Kunst nicht
eine dem Begriff unterlegene ist, sondern ihm gleichwertig gegeniiber steht. Sein
Misstrauen dem Schein gegeniiber, der ja bei Hegel nicht nur Tduschung, son-
dern eben auch Aufscheinen meint, ist zu grof3. Doch das Leben lehrt uns, dass
in diesem Aufscheinen manchmal mehr Erkenntnis liegt als im Begriff: Schmerz
und Leid koénnen nicht verstanden, sondern miissen gezeigt werden. Je mehr sich
nun der Begriff des Helden éndert, weg von der an sich bedeutungslosen subs-
tantiellen Individualitidt hin zum selbst wertvollen Subjekt, desto wichtiger wird
dieses Aufscheinen, da sich die Individualitit vor allem in der Vereinzelung
durch Schmerz und Leid zeigt. Hier liegt der uniibersehbare Hinweis auf den
wertvollen Einzelnen. Hier ist der Ort, an dem er sich in dieser Einzigartigkeit
zeigen kann.

Dieses Aufscheinen bekommt im Theater des 20. Jahrhunderts ein besonde-
res Gewicht. Hier beginnt die Suche nach einer »wahren Sprache«: der kor-
perliche Ausdruck wird aufgewertet, er wird mit Bedeutung unterlegt, wéihrend
der Sprache die Bedeutung immer weiter abhanden zu kommen scheint." Plstz-
lich scheint es zwischen Text und Szene kein Einverstindnis mehr zu geben,
vielmehr geraten das Gesagte und das Getane in Konflikt. Wihrend Brecht mit
seiner Fixierung auf den Text gerade das beschauliche Bithnengeschehen zersto-
ren und unterbrechen will, stellt Artaud in einer umgekehrten Bewegung, die
dhnliches bewirken soll, den Korper in den Mittelpunkt der Aufmerksamkeit,
wie Lehmann argumentiert: »Vor den Logos treten im postdramatischen Theater
Atem, Rhythmus, das Jetzt der fleischlichen Prisenz des Kﬁrpers.«“) Damit ver-
andert sich noch einmal entscheidend das Spiel von Sinn und Sinnlichkeit, denn
»der Sinn [wird] in den vor-begrifflichen Strudel blof >sinnlicher Gewiheit« ge-
rissen«.!” Verkorpern tut das vor allem die Stimme, weil sie »das Sinnliche im
Sinn selbst manifestiert« und so die »Koprdsenz lebendiger Akteure dem Gefiihl
einpréigt.«18 Da die Stimme verklingen kann, gewinnt die theatrale Inszenierung
etwas Einmaliges: Theater wird vom Werk zum Ereignis.19 Das ist es, was Leh-

15 Zeitgleich kommt die Frage danach auf, ob das Theater iiberhaupt der richtige Ort ist,
um einen dramatischen Text wiederzugeben.

16 Hans-Thies Lehmann: Postdramatisches Theater, 262.

17 Ebd., 274.

18 Ebd., 275.

19 Vgl.: ebd.

281- am 14.02.2026, 16:59:38. - -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

HELD HOMBURG TRAGT DIE FOLGEN. KONIGS PRINZ | 299

mann mit »postdramatischem Theater« beschreibt: Lehmann sieht die Moglich-
keit der tragischen Erfahrung heute nicht mehr im klassischen Konfliktmodell
des Dramas, sondern im Uberschreitungsmodell des postdramatischen Theaters:
Weil Theater Ereignis ist, durchbricht es mit seiner Praxis das reflexive Spiel des
Zuschauenden. Hier tiberschreitet sich das Selbst, das sich verzweifelt zu griin-
den sucht, und greift in dieser Uberschreitung quasi in den Zuschauerraum. Das
Spiel des Theaters, so schreibt Lehmann, darf nicht langer »intakt«” bleiben, das
»Vorspielen [muss] seinerseits aufs Spiel gesetzt« (TpT, 224) werden, weil sonst
die traditionelle Theater-Situation die tragische Erschiitterung kompensiert. Eine
»Implikation des Zuschauers« (ebd.) sieht Lehmann als unumgénglich an, die
sich nicht in »Begriffen von Reflexion und Selbstreflexion« (ebd.) erschopfen
kann, sondern gerade die »Bedingung und das Medium dieser Reflexion« (ebd.)
erschiittern muss. Das heif3t, dass im postdramatischen Theater die »klare Diffe-
renz zur Praxis nicht aufrecht« (ebd.) erhalten bleibt. Diese Durchbrechung,
dieser Ubergriff auf den Zuschauer, geschieht, so meine These, wesentlich durch
die intuitive Erkenntnis. Die stindige Uberschreitung auf der Biihne, die Prisenz
von Korper und Stimme sprechen den Zuschauer, auch ohne dass er selbst Teil
des Biihnengeschehens wird (also auch ohne Mitmachtheater) in einer Weise an,
die ihn, obwohl er sich seiner Distanz zur Bithne bewusst ist, in die theatrale
Praxis einbezieht: der Zuschauer macht eine Erfahrung mit allen seinen Sinnen.
Dem Theater ist als »real-korperlicher Praxis« (ebd.) dieser »Doppelcharakter
als realer Lebensprozess (Praxis) und als dsthetisch vermeinte Fiktion (Spiel) im-
mer schon eingesenkt« (ebd.). Im postdramatischen Theater finden sich so For-
men der tragischen Erfahrung, die das klassische dramatische Theater iiber-
schreiten:

»Jenseits der dramatischen Konfliktstruktur wird eine Uberschreitung zur Erfahrung, in
der, jeweils anders und idiosynkratrisch moduliert, dem Bewusstsein der Boden schwin-
det, seine Begriffe erblassen, die Sicherheit des Urteilens wankt, die Sphdre einer
beruhigten oder beruhigenden Reflexion der Widerspriiche ausgeblendet oder aufgescho-
ben bleibt.« (TpT, 225)

Besonders interessant ist Lehmanns Argumentation im Dialog mit Menkes Inter-
pretation des Perspektivenwechsels bei Lessing. Im letzten Kapitel habe ich mit
Menke gezeigt, wie sich durch die Prisenz der Schauspieler auf der Biihne die

20 Hans-Thies Lehmann: »Tragodie und postdramatisches Theater«; in Menke, Betti-
ne/Menke, Christoph (Hg.): Tragddie- Trauerspiel — Spektakel. — Theater der Zeit:
Berlin 2007, 224. Im Folgenden im Text mit TpT und Seitenzahl zitiert.

281- am 14.02.2026, 16:59:38. - -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

300 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Perspektive vervielfiltigt: nicht nur ein Subjekt kommt hier zum Vorschein,
sondern viele. Lehmann fiihrt diese Bewegung nun weiter, indem er eine Plurali-
sierung des einen Ichs moglich werden sieht: Durch den Schrei, die Verzerrung
der Stimmen durch technische Mittel, ihre Vervielfiltigung ins Unendliche, wird
das Subjekt selbst wieder unkenntlich, es verliert seine Stimme in der Stimme.”!
Das Subjekt, das zunichst auf der Bithne auftaucht, wird auf dieser Biihne selbst
auch wieder unsichtbar. Damit wird deutlich: das Theater ist der Platz, an dem
das Subjekt auftauchen kann in nicht-personaler Einheit: hier ist das Subjekt als
Frage, als Frage nach dem Guten, als Frage nach dem Leben, als Frage nach sich
selbst. Genau hier setzt die intuitive Erkenntnis an, sie greift da, wo ein Sinnver-
stehen nicht mehr reicht. Und obwohl die Sinnzusammenhénge hiufig schwierig
verstdndlich sind fiir den Zuschauer im Theater, ist er doch angesprochen von
dem, was er sieht und mitverfolgt, das Uberschreitungsmodell des postdramati-
schen Theaters iiberschreitet die Bithne und greift in den Zuschauerraum. Der
Zuschauer versteht so etwas, selbst wenn es etwas ist, das sich nicht so leicht auf
den Begriff bringen lidsst. Im Schreien, Keuchen, Atmen, Stohnen zeigt sich das
Subjekt: nicht als Gipfel einer langerarbeiteten, verniinftigen Geschichtsschrei-
bung, sondern als Wesen, das zundchst einmal ausgesetzt ist in eine Welt, die zu
verstehen es nicht vermag und in der ein Sich-Finden oder ein Zurecht-Finden
schwer ist. Das Subjekt wird hier sichtbar eben nicht als verniinftige Einheit, wie
sie der hegelsche Staatsbiirger wire, sondern in seiner Verletzlichkeit, seiner
Orientierungslosigkeit, seiner Sehnsucht und Angst.

Das schliefit jedoch nicht aus, dass Kunst einen gewinnbringenden Zug fiir
das individuelle Leben hat. Kunst wirkt nicht nur verstérend und ritselhaft. Die
Infragestellung ist produktiv und bereichernd. Sie ist eine Unterbrechung unserer
Alltagsvollziige, eine Befreiung aus unseren Alltagsvollziigen. Auch wenn das
postdramatische Theater keine »Integrationswelt« im Henrichschen Sinne mehr
schafft,22 ist es dennoch und noch immer eine Weise, sich selbst ansichtig zu

21 Lehmann entwickelt das an Artaud und dessen Radiosendung »Pour en finir avec le
Jugement de dieu« (»Schluff mit dem Gottesurteil«) 1947: »durch Verzerrung in
hochste Timbres und Frequenzen, dann wieder >ménnlich« codierte Tiefen, durch die
Vervielfiltigung der eigenen Korperstimme und ihre Verbindung mit Gerduschen und
anderen Stimmen so weit zu gelangen, daf} eine Pluralitit ohne fixierbares Zentrum
erfahrbar wird, eine Entthronung des Ich, das Subjekt als Objekt, als Opfer der es
durchstromenden Impulse, nicht in personaler Einheit.« (TpT, 278f)

22 »So ist eine Integrationswelt in einem gewissen Sinn eine Lebenswelt zu nennen. Aber

sie ist eine solche, in die das Leben nicht einfach hineinwichst, um sich in ihr zu kon-

281- am 14.02.2026, 16:59:38. - -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

HELD HOMBURG TRAGT DIE FOLGEN. KONIGS PRINZ | 301

werden: ansichtig in der eigenen Unverstindlichkeit und Vielheit. Die von Hen-
rich geforderte Selbstverstindigung findet nicht in Form der Selbsterkenntnis
statt, sondern wird zu einem Prozess der Selbstbefragung: einem Prozess, der
sich jedoch von dem, den Henrich fordert, insofern unterscheidet, als in ihm kei-
ne Integrationswelten entworfen werden, sondern er sich tatsdchlich auf die
Befragung und Infragestellung beschrinkt. Einbezogen werden hierbei nicht nur
die verniinftigen Fihigkeiten des Subjekts, sondern auch seine sinnliche Emp-
findsamkeit, die die intuitive Erkenntnis ermoglicht. Als Ganzes wird das
Subjekt im Theater angesprochen, nicht als Einheit und nicht als identisch mit
sich selbst. Als Ganzes steht es hier in Frage und gewinnt gleichzeitig Erkenntnis
iiber sich und seine Welt. Eine Erkenntnis, wohlgemerkt, die nicht identitétsstif-
tend, weil integrativ, ist, sondern eine, die in ihrer &sthetischen Abstraktheit
Moglichkeiten menschlichen Lebens aufzeigt und befragt.

tinuieren, sondern die es entwirft, um sich on ihr her versténdigt tiber sich selbst voll-

ziehen zu konnen.« (KuL, 46)

281- am 14.02.2026, 16:59:38. - -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

M 14.02.2026, 16:59:38.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

