
Vorwort

Die Realität scheint uns heute zu entgleiten. Wir wissen genau, dass es 
sie gibt. Auch überzeugte Konstruktivisten sind zu der ad absurdum 
geführten Skepsis nicht geneigt, die Realität als solche in Frage zu stellen. 
Und dennoch ist der Streit um Realismen aller Art zu unserer Zeit 
aktueller als je zuvor. Denn was genau als real zu betrachten ist, steht 
noch lange nicht fest, auch wenn es an Plädoyers für die Realität von 
Dingen, Phänomenen, Ideen, Gesetzen und selbst ›Welten‹ nicht fehlt. 
Trotz oder vielleicht dank ihnen sind wir heute weit davon entfernt, 
das Reale vom Nicht-Realen sicher zu unterscheiden. Das zeigt sich 
in der Wissenschaft durch die Vielfalt der Theorien und dauerhafte 
Konflikte zwischen wissenschaftlichen Schulen, im politischen Leben 
durch Manipulations- und Verschwörungstheorien, aber ebenso durch 
Vorwürfe, einer Verschwörungstheorie oder gar einer Ideologie anzuhän­
gen, die oft gegen Kritiker selbst gerichtet werden können. Was aber noch 
wichtiger ist: Unsere Unfähigkeit zu sagen, was als Realität anzusehen 
ist, offenbart sich im Alltag – durch die Unsicherheit bei jeder wichtigen 
Lebensentscheidung. Auch wenn wir überzeugt sind, dass es die Realität 
›da draußen‹ gibt, können wir uns oft in ihr nicht sicher orientieren.

Wonach fragen wir jedoch, wenn wir wissen wollen, ob etwas 
real ist? Die Frage impliziert ein Vorverständnis davon, was als real 
gelten soll. Sie setzt den Sinn der Realität dem Fragen voraus. Darum 
können uns keine Antworten helfen. Sie sind im Grunde tautologisch. 
Man merkt es in Formulierungen wie »die Realität existiert wirklich«, 
»die Welt gibt es / gibt es nicht tatsächlich«. Aber die Ausdrücke »real 
sein«, »existieren«, »geben« sowie »wirklich« und »tatsächlich«, so 
verwendet, sind ununterscheidbare Synonyme. Man kann eins durch das 
andere weder definieren noch erläutern. Ihren Sinn aufzuklären, ohne 
ihn wiederum in Anspruch zu nehmen, scheint eine unerfüllbare Aufgabe 
zu sein.

Dass der Sinn der Realität zwar unklar, jedoch jeweils intuitiv und 
konkret aufgefasst wird, merkt man allerdings daran, dass das Wort 
»real« sehr Unterschiedliches bedeuten kann. Sicherlich ist es nicht der 
gleiche Sinn, wenn es um die Realität des Tisches oder um die Realität der 

9

https://doi.org/10.5771/9783495995822-9 - am 13.01.2026, 17:48:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495995822-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Photonen geht, auch nicht, wenn die Frage nach der Realität einer Spra­
che, eines Staates oder gar der Gerechtigkeit und der Liebe gestellt wird. 
In allen diesen Fällen meint »real« jeweils etwas anderes. Ein zusätzliches 
Problem ist das der Zeit. Wäre die Realität ein überzeitliches Kontinuum, 
dann wäre die Vergangenheit genauso real wie die Gegenwart und die 
Zukunft. Eben das besagt der sogenannte Eternalismus, der die Zeit 
sub specie aeternitatis betrachtet und heute unter Naturwissenschaftlern 
immer populärer wird (das Blockuniversum). Dennoch scheint die 
Vergangenheit in einem anderen Sinn real zu sein als die Gegenwart und 
wiederum anders als die Zukunft. Und selbst die Gegenwart – das hat 
die Phänomenologie deutlich genug dargelegt – ist keineswegs etwas, 
das feststeht, sondern eine geheimnisvolle Bewegung, in der das Reale 
ständig vergeht und seinen Sinn ändert.

Man kann gewiss all diese Schwierigkeiten mit einem Sprung hinter 
sich lassen, indem man sagt: Der Sinn der Realität ist eindeutig – die 
Unabhängigkeit von einem Beobachter. Eben dieser Sinn wird zum 
größten Teil bei den Debatten um den Realismus gemeint. Damit nivel­
liert man nicht nur die gerade angesprochene Diversität vom Sinn des 
Wortes ›real‹, sondern verrät auch eine philosophische Naivität, die heute 
kaum zu entschuldigen ist. Denn was als Beobachter oder Beobachtung 
gelten soll, steht schon seit langem nicht mehr fest. Es ist vor allem 
falsch, dabei ausschließlich an einen menschlichen (vernunftbegabten) 
Beobachter zu denken. Ist etwa ein Adler, der auf seine Beute herabsieht, 
kein Beobachter? Oder ist ein Virus, der einen Wirt aufsucht, keiner? 
Und selbst ein Stein, der der Gravitationskraft gehorcht, was auch immer 
dies heißen mag, nimmt sie im gewissen Sinne wahr. Warum sollen wir 
das Wahrnehmen auf Menschen und selbst auf Lebewesen beschränken? 
Warum soll das Beobachten ausschließlich nach dem Muster eines Auges 
gedacht werden? Oder anders gefragt: Was bedeutet real zu sein, ohne in 
Relationen zu stehen? Aber wenn alles durch Relationen real wird, dann 
ist die Unabhängigkeit vom Beobachter ein Unding, ja kommt niemals 
vor. Und gerade darum sind Dinge real: weil sie in zahlreiche Relationen 
verwickelt sind.

Wenn der Sinn der Realität als Unabhängigkeit vom Beobachter 
festgelegt wird, bedeutet es unter anderem, dass man seine ethische Seite 
zu neutralisieren sucht. Denn die von jeglichen Relationen unabhängige 
Realität wäre gleichgültig unseren Urteilen gegenüber, d. h. diese hätten 
auf sie keinen Einfluss – ein neutrales Verhältnis der Adäquatheit bzw. der 
Nichtadäquatheit. Wenn das Reale dagegen erst in und durch Relationen 
real wird, dann sind sowohl das Beobachten als auch das Urteilen niemals 

Vorwort

10

https://doi.org/10.5771/9783495995822-9 - am 13.01.2026, 17:48:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495995822-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


neutral-distanzierte, rein theoretische Prozedere, sondern Handlungen. 
Als Handlungen sind sie in der jeweiligen Situation zu verantworten. Die 
Realität, die in Relation steht, ist kein Gegenstand einer indifferenten 
Feststellung, sondern im Gegenteil: eine Herausforderung zur persön­
lichen Stellungnahme. Diese kann sich eventuell als Überforderung 
erweisen, so dass wir in der neutralen Gegebenheit Zuflucht suchen. 
Damit bezeugen wir allerdings aufs Neue, dass weder unser Verhältnis zur 
Realität noch deren Sinn ein ethisch neutraler sein kann.

Was also ist Realität? Schon längst wurde bemerkt, dass die Philo­
sophie dann am produktivsten ist, wenn sie richtige Fragen stellt, und 
nicht, wenn sie voreilige Lösungen oder gar Beweise vorlegt. Denn es 
mag sein, dass wir uns mit derartigen Antworten wieder in die lächerliche 
Situation des Melkens eines Ziegenbocks und des Unterstellens eines 
Siebes bringen, die von Kant verspottet wurde.1 Die Frage ist nicht, ob es 
die Realität gibt, selbst nicht, ob etwas Konkretes real ist. Vielmehr sollte 
man zuerst fragen, was mit dem Wort ›real‹ sinnvoll gemeint werden 
kann. Und vielleicht ist es die Aufgabe der Philosophie, von der alle 
anderen abhängen und in der sie verankert sind.

Das vorliegende Buch ist aus den tastenden Versuchen entstanden, 
herauszufinden, wie die Philosophie sich dieser Aufgabe heute nähern 
kann. Die Frage nach Realität ist unter den postmodernen Philosophen 
wenig willkommen. Sie gilt als obsolet, jedenfalls wenig sinnvoll. Mir 
scheint dies ein voreiliger Schluss zu sein. Man kann und darf die Frage 
auf diese Weise nicht zurückweisen. Schon deshalb nicht, weil man 
den Begriff ständig verwendet, sowohl umgangsprachlich als auch im 
philosophischen Kontext. Und noch mehr, weil die Frage selbst unser 
Leben zutiefst betrifft, sie wird in konkreten Situationen immer wieder 
akut. Aber auch zahlreiche Versuche einer ›realistischen‹ Revanche 
(darauf gehe ich im ersten Kapitel des systematischen Teils ausführlich 
ein) scheinen hier wenig hilfreich zu sein, weil diese den Sinn der Realität 
jeglicher Überlegung voranschicken, ohne ihn eigens zu klären oder 
seine Vielfältigkeit genügend zu beachten. Ein Missverständnis muss also 
schon hier vorweggenommen und ausgeräumt werden: Dieses Buch stellt 
kein neues Plädoyer für den Realismus dar, in welcher Auffassung auch 
immer, noch weniger seine konstruktivistische Widerlegung. Vielmehr 
geht es mir um einen Versuch, über die Realität anders zu sprechen, als 

1 Vgl. Kant, Immanuel: KrV, A 58/B 82 f. Die Kritik der reinen Vernunft (KrV) wird, wie 
in der Kant-Forschung geläufig, im Folgenden nach der ersten (A) und zweiten (B) Auflage
(Riga: Johann Friedrich Hartknoch, 1781, 1787) zitiert.

Vorwort

11

https://doi.org/10.5771/9783495995822-9 - am 13.01.2026, 17:48:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495995822-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


es im Laufe dieser Diskussionen zum größten Teil getan wird. Es geht 
darum, die Realität als Macht zu denken.

Das Wort ›Macht‹ mag zuerst befremden, nicht nur wegen seines 
negativen Beigeschmacks, sondern vor allem, weil die Macht selbst das 
Unbekannte ist. Wie Realität als Macht zu verstehen ist bzw. was dies 
konkret bedeuten kann, muss durch die vorgelegten Untersuchungen 
gerade erläutert werden; der Sinn der Realität als Macht wird sich 
seinerseits als äußerst heterogen erweisen. Hier ist nur Folgendes zu 
bemerken: Bei der Philosophie der Macht, wie ich sie hier entwerfen 
möchte, handelt es sich nicht um eine neue Disziplin oder etwa eine neue 
Richtung in der Philosophie. Vielmehr sind die vorgelegten Analysen 
Ergebnisse meiner Suche nach Optionen, wie alte Probleme unter einem 
neuen Blickwinkel betrachtet werden können, z. B. die epistemologische 
Frage nach dem Zufall, das Problem der Ideologie oder das Thema 
der Freiheit. Aber vor allem sind sie von der Überzeugung getragen, 
dass die Frage dringend erneut gestellt werden sollte, die im heutigen 
Kontext hoffnungslos kompromittierend zu sein scheint – die Frage 
nach dem Sinn der Realität. Die Leithypothese lautet: Um dieser Frage 
uns zu nähern, müssen wir vor allem die sehr tief in der europäischen 
Kultur verwurzelte Vorstellung aufgeben – von Realität als neutraler 
Gegebenheit, die unabhängig vom Beobachter da ist, ihm jedoch als 
solche vorliegt, um zunächst erkannt und dann ausgenutzt zu werden. 
Wenn die Realität als Macht verstanden wird, so bedeutet es vor allem, 
dass diese alte Vorstellung nicht mehr plausibel ist, dass es folglich gilt, 
einen neuen Sinn der Realität zu entdecken bzw. die Vielfältigkeit ihres 
Sinnes freizulegen.

In der Tat stellt man nicht nur heute die Realität als eine Art über­
zeitlich existierendes Kontinuum dar, dessen Rahmen vorgegeben, ja für 
alle Zeiten festgelegt ist. Eine solche Festlegung wurde im Mittelalter und 
in der Frühneuzeit von Gott garantiert, später durch unveränderliche 
Gesetze der Natur. Es ist ohne Übertreibung das Bild der Realität, das 
von Platon bis zu modernen atheistisch geprägten Philosophen, wie 
Quentin Meillassoux, herrscht. Erstaunlicherweise wurde die Realität 
selbst bei Skeptikern wie Hume oder Berkeley, die sie gerade radikal 
zu leugnen scheinen, ebenso stillschweigend als eine neutrale Summe 
der vorhandenen Dinge aufgefasst – die Frage war nur, ob es diese 
Summe gibt oder nicht. Der Sinn der Realität – die Gegebenheit, das 
Indifferent-Vorliegende – stand somit fest.

Die Haupthypothese der Philosophie der Macht, wie sie hier vertre­
ten wird, ist gerade das Gegenteil einer solchen Vorstellung. Die Realität 

Vorwort

12

https://doi.org/10.5771/9783495995822-9 - am 13.01.2026, 17:48:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495995822-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ist keine neutrale Gegebenheit, keine bloße Summe von allem, was es gibt. 
Sie ist aber auch nicht ein Konstrukt des wie auch immer verstandenen 
Bewusstseins, dem sie ebenfalls gegeben wäre – die feindlich gegenein­
anderstehenden Positionen fallen in diesem Punkt zusammen. Wenn 
ich von Realität als Macht spreche, so meine ich vor allem, dass sie 
weder fertig gegeben noch beliebig konstruierbar sein kann, sondern eine 
Bewegung ist, die trotzig-eigenständig ist, und doch tritt man mit ihr 
faktisch immer wieder in ein Verhältnis ein, das eine gegenseitige Abhän­
gigkeit bedeutet. Sie steht uns nicht zur Disposition und dennoch können 
wir über sie eventuell verfügen. Sie kennt durchaus Grenzen, die das 
Reale von dem Nicht-Realen trennen. Diese stehen jedoch niemals fest, 
sondern stellen errungene Höhen und Tiefen dar, eine größere Macht 
oder eine tiefere Ohnmacht, die den anderen Mächten – z. B. der Macht 
des Wissens oder der Macht der Ideologien – Platz geben, jedoch ebenso 
ihnen Platz nehmen können. Denn auch »wir« sind Teil der Realität als 
Macht, d. h.: Dank dieser Macht entsteht das Gegenüber zwischen »uns« 
und der Realität – als Beobachten, Urteilen und Auseinandersetzen. 
Darum kann Realität als Gegebenheit verkannt werden. Aber sie zeigt 
sich immer wieder als etwas, das über das Gegebene hinausgeht – als 
eine machtvolle Bewegung, die die alten Grenzen (zwischen dem Realen 
und dem Nicht-Realen sowie zwischen »uns« und der Realität) verwirft, 
verschiebt und aufhebt, um neue Grenzen zu ziehen. Als Realität ist sie auf 
Relationen, folglich auch auf Grenzen, angewiesen. Diese können jedoch 
nur vorübergehend festgehalten werden.

Eine solche These – die Realität ist Macht – zu entwerfen, bedeu­
tet sich zu mehreren Aufgaben zu verpflichten. Hier muss ich noch 
ein Missverständnis vorwegnehmend ausräumen. Die These wird im 
Buch nicht bewiesen, sondern nur erörtert, indem sie auf konkrete 
Forschungsprobleme angewandt und in diesem Sinne geprüft wird. 
Beweise können in der Philosophie m. E. kein Selbstzweck sein; sie 
sind bestenfalls als Mittel zu anderen Zwecken zu verstehen. Eine These 
bzw. eine Sichtweise wird vielmehr begründet, indem gezeigt wird, 
was mit ihrer Hilfe geleistet werden kann, d. h. welche Fragen dadurch 
lösbar werden und welche Probleme dank ihr neu gesehen werden 
können. Die Produktivität, nicht die Beweisbarkeit ist die Stärke eines 
philosophischen Lehrsatzes. Was also getan werden kann, ist nicht, einen 
höchstwahrscheinlich zweifelhaften Beweis vorzulegen, dass die Realität 
tatsächlich Macht sei, sondern zu zeigen, dass eine solche Konzeption 
zahlreiche Möglichkeiten anbietet, konkrete Fragen unter einem neuen 
Blickwinkel zu sehen und für manche Probleme, die sonst immer wieder 

Vorwort

13

https://doi.org/10.5771/9783495995822-9 - am 13.01.2026, 17:48:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495995822-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


in eine Sackgasse führen, Lösungen zu finden. Statt Beweise vorzulegen, 
möchte ich demonstrieren, dass die Sicht auf die Realität als Macht – 
im Unterschied zur Konzeption der Realität als neutrale Summe des 
Gegebenen – uns hilfreich sein kann, mit Blick auf aktuelle Veränderun­
gen in der Wissenschaft und in unserem politischen Leben sowie auf 
manche grundlegende Wandlungen in unseren Vorstellungen von Gott 
und uns selbst.

Die Auffassung von Realität als Macht wirft allerdings viele Fragen 
auf. Sie ist zwar zunächst eine Gegenvorstellung zur Realität als Gege­
benheit, ihre Bedeutung wäre jedoch sehr beschränkt, wäre sie nur auf 
diesen negativen Sinn reduziert. Die vorgelegten Untersuchungen sind 
Ergebnisse meiner Bemühungen um einen positiven Sinn von Realität 
als Macht – wie die Realität als Macht angesichts der Macht des Wissens, 
der Macht einer Ideologie oder der Macht Gottes zu verstehen ist. Auch 
den Sinn der Macht werde ich – in einer jeweils neuen Perspektive – 
neu klären müssen, ohne ihn jedoch erschöpfen zu können. Das unter­
scheidet die Philosophie der Macht von jeglichen Machttheorien, die 
von einem gemeinsamen Nenner bzw. den einheitlichen Sinn der Macht 
ausgehen, den sie der jeweiligen Theorie, ob explizit oder stillschweigend, 
voranschicken. Auf solche Theorien sowie ihre Probleme werde ich 
gleich in der Einführung eingehen. Aus der Sicht einer Philosophie 
der Macht impliziert jede Machtdefinition vor allem eine bestimmte 
Deutung der Realität. Das trifft sowohl für klassische Definitionen wie 
jene Webers als auch für moderne Interpretationen in den Politikwis­
senschaften zu. Auch die heute immer noch geläufige Dämonisierung 
der Macht unter Machttheoretikern oder z. B. unter Theologen ist ein 
Symptom einer Realitätsauffassung, die unterstellt, dass die Realität 
wesentlich machtfrei sein soll, wobei der Sinn der Realität wiederum 
als neutrale Gegebenheit vorausgesetzt wird. Wenn solche impliziten 
Unterstellungen samt ihren Konsequenzen explizit gemacht werden, 
wird deutlich, dass die entsprechende Realitätskonzeption durchaus eine 
Alternative kennt bzw. dass hier mehrere Optionen möglich sind, vor 
allem aber, dass sie in ihrer Fähigkeit, manche wichtigen Vorgänge in 
der Wissenschaft, in der Politik und in unserem Selbstverständnis zu 
beschreiben, sehr beschränkt ist. Wenn die Realität jedoch selbst als 
Macht begriffen wird, so wird vor allem klar, dass der Sinn der Macht 
mit einer Definition nicht erschöpft werden kann. Er ist jedoch deswegen 
nicht leer, inkonsistent oder gar beliebig, sondern zeigt mehrere Aspekte, 
die miteinander zusammenhängen und einander verdeutlichen. Um 
diese herauszufinden, muss man einen viel längeren, jedoch darum auch 

Vorwort

14

https://doi.org/10.5771/9783495995822-9 - am 13.01.2026, 17:48:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495995822-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


viel produktiveren Weg beschreiten – das hermeneutische Verfahren, bei 
dem man weiß, dass es nicht zu einer endgültigen Formel führen wird 
und dass das Verfahren selbst niemals in einer Definition aufgehoben 
werden kann. Dennoch wird man auf diesem Weg einen immer neuen 
Sinn der Macht und einen ebenso neuen Sinn der Realität entdecken, 
die einander gegenseitig beleuchten. Mir scheint sogar, dass der Sinn der 
Realität als Macht unendlich viele Aspekte haben sollte, je nachdem, in 
welcher Hinsicht bzw. mit Blick auf welche konkrete Frage er untersucht 
wird, – gerade weil Realität als machtvolle Bewegung zu verstehen ist, 
deren Sinn sich ständig verändert.

Im ersten, historischen Teil handelt es sich um vier große Den­
ker der Macht, die jeweils eine höchst originelle Realitätsauffassung 
vertraten. Das Denken Spinozas, Nietzsches, Foucaults und Luhmanns 
wird untersucht, um herauszufinden, welcher Sinn der Macht hier 
erarbeitet worden ist, und folglich auch, wie die Realität anhand des 
Machtbegriffs verstanden werden kann. Dieser Sinn wird uns dann im 
zweiten, systematischen Teil zum leitenden Faden dafür, die Realität als 
Macht in ihren zahlreichen Facetten zu erforschen, jedoch auch, um über 
ihn hinauszugehen und dabei einen neuen Sinn der Realität als Macht 
zu entdecken. Hier ist vorläufig zu bemerken, dass die Auffassung der 
Realität als Macht nicht etwa mit Nietzsches Konzeption vom Willen 
zur Macht bzw. seiner Ansicht über die Realität als Konglomerat der 
gegeneinander kämpfenden Kräfte zu verwechseln ist. Als Lehre würde 
die Wille-zur-Macht-These – darauf gehe ich detailliert im Exkurs 2 ein 
– dem Perspektivischen, das von Nietzsche selbst hervorgehoben wurde, 
widersprechen. Aber auch dann, wenn sie als lediglich heuristische Hypo­
these zu verstehen wäre, d. h. wenn die Willen zur Macht sich erst durch 
ihre Auseinandersetzungen als solche erkennen lassen (eine Interpreta­
tion, die heute unter Nietzsche-Forschern vorwiegend vertreten wird), 
wäre der Sinn der Realität bei Nietzsche festgelegt – als fortwährender 
Kampf der Mächte, der sich dem Betrachter (dem Philosophen) als 
das Einzig-Reale eröffnet sowie der Sinn der Macht – als Überwältigen 
schlechthin. Zu sagen, dass die Realität als Macht zu verstehen ist, deren 
Sinn unendlich vielfältig ist, heißt dagegen – das möchte ich schon 
hier betonen –, sie gerade nicht mit einer Summe der konkurrierenden 
Mächte gleichzusetzen, deren Sinn – das Gegeneinander-Kämpfen um 
die Dominanz –, wie bei Nietzsche, feststeht. Vielmehr bedeutet es, 
sowohl die Realität als auch die Macht als Herausforderung aufzufassen 
– an jeden, der ihren Sinn begreift. Es bedeutet den von Nietzsche und 
anderen Machtphilosophen herkommenden Sinn der Macht und Reali­

Vorwort

15

https://doi.org/10.5771/9783495995822-9 - am 13.01.2026, 17:48:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495995822-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tät in Frage zu stellen. Die Realität als Macht impliziert eine dramatische, 
Konflikte und Überraschungen bergende Auseinandersetzung zwischen 
dem, was als feststehender Sinn der Realität jeweils gilt, und der Realität 
selbst, die diesen Sinn fortdauernd relativiert, verschiebt und zerbricht 
– ein Geschehen, dem gegenüber keiner gleichgültig bleiben kann, 
das jedoch durch philosophische Interpretationen und Machttheorien 
immer wieder verdeckt und dem Blick entzogen wird.

Die Untersuchung der Macht- und Realitätskonzeptionen von vier 
Denkern der Macht ist also nur eine vorläufige Forschungsarbeit, um 
manche Aspekte vom Sinn der Macht aufzuspüren. Streng genommen 
kann man ihnen keine Konzeption der Realität als Macht zuschreiben, 
zumindest nicht in der Radikalität, in der sie in diesem Buch vertreten 
wird. Schon deshalb nicht, weil ihre Aufmerksamkeit nicht direkt dem 
Problem ›Realität‹ gilt. Noch mehr, weil der Sinn der Macht bei ihnen 
nicht wirklich zur Diskussion steht, sondern, genauso wie der Sinn 
der Realität, stillschweigend vorausgesetzt wurde und darum einseitig 
bleiben musste. Beide – der Sinn der Macht und jener der Realität – 
müssen hier mühevoll herausgearbeitet werden. Die Vielfältigkeit vom 
Sinn der Macht und folglich auch der Realität wird jedoch erst dann zum 
Vorschein kommen, wenn wir alle vier Denker aufeinander beziehen. 
Freilich bleibt auch dann seine Reichhaltigkeit durch manche für sie 
charakteristische Zwecke beschränkt, vor allem durch die neuzeitliche 
philosophische Aufgabe einer streng-immanenten Deutung der Realität, 
die sich jeglichen Transzendenz-Gedanken verbietet. Um die Realität als 
Macht – jenseits aller Gegebenheiten – zu verstehen, werden wir jedoch 
auch über dieses Verbot bzw. über den immanenten Sinn der Realität 
hinausgehen müssen. Dies wird im letzten Kapitel geschehen, das der 
Frage nach der Allmacht samt ihren theologischen Implikationen sowie 
dem Problem der Freiheit gewidmet ist.

Der Sinn der Realität als Macht soll im zweiten systematischen Teil 
jeweils mit Blick auf Epistemologie, Ideologiekritik und Theologie neu 
gefunden werden. Noch einmal möchte ich betonen: Die vorliegenden 
Untersuchungen sind nicht zum Untermauern der Hauptthese (›Die 
Realität ist Macht‹) durchgeführt worden. Vielmehr ist diese, umgekehrt, 
ihre Richtschnur, die uns jeweils zu konkreten Ergebnissen bringen soll 
– Ergebnissen, die, wie ich hoffe, eigens interessant sein können. Darum 
steht jedes Kapitel für sich – mit eigenen Aufgaben und Schlussfolgerun­
gen – und kann dementsprechend einzeln gelesen werden. Das betrifft 
sowohl meine Interpretation vom Denken Spinozas, Nietzsches, Fou­
caults und Luhmanns als auch z. B. meine Darstellung der Entstehung 

Vorwort

16

https://doi.org/10.5771/9783495995822-9 - am 13.01.2026, 17:48:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495995822-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der nicht-euklidischen Geometrie, der modernen Auseinandersetzungen 
um die Quantenphysik, der Schwierigkeiten der Evolutionstheorie oder 
der Probleme der Ideologiekritik sowie meine Deutung der Freiheit und 
der theologischen Frage nach der Allmacht Gottes. Alle diese Fragen und 
Probleme lassen sich im Licht der These, dass die Realität selbst Macht 
ist, neu deuten. Sie erläutern ihrerseits, wie eine solche Realität aussehen 
kann. Sie sind darum einander ergänzend, aber keineswegs erschöpfend. 
Der Sinn der Realität als Macht wird mit ihnen nur exemplarisch 
dargetan. Kein Anspruch auf Vollständigkeit, der so geläufig gerade im 
deutschsprachigen Raum ist, wird hier erhoben, auch nicht im Sinne 
des vollständig umrissenen Themenkreises. Das Forschungsfeld, das hier 
freigelegt wird, könnte in viele Richtungen erweitert werden. Eben das 
scheint mir der philosophische Gewinn dieser Untersuchungen zu sein.

Hier möchte ich noch meine Dankbarkeit aussprechen – allen 
denen, die mich auf den Weg der Philosophie gebracht und während 
der langen Zeit, die diese Untersuchungen in Anspruch genommen 
haben, unterstützt haben. Meine Dankbarkeit gehört zuallererst Werner 
Stegmaier, der mich vor mehreren Jahren zur Philosophie verführt 
hat – schon nachdem ich, wie ich dachte, einen sicheren Weg in der 
Wissenschaft gefunden hatte. Dank ihm habe ich von Philologie zur Phi­
losophie gewechselt und ebenso von Russland nach Deutschland. Dank 
ihm habe ich in Deutschland im Fach Philosophie habilitieren können. 
Aber entscheidend für mich war vor allem, dass er mir atemberaubende 
philosophische Horizonte eröffnete und das Gefühl von der Lebendigkeit 
der großen deutschen philosophischen Tradition gegeben hat, das ich 
bis heute nicht verloren habe, obwohl ich seitdem leider viel zu viele 
Gelegenheiten hatte, mich vom Gegenteil zu überzeugen. Die Jahre, die 
meiner Habilitation folgten, in denen ich, schon nachdem diese publi­
ziert worden ist, mein eigenes Thema in der Philosophie gesucht und 
meine eigene Position tastend herausgearbeitet habe, waren voller Über­
raschungen, Enttäuschungen und Revisionen. In dieser Zeit war mir die 
unerlässliche Unterstützung meines Ehemannes Andreas Fuls und mei­
ner Mutter Irina Poljakova unschätzbar. Auch der Universität Greifswald 
bin ich sehr verpflichtet – für den Preis des Käthe-Kluth-Stipendiums, 
das mir den Luxus der dreijährigen freien Forschung ermöglichte. Mein 
besonderer Dank gehört außerdem Hartwig Frank, der die Aufgabe des 
wissenschaftlichen Lektorates übernommen und den Text mit wertvollen 
Kommentaren versetzt hat. Ebenso wäre dieses Buch ohne Hilfe meiner 
aufmerksamen und geduldigen Korrektorin Marit Breede nicht das, was 
es ist: Sie hat die mühsame Arbeit auf sich genommen, mein Deutsch 

Vorwort

17

https://doi.org/10.5771/9783495995822-9 - am 13.01.2026, 17:48:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495995822-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zu verbessern, und war meine erste Leserin. Und noch einen Glücksfall 
möchte ich hier nicht unerwähnt lassen – meine Begegnung mit dem 
russischen Philosophen Grigorij Borisowitsch Gutner. Wie viel ich ihm 
zu verdanken habe, kann man diesem Buch entnehmen. Leider habe 
ich sein tiefgreifendes philosophisches Denken erst nach seinem frühen 
Tode 2018 in ganzer Fülle entdecken können. Sein Einfluss auf mich, 
von dem er nie erfahren hat, hat jedoch etwas Tröstendes für jeden, 
der an ernsthaften philosophischen Fragen arbeitet. Die Rezeption eines 
philosophischen Werkes bleibt unvorhersagbar – selbst wenn dieses 
keinen Ruhm, keinen Beifall und keine Schüler zu bringen scheint. Die 
Wirkung der Philosophie reicht offenbar weit über den Tod hinaus – 
wenn sie Wege freilegt, die auch andere gehen können.

Berlin, 12. Dezember 2021

Vorwort

18

https://doi.org/10.5771/9783495995822-9 - am 13.01.2026, 17:48:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495995822-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

