Vorwort

Die Realitdt scheint uns heute zu entgleiten. Wir wissen genau, dass es
sie gibt. Auch tiberzeugte Konstruktivisten sind zu der ad absurdum
gefiihrten Skepsis nicht geneigt, die Realitdt als solche in Frage zu stellen.
Und dennoch ist der Streit um Realismen aller Art zu unserer Zeit
aktueller als je zuvor. Denn was genau als real zu betrachten ist, steht
noch lange nicht fest, auch wenn es an Pladoyers fiir die Realitdt von
Dingen, Phdnomenen, Ideen, Gesetzen und selbst >Welten« nicht fehlt.
Trotz oder vielleicht dank ihnen sind wir heute weit davon entfernt,
das Reale vom Nicht-Realen sicher zu unterscheiden. Das zeigt sich
in der Wissenschaft durch die Vielfalt der Theorien und dauerhafte
Konflikte zwischen wissenschaftlichen Schulen, im politischen Leben
durch Manipulations- und Verschwérungstheorien, aber ebenso durch
Vorwiirfe, einer Verschworungstheorie oder gar einer Ideologie anzuhén-
gen, die oft gegen Kritiker selbst gerichtet werden kénnen. Was aber noch
wichtiger ist: Unsere Unfihigkeit zu sagen, was als Realitdt anzusehen
ist, offenbart sich im Alltag — durch die Unsicherheit bei jeder wichtigen
Lebensentscheidung. Auch wenn wir iiberzeugt sind, dass es die Realitdt
»da drauflen« gibt, kénnen wir uns oft in ihr nicht sicher orientieren.

Wonach fragen wir jedoch, wenn wir wissen wollen, ob etwas
real ist? Die Frage impliziert ein Vorverstandnis davon, was als real
gelten soll. Sie setzt den Sinn der Realitit dem Fragen voraus. Darum
konnen uns keine Antworten helfen. Sie sind im Grunde tautologisch.
Man merkt es in Formulierungen wie »die Realitit existiert wirklich«,
»die Welt gibt es / gibt es nicht tatsdchlich«. Aber die Ausdriicke »real
sein«, »existieren«, »geben« sowie »wirklich« und »tatsdchlich«, so
verwendet, sind ununterscheidbare Synonyme. Man kann eins durch das
andere weder definieren noch erldutern. Ihren Sinn aufzukliren, ohne
ihn wiederum in Anspruch zu nehmen, scheint eine unerfiillbare Aufgabe
zu sein.

Dass der Sinn der Realitdt zwar unklar, jedoch jeweils intuitiv und
konkret aufgefasst wird, merkt man allerdings daran, dass das Wort
»real« sehr Unterschiedliches bedeuten kann. Sicherlich ist es nicht der
gleiche Sinn, wenn es um die Realitdt des Tisches oder um die Realitdt der

9

https://doi.org/10.5771/9783495085822-8 - am 13.01.2026, 17:48:12. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - - Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495995822-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vorwort

Photonen geht, auch nicht, wenn die Frage nach der Realitit einer Spra-
che, eines Staates oder gar der Gerechtigkeit und der Liebe gestellt wird.
In allen diesen Fallen meint »real« jeweils etwas anderes. Ein zusatzliches
Problem ist das der Zeit. Ware die Realitdt ein tiberzeitliches Kontinuum,
dann wire die Vergangenheit genauso real wie die Gegenwart und die
Zukunft. Eben das besagt der sogenannte Eternalismus, der die Zeit
sub specie aeternitatis betrachtet und heute unter Naturwissenschaftlern
immer populdrer wird (das Blockuniversum). Dennoch scheint die
Vergangenheit in einem anderen Sinn real zu sein als die Gegenwart und
wiederum anders als die Zukunft. Und selbst die Gegenwart — das hat
die Phanomenologie deutlich genug dargelegt — ist keineswegs etwas,
das feststeht, sondern eine geheimnisvolle Bewegung, in der das Reale
standig vergeht und seinen Sinn éndert.

Man kann gewiss all diese Schwierigkeiten mit einem Sprung hinter
sich lassen, indem man sagt: Der Sinn der Realitit ist eindeutig — die
Unabhéngigkeit von einem Beobachter. Eben dieser Sinn wird zum
grofiten Teil bei den Debatten um den Realismus gemeint. Damit nivel-
liert man nicht nur die gerade angesprochene Diversitdt vom Sinn des
Wortes>real<, sondern verratauch eine philosophische Naivitit, die heute
kaum zu entschuldigen ist. Denn was als Beobachter oder Beobachtung
gelten soll, steht schon seit langem nicht mehr fest. Es ist vor allem
falsch, dabei ausschliefilich an einen menschlichen (vernunftbegabten)
Beobachter zu denken. Ist etwa ein Adler, der auf seine Beute herabsieht,
kein Beobachter? Oder ist ein Virus, der einen Wirt aufsucht, keiner?
Und selbst ein Stein, der der Gravitationskraft gehorcht, was auch immer
dies heifSen mag, nimmt sie im gewissen Sinne wahr. Warum sollen wir
das Wahrnehmen auf Menschen und selbst auf Lebewesen beschranken?
Warum soll das Beobachten ausschliellich nach dem Muster eines Auges
gedacht werden? Oder anders gefragt: Was bedeutet real zu sein, ohne in
Relationen zu stehen? Aber wenn alles durch Relationen real wird, dann
ist die Unabhéngigkeit vom Beobachter ein Unding, ja kommt niemals
vor. Und gerade darum sind Dinge real: weil sie in zahlreiche Relationen
verwickelt sind.

Wenn der Sinn der Realitdt als Unabhangigkeit vom Beobachter
festgelegt wird, bedeutet es unter anderem, dass man seine ethische Seite
zu neutralisieren sucht. Denn die von jeglichen Relationen unabhéngige
Realitdt wire gleichgiiltig unseren Urteilen gegeniiber, d. h. diese hatten
aufsie keinen Einfluss — ein neutrales Verhaltnis der Addquatheit bzw. der
Nichtadaquatheit. Wenn das Reale dagegen erst in und durch Relationen
real wird, dann sind sowohl das Beobachten als auch das Urteilen niemals

10

https://doi.org/10.5771/9783495085822-8 - am 13.01.2026, 17:48:12. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - - Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495995822-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vorwort

neutral-distanzierte, rein theoretische Prozedere, sondern Handlungen.
Als Handlungen sind sie in der jeweiligen Situation zu verantworten. Die
Realitdt, die in Relation steht, ist kein Gegenstand einer indifferenten
Feststellung, sondern im Gegenteil: eine Herausforderung zur person-
lichen Stellungnahme. Diese kann sich eventuell als Uberforderung
erweisen, so dass wir in der neutralen Gegebenheit Zuflucht suchen.
Damit bezeugen wir allerdings aufs Neue, dass weder unser Verhaltnis zur
Realitdt noch deren Sinn ein ethisch neutraler sein kann.

Was also ist Realitdt? Schon langst wurde bemerkt, dass die Philo-
sophie dann am produktivsten ist, wenn sie richtige Fragen stellt, und
nicht, wenn sie voreilige Losungen oder gar Beweise vorlegt. Denn es
mag sein, dass wir uns mit derartigen Antworten wieder in die ldcherliche
Situation des Melkens eines Ziegenbocks und des Unterstellens eines
Siebes bringen, die von Kant verspottet wurde.! Die Frage ist nicht, ob es
die Realitdt gibt, selbst nicht, ob etwas Konkretes real ist. Vielmehr sollte
man zuerst fragen, was mit dem Wort >real< sinnvoll gemeint werden
kann. Und vielleicht ist es die Aufgabe der Philosophie, von der alle
anderen abhédngen und in der sie verankert sind.

Das vorliegende Buch ist aus den tastenden Versuchen entstanden,
herauszufinden, wie die Philosophie sich dieser Aufgabe heute néhern
kann. Die Frage nach Realitat ist unter den postmodernen Philosophen
wenig willkommen. Sie gilt als obsolet, jedenfalls wenig sinnvoll. Mir
scheint dies ein voreiliger Schluss zu sein. Man kann und darf die Frage
auf diese Weise nicht zuriickweisen. Schon deshalb nicht, weil man
den Begriff stindig verwendet, sowohl umgangsprachlich als auch im
philosophischen Kontext. Und noch mehr, weil die Frage selbst unser
Leben zutiefst betriftt, sie wird in konkreten Situationen immer wieder
akut. Aber auch zahlreiche Versuche einer >realistischen< Revanche
(darauf gehe ich im ersten Kapitel des systematischen Teils ausfiihrlich
ein) scheinen hier wenig hilfreich zu sein, weil diese den Sinn der Realitat
jeglicher Uberlegung voranschicken, ohne ihn eigens zu kliren oder
seine Vielfaltigkeit gentigend zu beachten. Ein Missverstdndnis muss also
schon hier vorweggenommen und ausgeraumt werden: Dieses Buch stellt
kein neues Pladoyer fiir den Realismus dar, in welcher Auffassung auch
immer, noch weniger seine konstruktivistische Widerlegung. Vielmehr
geht es mir um einen Versuch, iiber die Realitit anders zu sprechen, als

! Vgl. Kant, Immanuel: KrV, A 58/B 82f. Die Kritik der reinen Vernunft (KrV) wird, wie
in der Kant-Forschung geldufig, im Folgenden nach der ersten (A) und zweiten (B) Auflage
(Riga: Johann Friedrich Hartknoch, 1781, 1787) zitiert.

11

https://doi.org/10.5771/9783495085822-8 - am 13.01.2026, 17:48:12. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - - Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495995822-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vorwort

es im Laufe dieser Diskussionen zum grofiten Teil getan wird. Es geht
darum, die Realitit als Macht zu denken.

Das Wort »Macht« mag zuerst befremden, nicht nur wegen seines
negativen Beigeschmacks, sondern vor allem, weil die Macht selbst das
Unbekannte ist. Wie Realitdt als Macht zu verstehen ist bzw. was dies
konkret bedeuten kann, muss durch die vorgelegten Untersuchungen
gerade erldutert werden; der Sinn der Realitdt als Macht wird sich
seinerseits als duflerst heterogen erweisen. Hier ist nur Folgendes zu
bemerken: Bei der Philosophie der Macht, wie ich sie hier entwerfen
mochte, handelt es sich nicht um eine neue Disziplin oder etwa eine neue
Richtung in der Philosophie. Vielmehr sind die vorgelegten Analysen
Ergebnisse meiner Suche nach Optionen, wie alte Probleme unter einem
neuen Blickwinkel betrachtet werden konnen, z. B. die epistemologische
Frage nach dem Zufall, das Problem der Ideologie oder das Thema
der Freiheit. Aber vor allem sind sie von der Uberzeugung getragen,
dass die Frage dringend erneut gestellt werden sollte, die im heutigen
Kontext hoffnungslos kompromittierend zu sein scheint - die Frage
nach dem Sinn der Realitit. Die Leithypothese lautet: Um dieser Frage
uns zu ndhern, missen wir vor allem die sehr tief in der europdischen
Kultur verwurzelte Vorstellung aufgeben - von Realitt als neutraler
Gegebenheit, die unabhingig vom Beobachter da ist, ihm jedoch als
solche vorliegt, um zundchst erkannt und dann ausgenutzt zu werden.
Wenn die Realitdt als Macht verstanden wird, so bedeutet es vor allem,
dass diese alte Vorstellung nicht mehr plausibel ist, dass es folglich gilt,
einen neuen Sinn der Realitdt zu entdecken bzw. die Vielfaltigkeit ihres
Sinnes freizulegen.

In der Tat stellt man nicht nur heute die Realitét als eine Art iiber-
zeitlich existierendes Kontinuum dar, dessen Rahmen vorgegeben, ja fiir
alle Zeiten festgelegt ist. Eine solche Festlegung wurde im Mittelalter und
in der Frithneuzeit von Gott garantiert, spater durch unveranderliche
Gesetze der Natur. Es ist ohne Ubertreibung das Bild der Realitit, das
von Platon bis zu modernen atheistisch geprigten Philosophen, wie
Quentin Meillassoux, herrscht. Erstaunlicherweise wurde die Realitat
selbst bei Skeptikern wie Hume oder Berkeley, die sie gerade radikal
zu leugnen scheinen, ebenso stillschweigend als eine neutrale Summe
der vorhandenen Dinge aufgefasst — die Frage war nur, ob es diese
Summe gibt oder nicht. Der Sinn der Realitdt — die Gegebenheit, das
Indifferent-Vorliegende - stand somit fest.

Die Haupthypothese der Philosophie der Macht, wie sie hier vertre-
ten wird, ist gerade das Gegenteil einer solchen Vorstellung. Die Realitdt

12

https://doi.org/10.5771/9783495085822-8 - am 13.01.2026, 17:48:12. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - - Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495995822-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vorwort

istkeine neutrale Gegebenheit, keine bloffe Summe von allem, was es gibt.
Sie ist aber auch nicht ein Konstrukt des wie auch immer verstandenen
Bewusstseins, dem sie ebenfalls gegeben wire - die feindlich gegenein-
anderstehenden Positionen fallen in diesem Punkt zusammen. Wenn
ich von Realitdt als Macht spreche, so meine ich vor allem, dass sie
weder fertig gegeben noch beliebig konstruierbar sein kann, sondern eine
Bewegung ist, die trotzig-eigenstindig ist, und doch tritt man mit ihr
faktisch immer wieder in ein Verhaltnis ein, das eine gegenseitige Abhan-
gigkeit bedeutet. Sie steht uns nicht zur Disposition und dennoch kénnen
wir tiber sie eventuell verfiigen. Sie kennt durchaus Grenzen, die das
Reale von dem Nicht-Realen trennen. Diese stehen jedoch niemals fest,
sondern stellen errungene Hohen und Tiefen dar, eine grofSere Macht
oder eine tiefere Ohnmacht, die den anderen Miachten - z. B. der Macht
des Wissens oder der Macht der Ideologien - Platz geben, jedoch ebenso
ihnen Platz nehmen kénnen. Denn auch »wir« sind Teil der Realitat als
Macht, d. h.: Dank dieser Macht entsteht das Gegeniiber zwischen »uns«
und der Realitit — als Beobachten, Urteilen und Auseinandersetzen.
Darum kann Realitét als Gegebenheit verkannt werden. Aber sie zeigt
sich immer wieder als etwas, das iiber das Gegebene hinausgeht - als
eine machtvolle Bewegung, die die alten Grenzen (zwischen dem Realen
und dem Nicht-Realen sowie zwischen »uns« und der Realitit) verwirft,
verschiebt und authebt, um neue Grenzen zu ziehen. Als Realitat ist sie auf
Relationen, folglich auch auf Grenzen, angewiesen. Diese konnen jedoch
nur voriibergehend festgehalten werden.

Eine solche These - die Realitét ist Macht — zu entwerfen, bedeu-
tet sich zu mehreren Aufgaben zu verpflichten. Hier muss ich noch
ein Missverstandnis vorwegnehmend ausrdaumen. Die These wird im
Buch nicht bewiesen, sondern nur erdrtert, indem sie auf konkrete
Forschungsprobleme angewandt und in diesem Sinne gepriift wird.
Beweise konnen in der Philosophie m. E. kein Selbstzweck sein; sie
sind bestenfalls als Mittel zu anderen Zwecken zu verstehen. Eine These
bzw. eine Sichtweise wird vielmehr begriindet, indem gezeigt wird,
was mit ihrer Hilfe geleistet werden kann, d. h. welche Fragen dadurch
l16sbar werden und welche Probleme dank ihr neu gesehen werden
konnen. Die Produktivitét, nicht die Beweisbarkeit ist die Stdrke eines
philosophischen Lehrsatzes. Was also getan werden kann, ist nicht, einen
hochstwahrscheinlich zweifelhaften Beweis vorzulegen, dass die Realitit
tatsachlich Macht sei, sondern zu zeigen, dass eine solche Konzeption
zahlreiche Moglichkeiten anbietet, konkrete Fragen unter einem neuen
Blickwinkel zu sehen und fiir manche Probleme, die sonst immer wieder

13

https://doi.org/10.5771/9783495085822-8 - am 13.01.2026, 17:48:12. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - - Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495995822-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vorwort

in eine Sackgasse fithren, Losungen zu finden. Statt Beweise vorzulegen,
mochte ich demonstrieren, dass die Sicht auf die Realitét als Macht -
im Unterschied zur Konzeption der Realitdt als neutrale Summe des
Gegebenen - uns hilfreich sein kann, mit Blick auf aktuelle Veranderun-
gen in der Wissenschaft und in unserem politischen Leben sowie auf
manche grundlegende Wandlungen in unseren Vorstellungen von Gott
und uns selbst.

Die Auffassung von Realitét als Macht wirft allerdings viele Fragen
auf. Sie ist zwar zunidchst eine Gegenvorstellung zur Realitét als Gege-
benheit, ihre Bedeutung wire jedoch sehr beschrinkt, wére sie nur auf
diesen negativen Sinn reduziert. Die vorgelegten Untersuchungen sind
Ergebnisse meiner Bemiithungen um einen positiven Sinn von Realitit
als Macht — wie die Realitét als Macht angesichts der Macht des Wissens,
der Macht einer Ideologie oder der Macht Gottes zu verstehen ist. Auch
den Sinn der Macht werde ich - in einer jeweils neuen Perspektive —
neu kldaren missen, ohne ihn jedoch erschopfen zu kénnen. Das unter-
scheidet die Philosophie der Macht von jeglichen Machttheorien, die
von einem gemeinsamen Nenner bzw. den einheitlichen Sinn der Macht
ausgehen, den sie der jeweiligen Theorie, ob explizit oder stillschweigend,
voranschicken. Auf solche Theorien sowie ihre Probleme werde ich
gleich in der Einfithrung eingehen. Aus der Sicht einer Philosophie
der Macht impliziert jede Machtdefinition vor allem eine bestimmte
Deutung der Realitét. Das trifft sowohl fiir klassische Definitionen wie
jene Webers als auch fiir moderne Interpretationen in den Politikwis-
senschaften zu. Auch die heute immer noch geldufige Ddmonisierung
der Macht unter Machttheoretikern oder z. B. unter Theologen ist ein
Symptom einer Realititsauffassung, die unterstellt, dass die Realitét
wesentlich machtfrei sein soll, wobei der Sinn der Realitdt wiederum
als neutrale Gegebenheit vorausgesetzt wird. Wenn solche impliziten
Unterstellungen samt ihren Konsequenzen explizit gemacht werden,
wird deutlich, dass die entsprechende Realitdtskonzeption durchaus eine
Alternative kennt bzw. dass hier mehrere Optionen mdglich sind, vor
allem aber, dass sie in ihrer Fihigkeit, manche wichtigen Vorgange in
der Wissenschaft, in der Politik und in unserem Selbstverstindnis zu
beschreiben, sehr beschrinkt ist. Wenn die Realitdt jedoch selbst als
Macht begriffen wird, so wird vor allem klar, dass der Sinn der Macht
mit einer Definition nicht erschépft werden kann. Er ist jedoch deswegen
nicht leer, inkonsistent oder gar beliebig, sondern zeigt mehrere Aspekte,
die miteinander zusammenhéngen und einander verdeutlichen. Um
diese herauszufinden, muss man einen viel langeren, jedoch darum auch

14

https://doi.org/10.5771/9783495085822-8 - am 13.01.2026, 17:48:12. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - - Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495995822-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vorwort

viel produktiveren Weg beschreiten — das hermeneutische Verfahren, bei
dem man weif3, dass es nicht zu einer endgtiltigen Formel fithren wird
und dass das Verfahren selbst niemals in einer Definition aufgehoben
werden kann. Dennoch wird man auf diesem Weg einen immer neuen
Sinn der Macht und einen ebenso neuen Sinn der Realitat entdecken,
die einander gegenseitig beleuchten. Mir scheint sogar, dass der Sinn der
Realitdt als Macht unendlich viele Aspekte haben sollte, je nachdem, in
welcher Hinsicht bzw. mit Blick auf welche konkrete Frage er untersucht
wird, — gerade weil Realitdt als machtvolle Bewegung zu verstehen ist,
deren Sinn sich standig verdndert.

Im ersten, historischen Teil handelt es sich um vier grof3e Den-
ker der Macht, die jeweils eine hochst originelle Realititsauffassung
vertraten. Das Denken Spinozas, Nietzsches, Foucaults und Luhmanns
wird untersucht, um herauszufinden, welcher Sinn der Macht hier
erarbeitet worden ist, und folglich auch, wie die Realitdt anhand des
Machtbegriffs verstanden werden kann. Dieser Sinn wird uns dann im
zweiten, systematischen Teil zum leitenden Faden dafiir, die Realitét als
Macht in ihren zahlreichen Facetten zu erforschen, jedoch auch, um tiber
ihn hinauszugehen und dabei einen neuen Sinn der Realitit als Macht
zu entdecken. Hier ist vorlaufig zu bemerken, dass die Auffassung der
Realitit als Macht nicht etwa mit Nietzsches Konzeption vom Willen
zur Macht bzw. seiner Ansicht iiber die Realitdt als Konglomerat der
gegeneinander kimpfenden Krifte zu verwechseln ist. Als Lehre wiirde
die Wille-zur-Macht-These — darauf gehe ich detailliert im Exkurs 2 ein
— dem Perspektivischen, das von Nietzsche selbst hervorgehoben wurde,
widersprechen. Aber auch dann, wenn sie alslediglich heuristische Hypo-
these zu verstehen wire, d. h. wenn die Willen zur Macht sich erst durch
ihre Auseinandersetzungen als solche erkennen lassen (eine Interpreta-
tion, die heute unter Nietzsche-Forschern vorwiegend vertreten wird),
wire der Sinn der Realitdt bei Nietzsche festgelegt — als fortwahrender
Kampf der Michte, der sich dem Betrachter (dem Philosophen) als
das Einzig-Reale eroffnet sowie der Sinn der Macht - als Uberwiltigen
schlechthin. Zu sagen, dass die Realitét als Macht zu verstehen ist, deren
Sinn unendlich vielfaltig ist, heifit dagegen — das mdchte ich schon
hier betonen -, sie gerade nicht mit einer Summe der konkurrierenden
Michte gleichzusetzen, deren Sinn - das Gegeneinander-Kampfen um
die Dominanz -, wie bei Nietzsche, feststeht. Vielmehr bedeutet es,
sowohl die Realitit als auch die Macht als Herausforderung aufzufassen
- an jeden, der ihren Sinn begreift. Es bedeutet den von Nietzsche und
anderen Machtphilosophen herkommenden Sinn der Macht und Reali-

15

https://doi.org/10.5771/9783495085822-8 - am 13.01.2026, 17:48:12. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - - Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495995822-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vorwort

tat in Frage zu stellen. Die Realitdt als Macht impliziert eine dramatische,
Konflikte und Uberraschungen bergende Auseinandersetzung zwischen
dem, was als feststehender Sinn der Realitit jeweils gilt, und der Realitét
selbst, die diesen Sinn fortdauernd relativiert, verschiebt und zerbricht
- ein Geschehen, dem gegeniiber keiner gleichgiiltig bleiben kann,
das jedoch durch philosophische Interpretationen und Machttheorien
immer wieder verdeckt und dem Blick entzogen wird.

Die Untersuchung der Macht- und Realitdtskonzeptionen von vier
Denkern der Macht ist also nur eine vorlaufige Forschungsarbeit, um
manche Aspekte vom Sinn der Macht aufzuspiiren. Streng genommen
kann man ihnen keine Konzeption der Realitdt als Macht zuschreiben,
zumindest nicht in der Radikalitat, in der sie in diesem Buch vertreten
wird. Schon deshalb nicht, weil ihre Aufmerksambkeit nicht direkt dem
Problem >Realitdt< gilt. Noch mehr, weil der Sinn der Macht bei ihnen
nicht wirklich zur Diskussion steht, sondern, genauso wie der Sinn
der Realitit, stillschweigend vorausgesetzt wurde und darum einseitig
bleiben musste. Beide — der Sinn der Macht und jener der Realitat -
miissen hier miithevoll herausgearbeitet werden. Die Vielfiltigkeit vom
Sinn der Macht und folglich auch der Realitit wird jedoch erst dann zum
Vorschein kommen, wenn wir alle vier Denker aufeinander beziehen.
Freilich bleibt auch dann seine Reichhaltigkeit durch manche fiir sie
charakteristische Zwecke beschrankt, vor allem durch die neuzeitliche
philosophische Aufgabe einer streng-immanenten Deutung der Realitit,
die sich jeglichen Transzendenz-Gedanken verbietet. Um die Realitat als
Macht - jenseits aller Gegebenheiten — zu verstehen, werden wir jedoch
auch iiber dieses Verbot bzw. {iber den immanenten Sinn der Realitit
hinausgehen miissen. Dies wird im letzten Kapitel geschehen, das der
Frage nach der Allmacht samt ihren theologischen Implikationen sowie
dem Problem der Freiheit gewidmet ist.

Der Sinn der Realitét als Macht soll im zweiten systematischen Teil
jeweils mit Blick auf Epistemologie, Ideologiekritik und Theologie neu
gefunden werden. Noch einmal méchte ich betonen: Die vorliegenden
Untersuchungen sind nicht zum Untermauern der Hauptthese (>Die
Realitit ist Macht<) durchgefithrt worden. Vielmehr ist diese, umgekehrt,
ihre Richtschnur, die uns jeweils zu konkreten Ergebnissen bringen soll
— Ergebnissen, die, wie ich hoffe, eigens interessant sein konnen. Darum
steht jedes Kapitel fiir sich — mit eigenen Aufgaben und Schlussfolgerun-
gen — und kann dementsprechend einzeln gelesen werden. Das betrifft
sowohl meine Interpretation vom Denken Spinozas, Nietzsches, Fou-
caults und Luhmanns als auch z. B. meine Darstellung der Entstehung

16

https://doi.org/10.5771/9783495085822-8 - am 13.01.2026, 17:48:12. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - - Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495995822-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vorwort

der nicht-euklidischen Geometrie, der modernen Auseinandersetzungen
um die Quantenphysik, der Schwierigkeiten der Evolutionstheorie oder
der Probleme der Ideologiekritik sowie meine Deutung der Freiheit und
der theologischen Frage nach der Allmacht Gottes. Alle diese Fragen und
Probleme lassen sich im Licht der These, dass die Realitat selbst Macht
ist, neu deuten. Sie erldutern ihrerseits, wie eine solche Realitét aussehen
kann. Sie sind darum einander ergénzend, aber keineswegs erschopfend.
Der Sinn der Realitdt als Macht wird mit ihnen nur exemplarisch
dargetan. Kein Anspruch auf Vollstindigkeit, der so geldufig gerade im
deutschsprachigen Raum ist, wird hier erhoben, auch nicht im Sinne
desvollstindig umrissenen Themenkreises. Das Forschungsfeld, das hier
freigelegt wird, konnte in viele Richtungen erweitert werden. Eben das
scheint mir der philosophische Gewinn dieser Untersuchungen zu sein.

Hier mochte ich noch meine Dankbarkeit aussprechen - allen
denen, die mich auf den Weg der Philosophie gebracht und wahrend
der langen Zeit, die diese Untersuchungen in Anspruch genommen
haben, unterstiitzt haben. Meine Dankbarkeit gehort zuallererst Werner
Stegmaier, der mich vor mehreren Jahren zur Philosophie verfiihrt
hat - schon nachdem ich, wie ich dachte, einen sicheren Weg in der
Wissenschaft gefunden hatte. Dank ihm habe ich von Philologie zur Phi-
losophie gewechselt und ebenso von Russland nach Deutschland. Dank
ihm habe ich in Deutschland im Fach Philosophie habilitieren kdnnen.
Aber entscheidend fiir mich war vor allem, dass er mir atemberaubende
philosophische Horizonte erdffnete und das Gefiihl von der Lebendigkeit
der grofen deutschen philosophischen Tradition gegeben hat, das ich
bis heute nicht verloren habe, obwohl ich seitdem leider viel zu viele
Gelegenheiten hatte, mich vom Gegenteil zu iiberzeugen. Die Jahre, die
meiner Habilitation folgten, in denen ich, schon nachdem diese publi-
ziert worden ist, mein eigenes Thema in der Philosophie gesucht und
meine eigene Position tastend herausgearbeitet habe, waren voller Uber-
raschungen, Enttauschungen und Revisionen. In dieser Zeit war mir die
unerléssliche Unterstiitzung meines Ehemannes Andreas Fuls und mei-
ner Mutter Irina Poljakova unschétzbar. Auch der Universitit Greifswald
bin ich sehr verpflichtet — fiir den Preis des Kéthe-Kluth-Stipendiums,
das mir den Luxus der dreijahrigen freien Forschung ermdéglichte. Mein
besonderer Dank gehort auflerdem Hartwig Frank, der die Aufgabe des
wissenschaftlichen Lektorates iibernommen und den Text mit wertvollen
Kommentaren versetzt hat. Ebenso wire dieses Buch ohne Hilfe meiner
aufmerksamen und geduldigen Korrektorin Marit Breede nicht das, was
es ist: Sie hat die mithsame Arbeit auf sich genommen, mein Deutsch

17

https://doi.org/10.5771/9783495085822-8 - am 13.01.2026, 17:48:12. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - - Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495995822-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vorwort

zu verbessern, und war meine erste Leserin. Und noch einen Gliicksfall
mochte ich hier nicht unerwdhnt lassen — meine Begegnung mit dem
russischen Philosophen Grigorij Borisowitsch Gutner. Wie viel ich ihm
zu verdanken habe, kann man diesem Buch entnehmen. Leider habe
ich sein tiefgreifendes philosophisches Denken erst nach seinem frithen
Tode 2018 in ganzer Fiille entdecken konnen. Sein Einfluss auf mich,
von dem er nie erfahren hat, hat jedoch etwas Trostendes fiir jeden,
der an ernsthaften philosophischen Fragen arbeitet. Die Rezeption eines
philosophischen Werkes bleibt unvorhersagbar - selbst wenn dieses
keinen Ruhm, keinen Beifall und keine Schiiler zu bringen scheint. Die
Wirkung der Philosophie reicht offenbar weit iiber den Tod hinaus —
wenn sie Wege freilegt, die auch andere gehen konnen.

Berlin, 12. Dezember 2021

18

https://doi.org/10.5771/9783495085822-8 - am 13.01.2026, 17:48:12. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - - Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495995822-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

