2. Die Idee der Menschenrechte:
Axiologische Voraussetzungen und Begriindungen

Im folgenden Kapitel soll das, was den Kern der Menschenrechte bildet,
die Menschenrechtsidee oder der Menschenrechtsgedanke — wie bereits
eingangs von einer konkreten inhaltlichen Fassung einzelner Rechte un-
terschieden —, entfaltet und niher bestimmt werden. Auch dieser Kern
hat freilich einen Inhalt: es sind dies zwei axiologisch-axiomatische Vo-
raussetzungen, die jeder Auflistung spezifischer Anspriiche konzeptio-
nell vorgelagert sind. Sie sind (im Hinblick auf ihre Form) axiomatisch
dadurch, dass sie indisponibel fiir jedes Sprechen von Menschenrechten
sind, jedoch nicht im strengen Sinne bewiesen, sondern »nur« gesetzt
werden koénnen, wobei sich die Suche nach dem Grund des Gesollt-
seins ihrer Setzung durchaus anhand konkreter Begriindungspfade zu-
riickverfolgen lisst. Diesen wird im Abschnitt 2.3 besondere Aufmerk-
samkeit geschenkt. Sie kénnen iiberdies (im Hinblick auf ihren Inhalt)
axiologisch genannt werden, da sie sich auf den gleichen Wert des Men-
schen als Individuum und den Wert seiner Freiheit beziehen. Die me-
thodischen Uberlegungen, eine solche Differenz zwischen Menschen-
rechten als Idee, bestehend aus den zwei Basiskonzepten Universalismus
und Individualismus, einerseits und zunichst bewusst unbestimmten
Deklarationen von einzelnen Menschenrechten andererseits vorzuschla-
gen, wurden bereits dargelegt (vgl. 1.2). Sie lassen sich jedoch mit ver-
schiedenen Anfragen konfrontieren, die an dieser Stelle kurz aufgegrif-
fen werden sollen. Es ist eine Sache, eine Differenzierung vorzuschlagen,
und eine andere, zu zeigen, woraus eine solche Idee der Menschenrechte
gewonnen wird. Denn alle weiteren Anstrengungen, sie in ihren mog-
lichen und unméglichen Begriindungen durchzudenken sowie sie auf
unterschiedliche Felder angewandter Menschenrechtsfragen zu fiihren,
wiren als mii§ig anzusehen, wenn nicht zugleich nachvollziehbar wiir-
de, warum es sich bei dieser Idee tatsichlich um das handelt, als welches
sie ausgewiesen wird: Die >Essenz¢ der Menschenrechte, ohne die jedes
Sprechen und Denken tiber sie misslungen wire.

Eine Schwierigkeit bei solch einem Unterfangen besteht nun aber da-
rin, dass eine blof$ historische Herleitung dieser Idee allein aus zweierlei
Griinden nicht geniigen kann: Zum Ersten, weil ihr an sich keine ei-
genstindige normative Kraft innewohnen wiirde, wenn man die Sein-
Sollen-Disparitit beriicksichtigt. Wie immer auch Menschenrechte hi-
storisch gedacht, formuliert oder angewandt wurden: dies allein kann
keine Bindung an oder konzeptionelle Fixierung von Vorstellungen
prijudizieren, ohne die Geschichte sollensmifig aufzuladen und damit
zu einer Autoritit zu erheben, die einem Verstindnis von Menschen-

SI

06:11:52. - o


https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

rechten als dynamischen Begegnungszonen und kontingenten Lernpro-
zessen grundsitzlich widerspricht. Denn gerade weil Menschenrechte
nicht vom Himmel gefallen und nicht von ihren Anfingen her makel-
los und perfekt vorgelegen sind, sondern als Aushandlungsgegenstand
im Sinne einer (wenn auch nicht notwendigerweise) fortschreitenden
Entwicklung als Korrekturen inkonsequenter Engfithrungen anzusehen
sind, wiirde eine Deduktion der Menschenrechtsidee allein aus der Ge-
schichte die Frage aufwerfen, welchem Verstindnis bzw. welcher Praxis
der Menschenrechte man denn folgen solle: den Menschenrechten der
Revolutionire von 1789 oder aber jenen der Revolutionidrinnen, die
sich in der ersten umfassenden Erklirung der Menschenrechte auf euro-
pdischem Boden aufgrund der Diskriminierung ihres Geschlechts nicht
ausreichend beriicksichtigt sahen? Den Menschenrechten der Sklaven-
halter oder denen ihrer Widersacher, die die Bedeutung von Rasse bzw.
Hautfarbe als Humandifferenzierungen fiir die Zuschreibung von men-
schenrechtlichen Anspriichen dekonstruierten?” Eine Fassung der Idee
der Menschenrechte, ohne in solchen und weiteren Diskursverliufen
Stellung zu beziehen, ist nicht méglich bzw. ahistorisch.

In dieser Hinsicht positioniert sich die vorliegende Arbeit im Sinne
des bereits angedeuteten Verstindnisses der Menschenrechte als im
Hinblick auf die Inklusion immer weiterer (Gruppen von) Menschen
mehr oder weniger kontinuierlich fortentwickelte Konzeption, die —
und dies ist die eigentliche normative Festlegung — als Forsschritt er-
achtet wird. Ohne diese Setzung konnte man nimlich auch, von der
anderen Richtung her gedacht, eine Rickfithrung der Menschenrechte
auf die »eigentliche« Idee der Menschenrechte fern ihrer heutigen »Ver-
filschungen< und >Missinterpretationen« unternehmen. Im Bereich des
universalistischen Pfeilers der Menschenrechte wird also den Gegnern
historischer AusschlieSungen von menschenrechtlichen Anspriichen
bzw. vom wahren Menschsein beigepflichtet: Menschenrechte sind nur
denkbar als Rechte wirklich aller Menschen — auch wenn, wie gezeigt
werden wird, die Frage, was das genau bedeutet, nicht einfach abschlie-
flend zu beantworten ist. Was den individualistischen Pfeiler der Men-
schenrechtsidee betrifft, so ist die Kluft zwischen geschichdicher Faktizi-
tit und konzeptionell-normativem Anspruch zwar geringer als im Falle
des Universalismus, aber auch hier gilt es, die Fassung menschenrecht-
licher Anspriiche grundsitzlich unabhingig von der Zuflucht bei der
vermeintlichen Autoritit der Geschichte zu suchen. Der Hinweis da-
rauf, dass Menschenrechte grundsitzlich bisher immer in ihrem abend-

1 Vgl. Marie-Luisa Frick: »Tendencies of Inclusion and Exclusion in the Enlightenment
Discourse on Human Rights«, in: Monika-Kristina Hinneburg/Grazyna Jurewicz (Hg.),
Das Prinzip Aufklirung zwischen Universalismus und partikularem Anspruch. The Principle
of Enlightenment between Universalism and Particularistic Claims, Paderborn: Fink 2014,
S. 119-136, = TIE.

52

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AXIOLOGISCHE VORAUSSETZUNGEN UND BEGRUNDUNGEN

landisch-neuzeitlichen Entstchungsverlauf als Rechte von Individuen
gegeniiber ihre Freiheit potenziell bedrohenden Kollektiven proklamiert
bzw. verteidigt wurden, hat nicht nur angesichts von spezifischen, mit
dem Verweis auf jeweils eigenstindige kulturelle Maflgaben gerechtfer-
tigten, gemeinwohl- oder pflichtenzentrierten Menschenrechtsverstind-
nissen (vgl. 4.2) beschrinkte Uberzeugungskraft. Auch hier ist eine —
gleichfalls zuriickweisbare — Setzung unausweichlich. Diese ist, dhnlich
wie bereits im Fall der Gleichheitsdimension der Menschenrechtsidee,
eine Affirmation der Geschichte der Menschenrechte, wenn sie auch in
diesem Fall nicht die Wahl zwischen verschiedenen rivalisierenden his-
torischen Manifestationen darstellt, sondern die normative Festlegung
auf die herrschende Ansehung von Menschenrechten als individuelle
Freiheitsrechte. Diese zweite Facette der Idee der Menschenrechte ist
nicht wegzudenken, ohne den Zweck der Menschenrechte — gestern wie
heute — zu verfehlen. Dafiir wurden sie erstritten, dafiir wurden sie er-
klare und gedacht, und dafiir sind sie aus Sicht einer Vielzahl von Men-
schen weltweit unverzichtbarer Grundbestand gerechter Ordnungen
politischer Gemeinwesen. In ihren Voraussetzungen schlieft sich die
gegenstindliche Arbeit demnach dieser Perspektive an und grenzt ein:
Wer von Menschenrechten als Gruppen- oder Menschheitsrechten
spricht, spricht von anderen Menschenrechten als jenen, um die es sich
hier handeln soll.

Neben den Fragen, weshalb es im Hinblick auf das Erkenntnisinte-
resse dieser Arbeit methodisch sinnvoll ist, zwischen der Idee der Men-
schenrechte und konkreten Menschenrechten zu unterscheiden, und
woraus sich die Bestimmung ersterer speist, steht grundsitzlich eine
weitere Anfrage im Raum, die Beachtung verdient: Lassen sich denn
tiberhaupt diese beiden Bereiche (sinnvoll) trennen? Setzt nicht schon
die Menschenrechtsidee bestimmte Menschenrechte notwendigerweise
voraus bzw. impliziert sie? Ist die angedachte Differenzierung gar eine
Bedrohung fiir den Bestand etablierter, harmonisch gewachsener men-
schenrechtlicher Garantien? Zum ersten Fragenbiindel: Als theoretische
Idee setzt der Menschenrechtsgedanke zunichst noch keine Menschen-
rechte in eciner logisch-deduktiven Hinsicht voraus, als praktisch voll-
zogene jedoch durchaus: Kann jemand tiber die Idee der Menschen-
rechte nachdenken, sie fassen, sie vertreten, sich fiir sie einsetzen, ohne
Anspriiche der Freiheit der Gedanken, der Meinungsiuflerung, auf Bil-
dung etc. vorher zugewiesen bzw. deren Freiriume ausgeniitzt zu ha-
ben? Und gibt es nicht zumindest ein Menschenrecht, das allen anderen
notwendigerweise vorausgehen muss — konkret jenes auf Leben — und
daher sinnvollerweise nicht ohne weiteres von der blof3en Idee der Men-
schenrechte abgetrennt werden kann? Ein substanzieller Einwand sind
solche Feststellungen, wonach die Idee der Menschenrechte als solche
nicht folgenlos bleiben kann fiir die Frage der inhaldichen Ausgestal-

53

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

tung cinzelner menschenrechdicher Anspriiche, fiir den hier gewihlten
Zugang allerdings nicht. Sie zeigen nur, dass bisherige Menschenrechts-
kataloge nicht vollig kontingent im Sinne einer arbitriren Wechselhaf-
tigkeit von Griinden sind. Eine Erklirung von Menschenrechten, die
etwa ohne ein prinzipielles Recht auf Leben auskommen méchte, wire
tatsichlich ein merkwiirdiges Unterfangen. Betreffend die Frage nach
nachteiligen Auswirkungen des gegenstindlichen Differenzierungsvor-
schlages fiir das Korpus etablierter Menschenrechte ist grundsitzlich
festzuhalten, dass gegenwirtig breit akzeptierte menschenrechtliche An-
spriiche weniger dadurch unter Druck geraten, dass sie auf einer the-
oretischen Ebene methodisch begriindet zwischenzeitlich suspendiert
werden — eine >Pointec des hier vorgeschlagenen heuristischen Modells
besteht genau darin, sie zu einem spiteren Zeitpunkt wieder zu the-
matisieren —, sondern vielmehr dadurch, dass der Konsens iiber ihre
Stellung und Berechtigung offenbar nicht global konstant vorausgesetzt
werden kann. Zur Klirung der Frage, wie groff diese Gefahr ist, méchte
diese Arbeit ja gerade einen Beitrag leisten.

Dennoch scheint eine methodische C)ffnung des Spielraumes, men-
schenrechtliche Anspriiche dem Inhalt und dadurch auch der Anzahl
nach festzulegen, einen mit Verweis auf das Prinzip der Unteilbarkeit
formulierten Einwand im Besonderen zu provozieren. Er wird konkret
gegeniiber zwei Angriffen auf die Einheitlichkeit der in den Standar-
derklirungen dargelegten Menschenrechte vorgebrache: Das sind zum
einen die insbesondere in der Zeit der so genannten Ost-West-Kon-
frontation virulenten Versuche, die beiden Blécke der politisch-biirger-
lichen und wirtschaftlichen-sozialen-kulturellen Rechte gegeneinander
auszuspielen; zum anderen Abwigungs- bzw. Derogationsunterfangen
hinsichtlich einzelner Rechte in utilitaristischer Manier. Zumindest
erstere >Bedrohungc ldsst das Beharren auf der Unteilbarkeit der Men-
schenrechte zunichst als sinnvoll erscheinen, zumal die Bedeutung
biirgerlich-politischer und wirtschaftlich-sozialer Rechte grundsitzlich
eine eigenstindige in dem Sinne ist, dass ein Ubermafd der einen das
Fehlen der anderen aus Sicht der meisten Menschen und ihrer tatsich-
lichen Bediirfnisse nicht kompensieren wiirde. Wenn etwa — zugespitzt
formuliert — westliche Demokratien sozialistischen Volksrepubliken zu-
gerufen haben bzw. (den verbleibenden) zurufen: »Bei uns haben Men-
schen zwar keine Arbeitsplatzgarantie, aber sie diirfen sich politisch frei
betitigen« und die Angesprochenen erwider(te)n: »Bei uns diirfen sich
die Menschen zwar nicht frei versammeln, aber sie geniefSen kosten-
lose Gesundheitsversorgunge, so lisst sich rasch die Absurditit jedes
Unterfangens erahnen, diese beiden Blécke an Anspriichen in ein pau-
schales Konkurrenzverhiltnis zu setzen. Klar ist: Ohne ein Mindestmaf?
an wirtschaftlich-sozialen Rechten hingen auch basale biirgerlich-po-
litische Rechte in der Luft. Wer verhungert, wer nicht des Lesens und

54

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AXIOLOGISCHE VORAUSSETZUNGEN UND BEGRUNDUNGEN

Schreibens michtig ist, dem gelten auch Anspriiche auf politische Par-
tizipation oder Informationsfreiheit wenig. Umgekehrt gilt Ahnliches:
Wem politische Mitbestimmung verweigert wird, wer ungerechtfertigt
inhaftiert ist, der kann auch keine Regierung wegen Misswirtschaft und
der daraus vielleicht entstandenen Hungersnot zur Rechenschaft zie-
hen, noch sonst Verbesserung der materiellen gesellschaftlichen Lebens-
grundlagen anstreben.” Das Festhalten am Prinzip der Unteilbarkeit der
Menschenrechte macht demnach Sinn, wo es gegen das grundsitzliche
Auseinanderdividieren der so genannten Menschenrechte erster und
zweiter Generation gerichtet ist (Unteilbarkeit der Rechte-Generationen
qua Interdependenz). In diesem Sinne wird es hier nicht in Frage ge-
stellt. Es verliert allerdings an Gewicht, wo mit ihm auf eine Gleich-
wertigkeit aller einzelnen Rechte insistiert wird (Unteilbarkeit der Rechte
qua Gleichwertigkeit ibrer Giiter), die es im Grunde niemals geben kann.
Abwigungsentscheidungen, wie sie nicht nur von Hochstgerichten al-
ler Welt Tag fiir Tag getroffen werden miissen, zeugen von dieser Rea-
litit; auch das intuitive Empfinden legt nahe, der Freiheit von Folter
héheren Wert beizumessen als der Versammlungsfreiheit. Dass bei einer
Reihe solcher Priferenzentscheidungen rasch Dissens unter den Urtei-
lenden hervortritt, wird an mehreren Abschnitten der gegenstindlichen
Arbeit deutlich (vgl. Kap. 4). Menschenrechte sind in diesem (dop-
pelten) Sinne gerade nicht gleich-wertig. So geht denn auch die pau-
schale Zuriickweisung utilitaristischer Abwigungen ins Leere, wie sie
etwa Martha Nussbaum in ihrem Fihigkeitenansatz unternimme: Keine
ihrer »Capabilities« sei ihr zufolge unter ein gewisses MindestmafS hinab
anderen unterzuordnen.’ Dazu fithrt Nussbaum folgendes Argument
an: Ein Ubermaf} des Anspruchs auf Freizeit* (und weiterer sozialer An-
nehmlichkeiten) etwa sei keine Kompensation fiir das ginzliche Fehlen
eines Rechts auf freie Meinungsiuflerung. Dies klingt auf den ersten

2 Rhoda S. Howard hat aus diesem Grund davor gewarnt, wirtschaftliche und biirgerlich-
politische Rechte in ein simples Hierarchieverhiltnis oder iiberhaupt in ein Trennungsver-
hilenis zu setzen (»The Full-Belly Thesis: Should Economic Rights take Priority over Civil
and Political Rights?«, Human Rights Quarterly 1983/5, S. 467—490). Er fithrt aus: »To
wait for economic development, including a basic needs« oriented distribution of wealth,
to occur before allowing for civil and political liberties is to invite the possibility that such
redistribution will never occur« (ibid., S. 478). Ahnlich Michael Ignatieff: »Without the
freedom to articulate and express political opinions, without freedom of speech and assem-
bly, together with freedom of property, agents cannot organize themselves to struggle for
social and economic security« (HRS, op. cit., S. 90). Vgl. 4.2.3.3.

3 »[L]acks in one area cannot be made up simply by giving people a larger amount of ano-
ther capability« (FJ, op. cit., S. 166f., siche auch 2.3.1.2). Nussbaum geht dabei von einem
harmoniezentrierten Verstindnis von Menschenrechten bzw. ihren Fihigkeiten aus, in
dem Rivalititen zwischen einzelnen Anspriichen als konzeptionelles Unvermégen erschei-
nen, ein »coherent overall set« zu erstellen (ibid., S. 175).

4 Inder UDHR findet sich ein solcher in Art. 24: »Everyone has the right to rest and leisure,
including reasonable limitation of working hours and periodic holidays with pay.«

55

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

Blick plausibel, doch verschleiert es nur den Grund dafiir, warum man
einen solchen Tausch nicht zu akzeptieren bereit ist: eben weil in der
Regel dem Recht auf Meinungsfreiheit mehr Bedeutung zugemessen
wird als einem Recht auf Freizeit und Erholung. Kehrt man Nussbaums
Beispiel um (»Ein Ubermafl des Rechts auf Meinungsfreiheit ist keine
Kompensation fiir das Recht auf Freizeit«), dann wird dies umso klarer.
Das Recht auf freie Meinung(siduflerung) ist gerade deshalb fiir die mei-
sten Menschen von so hohem Stellenwert, da iiberhaupt erst auf seiner
Basis ein Recht auf Freizeit (zusammen mit allen weiteren Rechten) ein-
gefordert und beworben werden kann. In diesem zweiten Sinne daher
auf »Unteilbarkeit« zu dringen und den Blick vor den Maglichkeiten
zu verstellen, bisherige Menschenrechtsschutzdokumente evolutiv und
konstruktiv zu verbessern — durch Hinzufiigungen, (Um-)Hierarchisie-
rungen genauso wie durch spezifische Streichungen —, wiirde bedeuten,
ein Dogma zu errichten, das nur dann fallen kann, wenn mit ihm die
Menschenrechte als solche »untergehen« bzw. durch eine wachsende Flut
an alternativen Regelungswerken irrelevant werden.

Bevor die axiologischen Voraussetzungen des Menschenrechtsgedan-
kens niher untersucht werden, sei dieser hinfithrende Vorspann mit ei-
ner Verdeutlichung dessen beschlossen, was denn darunter grundsitzlich
zu verstehen ist. Die axiologischen Voraussetzungen, die in diesem Kapi-
tel behandelt werden, lassen sich in zwei Bereiche gliedern: Jene Werte,
welche die Gleichheitsdimension der Menschenrechte bestimmen, und
jene, welche ihre Freiheitsdimension ausmachen; die also den universa-
listischen bzw. den individualistischen Pfeiler des Menschenrechtsgedan-
kens bedingen. Es geht darum, zu kldren, um welche Art von Gleichheit
bzw. individuelle Freiheit es sich dabei genau handelt (und um welche
nicht) und welche Werte darin ausgedriicke, aber auch im Kontext der
Begriindung der Idee der Menschenrechte wichtig werden. Die so in-
haltlich und in ihrer Stellung zueinander wie auch zu benachbarten oder
rivalisierenden Wertungen bestimmten axiologischen Voraussetzungen
sind somit dasjenige Fundament, an welches sich alle spiteren Anfragen
im Sinne von Maglichkeiten seiner Fundierung und transkulturellen
Akkommodation richten. Dass erst eine philosophische Untersuchung
der axiologischen Grundlagen des Menschenrechtsgedankens fiir das
Verstindnis dessen, was Menschenrechte sind bzw. von den Menschen
verlangen, wegweisend ist, kann als eine zentrale These dieser Arbeit an-
geschen werden: Die Idee, wonach es Anspriiche geben soll, die allen
Menschen als Individuen prinzipiell unterschiedslos zukommen, wire
in einem Universum purer und stummer Tatsichlichkeit nicht fassbar
und ginzlich sinnlos. Sinnvoll und verstindlich wird sie erst unter Be-
riicksichtigung entsprechender Wertungen. Das bedeutet ferner, dass
im Folgenden nicht etwa materielle/gesellschaftliche, psychologische
oder historische Voraussetzungen des Menschenrechtsgedankens im

56

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS: DIE GLEICHHEITSDIMENSION

Zentrum des Interesses stehen, sondern solche, die mit wertbasierten
Vorstellungen in Verbindung stehen, welche weder unter Bezugnahme
auf ein konkretes Individuum noch auf eine erweiterte Anzahl von Per-
sonen erforscht, sondern abstrakt philosophisch analysiert werden. Nicht
nach den Werthaltungen also wird gefragt, tiber die Menschen, die die
Idee der Menschenrechte bejahen oder in der Vergangenheit beférdert
haben, tatsichlich verfiigen; auch nicht danach, welche wirtschaftlichen
oder sozialen Verhiltnisse es sind, auf welche die Menschenrechtsidee in
ihrer Entfaltung angewiesen ist, sondern danach, an welche Werte jede
Person prinzipiell gebunden ist, die den Menschenrechtsgedanken teilt,
und welche sich als Pfade zu dessen Begriindung denken lassen.

2.1 Universalismus: die Gleichheitsdimension

Bin ich doch kein Hund sondern eben so wohl ein Mensch als du.
Samuel Pufendorf

Der Anspruch, Rechte fiir alle Menschen zu sein, ist das wesentliche
Distinktionsmerkmal, das Menschenrechte seit je her von anderen sub-
jektiven Rechten nicht nur abhebt, sondern zu ihnen in eine geradezu
antithetische Stellung setzt. Das Gegenteil von Menschenrechten (in
ihrer Gleichheitsdimension) sind Vorrechte: Rechte, die einer bestimm-
ten Person(engruppe) zukommen. Darunter fallen so unterschiedliche
Rechte wie beispielsweise jenes des absoluten Regenten, tiber Krieg und
Frieden zu entscheiden oder die Religion des Staates festzulegen, wie
auch Rechte, die bestimmten Gruppen von Personen eingeriumt wer-
den bzw. wurden: Das Recht der Vormundschaft der Ehegatten tiber die
Ehegattinnen zum Beispiel, oder auch das privilegium de non appellan-
do, das der Deutsche Kaiser einzelnen Fiirsten verliech, wodurch diese
es ihren Untertanen untersagen konnten, sich letztinstanzlich an den
Kaiser zu wenden, wie auch das Recht romischer Biirger, eine Toga zu
tragen. Anders als solche Vorrechte, die sich aus Geschlecht, sozialem
Rang oder Religion ableiten, sind Menschenrechte Anspriiche aller
Menschen allein dadurch, dass sie Menschen sind. Wie David Boucher
zeigt, fallen unter die Kategorie der Vorrechte auch Anspriiche, die von
der Antike bis zur Neuzeit als so genannte natiirliche Rechte oder Na-
turrechte bisweilen als Vorstufen zu Menschenrechten ausgewiesen wer-
den.’ Genau betrachtet sind auch Menschenrechte Vorrechte, und zwar

s »Contrary to those views, there is more of a lacuna than most writers want to acknowledge
between the modern human rights culture and the natural rights tradition that is often as-
sumed to underpin it« (7he Limits of Ethics in International Relations. Natural Law, Natural
Rights, and Human Rights in Transition, Oxford: Oxford University Press 2009, S. 259).

57

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

der menschlichen Spezies, weshalb prizisierc werden muss: Das kon-
zeptionelle Gegenstiick zu Menschenrechten (in ihrer Gleichheitsdi-
mension) sind intrahumane Vorrechte. Es ist also jene universalistische
Dimension der Menschenrechte hier von Interesse, die bereits eingangs
mit dem Begriff des Normbegiinstigten-Universalismus gefasst wurde
(vgl. 1.1). Fragen, die im Zusammenhang mit dem menschenrechtlich
ebenfalls wichtigen Normadressaten-Universalismus stehen, der nicht
als axiologische Grundlage des Menschenrechtsgedankens im eigent-
lichen Sinne, sondern besser als dessen spiegelbildliche Implikation an-
zusehen ist, werden spiter unter der Rubrik Menschenpflichten (vgl.
2.2.2) sowie Begriindungspfade thematisiert (vgl. 2.3.3).

2.1.1 Ambivalenz der Geschichte: Ungleiche Rechte

Wenn man nun Menschenrechte als Anspriiche, die unterschiedslos al-
len Menschen zukommen sollen, auf ihre Urspriinge zuriickfiihre, stelle
sich die bereits thematisierte Schwierigkeit, dass die relevante Gleich-
heitsdimension (»Rechte wirklich aller«) bisweilen weniger robust
ausgeprigt scheint, als es die konzeptionelle Fassung des Menschen-
rechtsgedankens, wie sie hier unternommen wird, verlangen wiirde. Als
Beispiel sei die Amerikanische Unabhingigkeitserklirung (DI) (1776)
betrachtet. — Kein genuiner Menschenrechtekatalog zwar, aber aufbau-
end auf die Virginia Bill of Rights das konstitutionelle Fundament der
nun unabhingigen dreizehn Kolonien Grofbritanniens, gegriindet auf
den drei menschenrechdichen Kernanspriichen: Leben, Freiheit und
Streben nach Gliick (Life, Liberty and Pursuir of Happiness). Offen-
sichtlich nicht im vollen Umfange davon umfasst sind die Rechte der
Frauen® sowie der (versklavten) Afroamerikaner, die auch nach der of-
fiziellen Abschaffung der Sklaverei in den gesamten Vereinigten Staaten
nach dem Ende des Sezessionskrieges durch das dreizehnte Amendment
1865 bis weit ins 20. Jahrhundert zumindest insofern in ihrem Gliicks-
streben eingeschrinkt waren, als es ihnen nicht erlaubt war, mit »Wei-
Ben« (sexuell) zu verkehren bzw. aufSerhalb ihrer »Rasse« zu heiraten,
und deren Leben — dies zeigen die unzihligen Episoden von grausamen
Lynchmorden zwischen 1898 und 1940 auf eindriickliche Weise — nicht
der selbe Wert zugemessen wurde wie dem von »Weiflen.« Lange hielt
sich die These des Gelehrten und Sklavereiapologeten Thomas Rode-
rick Dew, wonach Afrikaner »entirely unfit« fiir die gleichen Freihei-
ten unter Weiflen seien.” Als ein weiteres Beispiel bietet sich mit Blick

6 Vgl. insbes. Rosemarie Zagarri: Revolutionary Backlash. Women and Politics in the Early
American Republic, Philadelphia: University of Pennsylvania Press 2007.

7 Roderick Thomas Dew: »Abolition of Negro Slavery«, in: Drew Gilpin Faust (Hg.), 7he
Ideology of Slavery. Proslavery Thought in the Antebellum South 1830-1860, Baton Rouge:
Louisiana State University Press 1981, S. 51.

58

06:11:52. - o


https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS: DIE GLEICHHEITSDIMENSION

auf die von den amerikanischen Rechtedeklarationen wesentlich beein-
fusste® franzdsische DDHC die Stellung des weiblichen Geschlechts
an. Denn wihrend namlich andere bislang von rechdicher Gleichstel-
lung Ausgeschlossene, wie etwa Juden, durchaus vom egalisierenden
Impetus der Franzosischen Nationalversammlung durch die Verleihung
des Biirgerstatus profitierten, war Frauen nach wie vor die so genannte
biirgerliche Emanzipation versagt. Sie blieben Personen zweiter Klasse.
Zwar standen in diesem Fall, anders als bei den versklavten Afrikanern,
grundlegende Rechte wie Leben oder Freiheit fir Frauen nicht in Zwei-
fel, sehr wohl jedoch biirgerlich-politische Rechte, die dann, als weib-
liche Aktionistinnen — allen voran Marie Olympe de Gouges in ihrer
provokativ-gespiegelten Erklirung der Rechte der Frau und der Biirgerin
(1791)° — sie einzufordern begannen, umso heftiger verweigert wurden.
Das Verbot weiblicher Debattierclubs und deren Publikationsorgane
am Hohepunkt des revolutiondren Terreurs ist dafiir nur ein Beleg un-
ter vielen.” Hannelore Schréder geht so weit, die Rede von Menschen-
rechten im Riickblick auf die Geschichte abzulehnen, da angemessener
von »Patriarchen-Privilegien« zu sprechen sei.”

Die Menschenrechte haben demnach, wie Heiner Bielefeldt es aus-
driickt, »kein[en] >reine[n]< Anfang in der Geschichte«.”> Mindestens

8 In der Streitfrage um ideentheoretische Referenzpunkte der DDHC hat sich — zurecht —
die von ihm iiberzeugend dargelegte Ansicht Georg Jellineks durchgesetzt, wonach die gei-
stigen Auspizien der Erklirung weniger bis gar nicht in der Philosphie Rousseaus liegen,
sondern vielmehr in der {iber den Umweg >Neue Welt« vermittelten, nicht zuletzt dank
der reformatorisch-devianten religiésen Gruppen erstarkten, liberalen politischen Theorie
des Sozialkontraktes bzw. des Widerstandsrechts (vgl. Evklirung der Menschen- und Biir-
gerrechte. Ein Beitrag zur modernen Verfassungsgeschichte, Leipzig: Duncker & Humblot
1895/1919). Diese auch rreligidsen« Wurzeln thematisiert in Affirmation der Jellinekschen
Deutung auch Hans Joas, wiewohl er die Patronanz der Religion iiber »ihr« Kind Men-
schenrechte zuriickweist (SB op. cit., S. 16ff.). Sein meiner Ansicht nach zutreffendes
Fazit lautet, dass neuzeitliche Menschenrechtserklirungen, konkret die DI, »nicht nur,
aber auch religiése Wurzeln« haben (ibid., S. 52). Vgl. 2.3.2.1.

9 Vgl. Marie Olympe de Gouges: Déclaration des droits de la femme et de la citoyenne, Paris
1791.

1o Nur wenige miénnliche revolutionir Gesinnte solidarisierten sich mit den Anliegen der
Frauenrechtlerinnen, darunter der Marquis de Condorcet (vgl. On the emanzipation of
women. On giving women the right of citizenship, in: Political Writings, Cambridge: Cam-
bridge University Press 1790/2012, S. 156-162). Zu Frauenrechten im Kontext der Fran-
zosischen Aufklirung sieche auch Jean-Paul Lehners: »Gleich, aber doch verschieden? Ein
Beitrag zur Frage der Frauenrechte am Ende des 18. Jahrhunderts am Beispiel Olympe de
Gouges«, Zeitschrift fiir Menschenrechte 2009/1, S. 89—106; Marie-Luisa Frick: TIE, op.
cit.

11 Hannelore Schréder: »1791-1991: Zweihundert Jahre »Erklirung der Rechte der Frau und
Biirgerin« versus 1789— : Schindungen von Menschenrechten der weiblichen Mensch-
heit«, Ethik der Sozialwissenschaften 199213, S. 204

12 Heiner Bielefeldt: Philosophie der Menschenrechte. Grundlagen eines weltweiten Freiheirse-
thos, Darmstadt: Primus-Verlag 1998, S. 8off.

59

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

zwei deutende Sichtweisen auf solche groben Inkongruenzen von An-
spruch und Wirklichkeit bieten sich an: Die Gleichheitsdimension der
Menschenrechte ist keine deren Anfingen innewohnende Kraft. Ob-
wohl von Menschenrechten bzw. allen Menschen (»everybody«, »every
manc) die Rede ist, waren doch nur durch Geschlechts-, Klassen- und
Rassenmerkmale erfasste Menschen von der Idee der »Menschenrechte«
umfasst. Oder aber, die damals erklirten Anspriiche waren zwar uni-
versell gedacht, sollten also grundsitzlich alle Menschen einbeziehen,
konnten aber eine dieser Vorstellung noch ungeniigend gewachsenen
Lebenswirklichkeit nicht durchdringen. Die erste dieser Interpretati-
onen hitte dabei eine fiir die hier vertretene Fassung der Menschen-
rechtsidee, die wesentlich auf einem Normbegiinstigten-Universalismus
aufbaut, die etwas peinliche Implikation, dass in dieser Arbeit offen-
bar von ginzlich anderen Menschenrechten gesprochen wiirde als von
solchen, wie man sie tblicherweise genealogisch bestimmt. Es wire
demnach ein Bruch zu bekennen zwischen den geschichtlich hervorge-
tretenen Menschenrechten einerseits und den eigentlichen Menschen-
rechten andererseits. Dass diese nun die »eigentlichens, die anderen die
suneigentlichenc seien, miisste dann erst noch weiter argumentiert und
demonstriert werden. — Doch wie kdnnte das, ohne alleine auf subjek-
tive Priferenzen zuriickzufallen, tiberhaupt gelingen? Bei niherer Be-
trachtung aber ist diese Herausforderung geringer als es scheint. Wie
bereits ausgefiihre, verlangt die schiere Faktizitdt der Geschichte in je-
dem Fall die Formulierung von Kriterien, die eine normative Festlegung
der Menschenrechte erlauben, ohne darauf angewiesen zu sein, was ein-
mal als Menschenrecht gegolten hat und was nicht. Dass eine solche
Festlegung wiederum, wie sie in der hier vertretenen Fassung des Men-
schenrechtsgedankens zur Anwendung gelangt, keine rein subjektive in
der Form »Fiir mich sind Menschenrechte Rechte aller Menschen« blei-
ben muss, ergibt sich aus der ebenfalls bereits angesprochenen Vielfale
der geschichtlichen Menschenrechtsverstindnisse selbst. Die Verweige-
rung grundlegender Rechte etwa gegeniiber den (versklavten) Afroame-
rikanerinnen war zu keinem Zeitpunke unbegleitet von widerstindigen
Stimmen, die eine Inklusion dieser Personen in die Sphire der mora-
lischen Beriicksichtigung und schliefSlich auch der »natiirlichen Rechte«
der Menschen eingemahnt und vorangetrieben haben.” So wurde etwa
bereits 1783 in Massachusetts die Sklaverei abgeschafft, nachdem ge-
richdlich festgestellt worden war, dass diese Praxis nicht mit den Grund-
rechten dieses Staates vereinbar sei.* Neben der breite Bevolkerungs-

13 In dhnlicher Weise gilt das auch fiir die Rechte der Frauen. Zu beiden Diskursen siche
auch meine Ausfithrungen in TIE, op. cit. Zum Problem of Slavery in the Age of Revolution
17701832 siche inbes. David Brion Davis (Ithaca: Cornell University Press 1975).

14 Siche dazu Gerald Stourzh: »Die Begriindung der Menschenrechte im englischen und
amerikanischen Verfassungsdenken des 17. und 18. Jahrhunderts, in: Ernst-Wolfgang

60

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS: DIE GLEICHHEITSDIMENSION

schichten erfassenden Abolitionsbewegung in Grofibritannien, die 1806
zu einem Verbot des Sklavenhandels fithrte und an der so herausra-
gende Aktivisten und Staatsminner wie William Wilberforce, William
Pitt und Thomas Clarkson Anteil hatten, richteten auch in den jungen
Vereinigten Staaten nach und nach Humanisten und Humanistinnen
von Anthony Benezet bis Harriet Beecher Stowe ihre Kritik treffsicher
auf die axiologischen Antinomien einer Verfassung(swirklichkeit), die
(spiter) zwischen Nord- und Siidstaaten eingefroren waren.”s Zuwei-
len wird Unbehagen an einer trotz Proklamation hehrer Rechte fortge-
schriebenen Exklusion der Afrikaner in Form veritabler Ambivalenzen
auch innerhalb der Herzen mancher Griinderviter selbst deudlich:
Obgleich tiberzeugt von universalen Menschenrechten und damit der
Notwendigkeit, die Sklaverei nach und nach abzuschaffen, wandte sich
beispielsweise Thomas Jefferson gegen einen unmittelbaren Bruch mit
dieser Praxis — nicht zuletzt auch aus Furcht vor Rache der so lange und
so vehement Unterdriickeen.™

Ob Abolitionisten oder Sklavereibefiirworterinnen: Die Geschichte
spricht weder die einen frei, noch verurteilt sie die anderen. Geschichte
selbst richtet nicht, es sind die Menschen, die in ihrer Ansehung Ver-
achtung empfinden oder Anerkennung und Mitgefiihl. Daher sei noch
einmal festgehalten: Sich auf eine bestimmte Anschauung zu stiitzen,
weil sie sich als die historisch durchsetzungsfihigere erwiesen hat, wire
verfehlt. Notwendig ist und bleibt eine normative Affirmation dieses
Menschenrechtsverstandnisses und die Zuriickweisung sciner Gegen-
spieler. — Eine Distanz zur Geschichte aus ibr selbst heraus. Das Paradox
der historischen Exklusionen im »Zeitalter der Menschenrechte« wire
damit gerade kein Einwand dagegen, den Universalismus als einen der
beiden tragenden Pfeiler des Menschenrechtsgedankens anzusehen,
wenn seine Affirmation als explizite Parteinahme zugunsten derjenigen
verstanden wird, die, so die hier vertretene These, besser verstanden ha-
ben, was Menschenrechte sind und erfordern, nimlich den Einschluss
aller.

Béckenférde/Robert Spaemann (Hg.), Menschenrechte und Menschenwiirde. Historische Vo-
raussetzungen — sikulare Gestalt — christliches Verstiindnis, Stuttgart: Klett-Cotta 1987 S. 87

15 Insbesondere die Rolle des Quikertums ist fiir die Abolitionismus-Bewegung nicht zu
unterschitzen. Zur Rolle der aus England ausgehenden protestantischen religiosen Be-
wegungen, »die mit moralischen Anspriichen, die im Christentum schon angelegt waren,
endlich Ernst machen wollten, siche Hans Joas: SP, op. cit., S. 132ff, hier: 140; William
J. Forst (Hg.): The Quaker origins of antislavery (1980) Norwood: Norwood Editions; Da-
vid Brion Davis: 7he Problem of Slavery, op. cit., Chap. 5.

16 Vgl. Thomas Jefferson: Letter to John Holmes 1820, in: The Political Writings of Thomas
Jefferson, New York: 1955, S. 62. Siche auch Annette Gordon-Reed: »Engaging Jefferson:
Blacks and the Founding father«, 7he William and Mary Quarterly 2000/57, S. 171-182;
David Waldstreicher: Slaverys Constitution. From Revolution to Ratification, New York: Hill
and Wang 2009.

61

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE
2.1.2 Gleichheit — wessen und welche?

Das wesentliche Definitionsmerkmal der Menschenrechte in Form die-
ser »jeder Mensch«-Primisse fokussiert auf die Summe aller Menschen,
die in all ihren Teilen bzw. Individuen vom Normumfang umfasst sein
sollen. Das bedeutet e contrario, dass selbst eine fast vollstindige An-
niherung an dieses Ziel, etwa die Gewihrleistung der entsprechenden
Anspriiche fiir alle bis auf finf der derzeit lebenden, geschitzt 7,2 Mil-
liarden Menschen, mit dem Menschenrechtsgedanken im selben grund-
sitzlichen (potenziellen) Widerspruch steht wie der Ausschluss von 6,9
Milliarden. Eine menschenrechdiche Exklusion verliert und gewinnt
keinen Anteil ihrer Bedenklichkeit durch ihre quantitative Dimensi-
on. Thre qualitative Dimension allein ist deliberativen Zugingen offen,
insbesondere jenen, die mégliche Rechtfertigungen fiir Ausnahmen in
den Blick nehmen. Die Gleichheitsdimension, die im universalistischen
Pfeiler der Menschenrechtsidee zum Ausdruck kommt, ist solcherart
unteilbare und nicht verhandelbare Voraussetzung jedes Sprechens von
Menschenrechten. Damit aber ist noch keineswegs geklirt, von welcher
Art von Gleichheit hier genau genommen die Rede ist. Noch, wer als
Mensch zihlt, das heifit, ob zum Beispiel auch Ungeborene oder Nach-
geborene in den menschenrechdichen Universalismus miteinzubezie-
hen sind (vgl. 3.2.6).

Beide Fragestellungen — welche Gleichheit und wessen Gleichheit —
haben ihre eigentiimlichen Herausforderungen. Etwas leichter zu be-
antworten, da aus der Fassung der Idee der Menschenrechte selbst
entwickelbar, ist erstere. Die Gleichheit, die im menschenrechtlichen
Universalismus eingegossen ist, kann als die Gleichheit einer gleichen
Berechtigung aufgeschliisselt werden. Der Begriff Rechtsgleichheit wire
allerdings missverstindlich. Zum einen, weil es sich ja auch um vorpo-
sitive moralische Anspriiche handelt bzw. handeln kann; zum anderen,
weil Rechtsgleichheit beides bedeuten kann: eine Gleichheit vor dem
Gesetz und eine Gleichheit an Rechten. Auch iibliche Konzepte wie
Chancen- oder Erfolgsgleichheit eignen sich nicht, die Gleichheitsdi-
mension des Menschenrechtsgedankens zu fassen. So konnten gleiche
Rechte sowohl als Grundlage von ersterer angesehen werden als auch
als (etwa von Ressourcen unterschiedenes) Ergebnis zweiterer. Ausge-
hend aber von der Konzeption der faktischen Gleichstellung an ein-
zelnen Rechten bzw. Ressourcen lisst sich als eine erste entscheidende
Zwischeneinsicht beschreiben, dass Fragen, welche Anspriiche im wei-
ten Sinne Menschen sinnvoller- bzw. gerechterweise zugestanden wer-
den sollen, gegeniiber der hier vorgestellten Idee der Menschenrechte
schon insoweit verselbststindigt sind, als sie offenbar voraussetzen, dass
jeder Mensch tiber bestimmte Anspriiche verfiigen soll. Welche und wie
viele Menschenrechte garantiert werden, ist eine weitgehend offene Fra-

62

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS: DIE GLEICHHEITSDIMENSION

ge. Die Idee, dass menschenrechtliche Anspriiche als Anspriiche aller
formuliert werden sollen, weist diesbeziiglich noch in keine Richtung.
Sie fordert nur, dass es — vorerst unbestimmee — universal begiinstigende
Anspriiche geben soll und dass nur solche als genuine Menschenrech-
te betrachtet werden konnen, die dieses Kriterium erfiillen. Sie bezicht
sich auf den Umfang der Begiinstigten, nicht auf den Umfang und die Art
der Begiinstigung selbst. Fiir die eingangs von Menschenrechten prin-
zipiell abgegrenzten Privilegien bedeutet das: Daraus, dass Privilegien
jeder Art als konzeptionelles Gegenstiick zu Menschenrechten anzuse-
hen sind, kann nicht schon im Umkehrschluss gefolgert werden, dass
tiberall dort, wo Privilegien existieren, Menschenrechte verletzt bzw.
verunmoglicht werden. Die Unterscheidung zwischen Umfang der Be-
glinstigten und Umfang der Begiinstigung impliziert aber eine weitere,
schwerwiegendere Moglichkeit, und zwar jene nicht-identischer Begiin-
stigungen fir grundsitzlich gleichermaflen Beglinstigte. Anders ausge-
driicke: Was in der Idee der Menschenrechte spricht eigentlich gegen
allen gleichermaflen prinzipiell gewihrte, jedoch mitunter ungleich aus-
gestaltete Anspriiche? Dies ist eine der zentralen Fragen der Menschen-
rechtstheorie, die konkret im Rahmen der vorliegenden Arbeit auch fiir
die Entscheidung dariiber relevant werden wird, ob bestimmte Exklu-
sionsmodi im Einzelfall mit dem Menschenrechtsgedanken in Einklang
zu denken sind oder nicht (vgl. Kap. 3).

Mit dem Menschenrechtsgedanken ldsst sich eine Antwort auf sie vor-
strukeurieren. Die Frage nach der konkreten inhaltlichen Ausgestaltung
von Menschenrechten ist, wie inzwischen deutlich geworden sein diirf-
te, auf ein axiomatisches Vor- bzw. Einverstindnis angewiesen, das weit
grundlegender ist als ihre eigentiimlichen Aushandlungslogiken. Wer
dariiber mit anderen in ein Gesprich eintritt, welches Recht vordring-
licher als Menschenrecht zu garantieren und wie jenes Menschenrecht
seiner inhaltlichen Fassung nach auszugestalten sei, nimmt — ob dessen
bewusst oder nicht — an, dass eine gleiche Anspruchsberechtigung jedes
Menschen darauf besteht, den anderen gleich(gestellt) zu sein in seiner
Fihigkeit, Trager von Menschenrechten zu sein. Oder in Analogie zum
juristischen Konzept der Rechtspersonlichkeit: Gber Menschenrechts-
personlichkeit zu verfiigen.”” In Anlehnung an die Feststellung Hannah
Arendts, wonach als das grundlegendste aller Menschenrechte dasjenige
auf Menschenrechte anzuschen sei,® kann diese gleiche Anspruchsbe-

17 Zur Frage der Pflichten, die in der juristischen Fassung der Rechtspersdnlichkeit ebenfalls
eingeschlossen ist, siche 2.2.2.

18 Arendt hat die meta-rechtliche Forderung nach einem Recht auf Rechte mit Blick auf
die Fliichdingsstrdme nach dem Ende des Ersten Weltkrieges (und spiter des Zweiten
Weltkrieges) erhoben, diese jedoch konkret auf die Staatlichkeit bzw. die Zugehérigkeit
zu einer politischen Gemeinschaft als Garantie des Menschenrechtsschutzes bezogen (vgl.
EUTH, op. cit.,, Kap. 9, insbes. S. 614). Eine meta-moralische Kleidung dieses Rechts,

63

06:11:52. - o


https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

rechtigung auch mit einem »Recht auf Rechte« iibersetzt werden. Dieses
Recht auf Rechte wire dann gleichsam der Schliissel zum Eingangstor
des menschenrechtlichen Gartens, dessen zum Teil noch namenlose Ge-
wichse den Gezeiten ebenso unterliegen wie den Vorlieben seiner Be-
bauer. Ein Schliissel, der, folgt man dem Menschenrechtsgedanken, je-
dem einzelnen Menschen zukommen soll. Inwiefern ist nun ein solcher
gleicher »Schliissel« zugleich ein Zugang zu gleichen, im Sinne von iden-
tischen Rechten? Hier scheint eine zusitzliche Prizisierung nétig, wenn
man beriicksichtigt, dass es durchaus fiir universal gewihrte Rechte Be-
dingungen geben konnte, die ungleich erfiille werden. Darf ein Recht
auf personliche Freiheit unter der Bedingung zugesprochen werden,
dass diese Freiheit nicht zum Nachteil (niher zu bestimmender) vitaler
Interessen anderer ausgeiibt wird? Ist das Recht auf Leben, wenn un-
ter der Bedingung gewihre, dass dieses selbst nicht vom Begiinstigten
verletzt wird — wie in manchen Rechtfertigungen der Todesstrafe —,
eine Missachtung der Gleichheitsdimension der Menschenrechtsidee?
Sind teils unterschiedlich ausgestaltete Anspriiche fiir Kinder, Frauen
oder Personen mit Behinderungen, wie sie in den entsprechenden UN-
Konventionen verankert sind, ein Widerspruch zu gleichen Rechten?
Die Fragen, welche Diskriminierungen auf der menschenrechtlichen
Inhaltsebene legitim sind und unter welchen Bedingungen andere Zu-
riickweisungen gleicher respektive gleich ausgestalteter Rechte fiir be-
stimmte Personen einen Angriff auf diese formale Gleichheit und damit
die Idee der Menschenrechte verwirklichen, wird an anderer Stelle noch
ausfithrlich Gegenstand der Untersuchung sein (vgl. Kap. 3 und 4).
Doch bereits jetzt kann hier eine weitere Einschrinkung angeboten wer-
den, welche das universalistische Basiskonzept der Idee der Menschen-
rechte niher auszuleuchten und eine anleitende Regel vorzuformulieren
im Stande ist. Die Gleichheitsdimension des Menschenrechtsgedankens
verlangt eine universale, prinzipielle Berechtigung in Absehung partiku-
larer Eigenschaften der Person. Ein fiir alle Menschen auf8er Personen
mit Eigenschaft z oder Disposition y erklirtes Recht C steht zunichst
immer im Verdacht, die aus der Idee der Menschenrechte solcherart ge-
wonnene Anforderung universaler Anspruchsberechtigung zu verfehlen.

wie sie hier in Bezug auf die Idee der Menschenrechte — in Ergiinzung — vorgestellt wird,
findet sich bei ihr nicht. Die Frage, ob das Recht auf Rechte als Recht auf Zugehérigkeit
zu einer politischen Gemeinschaft und deren Schutz nun als Recht auf eine bestimmte Zu-
gehdrgkeit oder aber eine multiple bzw. universale bezogen werden soll, ist grundsitzlich
offen und aus ihm selbst nicht ohne zusitzliche Uberlegungen ableitbar (vgl. 3.2.2). Es
ist demnach eine gewagte Weiterentwicklung, wenn etwa Seyla Benhabib in Auseinander-
setzung mit Arendt erklirt: »Der Begriff \Rechtc im ersten Satzteil zielt auf die gesamte
Menschheit und bindet uns an die Erkenntnis, dafd jeder einzelne jeder [Hervorhebung d.
Verf.] Gruppe von Menschen zugehérig ist« (Die Rechte der Anderen. Auslinder, Migranten,
Biirger, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2008, S. 63).

64

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS: DIE GLEICHHEITSDIMENSION

Hingegen wire C in Riicksichtnahme auf z oder y oder unter Bedin-
gung -z oder -y gewihrt bzw. angewandt keine notwendige Negation
des Menschenrechtsgedankens, sofern fiir die Beachtung partikularer
Eigenschaften selbst wiederum menschenrechiskonforme Griinde angege-
ben werden konnen. Welche kénnten als solche »sachlich gerechtfertig-
ten« Diskriminierungen gelten? In Frage kimen (a) Bedingungen oder
Beschrinkungen von Rechten in Hinblick auf die Gewihrung bzw.
den Schutz anderer menschenrechtlicher Anspriiche (Stichwort: Straf-
recht), (b) Bedingungen oder Beschrinkungen von Rechten in Hinblick
auf den Schutz der prinzipiell Anspruchsberechtigten (vor sich) selbst
(Stichworte: Kinder, Behinderte), sowie (c) ein in Hinblick auf unter-
schiedliche Schutzbediirfnisse ungleich ausgestalteter Bestand an prin-
zipiell gleichen Rechten (Stichworte: Frauenrechte, Behindertenrechte).
Diese Moglichkeiten nichtidentischer Anspriiche fiir an sich gleichwer-
tige Menschenrechtssubjekte vor Augen zu fithren ist deshalb so wich-
tig, weil erst dann in den Blick gerdt, was so viele menschenrechtliche
Problemstellungen als voreilige Unterstellung belastet, nimlich das Vor-
urteil, wonach jede Art von Diskriminierung mit der Idee der Men-
schenrechte grundsitzlich und ausnahmslos unvereinbar sei. Man sollte
daher grundsitzlich zwischen zwei Arten von Anspruchsberechtigung
unterscheiden: Zum einen der Berechtigung auf Rechte tiberhaupt bzw.
dem Meta-Recht auf Rechte (Anspruchsberechtigung erster Ordnung oder
Anspruchsberechtigung I), die ausnahmslos allen Menschen als Manife-
station ihrer Menschenrechtsubjektivitdt zusteht, und zum anderen der
Berechtigung zu konkreten Freiheiten von/zu bzw. konkreten Men-
schenrechten (Anspruchsberechtigung zweiter Ordnung oder Anspruchsbe-
rechtigung II), die Differenzierungen des Rechtsbestandes nicht katego-
risch ausschliefSc.”?

Die gleiche Berechtigung zu prinzipiell gleichen Anspriichen® als einer der
beiden Grundpfeiler der Menschenrechtsidee gibt jedem Menschen —
um in der Bildsprache der verwendeten Metapher zu bleiben — den
Schliissel zum Garten und das Recht, sich an seinen Blumen zu erfreu-
en, nicht aber zwangsliufig das Recht auf den (stets) selben Blumen-
straufl. Auf die Verschiedenheit von Menschen in ihren Bediirfnissen
und Eigenschaften Riicksicht zu nehmen, wire demnach gerade keine

19 Diese Unterschiedsmarkierung steht in enger Verwandtschaft zur Trennung zwischen
dem Recht auf Gleichbehandlung (»the right to equal treatment«) und dem Recht da-
rauf, als Gleicher behandelt zu werden (»the right to treatment as an equal«) bei Ronald
Dworkin (7zking Rights Seriously, London: Bloomsbury 1977/2013, S. 327f, = TRS).
Dworkin ist dabei iiberzeugt, »that the right to treatment as an equal must be taken to be
fundamental under the liberal conception of equality, and that the more restrictive right
to equal treatment holds only in those special circumstances in which, for some special
reason, it follows from the more fundamental right [...]« (ibid., S. 328f.).

20 Im Folgenden auch genannt: gleiche, prinzipielle Anspruchsberechtigung.

65

06:11:52. - o


https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

Antithese zu den Menschenrechten, sondern lediglich zu einem Men-
schenbild, welches die Spannung zwischen faktischer Ungleichheit und
normativer Gleichheit unter Ausblendung ersterer bewiltigen maochte.
In diesem Sinne wire zwischen einer Exklusion vom Recht auf Men-
schenrechte und jener von einzelnen Sub-Rechten nicht nur syste-
matisch, sondern auch in der Bewertung von >Menschenrechtsverlet-
zungenc¢ sorgfiltig zu trennen, weil, ohne eine Anspruchsberechtigung
erster Ordnung aller vorauszusetzen, worauf Hannah Arendt hinling-
lich bekannt als erste hingewiesen hat, tiber Fragen auf der Ebene einer
Anspruchsberechtigung zweiter Ordnung gar nicht unter Einbezichung
aller verhandelt werden kann, da dann eben manche schon vorher poli-
tisch ent-subjektiviert (»lebende Leichname«) worden sind. Sie schreibt
dazu:

»Der Verlust der Menschenrechte findet nicht dann statt, wenn dieses
oder jenes Recht, das gewdhnlich unter die Menschenrechte gezihlt
wird, verlorengeht, sondern nur wenn der Mensch den Standort in der
Welt verliert, durch den er allein tiberhaupt Rechte haben kann und
der die Bedingung dafiir bildet, daf§ seine Meinungen Gewicht haben
und seine Handlungen von Belang sind.«*

Ihre normative Natur stellt die gleiche prinzipielle Anspruchsberech-
tigung vor die Herausforderung, sich zur faktischen Nicht-Gleichheit
der Menschen zu verhalten. Keine andere Frage ist fiir die universale
Geltung der Menschenrechte in ihrer bisherigen Geschichte so bedeut-
sam gewesen wie jene nach der moralischen Relevanz der vielfiltigen
Unterschiede, welche — je nach Deutungsstandort und Einzelfall — die
»Natur, die »Gesellschaft« (oder im Zusammenwirken beide) zwischen
die menschlichen Individuen gesetzt haben. Nun soll also die zweite
hier eingangs angefiihrte Fragestellung aufgegriffen werden, jene nach
der Identitit der Anspruchsberechtigten. Der Hinweis darauf, dass diese
nun einmal >einfach« alle Menschen sind, erscheint nicht nur aus einer
geschichtsbewussten Sensibilisierung fiir die unterschiedlichsten Theo-
rien und Praktiken der Humandifferenzierung vorschnell und letztlich
verfehlt zu sein. Die Miithen zu scheuen, die damit verbunden sind, sich
der Herausforderung der Frage nach dem, was seigentlich« als Mensch
zihlt, zu stellen, kommt ihrer gefihrlichen Banalisierung gleich. Nichts
war in der kurzen Geschichte der Menschenrechte bisher weniger
selbstverstindlich als das, was ein Mensch ist. Es mag aus heutiger Sicht
unvorstellbar anmuten, aber im Falle der auf dem afrikanischen Kon-
tinent beheimateten Vélker wurde Jahrhunderte lang diskutiert, ob es
sich dabei um >echtec Menschen oder doch nur menschenihnliche Tiere
handelt. Fragen der Mono- versus Polygenese der Menschheit standen

21 Hannah Arendt: EUTH, op. cit., S. 613.

66

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS: DIE GLEICHHEITSDIMENSION

schliefflich auch von Anfang an im Zentrum der Debatten um Ver-
sklavung und »weif§e« Herrschaftsvorrechte. Den Ureinwohnern des
amerikanischen Doppelkontinents hat immerhin 1537 Papst Paul III.
in Folge der Disputationes von Valladolid* bestitigt, dass es sich bei
ihnen um »vernunftbegabte Wesen mit Seele« handelt.** Neben solchen
auf zunichst mehr oder minder empirische Unterschiede wie Haut-
und Haarfarbe, Verstandesfihigkeiten und Kulturformen aufbauenden
Humandifferenzierungen sind jene zu bedenken, die auf moralischen
Fundamenten errichtet werden. Wihrend bei ersteren die Beantwor-
tung der primir neugierigen — gleichfalls nie ganz frei von aufler-episte-
mischen Interessen — Frage »Gehoren sie denn zu #ns?« immer auch zu
moralischen Implikationen fiihrt, stehen bei letzteren moralische Kate-
gorien am Anfang des Denkweges. Beispiele dazu gibt es in Geschichte
und Gegenwart unzihlige, erwihnt sei zur Veranschaulichung der Aus-
schluss von »Feinden der Menschheit« aus dem gemeinsamen, normativ
gefassten Menschsein (vgl. 3.2.9) oder die verschiedenen Strategien zur
Entmenschlichung derjenigen, die als nicht wert genug erachtet wer-
den, um als volle Menschen zihlen zu diirfen (vgl. 3.2.3 oder 3.2.7).

22 Vgl. auch Marie-Luisa Frick: TIE, op. cit. Zum Thema »rassische« Unterschiede als He-
rausforderung fiir die Monogenese-Vorstellung siche auch Hannah Arends, die diese mit
einer — gemessen an heutigen Standards geradezu schockierenden — Perspektiveniiber-
nahme folgendermaflen nachzeichnet: »Der biblische Mythos von der Entstehung des
Menschengeschlechts wurde auf eine sehr ernste Probe gestellt, als Européer in Afrika
und Australien zum ersten Mal mit Menschen konfrontiert waren, die von sich aus ganz
offenbar weder das, was wir menschliche Vernunft, noch was wir menschliche Empfin-
dungen nennen, besafen, die keinerlei Kultur, auch nicht die primitive Kultur, hervor-
gebracht hatten, ja, kaum im Rahmen feststehender Volksgebriuche lebten und deren
politische Organisation Formen, die wir auch aus dem tierischen Gemeinschaftsleben
kennen, kaum iiberschritten« (EUTH, op. cit., S. 389).

23 Diese oft auf ihre beiden bedeutendsten Protagonisten Juan Ginés de Sepulveda und
Bartolomé de Las Casas reduzierte Auseinandersetzung fand im Kontext einer von Kaiser
Karl V. einberufenen Expertenkommission statt, die kliren sollte, welchen theologischen
bzw. moralischen Status die >Indios¢ besitzen und, darauf aufbauend, das Verhalten der
Konquistadoren ihnen gegeniiber — insbesondere ihre Versklavung — beurteilen sollten.
Wihrend Septlveda unter Riickgriff auf Aristoteles (vgl. Politik, Hamburg: Meiner 2012,
Kap. 3-7, S. 7ff.) die Indios als natiirliche Sklaven ansah, vertrat de Las Casas in hu-
manistischer Manier deren natiirliche Gleichheit. Fiir einen kurzen Uberblick iiber ihre
Positionen und ihre Einbettung in den gréfleren Kontext des »Europiischen Universalis-
mus« siche Immanuel Wallerstein: Die Barbarei der anderen. Europiischer Universalismus,
Berlin: Wagenbach 2007. Protohumanistische Sichtweisen hinsichtlich der Indios prigen
auch die Kritik der Conquista durch den salamankischen Gelehrten Francisco de Vitoria
(vgl. »Uber die Indianerc, in: Vorlesungen: Vilkerrecht, Politik, Kirche Bd. 11., Stuttgart:
Kohlhammer 1995). Vgl. auch Santiago Rodriguez Lépez/Walter Senner: »Francisco de
Vitoria und das amerikanische Probleme, in: Michael Sievernich et al. (Hg.), Conquis-
ta und Evangelisation. Fiinfhundert Jahre Orden und Lateinamerika, Mainz: Griinewald
1992, S. 119—146.

24 Vgl. die Bulle Sublimis Deus [abgedrucke in: Michael Sievernich (Hg.), op. cit.]

67

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

Faktische und moralische Unterschiede miissen aber nicht immer
Ausscheidungskriterien, das heif§t Griinde fiir das Absprechen einer
geteilten Menschheit bzw. eines gemeinsamen Menschseins sein und
somit einen Totalausschluss zur Folge haben; oftmals sind sie Basis
fir Abstufungen und Hierarchisierungen auf dem Boden derselben
menschlichen Natur, die jedoch die Unterschiede im Bereich der duf3e-
ren Erscheinung, aber auch inneren psychisch-geistigen Konstitution,
sowie im Bereich der Handlungen in wertgeladene Beziehungen setzt.
Im Lichte dieser Konkretisierung der im universalistischen Pfeiler der
Menschenrechtsidee verkorperten  Gleichheitsdimension  erscheinen
schliefflich auch die beiden anfangs gewihlten Beispiele der versklavten
Afrikaner und der Frauen als zumindest insofern nicht vergleichbar, als
der Menschenrechtsgedanke im ersten Fall in einem weit grundlegende-
ren Sinne verletzt wird als im zweiten. Die (versklavten) Afrikanerinnen
wurden nimlich mittels der den rechtlichen Exklusionen diskursiv
vorausgehenden und sie apologetisch begleitenden Humandifferenzie-
rungen vom rechten« Menschsein tiberhaupt ausgeschlossen — sei es mit
Verweis auf ihre vermeintlich tierische¢, >vernunftlose« Natur oder auf-
grund religiéser Narrative® — und wesenhaft zum Dienen bestimmt. Die
Idee der Menschenrechte scheint also hier in keiner, nicht einmal einer
rudimentiren Form zum Durchbruch zu gelangen: Gleich Tieren wa-
ren die (versklavten) Afrikaner in den Augen vieler nicht eines einzigen
Anspruches wiirdig, hochstens eines Anspruches auf Barmbherzigkeit
oder Milde, den sie jedoch nicht in gleicher Weise mit ihren Unter-
driickern teilten, zumal diese ihn nicht nétig hatten. Von Menschen-
rechten, die diesen Personen zugesprochen worden wiren, kann also —
bis auf jene erwihnten Fille des humanistischen Abolitionismus —
nicht ansatzweise gesprochen werden. Hingegen waren die Franzo-
sinnen des 18. Jahrhunderts, die zwar, wie de Gouges es ausdriickte, das
Schafott, nicht aber die politische Bithne betreten durften,* nicht ginz-
lich von Menschenrechten ausgeschlossen,?” wohl aber (teilweise) von

25 Rechtfertigungen fiir die Versklavung anderer Menschen wurden insbes. aus dem Alten
Testament bezogen, konkret der Praxis der Israeliten, Unterworfene, wie etwa die Gibeo-
niten, zu versklaven. Nach Jos 9:21, einem lange Zeit beliebten »Beleg: fiir die Legitimitit
der Institution der Sklaverei, sind sie nunmehr bestimmt, ihren Bezwingern »Holzhauer
und Wassertriger« zu sein. Dariiber hinaus setzte die christliche Apologie der Sklaverei
seit der Antike auf eine Abwertung des diesseitigen Lebens (in Unfreiheit) bei gleichzei-
tiger Betonung der zu erwartenden zukiinftigen Erlésung aller in Gott, sofern sie ihre
weltlichen Pflichten (gerade auch als Sklaven) erfiillten (vgl. David Boucher: 7he Limits of
Ethics in International Relations, op. cit., S. 45; David Brion Davis: 7he Problem of Slavery,
op. cit., S. 43).

26 Vgl. Marie Olympe de Gouges: Déclaration des droits de la femme et de la citoyenne, op. cit.,
Art. 10

27 Selbst Kant, dessen Differenzierung zwischen »aktiven« und »passiven Staatsbiirgern« fiir
Frauen, aber auch Besitzlose insgesamt, selbsterklirend nachteilig wirke, ist bemiiht, be-

68

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS: DIE GLEICHHEITSDIMENSION

solchen, die nicht als Menschen-, sondern als Biirgerrechte verstanden —
und konsequenterweise so auch sprachlich unterschieden — wurden.®
Gemifd der im Modell »konzeptioneller Belastbarkeit« des Menschen-
rechtsgedankens entfalteten Differenzierung zwischen exklusivistischen
Vorstellungen, die lediglich Spannungen oder aber grobe Unverein-
barkeiten mit der Idee der Menschenrechte darstellen, lassen sich die
Beispiele Sklaverei und Menschenrechte der Frau im Sinne der vorhin
eingefithrten Aufficherung Anspruchsberechtigung I und 1II als unter-
schiedlich schwerwiegende Herausforderungen fiir die Vorstellung an-
schen, dass es Anspriiche auf Freiheiten von bzw. zu fiir alle Menschen
geben soll. Wenige universal gewihrte Rechte indizieren eine geringe
konzeptionelle Belastbarkeit des Menschenrechtsgedankens auf dem
Boden der Weltsichten und Werthaltung jener franzosischen Revolu-
tionire, die ihren Mitstreiterinnen die politische Offentlichkeit vor-
zuenthalten trachteten; keinerlei universal gewihrte Rechte wiederum
verweisen auf einen prinzipiellen Konflike mit der Idee der Menschen-
rechte.

Fir die Menschenrechte stellt sich vor dem Hintergrund der Mog-
lichkeiten exklusivistischer wie auch hierarchisierender Humandifferen-
zierungen die beachtliche Herausforderung, zwei Untiefen gleichzeitig
zu umschiffen: Zunichst die bereits angesprochene Gefahr, die Bedeu-
tung von Humandifferenzierungen gerade als potenzielle Einfallstore
fiir verschiedene Angriffe auf den menschenrechdichen Universalismus
zu unterschitzen. So wire es aus zweierlei Griinden verfehlt, etwa auf
eine blof historisch-kuriose Relevanz von Exklusions-/Inklusionsdis-
kursen zu verweisen, die sich heute fiir eine moralisch »fortgeschritte-
nes, »kliigere« Weltgesellschaft nicht mehr stelle. Einerseits hitten sich

ziiglich der Menschenrechte kein Missverstindnis entstehen zu lassen: »Diese Abhiingig-
keit von dem Willen anderer, und Ungleichheit, ist gleichwohl keineswegs der Freiheit
und Gleichheit derselben als Menschen, die zusammen ein Volk ausmachen, entgegen
[...]J« (MS, op. cit., S. 433).

28 Vgl. DDHC, die schon im Titel auf diese Unterscheidung explizit hinweist. Menschen-
rechte entsprechen auch in der Konzeption Thomas Paine’s den natiirlichen Rechten, von
denen die biirgerlichen Rechte dahingehend unterschieden werden, als sie nicht primir
aus der natiirlichen Gleichheit der Menschen, sondern aus dem Verhiltnis von Macht-
gebern und Machthabern deduziert werden: »Natural rights are those which appertain to
man in right of his existence. Of this kind are all the intellectual rights, or rights of the
mind, and also all those rights of acting as an individual for his own comfort and happi-
ness, which are not injurious to the natural rights of others. Civil rights are those which
appertain to man in right of his being a member of society. [...] Of this kind are all those
which relate to security and protection (vgl. Rights of Man, in: Common Sense, Rights of
Man, and other essential writings of Thomas Paine, New York: Signet Classics 1791-2/2003,
S. 169; = RM). Insofern nun also Frauen in diesem politischen Verhiltnis als genuine Teil-
haber am Gesellschaftsvertrag erachtet werden — was bei Paine hier weniger ausgeschlossen
erscheint als bei Kant (vgl. MS, op. cit., § 46, S. 432ff.) —, kommen ihnen Menschen- und
Biirgerrechte gleichermaflen zu.

69

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

damit, selbst wenn ein solcher Befund zutrifft, die moralischen Hu-
mandifferenzierungen — die sich iiberdies aufgrund ihrer normativen
Strukeur viel eher in substanzielle Widerspriiche zur menschenrecht-
lichen Gleichheitsdimension iibersetzen lassen und darum als unmit-
telbar bedrohlicher anzusehen sind — noch nicht erledigt. Andererseits
ist nicht davon auszugehen, dass empirische Unterschiede unter den
Menschen nicht auch in Zukunft Aufmerksamkeit auf sich ziehen und
mitunter Anfragen produzieren, auf welche sich Fiirsprecher des Men-
schenrechtsgedankens besser schon heute vorbereiten. Ein Beispiel,
das dies untermauert, ist etwa der keineswegs versandete Diskurs um
Sinn oder Unsinn eines biologischen Konzepts der Menschenrasse.”
Auch wenn es historisch begriindete, mehr oder weniger subtile Dis-
kursbeschrinkungen konkret in Europa nicht unbedingt vermuten
lassen, sind Forschungen und Theorien im Feld der Populationsgene-
tik nicht nur im anglo-amerikanischen Raum im Aufschwung begrif-
fen.’® Neue Methoden der Genomsequenzierung und -vergleichung
legen Unterschiede zwischen Menschen nahe, die mit der Einordnung
in evolutiondr regional gefasste Populationen bzw. »Rassen« korrelieren
konnen. Zusitzlich vertieft werden die Méglichkeiten einer »rassischen«
Aufteilung der Menschheit durch Forschungen im Bereich der Paldo-
anthropologie und Palidogenetik respektive molekularen Phylogenetik.
Als im Jahr 2004 auf der kleinen Insel Flores in Indonesien Uberreste
offenbar kleinwiichsiger Hominiden entdeckt wurden, entfachte sich
in der Fachwelt ein Disput dariiber, ob diese vor circa 12,000 Jahren
ausgestorbenen Wesen besondere Exemplare der menschlichen Spezies
oder aber eine eigene (Unter-)Art darstellen. In den darauf folgenden
Jahren, in denen sich eine Mehrheit der damit befassten Experten da-
fir aussprach, homo floresiensis als eigenstindige Menschenart anzuse-
hen, erschiitterten eine Reihe weiterer Entdeckungen ein offenbar zu
schlichtes Bild der menschlichen Evolution und Stammesgeschichte.
Neben dem homo neanderthalensis, der bis dahin einzig bekannten an-
deren, mit dem homo sapiens koexistenten Menschenart, lebte anschei-
nend eine Vielzahl weiterer Homi bzw. Hominini durchaus zeitgleich in
verschiedenen Regionen der Welt, in welche sie die einzelnen Exodus-
wellen zwischen 1,8 Millionen und ca. 50,000 Jahren vor unserer Zeit

29 Vgl. etwa Massimo Pigliucci/Jonathan Kaplan: »On the Concept of Biological Race and
Its Applicability to Humans, Philosophy of Science 2003/70, S. 1161-1172. Vgl. 3.2.4

30 Vgl. insbes. Nicholas Wade: A troublesome inheritance. Genes, race and human history, New
York: Penguin Press 2014. Eine ausgeprigte Forschungslandschaft diesbeziiglich weist ins-
besondere Israel auf, wo ethno-genealogische Fragestellungen von groffem Interesse fiir
die Suche nach sverlorenen Stimmen des jiidischen Volkes« sind. Zu Auswirkungen und
Ausdeutungen solcher Forschungen siche exemplarisch Noah Tamarkin: »Genetic diaspo-
ra: Producing Knowledge of Genes and Jews in Rural South Africa«, Cultural Anthropology
2014/29, S. 552—574.

70

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS: DIE GLEICHHEITSDIMENSION

aus Afrika heraus gefithre hatten.’” Der Streit zwischen der sogenann-
ten »Eva-Theorie« (auch bekannt als Out of Africa-Ansatz) und dem
Multiregionalismus tiber die Mono- respektive Polygenese’* des mo-
dernen Menschen scheint heute zuungunsten ersterer entschieden. Die
heute lebenden Menschen weisen in (kleinen) Teilen unterschiedliche
genomische Genealogien auf: Sie sind weniger verbunden durch eine
gemeinsame Evolution auf dem afrikanischen Kontinent, welcher qua-
si nach ihrem >Abschlussc die entscheidende Auswanderung (und Ver-
dringung anderer Frithmenschen) folgte, sondern erscheinen vielmehr
als Ergebnisse von sich begegnenden chaotischen (auch >riickwirtigen<)
Migrationslinien, zwischen denen jedenfalls Zeitriume liegen, die eine
partiell getrennte Evolution®* und noch nicht vollstindig entwirrte Ver-
mischung von Menschengruppen nahelegen.’* Es verwundert daher
nicht, dass die ohnehin bisher nie ganz stabile Taxonomie der Gattung
Homo einer Reihe von Riickfragen ausgesetzt ist, die das menschliche
Bild von sich selbst nicht unberiihrt lassen diirften. Dazu der britische
Anthropologe Chris Stringer:

»This evidence of interbreeding between groups that palacontologists
call seperate species raises two crucial questions. First, given that most
of us learned at school that species dont interbreed, should we change
the definition we use for a species? Or should we remove the taxo-
nomic separation erected purely from the morphology of fossils, and

31 Eine weitere bedeutende jiingere Entdeckung in diesem Zusammenhang sind die Fos-
silien von Dmanisi in Georgien, die auf ein Alter von etwa 1,8 Millionen Jahren datiert
und einem homo erectus ergaster zugeordnet wurden (siche insbes. David Lordkipanidze
etal.: »A Complete Skull from Dmanisi, Georgia. And the Evolutionary Biology of Early
Homo«, Science 20131342, S. 326-331). Siche auch G. J. Sawyer et al.: 7he Last Human. A
Guide to Twenty Two Species of Extinct Humans, New Haven: Yale University Press 2007.

32 Zu dieser seit den 1990er Jahren virulenten wissenschaftlichen Kontroverse siche Alan G.
Thorne/Milford H. Wolpoff: »The multiregional evolution of humans«, Scientific Ameri-
can (1992)2003, S. 46—53; Allan C. Wilson/Rebecca L. Cann: »The Recent African Ge-
nesis of Humans«, Scientific American (1992)2003/13, S. s4—51. Die Sichtweise auf die
menschliche Evolution aus der Perspektive des Multiregionalismus erkliren Thorne und
Wolpoff folgendermaflen: »Multiregional evolution traces all modern populations back
to when humans first left Africa almost two million years ago, through an interconnected
web of ancient lineages in which the genetic contributions to all living peoples varied
regionally and temporally« (ibid., S. 46£.).

33 Vgl. etwa Morten Rasmussen et al.: »An Aboriginal Australian Genome Reveals Seperate
Human Dispersals into Asia«, Science 2011/334, S. 94—98.

34 Zumindest fiir (mifige) Vermischungen von homo sapiens und homo neanderthalensis-
Populationen (Europa) liegen inzwischen gesicherte Daten vor, ebenso fiir homo sapiens
und Denisova-Menschen (Australien, Ozeanien). Siche dazu Chris Stringer: »What makes
a modern human«, Nature 2012/485, S. 33—35; Laurent Abi-Rached et al.: »The Shaping
of Modern Human Immune Systems by Multiregional Admixture with Archaic Humans,
Science 2011/334, S. 89—94; Katherine Harmon: »New DNA analysis shows ancient hu-
mans interbred with Denisovans«, Nature/Scientific American, 31.8.2012; Anna-Sapfo Ma-
laspinas et al.: »A genomic history of Aboriginal Australia«, Nasure 2016/538, S. 207—214.

71

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

sink H. heidelbergensis, Neanderthals and Denisovans into H. sapiens?
And second, how does the evidence of interbreeding affect our con-
cept of modern humans, when the genomes of people today apparently
contain differing levels of archaic genes?«*s

Eine vertiefende Zusammenschau dieser unterschiedlichen jiingeren
und jlingsten Forschungsergebmsse ist erst ansatzweise geleistet.’® Mit
weiteren >Uberraschungen<, seien sie weiterentwickelten Techniken der
Genetik oder einfach auch archiologischen Zufallsfunden geschuldet,
ist jedenfalls zu rechnen. Es ist insbesondere fiir die Anhinger der Idee
der Menschenrechte wichtig, sich dartiber aufzukliren, welche Ge-
fahren von der Instrumentalisierung solcher und dhnlicher Forschungs-
ergebnisse ausgehen koénnen. Denn in der Tat wire es ein Fehler zu
glauben, dass dadurch, dass die Vorstellung von >reinen Rassen« offen-
bar irrig bzw. bar einer Entsprechung in der Realitit ist, »Rassismus«
endgiiltig besiegt oder ihm nachhaltig vorgebaut wire. Dass wachsen-
de Einsichten in die Stammesgeschichte der Menschen die Frage nach
dem >wahren Menschsein« evozieren kdnnten, ist schon allein deshalb
zu unterstellen, da die (religiése) Vorstellung von einer »ontologischen
Einheit« der Menschheit in der Geschichte der Menschenrechte von
solch auflerordentlicher Bedeutung fiir ihre globale Beférderung war,
wie sich nicht nur, aber besonders deutlich an der bereits erwihnten
abolitionistischen bzw. antirassistischen Massenbewegung des 19. Jahr-
hunderts zeigen lisst. Die Stammesgeschichte der Menschen bietet nun
aber Ankniipfungspunkte fiir Einheits- wie Unterschiedsakzentuie-
rungen gleichermaflen. Auch wenn bisher noch keine rassistische In-
dienstnahme dieser und hnlicher paliogenetischer Erkenntnisse jiin-
gerer Zeit bekannt ist, ligen die Klassifizierung bzw. Hierarchisierung
einzelner Menschen(gruppen) entlang ihrer genomischen Identitit im
Sinne eines Mischverhiltnisses der unterschiedlichen Menschen(unter)
arten nicht auflerhalb der Reichweite dystopischer Fantasien.’”

35 Chris Stringer: »What makes a modern human, op. cit., S. 34

36 FEinen beachtlichen, wenn auch inzwischen nicht mehr aktuellen Versuch in diese Rich-
tung hat Milford Wolpoff zusammen mit Rachel Caspari 1997 unternommen (Race and
human evolution. A fatal attraction, New York: Simon & Schuster).

37  Esverwundert daher nicht, dass Forscher ihre Ergebnisse mit einhergehenden »Beschwich-
tigungen« versehen, etwa wenn Chris Stringer schreibt: »Some of us may have more DNA
from archaic populations than others, but the great majority of our genes, morphology
and behaviour derives from our common African heritage. And what unites us should
take precedence over that which distinguishes us from each other« (»What makes a mo-
dern humang, op. cit., S. 34). Oder wenn Guido Barbujani und Vincenza Colonna in
ihrer Zusammenschau aktueller Ergebnisse zur menschlichen Genomdiversitit und ih-
ren Ursachen betonen: »Populations are indeed structured in the geographical space but,
when it comes to predicating individual DNA features, lables such as »European, »Asians,
and the like are misleading because members of the same group [...] can be very diffe-

72

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS: DIE GLEICHHEITSDIMENSION

Versuche, diese Ergebnisse selbst mit einem Verweis auf die von ihnen
ausgehende maogliche Bedrohung egalitiren Denkens quasi vom Tisch
zu wischen,*® sind dabei gerade nicht hilfreich. Sie suggerieren nim-
lich, dass empirische Kenntnisse tiber den Menschen tiberhaupt in der
Lage seien, Rangstufen unter ihnen zu legitimieren. Dies aber ist ohne
weitere normative Zwischenschritte aufgrund der Sein-Sollen-Dicho-
tomie unmdoglich.?® Die Gefahr rassistischer Instrumentalisierungen
von >nackten Fakten< der modernen Genetik, das heifdt konkret die
ideologisch-normative Aufladung dieser Fakten zu Gunsten der eigenen
sin-groups, legt aus menschenrechtlicher Perspektive zunichst nur einen
konkreten Schluss nahe: Es ist fir den langfristigen Schutz der Men-
schenrechte unabdingbar, dass Konzeptionalisierungen wie spiter auch
Begriindungen (vgl. 2.3) ihrer Gleichheitsdimension auf solch eine
Weise gewidhlt bzw. entwickelt werden, dass rein empirische Vielfalt
und Verschiedenartigkeit unter den »Menschen« sie moglichst niemals
zersetzen kann.

Eine erste Moglichkeit bestiinde darin, an einen rein biologisch ge-
fassten Menschbegriff anzuschliefen. Menschen werden dadurch als
artgleiche Tiere definiert, dass sie untereinander erfolgreich fortpflan-
zungsfihig sind. Menschenrechtlich anspruchsberechtigt ist dann, wer
Mitglied der Gattung Homo bzw. der Spezies Homo Sapiens ist, wei-
tere Eigenschaften wiren nicht erforderlich. Wenn man das etablierte
Menschenrechtskorpus betrachtet, darf man vermuten, dass ein solcher
neutraler — freilich in seiner Voraussetzungslogik wertbasierter* — Be-
griff des Menschen als zugrundeliegend gedacht wurde: Nicht eine
bestimmte partikulare Eigenschaft macht den Menschen aus, sondern
die Zugehorigkeit zur Gattung. Die grundsitzliche Stirke dieses An-
satzes im Sinne inklusivistischer Robustheit relativiert sich jedoch nicht
nur durch die gestreiften Anfragen an die bisherige Taxonomie des
biologischen Menschen oder durch die »Unschirferelationen< der Ge-
nomvergleiche zwischen Mensch und Menschenaffen,* sondern auch

rent« (»Human genome diversity: frequently asked questions«, Trends in Genetics 2010/26,
S.292).

38 Siehe auch dazu 3.2.6.

39 Dazu Nicholas Wade: »Science is about what is, not what ought to be. [...] Even if it were
proved that one race were genetically more intelligent than another, what consequence
would follow?« (A troublesome inberitance, op. cit., S. 7£.).

40 Das ist er insofern, als diesem so von anderen Lebewesen abgegrenzten Menschen eine be-
stimmte axiologische Bedeutung eignet, die ihn zum Triger von bestimmten Anspriichen
macht bzw. machen soll. Worin diese Bedeutung bestehen kénnte, wird im Kontext von
Begriindungspfaden (vgl. 2.3) im Detail zu kliren, wie auch der Einwand eines »Speziesis-
mus« dabei aufzugreifen sein (siche niher FN 256 in 2.3.1.3.).

41 So ist — je nach Messmethode — der Mensch niher mit dem Schimpansen bzw. dieser
niher mit dem Gorilla (als mit dem Menschen) verwandt. Zur biologischen Fassung des
homo sapiens siche Klemens Stértkuhl: »Der kleine Unterschied? Die Spezies Homo Sapiens

73

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

dann, wenn man die vielen Ausschliefungsmechanismen vom »wahren
Menschsein« berticksichtigt, die auf normativer Basis insofern immer
»funkdonierens, als sie konstante Ankniipfungspunkte dafiir bereithal-
ten, die Bedeutung blof§ biologischen Menschseins zu unterspiilen (vgl.
Kap. 3). In beiderlei Hinsicht — Stammbaum und Normativierungen —
erscheint daher ein biologischer Menschenbegriff alleine als unzu-
reichend, im Kontext einer Theorie der Menschenrechte die Idee der
Gleichheit vorzubereiten. Ich méchte daher einen anderen Zugang vor-
schlagen, um den Menschen der Menschenrechte zu erfassen; wiewohl
auch er nicht frei ist von jenem aporetischen Grundbestand, welcher
der Zielkonkurrenz, den Begriff des Menschen weder >auszufransenc
noch im Sinne gefahrvoller Humandifferenzierungen zu verengen,
immer schon eigen ist.** Sein Vorzug liegt darin, dass er durch seinen
im Vergleich zum blof8 biologischen Speziesbegriff des Menschen ho-
heren explanatorischen Gehalt die Grenzziechung zwischen Mensch und
»Nicht-Mensch« (bzw. »Unter-Mensch« oder »Unmensch«) selbst zu ei-
ner Frage des Menschseins erheben und auf diese Weise davor bewahren
kann, abschlieffend festgeschrieben zu werden. Anstatt den menschen-
rechtlichen Menschenbegriff zu zementieren, wire er — gerade um Ver-
suchen normativer Definitionen begegnen zu konnen — im Licht einer
fundamentalen Pluralitit zu begreifen, die nicht nur scheinbar neben-
sichliche Partikulareigenschaften umfasst wie Alter, Geschlecht, Grofie,
Erscheinungsbild, kognitive Fahigkeiten, genomische Identitdt, sondern
sich auch auf Unterschiede im Bereich des »richtigen«/»falschen« respek-
tive (un)moralischen Urteilens und Handelns beziehen lisst. Ein solcher
sthenischer Pluralismus,® der anders als ein blof asthenischer Pluralis-
mus gerade auch Heterogenitit in ihrer rauen bzw. konflikthaften Na-
tur ernst zu nehmen bereit ist, konnte Humandifferenzierungen, welche
mit der Intention, die gleiche prinzipielle Anspruchsberechtigung aller
zu unterlaufen, aufgewartet werden, insofern die Grundlage entziehen,
als Pluralitit — auch in sehr grundlegenden Bereichen menschlichen Le-
bens — nicht als ausnehmende Kategorie, sondern gerade als nazirliche
beschrieben wird.

Doch es wire verfritht, den Denkweg hier abzubrechen und darauf
zu bestehen, mit dem Hinweis auf die grundlegende Pluralitdt mensch-

aus der Sicht der Biologie«, in: Peter Darbrock/Ruth Denkhaus/Stephan Schaede (Hg.),
Gattung Mensch. Interdisziplindire Perspektiven Tiibingen: Mohr Siebeck 2010, S. 3-16.

42 Ein verwandter Vorschlag ist jener von Otfried Hoffe, der sich in diesem Zusammenhang
fiir eine »Partialanthropologie« ausspricht, die »hinsichtlich des Humanen eine bewufSte
Unbestimmtheit« an den Tag legt (vgl. » Transzendentaler Tausch — eine Legitimationsfigur
fiir Menschenrechte?«, in: Stefan Gosepath/Georg Lohmann (Hg.), op. cit., S. 32f).

43 Vgl. Marie-Luisa Frick: »Ethische Neutralitit des Staates: Eine contradictio in adjecto?«,
in: Marie-Luisa Frick/Pascal Mbongo/Florian Schallhart (Hg.), PluralismusKonflikte — Le
pluralisme en conflits, Wien: Lit 2010, S. 171.

74

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS: DIE GLEICHHEITSDIMENSION

lichen Seins die beschriebene Problematik der Engfithrung des Men-
schenbegriffs und jene seiner Aushéhlung umschifft zu haben. Denn
an sich wiirde eine nicht zusitzlich konkretisierte Pluralititskonzepti-
on stets auch die Mdglichkeit bergen, tiber das Menschsein hinauszu-
reichen — eben weil dieses noch {iberhaupt nicht bestimmt ist, wenn
lediglich durch Pluralitit als solche markiert. Es wire fir die Zwecke,
die menschenrechtliche Gleichheitsdimension abzusichern, falsch, eine
abstrakte, gewissermaflen >purec Pluralitit anzuvisieren, denn verschie-
denartig und unterscheidbar sind auch der Stein im Bachbett von der
Raupe am Strauchblatt und diese vom am Wasser spielenden Kind.
Nichts wiirde einer solchen Verschiedenartigkeit um ihrer selbst willen
irgendeine Bedeutung, geschweige denn ein Fiinkchen Wert verleihen.
Was vielmehr notig wire, ist ein Ansatz, der die Verschiedenartigkeit
von Menschen riickbindet an ein Anthropinon, das heifft an eine Ei-
genschaft oder ein Vermdgen, das dem Menschen und nur dem Men-
schen typischerweise eignet. Die Reihe der Versuche, eine solche posi-
tive Definition des Menschseins zu liefern, sind ebenso zahlreich wie
kontrir. Sie reichen von der Betonung der menschlichen Fihigkeit zu
Sprache, Verstand/Vernunft, zu Gefiihlen etc. tiber die Beleuchtung
anatomischer Eigenttimlichkeiten wie insbesondere des aufrechten
Gangs bis zur Sonderstellung im Rahmen religiéser Menschenbilder.
Im Gegensatz dazu stellt eine betont, wenn auch nicht vollends negative
Fassung des Menschseins darauf ab, dass der Mensch gerade nicht auf
ein zeitlich und rdumlich stabiles Sein festgelegt werden kann, er mithin
tiber kein »Wesen« im eigentlichen Sinne verfiigt. Sein Wesen wire dem-
nach gerade seine »Weltoffenheit«,* seine Nicht-Festgestelltheit,* seine

44 Fiir einen Einblick in die Vielfalt der Deutungen menschlichen Seins und seiner Beson-
derheit siche Kurt Bayertz: Der aufrechte Gang. Eine Geschichte des anthropologischen Den-
kens, Miinchen: C. H. Beck 2012; Hans Lenk: Das flexible Vielfachwesen. Einfiihrung in
die moderne philosophische Anthropologie zwischen Bio-, Techno- und Kulturwissenschaften,
Weilerswist: Velbriick Wissenschaft 2010.

45 So die Charakterisierung des Menschen durch Arnold Gehlen, die ihm zufolge mit seiner
»biologischen Mittelosigkeit« bzw. fehlenden Spezialisierung einhergeht (Der Mensch. Sei-
ne Natur und seine Stellung in der Welt, Bonn: Athendum Verlag 1940/1958, S. 35ff.).

46 Vgl. Friedrich Nietzsche: Jenseits von Gut und Bése, Frankfurt a. M.: Ullstein 1886/1972,
S. 623. Dass diese Charakterisierung des Menschen bei Nietzsche gerade in einem Kontext
zu finden ist, in welchem er wider das Ideal der Gleichheit zur Selbstveredelung des Men-
schen auffordert, die den wenigen herrschaftlichen Individuen Vorrang vor dem yUber-
schuf$c an >misslungenen« Existenzen bahnen soll (ibid., S. 622ff.), gibt dabei Gelegenheit,
die Offenheit des menschlichen Seins auch zur »Ziichtung« (in kulturellem Sinne) solchen
normativen Fassungen des »wahren Menschsein« entgegenzuhalten: Alle Ziichtungsvor-
stellungen wiiren demnach in ihrem gesetzten 7elos kritisierbar — was iibrigens Nietzsche
selbst weit stirker bewusst gewesen zu sein scheint (Stichwort: »Umwertung der Werte«)
als so manchem seiner »Jiinger«. Zu behaupten, das Telos der einen Perspektive sei jenem
der anderen vorzuzichen, da ihr Proponent ein »héherer« bzw. »besserer« Mensch sei, wiir-
de bedeuten, einen glatten Zirkelschluss zu riskieren.

75

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

selbst zu entwerfende Existenz.t” Aus dieser Perspektive, die es bei der
Definition des Menschen der Menschenrechte aus den oben genannten
Griinden stark zu machen gilt, ist der Mensch nicht (nur) Gefangener
seiner wie auch immer bestimmten Natur, sondern erscheint vornehm-
lich als (Mit-)Schopfer seines eigenen Wesens, das auf diese Weise ein
wandelbares in diachroner wie synchroner Hinsicht sein darf. Dadurch,
dass diese Aufgegebenheit des eigenen Selbstseins jeden Menschen mehr
oder weniger (bewusst) trifft, sind Menschen einander auch nicht ginz-
lich fremd, sondern bleiben durch ihr Nicht-Wesen in einem geteilten,
wenn gleich pluralen Menschsein aufgehoben.

Einen daran anschlussfihigen Ansatz findet man bei Hannah Arends,
die dem, wie sie es nennt, Faktum der Pluralitit einen zentralen Stellen-
wert fiir die Erfassung der conditio humana zuweist. Es ist dabei, und
dies ist fiir die menschenrechtliche Perspektive hoch bedeutsam, kei-
ne beliebige Vielfalt und Verschiedenartigkeit, die von Arendt hervor-
gehoben wird, sondern eine, die mit dem Handeln — bei Arendt eine
inhdrent politische Kategorie — auf das Engste verbunden ist. Handeln
bedeutet einen Unterschied machen zu kénnen durch sein Tun, den
Dingen und Wesen Bedeutungen zu geben, letztlich Welt zu erzeu-
gen. Im Handeln nun, im Arendtschen Sinne verstanden allein dem
Menschen eigen,* driicken sich zwei fiir die Idee der Menschenrechte
fundamental bedeutsame gegenstrebige Momente aus: Gleichheit #nd
Verschiedenartigkeit.® Letztere Kategorie erfasst dabei die Einzigar-
tigkeit der individuellen Personen; erstere ihre aus dem Vermogen des
Handelns herriihrende »Souverinitit«.’® Diese stark an die Vorstellung
natiirlicher Rechte erinnernde gleiche Souverinitit ist bei Arendt jedoch
zum selben geringen Mafle natiirlich, wie es die natiirlichen Rechte fiir
die neuzeitlichen Naturrechtsrhetoriken waren.’' Es ist eine bestimmte
die Menschen einander »angleichende« Sichtweise, die ihre Gleichheit

47 So die von der Existenzphilosophie betonte Eigentiimlichkeit des Menschen, welche mit
Jean Paul Sartre gesprochen darin liegt, dass die Existenz des Menschen seinem Sein vo-
rausgeht (vgl. Isz der Existentialismus ein Humanismus?, in: Drei Essays, Frankfurt a. M.:
Ullstein, 1960/1977).

48 Dazu Arendt: Nur Handeln »ist nicht einmal vorstellbar auflerhalb der Menschengesell-
schaft« (Vita Activa oder Vom titigen Leben, Miinchen: Piper 1960/2010, S. 33, = VA).
Und weiter: »Handeln allein ist das ausschlielliche Vorrecht des Menschen; weder Tier
noch Gott sind des Handelns fahig« (ibid., S. 34).

49 Ibid., S. 213.

so Vgl ibid., S. 254, 299.

st Arendt erklirt die gleiche (Nicht-)Souverinitit der Menschen wie folgt: »Kein Mensch ist
souverin, weil Menschen, und nicht der Mensch, die Erde bewohnen, und dieses Faktum
der Pluralitit hat nichts damit zu tun, daf der Einzelne [...] abhiingig ist von Anderen,
die ihm gewissermafSen helfen miissen, iiberhaupt am Leben zu bleiben« (VA, op. cit.,
S. 299). Ahnlich argumentierte bereits Thomas Paine die gleiche Souverinitit jedes Men-
schenkindes seit Beginn der Schépfung: »The world is as new to him as it was to the first
man that existed and his natural rights in it is of the same kind« (RM, op. cit., S. 167).

76

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNIVERSALISMUS: DIE GLEICHHEITSDIMENSION

im Moralischen bzw. Politischen ungeachtet oder sogar gerade in Anse-
hung ihrer Verschiedenartigkeit denken lsst:

»Das Prinzip der Gleichheit, das den 6ffentlichen Bereich beherrsche,
kann tiberhaupt nur von Ungleichen realisiert werden, die sich dann
einander in gewissen, von vornherein festgelegten Hinsichten und fiir
bestimmte feststehende Ziele »angleichen«. Aber das, was die bestehen-
den Verschiedenheiten ausgleicht, ist keineswegs eine der menschli-
chen Natur inhirente Gleichartigkeit, sondern wird von auflen an sie
herangetragen [...].«<

Auf diese Weise kann nun mit Arendt die faktische Pluralitit der Men-
schen mit einer normativen Gleichstellung in Einklang gebracht wer-
den, ohne dass (das Ideal der) Gleichheit durch (die Tatsache der) Un-
gleichartigkeit aufgehoben oder (die Erfahrung der) Pluralicit durch
(deren iberzogene Deutung im Sinne von) Alienitdt unfruchtbar
werden muss. Auch ist damit die Gefahr des Konformismus gebannt,
der Arendt zufolge in landliufigen Egalititsvorstellungen als Keim der
Gleichmacherei (Stichwort: Verhalten statt Handeln) immer schon an-
gelegt ist.”?

Fiir den universalistischen Pfeiler der Menschenrechte als konkretes
Ergebnis festzuhalten ist, dass es durch ein an Arendt orientiertes Ver-
stindnis von Pluralitit als Grundtatbestand der conditio humana gera-
de deshalb erlaubt ist, mehr als ein »wahres< oder >echtes Menschsein«
zu akzeptieren, da »ein Mensch sein unter vielen Menschen« immer
auch bedeutet, dass niemand alleine iiber die volle Souverinitit der Nor-
mierung bzw. Definition dessen verfiigt, was (noch) zum Menschsein ge-
rechnet wird und was nicht. Mit Arendt gedacht, ist das Spannende des
dem Menschengeschlecht eingeschriebenen Souverinititspluralismus
seine Kehrseite, nimlich die kollektive Nicht-Souverinitit. Weil kein
Mensch alleine in dieser Welt ist bzw. iiber sie herrscht, sondern sich
immer auf andere bezichen muss, die ihm Anregungen, Erwiderungen,
Fragen schon dadurch aufwerfen, dass sie als von ihm Unterscheidbare
existieren. So gedacht ist ein Normierungsmachtmonopol hinsichtlich
der Frage, was (der) Mensch sei, niemals gegeben. Auch im Licht der
von Arendt so hervorgehobenen Grundbedingung der Natalicit, die
dem Handeln erst ihre diachrone Offenheit in vollem Umfang verleiht,
erscheint der Einzelne nie als alleiniger Souverin, sondern immer schon
mit der Aussicht konfrontiert, dass Nachgeborene anders in der geteil-

52 Hannah Arendt: VA, op. cit., S. 273. In dieser Hinsicht formuliert Arendt an anderer Stel-
le als Einsicht in einen entscheidenden, wenn auch wohl unausweichlichen »Geburtsfehler«
der neuzeitlichen Menschenrechte: »Die Paradoxie, die von Anfang an in dem Begriff der
unverduflerbaren Menschenrechte lag, war, daff dieses Recht mit einem >Menschen iiber-
hauptc rechnete, den es nirgends gab [...]« (EUT, op. cit., S. 604). Vgl. 3.2.2.

53 Vgl. Hannah Arendt: VA, op. cit,, S. 52f,, S. 139f.

77

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

ten Welt leben konnten bzw. werden und revidieren, was vom Tagwerk
seines Lebens letzdlich bleibt.”* Diese Implikation des Arendtschen
Handlungspluralismus wird von ihr selbst nicht ausgewiesen; sie er-
scheint aber als fruchtbarer Ausgangspunkt einer prinzipiell offen gehal-
tenen, nicht abschlieflend zu beantwortenden und dennoch konkreten
Festlegung des menschenrechtlichen Menschenbegriffs.”> Mit Hannah
Arendt gedacht, ist es nicht Aufgabe der Philosophin, diese Frage ein
fur alle Mal zu kliren, sie ist als genuin politische — ihre Beantwortung
in Form von »Der Mensch ist...« ist Sprachhandeln! — eine Angelegen-
heit der Polisgemeinschaft, unter menschenrechtlichen Gesichtspunk-
ten: der Welt-Polis.

s4 Vgl. auch Hannah Arendt: Macht und Gewalt, Miinchen: Piper 1970/2014, S. 81f.,, = MG.

55 Ganz entschirft dies aber noch nicht die Frage, was von jenen Menschen zu halten sei, die
zu handelnden Einschaltungen und Diskursbeitrigen zum Thema >wahres Menschsein«
nicht befihigt sind, wie insbesondere geistig schwer Behinderte, auf deren Vulnerabilitit
im menschenrechtlichen Theoriekosmos etwa Martha Nussbaum hinweist (vgl. FJ, op.
cit.). Sie drohen unter Zugrundelegung des hier vorgeschlagenen menschenrechtlichen
Menschen-Begriffs aus dem Menschsein herauszufallen, bevor sie noch aus der Wertschit-
zungsdimension auf der Menschenwiirde-Ebene herausfallen kénnen (vgl. 2.3.13.). Be-
reits bei Arendt selbst ist auf diesen Stachel verwiesen, wenn im Hinblick auf die antiken
Sklaven und ihren >fehlenden Logos< Normierungssouverinitit als Eigenschaft erscheint,
die man nicht hat, sondern tiber die jemand als verfiigend gedacht wird oder nicht (vgl.
VA, op. cit., Kap. 2). Oder noch schirfer, wenn Arendt mit Blick auf »primitive« Kulturen
(in Afrika und Australien) festhilt: »Das Unwirkliche liegt darin, dafl sie Menschen sind
und doch der dem Menschen eigenen Realitit ganz und gar ermangeln« (EUTH, op. cit.,
S. 427). Diese Vulnerabilitit bedeutet im Kontext der menschenrechtlichen Anspruchs-
berechtigung I konkret die Nicht-Fihigkeit, Normierungsversuchen des Menschseins eine
eigene Normierungssubjektivitit bzw. einen eigenen Logos entgegenstellen zu kénnen.
Diese Nicht-Fihigkeit nun schon als Ausschlusskriterium vom »wahren< Menschsein selbst
zu erachten, hiefle demnach ein Prijudiz zu fillen bestchend in der Formel: Mensch ist
gleich politisches Handlungs- bzw. Sprechvermégen. Dieser Hinweis ist wichtig, auch
weil er uns vorbereitend sensibilisiert fiir ahnliche Schwierigkeiten im Bereich der Men-
schenwiirde. Er ist aber kein Einwand gegen die vorgeschlagene Fassung des Menschen,
denn dazu miisste erst geklirt werden, ob Menschenrechte auf Basis eines alternativen
Menschen-Begriffs besser gefasst, das heifit in den monierten Hinsichten weniger exklusiv
sind. Bestimmte Individuen, denen es an Sprache- und Handlungsvermégen mangelt,
werden auch unter Zugrundelegung alternativer Zugiinge darauf angewiesen sein, dass
andere an ihrer Statt sprechen und ihre Wiinsche fiir relevant erkliren. Letztlich gilt: Wenn
die gleiche Nichtsouverinitit der Menschen in Weiterentwicklung des Arendtschen Plu-
ralititsarguments dazu fiihrt, dass im Bereich menschenrechtlicher Anthropologien keine
Definition des Menschen konkurrenzlose Giiltigkeit beanspruchen kann, bleibt auch die
Anschung des Menschen als zuvorderst des Handelns fihigen Wesens letztlich ein Vor-
urteil. Sein Charme dabei ist, ein Vorurteil unter lauter anderen zu sein und darum zu
wissen.

78

0611:52. i e |


https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2.2 Individualismus: die Freiheitsdimension

Freibeit [...], sofern sie mit jedes anderen Freibeit nach einem allgemeinen
Gesetz zusammen bestehen kann, ist dieses einzige, urspriingliche,

Jjedem Menschen, kraft seiner Menschheit, zustehende Rechr.
Immanuel Kant

Der universalistische Pfeiler der Menschenrechtsidee lisst sich, wie
vorhin dargelegt, als gleiche Berechtigung aller Menschen zu prinzipi-
ell gleichen Rechten verstehen. Dass die Menschenrechtsidee nicht aus
ihm alleine bestehen kann, ist schon auf einen ersten Blick ersichtlich,
wenn man sich etwa den >Mehrwert« von einem perfeke universalen
Menschenrecht auf wechselseitige Unterdriickung vor Augen hile. Wih-
rend namlich der universalistische Pfeiler die Inhaltsebene zugunsten
der Betonung der Form der Menschenrechte ausgeblendet hat, wird im
Kontext der Freiheitsdimension der Menschenrechte diese erstmals in
Konturen sichtbar. Der individualistische Pfeiler, der in den folgenden
Ausfiihrungen im Fokus stehen soll, ist dabei insofern komplexer als der
universalistische, als bei ihm zwei Vorstellungen gekoppelt auftreten:
Erstens (a) die Fassung menschenrechtlicher Anspriiche als Individu-
alanspriiche (menschenrechtlicher Individualismus im engeren Sinne) und
zweitens (b) als emanzipative Anspriiche (menschenrechtlicher Individua-
lismus im weiteren Sinne).

Menschenrechte werden in (a) unterschieden von jeglichen Gruppen-
rechten, die einer Einheit qua Gruppenidentitit zukommen: Volker-
Rechte, Rechte der Menschheit, Rechte der >Natur« und jede Art von
Gruppen-Vorrechten. Rechtssubjekte wiren in diesen Fillen Volker, die
Menschheit im Gesamten, die Natur oder zum Beispiel auch bestimmte
Religionsgemeinschaften. Sehr wohl kénnen auch individuelle Ansprii-
che von Gruppenrechten unterscheidbare kollektive Rechte darstellen,
wenn sie — wie zum Beispiel das Recht auf Versammlungsfreiheit oder
das Recht auf Religionsfreiheit oder ein »Recht auf Frieden« — nicht
individuell, sondern nur im Zusammenschluss mit anderen ausgeiibt
werden konnen.’® Solche kollektiven Rechte bleiben aber in der Be-

56 Die fiir diese Arbeit wichtige Unterscheidung zwischen sechten< Gruppenrechten und »nur«
kollektiven Rechten steht in freundschaftlicher Nachbarschaft zur von Kwame Anthony
Appiah vorgeschlagenen Gruppenrechte-Systematik, weicht aber deutlich von ihr ab: Ap-
piah teilt Gruppenrechte in kollektive Rechte (»collective rights«) und Mitgliedschafts-
rechte (»membership rights«). Erstere kommen Gruppen von Menschen nur gemeinsam
zu und kénnen nur im Verbund ausgeiibt werden, zweitere gehéren zu Individuen einer
besonderen Gruppe. Um den Unterschied zwischen meiner Einordnung und dieser an
einem Beispiel Appiah’s festzumachen: Wihrend das Recht eines Indianerstammes, ein
Casino zu betreiben, bei Appiah ein »kollektives Recht« ist, wire es bei mir ein »Grup-
penrecht« (vgl. 7he Ethics of Identity, Princeton: Princeton University Press 2005, S. 72£;
»Comment, in: Michael Ignatieff: HRS, op. cit., S. 111ff).

79

06:11:52. - o


https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

stimmung ihres Trigers, des Subjekes, individuelle Rechte, sofern bei
der Feststellung ihrer Verletzung auf den primir Einzelnen und niche
seine Gruppe abgestellt wird. Umgekehrt gilt ein Gruppenrecht nicht
dadurch als verwehrt bzw. missachtet, dass ein Einzelner (im Einzelfall)
in seinem Begehren beschnitten wird, sondern der rahmende Verbund,
in welchen ihn die jeweilige Gruppenrechtskonzeption stellt und den er
somit reprisentiert (vgl. 4.2.2). Der menschenrechtliche Individualismus
im engeren Sinne ist somit als Normbegiinstigten-Individualismus fest-
gelegt, der einem Normbegiinstigten-Kollektivismus gegeniibersteht.
Individualrechte stehen in dieser Differenzierung Gruppenrechten ge-
geniiber, teilen sich selbst aber dann in individuelle Individualrechte
und kollektive Individualrechte, das heifSt in Rechte, welche der Ein-
zelne selbststindig und jene, welche er tiberwiegend oder nur im Ver-
bund mit anderen ausiiben kann.” Universalismus und Individualismus
sind im Menschenrechtsgedanken in dieser ersten Hinsicht gleichsam
verschrinkt: Wenn jeder Mensch von den Anspriichen, die im Kleid
bestimmter Auflistungen als Menschenrechte erklirt werden, profitie-
ren soll, dann ist damit zugleich jedem Kollektivismus ein Riegel vor-
geschoben, der einzelnen Individuen diese Anspriiche versagt, weil er
vielmehr Gruppen von Menschen als Triger dieser Anspriiche ansieht.
In einer zweiten Hinsicht beinhaltet die Freiheitsdimension der Men-
schenrechte (b) die damit in Verbindung stehende Ansehung dieser An-
spriiche als gegen alle anderen Individuen gerichtete Anspriiche, welche
innerhalb der menschenrechdichen Systematik als Gruppe(n) gegen-
tiber dem subjektiven Recht des Einzelnen keine kollektiven Anspriiche
einwenden kénnen, wenn darunter mehr verstanden wird als die Sum-
me ihrer eigenen subjektiven Rechte. Anders gesagt: Der Einzelne als
Rechtssubjekt kann gemeinsamen Interessen einer bestimmten Gruppe
oder einer ganzen Gesellschaft bzw. Nation nicht (ohne entsprechende
menschenrechtlich akzeptable) Rechtfertigung »geopfert« werden (vgl.
4.2.3). Menschenrechte kénnen dadurch, wie ausfithrlich in Kapitel 4
behandelt, auf diese Weise in Konflike geraten sowohl mit sozietalen Ge-
meinwohlvorstellungen als auch den Interessen von Gruppen allgemein.

Der menschenrechtliche Individualismus steht in diesem Sinne in
einem unschwer erkennbaren Naheverhiltnis zum Liberalismus. Er ist

57 Ob es — streng genommen — individuelle Individualrechte iiberhaupt gibt, kann natiir-
lich hinterfragt werden. Am ehesten wird man dies beim Recht auf Gewissensfreiheit, das
allein das forum internum berithrt, annchmen kénnen. Hingegen erscheint die Mchrzahl
der klassischen Menschenrechte — vom Recht auf Ehe und Familie iiber das Recht auf
Bildung qua seiner sozialen Komponente bis zum Recht auf Meinungsiuf8erungsfreiheit
qua Bezichung Adressant und Adressat — zu jenen Individualrechten zu gehéren, die man
alleine nicht ausiiben kann. Diese Zwischeneinsicht kann bedeutsam werden, wenn es im
folgenden Abschnitt darum geht, den menschenrechtlichen Individualismus vom sozialen
Atomismus abzugrenzen.

8o

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDIVIDUALISMUS: DIE FREIHEITSDIMENSION

aber, mit Joseph Raz gesprochen, anders als dieser keine politische Dok-
trin, sondern eine moralische.’® Wie im Fall der Gleichheitsdimensi-
on der Menschenrechte stellt sich auch hier zunichst die Frage, woher
sich eine solche Auffassung der Menschenrechte bzw. ihrer eigentlichen
Idee denn herleiten ldsst. Anders als im Fall der gleichen, prinzipiellen
Anspruchsberechtigung, die keine Konstante in der Geschichte der
Menschenrechte, sondern in ihrer Verwirklichung erst ein Produkt ei-
ner affirmativen Parteinahme zugunsten eines Teils dieser Geschichte
darstellt, ist die individuelle Anspruchsberechtigung als zentraler Kern
der Menschenrechte weitestgehend anerkannt. Erst in jiingerer Zeit
finden sich dazu Gegenstimmen und -entwiirfe, auf die gleich noch
niher einzugehen sein wird. Nun kénnte aber, ich wiederhole mich
(vgl. 2.1.1), die Geschichte der Menschenrechte auch cine andere ge-
wesen sein, eine der Rechte kollektiver Einheiten — der Familie etwa
oder des Stammes. Der Grund, warum es richtig ist, menschenrecht-
liche Anspriiche als Individualanspriiche zu fassen, muss erst noch jen-
seits der Autoritit der Geschichte gefunden werden. Hinsichtich des
menschenrechtlichen Individualismus kann dies etwa pragmatisch ge-
schehen: Es ist nimlich mitunter gar nicht so leicht, ein Kollektiv von
anderen Kollektiven abzugrenzen bzw. tiberhaupt als solches zu identi-
fizieren. Bei einer Familie mag dies vielleicht noch relativ leicht fallen;
aber wie bestimmt man die Grenzen einer Religionsgemeinschaft oder
einer Ethnie? Man erspart sich folglich erheblichen Aufwand wie auch
zu erwartende Zwistigkeiten, wenn auf die am einfachsten fassbare Ein-
heit, die des Individuums, abgestellt wird. Das Individuum ist in den
Worten Salvador de Madariagas »the only tangible and concrete thing
there is«.”> Man kann diese Schwierigkeiten, die mit der Rahmung des
Rechtssubjekts verbunden sind, auch am Beispiel des Selbstbestim-
mungsrechts der Vélker finden — dem einzigen Gruppenrecht, das bis
heute in die International Bill of Rights Eingang gefunden hat.® Wer

58 Joseph Raz: The Morality of Freedom, Oxford: Clarendon Press 1986/2009, S. 17, = ME.

59 Salvador de Madariaga: »Right of Man or Human Relations?«, in: UNESCO (Hg.), Hu-
man Rights. Comments and Interpretations, New York: Columbia University Press 1949,
S. 52

60 Art. 1 ICESCR erklirt: »All peoples have the right of self-determination. By virtue of
that right they freely determine their political status and freely pursue their economic,
social and cultural development.« Dieses Recht diente besonders den Lindern des glo-
balen Siidens als Chiffre fiir ein Recht auf Entkolonialisierung und Nichteinmischung
in interne Angelegenheiten. Weitere Gruppenrechte wurden und werden nach wie vor
diskutiert, allen voran ein Recht (von Lindern bzw. Vélkern) auf Entwicklung. Anders
als das Recht auf Selbstbestimmung der Vélker ist das Recht auf Entwicklung in keinem
der UN-Pakte enthalten. Es wurde jedoch bereits 1986 von der UN-Generalversammlung
als (moralischer) Anspruch anerkannt (vgl. Declaration on the Right to Development, Al
RES/41/128, 4.12.2986). Als so genanntes Menschenrecht der dritten Generation wird es
heute unter anderem im Kontext von Klimaschutzverhandlungen eingefordert. Als Grup-
penrecht bezeichnet wird manchmal auch Art. 27 ICCPR, der Rechte von Angehérigen

81

06:11:52. - o


https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

oder was ist ein Volk? Ohne ecin sattes Repertoire an entsprechenden
ethnologischen, soziologischen oder auch biologischen Kriterien ist ein
Volk von blof8er Bevilkerung nicht zu unterscheiden, was nicht wenige
dazu veranlasst hat, die Idee eines Volkes grundsitzlich als Konstrukti-
on willkiirlicher menschlicher Selbst- und Fremdbilder zuriickzuweisen
(vgl. 4.2.2). Nicht selten werden auch Forderungen nach einer Aner-
kennung des Selbstbestimmungsrechts der Volker unter Verweis auf den
mangelnden >Volkscharakter« der betreffenden Population bestritten.®
Dass es zusitzlich zu individuellen Menschenrechten, jedoch nicht an
ihrer Stelle, mitunter sinnvoll sein kdnnte, Gruppenrechte zuzuweisen,
ohne diese jedoch im Gewand von Vorrechten gegen die Gleichheits-
dimension des Menschenrechtsgedankens zu richten, wire damit niche
zugleich ausgeschlossen. Es wire nur die relativ sinnvollere Abstellung
auf das menschliche Individuum behauptet, wenn zwischen Men-
schen- und Gruppenrechten ausschlieflend zu entscheiden wire. Als Er-
ginzung individueller Menschenrechte kénnen >Gruppenrechtec sogar
deren Schutzpotenzial erhéhen, wie dies am Beispiel der insbesondere
von lateinamerikanischen Gesellschaften betonten »Rechte der [Mutter]
Natur« (vgl. 4.2.1) gezeigt werden kann. Werden nimlich dem >Kos-
mos¢< bzw. der »Natur« selbst Anspriiche zugestanden, ist es wenig tiber-
raschend, dass auch Menschen von diesen mittelbar profitieren, zumal
sie ja im Kontext der indigenen Philosophien als unabtrennbarer Teil
des organischen Ganzen verstanden werden.®

Neben diesem instrumentellen Wert individueller Anspruchsberech-
tigung muss aber insbesondere fiir den menschenrechdichen Individu-
alismus im engeren Sinne eine zusitzliche Uberlegung nicht-pragma-
tischer Natur hinzutreten, da ansonsten die offene Frage klaffte: Warum
soll tiberhaupt ein Individuum irgendein Recht erhalten oder auch ein
»Volk« oder eine Nation etc.? Die Frage, in welchem der beiden Fille
die Identifizierung der Rechtssubjekte einfacher oder schwerer gelingen
kann, setzt ja bereits voraus, dass eine solche iiberhaupt statthaft bzw.
geboten ist. Warum nun soll der Einzelne Freiheitsanspriiche gegeniiber
den Gruppenverbinden haben, denen er angehért? Auch hier bietet sich
wie bereits beim menschenrechtlichen Universalismus die reflektierte
Affirmation ciner sich am Horizont des aufgehenden Menschenrechts-
denkens sichtbaren Vorstellung an, die jedem individuellen Menschen
in seinen Emanzipationsbestrebungen einen solchen Wers zumisst und
der Gruppeninteressen zumindest in gewissen Fillen in Schranken ver-

kultureller Minderheiten in einem Staat festhilt. Da dieses Recht aber auf die Angehori-
gen der Gruppe und nicht die Gruppe selbst abstellt, ist es sinnvoller, es den kollektiven
Rechten zuzuordnen.

61 Siche diesbeziiglich etwa antipalistinensische Kampagnen (vgl. »Palestinians are an inven-
ted people, says Newt Gingrich«, 7he Guardian, 10.12.2011).

62 Vgl. auch Marie-Luisa Frick: UCPR, op. cit., S. 26f. Vgl. auch 3.2.6 sowie 4.2.2.

82

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDIVIDUALISMUS: DIE FREIHEITSDIMENSION

weist. So formuliert denn auch Joseph Raz das Prinzip des »moralischen
(humanistischen) Individualismus « als eines, das besagt »that only states
of individual human beings, or aspects of their lives, can be intrinsically
good or valuable«.® Ahnlich auch Colin Bird’s »value individualisme,
dem zufolge Individuen nicht ohne weiteres kollektiven Zielen geopfert
werden diirfen und in diesem Sinne eine prinzipielle — nicht automa-
tische — Prioritit gegeniiber sozialen Verbinden geniefen.® Schwicher,
aber durchaus verwandyt, stellt sich dazu die von Kwame Anthony Ap-
piah als »ethical individualism (about rights)« ausgewiesene Position
dar, der zufolge »we should defend rights by showing what they do for
individuals«.” Dietmar von der Pfordten wiederum verwendet fiir eine
angrenzende Idee, nimlich die notwendige Rechtfertigung politischer
Entscheidungen durch die Interessen der Individuen, den Begrifl des
»normativen Individualismus«.®® Auch zu diesem Individualismuskon-
zept steht der hier entfaltete menschenrechtliche Individualismus (im
weiteren Sinn) in einem Naheverhiltnis. Dies wird deutlich, wenn man
die Beschreibung des normativen Kollektivismus als Gegenstiick zum
normativen Individualismus betrachtet: »Politische Entscheidungen
konnen ihre letzte Rechtfertigung in einem politische Legitimitit ver-
leihenden Kollektiv, d. h. dem Staat, der Nation, dem Volk, der Rasse,
der Gesellschaft, der Wirtschaft, der Sprach- oder Kulturgemeinschaft,
der Nachbarschaft etc. finden.«” Wie bei Bird ist damit auch bei von
der Pfordten nicht die These verbunden, dass der Einzelne in keinem
Fall einem héheren kollektiven Ziel untergeordnet werden diirfe. Ein
solcher »gemifigte[r] praktische[r] Kommunitarismus« bleibt aber, und
dies ist auch mit der hier vertretenen Sicht auf die Menschenrechte pro-
blemlos kompatibel (vgl. 4.2.3), daran gebunden, dass sich »alle kol-
lektiven Ziele [...] in letzter Instanz an den Wiinschen, Belangen und
Interessen der betroffenen Menschen messen lassen [miissen].«®® Worin
wiederum ein solcher Wert erblickt wird oder bestehen konnte, der es
erlaubt, dem Einzelnen ein derartiges Primat zuzuweisen, und wo die
Grenzen der individuellen Freiheit gezogen werden, wird maf3geblich
davon abhingen, wie die Begriindungen dieser normativen Idee ausfallen

63 Joseph Raz: ME op. cit., S. 18

64 Dieser vertritt nach Bird »there are no irreducible social goods, interests or values. Coll-
ective arrangements, structures, states-of-affairs only count as »goods« to the extent that
they have a positive effect on individuals or their lives« (7he myth of liberal individualism,
Cambridge: Cambridge University Press 1994/2007, S. 65).

65 Anthony Appiah Kwame: 7he Ethics of Identity, op. cit., S. 72

66 Dietmar von der Pfordten: »Normativer Individualismus«, Zeitschrift fiir philosophische
Forschung 2004/58, S. 321-346.

67 1Ibid., S. 325

68 1Ibid., S. 328

83

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

(vgl. 2.3). Vorerst gilt es, die als individuelle-emanzipative Anspruchs-
berechtigung bestimmte Freiheitsdimension der Menschenrechtsidee
mit zwei konkreten Riickfragen zu konfrontieren um dadurch ihre
Konturen weiter auszuleuchten. Die erste betrifft dabei das Verhiltnis
von menschenrechtlichem Individualismus (im engeren Sinne) und so-
zialem Atomismus; die zweite jenes von menschenrechtlichem Indivi-
dualismus (im weiteren Sinne) und Egoismus.

2.2.1 Atomismus?
Der Einzelne zwischen Selbstsein und Dependenz

Bisher wurde der Begriff des Einzelnen auf eine Weise gebraucht, die
eine gewisse Selbstverstindlichkeit nahelegt. Parallel zur vorangehenden
Problematisierung des Begriffs Mensch scheint es jedoch unabdingbar,
auch danach zu fragen, was ein Individuum ausmacht bzw. unter wel-
chen Voraussetzungen {iberhaupt von einem Selbst, das sich absondern
lasst von einer Menge Anderer, gesprochen werden kann. Und nicht
unihnlich der Herausforderung fiir den menschenrechtlichen Uni-
versalismus, eine Polarisation von Engfiihrung und Verwisserung des
Mensch-Seins zu bannen, steht auch der menschenrechtliche Individu-
alismus in einer grundsitzlichen Spannung. — Und zwar jener, einerseits
keinem ihm gefdhrlich werdenden sozialontologischen Kollektivismus
nachzugeben, andererseits aber auch keinen Atomismus zu verkérpern,
der den Gedanken einer Gemeinschaft von Menschenrechtssubjekten
oder einer menschenrechdichen Ordnung insgesamt schlechthin auf-
heben wiirde. Unter sozialontologischem Kollektivismus wird hier die
Ansicht verstanden, der zufolge primir nur Gruppen von Menschen
existieren und die Ansehung von Menschen als Einzelne einer unange-
messenen Wahrnehmung bzw. artifiziellen Ablésung vom gesellschaft-
lichen oder organischen Ganzen gleichkommt. Eine solche Vorstellung
wiirde dem individualistischen Pfeiler des Menschenrechtsgedankens
im Ansatz bereits die Grundlage entzichen, weshalb sie im Rahmen
dieser Arbeit auch als »Kollektivistische Herausforderung« gereiht wird
(vgl. 4.2.2). Die Bewusstwerdung dieser Gefahr darf allerdings nicht
zu einer Fixierung solcherart anwachsen, welche das fundamentale di-
alektische Verhiltnis zwischen Selbstsein und Dependenz, in dem sich
die menschliche Kondition immer schon befindet, auszublenden droht.
Zugestindnisse an den sozialontologischen Kollektivismus sind darum
keine umfassende Kapitulation, sondern aus menschenrechtlicher Sicht
unvermeidlich und sogar geboten. Doch welche? Es ist der Kern die-
ser Autonomie-Dependenz-Dialektik, dass der einzelne Mensch immer
schon durch andere Menschen im weiteren wie engeren Zeitverlauf der
Geschichte in maf$geblichen Bereichen seines Seins vorbestimme ist, so
wie er in seiner Einzigartigkeit und bisweilen auch in der Last seiner

84

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDIVIDUALISMUS: DIE FREIHEITSDIMENSION

verbleibenden existenzialen Freiheit als ein autonomes Wesen erfahren
werden kann.

Betrachtet man den Dependenzaspeke des Menschseins etwas niher,
ist zu sehen, dass er im Grunde eine Vielzahl von Dimensionen bein-
haltet. Vorbestimmt ist jeder Mensch durch biologische wie auch so-
ziale Parameter und ist gerade darum kein einzelnes »Atomg, sondern
eingeflochten in ein Netz von Bedingungen und Bestimmungen, das
noch immer nicht vollends durchschaut ist. Letzteres betrifft beson-
ders die Abhingigkeiten des Einzelnen von den unterschiedlichsten
etbgutbestimmenden Faktoren, die nicht nur seine Eltern umfassen,
sondern seine gesamte Ahnenschaft und — worauf jiingere Einsichten
in epigenetische Zusammenhinge hindeuten — auch deren Lebensge-
wohnheiten bzw. erworbene Eigenschaften. Als materiale-biologische
Bestimmungen mehr oder weniger klaren Ausmafles konnen aber auch —
eine in die menschliche kollektive Selbstwahrnehmung als autonome
und in der Stellung in der Natur bevorzugte Wesen nur schwer inte-
grierbare Vorstellung — Einzeller angeschen werden, die als Gehirnpa-
rasiten (Stichwort: Toxoplasma gondii) »auch unsere Psyche verindern«
konnen.® Biologisch betrachtet, ist jeder Mensch auch ein »Dividu-
umg, das heifdt ein in die Einfliisse anderer auf ihn mehr oder min-
der zergliederbares Wesen. Bisher gut erforscht und breit dokumentiert
sind freilich kulturell-gesellschaftliche Einfliisse auf die Entwicklung
des Einzelnen, der seine Weltbilder und Werthaltungen zunichst von
der Umgebung jener Tradition(en) aufnimmt, in die er hinein geboren
wurde.” Der Realisierung dieses anthropologischen Grundrtatbestandes
in diachroner Hinsicht entstammt die geldufige Einsicht, wonach je-
der Mensch immer auch ein Kind seiner Zeit ist. So ist es durchaus
berechtigt, eine grundsitzliche Frage derart zu stellen: Wieviel in mir,
in meinem seigenen< Denken und Streben, ist Eigentliches, wieviel
Fremdes? Und was ist nun genau mit Eigentlichkeit gemeint, wenn
ein dialektisches Wechselspiel zwischen Ich und Du, zwischen Mensch
und Gesellschaft anerkannt wird? Ist man im Lichte dieser méglichen —
wenngleich nicht vollends beantwortbaren” — Fragen tiberhaupt noch

69 Siehe dazu auch die Ausfithrungen von Gottfried Schatz (Jenseits der Gene. Essays diber
unser Wissen, unsere Welt und unsere Triume, Ziirich: Verlag Neue Ziircher Zeitung 2011,
S. off).

70 Ausdruck gefunden hat die Betonung kultureller Einfliisse auf das Individuum, welche
dieses analog zu seinen Genen prigen, jiingst in der so genannten »Meme«-Theorie bzw. der
»Memetike, wie sie insbes. von Richard Dawkins angestoflen wurde (vgl. etwa Viruses of the
Mind, in: A Devils Chaplain. Selected Essays, Boston: Houghton Mifflin 2003, Kap. 3).

71 Den Menschen ohne auf ihn einwirkende kulturelle Einfliisse wird man wohl niemals in
den Blick nehmen kénnen. — Eine Erkenntnis, die sich bereits bei Wilhelm von Hum-
boldt findet: »Wir sehen den Menschen nicht eher, als bis er einen, zwar nicht der Linge
der Dauer, aber der Grésse der Fortschritte nach, betrichtlichen Theil seiner Laufbahn
zuriickgelegt hat, und da alles, woriiber wir zu urtheilen vermégen, immer nur Resultate

85

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

berechtigt, vom Individuum zu sprechen, das heif$t von einer »unteil-
baren« Entitit, die herausgeldst werden kann aus den Stringen einer
komplexen Natur- und Kulturgeschichte, die tendenziell eher verbin-
den und einebnen, was gemeinhin als eigenstindig empfunden wird?
Wie viel hat ein Mensch wohl aus eigener Kraft, aus eigenem Wollen
geschaffen, wie viel aus >anderen« heraus, die ihm deren Kraft und Wol-
len im Medium des Erbgutes, der prinatalen Prigung oder der Erzie-
hung tibertragen haben?

Wenn man sich an dieser Stelle dem Autonomieaspekt des Mensch-
seins zuwendet, muss man dazu nicht jenseits der abhingigen Einbet-
tungsbeziechungen ansetzen, sondern wird in ihnen selbst fiindig. In
keinen davon, so die hier formulierte starke These, ist die Freiheit des
Individuums auf solche Art und Weise mit Notwendigkeit nihiliert, dass
ein Sprechen von eigenstindigen Wesenheiten, die sich grundsitzlich
von ihren Sozialverbinden bzw. der »Menschheit« insgesamt ordnend
absondern lassen, verunmaglicht wiirde. Von einem »Mythos des Indi-
vidualismus« (korrekt: der Individualitit) zu sprechen, wie es etwa Peter
L. Callero unter Verweis darauf tut, »[that] sociologists offer compelling
evidence that the individual and society are one in the same, mutu-
ally supportive, and necessarily interwined«,”* wire demnach als eine
These einzuordnen, deren Zuspitzung allein mit dem Motiv, aus der
Ilusion ganzheitlicher Autonomie des Einzelnen wachriitteln zu wol-
len, gerechtfertigt werden kann. Die Beispiele von einzelnen Menschen,
die sich auch in eingeschrinktesten Lebensumstinden, seien sie sozial
etwa durch ein umgreifendes politisches System bedingt oder physio-
logischer Natur etwa in Form von Behinderungen, bewusst abgrenzen
wollen von einer Menge Anderer, sind zu zahlreich, um sie aufzureihen.
Sie zeugen von einem vielen Menschen eigenen, wenn auch vielleicht in
unterschiedlichen Lebensrdaumen und Zeiten verschieden ausgeprigten
Begehren zur Individualitir™ Sich von anderen unterscheiden (lassen),

der gemeinschaftlichen Wirksamkeit dusserer Umstinde und der innern Krifte sind, so
konnen wir diese beiden fiir uns immer zugleich thitigen Stoffe niemals genau voneinan-
der unterscheiden« (Anthropologie und Menschenerkenntnis, Halle: Verlag Max Niemeyer
1929, S. 90).

72 Peter L. Callero: The Myth of Individualism. How Social Forces Shape Our Lives, Lanham:
Rowman & Littlefield 2013, S. 3

73 Welche Vorstellungen solch ein Begehren anleiten oder auch iiberhaupt erst erméglichen,
ist Gegenstand zahlreicher Erorterungen (siche Charles Taylor: Sources of the Self. The Ma-
king of Modern Identity, Cambridge: University of Cambridge Press 1989; und aktuell die
stark auf die Kulturgeschichte des Christentums fokussierte Studie von Larry Siedentop:
Inventing the Individual: The Origins of Western Liberalism, London: Penguin 2015). Fiir
die Idee der Menschenrechte stellt sich diese Frage in besonderem Mafle, wird sie doch
von der Verdichtigung begleitet, nicht zufillig auf dem Boden abendlindischer Konzepte
des Individuums, konkret der Vorstellung einer individuellen Seele bzw. eines individu-
ellen Gewissens, gewachsen oder sogar daran gebunden zu sein. Dass eine solche kulturell-
regionale Einengung individualistischer Menschenbilder zwar als essentialistisch-determi-

86

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDIVIDUALISMUS: DIE FREIHEITSDIMENSION

cine cigene Biographie besitzen, ecinen eigenen Namen, ecin ecigenes
Gewissen, ein eigenes Antlitz. Wenn Callero beispielsweise die Person-
lichkeit Rosa Parks anfithrt’* und glaubt, durch das Ausleuchten ihrer
Einbettung in die entsprechende iibergreifende soziale Bewegung ge-
zeigt zu haben, dass es so etwas wie individuelles Handeln im genuinen
Sinne nicht gibe, sondern allein kollektives, so tiberzeugt gerade dieses
Beispiel nicht: Ungeachtet des Zugestindnisses an Callero, dass Parks
»Heldengeschichte« ohne die Beriicksichtigung dieses Hintergrundes
unvollstindig ist, kann ihr Widerstandsakt am 1. Dezember 1955 in
Alabama gerade als archetypische Manifestation eines solchen Begeh-
rens zur Individualitit gelesen werden: sich nicht in den ihr aufgrund
ihrer Rasse zugewiesenen dffentlichen Raum cinfiigen wollen, nicht als
»Coloured«, sondern als Person gelten diirfen. Drei weitere Personen,
die neben ihr im Bus safen, folgten den Anweisungen des Chauffeurs,
fiir »Weifle« Platz zu machen, Rosa Parks einzig nicht und nahm damit
Arrest auf sich. Spiter erklirte sie in einem Interview, sie sei entschlos-
sen gewesen »to know for once and for all what rights I had as a human
being and a citizen«.”’

Die Zuschreibung von menschenrechtlichen Anspriichen an Indivi-
duen, die sie gerade auch zur Abwehr kollektiver, diesem Begehren sich
widersetzender Ubergriffe befihigen sollen, ist letztlich ein Ausdruck
des Wertes, welcher der individuellen Selbstbehauptung im Bewusst-
sein seinsbestimmender Dependenzverhiltnisse zugeschrieben wird.
Woraus sich dieser Wert schopfen ldsst, wird im Zusammenhang mit
den Begriindungen des Menschenrechtsgedankens weiter zu erkunden
sein. Inzwischen sei erstens festgehalten, dass die Ent-Faltung des ein-
zelnen Menschen aus den Netzen seiner je eigenen Bedingungen und
Bestimmungen ecine zentrale Dimension seines Menschseins ist. Sie
ist die eigentliche axiologische Grundlage der Freiheitsdimension des
Menschenrechtsdenkens. Wie weit die Emanzipationsbestrebungen des
Einzelnen reichen sollen, um ein gelungenes Leben (fiir alle) nicht zu
gefihrden, ist in vielen Fillen eine notwendigerweise strittige. Weiters
ist wichtig zu betonen, dass die Anerkennung der menschlichen Be-
dingtheit durch tberindividuelle Einfliisse als Vorreflexion der Wert-
schitzung individueller Selbstbehauptung, die der menschenrechdichen
Freiheitsdimension zugrunde liegt, gerade keinen vereinzelten umfas-
send autarken und selbstmichtigen Menschen in den Blick nimmt. Ein
atomistisches Menschenbild im strengen Sinne ist daher keineswegs

nistische zu kurz greift, insbesondere die »anthropologische Wende« der Renaissance fiir
die Entwicklung des Menschenrechtsdenkens jedoch als eine nicht zu unterschitzende
Triebfeder gelten muss, ist jedoch vorauszusetzen. Vgl. 4.1.

74 Peter L. Callero: The Myth of Individualism, op. cit., S. 156f.

75 Zit. in: Charles Marsh: 7he Beloved Community: How Faith Shapes Social Justice from the
Civil Rights to Today, Cambridge MA: Basic Books 2005, S. 21.

87

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

eine notwendige oder auch nur naheliegende Implikation des Men-
schenrechtsgedankens bzw. seines individualistischen Basiskonzeptes.
Genauso wenig ist eine Bestimmung hin zum vereinzelten Dasein in
ihm verkorpert, wenn bewusst wird, dass Menschenrechte als po/itische
Einrichtungen nicht nur Bande der Berechtigung und Verpflichtung
zwischen den einzelnen Menschen stiften, sondern tiberhaupt nur in
Gemeinschaft mit anderen verhandelt und auch geschiitzt werden kon-
nen. So ist in diesem Zusammenhang Karl Marx (»Es handelt sich [bei
der Freiheit der Menschenrechte, Anm.] um die Freiheit des Menschen
als isolierter auf sich zuriickgezogener Monade«)” mit Jiirgen Haber-
mas zu entgegnen, wenn dieser zur Verteidigung des Rechtedenkens ins

Treffen fiihrt:

»Subjektive Rechte sind nicht schon ihrem Begriffe nach auf atomis-
tische und entfremdete Individuen bezogen, die sich possessiv gegenei-
nander versteifen. Als Elemente der Rechtsordnung setzen sie vielmehr
die Zusammenarbeit von Subjekten voraus, die sich in ihren reziprok
aufeinander bezogenen Rechten und Pflichten als freie und gleiche
Rechtsgenossen anerkennen.«””

2.2.2 Freiheit — oder Egoismus?
Die Frage der Menschenpflichten

Man konnte die obige Einsicht in die fundamentale soziale Dimension
der Menschenrechte, die eine iiber das vereinzelte Individuum hinaus-
gehende Perspektive niche nur grundsiezlich bereit hile, sondern gewis-
sermaflen sogar erfordert, auch jener kritischen Einschitzung entgegen
halten, der zufolge menschenrechtliches Denken per se egoistischem
Anspruchsdenken gleichkommt. Vorwiirfe in diese Richtung begleiten
die Menschenrechte seit ihren Anfingen und haben heute nach wie vor
insbesondere in Dekolonialisierungsdiskursen eine prominente Stellung
inne. Dass Menschenrechte ein egoistisches Individuum sowohl zur
Voraussetzung als auch zum Zielpunkt haben, ist eine Vorstellung, die
bereits bei den Ahnherren der Menschenrechtskritik gepflogen wird: So
wandte sich bekanntlich Edmund Burke mit Nachdruck nicht nur ge-
gen die radikale republikanische Rechtekonzeption als solche, sondern
auch gegen den ihr zugrundeliegenden Freiheitsoptimismus. Unter den
Auspizien der Rechte des Menschen wiirden gemeinwohlzersetzende,
egoistische Tendenzen sich Bahn brechen und nicht nur Frankreich,
sondern vielleicht sogar Europa und die gesamte Welt ins Verderben
fithren. Denn der menschenrechtliche, politische Freiheitsbegriff eigne

76 Karl Marx: »Zur Judenfrage«, MEW Bd. I, Berlin: Dietz Verlag 1844/1978, S. 364
77 Jiirgen Habermas: Faktizitit und Geltung, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1992/1998, S. 117

88

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDIVIDUALISMUS: DIE FREIHEITSDIMENSION

sich letztlich dazu, alles, auch das Verbrechen, zu rechtfertigen. Burke
warnte:

»I should therefore suspend my congratulations on the new liberty of
France, until I was informed how it had been combined with govern-
ment, with public force, with the discipline and obedience of armies,
with the collection of an effective and well-distributed revenue, with
morality and religion, with solidarity and property, with peace and or-
der, with civil and social manners. [...] The effect of liberty to indivi-
duals is, that they may do what they please: we ought to see what it will
please them to do before we risk congratulations, which may be soon
turned into complaints.«’®

Spiter kritisierte Karl Marx gleichsam aus der Burke gegeniiberlie-
genden politischen Richtung an den Menschenrechten (seiner Zeit) ih-
ren »biirgerlichen« Grundzug und ihre zu wenig »menschliche« Ausrich-
tung, seien sie doch blofl die »Rechte des [...] egoistischen Menschen,
des vom Menschen und vom Gemeinwesen getrennten Menschen.«”
Im Detail:

»Keines der sogenannten Menschenrechte geht tiber den egoistischen
Menschen hinaus, {iber den Menschen, wie er Mitglied der biirger-
lichen Gesellschaft, nimlich auf sich, auf seine Privatinteressen und
seine Privatwillkiir zuriickgezogenes und vom Gemeinwesen abgeson-
dertes Individuum ist. [...] Das einzige Band, das sie [die Triger von
Menschenrechten, Anm.] zusammenhilt, ist die Naturnotwendigkeit,
das Bediirfnis und das Privatinteresse, die Konservation ihres Eigen-
tums und ihrer egoistischen Person.«*

Gegenwirtig spielt der Einwand, wonach der menschenrechtliche Indi-
vidualismus einer grundsitzlich selbstzentrierten Vergdtzung des Ein-
zelnen gleichkommt, in der Menschenrechtskritik im globalen Siiden
eine zentrale Rolle. Das hat sich deutlich in der sogenannten Debatte
um »Asiatische Werte« gezeigt, die dem >westlichen« Individualismus als
vorzugswiirdig gegeniibergestellt wurden. — Konkret von Staatsménnern
wie Mahathir bin Mohamad und Lee Kuan Yew, die in einer (Riick-)
Besinnung auf kommunitaristische Ideale sowie in der Begleitung von
Menschenrechten durch Menschenpflichten eine Korrektur eines men-
schenrechtlichen Menschenbildes erblickten, das ihrer Ansicht nach au-
Berwestlichen Gesellschaften nicht ohne weiteres zutrdglich sei.’” Aber

78 Edmund Burke: Reflections on the Revolution in France, Boston: Little, Brown, and Com-
pany 1790/1894, S. 241f.

79 Karl Marx: »Zur Judenfrage, op. cit, S. 363f. Zur Diskussion zwischen Marx und Bruno
Bauer siehe auch FN 8o in 3.2.1.

8o Ibid., S. 366

81 Zur »Asian-Values«-Debatte siche 4.2.2 Siehe auch meine Ausfithrungen in UCPR, op.

89

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

auch innerhalb der westlichen Gesellschaften ist Kritik an einem mit
dem Rechtedenken assoziierten Individualismus bzw. Egoismus regel-
miflig vernehmbar. So formulierte ein Gremium um Helmut Schmidt
und mit beratender Unterstiitzung von Hans Kiing bereits 1991 eine
»Allgemeine Erklarung der Menschenpflichten, in der Pflichten als ein
unerlissliches Korrektiv zum vermeintlich wachsenden Anspruchsden-
ken in den entwickelten Lindern eingefordert werden.®* »Die Verfol-
gung von Rechten ohne eigenes PflichtbewufStsein«, so Schmidt, »kann
ins Chaos fithren«.®® Auf sehr dhnliche Weise erklirte Papst Benedike
XVL. in seiner Enzyklika Caritas in Vertitate (2009), »daf§ die Indivi-
dualrechte, wenn sie von einem sinngebenden Rahmen von Pflichten
losgeldst sind, verriickt werden und eine praktisch grenzenlose und alle
Kriterien entbehrende Spirale von Anspriichen auslosen«.** Aktuell for-
derte auch Papst Franziskus bei seinem Besuch im Europaparlament in
Straflburg im November 2014 dazu auf, »eine Kultur der Menschen-
rechte zu vertiefen, die weise die individuelle, oder besser die persén-
liche Dimension mit der des Gemeinwohls [...] zu verbinden versteht«.®s
Zuvor kritisierte er:

»Es gibt nimlich heute die Tendenz zu einer immer weiter reichenden
Beanspruchung der individuellen — ich bin versucht zu sagen: indi-
vidualistischen — Rechte, hinter der sich ein aus jedem sozialen und
anthropologischen Zusammenhang herausgelostes Bild des Menschen
verbirgt, der gleichsam als »Monade« (xovdc) zunchmend unsensibel
wird fir die anderen »Monaden« in seiner Umgebung. Mit der Vor-
stellung des Rechtes scheint die ebenso wesentliche und erginzende
der Pflicht nicht mehr verbunden zu sein, so dass man schliefilich die
Rechte des Einzelnen behauptet, ohne zu beriicksichtigen, dass jeder
Mensch in einen sozialen Kontext eingebunden ist, in dem seine Rech-
te und Pflichten mit denen der anderen und zum Gemeinwohl der Ge-
sellschaft selbst verkniipft sind.«*

Um diese doch auch unterschiedlichen Kritikpunkte angemessen ein-
ordnen zu kdnnen, scheint es an dieser Stelle nétig zu sein, eine gewisse
sprachliche Prizisierung vorzunehmen. Wenn unter Egoismus, wie in
den vorher umrissenen Positionen angeklungen, eine sich tiber die Inte-

cit. Zu Kritik am eurozentrischen Individualismus aus einer afrikanischen Perspektive sie-
he Makau Mutua: Human Rights. A Political and Cultural Critique, Philadelphia: Univer-
sity of Pennsylvania Press 2002, S. 9off.

82 Helmut Schmidt (Hg.): Allgemeine Erklirung der Menschenpflichten. Ein Vorschlag, Miin-
chen: Piper 1997

83 Ibid,, S. 15

84 Papst Benedikt XVL1.: Enzyklika Caritas Veritate (2009), Abs. 43

85 Papst Franziskus: Ansprache vor dem Europaparlament 2014

86 Ibid.

90

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDIVIDUALISMUS: DIE FREIHEITSDIMENSION

ressen und Wiinsche anderer Menschen hinwegsetzende, riicksichtslose
Selbstbehauptung verstanden wird, so wird eine auf dem Feld dieses
Begriffs gefithrce Menschenrechtskritik allein schon durch den Hinweis
relativiert, dass der universalistische Pfeiler der Menschenrechtsidee gar
keine solche Selbstbehauptung zulassen kann, ohne Menschenrechte
wiederum zu ihrem konzeptionellen Gegenteil, den Vorrechten, hin-
abzustufen. Nur dann, wenn ein einziger Mensch oder eine Minder-
heit ihre Selbstbehauptung auf Kosten anderer zu realisieren trachtet,
wire die Einschitzung zutreffend, dass es sich dabei um egoistische
Haltungen handelt. Der Idee der Menschenrechte ist nun aber genau
jene Vorstellung eigentiimlich, wonach a/le Menschen bestimmte An-
spriiche teilen, die Selbstbehauptung eines oder weniger Einzelner folg-
lich dort an ihre Grenzen kommen muss, wo die (prinzipiell) gleich
gewihrten Anspriiche diese festlegen. Menschenrechte im Sinne die-
ser universalistischen Reziprozitir verweisen folglich immer schon auf
gewisse >Menschenpflichten«. Eine universale, individuelle menschen-
rechtliche Anspruchsberechtigung kann also niemals ein Egoismus im
so verstandenen Sinne sein. Dieser Einsicht folgend verwarf etwa schon
Thomas Paine das Ansinnen, die DDHC hitte besser durch eine Liste
an Pflichten erginzt werden sollen: »A Declaration of Rights is, by re-
ciprocity, a declaration of duties also. Whatever is my right as a man is
also the right of another and it becomes my duty to guarantee as well
as to possess.«*” Auch kann man mit Karl Popper eine Begriffsordnung
dahingehend einfordern, nach welcher zwischen Kollektivismus und In-
dividualismus ecinerseits und Egoismus und Altruismus andererseits zu
trennen ist. Das Gegenstiick zum Kollektivismus ist demnach nicht der
Alcruismus, was auch die Maglichkeit eines »Gruppenegoismus« unter-
streicht.®® In der unrichtigen Gleichsetzung von Individualismus und
Egoismus erblickt Popper eine »michtige Waffe zur Verteidigung des
Kollektivismus wie auch zum Angriff auf den Individualismus«, wie sie
seit Platon immer wieder gefithrt wurde.®

Gegen diese Verteidigung des Menschenrechtsgedankens vor dem
Vorwurf, egoistischer Natur zu sein, lisst sich jedoch ein weiterer Ein-
wand formulieren, der zugleich die Bandbreite dessen beleuchtet, was
als »Egoismus« in der gegenstindlichen Debatte gelten kann. Ein Kri-
tiker der Freiheitsdimension der Menschenrechte kénnte nimlich diese
erste Zuriickweisung eines riicksichtslosen Egoismus, der Vorrechten,
nicht aber Menschenrechten entsprechen wiirde, teilen und doch da-
rauf hinweisen, dass menschenrechtliche Anspriiche auf gewisse Frei-

87 Thomas Paine: RM, op. cit., S. 220

88 Karl Popper: Die offene Gesellschaft und ihre Feinde Bd. 1, Tiibingen: J. C. B. Mohr/Siebeck
1945/1992, S. 121

89 Ibid., S. 121f.

91

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

heiten von und zu cine Selbstbechauptung des Einzelnen auf Kosten
kollektiver Interessen bedeuten miissen. Daran dndert sich grundsitzlich
nichts, wenn man, wie Louis Henkin, von »rights as claims upon socie-
ty, not against society« spricht.?* Es wiren zwar nicht konkrete, ex ante
identifizierbare Individuen, die ihre Selbstbehauptung zum Nachteil an-
derer betreiben, immerhin aber doch Einzelne, wenn auch dynamisch
wechselnde, deren Freiheiten die Allgemeinheit oder auch konkrete
Andere grundsitzlich belasten (kénnen). Damit gelangt man zu einem
Kernproblem der Menschenrechtstheorie, das eben darin besteht, dass
Emanzipationsbestrebungen einzelner Menschen im Grunde immer
virgendwie« auf Kosten jenes Sozialverbandes gehen (miissen), dem sie
gelten. So formuliert Georg Lohmann in gebotener Deudichkeit:

»Warum kann nicht ein fiir alle Mal eine allgemeine Lésung gefunden
werden, wie das Verhiltnis zwischen Individuum und Gemeinschaft
zu gestalten ist? [...] Der Grund liegt [...] darin, dass eine Menschen-
rechte-basierte Position notwendig einseitig ist und konstitutiv die
subjektiven Rechte aller einzelnen Individuen vor den Interessen ihrer
Gemeinschaften, von denen sie zugegebenermaflen abhingen, wertet
und die Verwirklichung und Beachtung individueller Rechte gemein-
wohlbasierten Anforderungen unter Umstinden vorzichen muss.«*

In dhnlicher Weise betont Nino Carlos Santiago, »that whatever the
scope of rights, once we recognize them, following the principle of invi-
olability of the person, we are logically committed to recognizing a cer-
tain sphere of interests that we cannot invade for the sake of the com-
mon good«.” Es ist so besechen schlicht unmaglich, ein Menschenrecht
auf Gedankenfreiheit zu statuieren, ohne das entsprechende Kollektiv
der Méglichkeit absolut homogener Meinungsbildung bzw. absoluten
Konsenses oder absoluter Harmonie zu berauben; oder ein Menschen-
recht auf freie Wahl des Ehepartners zu erkliren, ohne einen Familien-
verband um seine Moglichkeiten der unumschrinkten Einflussnahme
auf die Generationenfolge zu verkiirzen. Oder um ein positives Recht
anzufithren: Ein Recht auf Arbeit auch fiir Menschen mit besonderen
Bediirfnissen, die etwa ihrer kérperlichen Behinderung geschuldet sind,
ist ebenfalls insofern »egoistisch, als es sich wohl nicht blof§ mit dem
Hinweis auf die Umstinde, die anderen dadurch entstehen (kénnten),
abschmettern lieffe. Vor diesem Hintergrund einer im Horizont des
Menschenrechtsdenkens unvermeidlichen Kompromittierung bestimm-

90 Louis Henkin: AR, op. cit., S. 5

91 Georg Lohmann: »Individuelle Menschenrechte und Pflichten zugunsten von Gemein-
schaftenc, in: Philippe Brunozzi/Sarhan Dhouib/Walter Pfannkuche (Hg.), Transkultura-
litiit der Menschenrechte. Arabische, chinesische und europdische Perspektiven, Freiburg: Karl
Alber 2013, S. 148.

92 Carlos Santiago Nino: 7he Ethics of Human Rights, op. cit., S. 162

92

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDIVIDUALISMUS: DIE FREIHEITSDIMENSION

ter kollektiver Interessen, wire der Begriff Egoismus zu modifizieren. Es
ist nun nicht mehr der eingangs zur Diskussion gestellte Vorrechte-Ego-
ismus, der das Verhalten einiger weniger gegeniiber anderen beschreibrt,
sondern ein emanzipativer »Egoismusc, der sich sehr wohl (auch) gegen
konkrete Gruppeninteressen wenden kann. »The srights of man«, so
eine Expertenstimme zur Vorbereitung der UDHR, »are attempts to
define the territory of the individual (or the small group) vis-a-vis his
neighbours and the larger group«.” Dieser emanzipative Egoismus ist
mit dem menschenrechtlichen Individualismus (in seiner erweiterten
Form) untrennbar verkniipft (vgl. 2.2.1). Der Wert, der Individuen
in Ansechung ihrer Emanzipationsbestrebungen beigelegt wird, ist, wie
dort gezeigt, das — gewiss selbst noch zu stabilisierende — Fundament
des zweiten Pfeilers der Menschenrechtsidee. Diese Hochschitzung der
Emanzipation des Einzelnen gegeniiber den Vorbestimmungen, Ein-
engungen, Instrumentalisierungen durch die ihn umrahmende soziale
Gruppe, wie sie im menschenrechtlichen Individualismus im weiteren
Sinne zum Ausdruck kommt, steht wie kein anderer Aspekt des Men-
schenrechtsdenkens im Verdacht, eine »kulturrelative Primisse«®* ab-
zubilden. Sie griindet, so kénnte man Georg Simmel folgen, in einer
Entwicklung, die in der Renaissance bzw. der Frithen Neuzeit Europas
als »modernes Differenzierungsstreben« ihre entscheidende Ausprigung
erfahren hat.”

Fir die Kritik am emanzipativen Aspekt des menschenrechtlichen
Individualismus bedeutet das, dass sie nicht einem Randbereich men-
schenrechtlichen Denkens gilt, sondern gleichsam ihrem Wesen. Die-
se Spannung banalisieren zu wollen oder auch nur mittels Ersetzung
des Begriffs »Egoismus« durch vielleicht »Eigeninteresse« abzumildern,
wiirde dabei den Blick auf die manifesten Konflikte, die sich daran in
Einzelfillen festmachen lassen (vgl. Kap. 4), eintriiben. Es ist weder
dem Menschenrechtsgedanken noch der konstruktiven Bewiltigung
solcher Konflikte damit gedient, den menschenrechtlichen Individualis-
mus zu verharmlosen. Ja, er erfordert fiir diejenigen, die sich auf Men-
schenrechte einlassen, mitunter Opfer auf Seiten kollektiver Interessen,
und zwar derjenigen, denen es nicht gelingt, sich mit der menschen-
rechtlichen Grundintention in Deckung oder zumindest in eine Allianz
zu bringen. Kritikern des Menschenrechtsdenkens wire somit chrlich
zu erwidern: Die Freiheitsdimension der Menschenrechte ist als indivi-
duelle Anspruchsberechtigung (auch) emanzipativ-egoistisch«. In die-

93 R.W. Gerhard: »The Rights of Man: a Biological Approach«, in: UNESCO (Hg.), op. cit.,
S. 207

94 Georg Lohmann: »Universalismus und Relativismus der Menschenrechteq, op. cit.,
S.212f.

95 Vgl. Georg Simmel: Das Individuum und die Freiheit. Essais, Stuttgart: Wagenbach
1957/1984, S. 216.

93

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

sem Sinne ist Michael Ignatieff’ beizupflichten, der in dhnlicher Weise
Aufrichtigkeit tiber die Natur des Menschenrechesdenkens einfordert,*
»[t]here will always be conflicts between individuals and groups, and
rights exist to protect individuals. Rights language cannot be par-
sed or translated into a nonindividualistic, communitarian frame-
work. It presumes moral individualism and is nonsensical outside that
assumption«.”’

Zwei Missverstindnisse sind dabei freilich zu vermeiden: Weder im-
pliziert die Freiheitsdimension der Menschenrechte, dass Triger von
Menschenrechten zwangsliufig im herkémmlichen Sinne verstanden
egoistisch sein bzw. handeln miissen. Auch wenn Menschen etwa ein
Anspruch wie zum Beispiel das Recht auf Meinungsiduflerungsfreiheit
zugesprochen wird, bedeutet das nimlich nicht, dass auf der Austibung
dieses Rechts in allen Fillen beharrt werden muss. Man kann auch frei-
willig darauf verzichten — ohne dabei das Recht als solches in Zweifel
zu ziehen —, wenn etwa bestimmte kollektive Interessen (»Harmonie«)
dies aus Sicht des Anspruchsberechtigten selbst nahelegen (vgl. 4.2.3.2).
Noch bedeutet die emanzipative Dimension des menschenrechtlichen
Individualismus — und gerade dies wire gegeniiber ihren globalen Kri-
tikern unbedingt aufzuschliisseln —, dass Interessen bzw. Rechte des
Einzelnen immer kollektive Interessen sstechent, um eine Metapher
Roland Dworkins zu bemiihen.”® Jene Gemeinwohlziele, die selbst
menschenrechtlich ausgerichtet sind, konkret auf die Schaffung bzw.
Stirkung einer menschenrechdichen Rechtsordnung hin, werden indi-
viduelle Interessen mitunter in beachdichem Umfang und in fir die
Betroffenen schmerzvoller Intensitit beschneiden, bisweilen sogar ver-
neinen (miissen). In dieser Hinsicht lisst die Idee der Menschenrech-
te das weitere Feld der inhaltlichen Ausgestaltung der Menschenrechte
durchaus fiir unterschiedliche sozialphilosophische — konkret: kommu-
nitaristische — Zuginge offen, das heif3t, sie antizipiert nicht im Detail,
welche Freiheiten von/zu gewihrt bzw. welche kollektiven Interessen
(des Gemeinwohls) auf welche Weise zu beschneiden sind. Es kann
dabei durchaus hilfreich sein, auf kritische Hinweise beziiglich einer
verhingnisvollen Uberdehnung individuellen Anspruchsdenkens ver-
tiefender einzugehen, als es etwa gegenwirtig im herrschenden europi-
isch/anglo-amerikanischen Menschenrechtsdiskurs der Fall ist. Die seit
der Aufklirung im >westlichen< Denken mehr oder minder eingeiibte
vkulturelle[.] Hochschitzung der Fahigkeit zu individueller, tiberlegter

96 »The best way to face the cultural challenge to human rights — coming from Asia, Islam,
and Western post-modernism — is to admit its truth: rights discourse is individualistic.
But that is precisely why it has proven an effective remedy against tyranny, and why it has
proven attractive to people from very differing cultures« (HRS, op. cit., S. 75).

97 Ibid., 67

98 Vgl. Ronald Dworkin: TRS, op. cit., S. 69.

94

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDIVIDUALISMUS: DIE FREIHEITSDIMENSION

Selbstbestimmung« kann dabei selbst zum Ausgangspunkt dafiir heran-
gezogen werden, anderen Traditionen eine gewisse Selbstbestimmung
zuzugestehen.” — Aber nur, wenn, wie ich zugleich betonen maochte,
ein Mindestmaf§ an emanzipativem Individualismus gewihrleistet ist
(vgl. 4.2).

Gibt es nun fiir diesen emanzipativ-egoistischen menschenrechtlichen
Individualismus noch andere Grenzen — konkret in Form von Pflichten,
die den Einzelnen treffen? Pflichten, welche die aus dem Universalis-
mus entstammende Obligation, die Grenzen meines Anspruches nicht
tiber die Grenzen derselben Anspriiche anderer auszudehnen, tiberstei-
gen? Zum Verhiltis von Menschenrechten zu Pflichten bzw. der mit
ihnen parallelisierten »Verantwortunge ist viel geschrieben worden, und
ich moéchte an dieser Stelle nicht die intensiven Diskussionen dariiber
im Einzelnen wiederholen, sondern die Bedeutung der PHlichtenkom-
ponente in meinem eigenen Verstindnis von Menschenrechten kurz
darlegen. Die Analyse kann dabei beim Umstand ansetzen, dass die-
sem Verstindnis folgend Menschenrechte als Anspriiche erscheinen, die
Menschen einander zusprechen. Nun ist es aber ginzlich unmaglich,
einen Anspruch (auf einen Akt, Zustand oder ein Gut) zuzugestehen,
ohne damit nicht zugleich jemanden zu verpflichten, die Einlésung die-
ses Anspruches zu gewihrleisten bzw. zu schiitzen oder zumindest nicht
zu vereiteln. Kurz: Wer Menschenrechte will, muss auch korrespondie-
rende Pllichten bejahen. Dabei stellt sich allerdings die Frage, wie denn
jenes Korrespondenzverhiltnis beschaffen ist, als duflerst diffizile dar.
Mit ihr wird tiblicherweise die Diskussion um die sogenannte Korrela-
tivitdt (correlativity) von Rechten und Pllichten verbunden, wie sie im
20. Jahrhundert von anglo-amerikanischen Rechtstheoretikern gefiihre
wurde. Sie beginnt mit Wesley Newcomb Hohfeld, der eine korrelative
Beziehung von Recht und Pflicht (right/duty) im Rahmen seiner Syste-
matik grundlegender rechtlicher Konzepte statuierte (»that a duty is the
invariable correlative of that legal relation which is most properly called
a right or claim«).* Diese Fassung von claim rights als Anspriiche, de-
nen Pflichten gegeniiber stehen, hat, so zumindest die Kritik von David
Lyons, zu einer unterkomplexen Sichtweise der Dinge verleitet. Er er-
achtet die scheinbar evidente korrelative Bezichung von Rechten und
Pflichten als problematisch, da sie, von wenigen speziellen Fillen ab-
gesehen, eigentlich kaum vorkommt. Nicht immer sei so klar, dass ein
Recht zugleich Grund fiir eine spezifische Pfliche sei (und umgekehre)
wie im Fall »A schuldet B Geld«. Worauf Lyons also hinweist, ist, dass es

99  Georg Lohmann: »Universalismus und Relativismus der Menschenrechte«, op. cit.,
S.212f.

100 Wesley Newcomb Hohfeld : Fundamental legal conceptions, op. cit., S. 39.

101 David Lyons: »The Correlativity of Rights and Duties«, Nodis 1970/4, S. 45-55.

95

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

im Grunde nicht nur die eine Korrelativitdt gibt, sondern mehrere bzw.
unterschiedliche. So kann man das Verhiltnis von Rechten und Pflich-
ten im Schuldenbeispiel auch als generische Korrelativitiit prazisieren: Die
Pflicht A’s folgt logisch notwendig unmittelbar aus dem Recht B’s und
umgekehrt. Wenn man dies nun auf die Menschenrechte anzuwenden
versucht, wiirden sich damit keine zusitzlichen Pflichten fiir den Triger
von menschenrechtlichen Anspriichen ergeben, aufler die bereits festge-
haltene Pflicht inhaltlich identische Anspriiche anderer nicht auf solche
Weise zu lidieren, dass der universalistische Pfeiler des Menschenrechts-
gedankens Schaden nimmt. Eine zusitzliche Korrelativitit miisste daher
erst eigens eingefiihrt und begriindet werden. Damit gelangt man zum
Zentrum eines der bedeutendsten »Kampfplictze« der Menschenrechts-
theorie. Da sich aus keinem der bekannten Menschenrechte iiber die
beschriebene universalistische Reziprozitit hinausgehend schon selbst
erschlieflt, wozu und vor allem wen dieses Recht denn verpflichtet, ist es
wenig tiberraschend konstant umstritten, was einzelne Menschenrechte
tiberhaupt verlangen, und dadurch auch was sie letztlich tiberhaupt be-
deuten. Geht mit dem Recht auf Meinungsfreiheit auch eine Pflicht zur
verantwortungsvollen Ausiibung dieses Rechtes einher? Impliziert ein
Recht auf Leben auch eine Verpflichtung, den Welthunger zu bekimp-
fen und wenn ja, trifft diese Pflicht alle Menschen (im gleichen Mafe),
nur einige oder gar nur Staaten? Erfordert ein Recht auf Gleichheit, ge-
gen Geschlechterstereotypen innerhalb der Gesellschaft vorzugehen —
von wem und wie? Solche Rechte-Pflichten-Verhiltnisse sind in der Tat
nicht das Resultat einer selbsterklirenden konzeptionellen Bezogenheit
bzw. logischen Notwendigkeit, sondern komplizierter (wertbasierter)
Ausdeutungen.

Menschenrechte sind somit nicht zu verstehen als Rechte gegeniiber
einer bestimmten Person, wie im Fall des Schuldrechtes, sondern An-
spriiche gegeniiber zunichst unbestimmten Adressaten. Sie sind, um
eine Unterscheidung Hohfelds aufzugreifen, keine »rights in perso-
name, sondern »rights in rem«, auch genannt »multital rights«.”* Das
Verhiltnis von Menschenrechten und etwaigen Menschenpflichten
wird nun nicht allein dadurch kompliziert, »that the supposed single
right in rem correlating with »a duty« on »all< persons really involves as
many separate and distinct >right-duty« relations as there are persons
subject to a duty [...]«," sondern nicht zuletzt auch dadurch, dass die
Frage, welche Pflichten mit welchen Rechten im Einzelfall verbunden
sein sollen, erst noch genau auszuverhandeln wire. Kurz: Es reicht zum
Verstindnis der erklirten oder geforderten Menschenrechte niche, sie
nur als Anspriiche zu deklinieren, wenn nicht ebenso auf der Pflich-

102 Wesley Newcomb Hohfeld: Fundamental legal conceptions, op. cit., S. 72f.
103 Ibid., S. 94.

96

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDIVIDUALISMUS: DIE FREIHEITSDIMENSION

tenseite konkrete Entscheidungen getroffen werden. Dieser mit Joseph
Raz formulierte dynamische Aspekt von Rechten, der eben daraus folgt,
»[that] there is no closed list of duties which correspond to [a] right«,™*
erklirt zu einem groflen Teil die Konflikte um die Bedeutung, Impli-
kationen und Reichweite einzelner Anspriiche.”*s Sie entstehen gerade
daraus, dass subjektive Rechte keine schon von vornherein klare Frei-
heitsdimension aufweisen, selbst dann nicht, wenn der Anspruch >dem
Namen nach« unstrittig ist. Zwar gilt als eine grobe Standarddifferenzie-
rung jene zwischen Abwehrrechten einerseits (status negativus) und Leis-
tungs- sowie Schutzrechten andererseits (status positivus). Doch ist die —
in vielen Fillen potenziell duale — Zuordnung eines Menschenrechtes
in diese Kategorien cine Quelle von Dissens, die sich auf die Frage, wel-
che Pflichten aus einem Anspruch in concrero folgen, tibertrige. Fiir das
Verstindnis wesentlich ist: Auch negative Rechte konnen mit positiven
Pflichten verbunden sein. Darauf hat etwa Henry Shue hingewiesen. ™
Ein Recht auf Leben wird nimlich nicht einfach dadurch geschiitzt,
dass Eingriffe in dieses Recht unterbleiben, sondern auch dadurch, dass
der Staat fiir den Fall solcher Eingriffe Vorkehrungen konkret in Form
eines Strafverfolgungs- und Justizsystems trifft.

Diese Komplexitit des Rechte-Pflichten-Verhiltnisses ldsst sich an
folgenden Beispielen veranschaulichen: Was ein »Recht auf Leben« an
Pflichten grundsitzlich bereithalten kénnte, muss ausgehend von die-
sem Anspruch im Detail erértert werden, der Anspruch als solcher ver-
rit es namlich nicht. Dabei bietet es sich an, die Begriffe »positiv« und
»negative im herkdmmlichen Sinne von positiver und negativer Freiheit
zu verwenden.”” Diese vermeintlich simple Unterscheidungsweise auf
der Ebene der Anspriiche gewinnt jedoch an beachtlicher Komplexi-
tdt, wenn sie auf die Ebene der aus ihnen resultierenden Pflichten ange-
wandt wird: Der positive Anspruch auf Leben, das heif$t die Freiheit zx,
kann sowohl mit einer positiven (Leben zu unterstiitzen/erhalten) als
auch negativen Pflicht (Leben nicht zu gefihrden, zerstoren) korrespon-
dierend gedacht werden, wenn das negative Recht auf Leben als eine
Freiheit von Zwang zum Leben gefasst wird (und nicht als Anspruch auf
Untetlassung von Eingriffen in das positive Recht auf Leben). Ob auch
an ein so verstandenes negatives Lebensrecht neben einer negativen

104 Joseph Raz: ME op. cit,, S. 171.

105 Zur Komplexitit des Verhiltnisses von Menschenrechten und Pflichten trigt, worauf
auch Ernst Tugendhat hinweist, auch der Umstand bei, dass nicht alle Menschen zur glei-
chen Zeit Pflichten wahrnehmen kénnen — zum Beispiel Kinder — und dennoch Subjekte
von Pflichten sind, so ihnen Menschenrechte zugesprochen werden (vgl. VE, op. cit.,
S. 349).

106 Vgl. Henry Shue: Basic Rights, op. cit., S. 35ff. Siche auch Allen Buchanan: 7he Heart of
Human Rights, Oxford: Oxford University Press 2013, S. 61ff. sowie FN 188 in 4.2.3.3.

107 Vgl. Isiah Berlin: Freiheir. Vier Versuche, Frankfurt a. M.: S. Fischer 1969/1995, S. 197fF.

97

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

Pflicht auch eine positive Pflicht sinnvoll angeschlossen werden kann,
ist weniger klar als etwa beim negativen Rechrt auf Religionsfreiheit, das
inzwischen von vielen als ein Recht, von Religion »verschont« zu bleiben,
anerkannt bzw. eingefordert wird (»Recht auf Freiheit von Religion«).
Eine vermeintlich komplementire Pflicht dazu kénnte ebenso negativ
und positiv zugleich sein: Als negative Pflicht kann sie darauf abstellen,
dass mich niemand mit religiésen Vorstellungen behelligt, und als posi-
tive Pflicht, dass zum Beispiel der Staat ein Umfeld schafft — Stichwort:
sikularisierter 6ffentlicher Raum —, in dem eine solche Behelligung aus-
geschlossen ist. Nicht anders verhilt es sich mit dem Recht auf Bildung,
um nicht nur im Bereich der biirgerlich-politischen Rechte zu bleiben:
Als positives Recht gedacht, konnte mit ihm die Pflicht verbunden wer-
den, Bildungsméglichkeiten etwa in Form von entsprechenden Insti-
tutionen zur Verfigung zu stellen. Diese soll die direkte positive Leis-
tungspflichr (des Staates bzw. der Gemeinschaft) genannt werden. Es
lasst sich darauf zusitzlich die (indirekte positive) Schutzflicht des Staates
bzw. der Gemeinschaft beziehen, ein Umfeld zu schaffen, in dem jeder
sein positives Recht auf Bildung wahrnehmen kann, das heifSt konkret
von niemanden an seiner Ausiibung behindert wird; ebenso wie eine
(negative) Unterlassungspflicht, als Staat bzw. Gemeinschaft selbst nicht
(ungerechtfertigt) in dieses Recht einzugreifen. Ein dhnliches Bild der
Vielfalt von Pflichtendimensionen zeigt sich alsdann auch auf der ne-
gativen Scite eines Rechts auf Bildung, so man sie in ihrem Anspruchs-
gehalt berticksichtigen mochte: Fasst man das negative Recht auf Bil-
dung als Anspruch auf, nicht zu Bildung oder bestimmten ihrer Inhalte
gezwungen zu werden, so stellt sich eine korrespondierende Unterlas-
sungspflicht als das Verbot von ebensolchem Zwang dar. Weiters wire
eine Schutzpflicht denkbar dahingehend, Menschen (bzw. insbesondere
Kinder) davor zu beschiitzen, zu bestimmten Bildungsformen bzw. in
bestimmte Bildungseinrichtungen gezwungen zu werden. — Man denke
beispielsweise an indoktrindre Religionsschulen.

Als Zwischenresiimee lisst sich festhalten: Die Freiheitsdimension wie
auch die Pflichtenimplikationen der Menschenrechte sind nicht schon
durch erklirte, grob umrissene Anspriiche abschliefend festgelegt. Sie
bediirfen vertiefender Auseinandersetzung (vgl. Kap. 4). Welche kon-
kreten Pflichten mit einem menschenrechtlichen Anspruch >korrespon-
dieren« konnen, das heiflt sich normenlogisch an ihn kniipfen lassen,
hingt davon ab, wie dieser letztlich ausbuchstabiert wird. Die drei
Pflichtentypen, die fiir positive wie negative Rechte bedeutsam sein
konnen, sind: (a) Leistungspflichten (Verpflichtungen zu einer Leistung
im Sinne der Gewihrleistung oder Schaffung von Bedingungen, die die
effektive Ausiibung des gewihrten Anspruches erst erméglichen), (b)
Unterlassungspflichten (Verpflichtungen, solche Eingriffe zu unterlas-
sen, die einer Realisierung der im Anspruch verkorperten Freiheit ent-

98

06:11:52. - o


https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDIVIDUALISMUS: DIE FREIHEITSDIMENSION

gegenstehen) und (c) Schutzpflichten (Verpflichtungen, den gewdhrten
positiven Anspruch vor Verletzungen zu schiitzen bzw. solche zu ahn-
den). Unterlassungspflichten entsprechen dabei negativen Pflichten,
Leistungspflichten direke positiven und Schutzpflichten indirekt posi-
tiven Pflichten.

Die hier vorgeschlagene Auffassung von negativen Rechten als eigen-
stindige Abwehranspriiche ist allerdings keine, die zwingend aus dem
Menschenrechtsgedanken folgt. Sie wire grundsitzlich auf der Inhaltse-
bene der Menschenrechte auszuhandeln, erfiillt jedoch im Kontext der
menschenrechtlichen Freiheitsdimension eine meines Erachtens wich-
tige Funktion: Fiir eine Etablierung cigenstindiger Abwehranspriiche —
wie beispielsweise der erwihnten Freiheit von Religion oder auch Frei-
heit vom Leben — spriche nicht nur, dass sie einen ecindeutigen Mehr-
wert der Systematik positiver und negativer Anspriiche erkennen ldsst.
Wenn nimlich ohnehin ein negatives Recht ohne Substanzverlust in
Form eines positiven Rechts artikuliert werden kann, ist es fraglich, wie-
so in diesem Sinne {iberhaupt (so genau) unterschieden werden sollte.
Wichtiger noch, wire mit eigenstindigen Abwehranspriichen sicherge-
stellt, dass Menschenrechte tatsichlich Rechte sind und keine camou-
flierten Pflichten. Damit nun nihert man sich der »Gretchenfrage« von
sogenannten Menschenpflichten: Soll es iiber die aus Rechten extra-
hierbaren, korrelativen Pflichten (im weiten Sinne) Verpflichtungen
des Einzelnen auch gegeniiber seinem Gemeinwesen geben? Und wie
verhalten sich solche nichi-korrelativen Pflichten zur Idee der Menschen-
rechte? (vgl. Kap. 4). Kandidaten dafiir sind etwa die in der Banjul-
Charta in einem eigenen Kapitel den Rechten beigesellten Pflichten.
Sie sind einerseits abstrakter Natur,’*® andererseits durchaus konkret:
Es gelte unter anderem die »positiven Afrikanischen Werte« zu befor-
dern und fiir die Einheit Afrikas einzutreten.” Im Sinne des Modells
konzeptioneller Belastbarkeit gilt es in solchen Fillen grundsitzlich zu
fragen: Lisst sich die entsprechende Pflicht des Einzelnen wenn schon
nicht direkt auf konkrete Anspriiche beziehen, so doch vielleicht im-
merhin im Rahmen einer menschenrechtlichen Formulierung des Ge-
meinwohlzieles denken? Fiir die Banjul-Charta wiirde das bedeuten,
zu fragen, inwieweit Zwecke in Form »positiver Afrikanischer Werte«

108 Vgl. Art. 27, Abs. 1: »Every individual shall have duties towards his family and society, the
State and other legally recognised communities and the international community.«

109 ACHPR, Chp. 2, Art. 29. Diese Pflichten werden in weitgehend iibereinstimmender
Form auch in der African Charta on the Rights and the Welfare of the Child (ACRWC)
(1990) erklirt. Zur Banjul-Charta siehe auch die iiberwiegend positive Wiirdigung von
Theo van Boven: »The Relations Between Peoples’ Rights and Human Rights in the Af-
rican Charta«, Human Rights Law Journal 1986/77, S. 188—193. Eine hingegen kritische
Einschitzung zum Beispiel bei Hans Jérg Sandkiihler: Recht und Staat nach menschlichem
Mafs, op. cit., S. 195fF.

99

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

(welche?) oder »Afrikanischer Einheit« sich zu einer Zielbestimmung
»Eine menschenrechtliche Ordnung auf dem Afrikanischen Kontinent
sicherstellen« denn konkret verhalten. Somit wire fiir den menschen-
rechtlichen Individualismus (im weiteren Sinne) hier nochmals betont,
was bereits eingangs vertreten wurde, und zwar, dass mit ihm keine Pri-
oritit des Einzelnen solcherart verbunden ist, wonach tiberhaupt keine
kollektiven Ziele vor ihm bestehen kénnten.'*® Zumindest das kollek-
tive Ziel, eine menschenrechtliche Ordnung zu sichern, wire mit ihm
bestens vertriglich, da in diesem das Gemeinwohl auf die individuellen
Interessen bzw. Rechte prinzipiell reduzierbar ist. Auch in der UDHR
werden nicht (zwingend) korrelative Pflichten erkldre: »Everyone has
duties to the community in which alone the free and full development
of his personality is possible« (Art. 29, 1).”"* Niher prizisiert werden
sie nicht. Anders werden in der American (Bogotd) Declaration of the
Rights And Duties of Man (1948), die der UDHR vorausging und sie
vielfach — gerade auch im Art. 29 — inspirierte, sehr konkrete Pflichten
den erklirten Rechten angeschlossen.””> Darunter die Pflicht fiir jeden,
zumindest eine Grundbildung zu erwerben (Art. 31), an Wahlen teil-
zunehmen (Art. 32) und sich durch Arbeit selbst zu erhalten oder auf
sonstige Weise der Gemeinschaft zu niitzen (Art. 37).

Solche Arten von Pflichten stehen nicht notwendigerweise in Konflike
mit einer menschenrechtlich ausgerichteten Rechtsordnung, sondern
lassen sich grundsitzlich in eine solche integrieren.™ Als solche wiren
sie teleologisch-menschenrechtliche Verpflichtungen, die sich jeweils da-

110 So schlief$t auch Bird eine solche Lesart des Individualismus mit Verweis auf ihre letztlich
anarchistische Stof3richtung aus: »But clearly there is no way for an individualist state, or
any kind of state, to satisfy this requirement« (7he Myth of Liberal Individualism, op. cit.,
S. 50).

111 Bei diesem Artikel handelt es sich um ein Entgegenkommen denjenigen Positionen ge-
geniiber, die bei der Ausarbeitung der UDHR verstirke auf die Aufwertung der Pflich-
tenkomponente gedringt haben. So enthielt cin erster Entwurf (Draft Outline of Inter-
national Bill of Rights) der UN Division of Human Rights schon in der Priambel die
Feststellung, »that man does not have rights only; he owes duties to the society of which
he forms part« (E/CH.4/AC.1/3, S. 2). Bereits in der UNESCO-Umfrage zum Projekt
einer universalen Menschenrechtserklirung wurden Pflichten etwa von Mohandas Ka-
ramchand Gandbhi als unverzichtbar eingemahnt (vgl. seine »Stellungnahme zur AEMRg,
in: UNESCO (Hg.), op. cit., S. 18

112 OAS: (Bogotd) Declaration, Chp. 2

113 Siehe auch Abs. (2) des Art. 29 UDHR: »In the exercise of his rights and freedoms,
everyone shall be subject only to such limitations as are determined by law solely for the
purpose of securing due recognition and respect for the rights and freedoms of others and
of meeting the just requirements of morality, public order and the general welfare in a
democratic society.« Noch strenger, und zwar konditional, interpretiert Georg Lohmann
Art. 29 (1) UDHR: Er biirde dem Einzelnen »nur Pflichten gegeniiber einer besonders
qualifizierten Gemeinschaft auf, wenn nimlich in dieser »allein die freie und volle Ent-
faltung seiner Persdnlichkeit moglich ist« (»Individuelle Menschenrechte und Pflichten
zugunsten von Gemeinschaftenc, op. cit., S. 152).

I00

06:11:52. - o


https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDIVIDUALISMUS: DIE FREIHEITSDIMENSION

raufhin befragen lassen miissen, wie genau sie dem Menschenrechtsge-
danken bzw. einer holistischen Menschenrechtssystematik entsprechen.
Daneben ist noch ein weiterer Typus von Pflichten in seiner Stellung
zum Menschenrechtsgedanken zu betrachten, und zwar jener der hybri-
den PflichtRechte. Dabei werden menschenrechtliche Anspriiche im wei-
testen Sinne formuliert, die dem Rechtssubjekt selbst zugleich eine mit
diesem direkt oder auch indirekt in Zusammenhang stehende (implizi-
te) Pflicht aufbiirden, die weder aus den (gleichen) Anspriichen anderer
abgeleitet werden, noch einer expliziten Indienstnahme des Einzelnen
durch konkrete Versionen des gemeinen Wohls entstammen. Beispicle
dafiir sind etwa das von Edmund Burke in seiner kritischen Auseinander-
setzung mit den britischen Anhingerinnen und Anhingern der Franzo-
sischen Revolution als einzig zulissig erkldrte »Recht auf die bestehende
Ordnung™™ oder auch das in der CDHRI implizierte Recht der Frau,
keiner Erwerbsarbeit nachgehen zu miissen.”s Ebenso davon betroffen
wire eine Auffassung respektive praktische Handhabung eines Rechts
auf Leben als simultane Pflicht zum Leben, wie sie insbesondere in re-
striktiven Regelungen der Sterbehilfe, aber auch dem Umgang mit zum
Freitod Entschlossenen zum Tragen kommt.""® Diesen exemplarischen
Fillen ist in ihren unterschiedlichen zeitlichen und regionalen Hinter-
griinden gemeinsam, dass sie sowoh! als Recht als auch als Pflicht gelesen
werden konnen (oder sollen). Da sie weder das universalistische noch
individualistische Basiskonzept der Menschenrechtsidee unterspiilen,
stellt sich die Frage der konzeptionellen Belastbarkeit bzw. Zulissigkeit
in solchen Fillen nicht erst hier, sondern bereits grundlegender: Wenn
Menschenrechte Anspriiche ausdriicken (sollen), die jedem Einzelnen
zukommen, warum sollen sie mit Pflichten auf solche subtile Art und
Weise vermengt werden? Aus der Natur eines »Rechtes« als Anspruch
folgt wie gezeigt keineswegs, dass daran iiberhaupt keine Pflichten ge-
kniipft werden diirfen. Aber so sich diese Pflichten nicht schliissig aus
dem erklirten Anspruch selbst ergeben, sie also weiter begriindungsbe-
diirftig sind, weil sie nicht bereits durch die Begriindung des nimlichen

114 Den Menschenrechten der Republikaner setzte der pragmatische Monarchist und Tory
Burke die von den Vorfahren erhaltenen »rights of Englishmen« (Reflections on the Revo-
lution in France, op. cit., S. 273) entgegen sowie die »real rights of man« (ibid., S. 308).
Er fithrte aus: »If civil society be made for the advantage of man, all the advantages for
which it is made become his right. It is an institution of beneficence; and law itself is only
beneficence acting by a rule. Men have a right to live by that rule [...]« (ibid.).

115 Vgl. Art. 6 (b) CDHRI: »The husband is responsible for the support and welfare of
the family.« Dieses »Recht« wire weniger missverstindlich, wiire es als spezifisches Recht
von Frauen, die den Haushalt fithren und die Kinderbetreuung gewihrleisten, formuliert
worden. Aber um diesen Anspruch war es den Urhebern der Erklirung vermutlich nicht
zu tun. Vgl. 3.2.5.

116 Vgl. etwa die Rechtsprechung des EGMR (Pretty v. The United Kingdom 2346/02,
29.4.2002; Gross v. Switzerland [GC] 67810/10, 30.9.2014).

I0I

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

Anspruches mitlegitimiert sind, wire es im Sinne der Transparenz an-
gebracht, solche Pflichten entsprechend gesondert vorzuschlagen bzw.
einzufordern. Andernfalls besteht die Gefahr, dass unter dem Mantel
der Menschenrechte Interessen eingeschleust werden, von denen ver-
mutet werden darf, dass sie fiir sich allein stehend eher auf Kritik bzw.
Ablehnung stoflen. Wie viele Menschen bzw. Frauen wiirden wohl dem
Recht, vom Ehegatten finanziell versorgt zu werden, zustimmen, die
Pflicht, zu Hause zu bleiben, hingegen zuriickweisen wollen? Wenn
diese Transparenz nun nicht vorliegt wie in den genannten Beispielen,
verrit im Zweifel hier der folgende sLackmustest, ob es sich um Rechte
oder Pflichtrechte handele: Kann man sich ihrer entschlagen oder niche?
Fiir das Beispiel des Rechts auf Leben bedeutet das: Kann ich mich die-
ses »Rechtes« erwehren, etwa dadurch, dass ich mich straflos suizidieren
darf? Dies erscheint fraglich. Zwar wird in den meisten Lindern diese
Pflicht zum Leben nicht (mehr) mit Hilfe des Strafrechts durchgesetzt,
die psychiatrische Zwangsbehandlung in Fillen suizidaler »Selbstgefihr-
dung« ist aber durchaus als manifeste Sanktion einer solchen >Pflicht-
verletzung« zu betrachten. Fraglich, ob es sich beim Recht auf Leben
nicht um ein hybrides Pflicht-Recht handelt, ist es auch deshalb, da
eine Pflicht in den meisten Lindern zum Weiterleben allein schon da-
durch faktisch besteht, dass fiir Personen, die selbst nicht mehr (voll)
handlungsfihig sind, Unterstiiczung bei der Zuriickweisung des Rechts
auf Leben nicht oder nur sehr eingeschrinke in Form passiver Sterbehil-
fe besteht.””

Eine weitere zentrale Frage im Diskursfeld von Menschenrechten und
Pflichten ist jene nach dem konkret Verpflichteten: Ist jeder cinzelne
Mensch in gleichem Mafle dafiir verantwortlich, dass Menschenrechte
gewihrt bzw. eingehalten werden, oder nur bestimmte Gruppen oder
iberhaupt nur der Staat respektive die politische Gemeinschaft als sol-
che? In der Menschenrechtsforschung wird dies kontrovers diskutiert,
mehrheitlich aber zugunsten vorrangiger Verpflichtungen auf Seiten des
Staates beantwortet.”® Dem ethischen Grundprinzip folgend, wonach

117 Man kann natiirlich einwenden, dass diese Perspektive nur eine von mehreren hier anzu-
legenden ist, zumal ein universales »Recht, nicht leben zu miissen« jedenfalls an irgendei-
ne Seite wohl oder iibel die Pflicht adressieren miisste, jemanden unter Umstinden aktiv
zu tdten. Darf sich diese dann wiederum dieser Pflicht entschlagen? Dariiber hinaus stellt
sich in nicht wenigen Fillen die ethische Grundsatzfrage, inwieweit die individuelle Au-
tonomie reichen soll, gerade wenn Ablehnung eines menschenrechtlichen Anspruches —
des Rechts auf Leben — nicht aus freien Stiicken bzw. nicht auf Basis der nétigen In-
formationskompetenz erfolgt (Stichworte depressive Erkrankung, juvenile Krisen etc.).
Diese grundsitzliche Schwierigkeit spricht jedoch keineswegs fiir die Notwendigkeit von
Pflichtrechten, sondern zunichst lediglich fiir eine aufgeklirte, das heifft konkret nicht-
naive Haltung im grofiziigigen Umgang mit menschlicher Freiheit.

118 Vgl. etwa Hans Jorg Sandkiihler: Menschenwiirde und Menschenrechte. Uber die Verletz-
barkeir und den Schutz der Menschen, Freiburg: Alber 2014, = MM.

102

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDIVIDUALISMUS: DIE FREIHEITSDIMENSION

Sollen Kénnen voraussetzt und folglich von niemandem mehr verlangt
werden kann, als er zu leisten im Stande ist, erscheint es in der Tat sinn-
voll, zumindest jene Pflichten, die mit den Erméglichungsbedingungen
in Bezug auf bestimmte menschenrechtliche Anspriiche verbunden
sind (Leistungspflichten) oder den effektiven Schutz solcher Anspriiche
betreffen (Schutzpflichten), an eine politische Gemeinschaft bzw. ihre
staatlichen Institutionen zu richten. Es wird keinem Einzelnen, ja nicht
einmal einzelnen Gruppen gelingen, beispielsweise das Recht auf Ge-
sundheit oder jenes auf Bildung flichendeckend zu gewihrleisten wie
auch ohne Hoheitsrechte deren Verletzung zu sanktionieren, wenn man
darunter mehr versteht als blofle moralische Missbilligung. Was jedoch
jedem Einzelnen als moralische Verpflichtung horizontal — und in Folge
seitens des Staates als rechtliche vertikal — aufgebiirdet werden kann,™
sind jedenfalls Unterlassungspflichten: die moralische Pflicht, nicht in
die allen zugestandenen moralischen Anspriiche auf konkrete Freihei-
ten zu und von rechtfertigungslos einzugreifen. So konnte, um dies an
einem weiteren Beispiel zu erldutern, kein einzelner Mensch verpflichtet
werden, den Welthunger zu stillen; sehr wohl aber zum Beispiel, nicht
durch Rohstoffspekulationen zu Nahrungsmittelkrisen beizutragen. In
gleicher Weise wire niemand alleine dafiir verantwortlich, dass global
besehen Gesellschaften religiosen Verfolgungen die Nihrboden entzie-
hen und Bedingungen schaffen, die es allen Menschen gleichermaflen
ermoglichen, ihre (nicht-)religisen Uberzeugungen zu bekennen, auch
wenn jeder Einzelne dazu moralisch verpflichtet sein kann, seine eige-
nen Uberzeugungen nicht anderen auf zu oktroyieren.

Wenn vorhin ein Primat einer Ethik der Menschenrechte (vor dem
Menschenrechtsrecht) argumentiert wurde (vgl. 1.3), so auch im Hin-
blick auf die Bedeutung jener scheinbar kleinen privaten Unterlassungs-
pflichten vorrechtlicher Natur. Folgt man nimlich der Idee, dass Grof3es
im Kleinen entsteht, konkret dass eine weltweite Durchsetzung men-
schenrechtlicher Standards nicht losgelost von Beitrigen jeder einzelnen
Person errungen werden kann, so wird ersichdich, dass die politische
Gemeinschaft bzw. den Staat zwar die weitreichenderen Pflichten tref-
fen, vielleicht nicht aber die entscheidenden. Die, wenn man so will,
primiéren Pflichten des Einzelnen moralischer und rechtlicher Natur ste-
hen mit den sekundiren Verpflichtungen des Staates rechticher Natur in
einem Erginzungsverhilinis. Weitergedacht, liefle sich von primiren
und sekundiren Pflicht- bzw. Menschenrechtsverletzungen sprechen.
Diese Charakterisierung »primir« vs. »sekundir« ist dabei gerade nicht
so zu verstehen, als wire damit eine Rangordnung nach subsididrem
Kalkiil statuiert — nach dem Motto »Der Staat ist nur dort verpflichtet,

119 Zu den Voraussetzungen, unter denen dies auch auf Basis ciner relativen Moral bzw.
nonkognitivistischen Ethik erfolgen kann, siche 2.3.2.

103

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

Menschenrechte zu schiitzen, so nicht schon Private in diesem Sinne ti-
tig sind.« Unter der hier vertretenen Auffassung, dass Menschenrechte
ohne staatlichen Schutz im Grunde gar nicht sinnvoll gedacht werden
kénnen, wiren in einem solchen Sinne gerade die primiren Pflichten
auf Seiten staatlicher Ordnungen zu verorten. Aber darum geht es dieser
Unterscheidung wie gesagt nicht. »Primir« sind horizontale Verpflich-
tungen genau deshalb, weil das Betreten einer vertikalen Ebene der
Menschenrechte immer schon eine Antwort auf die (defizitiren) Ver-
suche, menschenrechtliche Anspriiche moralisch zu besichern, darstellt.

2.3 Begriindungspfade

In den vorhergehenden Abschnitten standen die axiologischen Voraus-
setzungen der Menschenrechtsidee im Zentrum, nun geht es darum,
wie diese begriindet werden konnen: als universalistischer Pfeiler der
Menschenrechtsidee die gleiche, prinzipielle Anspruchsberechtigung;
als individualistischer Pfeiler der Menschenrechtsidee die individuelle,
emanzipative Anspruchsberechtigung. Axiologische Grundlagen und
Begriindungen verhalten sich im Verstindnis der vorliegenden Arbeit
somit wie firmandum und firmans. Zwischen beiden so zu trennen, ist
auch deshalb wichtig, um jenes Terrain, wo Spielraum fiir legitimen
Dissens besteht (Art der Begriindungen), von jenem zu unterscheiden,
wo dies nicht der Fall ist (Voraussetzungen des Menschenrechtsgedan-
kens). Wie Begriindungen des Menschenrechtsgedankens im Einzelnen
aussehen oder gelingen kénnten, mag zwar angeklungen sein, wurde im
bisherigen Verlauf der Untersuchung jedoch noch nicht systematisch
erdrtert. Das soll an dieser Stelle in Form einer Typologie von Begriin-
dungspfaden, die sich in ethische bzw. rechtsphilosophisch-politische
sowie in religiose bzw. sikulare gliedern lassen, unternommen werden.
So kénnen auf der Ebene horizontaler respektive vertikaler Begriin-
dungen genuin ethische Konzeptionen, die auf die Wiirde des Menschen
respektive Sakralitdt der Person abstellen, von politischen, vornehmlich
kontraktualistischen und diskurstheoretischen, Ansitzen unterschieden
werden. In beiden Fillen, horizontal-ethischen wie vertikal-politischen
Begriindungen, bieten sich jeweils begriindende Ansitze mit oder ohne
bzw. mehr oder weniger Riickgriff auf religiose Glaubensvorstellungen
an. Das Bild, das sich auf diese Weise von den grundsitzlich vielfiltigen
Maglichkeiten, die Idee der Menschenrechte konzeptionell zu veran-
kern, bietet, legt es nahe, sich konkret den Méglichkeiten und Grenzen
eines begriindungspluralistischen Zuganges anzunehmen. Dies erfolgt
im Abschnitt 2.3.3., wo ausgehend von der Fragestellung, was denn
eine gute Begriindung sei, die Stirken und Schwichen der einzelnen
Begriindungsweisen der Idee der Menschenrechte verglichen und zu-

104

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEGRUNDUNGSPFADRE

sammengefasst werden. Zuvor sollen im Folgenden noch grundsitzliche
Vorfragen des menschenrechtdichen Begriindungsdenkens erwogen wer-
den, allen voran jene nach der Notwendigkeit philosophischer Begriin-
dungen tiberhaupt. Zu diesen Vorfragen gehort auch die Bestimmung
dessen, was hier unter Begriindung verstanden wird: Eine Begriindung
gibt Antwort auf die Frage, worin das Gesolltsein einer bestimmten
Norm (hier: »Jeder Mensch soll iiber gleiche, prinzipielle, individuell-
emanzipative Anspriiche seinen Mitmenschen bzw. dem Staat gegen-
tiber verfiigen«) griindet. Ein Begriindungspfad ist dabei die ausfiihr-
liche Version dieser Antwort, die beim Grund des Gesolltseins — zum
Beispiel der Menschenwiirde — ihren Ausgang nimmt und nun Schritt
fir Schritt bzw. Begriindungsglied fiir Begriindungsglied den Begriin-
dungszusammenhang von griindender Norm/Werthaltung/Vorstellung
und zu begriindender Norm — der Idee der Menschenrechte — darlegt.”

Neben den bereits angesprochenen Unterscheidungen zwischen ein-
zelnen Begriindungsebenen ist in diesem Zusammenhang eine weitere
Differenzierung mitzudenken: Das ist (a) zum einen die Trennung zwi-
schen der Begriindung der Jdee der Menschenrechte einerseits (Men-
schenrechtsbegriindungen und der Begriindung einzelner, konkreter
Menschenrechte andererseits (Menschenrechtebegriindungen), deren Be-
deutsamkeit gerade darin besteht, dass sie vielen Debatten um die Be-
griindung von Menschenrechten abgeht und in Folge Selbsttauschun-
gen lber die eigene erbrachte Begriindungsleistung moglich werden
(vgl. 2.3.1.2). Der Unterschied kann auch anhand der Anforderungen
verdeutlicht werden, die im einen Fall und im anderen begriindungs-
technisch vorliegen: Die Idee der Menschenrechte gilt als begriindet,
wenn dargelegt werden kann, wieso Menschen tiber prinzipiell gleiche,
emanzipative, individuelle Anspriiche verfiigen (sollen). Menschen-

120 In diesem Sinne kénnte der hier verwendete Ausdruck als Grund des onzologischen Ge-
solltseins prizisiert werden, da nicht nach einem vorgelagerten Grund des Sollens, son-
dern wirklich nach dem letzten, das heifSt nach demjenigen gefragt wird, mit welchem
der Begriindungsregress sein (:dogmatisches) Ende findet. Zu sagen, der Grund des
Gesolltseins liege beispiclsweise im einem geschlossenen Vertrag oder einem gegebenen
Versprechen, wire aus dieser Warte im ontologischen Sinne nicht hinreichend genau,
denn es kann weiter danach gefragt werden, worin denn die unterstellte Norm, Vertrige
bzw. Versprechen zu halten, griindet (im Interesse der Menschen oder unabhingig davon
in einer moralischen Wahrheit etc.). Die Frage, ob das Gesolltsein einer Norm dabei —
grob geschieden — in einer subjektiven oder objektiven Wirklichkeit festgemacht wird, ist
dabei nicht zu vermengen mit der Frage nach der Berechtigung bzw. Willkiirlichkeit, mit
der diese Normen aus diesen Griinden des Gesolltseins generiert werden. Werden nidm-
lich, ohne dies zu beriicksichtigen, »subjektiv« und »willkiirlich« von vorherherein in eins
gedacht, entgeht die Einsicht, dass auch Ableitungsbezichungen aus objektiven Griinden
des Gesolltseins willkiirlich bzw. subjektiv sein kénnen, wie auch jene im traditionellen
Unbehagen mit dem theologischem Voluntarismus zum Ausdruck gebrachte Erkenntnis,
dass ein véllig autonom-souveriner normsetzender Wille einer Gottheit letztlich ebenso
subjektiv und letztlich willkiirlich sein muss, wie der jedes menschlichen Subjekts.

10§

06:11:52. - o


https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

rechtebegriindungen hingegen stehen schon am Anfang vor einer wich-
tigen Weichenstellung: Sind Menschenrechte ein Selbstzweck oder ein
Mittel zu einem iibergeordneten Ziel? Im Fall, dass die letzte Frage be-
jaht wird — was auf die allermeisten Menschenrechtstheorien zutrifft,
die gegenstindliche eingeschlossen —, wire sodann das Ziel anzuge-
ben.”" In einem weiteren Schritt ist darzulegen, inwieweit nunmehr
konkretisierte menschenrechtliche Anspriiche diesem geniigen bzw.
entgegen kommen (instrumentelle Komponente). Damit nicht genug,
ist schlieflich auch noch zu zeigen, warum es sich bei diesem Ziel um
ein verfolgenswertes handelt bzw. worin sein Wert besteht (Wertkom-
ponente) (siche auch 2.3.3). Wenn etwa argumentiert wird, dass Men-
schenrechte zum Gliick der Menschen unerlisslich sind, so muss dieses
Gliick weiter expliziert werden, um zeigen zu konnen, dass menschen-
rechtliche Anspriiche das tiberlegene Vehikel zu seiner Erreichung sind.
Das kénnte meines Erachtens wohl am ehesten dadurch erfolgen, dass
dieses Gliick als offenes, das heif3t als die ungehinderte Suche nach dem
Guten und autonome Festlegung des Guten gefasst wird, welches auf
Menschenrechte zur sozialen Vermittlung dieses Suchens und Festle-
gens notwendig angewiesen ist. Dass dieses negativ formulierte Gliick
einen Wert vor anderen darstellt, wire damit freilich noch nicht mitbe-
griindet. Zusitzlich ist (b) die Unterscheidung zwischen Begriindungen
im engeren und weiteren Sinne zu nennen: Erstere geben an, worin das
Gesolltsein einer Norm griindet. In einem weiteren Sinne komme die
Begriindungslast hinzu, die in einer Erklirung bzw. einem Nachweis
dessen besteht, wie erkannt werden kénne, dass eine Norm darin griin-
det und wie dieses Griindende selbst erkannt werden kann.

Wenn man die Definition von Menschenrechten betrachtet, die die-
ser Arbeit zugrunde gelegt wird (vgl. Kap. 1), so liegt bereits im De-
finitionsbestandteil »nicht willkiirlich abgesprochen werden« nicht nur
der Kern der Frage »Warum diirfen sie das nicht?«, sondern es dringt
sich die noch grundlegendere unmittelbar auf, die lautet: »Warum sol-
len iiberhaupt allen Menschen prinzipiell unverbriichliche Anspriiche
zugestanden werden?« Wenn zusitzlich noch die Pflichtenkomponen-
te der Menschenrechte in den Blick genommen wird, die wie gezeigt
zumindest darin besteht, dass auf einer Seite zugestandene Anspriiche
(auf Freiheiten von bestimmten Akten oder Zustinden bzw. zu be-
stimmten Akten, Zustinden oder Leistungen), auf einer anderen Seite
(ndher entsprechend zu bestimmende) Pflichten generieren, wird deut-
lich, dass auch diese wohlbegriindet sein sollten. Dies gilt umso mehr,

121 Eine prototypische funktionalistische Fassung der Menschenrechte lautet: »Human rights
are requirements whose object is to protect urgent individual interests against certain pre-
dictable dangers to which they are vulnerable [...]« (Charles R. Beitz: 7he Idea of Human
Rights, New York: Oxford University Press 2009, S. 109).

106

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEGRUNDUNGSPFADRE

wenn man — wie im Paradigma der Menschenrechte — Menschen nicht
als zu instrumentalisierende Befehlsempfinger anschen mochte und
darum davon ausgeht, dass man denjenigen Personen, an welche man
moralische Verpflichtungen adressiert (horizontale Begriindung), Re-
chenschaft und jenen, die man dartiber hinaus sogar mit Kraft der Ge-
setze zwingt, solchen Verpflichtungen nachzukommen, Rechtfertigung
schuldig ist. Auf die Frage »Miissen Menschenrechte denn begriindet
werden?« wire daher mit der rhetorischen Gegenfrage zu antworten:
»Kénnen Menschenrechte nicht einfach diktiert werden?« Hier liegen
im Bereich der Begriindung also offene Fragen vor, die aus dem Respekt
gegeniiber dem Menschenrechtsgedanken selbst nach einer Antwort ver-
langen. Der Ausleuchtung einzelner Begriindungspfade des Menschen-
rechtsgedankens mochte ich daher bewusst kritische Anfragen hinsicht-
lich des Mehrwertes von einer Fundamentierung der Menschenrechte
voranstellen. Sie wurden und werden vom Boden dreierlei Intuitionen
aus gestellt. (a) Zum einen fithrt ein starker Kognitivismus manche
Menschenrechtstheoretiker dazu, Menschenrechte als Werte respektive
Normen anzusehen, die eine Begriindung nicht notwendig haben, da
sie ja fiir jeden grundsitzlich einsehbar seien. Ein theoretisches Funda-
ment, das die Akzeptanz von Menschenrechten bedinge, wird von einer
solchen kognitivistischen Begriindungsskepsis verneint oder fiir unerheb-
lich erachtet. (b) In Abgrenzung davon existiert eine zweite Form der
Begriindungsskepsis, die mit nonkognitivistischen Intuitionen operiert
und eine abschlieSende, fiir alle gleichermaflen plausible bzw. tragfahige
Begriindung der Menschenrechte in Zweifel zieht. Auch bekannt als
»Antifoundationalism« zielt eine solche nonkognitivistische Begriindungss-
kepsis vereinfacht gesprochen auf Menschenrechtspidagogik anstelle von
Menschenrechtstheorie ab. In dieser Verschiebung des Erkenntnisinte-
resses geht sie zuweilen in () eine praktische Begriindungsskepsis iiber. Thr
ist eigen, dass jegliche theoretische Reflexion oder »Spekulation« iber
die philosophische Verankerung der Menschenrechte mit der Kritik
zuriickgewiesen wird, wonach kein derartiges Unterfangen auch nur ir-
gendetwas an der menschenrechtlichen Praxis, speziell den zahlreichen
aktuellen menschenrechtlichen Unrechtstatbestinden, indern wiirde.
Was ist von diesen Einwinden zu halten? Nicht alle sind so ohne
weiteres von der Hand zu weisen. Der wohl stirkste Einwand ist (c).
Denn wenn es tatsichlich keinen Unterschied machte, wie gut oder
schlecht oder wie tiberhaupt Menschenrechte begriindet werden, so
wiren nicht nur abertausende philosophische Abhandlungen umsonst
verfasst worden; es stiinde auch die Disziplin der Philosophie selbst, so
sie sich wesentlich fiir Begriindungsfragen im Bereich der Ethik ver-
antwortlich fithle, unter Rechtfertigungsdruck. Es steht also viel auf
dem Spiel. Trotzdem soll nicht rein apologetisch an die Herausforde-
rung herangetreten werden, den Mehrwert philosophischen Begriin-

107

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

dungsstrebens im Kontext der Menschenrechte zu priifen. Betrachtet
sei dazu beispielsweise die Ansicht Louis Henkins: »The justification of
human rights is rhetorical, not philosophical.«*** Oder auch das Urteil
Hans Jorg Sandkiihlers: »Begriindungstheoretische Debatten iiber die
Geltung positivierter Normen sind tiberfliissig und fiir diejenigen, die
menschenrechtlichen Schutz erwarten und deren Rechte verletzt wer-
den, belanglos.«’*? Hierbei gilt es zunichst zu fragen, was es denn ge-
nau bedeuten soll, fiir die Praxis der Menschenrechte (nicht) relevant
zu sein. Eine Moglichkeit konnte die Relevanz der Motivation sein.
Demnach wiirde von Begriindungen der Menschenrechte — priziser:
des Menschenrechtsgedankens — erwartet, motivationale Grundlagen zu
schaffen, sich etwa menschenrechtskonform zu verhalten. Eine solche
Erwartung entspriche dem metacthischen /nzernalismus. Eine Vorstel-
lung zu teilen, ihr zuzustimmen, ist dieser Position folgend bereits eine
hinreichende Bedingung, ihr im Handeln zu entsprechen. Ohne hier im
Detail auf die seit David Hume gefiihrte und unter Spezialisten ausgie-
big aufbereitete Diskussion zwischen Internalismus und Externalismus,
seinem Pendant, einzugehen, lisst sich der Unterschied zwischen beiden
Auffassungen am Beispiel sogenannter moralischer Konversionen nach-
vollziehen.™* Wer eine bestimmte Uberzeugung p teilt, wird dieser in
seinem Handeln so lange entsprechen, bis er p aufgibt bzw. durch eine
andere ersetzt. — So die internalistische Sichtweise auf moralische Mei-
nungsinderungen. Ich werde argumentieren, dass sie nicht iiberzeugt
und zeigen, wie auf Basis dieser Einsicht zu hohe Erwartungen an phi-
losophische Begriindungen zurechtgeriickt werden konnen.

Fiir einen Augenblick sei den nachfolgenden Ausfithrungen vorge-
griffen (siche 2.3.1) und eine der beiden wichtigsten horizontalen Be-
griindungen der Menschenrechtsidee, eine tendenziell metaphysisch-
religivse Wiirdekonzeption, betrachtet. Sie soll nun in Form folgender
Uberzeugung w zusammengefasst werden: »Alle Menschen verfiigen
tiber dieselbe Wiirde und aus dieser folgt, dass sie gewisse grundlegende
menschenrechtliche Anspriiche besitzen.« Entsteht nun das Motiv M
»Ich will diese Anspriiche achten«, das eine praktische Relevanz einer
solchen Menschenrechtsbegriindung unterstreiche, allein (inzern) aus w?
Ist also w die zugleich notwendige und auch hinreichende Bedingung
von M? Die vorhin beschriebene Moglichkeit, sich vorzustellen, dass
M wegfillt, wenngleich w beibehalten wird, legt eine Komplexititser-

122 Louis Henkin: AR, op. cit,, S. 2.

123 Hans Jorg Sandkiihler: Recht und Staat nach menschlichem Mafs, op. cit., S. 108.

124 Zur Terminologie: Die in der Fachliteratur verwendeten Begriffe intern und extern be-
zichen sich dabei nicht auf eine Unterscheidung von internen (»eigenen«) und externen
(»fremden«) Motiven. Intern wire ein Motiv, das aus der moralischen Uberzeugung selbst
entspringt, extern ein solches, das anderen oder nicht-moralischen Uberzeugungen der-
selben Person (!) entspringt.

108

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEGRUNDUNGSPFADRE

weiterung der Analyse nahe. Kénnte eine zweite Motivationsstufe M
stabilisieren, die nicht aus w gewonnen wird — und deshalb bei Beibe-
haltung der internalistischen Perspektive noch gar nicht in den Blick
geraten ist? Eine solche Unterscheidung zwischen einer Motivation, die
sich auf das konkrete Handeln (»Ich will...achten«) bezieht einerseits,
und einer Motivation, die sich auf einer grundlegenderen Ebene darauf
bezieht, wer oder wie man seiz mochte andererseits, wird von Externa-
listen verschiedentlich diskutiert. So konnte ein Motiv dieser Art lauten:
»Ich méchte meine Handlungen in Konsequenz zu meinen Einsichten
setzen, »Ich méchte ein Gottesfirchtiger sein« oder »Ich méchte das
Richtige tun.« — Dies ohne noch niher auf den Inhalt des Richtigen
abzustellen, tiber den die Meinungen mitunter auseinander gehen, was
eine externalistische Alternativdeutung von moralischen Konversionen
ermdglicht. Dieses zusitzliche Motiv, genannt M2, wire eben nicht aus
w selbst gewonnen, sondern ein externer Faktor fiir M. Zusammenge-
fasst lasst sich die(se) externalistische Position so ausdriicken: Eine wie
immer geartete Uberzeugung alleine ist ohne zusitzliches Motiv nicht
in der Lage, jemanden dazu zu motivieren, ihr tatsichlich zu entspre-
chen. Folgendes Beispiel: Eine Person teilt die Uberzeugung w und
mochte auch ihrer Einstellungen in praktischer Hinsicht so gut wie
moglich treu bleiben, um dadurch ihre moralische Integritit zu bewah-
ren. Zugleich verdanke sie ihre soziale Position einer bestimmeen Grup-
pe, die w nichrt teilt, was immer wieder dazu fiihrt, dass die Motivation
der moralischen Integricit und das Motiv, loyal zu sein, konfligieren.
Uberzeugung w alleine geniigt nicht, M zum Durchbruch zu verhelfen,
wenn M2 entfillt.

Was bedeutet das nun fiir die Begriindung der Menschenrechte und
die hier zu erérternden Vorbehalte ihr gegeniiber? Zunichst, dass die
praktische Begriindungsskepsis, so sie auf die Relevanz der Motivati-
on begriindungsphilosophischen Denkens abzielt, nicht ginzlich un-
berechtigt ist. Theoretische Begriindungen, warum alle Menschen tiber
bestimmte Anspriiche verfiigen sollen, reichen fiir sich alleine genom-
men offenbar nicht aus, um eine tragfihige Motivation zu generieren,
um diese Anspriiche zu respektieren. Jedoch wire hier zunichst rein
defensiv festzuhalten, dass sich unter der Voraussetzung, dass der me-
tacthische Externalismus eine angemessenere Sichtweise darstellt als der
Internalismus, der Einwand gegen Begriindungsdenken- bzw. streben
insofern relativiert, als die Folgen dieses Befundes die Ethik insgesamt
betreffen und es daher nicht einzusehen wire, von begriindenden Wer-
ten und Normen im Bereich der Menschenrechte mehr zu verlangen
als in anderen Feldern der Ethik. Offensiver hingegen stellt sich das
Argument dar, aus dem bisher Gesagten den Schluss zu zichen, dass
Begriindungen von Menschenrechten véllig nutzlos seien. Uberzeugend
ist es freilich nur, wenn ausgeschlossen ist, dass neben der Relevanz der

109

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

Motivation kein weiterer praktischer Vorzug des Begriindungsdenkens
existiert. Dass dem niche so ist, zeigt sich schon am vorldufigen Ergeb-
nis dieser kurzen Untersuchung selbst: Es ist offenbar fiir die Praxis,
konkret die Achtung der Menschenrechte bzw. ihrer Idee, nicht uner-
heblich, welche (idealisierten) Selbstbilder die Menschen pflegen und
welche ethischen Zugehérigkeiten sie anstreben: diejenige zu sein, die
Gottes Wort befolgt; derjenige zu sein, der sich selbst treu ist; zu denen
zu gehoren, die sich um das richtige Tun bemiihen etc. Es ist iiberdies
ebenso wenig belanglos, welche theoretischen Vorstellungen Menschen
teilen, denn auch wenn sie keine hinreichende Bedingung fiir das Han-
deln sein mogen, so bleiben sie im Bereich der Moral dennoch eine sei-
ner wesentlichen Voraussetzungen. An diesen Feststellungen deutet sich
bereits an, dass auch eine Relevanz des Verstehens zu beriicksichtigen ist,
bevor die Priifung der praktischen Begriindungsskepsis einen (vorliu-
figen) Abschluss finden kann. Wie kann Verstehen aber handlungsanlei-
tend und somit praktisch relevant sein? Was eine externalistische Sicht-
weise auf den Komplex Menschenrechte, Moral und Motivation zum
Vorschein bring, ist die Notwendigkeit, im Bereich der Menschenrecht-
spraxis, das heifdt konkret der Beforderung, Implementierung und des
Schutzes von Menschenrechten, {iber den Horizont der theoretischen
Bearbeitung hinaus cine Briicke zur Menschenbildung, zur Pidagogik
zu schlagen. Wenige haben dies so deutlich ausgesprochen wie Richard
Rorty, der eine non-kognitivistische/praktische Begriindungsskepsis
verfochten hat. »Der Gedanke einer Fundierung der Menschenrechte,
so Rorty, »ist der fortwihrende Versuch von Quasiplatonikern, end-
lich den abschlieSenden Sieg tiber ihre Gegner davonzutragen.«'* Er
schligt daher einen pragmatischen Vorrang der Empathie vor der Ver-
nunfteinsicht vor. Eine Abkehr von der Begriindungsorientierung wire
effizienter, weil letztlich die »Manipulation« von Gefiihlen bereits in
der Vergangenheit diverse Exklusionen von der Hautfarbe bis zum Ge-
schlecht besiegen konnte.** Gegen das Begriindungsstreben fiithrt Ror-
ty ins Treffen: »[I]t is of no use whatever to say, with Kant: Notice that
what you have in common, your humanity is more important than the-
se trivial differences. For the people we are trying to convince will rejoin
that they notice nothing of the sort.«**” Dass Rortys Anstof3, Energien
nicht (allein) in solipsistischen Fundierungsunternehmungen zu ver-
geuden, als eine regulative Warnung gelten kann, ist heute weitgehend
anerkannt. »Vermutlich«, bemerkt etwa Franz Josef Wetz, »ist bislang
kaum einer durch philosophische Letztbegriindungen dazu veranlasst
worden, seine Mitmenschen zu achten, wenn er es nicht zuvor schon

125 Richard Rorty: Wahrheit und Fortschritt, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2000, S. 245.
126 Richard Rorty: »Human Rights, Rationality, and Sentimentality, op. cit., S. 125.
127 Ibid., S. 127.

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEGRUNDUNGSPFADRE

tat.«’*® Bernd Ladwig fasst diesen Verdacht pointiert im Kontext von
Fragen iiber die Beférderung von Menschenrechten der Frau zusam-
men: »Hollywoodikonen und sentimentale Geschichten kénnten wirk-
samer sein als philosophische Abhandlungen oder Mutmaflungen tiber
die menschliche Natur.«?* Weniger selbstverstiandlich hingegen ist, was
dies fiir die Philosophie als solche bedeutet. Muss sie Terrain abgeben —
und wenn ja, an wen? Es mag fiir eine hehre (inzwischen Einzel-)Dis-
ziplin wie sie oder auch die nicht minder mit Standesdiinkeln gestrafte
Rechtswissenschaft eine gewisse Hiirde darstellen, Kompetenzen nach
»auflenc zu verlieren. Im Interesse der globalen Durchsetzung des Men-
schenrechtsgedankens ist jedoch Transdisziplinaritit unerlisslich. Die
Frage, wie das Ethos der Menschenrechte, das schliefflich im Zentrum
auch dieser Arbeit steht, in den > K8pfen und Herzen« der Menschen fest
verankert werden kann, und wie eine menschenrechtskonforme Men-
schenrechtserzichung aussehen konnte, ist eine tiberaus wichtige (vgl.
4.2.3.4.). Dies ist zwar nicht direkt eine »Erkenntnis« aus der Menschen-
rechtsbegriindung, sehr wohl aber eine, die aus dem Nachdenken darii-
ber entstanden ist. Ginzlich irrelevant fiir die Praxis sind Begriindungs-
fragen also nicht. Es gibt auch eine weitere Einsicht, die aus ihnen zu
gewinnen ist und sogar in hchstem Mafe fiir die Praxis der Menschen-
rechte bedeutsam sein kann: das Verstindnis von den vielfiltigen Wegen,
die fiir Begriindungen der Menschenrechtsidee zur Verfiigung stehen
und in Folge ihre globale Akkommodation jenseits des Bodens nur ei-
ner singuldren weltanschaulichen bzw. religiosen Gewissheit aus ermdg-
lichen. Auch dies soll in den folgenden Abschnitten gezeigt werden.
Zuvor allerdings gilt es, die beiden verbleibenden Bedenken gegen-
tiber menschenrechtlichen Begriindungsreflexionen aufzugreifen. Das
nonkognitivistische Unbehagen mit Versuchen, die (Idee der) Men-
schenrechte auf festes moralisches Terrain hin riickzubinden, speist sich
wie gesagt aus der Skepsis, dies tiberhaupt in einer abschlieffenden Art
und Weise tun zu kénnen. Wenn es kein »abschlieflendes Vokabular« im
Begriindungsjargon der Menschenrechte gibt, und von dieser Voraus-
setzung geht auch die vorliegende Arbeit aus, so ist damit nicht zwangs-
laufig etwas fir das Projekt universaler Menschenrechte verloren; hoch-
stens flir ein Unterfangen, das Menschenrechte mit einer Form letzter
Menschheitsideologie gleichsetzte und dabei einem groben Fehlver-
standnis anheimfiele. Das Projekt Menschenrechte nicht ab-zu-schlie-
Ben, es vielmehr gedffnet zu halten — fiir Widerspruch ebenso wie fiir
eine Vielfalt an Begriindungen — ist viel eher geeignet, eine Konsistenz

128 Franz Josef Wetz: Illusion Menschenwiirde. Aufstieg und Fall eines Grundwerts, Stuttgart:
Klett-Cotta 2006, S. 237, = IMW.

129 Bernd Ladwig: »Menschenrechte und menschliche Natur. Bausteine zu einer kritischen
‘Theorie der Menschenrechte«, Leviathan 2007/35, S. 87.

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

zu wahren, die nicht nur einzelne Ausformulierungen des Wiirdegedan-
kens — Stichworte: Individualitit und Autonomie — erfordern, sondern
auch ein Verstindnis der conditio humana als Inbegriff der Pluralitic als
solcher nahelegt. Der nonkognitivistischen Begriindungsskepsis kann
damit erwidert werden: Dass Menschenrechte nicht fiir alle gleicher-
maflen (befriedigend) begriindet werden kénnen, liegt — wie Nonko-
gnitivisten meines Erachtens zutreffend folgern — daran, dass es keine
einzige wahre Moral gibt. Die Menschenrechte miissen also gar keine
einzig wahre Moral darstellen oder sich als solche gebirden, auch nicht
in Begriindungsfragen. Fiir kognitivistisch-begriindungsskeptische Posi-
tionen wiederum wire gerade dies eine verfehlte Resignation, behaup-
ten sie doch die Erkennbarkeit auch menschenrechtlicher Normen bzw.
Prinzipien mittels Evidenz, die wiederum jede theoretische Begriindung
tiberfliissig machen wiirde. Es sind nur wenige Theoretiker, die eine sol-
che Ansicht vertreten, darunter Amitai Etzioni.”® Der kognitivistischen
Begriindungsskepsis nach sind menschenrechtliche Begriindungen
nicht um des Erkennens (der Wahrheit) menschenrechtlicher Werte
und Normen willen notwendig. Doch selbst wenn dieser Zweck, wie
gezeigt, tatsichlich entfillt, weil er Unerfiillbares verlangt, bedeutet dies
nicht, dass Fundamentierungen der Menschenrechte dariiber hinaus
tiberhaupt keinen Sinn haben. Obwohl menschenrechtliche Begriin-
dungen nicht all das zu leisten im Stande sind, was mitunter von ihnen
erwartet wird, sind sie doch unverzichtbar. In welcher Hinsicht sind sie
dies? Dazu ist es erforderlich, etwas allgemeiner auf das Wesen von Nor-
menbegriindung einzugehen. Begriindungen von Normen geben den
Grund ihres Gesolltseins an. Sie tun dies — idealiter —, indem sie gleich-
sam bis an die normative(n) bzw. axiologische(n) Quelle(n) zuriickzu-
gehen erlauben. Sie sind daher im besten Falle liickenlos und transpa-
rent. Solcherart kénnen sie zweierlei leisten: Sie kénnen zunichst, und
dies entspricht der Minimalanforderung an philosophisch-ethische Be-
griindungen (vgl. auch 2.3.3), einen Weg aufzeigen, der grundsitzlich
gangbar ist: von der Quelle bis zur betreffenden Norm. Dieses Krite-
rium der Nachvollziehbarkeit wird in der Regel getestet, indem dieje-
nige Person, welche die Begriindung auf Schliissigkeit priift, diesem
Weg logisch folgt und gegebenenfalls fehlende Zwischenschritte oder
mangelhafte Ableitungen einmahnt.”* Diese >technische« Begehung der

130 Vgl. Amitai Etzioni: »The Normativity of Human Rights is Self-Evident«, Human Rights
Quarterly 2010/32, S. 187-197.

131 Die beiden bekanntesten dabei zu vermeidenden Begriindungsdefizite sind der Sein-
Sollen-Fehlschluss im Sinne des so genannten Humeschen Gesetzes sowie der davon zu
unterscheidende Naturalistische Fehlschluss im Sinne von George Edward Moore. Hume
stelle— anders als das ihm nachgesagte »Gesetz« es vermuten ldsst — keinen Grundsatz
auf, sondern legt mit der Schilderung des von ihm oft beobachteten unterbegriindeten
Sprungs von deskriptiven zu normativen Aussagen als erster Ethiker den Finger auf eine

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEGRUNDUNGSPFADRE

Begriindungsstruktur — idealiter in beide Richtungen — ist wiederum zu
unterscheiden von einer inhaldichen Bejahung ihres Gehalts. Sie erfolgt
dann, wenn eine Begriindung im Stande ist, eine andere Person davon
zu liberzeugen, dass die Norm, die sie stiitzt, richtig/bejahenswert/ge-
recht ist (Maximalanforderung). Das bedeutet, dass die gegenstindliche
Begriindung nicht nur funktioniert, sondern dass sie wirkr (Kriterium
der Effektivitiir).

Legt man die Minimalanforderung zugrunde, haben Begriindungen
transparent und schliissig zu sein. Schliissigkeit und Transparenz sind in
zweifacher Hinsicht wichtig: Zum einen erleichtern sie die Aufklirung
tiber die eigenen Vorstellungen derjenigen Person, die diese Begriin-
dung teilt. Zu wissen, warum man sich zum Beispiel an eine bestimmte
Norm hilt oder sie von anderen einfordert, wird spitestens im Kontext
von inner- oder auch intrapersonellen Konflikten niche selten zu einem
wirklichen Bediirfnis. Rechenschafislequng gegeniiber sich selbst ist daher
eine zentrale Funktion von Normbegriindungen. Zum anderen ist sie
zugleich die erste Voraussetzung dafiir, die eigene Position, so sie in ih-
ren Begriindungspfaden durchdacht wurde, anderen gegeniiber offen-
zulegen oder fiir sie zu werben (horizontale Begriindung). Eine solche
Rechenschafislegung gegeniiber anderen wire dann zu erbringen, wenn
ich auf deren freie Zustimmung angewiesen bin oder auch moralische
menschenrechtliche Plichten an Mitmenschen adressiere. Der erste Fall
beschreibt typischerweise mehr oder weniger offene Diskussionen, in
denen unterschiedliche Menschen versuchen, sich gegenseitig zu tiber-
zeugen. Der zweite Fall, die moralische Verpflichtung, ist oftmals Teil
solcher Diskussionen und wird dann sichtbar, wenn etwa die Frage
auf- oder besser: zuriick geworfen wird: »Warum soll mich das kiim-
mern?« Untereinander Rechenschaften iiber die Griinde — und nicht
blof Motive'’*~ auszutauschen, die moralischen Urteilen vorausgehen,

»Wunde« moralischer Argumentation, die bis heute zu unterschiedlichsten »Heilungsver-
suchenc anspornt (A Treatise of Human Nature, London: Printed for Thomas and Joseph
Allman 1739/1817, S. 172). Moore wiederum beschreibt keinen logischen Fehlschluss
im eigentlichen Sinne, sondern vielmehr einen Trugschluss, dem diejenige anheimfille,
die nicht mit der von Moore eingemahnten Strenge zwischen good (Mittel) und #he Good
(Ziel) differenziert und auf diese Weise sein »Argument der offenen Frage« provoziert: Ich
sehe, dass x niitzlich ist etc., aber ist es auch gut? Ob eine Handlung beispielsweise niitz-
lich und daher gut bzw. gesollt ist, lisst sich nimlich immer erst im Lichte des vorgestell-
ten Endzweckes bestimmen — und hinterfragen (vgl. George Edward Moore: Principia
Ethica, Cambridge: Cambridge University Press 1903/1968). Das instrumentelle »gut« ist
nach Moore nicht definierbar, das »Gut« des Zieles sehr wohl. Ersteres beriihrt die Frage
»What ought we to do?«, Zweiteres die Frage »What ought to exist now?« (ibid., S. 173).
Oft iibersehen wird, dass sich der Vorwurf einer »naturalistic fallacy« bei Moore keines-
wegs nur gegen Versuche richtet, »good« mit natiirlichen Eigenschaften zu identifizieren
(vgl. ibid., S. 39fF., 113fF.).

132 So kann im Kontext der Menschenrechte grundsitzlich unterschieden werden zwischen
dem Motiv, sie zu wiinschen, zu bejahen etc. (»machen die Welt ein wenig besser«) und

113

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

heifst auch, sich kennenzulernen und im besten Fall zu verstehen, ohne
dabei tibereinstimmen zu miissen. Es bedeutet aber auch, einen prinzi-
piell rationalen Diskurs iiber (relativ) bessere oder schlechtere bzw. teil-
bare oder unteilbare Griinde zu erdffnen. Theoretische Begriindungen
der Menschenrechte sind daher — so bescheiden ihre motivationale
Kraft in prakeischer Hinsicht auch sein mag — unverzichtbare Werk-
zeuge des Menschenrechtsdiskurses und der Menschenrechtspolitik.
Sie erleichtern die Bestimmung der eigenen Position in ihrer Herlei-
tung und ihren Voraussetzungen und vor allem: Sie ermdéglichen die
Kommunikation in menschenrechtsrelevanten Diskussionen. Von einer
solchen Rechenschaftslegung nochmals zu unterscheiden wire die — auf
der vertikalen Ebene der Begriindungen angesiedelte — Rechtfertigung.
Sie ist immer dann notwendig, wenn die Zustimmung des Normun-
terworfenen zu einer speziellen Norm unerheblich ist, das heifft, wenn
die Norm auch gegen dessen Willen durchgesetzt bzw. angewandt wird.
Das ist konkret im Rahmen der demokratischen Begriindung einer
menschenrechtlichen Zwangsordnung der Fall (vgl. 2.3.2.1). Rechtfer-
tigungen von Normen sind demnach dort nétig, wo diese verbindlich
ausgehandelt und in ihren Anwendungen und Implikationen festgelegt
werden: in legislativen Gremien demokratischer Grundausrichtung, in
Expertenkommissionen, oder auch im Rahmen der Menschenrechts-
rechtsprechung. Von auflerordentlicher Bedeutung sind rechtfertigende
Begriindungen in dieser Hinsicht dadurch, dass ohne schliissige und
transparente Begriindungen Entscheidungen nicht wirklich Aritisier-
bar wiren. Dass sie dies aber sind, ist in demokratisch verfassten So-
zialverbinden unabdingbar (Stichwort: »Recht auf Rechtfertigung«'s?),
da diese ansonsten ihre distinktive Abgrenzung zur Willkiirherrschaft
verlieren.

dem Grund ihres Gesolltseins, der oft unreflektiert bzw. unausgesprochen diesem Motiv
vorausgeht. Dieser Unterschied ist keineswegs artifiziell, wie sich an ethischen Theorien
nachweisen ldsst, die ihn nicht (ausreichend) beriicksichtigen. — Etwa wenn manche pri-
ferenzutilitaristische Ansitze das Motiv, Tiere moralisch aufzuwerten oder die Position
von Abtreibungsgegnern zu schwichen, bereits fiir Griinde des Gesolltseins ansehen. Die-
se wiederum gilt es in allen Fillen von etwaigen Motiven her rekonstruktiv zu erschlieflen
und schliefSlich zu priifen und zu wigen. So kann dann mitunter in den Blick geraten,
dass die Kraft von protoreflexiven Motiven mit jener von Griinden nicht zwangsliufig
korrelieren muss.

133 Ich greife diese Formulierung bzw. Idee von Rainer Forst hier dankbar auf, ohne mich
jedoch dabei zur daran gekniipften weiterfiihrenden Theorie zu bekennen, derzufolge
mit diesem — aus den Menschenrechten heraus entwickelbaren — Anspruch gleichsam ein
archimedischer Punkt gefunden wire, von welchem aus die Menschenrechte selbst be-
griindet werden kénnen (vgl. »The Justification of Human Rights and the Basic Right to
Justification: A Reflexive Approach«, Ethics 2010/120, S. 711-740, bes. 712). Man kann
dies als ein geniales perpetuum mobile der Menschenrechtsbegriindung ansehen — oder
als einen verdichtigen Zirkel(schluss).

114

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEGRUNDUNGSPFADE
2.3.1 Horizontale Begriindungspfade: ethische

Auf der horizontalen Ebene leisten Begriindungen als Rechenschaftsle-
gungen sowohl sich selbst als auch den anderen gegeniiber Aufklirung
tiber die Griinde, aus denen Anspriiche bzw. Pflichten menschenrecht-
licher Art anerkannt wie auch zugewiesen werden. Horizontal bezieht
sich dabei — in Unterscheidung zur politischen bzw. staatsrechtlichen
Begriindungsstruktur — auf die Menschen selbst, die sich (zunichst)
unabhingig von institutionellen Ordnungsrahmungen als Triger men-
schenrechtlicher Anspriiche bzw. Pflichten verstehen (konnen). Die
Zuschreibung von Menschenrechten erfolgt in diesem Fall nicht von
soben herabs, sie wird folglich auch (noch) nicht rechdich verbiirgt,
sondern bleibt in der ethischen-moralischen Sphire aufgehoben, wo-
durch zugleich jene An- und Abspruchsdynamik entstehen kann (vgl.
1.2.1.2), deren Insuffizienz und Instabilitit mittels vertikaler Begriin-
dungsunterfangen eingeholt werden soll. Zugleich — und diese Einsicht
ist mafgeblich dafiir, der moralischen Dimension der Menschenrechte
wie erwihnt ein gewisses Primat einzuriumen —, wird jede Begriindung
menschenrechtlicher Anspriiche in der politisch-rechtlichen Sphire auf
Vorleistungen im Bereich der horizontalen Grundlegung, wenn auch in
unterschiedlichem Ausmaf$, angewiesen sein (vgl. 2.3.2).

Im folgenden Abschnitt werden die bedeutendsten Begriindungspfade
sowohl im Bereich religioser als auch sikularer, das heif3t hier: nicht un-
bedingt religiéser, Weltanschauungen behandelt. Es wird untersuche, ob
sie das zu begriinden imstande sind, was fiir die Idee der Menschenrechte
in Form ihrer herausgearbeiteten axiologischen Voraussetzungen zuvor
bestimmt worden war. Beispielhaft fiir einen insbesondere in den abra-
hamitischen Religionen bedeutsamen Begriindungspfad wird zuerst die
Menschenwiirde als Grundstein der Menschenrechte beleuchtet (siche
2.3.1.1). Gleichsam als alternatives Angebot werden Ansitze vorge-
stellt, welche die Bediirfnisnatur des Menschen in den Vordergrund
stellen bzw. daraus eine existenzielle Gleichstellung aller Menschen zu
entwickeln versuchen (siehe 2.3.1.2). In einem weiteren Schritt (siche
2.3.1.4) wird dariiber hinaus und bezugnehmend auf begriindungss-
keptisches Denken die Frage erortert, welche Rolle »moralische Ge-
fihle« in der Begriindung bzw. Absicherung des Menschenrechtsge-
dankens spielen konnen oder sollen. Die These, die im Rahmen dieser
Arbeit vertreten wird, lautet, dass naturalistische Begriindungsweisen
alleine, ohne weitere (sikulare) Wiirdeelemente, nicht hinreichend
sind, um die Idee der Menschenrechte tatsichlich zu fundieren.

Das Thema Menschenwiirde,’* das demnach weite Teile der fol-

134 Die Literatur, auch im einschligig philosophischen Bereich, dazu ist Legion. Fiir einen
Uberblick iiber die wichtigsten Positionen empfohlen seien insbes. Franz Josef Wetz:

I1§

06:11:52. - o


https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

genden Unterabschnitte durchziehe, soll an dieser Stelle kurz jene
Vorbemerkungen erhalten, die zum Verstindnis des Verhiltnisses von
Menschenwiirde und Menschenrechten unerlisslich sind. Es sind ins-
besondere zwei Differenzierungen vorzunehmen: Zum einen (a) die
Unterscheidung zwischen dem Wert, der allen Menschen aufgrund
ihres Menschseins zukommt (Menschenwiirde), und dem Wert, iiber
welchen Menschen in Ansechung ihrer Verdienste, Besonderheiten
und generell auf Basis bestimmter sozialer Wertschitzungen verfiigen
(Personenwiirde).” Die Personenwiirde gilt einem bestimmten Indivi-
duum als Individuum, sie ist instabil und variabel. Die Menschenwiirde
hingegen kommt einem Individuum als Mensch zu, sie ist prinzipiell
und invariabel. Erstere verkdrpert den aus menschenrechdlicher Siche
nicht zu unterschreitenden >Minimalwert« jedes Menschen, der um den

IMW, op. cit.: Hans Jorg Sandkiihler: MM, op. cit.; Heiner Bielefeldt: Auslaufmodell
Menschenwiirde. Warum sie in Frage steht und warum wir sie verteidigen miissen, Freiburg:
Herder 2011; Winfried Hirle/Bernhard Vogel (Hg.): Begriindung von Menschenwiirde und
Menschenrechten, Freiburg: Herder 2008; Nikolaus Knoepffler/Peter Kunzmann/Martin
O’Malley (Hg.): Facetten der Menschenwiirde, Freiburg: Alber 20115 Michael Rosen: Di-
gnity. Irs History and Meaning, Cambridge MA: Harvard University Press 2012; George
Kateb: Human Dignity, Cambridge MA: The Belknap Press of Harvard University Press
2011; Jiirgen Habermas: »Das Konzept der Menschenwiirde und die realistische Uto-
pie der Menschenrechte«, Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 2010/58, S. 343-357; Ant-
je Kapust: »Menschenwiirde auf dem Priifstand«, Philosophische Rundschau 2007154, S.
279-307; Robert Spaemann: »Uber den Begriff der Menschenwiirde, in: Ernst-Wolfgang
Béckenforde/Robert Spaemann (Hg.), op. cit., S. 295—313; Dieter Birnbacher: »Kann die
Menschenwiirde die Menschenrechte begriinden?, in: Bernward Gesang/Julius Schilike
(Hg.), Die groften Kontroversen der Rechtsphilosophie, Paderborn: Mentis 2011, S. 77-98;
Gerhard Luf: »Menschenwiirde als Rechtsbegriff. Uberlegungen zum Kant-Verstindnis
in der neueren deutschen Grundrechtstheorie«, in: Freibeit als Rechtsprinzip. Rechtsphi-
losophische Aufsiitze, Wien: Springer 2008, S. 265-282; Dietmar von der Pfordten: Men-
schenwiirde Recht und Staat bei Kant, Paderborn: Mentis 2009, S. off.; zur Kritik der Uber-
strapazierung des Menschenwiirdebegriffs im Bereich der Bioethik siche Ruth Macklin:
»Dignity is a useless concept«, British Medical Journal 2003/327, S. 1419-1420.

135 Diese Unterscheidung ist nicht angelehnt an die im Kontext bioethischer Debatten vor-
geschlagene Trennung zwischen Menschen allgemein und Menschen mit besonderen
Fihigkeiten bzw. besonderem moralischen Status (vgl. 3.2.6), vielmehr trigt sie die Ver-
feinerungsabsicht in sich, die Stephen L. Darwalls berithmtes Begriffspaar des Anerken-
nungsrespekes (recognition respect) und Wertschitzungsrespekts (appraisal respect) kenn-
zeichnet (»Two Kinds of Respect«, Ethics 1977/88, S. 36—49). Sie stellt hier allein darauf
ab, dass es neben anonymen oder abstrakten Menschen, die Triger von Menschenwiirde
sein kénnen bzw. sollen, immer auch konkrete Personen mit identifizierbaren Eigenheiten
gibt, die einzelnen Personen jeweils nahe stehen und Subjekte zusitzlicher, exklusiver
Wertschitzung sind und auch sein diirfen. Diese Unterscheidung ist deshalb wichtig, da
sie deutlich macht, dass die Idee der Menschenwiirde nicht als iiberfordernder ethischer
Anspruch im Sinne von universal-identischer Sympathie gegeniiber allen Menschen ver-
standen werden muss. In der Wiirde der Person wird dasjenige verehrt, was an konkreten
Menschen geschitzt und geliebt wird, ihre personlichen Eigenschaften. Fiir die Wiirde des
Menschen hingegen gilt: Erst unter Absechung von partikularen Eigenschaften wie insbes.
Lebensuntiichtigkeit, Gewalttitigkeit, Verwahrlosung, Boshaftigkeit etc. scheint die Idee
ciner allgemeinen Menschenwiirde Raum gewinnen zu kénnen. Vgl. 3.2.9.

116

0611:52. i e |


https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEGRUNDUNGSPFADRE

nach oben grundsitzlich offenen sozialen Wert erginzt werden kann.
Die Idee der Menschenwiirde fordert also — und dies ist nicht nur fir
die menschenrechtliche Praxis von auflerordentlicher Bedeutung — kei-
ne identische Wertschitzung von Menschen. Sie verlangt jedoch, den
Wert keines Menschen unter die von ihr in Abhingigkeit zu in ihrer
jeweiligen Konzeption festgesetzte Schwelle sinken zu lassen. Die zweite
Unterscheidung (b) zielt darauf ab, Menschenwiirde als méglichen Aws-
gangspunkt einer Begriindung der Menschenrechtsidee, das heifft Wiir-
de als Status,”° abzugrenzen von einer vermehrt strapazierten Wiirde als
Recht, die als Zielpunkt der Menschenrechte gedacht wird.’” Gemeint
ist damit die Auffassung von Menschenwiirde als »Universalrecht« auf
ein menschenwiirdiges Leben, das mitunter Giber die Einrdumung un-
tergeordneter menschenrechtlicher Anspriiche (etwa auf Nahrung, Si-
cherheit, Bildung etc.) erreicht werden kann. Eine solche Wiirde gene-
riert keine Rechte dem Anspruch, sondern allein dem Inhalt nach. Sie
kann daher selbst nicht Teil einer Begriindung des Menschenrechtsge-
dankens sein. Es steht daher im Folgenden die Menschenwiirde als Sta-
tus verstanden im Zentrum der Ausfithrungen.

2.3.1.1 Religios:
Die Wiirde der gottesebenbildlichen und statthalterischen Kreatur

DieAufwertungder Menschenwiirde als dasals mafSgeblich erachtete Fun-
dament der Menschenrechte geht mit der Renaissance des Naturrechts-
denkens einher, wie es sich im etwa Deutschen Grundgesetz (DGG)™*

136 Vgl. insbes. Art. 1 UDHR (unten); Praambel und Art. 10 ICCPR; Priambel und Art.
13 ICESCR; Priambel Protokoll Nr. 13 zur EMRK iiber die vollstindige Abschaffung
der Todesstrafe (2002); das Ubereinkommen zum Schutz der Menschenrechte und der Men-
schenwiirde im Hinblick auf die Anwendung von Biologie und Medizin des Europarates
(1997).

137 Ein Beispiel dafiir ist der Ansatz von Avishai Margalit, in dem Menschenwiirde nicht
Menschenrechte begriindet, sondern umgekehrt, diese »damit begriindet [werden], daf$
sie die menschliche Wiirde schiitzen« (PW, op. cit., S. 50). Vgl. 2.3.1.3. Auch bei James
Griffin (On Human Rights, Oxford University Press, Oxford 2008) und Jiirgen Haber-
mas findet sich ein dhnlicher Gedanke (FG, op. cit., S. 159). In Thomas Hoffmanns
Konzeption ist Menschenwiirde gleichsam Bindeglied im instrumentellen Verhiltnis von
menschlicher Natur und Menschenrechten: »[T]he role of human rights is, ultimatley, to
preserve the dignity of each human being« ("Human Rights, Human Dignity, and the
Human Life Formg, in: Marion Albers/Thomas Hoffmann/Jérn Reinhardt (Hg.), Human
Rights and Human Nature, Dodrecht: Springer 2014, S. 44). Siche auch Rex D. Glensy:
»The Right to Dignity«, Columbia Human Rights Review 2011/43, S. 65—142.

138 »Die Wiirde des Menschen ist unantastbar. Sie zu achten und zu schiitzen ist Verpflich-
tung aller staatlichen Gewalt« (DGG 23. Mai 1949, BGBL S. 1). Siche dazu Matthias
Herdegen: »Kommentar Art. 1«, in: Maunz/Diirig: Grundgesetz-Kommentar, Miinchen:
C. H. Beck 2009. Sein tendenziell relativistischer Zugang zur Menschenwiirde als »Be-
griff des positiven Rechts« — und in Folge als abwiigungsfihige Norm — werden bis heute
kontroversiell debattiert. Vgl. Ernst-Wolfgang Béckenforde: »Bleibt die Menschenwiir-

117

06:11:52. - o


https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

und gerade auch in der UDHR™? ausdriickt. Mit der Wiirde des Men-
schen schien vielen eine Generalformel gefunden, welche ein Zuriick-
fallen hinter die Barbareien des 20. Jahrhunderts fiir immer ausschlie-
Ben sollte. Zugleich scheint die Wiirde bzw. Personalitit des Menschen
eine gewisse kultureniibergreifende Basis bereitzustellen, die heute nicht
nur in der christlich-jidischen Tradition, sondern beispielsweise auch
im Islam oder in asiatischen Traditionen aufgedeckt respektive aktiviert
werden kann. Die Frage, ob sich nun das DGG oder auch die UDHR
auf eine (tendenziell cher) religiose oder weltlich gefasste Wiirdekon-
zeption bezichen,™ kann damit insofern als nebensichlich erachtet
werden, als es offenbar bewusst jedem Interpreten bzw. jeder Adressatin
der beiden Texte freigestellt werden sollte, das jeweils eigene (norma-
tive) Vorverstindnis daran anzuschlieflen, ohne bereits durch eine ex-
plizite Wiirdedefinition weltanschaulich festgelegt zu werden.’** Neben
diesem pragmatischen Grund erklirt ein weiterer Umstand den »>Auf-
stieg der Menschenwiirdes, die fiir die Begriindung der neuzeitlichen
Menschenrechte noch iiber keine fundierende, sondern hochstens eine
unterschwellig im Humanititsbegriff eingekapselte motivationale Kraft
verfiigt hat."* — Was letztlich auch erklirt, warum Menschenrechte
und Menschenwiirdevorstellungen im weiten Sinne keine historische

de unantastbar?«, Blirter fiir deutsche und internationale Politik 2004/ 10, S. 1216-1227;
Bernhard Kohl: Relativierung oder notwendiger Wandel? Zur Interpretation in der gegenwiir-
tigen Kommentierung von Art. 1 Abs. 1 GG, Miinster: Lit 2008. Die Charta der Grundrech-
te der Europiischen Union (2000) hat die deutsche Wiirdeformel fast wortlich iibernom-
men (Art. 1).

139 Die Priambel der UDHR erklirt u.a. die Anerkennung der inhirenten Wiirde (»inhe-
rent dignity [...] of the human family«) zur Grundlage von Freiheit, Gerechtigkeit und
Frieden in der Welt. Art. 1 statuiert zudem: »All human beings are born free and equal
in dignity and rights.« René Cassin zufolge, Mitglied der Drafting Commission, sollte
sich darin die Idee ausdriicken, »that the most humble men of the most different races
have among them the particular spark that distinguishes them from animals, and at the
same time obligates them to more grandeur and to more duties than any other beings on
carth« (Drafting Committee Summary Record of the Eighth Meeting, EICN.4/AC.1/SR.8,
20.6.1947).

140 Ob etwa in die Priambel der UDHR ein Gottesbezug aufgenommen werden sollte, wur-
de zwar bei ihrer Erarbeitung auf Vorschlag des brasilianischen Vertreters diskutiert, nach
Widerstand insbesondere Frankreichs und der Sowjetunion jedoch nicht unternommen.
Im DGG jedenfalls wird die »Verantwortung vor Gott und den Menschen« explizit be-
kannt (Priambel).

141 An Offenheit des Wiirdebegriffes der modernen Menschenrechte richtet sich freilich auch
Kritik, dass es sich bei dieser Wiirde um eine letztlich nebulose Idee handelt. Zu Unbe-
hagen mit der »empty, indeed unhelpful nature of the concept of dignity« siche etwa
Mirko Bagaric/James Allan: »The Vacuous Concept of Dignity«, Journal of Human Rights
2006/5, S. 257—270.

142 So schreibt Thomas Paine: »When I contemplate the natural dignity of man, when I feel
[...] for the honour and happiness of its character, I become irritated at the attempt to
govern mankind by force and fraud [...]J« (RM, op. cit., S. 172).

118

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEGRUNDUNGSPFADRE

Parallelitit aufweisen. Von den Menschenrechten des 18. Jahrhunderts
trennt dabei die modernen Menschenrechte (der UN) ihr Anspruch,
nicht blof§ Biirger-, sondern Menschenrechte im echten Sinne sein zu
wollen, weshalb deren traditionelle rechtlich-politische Begriindung (si-
che 2.3.2.4) durch eine moralische zu erginzen war. Eine klassische, das
heif$t politische Begriindungsspur der Menschenrechte hitte die Frage
»Warum soll der Mensch bestimmte unveriuf8erliche Anspriiche ha-
ben?« stets an den Staat adressiert, der dem Einzelnen als seinem Urhe-
ber etwas schuldig sei (Lehre vom Sozialkontrakt). Der Staat nun aber
war fir die Miitter und Viter der UDHR im Lichte der jiingsten »bar-
barous acts which have outraged the conscience of mankind«'# kein
verlisslicher Garant der Menschenrechte mehr, weshalb die Aufwertung
vorstaatlicher Anker wie der Menschenwiirde nur eine logische Konse-
quenz war.

Wie genau nun kann Menschenwiirde ein solcher Anker sein? Siku-
lare Wiirdeverstindnisse, wie sie allen voran durch Immanuel Kant ge-
prigt wurden, werden an anderer Stelle noch ausfiithrlich Thema sein
(siche 2.3.1.3). Hier méchte ich mich schwerpunktmiflig auf Men-
schenwiirde im Kontext der abrahamitischen Religionen konzentrie-
ren, am Rande werden auch Menschenwiirdekonzepte aufSerhalb dieser
behandelt. Die bedeutendste Referenz fiir das jidische bzw. christliche
Verstindnis von Menschenwiirde findet sich im Buch Genesis (1,26—
27), wo im Zuge der Beschreibung der Schopfungsgeschichte dem Men-
schen eine Eigenschaft zugewiesen wird, die ihn tiber alle anderen Kre-
aturen erhebt: die Gottesebenbildlichkeit™* (vgl. auch 4.1.1).* »Dann
sprach Gott:«, heifSt es dort, »Lasst uns Menschen machen als unser Ab-
bild, uns dhnlich. Sie sollen herrschen iiber die Fische des Meeres, iiber
die Vogel des Himmels, tiber das Vieh, iiber die ganze Erde und iiber
alle Kriechtiere auf dem Land. Gott schuf also den Menschen als sein
Abbild; als Abbild Gottes schuf er ihn.« Mit dieser religiésen »Offen-
barungswahrheit« ist die Vorstellung verbunden, wonach der Mensch
qua Gotteskindschaft eine Sonderstellung im Rahmen der Schépfung
innehat, die nicht vom Menschen und seinen Anstrengungen selbst her-
rithrt, sondern vom souverinen Wunsch eines personalen Gottes, der
gerade niche als teilnahmsloser erster Beweger, sondern liebender Vater

143 Priambel UDHR

144 Dass die Vorstellung der Erschaffung des Menschen nach dem Ebenbild Gottes bzw. der
Gotter eine im Altertum weithin verbreitete war, ist bekannt. Auch in Ovids Metamor-
phosen findet sie sich, wenn der Dichter den Menschen beschreibt als »[f]inxit in effigiem
moderantum cuncta deorume, das heif3t als Wesen, das anders als andere den Kopf erho-
ben tragen und zu den Sternen aufblicken sollte (Metamorphosen, Miinchen: dtv 1996,
S. 26f.).

145 Zur auch als »Mitgifttheorie« bekannten Konzeption der Menschenwiirde siche auch
Hans J6rg Sandkiihler: MW, op. cit., S. 31f., 58ff.

I19

06:11:52. - o


https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

vorgestellt sein soll. In der jiidischen Ethik ist dies eine primire Grund-
lage dafiir, das Bild des Selbst und die Pflichten gegeniiber anderen zu
bestimmen. Rabbi Joseph Telushkin erldutert: »In Jewish thought, cre-
ation »in God’s image« is understood as meaning that human beings are
like God, and unlike all other living creatures, in that they know good
from evil.«46 Daraus diirfe allerdings keine Uberheblichkeit des Einzel-
nen folgen, sondern vielmehr »[t]he awareness that every human being
with whom we interact is created in God’s image [...], and therefore is
as valuable as we ourselves.«'+

Auch im Christentum dient die Schépfungsgeschichte als Ankniip-
fungspunke fiir eine Reihe von Uberlegungen zur Stellung des Men-
schen und ihren Implikationen. Die Wiirde des Menschen als Wert,
der seinem Werden selbst entstammt, betont denn auch Thomas von
Aquin: »Uncter allen Teilen des Universums sind aber die intellektuellen
Kreaturen die wertvolleren, da sie eine groflere Ahnlichkeit mit Gott
erlangen.«** Im Zeichen der aristotelischen Teleologie fiihrt der Kir-
chenlehrer aus, worin die Wiirde des Menschen zudem besteht, nimlich
darin, dass sie die »iibrigen Kreaturen sowohl an Vollkommenheit der
Natur als auch an Wiirde des Ziels« iiberragen.’* Damit ist gemeint,
dass nur der Mensch letztlich nicht auf ein anderes endliches Wesen
hin orientiert ist, sondern in Gott sein Endziel findet, das er kraft sei-
ner intellektuellen Fihigkeiten selbst erreichen kann. Die Idee des
Menschen als Eigenwert, als Selbstzweck dringt deutlich durch: »Also
werden von Gott die intellektuellen Kreaturen gleichsam ihretwegen re-
giert; wihrend die tibrigen Kreaturen gleichsam nur insofern von Gott
regiert werden, als sie auf die vernunftbegabten Kreaturen hingeord-
net sind.«"*° So gilt denn auch heute im (katholischen) Christentum
die Wiirde des Menschen als Mitte seiner Anthropologie und Ethik,
als einzige bzw. alternativlose »Quelle fiir die Rechte der menschlichen
Person«.”" Eine — dem integrativen bzw. synkretistischen Charakter des
Islam geschuldete — Parallele im Koran, die bei der Erschaffung Adams
und Evas ansetzt, zeichnet das fiir den Wiirdegedanken anschlussfihige
Bild des Menschen als Stellvertreter (palifa) Gottes auf Erden, dem
die Macht tibertragen wurde, dessen Gesetze ebendort zu installieren

146 Joseph Telushkin: A code of Jewish ethics, Vol. 1: You shall be holy, New York: Bell Tower
2006, S. 13. Siehe auch Elliot N. Dorfl: 70 Do the Right and the Good. A Jewish Approach
to Modern Social Ethics, Philadelphia: The Jewish Society of Philadelphia 2002, S. sff.,
= RG; Lenn Evan Goodman: God of Abraham, Oxford: Oxford University Press 1996.

147 Ibid., S. 213.

148 Thomas v. Aquin: Summa contra gentiles Bd. 1V, Ziirich: Fraumiinster-Verlag 1260/1949,
S. 188.

149 Ibid., S. 182.

150 Ibid., S. 187.

151 Papst Benedike XV1.: Ansprache an die Teilnehmer der Vollversammlung der Pipstlichen
Akademie fiir das Leben 2010.

I20

06:11:52. - o


https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEGRUNDUNGSPFADRE

und einzuhalten.’s* Der Koran gibt dartiber im Vers 17:70 Auskunft:
»We have honoured the sons of Adam; provided them with transport
on land and sea; given them for sustenance things good and pure; and
conferred on them special favours, above a great part of Our Creation.«
Die islamische Tradition verweist in diesem Zusammenhang und um
die Bedeutung dieser Stellung herauszustreichen oft auf die Weigerung
der Engel, auf Gottes Befehl vor dem ersten Menschen, Adam, nieder-
zuknien und ihm solcherart die Reverenz zu erweisen, worauthin Gott
selbst die Wiirde dieser Kreatur nochmals eigens herausstellt. Zur Be-
deutung des Menschenwiirdegedankens im Islam erklirt Mohammad
Hashim Kamali: »Dignity [...] is not earned by meritious conduct; it
is an expression of God’s favour and grace. [...]. The children of Adam
have been honoured not for their personal attributes or status in society,
but for the fact they are human beings.«'?

Im zeitgendssischen globalen Menschenrechtsdiskurs nehmen Fun-
damentierungen der (Idee der) Menschenrechte mittels religioser Men-
schenwiirdekonzepte eine prominente Stellung ein.** Die Beziige auf
religiése Traditionen eint dabei »Bewahrer« und »Reformer« gleicher-
maflen, auch wenn sie natiirlich dariiber nicht immer einig sind, wel-
che Rechte nun tatsichlich durch die Wiirde des Menschen begriindet
werden, oder auch wie robust diese Wiirde angesichts individueller Ver-
fehlungen letztlich ist. Im Sinne der Vollstindigkeit soll an dieser Stel-
le auch darauf hingewiesen werden, dass inzwischen eine beachtliche
Reihe von Versuchen existieren, auch auflerhalb von Judentum, Chri-
stentum und Islam die Menschenwiirde als integrales Element der reli-
giosen Tradition und damit als begriindungstauglichen Anker der (Idee
der) Menschenrechte auszuweisen (vgl. 4.1.1). Im Bereich (stid-)afrika-
nischer Traditionen nimmt etwa das Konzept Ubuntu diese Rolle ein,™ss
in der upanishadisch-vedantischen Tradition die »Idee von der Wesens-
gleichheit zwischen der menschlichen Seele und der Gottheit«'*, und
auch fiir den Konfuzianismus wird hiufig die zentrale Vorstellung der
Humanitit bzw. Menschlichkeit (rez) im Sinne der Menschenwiirde
(re-)interpretiert.””” Konkret am vorziiglichen Schicksal, als Mensch

152 Siehe Mohammad Hashim Kamali: 7he Dignity of Man: An Islamic Perspective, Cam-
bridge: The Islamic Texts Society 2002/2011, Kap. 1.

153 Ibid., 1f.

154 Neben den angefiihrten Vertretern siche auch Tine Stein: Himmlische Quellen und ir-
disches Recht. Religise Voraussetzungen des freibeitlichen Verfassungsstaates, Frankfurt a. M.:
Campus 2007, S. 223fF; Robert Spaemann: »Uber den Begriff der Menschenwiirde, in:
Ernst-Wolfgang Béckenférde/Robert Spaemann (Hg.), op. cit., S. 295-313.

155 Vgl. Christian B. N. Gade: »What is Ubuntu? Different Interpretations among South
Africans of African Descent«, South African Journal of Philosophy 2013/31, S. 484—503.

156 Vgl. Ram Adhar Mall: »Orthafte Ortlosigkeit«, op. cit., S. 248f.

157 Vgl. Peimin Ni: »Seek and You Will Find It; Let Go and You Will Loose It: Exploring a
Confucian Approach to Human Dignity«, Dao 2014/13, S. 173-198; Quianfan Zhang:

I21

06:11:52. - o


https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

wiedergeboren zu werden, wird mitunter auch im Buddhismus der Ge-
danke der Menschenwiirde festgemacht.”s® Die letzdich nur dem Men-
schen zugingliche Erleuchtungsfihigkeit erklirt aus dieser Sicht seinen
Wert bzw. seine Wiirde.

Wenn man die Summe dieser Ansitze, Menschenwiirde religios zu
bestimmen und auszufiillen, zusammenschaut, stellt sich die Frage, ob
das, was aus der Innenperspektive zur »Begriindung der Menschenrech-
te« gereicht, tatsichlich tiber das Vermogen verfiigt, (zumindest) den
Menschenrechtsgedanken grundzulegen. Der philosophischen Betrach-
tung ist dabei eigen, die interne Perspektive religiéser Traditionen nicht
grundsitzlich in Frage zu stellen, wohl aber durch kritische Fragen zu
begleiten. Wenn etwa Christen in der Gottesebenbildlichkeit fiir sich
einen Grund erkennen, alle Menschen grundsitzlich als mic Wiirde aus-
gestattet anzuschen und zu behandeln, ist dies ebenso zur Kenntnis zu
nehmen wie jede andere Glaubensiiberzeugung. Es kann der philoso-
phischen Beurteilung hier nicht um religiose Wahrheit oder Unwahr-
heit zu tun sein, die sich hier gar nicht bzw. in kleinsten Bereichen nur
mit au8erphilosophischen, konkret historischen Methoden, entschei-
den liefle. Wenn nun aber danach gefragt wird, was eine gute ethische
Begriindung ausmacht, so kommt der Philosophie wiederum die Rolle
zu, Kriterien zu erstellen, die sich dann jedenfalls auch auf jene Fil-
le erstrecken, in denen religiose Uberzeugungen wichtige Bestandteile
dieser Begriindungen sind. An dieser Stelle muss sich folglich damit
begniigt werden, die Begriindung der Idee der Menschenrechte mittels
Menschenwiirde an der Minimalforderung zu messen, ob aus ihr bzw.
mit ihr ein schliissiger Begriindungspfad hin zu dem zu Begriindenden
grundsitzlich méglich ist. Dabeti ist zu fragen, was es — nicht rein the-
ologisch, sondern philosophisch — bedeutet, einen oder alle Menschen
als mit Wiirde ausgestattet anzusehen. Um dies zu verstehen, ist es hilf-
reich, sich den eingangs eingefithrten Unterschied zwischen Menschen-
wiirde und Personenwiirde, das heifdt zwischen Wert des Menschen als
Mensch und dem sozialen Wert von Person X, vor Augen zu fithren.
Dass diese Ausdifferenzierung, die fir (religiése) Wiirdeauffassungen
heute zentral ist, tiber keine sehr lange Tradition verfiigt, die bis zu den
»Urspriingen« des Menschenwiirdegedankens zuriickreicht, zeigt sich
beispielhaft in der Ethik Ciceros. Sie enthilt Referenzen auf die Wiir-

»The Idea of Human Dignity in Classical Chinese Philosophy: A Reconstruction of Con-
fucianisme, Journal of Chinese Philosophy 2000/27, S. 229-330; Tu Weiming: »The Value
of the Human in Classical Confucian Thoughte, in: Fred Dallmayr (Hg.): Comparative
Political Theory. An Introduction, New York: Routledge 2010. S. 191—200.

158 Perry Schmidt-Leukel: »Buddhism and the idea of human rights: resonances and disso-
nances<, Buddhist-Christian Studies 2006/26, S. 39. Vgl. auch Sallie B. King: »Buddhism
and Human Rights«, in: John Jr. Witte/Christian M. Green (Hg.), Religion & Human
Rights. An Introduction, Oxford: Oxford University Press 2012, S. 103-118.

122

06:11:52. - o


https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEGRUNDUNGSPFADRE

de des Menschen, die an ihren Enden hin immer wieder in Vorstel-
lungen von Ehre bzw. vom Ehrenhaften >kippt.. Zwar ist der Mensch
grundsitzlich dadurch ausgezeichnet, dass er an der Vernunft teilhat
(»rationis est particeps«), Zuneigung zu seinen Nahestehenden natiir-
licherweise empfindet und die Wahrheit sucht.””® Daraus erwichst bei
Cicero nicht zuletzt ein Anspruch des Menschen an sich selbst: Wenn
die Menschen bedenken wollten, so Cicero, welche Auszeichnung und
Wiirde (vexcellentia et dignitas«) ihrer (menschlichen) Natur innewoh-
ne, so wiirden sie verstehen, »wie schindlich es ist, in Genuf$sucht sich
treiben zu lassen und verzirtelt und weichlich, und wie ehrenhaft ande-
rerseits, sparsam, enthaltsam, streng und niichtern zu leben«.”® Auch
ein geschlechtsspezifischer Aspeke der Schonheit fihrt bei Cicero zu
unterschiedlichen Ehranforderungen: Lieblichkeit (»venustas«) habe die
Frau, Wiirde (»dignitas«) der Mann.” Wenn Cicero von Abstufungen
der »Wiirde« bei unterschiedlichen Menschen ausgeht, so ist offenbar
ein Maf3stab beachtlich, der diese im Einzelfall guantifizierz. Bei Cicero
speist sich dieser aus Idealen der Selbstbeherrschung, des naturgemifen
und pflichtgemiflen Handelns. Wiirde — oder besser: Ehre — in einem
solchen Sinne hingt demnach (auch) von dem Verhalten bzw. den Ver-
diensten ihres Trigers ab, ebenso von nicht weiter beeinflussbaren Fak-
toren wie der sozialen Stellung oder dem Geschlecht. Anders, so wird
betont, verhalte es sich mit der Menschenwiirde religioser Bestimmung,
die allen Menschen bedingungslos allein aufgrund ihrer urspriinglichen
Gottesbezichung und ihrer daraus resultierenden (ewigen) Personalitit
zukommt. Dieser Wandel von einem an Ehrevorstellungen orientierten
Wiirdebegriff hin zur egalitiren Menschenwiirde — in den Worten Hans
Joas ein »Sakralisierungsprozess« der Person’®* — wird von Jeremy Wald-
ron auch als »Adel fiir alle« beschrieben.’® Was frither nur ausgewéhlten

159 Marco Tullius Cicero: De officiis/Vom pflichtgemdifSen Handeln, Stuttgart: Reclam 2010,
S. 14f.

160 Ibid., S. 95.

161 Ibid., S. 113.

162 Hans Joas: SP, op. cit., S. 18. Bereits vor ihm hat Michael Perry es die grundlegende
Uberzeugung der Menschenrechtsidee genannt, »that every human being is sacred« (Zhe
ldea of Human Rights, op. cit., S. 11).

163 Vgl. Jeremy Waldron: Dignity, Rank, ¢ Rights, Oxford: Oxford University Press 2012.
Waldron schligt dabei eine Unterscheidung zwischen wertbasierten und chrebasierten
Wiirdekonzepten vor und postuliert — ausgehend von einer Untersuchung des Wiirdebe-
griffs im Recht — die Akkuratheit der letzteren. Dieser Beitrag Waldrons zur Menschen-
rechtstheorie bleibt meines Erachtens letztlich bescheiden, sie tiberzeugt weder in der
Methode noch im Ergebnis. Die These, Menschenwiirde, gedacht als Adel fiir alle, sei
nicht dessen Abschaffung, sondern seine Fortfiihrung auf anderen Wegen (»that human
dignity involves universalizing, rather than superseding, the connotations of status, rank,
and nobility that »dignity« traditionally conveyeds, ibid., S. 67), hake: Wenn ich die Idee

umforme, wonach manche und 7#r manche von Geburt an edler sind etc., dann ist

123

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

Individuen an Stellung zukam, macht die Idee der Menschenwiirde zu
einer universalen Kategorie. Die Pointe von Waldrons These ist dabei,
dass sie sich selbst aufhebt: Eine Wiirde, an der ausnahmslos alle An-
teil haben, wie gerade auch an der religiés bestimmten, ist kein Privileg
mehr und das exakte Gegenteil von differenzierender Ehre und Standes-
denken. Wenn heute alle »wie Adelige« behandelt werden, ist damit Adel
automatisch abgeschafft, ein Vergleich mit der >nobility« alter Tage nicht
mehr moglich.

Ganz so verschieden sind beide Zuginge, jener der Wiirde und je-
ner der Ehre, bei genauer Betrachtung jedoch nicht: Auch in der Men-
schenwiirdevorstellung — nicht nur der religivsen — driicke sich nicht
unihnlich zur Wiirde der verdienstvollen Person eine Wertschitzung
aus, in diesem Fall die Wertschdtzung des Menschen als eines von Gott
geschaffenen Wesens. Doch besteht darin ein fiir die Idee der Men-
schenrechte und ihre Gleichheitsdimension entscheidender Unterschied
dahingehend, dass dieses fiir jede Menschenwiirdekonzeption bezeich-
nende Wertschitzungselement der Perspektive Gottes zuzuordnen ist, der
den Menschen vor aller anderen Kreatur auszeichnet dadurch, dass er
ihn nach seinem Bilde erschafft respektive zu seinem Stellvertreter er-
klare. Diese Wertschitzung auf Seiten des Schopfers wird auf diese Wei-
se zur Anleitung der Motivation des gliubigen Menschen, wiederum
selbst den Anderen als Mit-Geschaffenen wertzuschitzen: Der Gliubige
tibernimmt die Perspektive Gottes auf die Menschheit. Fiir den univer-
salistischen Pfeiler der Menschenrechtsidee liegt darin grofles Potenzial,
da aus dieser Vorstellung ein grundsitzlich gleicher Wert der Menschen
geschopft werden kann, der zugleich unabhingig ist von individuellen
Wertzumessungen und ihrer zu befiirchtenden Instabilitit und Varianz.
Um dieses begriindende Potenzial entfalten zu kdnnen, ist es fiir religi-
ose Menschenwiirdekonzeptionen allerdings erforderlich, folgende dro-
hende Unterminierungen ihres egalitiren Charakters zu beachten und
schliefflich zu bewiltigen: Es ist dies insbesondere die Frage, inwieweit
Wiirde als konkret individuelle oder aber als abstrakte Gattungs- bzw.
Wesenseigenschaft des Menschen fungiert. Sie ist deshalb dringend, da
durchaus religiose Glaubensinhalte existieren, die die Vorstellung in-
dividueller Menschenwiirde entweder von Beginn an oder im Verlauf
des Lebensvollzuges zuriickzuweisen. Konkret ist dies — allen voran im
Kontext christlicher Traditionen — die Idee der Erbsiinde sowie die — in
allen Religionen zentrale — Unterscheidung zwischen Siinde und From-

diese spezifische Transformation der Todesstof8 des ehemaligen Ideals, und so wiire der
von Waldron aufgeworfene Widerspruch zwischen Kontinuitit und Innovation in diesem
Zusammenhang entkernt. Zur irritierenden Weigerung Waldrons, moralische Ideen, die
diese Innovation beférdert haben, zur Kenntnis zu nehmen, siehe auch die Kritik von
Michael Rosen (»Dignity Past and Present«, Commentary in Jeremy Waldron: Dignity,
Rank, and Rights, S. 79-98).

124

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEGRUNDUNGSPFADRE

migkeit. Fiir die Glaubenstiberzeugung Erbsiinde gil: Da sie in den
religiosen Narrativen eindeutig zeitlich nach der Schopfungsgeschichte
auftrite, fordert sie die Frage heraus: Wie beeinflusst die Versiindigung
der ersten Menschen an Gottes Gesetz deren in der vorhergehenden
Wertschitzung Gottes bestehende Wiirde? Wirke diese unangetastet fort
oder prisentiert sie sich in neuer Bestimmung? Und was wiirde es fiir
die Inklination des Gliubigen, allen Menschen Wiirde zuzusprechen,
bedeuten, sollte die Gottheit ihre Wertschitzung revidieren oder auf
eine andere Spezies umlenken? Immerhin finden sich in religidsen au-
toritativen Schriften zuweilen Inspirationen, eine solche Distanzierung
etwa des abrahamitischen Gottes von seiner Menschheit in Verdruss und
Ekel vorzustellen (ebenso freilich eine darauf wiederum mogliche Neu-
Zuwendung).”** Auch die mogliche nachtrigliche Wiirdeverwirkung im
Falle individueller Stinde konnte fiir die Begriindungstauglichkeit reli-
gioser Wiirdevorstellungen mit Blick auf den menschenrechdichen Uni-
versalismus Probleme bereiten. Es erschliefSt sich nimlich weder aus der
Torah bzw. dem Alten Testament noch dem Koran, ob die Menschheit
als solche mit der besonderen Wiirde im Sinne der Vorziiglichkeit ge-
geniiber allen anderen Lebewesen ausgezeichnet ist oder wirklich jeder
Einzelne. Wenn nun vielleicht die Wiirde des Einzelnen erst aus der all-
gemeinen Gattungs- oder Wesensbestimmung »Menschenwiirde« folgt,
sofern er teil hat an »der Menschheit«, wird das Problem nur dann im
Sinne einer mit den Anforderungen der Idee der Menschenrechte be-
friedigenden Weise ausgerdumt, wenn der einzelne Mensch nicht durch
Verfehlungen — welcher Art auch immer — aus der Menschheit und
damit aus dem Wiirdebegriff selbst immer schon herauszufallen droht.
Eine solche Verfehlung, die der Menschenwiirde im Einzelfall entgegen-
steht, konnte in Anlehnung an theologische Diskurse etwa darin erblicke
werden, dass jemand durch seine Zuriickweisung der Gottesbeziehung
insgesamt oder auch nur einzelner géttlicher Gebote den nunmehr nor-
mativ anspruchsvollen Begriff der Menschheit verfehlt und damit sei-
ner Wiirde verlustig geht. Dass diese Moglichkeit grundsitzlich besteht,
zeigt sich auch, wenn man die Wiirdevorstellung des Thomas v. Aquin
in diesem Licht abklopft. »Der Endpunkt« des menschlichen Seins,
schreibt Thomas, »ist die auf der geistigen Erkenntniskraft beruhende
geistige Beriihrung des hochsten Erkenntnisobjektes in der Erkenntnis
und Liebe Gottes.«*® Kann denn in dieser teleologischen Rahmung die
Menschenwiirde letztlich in ihrer Integritdt unangetastet bleiben, wenn
der Mensch sein Ziel, das heiflt die Gotteserkenntnis, selbstverschuldet
verfehle? Die Strafen, die das Kirchenrecht an (Tod-)Siinden kniipft,
und wie sie Thomas selbst gegeniiber uneinsichtigen Siindern verteidi-

164 Vgl. Gen 6,1-9,17.
165 Thomas v. Aquin: Summa contra gentiles, op. cit., S. 183.

12§

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

gt, stellen dies in Zweifel. Wenn, wie aktuell Papst Franziskus betont
hat, die goedlich gestiftete Menschenwiirde dazu Anlass geben sollte,
»den Menschen nicht als ein Absolutes zu betrachten, sondern als ein
relationales Wesen«,"® (wie) wirkt sich eine Beschidigung oder gar ein
Bruch der Mensch-Gott-Bezichung auf die Wiirde des Einzelnen aus?
Die zentrale Frage hinsichtlich der Wiirde der gottesebenbildlichen bzw.
statthalterischen Kreatur und ihrer Tauglichkeit, den universalistischen
Pfeiler der Menschenrechtsidee zu stabilisieren, liegt letztlich im Ver-
hiltnis von gottlicher und menschlicher Perspektive.” Mag auch der
Stinder oder der unvollkommene Mensch in Gottes Augen immer noch
in der elterlichen Zuneigung aufgehoben sein, wieso muss der Glaubige
aber diese Perspektive kompromisslos zu seiner machen? Zumindest in
der Geschichte der Religionen zeigt sich, dass diese Frage mindestens
so hiufig verneint wie bejaht worden ist. Die Unterscheidung zwischen
Gleichheit vor Gott und Gleichheit vor den Menschen respektive vor dem
Gesetz nimmt denn auch eine wichtige Rolle ein, der egalisierenden
Tendenz der Wiirdevorstellung Grenzen zu setzen.'®® Religiose Men-
schenwiirdekonzeptionen lassen sich damit also nicht pauschal als zwei-
felsfrei taugliche Begriindungsansitze fiir den Menschenrechtsgedanken
in seiner Gleichheitsdimension ausweisen, was auch erkliren konnte,
warum sie geschichtlich keineswegs eine solche Wirkungsintensitit ent-
faltet haben, wie es moderne Wiirdebeschworungen durch Vertreter re-
ligioser Gemeinschaften vielleicht vermuten lassen.’® Es wird, wie auch
in den Kapiteln 3 und 4 gezeigt, wesentlich darauf ankommen, welche
(weiteren) ideellen Ressourcen in der entsprechenden religiosen Traditi-
on fruchtbar gemacht werden (kénnen).

166 Papst Franziskus: Ansprache vor dem Europaparlament 2014.

167 In dieser Hinsicht kritisiert Tine Stein die bei Thomas angelegte Spur des nachtriglichen
Wiirdeverlustes: »Wenn der Kirchenvater Thomas von Aquin der Auffassung ist, dass
der Mensch nicht an sich als sittlich-freies Wesen iiber dignitas humana verfiigt, son-
dern nur der tugendhafte und nicht-siindige Mensch und demgegeniiber der siindhafte
Mensch die Wiirde an sich selbst verwirkt und gegebenenfalls getdtet werden kann »wie
ein Tier, dann steht dies im Widerspruch zum Sinn der biblischen Erzihlung iiber den
Brudermérder Kain, dessen Gottesmal auf der Stirn ihn schiitzen soll vor der Tétung aus
Rache — denn auch der Mérder ist in seiner Wiirde unbedingt« (xMenschenrechte und ihr
Geltungsanspruch, Kritik in Erwigen Wissen Ethik 2013/24, S. 304).

168 Vgl. Norman Solomon: »Religion and Human Rights with special reference to Judaism,
in: Nazila Ghanea/Alan Stephens/Raphael Walden (Hg.), Does God believe in Human
Rights?, Leiden: Martinus Nijhoff 2007, S. 101f;; Tine Stein: Himmlische Quellen und
irdisches Recht. op. cit, S. 117f. Vgl. 4.1.1 und 4.2.1.

169 In diesem Zusammenhang bemerke Michael Rosen, dass Wiirde gerade auch in der ka-
tholischen Tradition keineswegs nur egalitir gedacht, sondern oftmals gerade dazu ver-
wendet wurde, um Diskriminierte gleichsam durch Aufwertung zu entschidigen und
Unterwerfung als solche aufzuwerten (vgl. »Dignity Past and Presentc, op. cit., S. 86fF.).

126

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEGRUNDUNGSPFADRE

Auch hinsichdich des zweiten Pfeilers der Menschenrechtsidee gilt es
zu priifen, inwiefern die religiés bestimmte Wiirde des Menschen den
Grund des Gesolltseins individueller, emanzipativer Anspruchsberechti-
gung legen kann. Ein menschenrechdicher Individualismus im engeren
Sinn, wie in Abschnitt 2.2 beschrieben, wiirde dabei an derselben Frage
hingen, wie sie oben bereits im Zusammenhang mit der Unterschei-
dung von Wiirde als Individual- oder Gattungseigenschaft erértert wur-
de. Ein menschenrechtlicher Individualismus im weiteren Sinne, wie er
sich auf Freiriume des Einzelnen vis-a-vis seiner (Glaubens-)Gemein-
schaft bezieht, scheint fiir religiose Wiirdekonzeptionen eine zusitzliche
Herausforderung darzustellen, wenn auch keine untiberwindliche. Auch
hier zeigt sich eine Parallele zur Méoglichkeit der Wiirdeverwirkung:
Wenn der Einzelne in seiner freien Betitigung droh, sein in der Wiir-
debestimmung eingeschlossenes wahres Wesen bzw. eigentliches (Heils-)
Ziel zu verfehlen, zeigen (nicht nur monotheistische) Religionen erfah-
rungsgemify wenig Bereitschaft, diese Freiriume anzuerkennen. Man
denke etwa an Augustinus von Hippo, der diese Spannung beispielhaft
in seiner Abgrundmetapher aufgreift: Ist es denn der gemeinsamen Got-
teskindschaft aller angemessen, seinen Nichsten in voller Freiheit ins
Verderben laufen zu sehen, ohne ihn daran zu hindern?"7° Gerade dieser
Blick auf die Menschenwiirde im Kontext religiéser Glaubensiiberzeu-
gungen zeigt ein weiteres wesentliches Moment allen Wiirdedenkens:
Fir die Menschenrechte und ihre Begriindung bedeutsam sind Men-
schenwiirdekonzepte genau deshalb, weil sie aus ihrem Wersschitzungs-
element (»Warum ist der Mensch bzw. die Menschheit von besonderem
Wert?«) Beschrinkungen im Umgang mit (idealiter) jedem Menschen
folgern. Diese normativen Implikationen der Wertschitzung kénnen
nun, wie die Religionen zeigen, nicht nur als Verpflichtungen der Mit-
menschen (oder auch das Staates) wirken, die ihr Handeln in Bezug auf-
einander bestimmen, sondern auch als Verpflichtungen der Wiirdetriger
in Bezug auf ihr Handeln sich selbst bzw. Gott gegeniiber. In diesem
Sinne trigt die religiose Fassung der Menschenwiirde etwa im Bereich
der abrahamitischen Religionen auch stets den Keim dafiir in sich, die
Schranken des Handelns des Einzelnen entsprechend den in ihrem spe-
zifischen Wiirde-Wertschitzungselement angelegten Implikationen so
eng zu setzen, dass die Freiheitsdimension des Menschenrechtsgedan-
kens ernsthaft unter Druck gerdt. Die Spannung, die auf diese Weise

170 So liest man bei Augustinus in einem Brief an Vincentius: »Denn wenn jemand sihe, wie
sein Feind, durch ein gefihrliches Fieber wahnsinnng geworden, dem Abgrunde zuliefe,
wiirde er da nicht Béses mit Bésem vergelten, wenn er ihn so laufen liefle, statt ihn
zuriickzuhalten und binden zu lassen? [...] Sicher aber wiirde dieser ihm nach wiederer-
langter Gesundheit um so grofieren Dank sagen, je mehr er sehen wiirde, dafy man seiner
durchaus nicht geschont habe« (Augustinus: Ausgewiiblte Briefe Bd. I, Kempten: Verlag
der Jos Késelschen Buchhandlung 1917, S. 335.).

127

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

zwischen religiosen Menschenwiirdeverstindnissen und alternativen,
sikular-humanistischen waltet, ist letztlich fiir zahlreiche praktisch-kon-
krete Divergenzen verantwortlich, wie Michael Rosen ausfiihrt:

»Certainly the liberal-humanistic and the theistic conceptions of hu-
man dignity [...] have come to agree on a very great deal in accepting
certain central social and political rights for adult human beings [...]
but, when it comes to questions of medical and biological ethics [...]
there is simply no common ground.«'7!

2.3.1.2 »Unmetaphysisch«:
Bediirfnisnatur des Menschen und existentielle Gleichstellung

Eine Begriindungsweise, die sich unter denjenigen als accraktiv erwie-
sen hat, die an Menschenwiirdezugingen religiése oder immerhin me-
taphysische Aufladungen beklagen'” und es stattdessen vorziehen, von
anthropologischen bzw. biologischen Voraussetzungen auszugehen, ist
der Rekurs auf die Bediirfnisnatur des Menschen. In menschlichen Be-
diirfnissen im weitesten Sinne wird gerade auch deshalb eine tragfihige
Begriindung der (Idee der) Menschenrechte geschen, da die »existen-
zielle Gleichstellung«'” die Gleichheitsdimension des Menschenrechts-
denkens perfekt zu unterstiitzen scheint: In ihren Bediirfnissen nach
basalen Giitern, zwischenmenschlichen Zustinden oder auch Sinn sind
sich Menschen gleicher, als es soziale Ausdifferenzierungen oder auch
unterschiedliche partikulare Fihigkeiten und Dispositionen oftmals
nahelegen. Zugleich kénnen Bediirfnisse auch in der Betonung ihrer
personlichen, individualisierten Dimension als ein moglicher Ankniip-
fungspunke fiir den zweiten, individualistischen Pfeiler der Menschen-
rechtsidee gelten. Die jiingeren Versuche, (die Idee der) Menschenrechte
mittels bediirfnistheoretischer Argumente grundzulegen, sind vielfiltig,

171 Michael Rosen: »Dignity Past and Presentc, op. cit. S. 93.

172 Siehe insbes. Franz Josef Wetz: IMW, op. cit. Er wendet sich vor allem gegen den Schlag-
wortcharakter des Begriffs der Menschenwiirde, die im Sinne einer Wesenswiirde zwar
oft bemiiht wird, aber im Grunde nicht mehr mit dem modernen Bewusstsein verein-
bar sei: »[I]n einer pluralistischen Gesellschaft mit zunechmend naturwissenschaftlichem
Weltbild kann sie nicht mehr als metaphysischer Seinswert, als unzerstorbare Eigenschaft
vorgestellt werden« (ibid., S. 205). Kritik an einem »idolatrischen Menschenrechtsver-
stindnis¢, das auf einer quasi-religiosen Uberhshung des Menschen beruhe, iibt Michael
Ignatieff (HRS, op. cit., S. 82ff.). Einen »Abschied von der Menschenwiirde« empfichlt
denn auch Riidiger Bittner (im Erscheinen) und rit in metaphysikfreier Manier: »[B]esser,
wir gewdhnen uns an den Gedanken, dass es mit allem Héheren vorbei ist, auch mit
unserer eigenen Wiirde.« Einen auf die Verletzlichkeit des Menschen abstellenden Ansatz
»negativer Begriindung« der Menschenrechte macht weiters Peter G. Kirchschliger stark
(vgl. Wie kinnen Menschenrechte begriinder werden?, op. cit., Kap. s).

173 Diesen Begriff in die Debatte eingefiihrt hat Franz Josef Wetz (vgl. IMW, op. cit.; »Exis-
tenzielle Gleichstellunge, Kritik in: Erwigen Wissen Ethik 2013/24, S. 312—-314).

128

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEGRUNDUNGSPFADRE

und konnen hier nicht erschépfend dargestellt werden koénnen. Es sol-
len lediglich zwei paradigmatische Ansitze beispielhaft erdrtert werden:
Zum einen der Fihigkeitenansatz (capability approach) von Martha C.
Nussbaum (und Amartya Sen'7#), der einen an Aristoteles angelehnten
Zugang reprisentiert und der in zahlreiche Instrumente der Entwick-
lungspolitik eingeflossen ist; und zum anderen der in Kritik an der Idee
der Menschenwiirde entwickelte Ansatz von Franz Josef Wetz, der vor
allem die deutschsprachige Menschenrechtstheorie auf vielfiltige Weise
angestofSen hat.

Martha Nussbaum wihle in ihrem Fihigkeitenzugang eine bewusste
Distanzierung von gegenwirtigen etablierten Menschenrechten und lei-
tet dazu an, gleichsam eine tabula rasa an méglichen Anspriichen vor-
zustellen, die erst mit konkreten Inhalten auszufiillen sei. Als Grundlage
dieser Denkiibung dient ihr die inhirente Bediirftigkeit der menschli-
chen Natur, die weit fruchtbringender als blofer »rights talk« sei: »Hu-
man beings are needy babies, grow up slowly, and require lots of care
as they grow. [...] If they live to old age, they typically need a great
deal of care again and are likely to encounter disabilities, either physical
or mental or both.«'7s Fiir Nussbaum besteht nun ein entscheidender
Vorteil des Fihigkeitenansatzes darin,”® ein hoheres Mafl an Univer-
salisierbarkeit aufzuweisen als konkurrierende (politische) Menschen-
rechtskonzeptionen, da sich jeder Mensch, unabhingig von seiner Na-
tionalitit oder Herkunft, in den aufgelisteten Bediirfniskomponenten
wiederfinden konne. Die existenzielle Gleichstellung, die Nussbaum
zeichnet, ist eine der »vulnerable animality«.””” Die Ausiibung bzw. Rea-
lisierung der zehn wichtigsten Fihigkeiten, die jedem Menschen als An-
spriiche zustehen (sollen) und Gegenstand eines universalen Konsenses
sein konnten, fasst Nussbaum in einer Liste zusammen.'”® Sie umfasst
Anspriiche auf: Leben; kérperliche Integritit; Sinne, Vorstellungskraft
und Gedanken; Emotionen (»[b]eing able to have attachments to things
and people outside ourselves«); praktische Vernunft («[b]eing able to
form a conception of the good and to engage in critical reflection«); Zu-
gehorigkeit zu anderen Arten (»[b]eing able to live with concern for and
in relation to animals, plants, and the world of nature«); Spiel; sowie

174 Siehe Commodities and Capabilities, New York: Elsevier Science Publisher 1985.

175 Martha Nussbaum: FJ, op. cit., S. 88. Siche auch ihr Creating Capabilities. The Human
Development Approach, Cambridge MA: Harvard University Press 2011.

176 Eine dhnliche Zugangsweise, allerdings stirker auf das Gebiet der Metaethik zugeschnit-
ten, wihle Philippa Foot (Natural Goodness, Oxford: Oxford University Press 2011).

177 Martha Nussbaum: FJ, op. cit., S. 133.

178 Vgl. Martha Nussbaum: FJ, op. cit., S. 76f. Sie verweist zwar mehrmals auf den unabge-
schlossenen Charakter dieser Auflistung, die offen sei fiir Modifikationen (ibid., S. 78f.,
S. 296), relativiert dies jedoch an anderer Stelle, wenn sie betont, dass zumindest die zehn
zentralen Fihigkeiten nicht zur Disposition stchen (»we ask you to agree on these ten
basic entitlementsc, ibid., S. 297).

129

06:11:52. - o


https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

Kontrolle tiber seine Umwelt.””? Ohne die Moglichkeit, diese Fahigkei-
ten, die zugleich Bediirfnisse verkérpern, zu entfalten, sei ein mensch-
liches Leben »not a life worthy of human dignity.«** Menschenwiirde
wird hier also nicht (schon) als Begriindungsnorm (Wiirde als Status),
sondern (erst) als Maf3stab des gliicklichen Lebens bzw. als heuristisches
Vehikel zur Ermittlung ssinnvoller Menschenrechte« eingefiihrt (Leben
in Wiirde als Recht). Ein Leben, das ihm nicht gentigt, wire mit Nuss-
baum gesprochen ein »subhumanes«.”" Nussbaum betont: »Dignity is
not defined prior to and independently of the capabilities, but in a way
intertwined with them and their definition.«'®* Wenn die capabilities
bei Nussbaum »intuitiv und diskursiv« aus der Vorstellung eines wiir-
dewertigen Lebens heraus entwickelt werden,™ stellt sich die Frage, um
welche Art von Begriindung es sich hier eigentlich handelt? Angelehnt
an Rawls, dessen Konzept des »iiberlappenden Konsenses«®* sie eben-
falls aufgreift, sicht Nussbaum fiir die von ihr gesammelten Fihigkeiten
eine »freistehende« Begriindung vor,™ die dabei auf moralische Ge-
tihle (moral sentiments) angewiesen zu sein scheint bzw. auf die Rolle
der Erziehung.™®

Das Bestreben, eine postmetaphysische Grundlegung der Menschen-
rechte zu wagen, die ohne herkommliche Menschenwiirdefixierungen
gelingt, findet sich auch im kontinentalen, konkret deutschen, Men-
schenrechtsdiskurs. Da dieser wie kaum ein anderer von der Bedeutung,
welche die Menschenwiirde gerade auch in der Rechtsprechung deut-
scher (Hochst-)Gerichte einnimmt, stark geprigt ist, muss eine Schrift
mit dem Titel Hlusion Menschenwiirde naturgemif$ zu einigen Irritati-
onen fithren. Darin entwickelt Franz Josef Wetz ausgehend von einer
kritischen Auseinandersetzung mit dem Konzept Menschenwiirde und
der Frage, »wie trotz weltanschaulichem Neutralismus, tiberspanntem
Anthropozentrismus und sikularem Naturalismus die Idee der Men-
schenwiirde dennoch lebendig bleiben kénnte«,”” einen mehrfasrigen

179 Innerhalb der einzelnen Anspriiche vermutet Nussbaum sehr geringen Spielraum fiir
Wertkonflikte, wenn kein Unterschreiten einer gewissen Mindesterfiillung jedes cinzel-
nen Anspruchs sichergestellt sei: »[...] if the capabilites list and its threshold are suitably
designed, we ought to say that the presence of conflict between one capability and ano-
ther is a sign that society has gone wrong somewhere« (ibid., S. 401).

180 Martha Nussbaum: FJ, op. cit., S. 78.

181 Ibid., S. 278.

182 Ibid., S. 162.

183 Ibid., S. 78.

184 Siche insbes. John Rawls: Political Liberalism, New York: Columbia University Press
1993, S. 133fF. Vgl. 2.3.3.

185 Vgl. Martha Nussbaum: FJ, op. cit., S. 79, 86.

186 Vgl. Martha Nussbaum: FJ, op. cit., Kap 7, insbes. S. 412ff. Zu moralischen Gefiihlen
sieche auch 2.3.1.4.

187 Franz Josef Wetz: IMW, op. cit., S. 192.

130

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEGRUNDUNGSPFADRE

Argumentationsstrang, der auf die Wiirde des Menschen zwar nicht
ganz verzichtet, sie aber neu denkt. Nicht mehr als Wesenseigenschaft
des Menschen soll sie in der Menschenrechtstheorie fungieren, son-
dern vielmehr als »konkreter Gestaltungsauftrage«.’® Als Rahmen dieser
so gesetzten Menschenwiirde dient Wetz dabei das Konzept der »exis-
tenziellen Gleichstellung«.”® Darin wird der Wert des Menschen nicht
(linger) in seiner Erhabenheit und Gréfle erblicke, sondern zu seiner
Schwiche und Bediirftigkeit in Bezichung gesetzt: »Den Ausgangs-
punkt des neuen Wiirdeverstindnisses bildet die Selbsterkenntnis des
Einzelnen als eines endlichen, verwundbaren, leidensfihigen Wesens
mit starkem Erhaltungs-, Entfaltungs- und Entwicklungsdrang.«™°
Fir die Aufwertung eines bediirfnisorientierten Begritndungszuganges
(in Anlehnung an Martha Nussbaum) plidiert auch Bernd Ladwig:
Menschenrechte seien dabei als »Institutionen zum Schutz und zur
Forderung fundamentaler Interessen zu sehen«.”* Nicht irgendwelche
Interessen liegen der »Menschenrechtsbediirftigkeit« des Menschen
zugrunde, sondern solche, die letztlich auf das Gute im aristotelisch-
teleologischen Sinn hin orientiert sind.”> Entscheidend ist dabei die
»intersubjektiv nachvollziehbare Dringlichkeit«. Sie macht ein (blofes)
Interesse zu einem (beachtenswerten) Bediirfnis.””? Ladwig fasst als
grundlegendste menschliche Bediirfnisse die Existenz, die Selbstbe-
stimmung, das Wohlbefinden und den moralischen Status im Sinne
von Anerkennung.”* Fiir ihn steht fest: »Ein inklusives und egalitires
Menschenrechtsverstindnis bekommen wir nur, wenn wir eher unsere
Bediirfnisse als unsere Fihigkeiten hervorheben.«*s Auch Georg Loh-
mann macht das Unparteilichkeitsprinzip in seiner »Ethik der radikalen
Endlichkeit« aus existenziellen Grundlagen heraus stark: »Diese [...]
Erfahrung der Geworfenheit unseres Lebens bringt uns dazu, fiir alles
menschliche Leben eine es notwendig begrenzende Unverfiigbarkeit zu
akzeptieren.«*° Fiir das Primat der Bediirfnisanthropologie vor anderen,
metaphysischen Begriindungspfaden tritt weiters Wolfgang Kersting im
Rahmen seines »niichternen Menschenrechtsuniversalismus« ein.™”

188 Ibid,, S. 206.

189 Vgl. ibid., 217ff.

190 Ibid., S. 218.

191 Bernd Ladwig: »Menschenrechte und menschliche Nature, op. cit., S. 96. Siehe auch zu
seiner Verteidigung Nussbaums Ansatz »Human Rights and Human Animals, in: Mari-
on Albers/Thomas Hoffmann/Jérn Reinhardt (Hg.), op. cit., S. 23—42.

192 Bernd Ladwig: »Menschenrechte und menschliche Natur, op. cit., S. 97.

193 Ibid., S. 98.

194 Ibid., S. 99.

195 1Ibid., S. 104.

196 Georg Lohmann: »Ethik der radikalen Endlichkeit, op. cit., S. 10.

197 Vgl. Wolfgang Kersting: Kritik der Gleichheit. Uber die Grenzen der Gerechtigkeit und der
Moral, Weilerswist: Velbriick Wissenschaft 2002, S. 131fF.

131

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

Wenn man nun die so skizzierten Ansitze — Fihigkeiten, Bediirfnisse,
existenzielle Gleichstellung — riickbezieht auf die axiologischen Voraus-
setzungen des Menschenrechtsgedankens, die es zu begriinden gilt,
dann stellen sich eine Reihe unterschiedlicher Fragen. Ganz allgemein
etwa auf den Ansatz von Martha Nussbaum oder auch Bernd Ladwig
bezogen, lisst sich sagen: Mit Blick auf den universalistischen Pfeiler
der Idee der Menschenrechte bote sich die Bediirfnisnatur als »grofle
Gleichmacherin« zwar an, bereitet aber auch Schwierigkeiten sehr
grundsitzlicher Art. So ist nicht klar, was durch sie eigentlich genau
begriindet wird, solange nicht klar ist, wie sich ihr Sein — die faktische
Bediirftigkeit (bzw. Fahigkeit) — zu ihrem Sollen — der Bediirfnisbefrie-
digung (bzw. Fihigkeitenentfaltung) logisch verhile.”® Eine unvermit-
telte Deduktion ist aus bekannten Griinden nicht maéglich,™ worauf
jedenfalls auch Wetz hinweist und dazu die entscheidende Frage stellt:
»Wir allein kénnen uns und der Welt die Freundlichkeit erweisen, Be-
diirfnisse und Wiinsche in einklagbares Recht zu verwandeln. Aber aus
welchen Griinden sollten wir dies tun?«.>°® Dabei kommt nun die ein-
gangs betonte Unterscheidung zwischen einer Begriindung der Idee der
Menschenrechte auf der einen und der Begriindung spezifischer men-
schenrechtlicher Anspriiche auf der anderen zum Tragen. Ein festgestell-
tes und im Idealfall allgemein geteiltes Bediirfnis nach einem bestimm-
ten Gut zum Beispiel kann durchaus (ein Ansatz einer) Begriindung fiir
die Aufnahme eines bestimmeten Menschenrechts in eine entsprechende
Erklirung oder Garantie sein,*** doch reichen auch dutzende von Be-

198 Nussbaum ist hier nicht ganz eindeutig: Zum einen erklirt sie, ihr Ansatz lese bzw. leite
keine Normen aus der menschlichen Natur ab und scheint wie gesagt einer politischen
Begriindung der Menschenrechte nahe zu stehen; andererseits betont sie, ihr Ansatz
»grounds rights claims in bare human birth and minimal agency [...]« (vgl. Creating
Capabilities, op. cit., S. 28, 63, 109ft.).

199 Vgl. FN 131 in 2.3.

200 Franz Josef Wetz: IMW, op. cit., S. 223. Eine im Vergleich dazu verstérende >Immu-
nitit« gegen das Sein-Sollen-Problem fiir naturalistische Menschenrechtsbegriindungen
legt James Griffin an den Tag, wenn er in seiner auf Handlungsfihigkeit und Schmerz-
freiheit abstellenden Theorie der Menschenrechte erklirt, eine Kluft zwischen Faktizitit
und Normativitit lasse sich nur beschreiben auf Basis einer »narrow conception of fact«.
Denn wenn ich sage, dass ich Schmerzen verspiire, so Griffin weiter, sei dies ein Tatsa-
chen- und Werturteil zugleich (»statement of fact and an evaluative statement«) (vgl. Oz
Human Rights, op. cit., S. 35f.). Wie er aber von dort aus zu einem normativen Urteil der
Schmerzvermeidung — oder warum nicht auch der Schmerzsteigerung? — und ferner zu
einem {iber-personlichen, moralischen Urteil im Sinne der Menschenrechte gelangt, zeigt
er nicht. Dabei war er nicht ganz am falschen Weg und hitte, wenn er nicht mit dem
»Kopf durch die Humesche Wand« zu gehen versucht hitte, vielleicht im Werturteil den
Schliissel zur »Lsung« des Sein-Sollen-Problems erkannt, welche nur um den Preis der
Relativierung des entsprechenden Urteils zu haben ist.

201 In diesem Zusammenhang stellen sich dann zwar auch wiederum gewichtige Fragen
(etwa danach, ob auch unerwiinschte Fihigkeiten bzw. Bediirfnisse, wie beispiclsweise
zu Grausamkeit bzw. nach Rache, Beachtung verdienen oder inwieweit vermeintlich >na-
tiirliche« Bediirfnisse sozial medialisiert oder tiberhaupt erst kulturell generiert werden),

132

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEGRUNDUNGSPFADRE

diirfnissen nicht aus, um das Recht zu statuieren, auch nur eines davon
zu befriedigen. Dass jeder Mensch Anspruch auf bestimmte Freiheiten,
Zustinde oder Leistungen haben soll, kann seine Bediirfnisnatur alleine
niemals begriinden. In den bisher vorgestellten Theorien wurde jedoch
noch nicht ansatzweise begriindet, weshalb Bediirfnisse (des Menschen)
tiberhaupt beachtlich sind oder sein sollen. Dies ist, so die hier vertre-
tene These, der Hauptgrund, warum Bediirfnistheorien alleine nicht
hinreichen, die Idee der Menschenrechte zu fundamentieren.

Die defizitire Struktur der betont unmetaphysischen Menschen-
rechtsbegriindungen ldsst sich leicht anhand dieses hypothetischen
Argumenteaustausches vor Augen fithren: Ein Anhinger des Fihigkei-
tenansatzes versucht, im Gesprich mit einer lebensmiiden Nihilistin
die Bedeutung der (Fihigkeit zu) Zugehérigkeit als das Gegenteil von
Entfremdung herauszustellen. Man darf sich auf einen argumentativen
Zirkel gefasst machen. »Und wozu brauche ich diese Zugehorigkeit?« —
»Sie erst gibt, in Zusammenwirken mit anderen entfalteten Fihigkeiten,
dem Leben seine Wiirde« — »Was macht das fiir einen Unterschied?« —
»Den Unterschied zwischen Gliicklichsein und Ungliicklichsein« —»Ob
mein Leben, ob tiberhaupt ein Leben so etwas wie Wert besitzt, ist mir
ganz einerlei.« — »Die meisten Menschen wiirden das nicht so sehen« —
»Was kiimmert sich das Universum um sie? Im GrofSen besehen ist es
doch unerheblich, ob Menschen sich nun zugehorig fithlen kénnen,
gliicklich sind oder nicht.« Man kénnte zugunsten Martha Nussbaums
einwenden, dass tatsichlich wohl die allermeisten Menschen das Gliick-
lichsein dem Ungliicklichsein, das gelungene dem verfehlten Leben
vorzichen und vielleicht sogar einmiitig ihre Fihigkeitenauflistung an-
nehmen wiirden. Doch damit wire der Ansatz, den Menschenrechtsge-
danken bediirfnistheoretisch zu begriinden, noch nicht gerettet; geht es
doch nicht allein darum, den Menschen nahezulegen, dass sie mit der
Entwicklung der entsprechenden Fahigkeiten ein wiirdewertiges Leben
fithren kdnnen, sondern vor allem darum, ihnen die Fihigkeitenent-
faltung der anderen Menschen als moralischen Zielpunkt vorzustellen.
Doch warum soll es fiir den Einzelnen bedeutsamer sein, dass (auch)
andere Bediirfnisse haben, als fiir das stumme, kalte Universum?

Es ist eine bis in die Anfinge der neuzeitlichen Menschenrechte zu-
riickreichende philosophische Frustration, die Vertretern von Bediirf-
nisargumenten gemeinhin entgegen schligt. Niemand verkorpert diese
Haltung besser als Jeremy Bentham, der in seinen Anarchical Fallacies
die franzésische DDHC einer radikalen Dekonstruktion unterzieht
(vanarchical despotism«, »dangerous nonsense«). Enthalten in seinen
Vorwiirfen — sie reichen von der sorglosen Wortwahl bzw. Rhetorik bis

doch stehen sie bei ihrer entsprechenden Klirung einer Verankerung des so gewonnenen
Anspruchs nicht prinzipiell entgegen.

133

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

zu undemokratischer Anmaflung und Dogmatismus — ist auch die Ver-
mischung von Tatsache und Norm, von Wirklichkeit und Wunsch:

»In proportion to the want of happiness resulting from the want of
rights, a reason exists for wishing that there were such things as rights.
But reasons for wishing there were such things as rights, are not
rights;— a reason for wishing that a certain right were established, is not
that right — want is not supply — hunger is not bread.«***

Ja, kénnte man mit Bentham festhalten, eine Aussicht auf Bediirfniser-
fillung durch gewisse Anspriiche kann durchaus ein Grund sein fiir den
Wunsch, diese Anspriiche zu bejahen. Nicht klar ist aber, ob dieses Wiin-
schen schon hinreicht, um von Rechten, universellen oder natiirlichen
gar, zu sprechen. Und wie kdnnte es jemals Grund des Gesolltseins
prinzipiell gleicher Rechte sein? Um diesen fehlenden Zwischenschrite
nachzuliefern, haben sich besonders transzendentale Argumentations-
strategien angeboten, die eine Verpflichtung zur Universalisierung von
fiir sich selbst priferierten menschenrechtlichen Anspriichen konstru-
ieren. Thr Bestreben geht dahin, die Bediirfnisse der anderen dadurch
beachtlich zu machen, dass man an die Affirmation der jeweils eigenen
Bediirfnisse entsprechende (quasi-)logische Implikationen kniipft. So
konnte man etwa jemanden, der fiir sich selbst gerne menschenrecht-
liche Anspriiche geltend macht, die seine Bediirfnisse (bzw. Fahigkeiten)
besichern, darauf festzulegen versuchen, dass die Gleichheitsdimension
eine unverhandelbare Bedingung der Moglichkeit darstellt, tiberhaupt
von Menschenrechten zu sprechen. Die Aussicht auf den Erfolg dieses
Projektes und die damit verbundene Moglichkeit, die (Idee der) Men-
schenrechte auf eine kaum zu tbertreffende, weil voraussetzungsarme
(sikulare) Begriindungsbasis zu stellen, hat dabei in vielen Fillen je-
doch gewichtige Einwinde zu rasch aus dem Blickfeld geriicke. Solcher
stranszendentaler Zwang« ist nimlich meist nicht stark genug, das zu
begriinden, was auf dem Spiel steht: So konnte der Adressat im Beispiel
es ablehnen, tiberhaupt von Menschenrechten sprechen zu wollen, und
sich auf seinen Standpunke als die Verteidigung von Vorrechten zuriick-
ziehen.>®

202 Jeremy Bentham: »Anarchical Fallacies«, op. cit.

203 Die Grenzen transzendentaler Begriindungsversuche werden nicht zuletzt von einem ih-
rer Altvorderen, nidmlich Jiirgen Habermas selbst, durchaus freimiitig bekannt, wenn er
seine Theorie der kommunikativen Vernunft von der Fihigkeit [6st, »Quelle fiir Normen
des Handelns« zu sein (FG, op. cit., S. 18). Bei Habermas »steht der kommunikativ
Handelnde unter dem >Mufi« einer schwachen transzendentalen Notigung, aber begegnet
damit nicht auch schon dem priskriptiven »Mufi« einer Handlungsregel [...]« (ibid., vgl.
auch Erliuterungen zur Diskursethik, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1992, S. 135f.). Dass
aus seiner Sicht konkret fiir die Menschenrechte die Idee der Menschenwiirde als Begriin-
dungskern unverzichtbar ist, hat Habermas in einem Aufsatz jiingst argumentiert (vgl.

134

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEGRUNDUNGSPFADRE

Diese Schwierigkeit zeigt sich auch, wenn man die vieldiskutierte
Theorie Alan Gewirths betrachtet. Ausgehend von der menschlichen
Fihigkeit zu handeln (agency) versuche er, Freiheic und Wohlergehen
(»freedom and well-being«) als »generic rights« zu begriinden, und
zwar auf eine solche transzendentale Weise, die dem Einzelnen letzt-
lich keine (rationale) Wahl lasse, sich selbst, aber auch alle anderen als
Rechtssubjekt(e) anzusehen.>*+ Sein »Principle of Generic Consistency«
(PGCQC) errichtet Gewirth auf der These, »that all action is necessarily
connected with the concept of rights«.>s Jeder Mensch qua Agent miis-
se es schon nach den Regeln der Logik akzeptieren, dass er ein Recht auf
Freiheit und Wohlergehen hat und dass auch andere darauf denselben
Anspruch haben.> Er erldutert:

»The central point of argument is that rights and rights-claims arise
logically and fundamentally out of the concern of all human beings, as
prospective purpose agents, that the proximate necessary conditions of
their action and generally successful action be protected. [...] It is in
this way that action serves as the basis of human rights: persons must
have and claim these rights because their objects are needed for the
very possibility of action and generally successful action.«**”

Abgesehen davon, dass bereits sein erster argumentativer Schritt irritie-
rende Plausibilitdtsliicken aufweist,*® lassen sich mehrere Argumente
dagegen ins Feld fithren.> Das ist zunichst die naheliegende Anfrage,
warum, wenn Menschenrechte so unverzichtbare Voraussetzungen von
Handlungsfihigkeit sind, sie erst in relativ jiingerer Vergangenheit von
(bei weitem nicht allen) Menschen als solche rerkannt« und gewiirdigt
wurden. Weiters fillt das exklusivistische Risiko ins Auge, das in der
starken Emphase der Handlungsfihigkeit erblickt werden kénnte: Fillt,
wer nicht »agent« ist, gleichsam aus dem Argumentationsbogen heraus?
Gewirth selbst konkretisiert seine These — offenbar im Versuch, diese Ge-
fahr abzuschwichen — so, dass sie als transzendentales Bedingungsmo-

»Das Konzept der Menschenwiirde und die realistische Utopie der Menschenrechtec,
Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 2010/58, S. 343—357).

204 Vgl. Alan Gewirth: 7he Community of Rights, Chicago: The University of Chicago Press
1996, = CR; Human Rights. Essays on Justification and Applications, Chicago: The Univer-
sity of Chicago Press 1982, = HR.

205 Alan Gewirth: CR, op. cit., S. 18.

206 Alan Gewirth: CR, op. cit., S. 17; HR, op. cit., S. 26f.

207 Alan Gewirth: CR, op. cit., S. 16.

208 Pr: Ich brauche x fiir y; P2: y ist gut; C: Ich muss y wihlen. Schén und gut, aber warum
habe ich ein Recht auf'y?

209 Zu ihnlichen Kritikpunkten siche auch Ari Kohen: »The Possibility of Secular Human
Rights: Alan Gewirth and the Principle of Generic Consistency«, Human Rights Review
2005/5, S. 49-75; Alasdair Maclntyre: Afier Virtue. A Study in Moral Theory, Notre
Dame: Notre Dame University Press 1981/1984, S. 66ff.

135

06:11:52. - o


https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

ment ein »minimal degree of rationality needed for action« verlangt.>™
Besonders schwierig abzusichern scheint dariiber hinaus die »logisch
notwendige« Universalisierung der menschenrechdichen Anspriiche,
denn Gewirths Argument reicht in seiner starker Form (»logischer
Zwang«) nur bis zu mir bzw. genau genommen zu meinem hypothe-
tischen Imperativ. An dessen Erfiillung, das heiflt, dass ich wirklich
frei sein und mich wohlfithlen mochte, wird es wahrscheinlich in
den allermeisten Fillen nicht scheitern. Wieso jemand nun aber un-
ter Androhung des Verdikts eines Selbstwiderspruches (»pain of self-
contradiction«®™) gendtigt sein soll, zu akzeptieren, »[that] all other
agents also have rights equally with his or her own«** erschliefSt sich
nicht. Gewirth selbst greift diesen Punkt in Reaktion auf die kritische
Rezeption seines Arguments auf, vermag ihn aber nicht befriedigend zu
kldren.?’s Ohne aber deudich gemacht zu haben, wie das von ihm pri-
zise beschriebene moralische Prinzip des Universalismus (»that all hu-
mans are equally entitled to have these necessary conditions, to fulfill
the general needs of human agency«)** letztlich generiert wird, kann
Gewirth seinem eigenen Anspruch nicht gerecht werden.

Der Fehler, der meiner Ansicht nach dem Unbehagen mit dieser ge-
samten Konstruktion des PGC zugrunde liegt, ist die Fixierung auf
die Handlungsfihigkeit als die allein bedeutsame Eigenschaft in der
Beurteilung von Menschen. Woftir Gewirth nidmlich plidiert, dass sie
in menschenrechtichen Belangen allein bedeutsam sei, kann er in der
Wirklichkeit nicht voraussetzen: In der Beurteilung und im Umgang
mit anderen Menschen spielen viele verschiedene Fihigkeiten bzw. Ei-
genschaften in unterschiedlichen Bedeutungen eine Rolle (vgl. Kap. 3),
die Gewirth, so sehr er es wiinschen mag, nicht nihilieren kann, schon
gar nicht rein diskursiv. Was Gewirth als logischen Zwang ausgibt, ist
nicht mehr als ein Motiv (Rechte als »bestes« Mittel zur Sicherung mei-
ner Handlungsmacht zu bejahen). Seine Bedingung liegt nun aber nicht
allein in der Wertschitzung der eigenen »agency«, sondern zugleich in
der Bereitschaft, die Konsequenzen, die mit der Einrdumung von uni-
versalen Rechten einhergehen (konnen), ebenfalls zu tragen. Konkret
hiefle das, auch um der Wahrung der Handlungsfihigkeit aller anderen
Menschen willen auf die volle Entfaltung der eigenen Handlungsmacht zu
verzichten. Die Wertschitzung der eigenen Fahigkeiten kann aber nicht
schon die Wertschitzung anderer Menschen bzw. ihrer Fahigkeiten ga-
rantieren, wenn keine zusitzlichen Gleichwertigkeitsiiberlegungen hin-
zutreten und sich ungehindert in die nimliche Richtung hin entfalten

210 Vgl. Alan Gewirth: HR, op. cit., S. 8.
211 Ibid,, S. 53.

212 Alan Gewirth: CR, op. cit., S. 17.
213 Vgl. ibid., S. 20ff.

214 Alan Gewirth: HR, op. cit., S. 3.

136

06:11:52. - o


https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEGRUNDUNGSPFADRE

kénnen. Das zeigt sich auch am Versuch, die universalistische Dimen-
sion der Menschenrechte durch die Argumentationsfigur des »tran-
szendentalen Tausches« abzusichern, wie es konkret von Otfried Hoffe
vorgeschlagen wird.?”> Demnach konne nur derjenige seine eigenen
menschenrechtlichen Anspriiche begriinden, der sie auch bei anderen
anerkenne. Menschenrechte seien schliefflich kein »Geschenke, sondern
entstiinden aus solchen reziproken Tauschaktionen:

»Um eine Gabe handeltesssich, die nur unter der Bedingung der Gegenga-
be erfolgt; Menschenrechte legitimieren sich aus einer Wechselseitigkeit
heraus, pars pro toto: aus einem Tausch. Nun steht in der Menschen-
pflicht, wer die Leistungen, die lediglich unter Bedingung der Gegen-
leistung erfolgen, von den anderen tatsichlich in Anspruch nimmg
umgekehrt besitzt er das Menschenrechr, sofern er die Leistung, die nur
unter Voraussetzung der Gegenleistung erfolgt, wirklich erbringt.«*¢

Hoffe, der dieses Argument ob seiner normativen Bescheidenheit rithmy,
muss sich fragen lassen, ob eine solche Begriindung der Menschenrech-
te nicht zu gentigsam ist. Denn wenn Menschenrechte eine Frage der
Tauschgerechtigkeit und im weiteren Sinne ein Resultat der Goldenen
Regel sind, so bleibt das eigentlich zu Begriindende, nimlich die (formale)
Gleichwertigkeit der Tauschparteien, lediglich vorausgesetzt. Entgegen
dem weit verbreiteten Vorurteil fundiert aber die Goldene Regel bzw.
das Reziprozititsgebot die Idee der Menschenrechte nicht, sondern setzt
diese, konkret ihre Gleichheitsdimension bereits voraus. Daher kann sie
auch die Idee der Menschenrechte nicht begriinden, sondern maximal
gewisse Inhalte menschenrechtlicher Anspriiche einer inter-subjektiven
Erwigung zufiihren. Fiir Hoffes transzendentalen Tausch bedeutet dies:
Schén, wenn er in der Praxis so funktioniert, wenn also einfach gezan,
nicht dariiber nachgedacht ob, nicht gezdgert, nicht verweigert wird.
Doch in genau diesen Fillen, wo Menschenrechte nicht reziprok ge-
tauscht werden, wire eine Begriindung dafiir, nétig. Und hier fehlt sie.
Dem bisher Gesagten folgend stellen sich Begriindungsversuche, wel-
che bei der Bediirfnisnatur des Menschen ansetzen, als potenziell span-
nende Inspirationsquellen fiir den (idealen, universalen) Inhalt jeder
Menschenrechtscharta dar, versagen aber gemessen am Ziel, die Idee
der Menschenrechte selbst zu fundamentieren. Warum das so ist, wird
deutlich, wenn man die axiologischen Grundlagen des Menschenrechts-
gedankens betrachtet: Zu begriinden ist nicht nur die prinzipielle, glei-
che sowie individuelle, emanzipative Anspruchsberechtigung, sondern
auch die Anspruchsberechtigung als solche, das heifdt, dass der Mensch

215 Otfried Hofte: »Transzendentaler Tausch — eine Legitimationsfigur fiir Menschenrech-
te«, op. cit., S. 29—47.
216 Ibid,, S. 37.

137

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

tiberhaupt Rechte haben solle. — Aus der Natur seiner Néte, Bediirfnisse
oder Fihigkeiten alleine kann dies — auch mit transzendentalen Strate-
gien — im strengen Sinn noch niche gefolgert werden, denn dazu ist eine
konkrete Bedeutung nétig, die dieser conditio humana beigelegt wird
und die erst niher zu verhandeln wiére. Diese Bedeutung im Sinne einer
Wertschitzung liefert aber die (hier noch nicht niher ausformulierte)
Idee der Menschenwiirde. Wenn nun Wetz zu bedenken gibt, dass es
»aber duflerst fraglich [ist], ob der Einzelne erst dann Rechte haben
kann, wenn er auch Wiirde besitzt«,>’” so wire an dieser Stelle riickzu-
fragen: Kann eine bestimmte Person sich Rechte zusprechen, ohne sich
selbst ihrer wiirdig zu erachten? Wiirdig zumindest in einem subjektiven
Sinn, nach eigenem Maf3stab? Und viel wichtiger in diesem Zusam-
menhang: Kann ein Mensch allen anderen Menschen prinzipiell gleiche
Rechte zugestehen, ohne zu unterstellen, dass etwas an ihnen ist, das sie
dafiir auszeichnet, dass sie es verdienen und eben nicht nur brauchen?

2.3.1.3 Wenn Bediirftigkeit nicht geniigt:
Ergiinzende Wiirdeelemente

Der hier vorgeschlagene Zugang mochte die defizienten (sikularen)
bediirfnistheoretischen Begriindungsansitze mit (nichtreligiosen) Wiir-
dekonzepten erginzen. Sie sollen die Liicke schlieflen, welche in der
offenen Frage klafft: Warum hat ein menschliches Bediirfnis eine mo-
ralische Relevanz bzw. warum verkdrpert seine Befriedigung cinen mo-
ralischen Wert? Oder auch im Sinne einer Theorie existenzieller Gleich-
stellung: Warum ist »der Schritt zur Seite«, das heifyt die Achtsamkeit
hinsichdich der Bediirftigkeit und Verletzlichkeit anderer, ein gebote-
ner? Dass zusitzliche Wiirdeelemente das grundsitzlich leisten kénnen,
liegt in der fiir alle Menschenwiirdevorstellungen bedeutsamen Wert-
schitzungsdimension.*'®

Was konnte aus einer nicht-religiosen Perspektive,*”® der zufolge Wiir-
de letztlich etwas ist, »was es [...] nur in und nur durch eine soziale

217 Franz Josef Wetz: IMW, op. cit., S. 58.

218 Dieses ist auch deshalb bedeutsam, da eine ethische Wiirdekonzeption durch ihre of-
fene Reflexion auch die Untiefen des Sein-Sollen-Fehlschlusses meidet. Denn aus kei-
ner Eigenschaft des Menschen folgt fiir sich betrachtet irgendetwas hinsichtlich seines
moralischen Wertes oder normativen Status. Erst dieses Wertschitzungselement als sub-
jektives Motiv im Sinne Viktor Krafts (vgl. Rationale Moralbegriindung, Wien: Oster-
reichische Akademie der Wissenschaften 1963) verbindet beide Dimensionen in der —
nunmehr freilich auf dieses hin relativierten — Wertschitzung.

219 Zur Kritik an ihr siehe etwa die Ausfithrungen von Heiner Bielefeldt, der eine Synthese
von Anerkennungstheorie (deren voluntaristisches Element er als Gefahr ansicht) und
Mitgifttheorie (die er fiir unzureichend plausibel erachtet) vorschligt. Darin erscheint
Menschenwiirde als »angeborene soziale Statusposition« (Auslaufmodell Menschenwiirde?,
op. cit., S. 46fF.).

138

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEGRUNDUNGSPFADRE

Praxis des (einander) Wiirdigens gibt«,*** das bedeutet »als Resultat ei-
ner wertenden Zuschreibung«,**" dem Menschen einen (solchen) Wert
verleihen, der ihn wiirdig macht, Tridger von Menschenrechten zu sein?
Ausgehend von der mit Nussbaum geteilten Einschitzung, wonach ein
Verweis auf eine unterbestimmte Menschenwiirde (»naked appeal to
the idea of human dignity«***) nicht ausreicht, um das Begriindungs-
ziel in Form der Idee der Menschenrechte zu erreichen, méchte ich im
Folgenden Ansitze diskutieren, die ihre je eigene Stellung im Feld si-
kularer Wiirdekonzeptionen einnehmen (kénnen). Es sind dies (a) der
Menschenwiirdebegriff bei Immanuel Kant und (b) eine dem Men-
schenbild der Renaissance nahestehende Idee menschlicher Wiirde. Thre
jeweiligen (potenziellen) Wertschitzungselemente werden eigens disku-
tiert: (autonome) Vernunft sowie schopferische Freiheit.?”? Gemeinsam
ist beiden Ansitzen, dass sie zur Klirung von Vorfragen Anlass geben:
Nicht nur ist wie bereits bei der religiosen Menschenwiirde danach zu
fragen, ob die wertgeschitzte Eigenschaft bzw. das gelobte Vermégen
dem Individuum zukommt oder der Gattung. Beide Moglichkeiten —
Individualeigenschaft und Gattungs- bzw. Wesenseigenschaft — halten

220 Guido Lohrer: »Geteilte Wiirde«, Studia Philosophica. Jahrbuch der Schweizerischen Philo-
sophischen Gesellschaft 2004/63, S. 165. Anders als Lohrer, dessen grundsitzliches Plido-
yer »dafiir, Wiirde mit einer evaluativen Praxis des Wiirdigens zu verkniipfen« (ibid., S.
180), meinem eigenen Ansatz entgegenkomm, teile ich nicht die Einschitzung, wonach
es notig sei, »von der Vorstellung wiirdestiftender Eigenschaften abzuriicken bzw. sie erst
gar nicht zu adoptieren« (ibid., S. 179). Wird die Wertschitzungsdimension der Men-
schenwiirde allein auf eine soziale Praxis reduziert, ohne auf ihre Griinde im Einzelnen
abzustellen, kann man, so fiirchte ich, Menschenwiirde nur erkliren, nicht aber begriin-
den.

221 Georg Lohmann: »Die rechtsverbiirgende Kraft der Menschenrechte. Zum menschen-
rechtlichen Wiirdeverstindnis nach 1945«, Zeitschrift fiir Menschenrechte 2010/1, S. s1.
Siehe auch ders.: »Menschenwiirde als »soziale Imaginationc. Uber den geschichdlichen
Sinn der Deklaration der Menschenrechte und Menschenwiirde nach 1945«, in: Niko-
laus Knoepfler/Peter Kunzmann/Martin O’Malley (Hg.), op. cit., S. 54-73.

222 Martha Nussbaum: FJ, op. cit., S. 174. Eine »nackte, formale Wiirde (Dass-Wiirde) kann
nur als eine axiologische Voraussetzung fungieren, auf der eine substanzielle Warum-Wiir-
de aufbauen muss.

223 Bei diesem Fokus handelt es sich bereits um eine Vorauswahl potenziell geeigneter und
auch in der Ideengeschichte verbiirgter Konzepte. Dariiber hinaus liefen sich freilich
weitere Menschenwiirdevorstellungen ausleuchten, sei es auch nur, um die relativ rasch
ersichtlichen Grenzen der meisten davon aufzuzeigen. — Etwa, wenn die Wiirde des Men-
schen in der »Einzigartigkeit« bzw. ultimativen Individualitit erblickt wiirde (auch Viren-
stimme und Verbrechen sind mitunter >einzigartigs wie >einzigartige ist ein Mensch der
Massengesellschaft? etc.). Einzigartigkeit wird immer erst dann ein moralisch relevantes
Kriterium, wenn die Wertschitzung bereits etabliert ist, konkret etwa bei der Personen-
wiirde von Freunden oder Angehérigen. Nicht ihre Unersetzbarkeit hilt zu ihrer Achtung
an, sondern ihr Wert im Lichte der Unwiederbringlichkeit. Nur vor diesem — von ihr
unabhingigen axiologischen — Hintergrund macht eine Einschitzung wie die folgende
Sinn: »The fewer copies oft the product, the greater its value. The fact that each of us is
unique imparts immense value to the individual« (Elliot N. Dorf: RG, op. cit., S. 7).

139

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

ihre Fallstricke bereit. Die religiose Fassung der Menschenwiirde hatte
es da vergleichsweise einfach: Da der Mensch die Wertschitzung niche
selbst begriinden muss, sondern aus dem Schopfungsnarrativ bzw. der
Perspektive Gottes »nur« ibernimmyt, stellt sich das Problem von Men-
schen, die in ihren partikularen Eigenschaften von den wiirdebegriin-
denden abweichen, nicht in derselben Form. Gotteskind ist und bleibt
man — lediglich in Form der Vorstellung, sich dieser Auszeichnung als
ultimativ unwiirdig zu erweisen, besteht wie gezeigt eine Gefahr, aus
dem Schutzbereich der Menschenwiirde herauszufallen.

Betrachtet sei zuerst die Moglichkeit, am Menschen seine »Vernunft«
zu schitzen. Wie gelangt man tiberhaupt dazu, »Vernunfi« als etwas, das
dem Menschen wesenhaft eignet, anzuschen, wenn doch Individuen
existieren oder zumindest denkbar sind, die dieser Eigenschaft ganz oder
teilweise entbehren? Eine induktive Vorgehensweise in der Erstellung
einer Gattungseigenschaft »Vernunfi« scheint also nicht gangbar, ohne
zusitzliche Erklirungen fiir die Ausnahmen der Regel liefern zu miissen,
die im — fiir den Menschenrechtsgedanken — schlimmsten Fall darin ge-
funden werden kénnten, dass diese »nicht verniinftigen« Individuen kei-
ne reigentlichens, vollwertigen Menschen seien. Neben der induktiven
Methode bliebe die deduktive, um das Wesen des Menschen allgemein
zu fassen, doch auch eine Entwicklung von Wesensbestimmungen in
Abschung aller Einzelmenschen kommt nicht umhin, doch wieder vom
Individuum auszugehen, da »die Menschheit« nicht als konkrete Entitic
gegeben ist. Dieser paradoxen Dialektik von Einzelwesen und Gattung
kann man, so scheint es, nie ganz entrinnen. Immerhin liefe sich das
»Horn«¢ des induktivistischen Dilemmas mit Potenzialititsargumenten
oder apodiktischen Zugehorigkeitspostulaten abfedern. Dazu gleich.
Vorher stellt sich ein weiteres Problem, denn noch gar nicht geklirt wur-
de dabei, was unter Vernunft denn genau zu verstehen sei. Warum Kant
seine Wiirdekonzeption nicht an die theoretische, sondern praktische
Vernunft gekniipft hat, ist dabei leicht zu ersechen: An den Menschen
schitzt man gemeinhin nicht bloff die kognitiven Fihigkeiten. Das gilt
in Zeiten, in denen Computer den durchschnittdichen Beniitzer an
Rechenleistung in einem Ausmafd tibertreffen, welches die Anderssche
prometheische Scham ins Grenzenlose anwachsen lassen miisste, in be-
sonderer Weise. Dass auch bestimmte Tiergattungen ebenfalls {iber be-
achtliche kognitive Niveaus verfiigen, fillt daneben nicht zusitzlich ins
Gewicht. Bei Kant kommt im Gegensatz zur theoretischen Vernunft re-
spektive zum bloflen Verstand der sittlichen Vernunft die wiirdestiftende
Funktion zu. Sie wird, um den Schwierigkeiten induktiver Methodik
zu entgehen, nicht als Eigenschaft des einzelnen Menschen in den Blick
genommen, sondern als normative Gattungsbestimmung gefasst. Der
Mensch ist nach Kant ein Biirger zweier Welten, das heif$t als Natutr-
und Sinneswesen denselben Einschrinkungen und Determinationen

140

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEGRUNDUNGSPFADRE

unterworfen wie alle anderen Lebewesen und als vernunftbegabtes We-
sen durch die »unbegreifliche Eigenschaft der Freiheit« zu unbestimm-
tem, uneingeschrinktem moralischen Handeln grundsitzlich fihig.
Dem konkreten Naturwesen Mensch wohnt demnach immer auch das
Vernunftwesen Mensch inne,*** der Einzelne ist Mensch und »Mensch-
heit in seiner Person« zugleich. Er ist, in den Worten Friedrich Schillers,
»Zustand« und »Person«.?*s

Dasjenige, worauthin sich Kants Wertschitzung erstreckt und hin-
sichtlich dessen er mit der Wertschitzung des Mitdenkenden spekuliert,
ist die Moglichkeit zur freien Selbstbindung durch Normen, welche die
praktische Vernunft generiert. Diese ist bei Kant zumindest keine sub-
jektive Vernunft im Sinne eines Geschmacksurteile produzierenden, auf
Neigungen, das heiflt personlichen Vorlieben und Abneigungen, basie-
renden Willkiirorgans. Es ist die charakteristische Uberzeugung — oder
im Grunde Hoffnung —, dass der Mensch mit seiner Freiheit verantwor-
tungsvoll umgeht und nur nach denjenigen Maximen handelt, von de-
nen er wollen kann, dass sie zugleich allgemeine Gesetze wiirden. Aus
dieser Wertschitzung der sittlichen Autonomie, die bei Kant selbst vom
Glauben an einen »Keim des Guten« im Menschen getragen ist,¢ fol-
gen konkrete und keinesfalls willkiirliche Forderungen, die Kant dem
Menschen im Umgang mit seinesgleichen vorgibt. Wenn das Vermégen
der Selbstgesetzgebung der praktischen Vernunft dem Menschen seinen
tiberragenden Wert verleih, ist diese niamlich selbst an eine Achtungs-

pflicht gebunden:

»Allein der Mensch als Person betrachtet [...] ist iiber allen Preis erha-
ben; denn als ein solcher ist er nicht blof§ als Mittel zu anderer ihren,
ja selbst seinen eigenen Zwecken, sondern als Zweck an sich selbst zu
schitzen, d.i. er besitzt eine Wiirde (einen absoluten inneren Wert),
wodurch er allen andern (sic) verniinftigen Weltwesen Achtung fiir ihn
abnétigt, sich mit jedem anderen dieser Art messen und auf den Fuf§
der Gleichheit schitzen kann.«*?”

So formuliert nun auch Kant eine Version des Kategorischen Impe-
rativs*®® im Sinne der bekannten Selbstzweckformel: »Handle so, dafS
du die Menschheit, sowohl in deiner Person, als in der Person eines
jeden andern, jederzeit zugleich als Zweck, niemals blof als Mittel

224 Vgl. Immanuel Kant: MS, op. cit,, S. 550, 568f.

225 Vgl. Friedrich Schiller: Bricfe iiber die dsthetische Erziehung des Menschen, Bad Heilbrunn:
Verlag Julius Klinkhardt 1960, S. 28f.

226 Vgl. Immanuel Kant: Religion innerhalb der Grenzen der bloften Vernunft, Berlin: deGru-
yter 1793/1968, S. 21ff, insbes. S. 45.

227 Immanuel Kant: MS, op. cit., S. 569.

228 Vgl. Immanuel Kant: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Frankfurt a. M.: Suhrkamp
1785/1974, S. 58ff., = GMS.

141

06:11:52. - o


https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

brauchest.«** Diese Achtungspflicht des Menschen anderen Menschen
wie auch sich selbst gegeniiber wird dabei von Kant von einer altruis-
tischen Maxime insofern abgegrenzt, als erstere ein Mindestmafl des-
sen beschreibt, was Menschen einander schuldig sind. Es sei Plicht der
Nichstenliebe, »anderer ihre Zwecke (sofern diese nur nicht unsittlich
sind) zu den meinen zu machen; die Pflicht der Achtung meines Nich-
sten ist in der Maxime enthalten, keinen anderen Menschen blof§ als
Mittel zu meinen Zwecken abzuwiirdigen (nicht zu verlangen, der an-
dere solle sich selbst wegwerfen, um meinem Zwecke zu frénen).«° Es
geht Kant dabei nicht um die véllige bzw. durchgingige Enthaltung der
Ansehung des Anderen als Mittel zur Erreichung eigener Zwecke, die
jedenfalls lebensfern wire, denkt man nur an die Geschifte des Alltags,
sondern um das Verbot einer reinen, ausschliefllichen Instrumentali-
sierung. Genau genommen handelt es sich bei seiner Wiirdekonzepti-
on also nicht um ein Objektivierungsverbot, sondern ein Reduktionis-
musverbor — gerichtet gegen eine reduktionistische Objektivierung von
Menschen.?3*

Kann nun, gleichsam als erster Vorschlag, Kants Wiirdekonzeption —
mit ihrem Wertschitzungselement in Form der sittlichen Autonomie
und dem Instrumentalisierungsverbot als dessen normativen Ausfluss —
als Begriindung des Menschenrechtsgedankens fungieren? Hinsichtlich
des universalistischen Pfeilers der Idee der Menschenrechte steht, wie
oben angesprochen, Kants Ansatz vor der Herausforderung festzulegen,
wie mit jenen umzugehen sei, die die Wiirde genau dann oder deshalb
nicht realisieren, weil sie entweder gar keinen autonomen Gebrauch ih-
rer praktischen Vernunft machen — weil sie zum Beispiel lieber gehor-
chen als selbst zu urteilen oder auch ihr Urteil durch Gefiihle untermi-
nieren lassen und dadurch erneut ihre Autonomie verlieren** — oder
falschen Gebrauch von ihr machen, indem sie tiberhaupt ihre sittliche
Autonomie und damit Wiirde »wegwerfen«, wie Kant es beispielswei-
se im Zusammenhang mit dem Liigner ausdriicke.?> Ohne zusitzliche
Annahmen droht der Einzelne in all diesen Fillen der Menschenwiirde
verlustig zu gehen. Dem wird bei Kant dadurch vorgebeugt, dass die
Wertschitzung gerade nicht dem individualisierten Naturwesen, son-

229 Ibid,, S. 61.

230 Immanuel Kant: MS, op. cit., S. 586.

231 Kants eigene Beispiele einer solchen reduktionistischen Objektivierung sind breit gefi-
chert und reichen von Polygamie (siche auch FN 245 in 3.2.5.) iiber die dem Méorder
nach utilitaristischem Kalkiil sverweigerte« Todesstrafe (vgl. 4.2.3.5.) bis zur Verleugnung
des eigenen Selbstzweckstatus in der »Kriecherie« (vgl. MS, op. cit., S. 5681F.).

232 Vgl. Immanuel Kant: Beantwortung der Frage: Was ist Aufklirung, Hamburg: Meiner
1784/1999.

233 »Die Liige ist die Wegwerfung und gleichsam Vernichtung seiner Menschenwiirde« (MS,
op. cit., S. 562).

142

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEGRUNDUNGSPFADRE

dern dem Menschen als Menschen, das heif§t als verniinftige Natur,
gilt. Am Beispiel des Verbrechers fithre Kant aus: »Der Mensch ist zwar
unheilig genug, aber die Menschheit in seiner Person mufl ihm heilig
sein.«* Die Wiirde der Menschheit fillt somit einem Schatten gleich
zuriick auf jeden ihrer Teile. Wer immer Schwierigkeiten hat, in seinem
Nichsten oder Fernsten das konkret zu erblicken bzw. wertzuschitzen,
was er allgemein an »den Menschen« schitzt, soll auf diese Weise durch
eine Abstraktionsleistung, die in der bewussten Absehung von individu-
ellen Eigenheiten des betreffenden Individuums zugunsten der unab-
hingig davon vorgestellten Menschheit besteht, davor bewahrt werden,
diesen zu ent-menschlichen. Doch warum soll ich in einer Person >die
Menschheit« wiirdigen, wenn jene beispielsweise durch ihre Missetaten
»die Menschheit in ihrc geradezu wegwirft? Warum soll der Abglanz
der Menschenwiirde auch auf jene fallen, die, wie etwa geistig schwers-
tens Beeintrichtigte, nicht dem entsprechen, was dem Menschen ihrer
(nicht-religiésen) Ausfiillung nach Wert verleiht?

Da dieser Schritt von der Wiirde des Menschen zur Wiirde der
Menschheit in seiner Person bei Kant nicht eigenstindig begriindet
wird, sondern vielmehr postuliert, stellt sich die Frage, wie tiberhaupt
eine Begriindung fiir eine solche Verlingerung der Wertschiitzung von
der wiirdestiftenden Eigenschaft auf die Teilhabe am menschlichen
Geschlecht aussehen konnte.?”> Eine Maglichkeit wire die rein prag-
matische Bejahung Kants Verfahrensweise: Denn er hat damit zugleich
jene Menschen in den Schutzumfang der Wiirde hinein gerettet, die
aufgrund einer zeitlich begrenzten (Stichworte: Kleinkinder, Komatose)
oder auch dauerhaften Disposition (Stichwort: von Geburt an schwers-
tens geistig Beeintrichtigte) von ihrer sittlichen Autonomie (iiberhaupt)
keinen Gebrauch machen kénnen. Das Resultat einer solchen Umschif-
fung exklusivistischer Untiefen wiirde dann einfach lauten:

»Jemand, der aus kontingenten Griinden diese Fahigkeit nicht besitzt
oder nur unzureichend ausgebildet hat oder bestitigen kann, wird
gleichwohl als Mensch, dem mit seinem Menschsein diese Méglichkeit
nicht abgesprochen werden kann, anerkannt und daher kategorisch als
Mensch mit Menschenwiirde geachtet.«*3

234 Immanuel Kant: Kritik der Praktischen Vernunft, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1788/1974,
= KPV; vgl. auch MS, op. cit., S. 533.

235 So ist auch die provokative Frage Margalits in Ansehung des »Abglanz«-Problems (»Wa-
rum sollen Mozarts Leistungen ihren Glanz auf Menschen und nicht auf Singvégel wer-
fen2«, PW, op. cit., S. 68) gerade darauf gerichtet, eine Kritik der scheinbar eindeutigen
Festlegung der relevanten Gruppe zu evozieren. Diese Gruppe kénnte, wie er betont, mit
den Menschen identisch sein, aber eben auch nur mit einer Untergruppe von ihnen oder
sogar eine iibergeordnete Kategorie, die auch Tiere umfasst, abbilden.

236 Georg Lohmann: »Die rechtsverbiirgende Kraft der Menschenrechte, op. cit., S. s1.

143

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

Ein substanziellerer Zugang hingegen konnte der Formel »Menschheit
in seiner Person« eine Interpretation zu verleihen, welche in der Lage
ist, den Einzelnen — unabhingig seiner partikularen (Defizit-)Eigen-
schaften — gleichsam genealogisch aufzufangen: Wenn in meiner eige-
nen Person tiberindividuelle Einsprengsel enthalten sind, die auf eine
gewisse Weise »die Menschheit« als solche reprisentieren, dann kénnten
darunter all jene Vorbedingungen, Miihen, Zufille, Hoffnungen auf-
gefasst werden, welche auf die Generationen von Menschen verweisen,
die der eigenen Existenz vorangehen — oder auch ihr folgen mégen.
Achtung wiirde demnach nicht dem betreffenden Individuum direke
gelten, sondern den Menschen — als Menschheit vorgestellt —, die sie
in einem generationeniibergreifenden Seinszusammenhang umrahmen
und riickbinden an etwas GrofSeres als das unmittelbar gegebene Selbst.
Aus diesem Blickwinkel achte ich in der konkreten Person niemals diese
und ihre vielleicht sogar abstofSenden Eigenschaften allein, sondern ihr
Zwischen-Sein, das die Vergangenheit (darunter alle Erwartungen und
Wiinsche, die ihre Ahnen in die Fortsetzung der eigenen Familienge-
nealogie gesetzt haben, ebenso alle unbegreiflichen und wundersamen
Zufilligkeiten, die jene Person in dieses konkrete raumzeitliche Dasein
gefithrt haben) und die Zukunft (damit alle Moglichkeiten der kon-
kreten Person, sich mit ihren Entscheidungen in die weitere Geschich-
te der Menschheit einzuschreiben) in ihr selbst und mit den anderen
Menschen verbindet.

Durch cine solche Verlingerung der Wertschitzung kann auf dem
Boden des Kantianischen Wiirdeverstindnisses tatsichlich jeder Einzel-
ne als wiirdebegabt angesehen werden, was mit dem menschenrecht-
lichen Universalismus und auch Individualismus im engeren Sinne
konform geht. Der fiir die Idee der Menschenrechte ebenfalls bedeut-
same Individualismus im weiteren Sinne scheint ebenfalls mit der Kan-
tianischen Wiirdekonzeption ausgezeichnet vertriglich zu sein. Denn
durch die Betonung der sittlichen Selbstgesetzgebung des Menschen
wird grundsitzlich ein breites Feld erdffnet und nur formal — durch den
Kategorischen Imperativ — eingeschrinket, der wiederum selbst einer
Koexistenz von vielen menschenrechtlichen Rechtsanspriichen den Weg
weist. So erfiillt die Menschenwiirde in der Theorie Kants die fiir den
Menschenrechtsgedanken erforderliche Begriindungsleistung in einem
hohen Mafle.?s”

237 Kritik an der aus seiner Sicht hinsichtlich der Abstufbarkeit der Wiirde bzw. des Ver-
mogens praktischer Vernunft defizitiren Menschenwiirdekonzeption Kants iibt hingegen
Avishai Margalit (PW, op. cit., S. 71ff.). Seine grundsitzlich wichtigen Uberlegungen
zur Menschenwiirde unbenommen, scheint Margalit hier mit einem nicht vollstindig
angemessenen Verstindnis der Kantianischen Wiirdekonzeption zu operieren, was seinen
Vorwurf, Kant kénne fiir Verbrecher gar keine (sic!) Menschenwiirde sichern, relativiert
(vgl. ibid., S. 83). Die einschligige Kant'sche Formel der Menschheit in der eigenen Per-

144

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEGRUNDUNGSPFADRE

Abschlieflend soll noch eine zweite Wiirdeauffassung vorgestellt wer-
den, die ebenfalls geeignet scheine, die Frage zu beantworten, warum
menschliche Bediirfnisse moralisch relevant sind. Formal betrachtet ist
es dieselbe Antwort wie bei Kant: Weil menschliches Leben einen Wert
hat. Worin dieser nun neben der sittlichen Autonomie erblickt werden
kann, erschlief3t sich, wenn man von Kant weiter in die Ideengeschich-
te zuriickblickt. Der Aufstieg der Menschenwiirde begann nimlich
nicht erst im 20. Jahrhundert — dort wurde erst die Verkniipfung von
Menschenwiirde und Menschenrechten virulent — und auch nicht erst
mit Kant, sondern schon mit dem Ausgang aus dem Mittelalter. Die
Riickbesinnung auf die antiken Traditionen im Zuge der Renaissance —
begleitet von Abgrenzungstendenzen zur herrschenden Theologie und
ihrer Betonung der Miserabilitic menschlicher Existenz®*® — konzen-
triert sich um ein Menschenbild, das der Freiheit und dem kiinstlerisch-
isthetischen, wissenschaftlichen Vermogen des Menschen Tribut zollt.
So preist Giovanni Pico della Mirandola in seiner bertihmten Schrift
Uber die Wiirde des Menschen diesen als ein Wesen, das anders als Tiere
nicht (allein) von seiner Natur bestimmt, sondern frei im Willen und
im Handeln ist. Gott lisst er sprechen:

»Ich habe dich in die Mitte der Welt gesetzt, damit du von dort be-
quem um dich schaust, was es alles in dieser Welt gibt. Wir haben dich
weder als einen Himmlischen noch als einen Irdischen, weder als einen
Sterblichen noch als einen Unsterblichen geschaffen, damit du als dein
eigener, vollkommen frei und ehrenhalber schaltender Bildhauer und
Dichter dir selbst die Form bestimmst, in der du zu leben wiinschst.
Es steht dir frei, in die Unterwelt des Viehes zu entarten. Es steht dir
ebenso frei, in die hohere Welt des Géttlichen dich durch den Ent-
schluf§ deines eigenen Geistes zu erheben.«*?

In ihnlicher Weise staunt spiter auch Giannozzo Manetti Uber die
Wiirde und Erhabenheit des Menschen, konkret »welch grofle und be-
wundernswerte Wiirde der menschliche Korper hat; dann welch hohen
Rang und welche Freiheit seine Seele besitzt; ferner welch glinzende
Erhabenheit eben dem Menschen eigen ist, der sich aus den genannten

son kommt bei Margalit nicht vor, eine Auseinandersetzung mit ihr unterbleibt leider.

238 Es ist eine durchaus ironische Facette der »Geburt« der Menschenwiirde in der Renais-
sance, dass insbesondere die heute so selbstverstindlich anmutende christliche Rahmung
der Wiirde eben dieser Riickbesinnung auf die (heidnische) Antike ihren Anstof§ ver-
dankt. Vor dem 15. Jahrhundert nimlich sind so gut wie keine Thematisierungen der
»Menschenwiirde« auffindbar. Siehe auch Sandkiihler, MW, op. cit., S. 63ff. So wendet
sich etwa Giannozzo Manetti (siche unten) in seiner Schrift zur Wiirde des Menschen
explizit und in beachtlicher Schirfe gegen Papst Innozenz III. und dessen De miseris
humanae conditionis (1195) (vgl. 3.1.2).

239 Giovanni Pico della Mirandola: Uber die Wiirde des Menschen, Ziirich: Manesse
1496/1988, S. 10f.

145

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

Teilen zusammensetzg; [...].«<**° Die Wiirde des Menschen als schopfe-
risch-freies Wesen, die nicht zuletzt in seinem isthetischen Spieltrieb
sich manifestiert, lobt denn auch Friedrich Schiller (»Alle andere (sic)
Dinge miissen; der Mensch ist das Wesen, welches will«) und kntipft
daran die Feststellung: »Eben deshalb ist des Menschen nichts so un-
wiirdig, als Gewalt zu erleiden, denn Gewalt hebt ihn auf. Wer sie uns
antut, macht uns nichts Geringeres als die Menschheit streitig; [...].«<*

Anschlussfihig ist die Wiirde, die in der Wertschitzung der schépfe-
rischen Freiheit des Menschen besteht, auch an unterschiedliche philo-
sophische Positionen, die das Handeln nicht unmittelbar im Kontext
der Menschenwiirde, trotzdem aber als ureigene menschliche Bestim-
mung verhandeln. In diese Kategorie fillc auch Hannah Arendt, wenn
sie das Handeln, das sie dabei stets als Polisgestaltung im weiten Sinne,
das heif3t politisch, versteht, als Bestitigung menschlicher Freiheit aus-
zeichnet. Der Mensch als handelndes Wesen ist ungleich allen anderen
Lebewesen in der Lage, Neuanfinge zu setzen, er kann aus eigener In-
itiative etwas beenden, beginnen, umkehren, umstof8en, wiedererrich-
ten, fortfithren.”* Das Vermdgen zur schopferischen Freiheit wird bei
Arendt an die Natalitit des Menschen gekniipft, an seine »Geburtlich-
keit«: »Weil jeder Mensch auf Grund seines Geborenseins ein initium,
ein Anfang und Neuankommling in der Welt ist, kdnnen Menschen In-
itiative ergreifen, Anfinger werden und Neues in Bewegung setzen.«*#
Die Betonung der schopferischen Freiheit prigt auch die Sicht Arnold
Gehlens auf den Menschen, der diesen ebenfalls als »das handelnde We-
sen« fasst und dabei zum Schluss gelangt, »dafl das Schépferische ein-
fach wieder ein anderes Wort fiir das Menschliche ist«.*** Zum Handeln
bestimmc ist der Mensch, weil er frei ist, das heiflt bei Gehlen: unspezi-
alisiert, nicht-festgestellt. Anders als das Tier sar der Mensch sein Leben
nicht blof3, sondern fiihrt es.

Es wire allerdings ein veritables Fehlverstindnis, die menschliche
schépferische Freiheit allein an die gedankliche, physische und spiritu-
elle Mobilitdt bzw. Flexibilitit zu kniipfen, wie sie seit dem Anbeginn
der Moderne, das heifSt seit dem Briichigwerden primoderner Seins-
determinanten, fiir die Lebensentwiirfe so vieler Menschen kennzeich-
nend ist. Wenn man sie nimlich nur auf diese Weise versteht, wiirde
sich das Wertschitzungselement ihres Wiirdekonzeptes lediglich auf
Menschen innerhalb eines bestimmten kulturgeschichtlichen Para-

240 Giannozzo Manetti: Uber die Wiirde und Erbabenheit des Menschen, Hamburg: Meiner
1532/1990, S. 128.

241 Friedrich Schiller: Vom Pathetischen und Erbabenen. Ausgewdiblte Schriften zur Dramen-
theorie, Stuttgart: Reclam 1970, S. 83.

242 Vgl. Hannah Arendt: VA, op. cit., S. 213fF.

243 1Ibid., S. 215.

244 Vgl. Amnold Gehlen: Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt, op. cit., 20, 426.

146

06:11:52. - o


https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEGRUNDUNGSPFADRE

digmas bezichen. Als schopferisch-frei anzusehen sind aber Menschen
immer schon, sobald sie Kultur hervorbringen — (religiése) Artefakee
herstellen, Behausungen errichten, Weltdeutungen wagen, Rituale
pllegen, Regeln erstellen, Texte produzieren etc. — und diese zu ihrer
so genannten >zweiten Natur« machen. Kein Instinke, keine angeborene
Bestimmung hat den Hohlenmalerinnen von Lascaux zum Beispiel vor-
gegeben, wie sie ihre Umgebung kiinstlerisch verarbeiten, noch dass sie
es iberhaupt tun sollen. Ebenso lassen sich die variablen Formen kind-
lichen Spielens als Manifestationen der dem Menschen eigentiimlichen
schopferischen Freiheit fassen, welche Welt erschlieffen und mit ihr ex-
perimentieren zugleich. Selbst in den politischen Ordnungsformen —
keine ist fiir den Menschen offenbar von Natur aus vorgegeben — zeigt
sich, wie die alleinige Bestimmung des — hier ausdriicklich abstrakten —
Menschen darin liegt, kreativ zu versuchen, zu probieren und letztlich
frei zu entscheiden.

Ein fundamentaler, bereits angesprochener (vgl. 2.2.1), Einwand
gegen das Wertschitzungselement schopferische Freiheit wire jener,
wonach der Mensch sich insbesondere {iber seine Willensfreiheit im-
mer tduscht, er also niemals der souverine, »eigentliche« Urheber der
zundchst auf ihn riickverweisenden Handlungen und Produkte seines
Geistes ist.** Etwas anderes wire es, zu behaupten, dass er sich nur
manchmal tber seine Freiheit, Entscheidungen zu fassen, tduscht. Im
Unterschied zur extremen These der fehlenden Willensfreiheit verfiige
jene der mitunter beschrinkten Willensfreiheit iiber gesittigte empi-
rische Evidenz. Es ist allgemein bekannt, wie sich scheinbar kleinste
biochemische Disbalancen, seien sie durch Medikamente oder durch
Erkrankungen verursacht, auf die neurologische Konstitution (im wei-
teren Sinne) eines Individuums auswirken kénnen, so dass auch Eigen-
schaften, die scheinbar zum unverwechselbaren Kern der Personlich-
keit gehoren, letzten Endes als instabil bzw. kontingent gelten miissen.
Die Freiheit zu wollen ist sicherlich keine unbedingte, aber ihre Bedin-
gungen nach und nach besser zu verstehen schliefSt nicht aus, ihr Wert
beizulegen. — Im Gegenteil kénnte dieser im Lichte ihrer prekiren, ver-
letzbaren Natur noch héher bemessen werden als im Fall seiner selbst-
verstindlichen Voraussetzung. Ahnlich wie bei einem an Kant anschlie-
Bendem Wiirdeverstindnis wire auch bei einer Wiirdekonzeption,
deren Wertschitzungselement in die schopferische Freiheit des Men-
schen gelegt wird, der menschenrechtliche Individualismus im weiteren
Sinne dadurch gestiitzt, dass die schopferische Freiheit des Menschen
genauso wenig wie seine sittliche Autonomie wertgeschitzt werden
kann, ohne in weiterer Folge Freiriume dafiir zu gewihren. Auf die-
se Weise wird jener einengende Essentialismus vermieden, welcher den

245 Vgl. auch die Ausfithrungen dazu in 2.2.1.

147

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

Menschen auf eine Wesensnatur verpflichtend festlegt. Der Mensch ist,
wozu er sich in Freiheit macht. Kein anderes Wesen kann das von sich
behaupten. Das menschliche »Chamileon«, wie Pico della Mirandola
sich ausdriicke, ist wesenlos und damit voll der »Méglichkeiten und
Lebenskeime aller Art«.>* Dass diese schopferische Freiheit des Men-
schen anders als bei Kant und der sittlichen Autonomie nicht an die
durch den Kategorischen Imperativ vorstrukturierten Handlungsmaxi-
men riickgebunden und dadurch eventuell beschrinkt wird, setzt die
Freirdume fiir menschliches Handeln zwar grofler an, handelt sich da-
mit aber auch die verschirfte Form des Missbrauchsproblems ebendie-
ser Freiheit ein. Konnte Kant noch in Anbetracht des Verbrechers auf
einen Fehlgebrauch der sitdlichen Autonomie hinweisen, der bei ent-
sprechend sorgfiltiger Betdtigung der praktischen Vernunft vermieden
hitte werden konnen, stellt sich im Falle der schopferischen Freiheit
des Menschen grundsitzlicher die Frage, wie sich jene ihrer Facetten
auf die Wertschitzung seiner Urheber auswirke, die aus bestimmten
Perspektiven als nicht wiinschenswert oder verfehlt erachtet werden.
Menschen konnen, mit Avishai Margalit gedacht, der Nichtambivalenz
zu einem zwingenden Kriterium fiir jede Eigenschaft statuiert, die als
wiirdebegriindende erwogen wird,*¥ ihre Freiheit auch dazu benut-
zen, Konzentrationslager zu errichten und dergleichen mehr.># Man
denke auch an die ungeheure Verschwendung von kreativer Energie,
die in den vergangenen hundert Jahren in die Entwicklung von Mas-
senvernichtungswaffen geflossen ist. Das Problem, das sich hinsichtlich
eines Wertschitzungselements in Form schépferischer Freiheit darseellt,
betrifft nicht nur die falsche Kanalisierung der schopferischen Ener-
gie, die im Exctremfall zur duflersten Vernichtung (der schopferischen
Freiheit anderer) getrieben werden kann, sondern zeigt sich auch in
Anbetracht einer Vielzahl von Menschen, die trotz entsprechenden
Vermégens offenbar iiberhaupt nicht gestalten, sondern ihr Leben in
scheinbar stumpfsinniger Trigheit verbringen: die dem gemeinsamen
Bezugsfeld schopferischer Freiheit, der Wel, lieber entflichen, als in ihr
hervorzutreten.

Wenn man beide Gruppen — die »groflen Verbrecher, deren schopfe-
rische Freiheit in ihrer Aktualisierung monstrds, und die »kleinen Anti-

246 Giovanni Pico della Mirandola: Uber die Wiirde des Menschen, op. cit., S. 11f.

247 Avishai Margalit: PW, op. cit., S. 72. Als weitere Kriterien nennt Margalit: Nichtab-
stufbarkeit, moralische Relevanz, Verzicht auf religiése Griinde (ibid.). Er kommt dabei
zum Schluss, dass keine Eigenschaft allen diesen Kriterien vollends geniigen kann, und
schligt daher eine »negative Begriindung« der Menschenwiirde vor, die allein im Nach-
weis bestehen soll, dass man Menschen nicht demiitigen diirfe (ibid., S. 91ff.). Margalit
zweigt also von einem auf Wiirde als Status-Diskurs auf einen Wiirde-als-Recht-Diskurs
ab. Seine Ausfithrungen zu einem Recht, nicht gedemiitigt zu werden, sind daher fiir die
Begriindungsfragen der Menschenrechte nicht linger von Belang.

248 1Ibid., S. 73.

148

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEGRUNDUNGSPFADRE

Freiens, deren schopferische Freiheit als Vermdgen an ihnen verschwen-
det anmutet — betrachtet, scheint es, als drohten zahlreiche Menschen
aus einer Menschenwiirde, die um das Ideal schopferischer Freiheit
herum konzipiert wird, herauszufallen. Bleibt das Nicht-Ambivalenz-
Kriterium nun also unerfiillbar? Dem ist nicht so, wenn als Ausdruck
schopferischer Freiheit auch die Selbstkorrektur erfasst wird. Das be-
deutet konkret, dass auch Verbrecher sich im Zeitverlauf neu, ja gera-
de antithetisch zu ihren Taten verhalten kénnen und dass auch Men-
schen, die bisher von ihrem Vermogen schopferischer Freiheit keinen
relevanten Gebrauch gemacht haben, dies schon morgen tun kénnten.
Fiir Margalit ist das jedoch keine befriedigende Aufldsung des Dilem-
mas, da auch solche Korrekturen wiederum riickgingig gemacht wer-
den konnten: »Man kann sein Leben nicht nur zum moralisch Besseren
wenden, sondern auch zum moralisch Schlechteren.«*# Damit hat er
zwar grundsitzlich recht, verfehle aber den Punkt: Denn auch zuriick-
genommene Korrekturen konnen riickgingig gemacht werden und so
weiter und so fort. Auf das eigentliche Handeln im Verlaufe eines Men-
schenlebens kommt es gar nicht an, sondern es reicht, um schépferische
Freiheit als konstitutives Wertschitzungselement einer (mdoglichst) in-
klusiven Menschenwiirde anzusehen, dass jedes Verhalten eines Men-
schen, egal wie abstoflend es sich darstellen mag, im Horizont eben
dieser Freiheit als ein vorldufiges erscheinen muss. Wenn, mit Riidiger
Safranski gedacht, das Bose und das Gute beide Teil desselben »Dramas
der Freiheit« sind,° so hingt von seinem tragischen oder komischen
Ende die endgiiltige Beurteilung ab. Doch erst der Tod setzt die ultima-
tive Handlungsschranke. Das gilt fiir den Einzelnen wie die mensch-
liche Gartung insgesamt.

Gravierender hingegen stellt sich die Herausforderung dar, auch sol-
che Menschen in eine auf der Wertschitzung schépferischer Freiheit
basierenden Wiirdekonzeption >hineinzurettens, die der schépferischen
Freiheit vollstindig ermangeln, die also tiberhaupt nicht tiber ein solches
Vermogen verfiigen. Selbst wenn man einen weiten Maf$stab anlegt und
etwa auch das Spiel von geistig beeintrichtigen Personen als Ausdruck
schopferischer Freiheit fasst, bleibt die Frage, ob denn Komatése, geistig
schwerstens Geschidigte oder auch Ungeborene von Menschenwiirde
grundsitzlich ausgeschlossen sind. Man kénnte auch hier wiederum
ungeborene Menschen mit dem Potenzialititsargument davor schiitzen,
aus der Menschenwiirde herauszufallen, wie man auch Menschen mit
erworbenen geistigen schwersten Schidigungen riickblickend auf ihr
einstiges Vermogen schopferischer Freiheit darin eingeschlossen denken

249 Ibid,, S. 82.
250 Vgl. Riidiger Safranski: Das Bise oder Das Drama der Freibeit, Frankfurt a. M..: Fischer
1997/2000.

149

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

kann. Einzig bei konkret schwerst geistig beeintrichtigten Kindern, die
erwartungsgemif$ niemals zu den geringsten Ausdriicken schopferischer
Freiheit fihig sein werden, nicht einmal zum Spielen, stellt sich die
Frage radikal: Wie kann ihnen Menschenwiirde zukommen, wenn sie
gerade das Gegenteil dessen verkdrpern, was an der Gattung Mensch
wertgeschitzt wird? Wenn die Menschen einander schitzen, gerade weil
sie nicht so sind wie diese Kinder? Nicht jeder mochte wahrscheinlich
der Spur folgen, die Martha Nussbaum in bemerkenswerter Offenheit
in Anschung von geistig Schwerstgeschidigten gelegt hat: »Only senti-
ment leads us to call the person in a persistent vegetative condition, or
an anencephalic child, human.«s*

Auch hier ist es, wie bereits zuvor bei Kant, nétig, die Menschenwiir-
de solcher Personen tiber eine Verlingerung der Wertschitzung zu besi-
chern, das heiflt aus der Zugehorigkeit geistig schwerstens geschidigter
Kinder zur Menschheit selbst solche moralische Relevanz zu generieren,
die sie vor dem Hinabsinken zum Status bloffer Dinge schiitzt. Neben
der bereits vorgestellten Interpretation der Idee »Menschheit in der ei-
genen Person« ldsst sich ein weiteres Argument dafiir aufbringen, wa-
rum alle Glieder der Menschheit in den Schutzbereich der Menschen-
rechte hineingenommen werden sollten, auch wenn deren partikulare
Eigenschaften gerade nicht dem primir wiirdekonstitutiven Wertschit-
zungselement entsprechen. Es liuft darauf hinaus, dass menschliches
Leben immer einen besonderen Wert darstellt, da Menschen primir
in anderen Menschen eine Heimar haben. Es wire also fiir die Frage,
was die Menschheit so grof8artig machc, nicht nétig, eine Vogelperspek-
tive einzunchmen, die doch stets an die Erwartung gekniipft ist, dass
der Maf3stab nur der des »Ganzen«, des Universums sein kann. Bereits
die hypothetische Vorstellung, der letzte bzw. einzige Mensch auf Er-
den zu sein, legt in der Last der ultimativen Einsambkeit, die sie bei den
meisten Menschen erzeugen diirfte, gewissermaflen eine axiologische
Spur. Niemand kommt umhin, das meiste, was er selbst ist oder zu sein
glaubt, den Vorleistungen anderer Menschen bis zu den ersten Anfin-
gen der Zivilisation zuzurechnen. Und blickt man auflerhalb der Wii-
sten und letzten Naturreservate um sich in die Welt: Was anderes ist
zu schen als menschliche Artefakte, menschliche Bearbeitungsspuren,
menschliche Kultur — Heima? Die die Individuen umgebende Welt,
schreibt etwa Hannah Arendt ganz im Zeichen des von Martin Heideg-
ger dem Menschen attestierten weltbildenden Vermogens,*?* »verdanke
wesentlich dem Menschen ihre Existenz, seinem Herstellen von Din-
gen, seiner pflegenden Fiirsorge des Bodens und der Landschaft, sei-

251 Martha Nussbaum: FJ, op. cit. S. 187
252 Vgl. Martin Heidegger: Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt — Endlichkeit — Einsam-
keit, Frankfurt a. M.: Klostermann 1930/1983, S. 260ft, Kap. 3-6.

150

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEGRUNDUNGSPFADRE

nem handelnden Organisieren der politischen Beziige in menschlichen
Gemeinschaften.«** Und weiter: »Es gibt kein menschliches Leben,
auch nicht das Leben des Einsiedlers in der Wiiste, das nicht, sofern es
tiberhaupt etwas tut, in einer Welt leb, die direkt oder indirekt von der
Anwesenheit anderer Menschen zeugt.«**

In einem solchen Beheimatungsargument wire zwar grundsitzlich die
Briicke zwischen Individual- und Gattungswiirde geschlagen und da-
durch die Wiirde der Menschheit einem Schatten gleich auf den kon-
kreten Menschen geworfen, doch bar exklusivistischer Risiken ist auch
dieser Hilfsanatz nicht. Dass nimlich Menschen, deren Gesinnung
oder Taten »die Menschheit« von sich selbst zu entfremden drohen
(»Menschheitsverbrecher«), selbst aus dem Beheimatungsargument he-
rausfallen kénnten, lisst sich an zahlreichen Diskursen um die Mons-
trositit und Unmenschlichkeit von diversen Verbrechen nachvollziehen
(vgl. 3.2.9). Dagegen lisst sich anfiihren, dass das, was die Menschheit,
was andere Menschen fiir die Einzelnen sind und in Folge welchen
Wert sie besitzen, dadurch, dass sie Heimat sind oder es gerade nicht
sind, nicht als feststehendes Moment zu begreifen ist. Das gilt auch fiir
Einwinde derjenigen, die eine (bestimmte) Mensch-Tier-Beziehung der
yBeheimatung in der Menschheit« vorzichen oder angesichts von glo-
baler, urbaner »Vermassung« nicht Heimatgefiihle, sondern im Gegen-
teil Entfremdung und Beklemmung verspiiren. Als Teil der Menschheit
wire jeder, auch man selbst, demnach dazu aufgerufen, die Wertschit-
zung, welche er oder sie der Menschheit entgegenzubringen als richtig
erachtet, selbst dadurch zu beférdern, anderen Menschen die Behei-
matung im gemeinsamen Menschsein nicht zu verunmoglichen. — Der
Mensch erscheint in dieser Perspektive als Generator seiner eigenen
Wiirde. In diesem Sinne kénnte man Friedrich Schillers Aufruf an die
Kiinstler auf die gesamte Menschheit ausgedehnt readressieren: »Der
Menschheit Wiirde ist in eure Hand gegeben, Bewahret sie! Sie sinkt
mit euch! Mit euch wird sie sich heben!«5s

Unbehagen auslésen diirfte eine Verlingerung der Wertschitzung im
Sinne eines Beheimatungsarguments ferner dadurch, dass in diesem
Zusammenhang offenherzig bekannt wird, was manchen (Tierrechts-)
Ethikern als ausgesprochener Makel gilt: Dass nimlich der Mensch qua
Mensch fiir den Menschen einen besonderen Wert darstellt. Doch ein
solches »menschliches Vorurteil« wire mit Bernard Williams gedacht

253 Hannah Arendt: VA, op. cit., S. 33.

254 Ibid.

255 Friedrich Schiller: »Die Kiinstler«, Gedichte, Leipzig: Vogel 1948, S. 116f. Hannah Arendt
bemerkt in einer sehr dhnlichen Weise: »Denn die Idee der Menschheit, gereinigt von
aller Sentimentalitit, hat politisch die Konsequenz, daf§ wir in dieser oder jener Weise die
Verantwortung fiir alle von Menschen begangenen Verbrechen [...] auf [uns] nehmen
miissen« (EUTH, op. cit., S. so1).

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

nicht zuletzt deshalb ldsslich, da es aufler dem gingigen Dafiirhalten
eben keinen objektiven Maf3stab gibt, mit dem man den Wert bzw. die
Bedeutung menschlicher Aktivicit (auch in Relation zu nicht-mensch-
lichen Lebensformen) auf diesem Planeten messen kénnte.? In diese
Richtung denkt auch George Kateb:

»Humanity must be the judge in its own case, with all the strains and
perplexities such a condition engenders. It is also the only audience or
interlocutor for the discussion. There is no arbiter or sponsor. Huma-
nity talks to itself about itself; it judges itself, it invents the questions
and answers, it alone worries about human dignity. There is no appeal
beyond itself.«>57

2.3.1.4 Mitleid? Moralische Gefiible?

In diesem Nachtrag zu den Begriindungsweisen des Menschenrechtsge-
dankens soll an einen Punkt angekniipft werden, der bereits im Zusam-
menhang mit Einwendungen begriindungsskeptischen Denkens the-
matisiert wurde. Er beriihrt die Frage, ob theoretische Uberzeugungen,

256 Wenn Williams sich auf diese Weise auf Basis seines Humanismus in der Tradition der
Renaissance gegen die Anrufung eines »Gottesstandpunktes« stark macht, unterminiert
er bewusst die Schlagkraft des »Speziesismus«-Arguments, das einen solchen Unpartei-
lichkeitsblick einfordert und der Beachtlichkeit der Zugehérigkeit zur Gattung Mensch
als factum brutum dadurch die moralische Relevanz zu entziehen gedenkt, dass sie mit
Rassismus und Sexismus parallelisiert wird (siche insbes. Peter Singer: Practical Ethics,
Princeton: Princeton University Press 1980/2011, S. 64fF.). Es gibt, mit Williams ge-
dachg, fiir die bevorzugte moralische Beriicksichtigung des Menschen keine »Griinde«
im genuinen Sinne, auf8er, dass menschliche Wesen uns cinander nun einmal in einem
basalen, wenngleich nicht absoluten Sinne wichtiger sind (vgl. »The Human Prejudi-
ce«, Philosophy as a Humanistic Discipline, Princeton: Princeton University Press 2006, S.
147f.). In der regulativen Idee eines Blicks von nirgendwo verortet Williams eine letzt-
lich anti-humanistische Wiedergingerin der alten kosmischen Hierarchien. Die Replik
Singers auf seinen Princetoner Kollegen stiitzt meines Erachtens diese Einschitzung.
Rekurrierend auf Williams Alien-Beispiel — wohlmeinende und weitsichtige auf3erir-
dische Lebensformen mochten die Menschheit (zum Schutz anderer?) ausldschen (ibid.,
S. 148f)) — bekennt Singer frei: »Although it is fantastic to imagine that a fair-minded,
well-informed, far-sighted judge could ever decide that there was no alternative to the re-
moval of our species in order to avoid much greater injustice and misery, if this really were
the case, we should reject the tribal — or species — instinct and answer Williams’ question
in the same way« (Peter Singer: ibid., S.70). Insgesamt scheint mir in dieser Frage
wichtig festzuhalten, worauthin auch Williams deutet: Ein besonderer moralischer Status
des Menschen stellt prinzipiell nicht in Frage, dass auch (manche) Tierarten iiber einen
(vergleichsweise) privilegierten moralischen Status verfiigen, ja selbst gewisse Tierrechte
besitzen kdnnen, wenn wir uns dariiber ausreichend aufkliren, warum wir bstimmten tie-
rischen Lebensformen (grofleren) Wert beimessen. Mit dem Einwand des »Speziesismus«
wiire dabei auch hier zu rechnen (Speziesismus 2), wenn etwa Insektenarten nicht densel-
ben Status erhalten sollten wie Primaten, was das Gewicht dieses »Einwandes« spitestens
an diesem Punkt veritabel redimensioniert.

257 George Kateb: Human Dignity, op. cit., S. 27.

152

0611:52. i e |


https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEGRUNDUNGSPFADRE

wenn auch als wertunterficeerte, iiberhaupt in der Lage sind, die Idee
der Menschenrechte zu fundamentieren. Konnen Gefiihle dasselbe
(besser) leisten? Die Bedeutung von moralischen Geftihlen wurde in der
Geschichte der Ethik auf verschiedene Weisen thematisiert — von den
(fur Kant spiter inspirierenden) Vorbehalten gegeniiber dem Gefiihl
und seiner fliichtigen Natur seitens der Stoa iiber seine Aufwertung im
Zuge des neuzeitlichen Moralischen Sentimentalismus im Rahmen der
schottischen Aufklirungsphilosophie bis zu diversen Mitleidsethiken
(religioser und nicht-religiéser Provenienz) oder zeitgendssischen An-
sitzen der (feministischen) Fiirsorgeethiken und evolutioniren Ethik.
Auf der Suche nach Begriindungspfaden der (Idee der) Menschenrechte
verfiigen dabei insbesondere zwei Zuginge tiber potenzielle Relevanz,
da sich mit ihnen nicht nur ein Grund des Angesprochenseins, sondern
tatsichlich ein Grund des Gesolltseins denken lisst. Der Unterschied ist
folgender: Im ersten Fall ist es ein (stummer) emotiver Impuls, der mich
helfend handeln oder auch Menschenrechte zuschreiben bzw. schiitzen
lasst; im anderen eine prinzipiell kognitive Uberzeugung, die — durch-
aus auch erginzend zu einer Gefiihlseinstellung — als Grund meines Ur-
teilens und Handelns angefiihrt werden kann. Dass viele — und wenn
der Emotivismus Recht hitte, alle — moralischen Uberzeugungen auf
emotiven Voraussetzungen fuflen und dass ihr kognitives Element
oftmals nur eine retrospektive Rationalisierung darstellt, macht diese
Unterscheidung natiirlich zu einer phinomenologisch schwachen. Im
Kontext der gegenstidndlichen Fragestellung wie auch unter Berticksich-
tigung der Minimalanforderungen an philosophische Begriindungen
kommt ihr jedoch eine analytische Schliisselstellung in der Zuordnung
und Gewichtung sentimentalistischer Zuginge im menschenrechtlichen
Bereich zu. Wenn man an die Bedeutung denkt, die etwa Rorty den
moralischen Gefiihlen, konkret dem Einfithlungsvermégen, beimisst,**
so ist in solchen Zugingen die Unterscheidung zwischen Begriindungs-
zusammenhang und Motivations- bzw. Erziehungszusammenhang durch
das Primat des letzteren absichtlich aufgehoben. Gefiihle bzw. ihre »Ma-
nipulation« sollen bei Rorty leisten, was theoretische Einsichten — etwa
in die Gleichheit aller Menschen oder ihre Wiirde — seiner Ansicht nach
nicht zu leisten imstande sind. Innerhalb dieses pidagogischen Para-
digmas, das auflerhalb der sonstigen Begriindungspfade der Menschen-
rechte verortet ist und welches noch in seiner inner-menschenrecht-
lichen Spannung problematisiert wird (vgl. 4.2.3.4), ist die Suche nach
einem begriindungstheoretischen Grund des Gesolltseins (der Idee der
Menschenrechte) grundsitzlich nicht méglich. Er wird darin ersetzt
durch den Grund des Angesprochenseins, der in einem Fall vorliegen
und eben in einem anderen abwesend sein kann, wobei letzteres als ein

258 Vgl. Richard Rorty: »Human Rights, Rationality, and Sentiments, op. cit.

153

06:11:52. - o


https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

durch erzieherische Interventionen zu behebendes Defizit erachtet wird.
In diesen Fillen gilt im Sinne der Kritik Kants,® was Ernst Tugend-
hat feststellt: »[E]in natiirliches Gefiihl reicht einfach nur so weit, wie
es eben reicht; bei manchen ist es stirker und allgemeiner ausgebildet,
bei anderen die entgegengesetzten Gefiihle der Lust an der Grausamkeit
und der Schadenfreude.«*® Dem stimmt auch Hans Joas zu: »Die Sa-
kralisierung der Person motiviert uns zur Empathie; die Empathie allein
bringt die Sakralisierung der Person — aller Personen — nicht hervor.«**'

Insofern also Ansitze, die auf die Rolle der (moralischen) Gefiihle
abstellen, nicht nur motivieren bzw. erziehen, sondern Positionen auf-
schliisseln bzw. davon tiberzeugen wollen, sind sie hier von Interesse.
Zwei mogliche Kandidaten fiir Fundamentierungen des Menschen-
rechtsgedankens, die auf die Bedeutung moralischer Gefiihle rekur-
rieren, kommen in Betracht: Es sind dies (a) die buddhistische Mit-
leidsethik sowie (b) Ansitze, die von einem in der menschlichen Natur
angelegten »moralischen Sinn« ausgehen, der die Idee der Menschen-
rechte moglicherweise robust bzw. objektiv verankern kénnte. Hin-
sichtlich (a), der buddhistischen Tugend des umfassenden Mitgefiihls
(karuna) bzw. der Giite (mettalmaitri), lisst sich argumentieren, dass
sie insofern fiir die Begriindung der Menschenrechtsidee anderen »blo-
Ben« Mitleidsethiken*®* moglicherweise iiberlegen sein konnten als sie
eingebettet ist in eine groffere Welt- und Menschendeutung. Mitleid ist
dabei nicht ein ginzlich von theoretischen Einsichten (Stichwort: Vier
Edle Wahrheiten) abgetrenntes Gefiihl. Vielmehr ist aus der Sicht klas-
sischer buddhistischer Ethik die theoretische, nicht zuletzt meditativ zu
erschliefende, Einsicht konkret in den Leidzusammenhang allen Seins

259 So die bekannte Kritik von Kant, der sich strikt dagegen verwahrt, das moralische Sollen
auf dem schwankenden Boden von »Neigungen« zu bauen anstatt auf der verniinftigen
Einsicht in die Richtigkeit einer Norm, das heifit auf »Pflicht¢, und es damit gleichsam
empirisch zu verunreinigen (vgl. GMS, op. cit.). Als einen weiteren Grund, gegeniiber
»moralischen Gefiihlen«skeptisch zu sein, fithrt er an, dass es sinnvollerweise keine Pflicht
geben kénne, ein moralisches Gefiihl zu haben, hochstens es zu kultivieren — was wiede-
rum am besten durch »Vernunftvorstellungen« geschehe (MS, op. cit., S. 531). Allerdings
ist Kant nicht véllig der Bedeutung von moralischen Gefiihlen — nicht als Triebfedern
des moralischen Handelns zwar, jedoch als Erfiillungshilfen zum Handeln aus Pflicht —
verschlossen, wie sich an seinen Ausfithrungen zum Mitleid zeigen lisst. Es sei zwar keine
direkte, doch aber indirekte Pflicht, »mitleidige natiirliche (dsthetische) Gefiihle in uns zu
kultivieren [...]«, da Mitgefiihl »doch einer der in uns von der Natur gelegten Antriebe
ist, dasjenige zu tun, was die Pflichtvorstellung fiir sich allein nicht ausrichten wiirde«
(MS, op. cit., S. 595).

260 Ernst Tugendhat: VE, op. cit,, S. 72.

261 Hans Joas: SP, op. cit,, S. 1o1.

262 Dazu zihlt auch die indischen Religionen nahestehende und dem Nihilismus verpflich-
tete Ethik Arthur Schopenhauers (vgl. Uber die Grundlage der Moral, Ziirich: Diogenes
1840/1977; sowie auch Giok Son: Schopenhauers Ethik des Mitleids und die indische Philo-
sophie. Parallelitiit und Differenz, Freiburg: Alber 2001).

154

06:11:52. - o


https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEGRUNDUNGSPFADRE

eine zentrale Voraussetzung fiir das Mitleid bzw. die Giite.**® Dies ent-
spricht somit cher einer Haltung als einem bloflen moralischen Impuls.
Die gliubige Buddhistin ist dazu angehalten, allen Lebewesen gegen-
tiber, die durch das »Naturgesetz« der Tatvergelcung (karman) an den
prinzipiell ewigen, weil durch das Streben in Gang gehaltenen Kreislauf
des Entstehens und Vergehens (samara) gekettet sind, mit Mitgefiihl zu
begegnen:

»A basic principle of Buddhist ethics is that all beings are a like in dis-
liking pain and in wanting to be happy, so that we should not inflict
on another being what we would not like done to ourselves. We have a
duty to others to respect their interests, and a duty to ourselves not to
coarsen ourselves by abusing others.«*%

Nicht ein konkretes Lebendiges erwecke erst das Mitleiden (oder nicht),
sondern dieses wird in der Betrachtung der lebendigen Welt immer
schon systematisch vorausgesetzt. Von diesem Kernbestandteil buddhis-
tischer Ethik in Form des universalen Mitgefiihls abgeschen, wird in
den buddhistischen Schulen — grob lésst sich unterscheiden zwischen
Theravada und Mahayana (und Vajrayana) — die Bedeutung, die dem
Mitleid beigemessen wird, bisweilen unterschiedlich akzentuiert. Im
klassischen buddhistischen Denken verfiigt die Idee des Mitgefiihls
iiber eine tendenziell theoretische Natur, wihrend es sich vor allem im
so genannten (sozial-)engagierten Buddhismus als titige Praxis gegen-
tiber Hilfsbediirftigen und Ausgegrenzten ausdriicke.

Interessant ist nun, dass zwar die buddhistische Ethik im menschen-
rechdichen Topos — von der an spiterer Stelle zu erdrternden Lehre des
Nicht-Ich abgesehen (vgl. 4.2.1) — generell als in hohem Mafle fihig
beschrieben wird, Menschenrechte aus sich heraus zu begriinden, dass
jedoch ihrer mitleidsethischen Komponente gerade kein prominenter
Stellenwert dabei zugewiesen wird.>®s Ob die buddhistische Mitleidse-
thik also ein tauglicher Ankniipfungspunke fiir Begriindungen der Idee
der Menschenrechte ist, bleibt daher zunichst fraglich. Das gilt im Be-
sonderen, wenn man gleichsam die »klassische« oder konservative bud-
dhistische Ethik und jene des engagierten Buddhismus niher ins Auge

263 Vgl. etwa Peter Harvey: An Introduction to Buddhist Ethics, Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press 2004, S. 104.

264 1Ibid,, S. 120.

265 Vgl. Robert E. Florida: 7he Buddbist Tradition. Human Rights and the World’s Major Reli-
gions Vol. 5, London: Praeger 2005; Taitetsu Unno: »Personal Rights and Contemporary
Buddhisme, in: Michael Fishbane et al. (Hg.), Human Rights and the World's Religions,
Notre Dame: Notre Dame University Press 1998; Sallie B. King: »Buddhism and Human
Rights«, op. cit; Eiko Hanaoka: »Menschenrechte im Buddhismus«, in: Hamid Reza
Yousefi (Hg.), Menschenrechte im Weltkontext. Geschichten — Erscheinungsformen — Neue
Entwicklungen, Wiesbaden: Springer VS 2013.

I55

06:11:52. - o


https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

fasst: Im einen Fall, so scheint es, verbleiben die Auseinandersetzungen
mit dem Mitgefiihl auf solch hohem, theoretischen Niveau, dass es frag-
lich ist, ob sie fiir sozialphilosophische Zwecke fruchtbar gemacht wer-
den kénnen.** Fiir den engagierten Buddhismus gilt umgekehre, dass
gerade seine Distanzierung von abstraktem religiés-philosophischen
Denken?% sein Potenzial in Zweifel zieht, einen Grund des Gesolltseins
der Menschenrechtsidee zu markieren. Sehr wohl hingegen ist er poten-
ziell in der Lage, einmal begriindete menschenrechtliche Anspriiche mit
spiritueller Verbindlichkeit zu versehen.

Betrachtet man (b), den zweiten méglichen Begriindungspfad, der
tiber die Metapher eines moralischen »Sinnes« bzw. Vermégens fiihre,
so wird dieser Pfad nicht mittels des Motivs der Erlosung grundgelegt,
sondern hat seinen Schwerpunkt unmittelbar in der Natur des Men-
schen. Die Idee eines »moral sense, iiber den prinzipiell alle Menschen
aus verfiigen, findet sich zum ersten Mal bei Anthony Ashley Cooper,
dem 3. Earl of Shaftesbury, rudimentir entwickelt.?*® Ihm zufolge ver-
fiigen Menschen damit {iber ein durch soziale Einfliisse zwar teilweise
korrumpierbares, grundsitzlich jedoch duflerst verlissliches Instrumen-
tarium, objektive moralische Bedingungen des eigenen Menschseins zu
erkennen. Eine Weiterentwicklung erfuhr der moralische Sentimenta-
lismus im Denken von Francis Hutcheson wie auch von David Hume,
wobei in beiden Fillen die Objektivitit der durch den moralischen
Sinn zuginglichen (basalen) Normen durch deren (unterschiedlich
starke) skeptische Perspektiven gelitten hat. Erst durch die Entstehung
der Evolutionstheorie vermochte konkret Charles Darwin dem »moral
sense« eine neu untermauerte Robustheit zu verleihen. Mit dem Fort-
schreiten der Evolution, vermutete Darwin, werde sich das Mitgefiihl —
die »social instincts« — fortschreitend erweiternd auf eine immer gro-
Bere Anzahl von Menschen erstrecken, bis schliefflich eine singulire,

266 Vgl. Katharina Ceming: Religionen und Menschenrechte. Menschenrechte im Spannungsfeld
religidser Uberzeugungen und Praktiken, Miinchen: Késel-Verlag 2010, S. 321. Das zeige
sich auch in der Geschichte des Buddhismus, so Robert A. E Thurman: »Social and Cul-
tural Rights in Buddhisme, in: Michael Fishbane et al. (Hg.) op. cit., S. 148-163.

267 Fiir sozial engagierte Buddhisten ist der Buddhismus »not abstract philosophical or the-
ological thinking. It is the need to cultivate the giving of compassion as part of one’s
human nature and ingrain this act as a natural way of life« (Khun Eng Kuah-Pearce: »Un-
derstanding suffering and giving compassion: the reach of socially enganged buddhism in
Chinac«, Anthropology & Medicine 2014/21, S. 29).

268 Vgl. Anthony Ashley-Cooper Shaftesbury: An Inquiry concerning Virtue, or Merit, Stutt-
gart: frommann-holzboog 1683/1984. Fortfithrungen bzw. (skeptische) Weiterentwick-
lungen dieser Idee finden sich bei Francis Hutcheson (An Inquiry into the Original of Our
Ideas of Beauty and Virtue, London 1753) und dessen Schiilern Adam Smith (7he Theory
of Moral Sentiments, London: Penguin 1759/2009) und David Hume (vgl. A zreatise of
human nature, op. cit.). Uber gewisse Parallelen, deren nihere Untersuchung noch aus-
steht, verfiigt der »moral sense«-Ansatz hinsichtlich einer vor allem mit Menzius assozi-
ierten konfuzianischen Ethik des Mitgefiihls (vgl. 3.1.1).

156

06:11:52. - o


https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEGRUNDUNGSPFADRE

die Menschheit (und vielleicht sogar Tierwelt) umfassende »in-groupe
entstiinde.>®

Koénnte im Lichte dieser Tradition einem in der menschlichen Natur
angelegten moralischen Vermdgen, das in der angemessenen gefithlsmi-
Bigen Reaktion auf ethisch relevante Situationen besteht, die Rolle zu-
kommen, die Idee der Menschenrechte (alternativ) zu begriinden? Ein
solcher Begriindungspfad konnte lauten: Die menschliche Natur birgt
in sich den Grund des Gesolltseins universaler, emanzipativer Ansprii-
che, der unter idealen Bedingungen durch Gefiihle erschlossen werden
kann. Was diese Gefiihle nun von den vorher fiir diese Zwecke ausge-
schiedenen bloflen (Mitleids-)Impulsen unterscheidet, ist, dass sie selbst
auf eine menschliche Natur verweisen, deren Normativitit sich — im
Fall Ashley-Coopers — einer gottlichen Festlegung bzw. — im Fall Dar-
wins — einer evolutionir-nomologischen Sinnhaftigkeit verdanke. Fiir
den (quasi-religidsen) moralischen Sentimentalismus kognitivistischer
Ausrichtung gilt: Aus Sicht der begriindungstheoretischen Minimalan-
forderung wiirde es sich bei ihm um einen weitgehend schliissigen Pfad
handeln, wenn (a) ein entsprechender Konnex zwischen der Quelle des
moralischen Gesolltseins und dem Menschenrechtsgedanken dargelegt
werden konnte und — dieses Caveat wiegt schwerer — (b) das Dilemma
der Irrtumshypothese aus dem Weg geschafft wiirde: Mein »richtiges«
Gefiihl gegen dein »falsches« — wer entscheidet?

Die zentrale Frage, die sich fiir einen moralischen Sentimentalismus
evolutiondrer Ausrichtung stellt, ist jene, ob diese natiirliche Norma-
tivitit aus sich schon jene Verbindlichkeit schaffen kann, die in einem
wohleingerichteten Kosmos zwar unterstellt werden diirfte, hinsichtlich
der vielfiltigen »Normen« der Natur bzw. Evolution aber nicht ohne
weiteres von Seiten des Normadressaten iibernommen werden muss.
Sich in einem Bereich der »Natur« ergeben (moralischer Sinn), in an-
deren hingegen nicht (Krankheit, Behinderung), ist rechtfertigungs-
bediiftig. So scheint es, als konne zumindest die evolutionire Version
moralischer Gefiihle nicht einfach als unhintergehbare Basis fiir einen
Begriindungsweg der Menschenrechte betrachtet werden. Vielmehr
droht, dass Erklirung (Wie gelangt man evolutionir dazu, dass ecinem
andere Menschen niche gleichgiiltig sind?) und Begriindung (Weshalb
sollen einem andere Menschen nicht gleichgiiltig sein?) verwechselt
werden.”” Dies konnte erst ausgeschlossen werden, wenn aus externen
Annahmen heraus eine Affirmation der so gefassten menschlichen Na-
tur erfolgt, das heiflt, wenn dargelegt werden wiirde, warum der evo-

269 Vgl. Charles Darwin: 7he Descent of Man, Chicago: William Benton 1871/1952, S. 312ff.

270 Ein Beispiel dafiir ist der Versuch von Frederik von Harbou, mit dem Vermégen der Em-
pathie Menschenrechte zu begriinden (vgl. »The Natural Faculty of Empathy as a Basis
for Human Rights«, in: Marion Albers/Thomas Hoffmann/J6rn Reinhardt (Hg.), op. cit.,
S. 95—108).

157

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

lutionir verstandene moralische Sinn kein moralischer Unsinn ist, was
wiederum die Eigenstindigkeit des gesamten Begriindungsansatzes in
Frage stellt. Damit fallen dann auch nicht jene weiteren Erschwernisse
in den Blick, die auf alle (verbleibenden) Ansitze, die menschliche Na-
tur als emotiv moralisch vermogend anzusehen, zutreffen, die da wi-
ren: Sind die Normen, die sich daraus speisen, konkret genug, um den
Gedanken der Menschenrechte zu stiitzen? Schaden vermeiden, Koope-
rieren, Beistehen sind gewiss wertvolle Impulse auf dem Weg zur Ver-
wirklichung menschenrechtlicher Ordnungen, aber alleine noch nicht
ausreichend, tatsichlich einen durchgingigen Begriindungspfad vorzu-
legen. Dass cine soziale Translationsleistung die Idee der Menschenrech-
te erst in ein entsprechendes Verhiltnis setzt zu den vagen normativen
Ausfliissen des moralischen Sinns, legt schliefflich auch die gemessen
an der Entwicklung der Menschheit »spit« einsetzende und kontingent
verlaufende Geschichte der Menschenrechte nahe.

Die Annahme, dass Mitleid oder »moralische Gefiihle« einen Beitrag
zur Landkarte menschenrechtlicher Begriindungspfade liefern kénnten,
muss abschlieffend also relativiert werden. Damit ist aber nicht gesagt,
dass sie fiir die Menschenrechte tiberhaupt keine Bedeutung besitzen.
Neben der erwihnten pidagogischen Funktion kénnte auch an eine
»Lickenfiiller-Funktion« gedacht werden, die Mit-Gefiihle immer dann
wichtig werden ldsst, wenn Menschen — oder auch andere Lebewesen —
aus den theoretischen Begriindungsnetzen herauszufallen drohen, weil
sie zum Beispiel dem vorausgesetzten Begriff vom Menschen respektive
seiner Wiirde nicht (umfassend) entsprechen.

2.3.2 Vertikale Begriindungspfade:
rechtsphilosophisch-politische

The idea of human rights implies entitlement in a moral order under a moral
law, to be translated into and confirmed as legal entitlement

in the legal order of a political society.

Louis Henkin

Die Begriindunggleistung, die auf der horizontalen Ebene in der Expli-
kation des Grundes des moralischen Gesolltseins sowie in seiner Rela-
tion zur gleichen Berechtigung zu prinzipiell gleichen (Universalismus)
und ferner individuellen, emanzipativen Anspriichen (Individualismus)
besteht, unterscheidet sich in mafigeblicher Hinsicht von jener, die dann
zu bringen ist, wenn diese Anspriiche als Rechte politisch erklir#7 und

271 Auf die politische Bedeutung dieses Erklirens von menschenrechtlichen Anspriichen
weist Georg Lohmann hin und warnt dabei davor, Politik als blofles Medium aufzufassen,
das lediglich moralische in rechtliche Anspriiche tibersetze (vgl. Georg Lohmann: »Zur

158

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEGRUNDUNGSPFADRE

institutionell gesichert werden sollen. Es sind insbesondere zwei Begriin-
dungsglieder zu unterscheiden: (a) vertikal nach oben der Ubergang von
der horizontalen auf die vertikale Ebene als solche bzw. deren Notwen-
digkeit; sowie (b) vertikal nach unten der Zwang, der von staatlichen
Institutionen zum Schutz und zur Durchsetzung von Menschenrechten
eingesetzt wird. Bei diesem ersten Schritt handelt es sich noch um eine
philosophische Begriindung im eigentlichen Sinne, die in einem zweiten
Schritt nach und nach in eine politische Rechtfertigung tibergeht. Diese
komplexe Begriindungsstruktur ist der Einsicht geschuldet, dass mora-
lische Anspriiche nicht einfach nur in rechdlichen >gespiegelt« werden,
sondern hier tatsichlich zwei unterschiedliche Ebenen mit je eigenen
Begriindungsanforderungen vorliegen.>”*

Im folgenden Abschnitt sollen solche méglichen Begriindungspfade
aufgezeigt und diskutiert werden, derer es auch auf der vertikalen, recht-
lich-politischen Ebene unterschiedliche gibt. Zunichst stehen dabei so-
zialkontraktualistische Ansdtze im Vordergrund, die, so die hier vertre-
tene These, nicht nur von historischem Interesse sind, sondern die auch
heute in der politischen Philosophie eine uniibertroffene Begriindungs-
weise darstellen, um konkret (a) zu leisten. Ihre Begriindungskraft wire
allerdings zu stirken dadurch, dass hinsichtlich (b) moderne demokra-
tische Rechtfertigungstheorien zum Einsatz kommen. Die kontraktua-
listische Begriindungsweise wurde bewusst erst auf der vertikalen Ebene
angesiedelt, auch wenn zahlreiche Ansitze existieren, die sich dafiir aus-
sprechen, sie bereits im Feld der Moralbegriindung heranzuziehen.?” Es
stellt sich dabei die viel diskutierte Frage, ob Kontraktualismen iiber-

moralischen, juridischen und politischen Dimension der Menschenrechtes, in: Hans Jorg
Sandkiihler (Hg.), op. cit., S. 135-150). Ohne meine eigene Position, die das Schwerge-
wicht auf die axiologisch-moralische Dimension von Menschenrechten legt und damit zu
einer rein politischen Fassung der Menschenrechte in Konkurrenz steht, zu untergraben,
mochte ich Lohmann hier ausdriicklich recht geben, dabei aber gerade das politische
Erkliren von Rechten durch die »ethische« Brille betrachten: Menschenrechtserklirungen
erscheinen dann zunichst als Bekenntnisse zu jenen Werthaltungen und axiologischen Vo-
raussetzungen, die auf der horizontal-ethischen Ebene noch der Individualisierung mit-
samt ihrer eigentiimlichen Dynamik unterliegen. Durch die 6ffentliche, gemeinschaft-
liche Verpflichtung an der Ubergangsschnittstelle zur vertikalen Ebene erzeugen sie dann
jene Protoverbindlichkeit, die das Sprechen von Menschen-Rechten tiberhaupt erméglicht
und diese Anspriiche als denkbare Rechte erst konstituiert.

272 Zur Kritik an der Sicht auf das Verhiltnis moralischer und rechtlicher Menschenrech-
te im Sinne einer »Spiegeltheorie« (»mirror theory«) siehe insbes. Allen Buchanan: 7he
Heart of Human Rights, op. cit. Buchanan leitet aus ihrer Zuriickweisung eine eigene
»pluralistic justificatory methodology« ab (ibid., Kap. 2), die mit der hier vorgeschla-
genen zwar ein Naheverhiltnis aufweist, sich jedoch im Vorrang, den Buchanan auf die
rechtliche, explizit auffermoralische Begriindung von Menschenrechten legt, gravierend
von ihr unterscheidet.

273 Siche David Gauthier: Morals by Agreement, Oxford: Oxford University Press 1986;
T. M. Scanlon: What we owe each other, op. cit.

159

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

haupt fihig sind, moralische Urteile bzw. Normen zu fundieren, oder
aber nur Klugheitsregeln. Diese unterscheiden sich von genuin mora-
lischen Normen dadurch, dass sie das »Gute«, worauthin eine Hand-
lung gerichtet sein soll, nicht in einem moralischen Begriff des Guten
finden, sondern in einem anderen beliebigen Zweck, den es mit der
richtigen (nicht gerechten!) Handlung zu verfolgen gilt. Ausgehend von
den Erhaltungsinteressen der Menschen kommen kontraktualistische
Theorien in aller Regel ohne einen Begriff des moralisch Guten aus und
konnen diesen auch, so die Kritik,?”# nicht aus sich selbst heraus entwi-
ckeln. Auch wenn dieser Vorhalt insofern nur bedingt zulissig ist, als er
bereits von einem materiellen Moralbegriff ausgeht, demzufolge Eigen-
nutz niemals zur Ausfiillung des moralisch Guten tauglich ist, teilt die
gegenstandliche Arbeit in ihrem menschenrechdichen Fokus die Sorge,
dass die Idee der Menschenrechte rein auf Basis kontraktualistischen
Risonnements nicht umfassend fundiert werden kann. Die These auf
den Punkt gebracht: Die Idee der Menschenrechte selbst kann als mora-
lisch-ethische Idee nicht allein durch Interessenlagen besichert werden,
wiewohl ihre rechtliche Absicherung im Interesse ihrer Proponenten
liegen muss. Damit sei nicht gesagt, dass kontraktualistische Moralbe-
griindungen iiberhaupt in keinem Fall méglich sind; man denke bei-
spielsweise an eine relativ homogene Gruppe von Personen, die sich
untereinander konkludent darauf einigen, ihren Umgang untereinander
an der Goldenen Regel auszurichten. Das Problem des Kontraktualis-
mus besteht nicht darin, fiir Moralbegriindungen pauschal untauglich
zu sein, weil er keinen Begriff des Guten zu formulieren imstande wire
oder weil es sich bei ihm um eine Variante subjektiver Moralbegriin-
dung handelt, sondern in der ihm eigenen inhirenten Schwierigkeit,
iiber reziproke Verhilmisse hinaus universale Normen stiitzen zu kén-
nen. Dieses Problem stellt sich im Bereich der Menschenrechte ganz
besonders, sind sie doch ihrer Idee nach fiir alle und damit auch fiir
jene in Geltung zu setzen, die fiir die unmittelbare Befriedigung der
eigenen Interessen tiber kein entsprechendes Gefahren- respektive Rele-
vanzpotenzial verfiigen (Fernstehende, Kinder, Schwache). Erst auf der
politisch-rechtlichen Ebene, so die hier vertretene Argumentation, ist
der Kontraktualismus fiir die Philosophie der Menschenrechte frucht-
bar zu machen. Dass dies dabei auch die historische Wirklichkeit der
Menschenrechte abbildet, in der kontraktualistische Herangehenswei-
sen immer primdr als politische, legitimatorische Instrumente aufgefasst
worden sind und nicht als ethische Entwiirfe, stiitzt diese Einschitzung
zusitzlich.

274 So kritisiert etwa Tugendhat, dass der Kontraktualismus, da iiber kein Konzept des Guten
verfiigend, nur eine »Quasi-Moral« begriinden kénne (VE, op. cit., S. 67£., 76). Sieche
auch Martha Nussbaum: FJ, op. cit.

160

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEGRUNDUNGSPFADRE

Alternativ zu diesen philosophischen Zugingen wird in einem wei-
teren Abschnitt (2.3.2.2) einem rivalisierenden, theologischen Paradig-
ma Raum geboten und damit dem Umstand Rechnung getragen, dass
sich fiir die Menschenrechte in vertikalen Begriindungsdiskursen — auf
eine fundamentalere Art und Weise, als dies noch im Kontext ethischer
Fundamentierungen der Menschenrechte der Fall war — eine entschei-
dende Wegscheidung erdffnet, welche die Souverinititsfrage zu stellen
erfordert. Hier stehen sich niamlich zwei grofie, rivalisierende Paradig-
men gegeniiber, die jeweils eine sikulare oder religiose Rechtfertigung
einer menschenrechdichen (Zwangs-)Ordnung unterstiitzen. Da sie im
globalen Menschenrechtsdiskurs beide von Relevanz sind, soll in Ana-
logie zum Aufweis jeweils (tendenziell eher) religidser oder weldicher
Begriindungsverfahren auf der horizontalen Begriindungsebene auch
auf der vertikalen die M@dglichkeit begriindungspluralistischer Wei-
tungen des Themenfeldes angedeutet werden, die schliefllich in einem
eigenen Abschnitt (2.3.3) zusammengeschaut und verglichen werden.
Zuvor mochte ich noch auf die Notwendigkeit, Menschenrechte auf
der vertikalen Ebene erneut zu begriinden, eingehen, die jene Ansit-
ze in Zweifel ziechen, die davon ausgehen, dass bereits eine moralische
Pflicht besteht, staatliche Strukturen zum effektiven Schutz menschen-
rechtlicher Anspriiche zu sichern. So ist bei Ernst Tugendhat die ver-
tikale Ebene schon als Mitverpflichtung in der horizontalen angelegt:
Wer jemandem bestimmte Anspriiche zuspricht, weise damit auch sich
selbst die Verpflichtung zu, diese Anspriiche durch die Errichtung ent-
sprechender Institutionen zu sichern. Somit ergebe sich »eine Forde-
rung an alle gemeinsam, nimlich mich zu schiitzen und zusammen eine
Instanz zu bilden, bei der ich mein Recht einklagen kann und das ihm
Nachdruck verleiht«.?”s Wichtig scheint mir hier die Frage: Besteht die-
se »moralische Verpflichtung zur Schaffung einer legalen Instanz [...],
eines [...] Staates«*”® unabhingig davon, welche Anspriiche konkret ge-
wihrt werden? Wenn jemand zum Beispiel allen Menschen zugesteht,
einen Anspruch auf Eigentum zu haben, welche Pflichten weist er sich
selbst damit zugleich zu (vgl. 2.2.2)? Die negative Pflicht, nicht selbst
das Eigentumsrecht anderer zu verletzen, oder dariiber hinaus auch eine
positive Pflicht, Eingriffe anderer zu verhindern bzw. zu sanktionieren?
Die erste, negative Pflicht zu negieren kidme zweifelsohne einem Selbst-
widerspruch gleich. Bei der positiven Pflicht hingegen stellt sich die Si-
tuation nicht so klar dar. Zwar macht es wenig Sinn, einen Anspruch
einzurdumen, der effektiv wenig wert ist, aber eine zwingende logische
Notwendigkeit zur Errichtung von Menschenrechte schiitzenden staat-
lichen Instanzen ergibt sich daraus nicht. Es besteht vielmehr das straze-

275 Ernst Tugendhat: VE, op. cit., S. 350.
276 1Ibid.

161

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

gisch-verniinfiige Erfordernis, die horizontal gewihrten Anspriiche auch
vertikal zu besichern. Anderen Menschen Anspriiche zuzusprechen,
ohne sich tiber die eigene unmittelbare Verantwortung, diese zu achten
und im Rahmen der eigenen bescheidenen Moglichkeiten zu schiitzen
(Stichwort: Nothilfe), zu ihrer ultimativen Sicherung zu verpflichten, ist
kein Widerspruch, sondern allerhéchstens kurzsichtig oder kleinmiitig.
Natiirlich konnte man schon als menschenrechtlichen Anspruch auf der
horizontalen Ebene selbst formulieren: »Jeder Mensch hat Anspruch auf
eine staatliche Ordnung, die (weitere) Menschenrechte garantiert und
schiitzt.« In diesem Fall aber bestiinde eine Pflicht, die moralische und
politisch-rechtliche Dimension der Menschenrechte zu verschrinken,
nicht schon aufgrund ersterer, sondern eben der inhaldichen Fassung
eines konkreten Anspruches, der selbst noch zu begriinden wire. Und
damit stehen man wieder am Anfang: bei der Notwendigkeit zu zei-
gen, warum die staatliche Sicherung menschenrechtlicher Anspriiche so
wichtig und wiinschenswert ist.

2.3.2.1 Sikular:
Kontraktualistisch-demokratische Rechtfertigungen
einer Menschenrechtsordnung

Der Zweck jeder politischen Vereinigung ist die Erhaltung
der natiirlichen und unantastbaren Menschenrechte.

Art. 2 DDHC

Wie die Analyse der horizontalen Begriindungen moralischer Rech-
te zeigt, stellt sich dieses Geflecht an Zu- und Abspruchsbezichungen
als grundsitzlich chaotisch, antagonistisch und unvollstindig dar:
chaotisch, weil nicht alle Menschen anderen Menschen (dieselben)
Anspriiche zuweisen; antagonistisch, weil (Gruppen von) Menschen
anderen Menschen keine derartigen Anspriiche zugestehen bzw. be-
stimmte Anspriiche Teilen davon ausdriicklich absprechen; und schlief3-
lich unvollstindig, da es wohl immer Menschen geben wird, die auf
der moralischen Ebene die Idee, dass alle Menschen zu gewissen men-
schenrechdlichen Anspriichen berechtigt sind, nicht teilen — aus wel-
chen Griinden auch immer. Dies sind im Hinblick auf eine universale
Geltung und effektive Durchsetzung gewichtige Schwierigkeiten, die
zugleich die Grenzen einer blof§ ethisch gefassten Theorie der Men-
schenrechte nachweisen. Letztlich kann nur eine Verrechtlichung dieses
imperfekte Bezichungsgeflecht in stabile Garantien iiberfiihren, auch
wenn diese Inrechtsetzung dabei selbst darauf angewiesen ist, dass ho-
rizontale Voraussetzungen in Form entsprechender Anspruchsgeflechte
tiberhaupt schon existieren, was in besonderem Mafle fiir demokratisch
gefasste Gemeinwesen gilt. Man kann in diesem Zusammenhang daher

162

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEGRUNDUNGSPFADRE

von einem geltungstechnischen Paradoxon sprechen, das die Komple-
mentaritit von moralischen und juridischen Menschenrechten einmal
mehr herausstellt: Dass viele Menschen — die idealisierte Vorstellung
einer in dieser Hinsicht ethisch perfekten Gemeinschaft (»alle«) ausge-
klammert — sich wechselseitig menschenrechtliche Anspriiche einriu-
men, ist fiir eine universale bzw. gesicherte Geltung von Menschenrech-
ten unabdingbar und ungeniigend zugleich.

Der Notwendigkeit, die horizontale durch eine vertikale Begriin-
dungsebene zu erginzen, findet Ausdruck gerade in jenen philosophi-
schen Grundlagen des Menschenrechtsdenkens, die unter der Rubrik
Theorien oder Lehren des Gesellschaftsvertrages zusammengefasst wer-
den und den Grundstein moderner Herrschaftslegitimitdt bilden.?””
Der Begriff »Gesellschaft« ist dabei allerdings insofern missverstindlich,
als es dabei im Grunde primir nicht um die vertragliche Errichtung ei-
ner Gesellschaft im heutigen Verstindnis geht — auch nicht um eine Ge-
meinschaft —, sondern um jene eines Staates. Das Gravitationszentrum
der Sozialkontrakestheorien ist seit je her*”® die regulative Idee eines

277 Siehe auch meine Ausfithrungen in »Kampf aller gegen alle. Zur menschenrechtlichen
Legitimation staatlicher Gewalt, in: Paul Ertl/Jodok Troy (Hg.): Vom »Krieg aller gegen
alle« zum staatlichen Gewaltmonopol und zuriick? Herrschaftliche und private Gewalt in eu-
ropdischer, internationaler und ideengeschichtlicher Perspektive, Frankfurt a. M.: Peter Lang
2012, S. 17-37. Zur Darstellung der Politischen Philosophie des Gesellschafisvertrages siche
insbes. das gleichnamige Werk von Wolfgang Kersting (Darmstadt: Wissenschaftliche
Buchgesellschaft 1994) sowie David Boucher/Paul Kelly (Hg.): 7he Social Contract from
Hobbes to Rawls, New York: Routledge 1993.

278 Wie viele andere umwilzende Ideen ist auch jene des Sozialkontraktes nicht aus dem
Nichts entstanden. Thr Ursprung — wenn man nicht schon im sophistischen Staatsdenken
der Antike gewisse Ansitze erkennen méachte — ldsst sich in der Vorstellung des Wider-
standsrechts festmachen, wie sie im frithen Protestantismus entwickelt wurde. Der Ver-
tragsgedanke, der iiber die bereits in der mittelalterlichen Idee eines Herrschaftsvertrages
zwischen Kénig und Volk vorgestellte beidseitige Treuepflicht hinausreichend eine Ver-
bindlichkeit des Herrschers insinuierte, erméglichte eine iiberkonfessionelle, schliefllich
sikulare Sanktionsméglichkeit fiir deren Verletzung. Auf diese Weise erschafft er »a moral
right, and not just a religious duty, to resist rulers who do not fulfill their obligation to
promote the common good« (David Boucher: 7he Limits of Ethics in International Rela-
tions, op. cit., S. 151). Was die Personen betrifft, zu welchen diese ideengeschichtliche
Spur fiihrt, sind vor allem die schottischen Philosophen George Buchanan (1506-1582)
und sein Lehrer John Major (1467—1550) zu nennen (siche Quentin Skinner: »The Ori-
gins of the Calvinist Theory of Revolutiong, in: Barbara C. Malament (Hg.), After the Re-
Jformation. Essays in honor of J. H. Hexter, Manchester: Manchester University Press 1980,
S. 309-330). So findet sich bereits bei Buchanan die Vorstellung eines Urzustandes,
wo Menschen ohne Gesetze einsam in Héhlen und Cottages hausen, letztlich aber die
Niitzlichkeit und auch ein gewisser natiirlicher Instinke die Menschen einen politischen
Kérper bilden lisst (George Buchanan/Thomas Maitland: De jure Regni apud Scotos or A
Dialogue, concerning the due Privilege of Government, in the Kingdom of Scotland, Phila-
delphia 1583/1766). Sie wihlen einen Kénig, den sie — als eigentliche Souverine — auch
mit Gewalt absetzen kénnen, denn eingerichtet wurde die Herrschaft »[for] the people’s
good« (ibid., S. 93). Was diesen Theoriestrang unterscheidet von der ebenfalls mit proto-

163

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

vorstaatlichen, herrschaftsfreien Zustandes (staze of nature). Regulativ
und in diesem Sinne gewissermaflen fiktiv ist der Naturzustand deshalb,
da er einem Denken des »Als-Ob« entspricht,?”® das sich in der Frage
ausdriicken ldsst: Was wiire, wenn es keinen Staat gibe, der vermittels
seines Gewaltmonopols menschliches Handeln einschrinke und die so-
zialen Beziehungen reglementiert? Wenn also die Gewalt von allen zu
gleichen Teilen nach (mehr oder weniger) freiem Ermessen eingesetzt
werden diirfte? Die Antworten, die kontraktualistische Denker den Fra-
gen dieses Gedankenexperiments zumessen, lassen den »Naturzustand«
dabei als — mehr oder weniger**® — unattraktive Verfassung sozialer Be-
ziechungen erscheinen. Unter den Bedingungen von grundsitzlich be-

grenzten Ressourcen sowie gleicher Stirke bzw. gleicher Verletzlichkeit
und Bedrohlichkeit*®* beschreibt Thomas Hobbes bekanntlich >seinen«

sozialkontrakrualistischen Uberlegungen operierenden Rechtfertigung der kollektiven
Tyrannenabsetzung konkret bei Thomas von Aquin (vgl. Uber die Herrschaft der Fiirsten,
Stuttgart: Reclam 1265—73/1971, S. 35), ist, dass diese Verbindlichkeit des Herrschers
mit Nachdruck auf die Grundannahme der Vaolkssouverinitit gestellt wird. Herrschaft ist
nicht linger von Gott, sondern den Menschen selbst eingerichtet, sie bleiben Machigeber
gegeniiber dem Machthaber: »When a king is then called into judgment before the peo-
ple, the lesser is called into judgment before the greater« (De Jure Regni, op. cit., S. 93).
Aufgegriffen wurde das sozialkontraktualistische Paradigma, mit dem nicht weniger als
eine Kopernikanische Wende in der politischen Theorie eingeldutet wird, schliefSlich von
den Denkern, deren Namen heute als untrennbar mit ihm verkniipft gelten: Thomas
Hobbes, John Milton und John Locke in England und spiter Jean-Jacques Rousseau (und
auch Immanuel Kant) am Kontinent. Zur Ansitzen dieses Denkens und seiner Rolle im
Englischen Biirgerkrieg 1640-1651 siche David Zaret: »Tradition, Human Rights, and
the English Revolution, in: Jeffrey N. Wasserstrom/Lynn Hunt/Marilyn B. Young (Hg.),
Human Rights and Revolutions, New York: Rowman & Littlefield 2000, S. 43—58.

279 Dies ist bei Hobbes noch am deutlichsten ausgeprigt, der einriumt, er wisse nicht, ob es
jemals so etwas wie einen Naturzustand gegeben habe, und selbst bei den Ureinwohnern
des Amerikanischen Kontinents davon ausgeht, dass zumindest proto-staatliche Struk-
turen in Form von Familienclans vorliegen (Leviathan, op. cit., S. 187). Anders bei Rous-
seau, der seine Beschreibung des vorstaatlichen Zustandes explizit auf zugleich verklirte
und infantilisierte »Wilde« bezieht (vgl. »Abhandlung«).

280 Besonders nachteilig werden die Folgen des herrschaftsfreien Zustandes bei Hobbes nach-
empfunden. Die Identifikation von Natur- und Kriegszustand ist bei John Locke inso-
fern aufgehoben, als im Lichte seiner Theorie ein friedlicher Naturzustand méglich und
der Kriegszustand zur stindig drohenden »Entartung« erklirt wird (Vgl. Tiwo Treatises
of Government, Cambridge: Cambridge University Press 1689/2012, S. 269ff., = TTG).
Bei Rousseau wiederum droht die Spannung zwischen dem von ihm beschriebenen
herrschaftsfreien Idealzustand, von welchem aus sich der Mensch erst in die staatliche
Zwangsordnung »hinab« entwickle, und der von ihm ebenfalls betonten Notwendigkeit,
diese zu iiberwinden, das Plausibilititsversprechen seiner Konzeption zu unterlaufen (vgl.
»Abhandlungg, op. cit.).

281 »For as to the strength of body, the weakest has strength enough to kill the strongest,
cither by secret, or by confederacy with others, that are in the same danger with himselfe«
(Leviathan, op. cit., S. 183). Hannah Arendt bringt es auf den Punkt: »Was die Gleichheit
[bei Hobbes, Anm.] anlangt, so ist die egalisierende Instanz nicht der Tod, sondern die
bei allen Menschen gleiche Fihigkeit zu toten« (MG, op. cit., S. 69).

164

0611:52. i e |


https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEGRUNDUNGSPFADRE

Naturzustand als eine Kondition bestindiger Beunruhigung und Sorge,
sich und seinen Besitz — der darin gerade kein Eigentum sein kann — zu
erhalten: »[M]en have no pleasure, (but on the contrary a great deale of
griefe) in keeping company where there is no power able to over-awe
them all. [...] [T]hey are in that condition which is called Warre; and
such a warre, as is of every man, against every man.«*** Die Identifika-
tion des Hobbesschen Naturzustandes mit einem Kriegszustand ist da-
bei nicht so zu verstehen, als herrsche ein fortwihrender aktiver Kampf
(inhirent feindselig gesonnener Personen).”® Vielmehr handelt es sich
dabei um eine existenzielle Erregungsspannung, die in der Unsicher-
heit griindet, nicht zu wissen, wie zwischenmenschliche Begegnungen
ausgehen werden, und die in Folge die Notwendigkeit schaflt, sich per-
manent auf mogliche Angriffe vorzubereiten. Einem schwarzen Loch
gleichend verschluckt dieser Zustand viele Dimensionen menschlicher
Schaffenskraft, indem er sie ginzlich auf diese priemptiven Abwehr-
und Erhaltungsarbeiten lenkt. Hobbes schreibt:

»In such condition, there is no place for Industry; because the fruit
thereof is uncertain: and consequently no Culture of the Earth; no Na-
vigation, nor use of the commodities that may be imported by Sea; no
commodious Building; no Instruments of moving [...]; no Knowledge
of the face of the Earth; no account of Time; no Arts; no Letters; no
Society; and which is worst of all, continual feare, and danger of vi-
olent death; And the life of man, solitary, poore, nasty, brutish, and
short.«2%

Vor diesem Hintergrund wird die Rettung in die Staatlichkeit hinein
eine naheliegende, vom Standpunkt des Eigeninteresses aus geradezu
alternativlose Handlungsoption. Die Griinde, warum ein blof§ horizon-
tales Geflecht zwischenmenschlicher Anspruchsbezichungen fiir den
Schutz der natiirlichen Rechte nicht ausreicht, beschreiben die einzel-
nen Vertragstheorien dabei im Detail unterschiedlich. Bei Rousseau ist
es die wachsende Ungleichheit, die aus der (Verfalls-)Dynamik seines
Naturzustandmodells heraus erwichst, in dem bereits von Beginn an
mit der Entwicklung der geistigen Fihigkeiten bzw. der Reifung des

282 Thomas Hobbes: Leviathan, op. cit., S. 185. An anderer Stelle: »[T]hat the state of men
without civill society [...] is nothing else but a mere warre of all against all« (7he Cive,
Oxford: Clarendon Press 1642/1998, S. 34).

283 Daher ist auch das etwa von Anthony-Ashley Cooper oder Francis Hutcheson gegen
Hobbes vorgebrachte, auf Kooperation und nicht zuletzt dem »moralischen Sinn« fuf3-
ende, anthropologische Gegenmodell kein durchschlagender Einwand gegen den so skiz-
zierten Naturzustand, sofern sie zumindest fiir moglich halten, dass trotz einer etwaigen
natiirlichen Gattungstendenz nicht alle Individuen im gleichen Maf$e zu kooperativem,
altruistischem Verhalten fihig sind (vgl. Francis Hutcheson: An Inquiry, op. cit.; Anthony
Ashley-Cooper Shaftesbury: An Inquiry, op. cit.).

284 Thomas Hobbes: Leviathan, op. cit., S. 186.

165

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

Menschen vom >Kind zum Mann« der Verlust der urspriinglichen na-
tiirlichen Gleichheit angelegt ist.*® Eine solche phylogenetische Ent-
wicklungspsychologie fehlt bei Locke, der im Versagen der Menschen,
im Naturzustand ihre natiirlichen Rechte wechselseitig anzuerkennen
und auch gerecht zu exekutieren, das entscheidende moralische Defizit
ausmacht, welches den Naturzustand immer wieder in einem Kriegszu-
stand kippen ldsst.** Bei Hobbes wiederum werden ckonomische Be-
dingungen stirker betont, aber auch dhnliche anthropologische, jedoch
nicht moralisch bewertete Dispositionen des Menschen. So zwingt in
Hobbes' Theorie auch die Knappheit der Ressourcen die Menschen
dazu, sich vorausschauend Vorteile hinsichtlich deren Akkumulation
und Sicherung herauszuschlagen, ohne auf andere und deren Interes-
sen (stets) Riicksicht zu nehmen. Der Kampf ums Dasein ist bei ihm
aber nur ein Fakeor, welcher der gegenseitigen Sicherung individueller
Freiheitsanspriiche entgegenwirkt. Damit im Zusammenhang stehe, so
Hobbes, die menschliche Neigung zur Ehrsucht, die daraus folge, dass
Menschen um ihrer abschreckenden Reputation willen in den Besitz
anderer eingreifen.*® Dieses unter der Rubrik »Imponiergehabe« sub-
sumierbare Verhaltensspektrum dient also letztlich ebenfalls der lang-
fristigen Sicherung der eigenen Anspriiche vor Herausforderungen der
von anderen sonst unterstellen Schwiche. Zwar statuiert auch Hobbes
so genannte Gesetze der Natur (laws of naturelleges naturales),** die er
auch schon im Naturzustand fiir bedeutsam ansieht, doch sind diese
hypothetischer Natur und keine Antagonisten zu dem einzigen »Recht,
das Hobbes in der vorstaatlichen Kondition anerkennt: das Recht aller
auf alles.?® Anders bei Locke, der eine akzentuierte religiose Metaphysik
zugrunde legt, wenn er seine »natiirlichen Rechte« als echte Rechte im
Sinne einer der Schopfungsordnung eingeschriebenen naturrechtlichen
Grenzzichung festlegt. Die Freiheit der Menschen im Naturzustand ist

285 Vgl. Jean Jacques Rousseau: »Abhandlung, op. cit., S. 91ff.; Der Gesellschaftsvertrag, Kap. 8.

286 Vgl. John Locke: TTG, op. cit.

287 Thomas Hobbes: Leviathan, op. cit., S. 185f.; Siche auch De Cive, op. cit., S. 45f.

288 Sie sind, schreibt Hobbes, lediglich »dictates of Reason, men use to call by the name
of Laws; but improperly« (Leviathan, op. cit., S. 216). Zu diesen »Gesetzen« der Natur
zihlen Normen wie etwa jene, dass Frieden zu erstreben ist, wo immer er méglich ist.
Inhaltlich entsprechen sie allesamt der Goldenen Regel bzw. einem allgemeinen Rezipro-
zitdtsprinzip. Hinsichtlich ihrer motivationalen oder telelogischen Grundlage lassen sie
sich auf ein Gebot zur Selbsterhaltung herabbrechen (vgl. Leviathan, op. cit., S. 189f.).
Da der Begriff der natural laws im Kontext Hobbes™ Zeit ausgesprochen ambig ist, wire
es wichtig, folgendes Caveat in den Worten Wolfgang Kerstings prisent zu halten: »Man
darf sich jedoch nicht von dem Hobbes'schen Gebrauch der traditionellen Naturrechts-
terminologie beirren lassen. [...] Hobbes gibt den vertrauten Naturrechtsbegriffen eine
ginzlich neue Bedeutung, die dem traditionellen Verstindnis dieser Konzepte widerstrei-
tet (Die politische Philosophie des Gesellschaftsvertrages, op. cit., S. 73).

289 »The Right of Nature [...] is the Liberty each man hath, to use his own power, as he will
himselfe, for the preservation of his own Nature [...]« (Leviathan, op. cit., S. 189).

166

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEGRUNDUNGSPFADRE

daher durch das gocdiche Gebot begrenzt, dass die Menschheit, als sein
Eigentum, soweit es geht, in all ihren Gliedern erhalten werden soll.>*
Das bei Locke auch im Naturzustand wirkende Totungsverbot darf
demnach nur in Notwehrsituationen aufler Kraft gesetzt werden, an-
sonsten verkehrt sich der Naturzustand in den Kriegszustand. Da nun
aber die Einhaltung des géttlich-natiirlichen Urgebotes nicht von allen
Menschen erwartet werden kann und zudem die Selbstjustiz auf Dau-
er nicht befriedigt, werden die Menschen zur Bildung eines politischen
Gemeinwesens veranlasst. Denn das Recht im Naturzustand, Exzesse
der Freiheit bei anderen selbst zu sanktionieren, muss Locke zufolge an
Antinomien der Gerechtigkeit scheitern: Um ein grundsitzlich gerech-
tes Gebot, das der Nicheschidigung, einzuhalten, miissen ohne staatli-
che Strukturen und in Folge ohne Teilung der Gewalten die Menschen
Richter und Ankliger in eigener Sache sein, das bedeutet notwendiger-
weise ungerecht werden.>”

An den Bedingungen, die Hobbes und Locke gleichsam ex negati-
vo als diejenigen bestimmen, die eine staatliche Ordnung tiberfliissig
machen kénnten, lisst sich die Uberzeugungskraft der anarchistischen
Grundoption messen. In Frage steht dabei nicht, ob ein herrschaftsfrei-
er gesellschaftlicher Zustand denkbar wire, denn dies wurde ja bereits
durch die theoretischen Unterfangen der Sozialkontraktstheoretiker
selbst positiv beantwortet. Vielmehr geht es um das Ermessen der Az-
traktivitit einer solchen »Befreiung der Gesellschaft vom Staat«.* Wie
Robert Nozick es ausdriicke: »Were this description awful enough, the
state would come out as a preferred alternative, viewed as affectionately
as a trip to the dendist.«*> Wenn nun angenommen wiirde, Dominanz-
streben und/oder exzessive Betdtigung der eigenen Freiheit auf Kosten
anderer seien keine realistischen Hindernisse einer blof$ moralischen
Menschenrechtsordnung, die sich ohne Zwang selbst aufrechterhalten
kann, erscheinen die kontraktualistischen Modelle und ihre Schilde-

290 »Every one as he is bound to preserve himself, and not to quit his Station willfully; so by the
like reason when his own Preservation comes not in competition, ought he, as much as he
can, o preserve the rest of Mankind, and may not unless it be to do Justice on an Offender,
take away, or impair the life [...] of another« (TTG, op. cit., S. 271).

291 Vgl. John Locke: TTG, op. cit., S. 275f. Aus dieser Einsicht erwichst die bei Locke — im
Unterschied zu Hobbes, aber auch Rousseau — so prominent ausgeprigte Forderung nach
Gewaltenteilung, die Locke im Text selbst bereits mit ersterer verkniipft (ibid.). Er bietet
damit der von Hobbes entworfenen dilemmatischen Konstellation, wonach, um eine
Macht zu begrenzen, eine noch groflere angerufen bzw. erschaffen werden miisse, einen
vorldufigen Ausweg an.

292 So die programmatische Vision aller anarchistischen Philosophie, hier in den Wor-
ten Erich Mithsams (vgl. Die Befreiung der Gesellschaft vom Staat, Berlin: Fanal Verlag
1932/1978).

293 Robert Nozick: Anarchy, State, and Utopia, Oxford: Basil Blackwell 1974, = ASU, S. 4.

167

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

rungen des Naturzustandes keineswegs als plausible Eintrittspfade in
eine vertikale Begriindungsdimension der Menschenrechte, die dann
schlichtweg niche erforderlich wire. Wenn im Gegensatz dazu jedoch
die Primissen von Locke und/oder Hobbes zumindest in Teilen — nicht
zuletzt aus Erfahrung, die sich sowohl auf die eigene als auch auf durch
Beobachtung und Zeugnisse vermittelte Fremderfahrung beziehen
kann*+ — bejaht werden, ist der Ubergang von horizontaler zu verti-
kaler Begriindungsebene grundsitzlich eréffnet. Man muss, wie auch
von Kant betont wird, keiner pessimistischen anthropologischen Pau-
schalthese anhingen, um dem kontraktualistischen Modell eine gewisse
Anfangsplausibilitit zuzugestechen. Unter den Vorzeichen des Natur-
zustandes sind gewaltditige Konflikte zwischen Menschen(gruppen)
schlichtweg unvermeidlich und es gilt die Prognose, »dafi, bevor ein
offentlich gesetzlicher Zustand errichtet worden, vereinzelte Menschen,
Vélker und Staaten niemals vor Gewalttitigkeit gegen einander sicher
sein kénnen [...]«.>

In der Tat ist dieser der Problematisierung des Naturzustandes zu-
grunde liegende allgemeine Legitimitiitsdiskurs (»Warum ist Herrschaft
tiberhaupt gerechtfertigt?«) die erste der beiden wegweisenden Leistun-
gen des kontraktualistischen Paradigmas, das auch fiir jene anschlussfi-
hig ist, die die weiterfithrenden Theorieimplikationen nicht unbedingt
teilen (wollen). So betont beispielsweise auch Martha Nussbaum: »[I]f
each person tries to think individually what is to be done, this would
be a recipe for massive confusion and failure. It is far better to create a
decent institutional structure.«**® So sehr sie also in anderer Hinsicht
eine ausgesprochene Kritikerin des sozialkontrakeualistischen Denkens
ist, so sehr stimmc sie in dieser grundsitzlichen Feststellung mit seinen
Epigonen iiberein. Fiir die (Geschichte der) Menschenrechte hingegen
weitaus bedeutsamer ist der in den Sozialkontrakestheorien angelegte
spezielle Legitimititsdiskurs.*®” Dieser erginzt die Suche nach Griinden,
warum Herrschaft tiberhaupt notwendig bzw. legitim erachtet werden
konne, um die Fragestellung »Welche Art von Herrschaft ist gerecht-
fertigt?« Dabei bestimmen kontraktualistische Theorien die Legitimitit
von Herrschaft bzw. Staatlichkeit auf dem Boden eines Arguments der
Geschifisgrundlage. Diese wurzelt im Interesse, im Staat besser geschiitzt
zu sein. Von ihm erwartet sich der Einzelne im kontraktualistischen
Paradigma den Schutz seiner natiirlichen Rechte, die ohne staatliche
Einrichtungen entweder imperfekt (Locke) oder ginzlich vorenthalten

294 Vgl. Marie-Luisa Frick: KA, op. cit., S. 27ff.

295 Immanuel Kant: MS, op. cit., S. 430.

296 Martha Nussbaum: FJ, op. cit., S. 307.

297 Vgl. Marie-Luisa Frick: KA, op. cit.; »Menschenrechte in europiischen Traditionenc, in:
Hamid Reza Yousefi (Hg.), op. cit., S. 43—48.

168

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEGRUNDUNGSPFADRE

bleiben miissen (Hobbes). Diese Interessen fithren den Menschen {iiber
den Weg der Vernunft (Locke) bzw. der (instrumentellen) Vernunft und
der Gefiihle, das heif§t konkret der Todesangst (Hobbes), dazu, seiner
Freiheit in ihrer »urspriinglichen« Form zu entsagen und sich der poli-
tischen Herrschaft — sei sie ausgeiibt durch eine gewihlte Versammlung
oder einen gewihlten Einzelnen — zu unterwerfen. Diese Unterwerfung,
und das ist das eigentliche Herzstiick der sozialkontraktualistischen Ar-
gumentationsfigur, ist immer schon eine bedingte, niemals absolute. Bei
Locke ist zu lesen:

»And ’tis not without reason, that he seeks out, and is willing to joyn
in Society with others who are already united, or have a mind to unite
for the mutual Preservation of their Lives, Liberties and Estates, which
I call by the general Name, Property. The great and chief end therefore,
of Mens uniting into Commonwealths, and putting themselves under
Government, is the Preservation of their Property. [...]. But though
Men when they enter into Society, give up the Equality, Liberty, and
Executive Power they had in the State of Nature, into the hands of the
Society [...]; yet it being only with an intention in every one the better
to preserve himself his Liberty and Property; (For no rational Crea-
ture can be supposed to change his condition with an intention to the
worse) the power of the Society, or Legislative constituted by them, can
never be supposd to extent farther than the common good.«*%

Auch Hobbes ist diesbeziiglich unmissverstandlich: Der Gesellschafts-
vertrag wird aus der Hoffnung heraus geschlossen, entweder um in
wechselseitigem Austausch ein (anderes) Recht zu erhalten oder um ei-
nen anderen Eigennutzen zu realisieren (»some Good to himselfe«).>?
Daraus folgt nun:

»The Obligation of Subjects to the Soveraign, is understood to last as
long, and no longer, than the power lasteth, by which he is able to
protect them. For the rights men have by Nature to protect themselves,
when none else can protect them, can by no Covenant be relinquished.
[...] The end of Obedience is Protection.«3*°

298 John Locke: TTG, op. cit., 350ff. Sein Argument geht dabei sogar noch einen Schritt
weiter, wenn Locke — gegen Hobbes und andere gerichtet — betont, dass eine absolute
Herrschaft kein besserer Tausch ist: »As if when Men quitting the State of Nature entered
into Society, they agreed that all of them but one, should be under the restraint of Laws,
but that he should still retain all the Liberty of the State of Nature, increased with Power,
and made licentious by Impunity. This is to think that Men are so foolish that they take
care to avoid what Mischiefs may be done them by Pole-Cats, or Foxes, but are content,
nay think it Safety, to be devoured by Lions« (ibid., S. 328).

299 Thomas Hobbes: Leviathan, op. cit., S. 192.

300 Ibid., S. 272. Vgl. auch De Cive, op. cit., S. 74£., 98f.

169

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

In dhnlicher Weise hilt John Milton fest, dass die herrschaftliche Sou-
verdnitit stets als entlehnte (#7usz) ihren wahren Urhebern gegeniiber re-
chenschaftspflichtig bleibe. Diese originire Souverinitit des Volks kén-
ne diesem nur genommen werden unter Inkaufnahme der Verletzung
dessen natiirlicher, angeborener Rechte.**" In all diesen Beschreibungen
erscheint staatliche Ordnung als etwas, das nicht einfach vorgefunden,
sondern im Gegenteil (sukzessive) von Menschenhand errichtet wurde.
Der Staat wird durch die erklirte Kiinstlichkeit seiner Entstehung — in
Form einer Abgrenzung zu traditionellen Herrschaftstheorien, allen vo-
ran dem Gottesgnadentum, die nicht deutlicher ausfallen kénnte — sei-
ner Natiirlichkeit und bis an die Selbstzwecklichkeit heranreichenden
Selbstverstindlichkeit entledigt und ganz in den Dienst der Erwar-
tungen der Menschen gestellt. Diese Erwartungen wiederum werden als
der (bessere) Schutz ihrer natiirlichen Rechte — oder auch: Menschen-
rechte’® — definiert, wodurch dem Staat mit seinem Auftrag zugleich
klare Grenzen aufgezeigt sind, die er um seiner eigenen Legitimitit wil-
len nicht iiberschreiten darf. Bei Hobbes sind das allen voran das Recht
auf Leben, bei Locke das erweiterte Eigentumsrecht, bei Rousseau die
nach Vertragsschluss verbliebene Freiheit und verbliebenen Giiter. Die-
sen Argumentationshorizont scheint im neuzeitlichen Menschenrechts-
denken immer wieder auf. Etwa bei Thomas Paine, wenn dieser den
Einzelnen nicht als Empfinger gesellschaftlicher Leistungen beschreibrt,
sondern ihn zum Miteigentiimer am Gemeinwesen erklirc (»Society
grants him nothing. Every man is a proprietor in society, and draws on
the capital as a matter of right«) und schliellich das kontraktualistische
Argument der Geschiftsgrundlage auf den Punke bringt: »Man did not
enter into society to become worse than he was before, not to have fe-
wer rights than he had before, but to have those rights better secured.
His natural rights are the foundation of all civil rights.«** Die weitrei-
chenden Implikationen des sozialkontraktualistischen Modells fiir das
Verhiltnis von Staat und Individuum sind im politischen Liberalismus
aufgehoben, der unmittelbar aus diesem folgt. Nur unter Zugrundle-
gung dieses modernen Staatverstindnisses erscheint der Staat nicht al-
lein als Ungeheuer, das er ob seines Auftrages zwangsliufig sein muss,
sondern gerade auch als grofSer Befreier. Mit Emile Durkheim gedacht,
gilt in diesem Sinne, »daf§ der Staat keineswegs an sich ein Widersacher
des Individuums wire. Vielmehr wird Individualismus erst durch ihn

301 John Milton: 7he Tenure of Kings and Magistrates, New York: Henry Holt & Company
1649/1911, S. 12.

302 Zur Frage, ob innerhalb des kontraktualistischen Paradigmas iiber reine Staatsbiirgerrech-
te hinausreichende Anspriiche menschenrechtlicher Art denkbar sind, siche 2.3.3 und
3.2.2.

303 'Thomas Paine: RM, op. cit. S. 169f.

170

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEGRUNDUNGSPFADRE

moglich [...] denn dem Staat und ihm allein verdanket das Individuum
seine moralische Existenz«.3°4

Wenn nun die Erwartungen, die Grundlage des »Tausches« von abso-
luter Freiheit bzw. Unsicherheit gegen relative Freiheit bzw. Sicherheit
sind, nicht erfiillt oder gar betrogen werden, ermdglichen die Sozial-
kontraktstheorien die Frage nach Verteidigungsstrategien und ihrer Zu-
lassigkeit zu stellen. Wihrend manche von ihnen, allen voran Hobbes,
nur ein individuelles Widerstandsrecht gelten lassen,**s heben andere
auch ein solches Recht des ganzen Volkes auf die Ebene legitimer Ant-
worten auf den »Wegfall der Geschiftsgrundlage.. Wie schon George
Buchanan bemerkte: »And if we should obey a good prince, it will not
therefore follow that we should not resist a wicked prince.«?*¢ John Lo-
cke konkretisiert spiter:

»The Reason why Men enter into Society, is the preservation of their
Property. [...] For since it can never be supposed to be the Will of
Society, that the Legislative should have a Power to destroy that, which
every one designs to secure, [...], and for which the People submitted
themselves to the Legislation of their own making; whenever the Legis-
lators endeavor to take away, and destroy the Property of the People, or
to reduce them to Slavery under Arbitrary Power, they put themselves
into a state of War with the People, who are thereupon absolved from
any farther Obedience, and are left to the common Refuge, which God
hath provided for all Men, against Force and Violence [i.e. Notwehr,
Anm.].%7

Solange dies jedoch nicht der Fall ist, erhalten der Staat und seine In-
sticutionen in der Regel beachdiche Macht, die Freiheitsriume der
einzelnen in ihrer zivilen Souverinitit vor wechselseitigen Ubergriffen
zu schiitzen. Dass er dazu selbst in ebendiese Freiheitsriume (Kdrper
und Eigentum) eingreifen muss, wird aus der Einwilligung in den ur-

304 Emile Durkheim: Physik der Sitten und des Rechts. Vorlesungen zur Soziologie der Moral,
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1991, S. 94f.

305 Hobbes ist darin insofern konsequent, als er seinen Gesellschaftsvertrag — anders als bei-
spielsweise Rousseau — nie in Form der Doppelstruktur eines Gesellschafts- und eines
Herrschaftsvertrages konzipiert hat. Der Souverin ist bei ihm expressis verbis nicht Ver-
tragspartner, sondern geht (erst) aus dem vertraglichen Zusammenschluss der einzelnen
Menschen hervor (vgl. Leviathan, op. cit., S. 230).

306 George Buchanan: De Jure Regni, op. cit., S. 75. Von den spiteren Sozialkontrakstheo-
retikern driicke sich John Milton am deutlichsten aus, wenn er das Widerstands- bzw.
Abberufungsrecht nicht allein am Tyrannenbeispiel festmacht: »[T]he people as oft as
they shall judge it for the best, [may] either choose him [the ruler, Anm.] or reject him,
retaine him or depose him though no tyrant, merely by the libertie and right of free born
men to be govern'd as seems to them best« (7he Tenure of Kings and Magistrates, op. cit.,
S.15).

307 John Locke: TTG, op. cit., S. 412.

I71

06:11:52. - o


https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

spriinglichen Vertrag heraus fiir rechtmi@ig befunden — sofern dies in-
nert der gesetzlich gesetzten Grenzen geschicht. Denn die im Natur-
zustand von sozialkontraktualistischen Theorien unterstellten Barrieren
fiir eine rechtsfreie Garantie menschenrechtlicher Anspriiche bestehen
denn auch im Zustand der Staatlichkeit als permanente Moglichkeiten
fort (Stichwort: Freiheitsexzesse). IThnen wird aber von dieser idealiter
solcherart mit zwangsordnenden Methoden begegnet, dass die subjek-
tiven Freiheiten nebeneinander bestehen konnen, ohne sich potenziell
permanent zu lddieren. Besonders deutlich fillt die Ineinssetzung von
urspriinglicher Einwilligung und Rechtfertigung nahezu unbeschrink-
ter, auch das Recht iiber Tod und Leben umfassender, Herrschaft bei
Rousseau aus:

»Der Gesellschaftsvertrag bezwecke die Erhaltung der Gesellschafter.
Wer den Zweck will, ist auch mit den Mitteln einverstanden, und diese
Mittel lassen sich von einigen Gefahren, ja sogar von einigen Verlusten
gar nicht trennen. Wer sein Leben auf Kosten anderer erhalten will,
mufl es, sobald es nétig ist, auch fiir sie hingeben.«*°

Damit vergroflert sich der Abstand zu Hobbes, der entgegen herkomm-
licher Fehleinschitzungen in dieser Hinsicht weniger roralitir, das heifSt
den Finzelnen der Staatsmacht veriufernd, eingestellt war.>* Sein indi-
viduelles Widerstandsrecht setzt er auf den Grundsatz »When therefore
our refusall to obey, frustrates the End for which the Soveraignty was
ordained; then there is no Liberty to refuse; otherwise there is.«** Die-
se Freiheit umfasst demnach alle Aufforderungen, die das Risiko einer
Verletzung oder gar des Todes mit sich bringen, wie etwa auch im Fal-
le des Militirdienstes. Hier wiirde die Weigerung — vorausgesetzt, ein
Ersatz(soldner) wird bereitgestellt — kein Unrecht bedeuten, wiewohl
der Souverdn den Wehrdienstverweigerer strafen diirfe.””” Was an die-
sem Beispiel noch weniger deutlich wird, an einem anderen umso mehr,
ist, dass auf diese Weise bei Hobbes eine Methode bereitgestellt wird,
unverbriichliche »Menschenrechte« durch Ausdifferenzierungen legiti-
mer gouvernementaler Herrschaft einerseits und legitimer subjektiver

308 Jean Jacques Rousseau: Der Gesellschaftsvertrag, op. cit., S. 72.

309 Eine beachtliche Ausnahme diesbeziiglich stellt Eleanor Curran dar (Reclaiming the rights
of the Hobbesian subject, New York: Routledge 2007.). Weitgehend faire Wiirdigungen
der Hobbesschen Theorie finden sich auch bei David P. Gauthier: 7he Logic of Leviathan.
The Moral and Political Theory of Thomas Hobbes, Oxford: Clarendon Press 1969/2000;
Cornelius Mayer-Tasch: Thomas Hobbes und das Widerstandsrecht, Tiibingen: J. C. B.
Mobhr 1965; Siegfried Konig: Zur Begriindung der Menschenrechte. Hobbes — Locke — Kant,
Miinchen: Alber 1994; Matthias Koenig: Menschenrechte, Frankfurt a. M.: Campus 2005,
S. 20ff; Claire Finkelstein: »A Puzzle About Hobbes on Self-Defenses, in: dies. (Hg.),
Hobbes on Law, Farnham: Ashgate 2005, S. 411—440.

310 Thomas Hobbes: Leviathan, op. cit., S. 269.

311 Ibid., S. 269f.

172

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEGRUNDUNGSPFADRE

Freiheiten andererseits an ihren Kontake- oder besser: Konfliktpunkten
aufzudecken. »For it is one thing«, schreibt Hobbes, »if I say, I give you
Right to Command what you will; another, if I say, I will doe whatso-
ever you Command.«*"> Hobbes ist damit, wie Conor Gearty betont,
»one of the first writers to think seriously about the fundamental rights
of individuals«.3”> Konkret leitet er aus dem individuellen Widerstands-
recht nimlich das strafrechtshistorisch so bedeutsame Verbot der Selbst-
bezichtigung und daraus wiederum ein Folterverbot und weitreichende
Entschlagungsrechte des Angeklagten ab.3™

Bevor die Bedeutung des Widerstandsrechtes bei Hobbes, das die
Sonderstellung seiner Theorie des Gesellschaftsvertrages bedingt, fir die
Durchsetzung von menschenrechtlichen Normen weiter verfolgt wird,
soll zunichst dasjenige niher gepriift werden, was seitens der Mehrheit
der Sozialkontrakestheorien als hinreichende Rechtfertigung des staat-
lichen Zwanges angeschen wird: die Einwilligung. Um die »Rechtferti-
gung durch Einwilligung«-Argumentation in ihrer Schliissigkeit beur-
teilen zu konnen, ist naher zu darauf einzugehen, worauf sie sich denn
bezieht. >Perfekt« wire eine Einwilligung dann, wenn sie nicht nur die
Errichtung eines Gewaltmonopols umfasst, sondern sich auch auf die
Zwangsmafinahmen gegen die eigene Person erstreckt. Theorien des
Sozialkontraktes bemiihen sich daher, eine legitimatorische Briicke zu
schlagen zwischen »urspriinglicher« Einwilligung in den Vertrag und
der aktualen Einwilligung in die jeweiligen Zwangsmafinahmen: Die
Menschen haben eingewilligt, dass der Staat seine ihm erteilte Macht
zur Sicherung der menschenrechtlichen Anspriiche aller Glieder des Ge-
sellschaftsvertrages einsetzen kann — wenn notig, auch gegen sie selbst,
sollten sie eine ernstliche Bedrohung dieser Ordnung darstellen. Die
Sanktion von Verstofen gegen die menschenrechtliche Ordnung ent-
springe dann der vorausgehenden vertraglichen Selbstbindung, womit
die Rechtfertigung gemifl dem Grundsatz volunti non fit inuria aufler
Streit stitnde. Doch wann genau liegt eine solche Selbstbindung des Ein-
zelnen — nicht allein des »Volkes« — vor? Hier stellt das hypothetische
Wesen des Gesellschaftsvertrages ein Problem dar: Es ldsst sich gar keine
»urspriingliche« Einwilligung denken, da offenbar immer schon (quasi-)
staatliche Strukturen vorherrschen und dariiber hinaus keine statischen
Bevélkerungen existieren. Daher ist nicht von expliziten, sondern stets
von impliziten Vertragsiibereinkiinften auszugehen.’”s Wenn man es
aber mit stillschweigenden Einwilligungen zu tun hat, dann stelle sich

312 'Thomas Hobbes: De cive, op. cit., S. 98.

313 Conor Gearty: Can Human Rights Survive?, Cambridge: Cambridge University Press
2006, S. 73.

314 Vgl. Thomas Hobbes: De cive, op. cit., S. 58ft.; Leviathan, op. cit., S. 199f., 269.

315 Eine der seltenen Ausnahmen dazu ist am ehesten der auf der Uberfahrt in die »Neue
Weltc von englischen Protestanten 1620 geschlossene Mayflower Compact.

173

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

die Frage, auf welche Weise dann Nicht-Einwilligung bzw. Widerspruch
zur betreffenden Ubereinkunft sich dufSert oder als solche interpretiert
werden (soll)? Das Problem war auch John Locke bewusst: »No body
doubts but an express Consent, of any Man, entering into any Society,
makes him a perfect Member of that Society, a Subject of that Govern-
ment. The difficulty is, what ought to be look'd upon as a tacit Consent,
and how far it binds [...].«*'® Die Herangehensweise, e contrario jede
Nichtverletzung der menschenrechtlichen Ordnung bereits als genu-
ine Zustimmung zum »urspriinglichen« Vertrag auszulegen, ist letztlich
genauso prekir wie die umgekehrte Interpretation jeden Ordnungsver-
stof3es als automatischen Vertragsbruch. Im ersten Fall wiirde von (duf3e-
rem) Verhalten auf (innere) Absicht geschlossen und wiirden Mentalre-
servationen nicht berticksichtigt; im zweiten wiirde aufler Acht gelassen,
dass nicht jede Ordnungswidrigkeit den Gesellschaftsvertrag als solchen
in Frage stellen muss.?”” Ohne die Diskussion um den méglichen Ge-
gensatz von Menschen- und Biirgerrechten vorwegzunehmen (vgl.
3.2.2), sei zudem auf die Frage verwiesen, wie Sanktionen jener Verlet-
zungen einer menschenrechtichen Ordnung rechtfertigbar sind, die von
zweifelsfreien respektive selbsterklirten Nichtmitgliedern der sie erricht-
enden Gemeinschaft begangen werden? Spitestens hier trigt das »Ein-
willigung ist Zustimmung«Argument nicht linger, erreicht die ideali-
sierte Identitdt von Gesetzgeber und Gesetzunterworfenem ihren Zenit.

Ein weiterer kritischer Punke betrifft die Frage, um welchen Vertrag es
sich eigentlich handelt, da sich die klassischen Theoretiker der Sozialver-
trages gerade auch darin unterscheiden, ob sie ihn nur als Gesellschafis-
vertrag, den alle Mitglieder untereinander schliefen, oder zusitzlich als
Herrschafisvertrag zwischen Herrschenden und Zwangsunterworfenen
konzipieren.’” Wihrend beim Gesellschaftsvertrag Verpflichtungen

316 John Locke: TTG, op. cit., S. 347.

317 Vgl. insbes. Jean Jacques Rousseau: Der Gesellschafisvertrag, op. cit., Kap. s.

318 Hobbes lehnt wie gesagt einen zusitzlichen Herrschaftsvertrag ausdriicklich ab, was sei-
nem Unbehagen mit moglichen Implikationen in Form eines kollektiven Widerstands-
rechtes als Sanktionsméglichkeit fiir dessen Verletzung wohl ebenso geschuldet sein diirf-
te wie der Stringenz seiner Theorie, nach welcher der Souverin, der die Einhaltung des
urspriinglichen Vertrages gewihrleisten soll, als Vertragspartner wiederum selbst einen
yUber-Herrn« anrufen kénnen miisste, um Streitigkeiten im Bereich des Herrschaftsver-
trages zu befrieden (vgl. Leviathan, op. cit., S. 230f.). Wenn Hobbes auch in der Regel
die Intention zugeschrieben wird, den Souverin von allen Verpflichtungen freizuhalten,
so konnte man umgekehrt darin genauso eine Entlastung der Rechtsunterworfenen erbli-
cken, die dem Souverin nichts schulden, das nicht mit ihrem eigenen Uberlebensinteres-
se in Deckung gebracht werden kann. Man sieht dies sehr deutlich, wenn man vergleicht,
was denn bei Rousseau aus der Doppelverpflichtung des Biirgers (vals Glied des Staats-
oberhauptes gegen die Einzelnen und als Glied des Staates gegen das Staatsoberhaupt«)
folgt, nimlich dass der Einzelne, welcher der volonté générale den Gehorsam verweigert,
von den anderen zu seiner »Freiheit« gezwungen werden darf (vgl. Der Gesellschafisvertrag,
op. cit., Kap. 7).

174

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEGRUNDUNGSPFADRE

nur gegeniiber den anderen Teilnehmern entstehen, verpflichtet ein
Herrschaftsvertrag den Rechtsunterworfenen gegeniiber dem Souve-
rin. Das Argument, wonach Einwilligung Rechtfertigung schafft, lasst
sich beim Herrschaftsvertrag prinzipiell eher anwenden als beim klas-
sischen Gesellschaftsvertrag. Im einen Fall habe ich zunichst nur darin
eingewilligt, mich — bis auf Notwehrsituationen — privater Gewalt zu
enthalten sowie Institutionen mitzuerrichten, die Verletzungen dieser
Verpflichtung sanktionieren, nicht schon zugleich in die Sanktionen
selbst, da diese mitunter den Zweck vereiteln, weswegen ich dem Ge-
sellschaftsvertrag iiberhaupt zuzustimmen geneigt war. Hingegen kann
beim Herrschaftsvertrag aus dem Vertragstypus selbst und dessen Ge-
genstand (Schutz der Rechte gegen geleisteten Gehorsam) die Notwen-
digkeit einer Einwilligung in die diesem Schutze dienenden Zwangs-
mafinahmen selbst unterstellc werden. Wichtig zu verstehen ist nun,
dass das Instrument eines Herrschaftsvertrages gegeniiber der Fiktion
des Gesellschaftsvertrages die Perspektive auf die Rolle des Biirgers in
menschenrechtlich relevanter Weise verindert. Dieser ist nunmehr dem
Staat bzw. der Obrigkeit unmittelbar verpflichtet und nicht wie beim
Gesellschaftsvertrag den anderen Rechtssubjekten, deren Anspriiche auf
Freiheiten zu achten und mitzuschiitzen er versprochen hat. Ob solche
erweiterten Pflichten gegeniiber dem Staat, die im Sinne einer pauscha-
len Gehorsamspflicht iiber die Achtung der gleichen Rechte anderer hi-
nausgehen, mit der Freiheitsdimension des Menschenrechtsgedankens
vereinbar sind, ist dabei eine gewichtige Frage, die bereits an anderer
Stelle aufgeworfen wurde (siche 2.2.2) und in Kapitel 4 niher diskutiert
wird. Diese wenigen Schlaglichter auf den strategischen Pfad, die »ur-
spriingliche« Einwilligung mit der Einwilligung in konkrete Sanktionen
fiir Verstof8e gegen die menschenrechtliche Ordnung in eins zu setzen,
geniigen, um die Grenzen eines solchen Ansatzes aufzuzeigen.

Als Zwischenfazit kann daher gelten: Im Bereich der vertikalen Be-
grindung der Menschenrechte erfiillen die klassischen Sozialkon-
traktstheorien eine wertvolle Funktion, da sie eine >zeitlose« Antwort
auf die Frage anbieten, wodurch sich eine staatliche Ordnung recht-
fertigen ldsst. Das cingangs beschriebene erste Begriindungsglied der
vertikalen Ebene, die Notwendigkeit dieser selbst, kann anhand kon-
traktualistischer Raison zur Ginze unterstiitzt werden. Beim zweiten
Teil der vertikalen Begriindungslast allerdings findet sich in den klas-
sischen Sozialkontraktstheorien nur eine allgemeine Rechtfertigung
staatlichen Zwanges, die dem konkreten Individuum gegeniiber nicht
einfach schon dadurch geleistet wird, dass ihm in der Vorstellung eines
Urvertrages cine Einwilligung in konkrete, staatlich gesetzte Freiheits-
beschrinkungen unterstellt wird. Die Zwangsausiibung auf den Einzel-
nen selbst (menschenrechtlich konsistent) zu begriinden, ist mit ihnen
hingegen weit schwerer moglich. An der Fiktion des selbstgewidhlten

175

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

und inhdrent gewollten Zwangs festzuhalten, der aus der Einwilligung
in den Gesellschafts- bzw. Herrschaftsvertrag unterstelle wird, erscheint
trotz der verlockenden Aussicht, das menschenrechtliche Rechtferti-
gungsproblem mit einem Streich zu losen, angesichts der offenen be-
griindungslogischen Fragen nicht ohne weiteres vertretbar. Es entsteht
im Lichte der bisherigen Ausfithrungen daher die Herausforderung,
tiber das sozialkontraktualistische Paradigma hinaus eine Rechtferti-
gung zu denken, die eine vertikale Begriindung der Idee der Menschen-
rechte zu leisten im Stande ist, das heif$t dieses darin zu erginzen, wo
es nicht befriedigt. Damit gelangt man zuriick zu Hobbes. Das bei ihm
eingeriumte Widerstandsreche ist fiir die Frage nach der Rechtfertig-
barkeit staatlichen Zwangs zur Sicherung einer Menschenrechtsord-
nung insofern bemerkenswert, als es mit dem Schutzauftrag des Staates
in einer konzeptionellen Spannung zu liegen scheint.’” Wenn nimlich
auch der verurteilte Straftiter sich aufgrund seiner drohenden Hinrich-
tung oder auch der Erzwingung eines Gestindnisses (durch Schweigen)
widersetzen, der Staat ihn aber dennoch tdten darf, so stellt sich die
Frage, wodurch dem Staat dies dann tiberhaupt erlaubt ist. Hobbes hat
nicht nur ausdriicklich darauf verzichtet, eine Rechtfertigung dafiir aus
der urspriinglichen Einwilligung in den Gesellschaftsvertrag abzuleiten,
sondern sie sogar fiir unmdglich erklire (»that Covenants, not to de-
fend a mans own body, are voyd«).’> Worauf aber kénnte diese dann
beruhen, wenn nicht auf der Einwilligung des Delinquenten in den
urspriinglichen Vertrag und deshalb in seine Strafe? Die Antwort mag
auf der Hand liegen, aber es lohnt, sie auszusprechen: Weil eine Grup-
pe von Menschen, eine politische Gemeinschaft, um genau zu sein, die
staatlichen Institutionen dazu ermichtigt hat; weil sie die Gesetze, auf
deren Basis diese handeln, geschaffen hat; weil sie die Ziele, die sie ver-
kérpern, bejahen und (mehrheitlich) teilen. Eine solche demokratische
Rechtfertigung staatlichen Zwanges zur Durchsetzung von menschen-
rechtlichen Normen ist ihrem Grunde nach eine voluntaristische, das
heif$t eine vom Willen der (Mehrheit der) Menschen getragene. Dass
dieser Wille den anderen Nichtzustimmenden nicht einfach nur aufge-
zwungen wird, liegt an der Strukcur demokratischer Verfahrensweisen

319 Dieser Widerspruch 1st sich freilich auf, wenn man die hier zentrale Differenz beriick-
sichtigt zwischen einem Recht auf erfolgreichen Widerstand (das nicht nur Hobbes nich,
sondern iiberhaupt kein Staatswesen sinnvollerweise einem Individuum qua Uberleben-
sinteresse bedingungslos zubilligen kann), und einem Recht, widerstindige, das heifit
allein dem eigenen Uberlebensinteresse dienende, Handlungs- bzw. Unterlassungsakte
sanktionslos zu setzen (zu versuchen). Wenig an Freiheit ist das nimlich nicht, gegeniiber
einem »Leviathan« schon gar nicht. Mit Claire Finkelstein gesprochen, verpflichtet das
Widerstandsrecht den Souverin immerhin im foro interno (vgl. »A Puzzle About Hob-
bes, op. cit., S. 437£.).

320 Thomas Hobbes: Leviathan, op. cit., S. 268.

176

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEGRUNDUNGSPFADRE

und unterscheidet diese Form der Rechtfertigung von der Tyrannis. De-
mokratische Entscheidungen konnen namlich nicht ohne Widerspruch
zu ihren eigenen Voraussetzungen als irreversibel ausgegeben werden >
Die Menschen (bzw. das Volk), welche herrschen und mit ihren Be-
schliissen Zwang ausiiben, sind keine stabile Einheit, sondern »beste-
hen« aus Neuankémmlingen ebenso wie Ausscheidenden. Eine Volki-
dentitit durch die Zeit gibt es nicht. Eine Entscheidung von Volk t, ist
daher unmaéglich auch die Entscheidung von Volk t,. Wiederkehrende
Abstimmungen und reversible Entscheidungen sind daher integraler
Bestandteil demokratischer Verfahrensgerechtigkeit.

Aus dieser Einhegung der voluntaristischen Machtfiille der Demo-
kratie entstchen wichtige Folgewirkungen fiir den Umgang mit in
demokratischen Entscheidungsprozessen Unterlegenen. Wenn die
demokratische Rechtfertigung einer menschenrechdichen Zwangs-
ordnung durch ein kollektives Willenssubjeke geschieht, das zu un-
terschiedlichen Zeitpunkten unterschiedliche Einzelsubjekte umfasst
und keinem bestimmten kollektiven Willenssubjekt konstant in der
Zeit hindurch erlaubt sein soll zu herrschen, sind Vorkehrungen si-
cherzustellen, dass in Entscheidungen Unterlegene nicht fiir alle Zeit
unterlegen bleiben miissen, sondern die Moglichkeit haben, bei einer
erneuten Entscheidung das Blatt zu wenden. Das Recht der Minderbeit,
zur Mehrbeit werden zu kénnen, ist aus dieser Sicht das grundlegendste
demokratische Minderheitenrecht schlechthin. Auf diese Weise ist eine
demokratische Rechtfertigung immer schon eine immanente »priven-
tive Normenkontrolle, mit der entschieden werden kann, was einer
Rechtfertigung solchen Typs tiberhaupt fihig ist und was nicht. So
kénnen aus dem Recht der unterlegenen Gruppe, ihre Minderheiten-
position in eine Mehrheitenposition zu verwandeln zu versuchen,
weitere Anspriiche abgeleitet werden, die eine gewisse Rahmung der
inhaltlichen Ebene der Menschenrechte festlegen. Solche Anspriiche
wiren konkret das Recht auf Meinungsiuflerungsfreiheit, die als unver-
zichtbar erachtet werden muss, um fiir die cigene Position zu werben
und Wettbewerbsgleichheit zu garantieren. Auch »demokratische« Ent-
scheidungen, die in ein oder anderer Form die physische Vernichtung
des politischen Gegners oder auch seine Exilation zum Gegenstand

321 Das fiihrt dazu, dass so genannte »Ewigkeitsklauseln« als potenziell antidemokratisch ein-
zustufen sind — ungeachtet ihres Inhaltes. Hier gilt das Wort Thomas Paines: » There never
did, there never will, and there never can, exist a Parliament, or any description of men,
or any generation of men, in any country, possessed of the rights or the power of binding
and controlling posterity to >the end of times, or of commanding for ever how the world
shall be governed, or who shall govern it; [...]. Every age and generation must be as free
to act for itself 7n all cases as the ages and generations which preceded it. The vanity and
presumption of governing beyond the grave is the most ridiculous and insolent of all
tyrannies« (RM, op. cit., S. 138).

77

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

hitten, wiirden an diesem Test klar scheitern. In diesem Sinne ist eine
demokratische Rechtfertigung des Menschenrechtsgedankens auf poli-
tisch-rechtlicher Ebene selbst wiederum an die Bereitschaft gebunden,
gewisse grundrechtliche Anspriiche sicherzustellen. Wie umfangreich
diese sein miissen, auch im Verhilenis zu auf Mitglieder des politischen
Gemeinwesens eingeschrinkten Biirgerrechten (Stichwort: Recht auf
politische Mitbestimmung), ist damit jedoch noch nicht vorentschie-
den (vgl. 3.2.2). Ebenso, wie diese begriindungstheoretischen Grund-
lagen fur die Frage der globalen Geltung von Menschenrechten (»Welt-
staatlichkeit«) fruchtbar gemacht werden konnen, wo gegenwirtig die
Primisse, wonach nur freiwillige Einwilligung in die Verbindlichkeit
von Normen souverine Staaten an diese binde, unter wachsendem
Druck steht. Denn an den »Aporien der Menschenrechte«, wie Han-
nah Arendt sie geschildert hat, kommt auch ein Kombinationsmodell
aus Sozialkontraktstheorie und demokratischer Rechtfertigung nicht
leicht vorbei. Dies einfach deshalb, da der Gedanke globaler Men-
schenrechte eine Voraussetzung hat, die es derzeit nicht gibt und die
zudem — folgt man Arendts Warnung — auch nicht leichtfertig erstrebt
werden sollte: einen Staat ziber den einzelnen Staaten.?*> Eine zusitz-
liche, ebenfalls mit dem demokratischen Grundzug des Sozialkontrak-
tualismus erkaufte Problematik betrifft die Frage der Grofie staatlicher
Einheiten bzw. die Moglichkeit (vielfacher) Subeinheiten. Es ist nim-
lich kein bestimmter, national gefasster Staat, den Sozialkontrakesiiber-
legungen zu fundieren suchen, sondern cin sozusagen ziviler, nicht auf
Gemeinschaft, sondern Ordnung ausgerichteter Verband. So sehr sich
diese Volatilitdt der Staatsvolkbestimmung aus Sicht der Menschen-
rechte als tendenziell eher vorteilhaft erweist,?** erscheint sie aus einer
auf Stabilitdit und Kontinuitit abstellenden Hinsicht hingegen immer
schon als Bedrohung: »So ist denn die Vertragstheorie, logisch zu Ende
gedacht, nicht staatsbegriindend, sondern staatsaufldsend.«*** Neben
diesem allgemeinen demokratischen Minderheitenrecht, welches sich
auf die Gestaltung der menschenrechtlichen Ordnung selbst bezieht,
ist konkret fiir die Rechtfertigung staatlichen Zwanges zur Durchset-
zung von menschenrechtlichen Normen gegeniiber dem Regelverletzer
ein weiteres spezielles sMinderheitenrecht vorzusehen, um auszuschlie-
Ben, dass dieser funkrtionalistisch-kollektivistischen Interessen geopfert
werden kann. Es kann als das Rechr, weiterhin als Menschenrechissubjekt

322 Vgl. Hannah Arendt: EUTH, op. cit., S. 617f. Niher dazu in 3.2.2.

323 Anders als die herrschende Kritik an kontraktualistischen Zugiingen es nahelegt, wire
zumindest mit Sicht auf die hier vorgestellten Theorien nicht von einer »strukturelle[n]
Begrenztheit des Kontraktualismus« (Ernst Tugendhat: VE, op. cit., S. 74), sondern in
diesem konkreten Zusammenhang umgekehrt von seiner strukeurellen Unbegrenztheit
auszugehen.

324 Georg Jellinek: AS, op. cit., S. 217.

178

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEGRUNDUNGSPFADRE

angesehen zu werden, bezeichnet werden. Den Betreffenden auch dann
noch als Menschenrechtssubjekt anzusehen, wenn er ungerechtfertige
in Rechte anderer cingegriffen hat, bedeutet nun aber niche, dass seine
Anspriiche vollends intakt bleiben miissen, denn das konnen sie, wenn
es um den Schutz der Rechte anderer geht, gerade nicht. Es bedeu-
tet hingegen, ihm — analog zum Widerstandsrecht bei Hobbes — zu-
zugestehen, dass er mit der von der Mehrheit als gerecht bzw. richtig
erachteten Sanktion seines Verhaltens nicht einverstanden sein muss.
Nur auf diese Weise ist es tiberhaupt méglich, die Spannung prisent
zu halten, die in menschenrechtlichen Ordnungen mit Notwendigkeit
herrscht zwischen dem staatlichen Eingriff in Menschenrechte und ih-
rem Schutz eben dadurch (vgl. 4.2.3.5). So wird dann verhindert, dass
in der Einebnung dieser Spannung das Individuum schlief3lich als sol-
ches aufgehoben, das heif§t kollektiven Sicherheits- und Schutzinteres-
sen glattweg untergeordnet wird.

Zusammenfassend ldsst sich der Begriindungspfad fiir eine rechtliche
Durchsetzung von Menschenrechten, wie er in diesem Abschnitt als
kontraktualistisch-demokratische Rechtfertigung entworfen wurde, fol-
gendermafien darlegen: Die Notwendigkeit, die horizontale, moralische
Begriindung des Menschenrechtsgedankens um eine vertikale, politisch-
rechtliche zu erweitern, wurde dem allgemeinen Legitimititsdiskurs der
Sozialkontraktstheorien entnommen. Sie besteht in der erwartbaren
Bedrohung menschenrechdicher Anspriiche durch die (zeitweisen) Frei-
heitsexzesse jener (Gruppen von) Individuen, die ihrer privaten Gewalt
bzw. absoluten Souverinitit nicht entsagen wollen. Der Zwang wiede-
rum, der von staatlicher Seite (gegen diese) zum Schutze der Rechte
anderer ausgeiibt wird, kann im Rahmen einer sikularen Begriindungs-
konzeption demokratisch gerechtfertigt werden, das heif§t als Zwang,
der von einer Mehrheit der Mitglieder des politischen Gemeinwesens
gewollt wird. Dabei wird der Einzelne nicht total entwaffnet, sondern
ihm werden Minderheitenrechte garantiert: Das sind zum einen allge-
meine demokratische Minderheitenrechte, selbst zur Mehrheit werden
zu diirfen; und zum anderen das Recht, als Menschenrechtssubjeke an-
erkannt zu bleiben, auch wenn er die Rechte anderer verletzt und dafiir
Sanktionen zu tragen hat. Die menschenrechtiche Verpflichtung des
Staates selbst, die innerhalb dieses Paradigmas seinen Zweck und seine
Bestimmung begriindet, kann dieser nur unter Drohung, seine Legiti-
mitit zu verlieren und als Sanktion kollektiven Widerstand bzw. Revo-
lution auf sich zu ziehen, verletzen.

179

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

2.3.2.2 Religiés:
Verpflichtung des Staates auf eine Menschenrechtsordnung
im Rahmen theologischer Staatstheorien

Im Paradigma der kontraktualistisch-demokratischen Rechtfertigungs-
weise staatlichen Zwanges zur Sicherung menschenrechtlicher Ansprii-
che lag, wie vorhin gezeigt, die Souverinitit bei den Menschen selbst.
Diese geben sie an die von ihnen errichteten und durch sie wirkenden
Ordnungsinstanzen ab, ohne sie dadurch zu verlieren. Dieses »bottom-
up«-Prinzip der Volkssouverinitit steht dabei historisch wie konzepti-
onell im schroffen Gegensatz zum »top-down« Prinzip der souverinen
Ermichtgung durch gocdichen Willen (»Gottesgnadentum«).’* Die
Souverinitit liegt hier nicht bei den Menschen, beim Volk, sondern bei
Gott, der den Herrscher damit belehnt. Es auch fiir die Sondierung zu-
mutbarer Begriindungspfade gerade auch mit Blick auf Religionsgldu-
bige wichtig zu verstehen, »[d]af§ dieser Gesellschaftsvertrag in der Tat
ein ketzerischer Gedanke war«.>* Noch Jean Bodin, ein Ubergangsden-
ker zwar, stellte die Herrschenden als Instanz géttlicher Herkunft und
quasi-gottlicher Identitdt vor:

»[TThere is nothing greater on earth, after God, than sovereign princes,
and since they have been established by Him as His lieutenants for
commanding other men, we need to be precise about their status so
that we may respect and revere their majesty in complete obedience

325 Freilich tritt dieser Gegensatz nicht immer in solcher AusschliefSlichkeit zu Tage. So sind
(zeitgendssische) religiose Demokratietheorien im Ringen um die Aufrechterhaltung so-
wohl der géttlichen Souverinitit als auch der Schaffung einer (beschrinkten) legitimen
irdisch-legislativen Sphire bemiiht, Gottes-Recht und Menschen-Recht zu versdhnen.
Fiir den Islam siche insbes. Soroush, Abdolkarim: RFD, op. cit. Auch in der staatsphilo-
sophischen Schrift des Thomas von Aquin ist diese Ambivalenz bereits greifbar (Uber die
Herrschaft der Fiirsten, op. cit., S. 35). Selbst bei John Locke als einem der bedeutendsten
Theoretiker der Volkssouverinitit und hartnickigem Gegner des monarchischen Gottes-
gnadentums behilt Gott zumindest noch so viel Souverinitit, den Menschen selbst im
Naturzustand unabinderliche Gesetze (wie das Tétungsverbot) vorzuschreiben und die
Menschen insgesamt als sein Eigentum anzusehen (vgl. TTG, op. cit.). Dieser normativ
durch die Schépfungsordnung vorstrukturierte Naturzustand ist mit Lockes eigentiim-
licher christlicher Gesinnung zu erkliren, die ihn von anderen Sozialkontraktualisten
unterscheidet (vgl. 7he Reasonableness of Christianity as delivered in the Scriptures, Ox-
ford: Clarendon Press 1695/1999; Essay on the Law of Nature, Oxford: Clarendon Press
1664/1954). Diese Beobachtungen zeigen, dass Begriindungspfade, die hier methodisch
begriindet auseinandergehalten werden, im konkreten Lebensvollzug in ein und dersel-
ben Brust miteinander wirksam sein kdnnen. Konsistenzfragen werden dadurch nicht
automatisch obsolet. Gerade im Bereich der politischen Souverinitit bleibt entscheidend:
Wer hat die urspriingliche Legitimitit, Gesetze zu erlassen (nicht nur sie auszufiihren)
bzw. wer delegiert sie an wen und in welcher Form?

326 Georg Jellinek: AS, op. cit., S. 205.

180

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEGRUNDUNGSPFADRE

[...]. Contempt for one’s sovereign prince is contempt toward God, of
whom he is the earthly image.«**”

Wo denn die eigentliche Souverinitit, das heif3t legitime Urheberschaft
der politischen Macht, Gesetze zu geben, liegt, ist eine Streitfrage, die
zahllose Konflikte der Moderne prigte und noch immer prigt. Sie ver-
dient es daher, ernst genommen zu werden. Dass nimlich viele religidse
Menschen eine tendenziell sikulare Rechtfertigung (auf) der vertikalen
Ebene nicht (vollends) anzunehmen bereit sind, zeigen auch die alter-
nativen Begriindungen einer menschenrechtlichen Ordnung, welche
im Rahmen unterschiedlicher religioser Traditionen angedacht werden.
Die Begriindungslast bleibt auch in diesem Fall die gleiche und zwei-
fach: Sie betrifft den Ubergang von einer rein ethischen Fassung der
Menschenrechte hin zur Etablierung einer Menschenrechzsordnung so-
wie die Rechtfertigung des Zwanges, den ein Staat zu ihrer Sicherung
aufwendet.

Exemplarisch sollen im Folgenden drei Ansitze — aus dem christlich-
katholischen, islamischen und konfuzianischen — Menschenrechts-
diskurs vorgestellt und damit eine weitere Perspektive auf die Mog-
lichkeiten religioser Verankerungen der Menschenrechtsidee eroffnet
werden. Gemeinsam ist ihnen folgende Herangehensweise: Die Sinn-
haftigkeit, moralische Menschenrechtsnormen zu verrechtlichen, wird
ihnlich wie bei den Sozialkontraktstheorien auf einen moderaten an-
thropologischen Pessimismus gestiitzt, der oftmals noch zusitzlich re-
ligios aufgeladen zu Tage tritt. Der Mensch ist unvollkommen bzw. in
einen (Generationen) iibergreifenden Siindenzusammenhang verstricke
und benétigt daher Rechdeitung und Orientierung. Diese anthropo-
logische Notwendigkeit wurde von Gott erkannt, der dem Menschen
gleichsam als angemessene Reaktion darauf die Kennzeichen gerechter
Herrschaft vorgezeigt hat. Hinsichtlich der Bestimmung des Zweckes
staatlicher Ordnungssysteme wird auf eine gottlich gewiinschte, idea-
le Ordnung Bezug genommen, die es auf Erden umzusetzen und zu
sichern gelte. Wichtig in diesem Zusammenhang hervorzuheben ist,
dass es sich bei Ansitzen, die eine solche politisch-rechtliche Begriin-
dung der Menschenrechte anstreben, um ihrer Ausrichtung nach refor-
matorische handelt. Dies ist schon allein deshalb nicht iiberraschend,
da die allermeisten religiosen Traditionen weitaus dlter sind als poli-
tische Menschenrechtskonzeptionen. Den Menschenrechtsgedanken
mogen sie in ihrer Sozialethik auf horizontaler Ebene vielleicht im
Keim auffinden, in den religiosen Staatstheorien ist ein genuin men-
schenrechtlicher Fokus hingegen erst im Zuge reformatorischer Neu-

327 Jean Bodin: On Sovereignty. Four chapters from The Six Books of the Commonwealth, Cam-
bridge: Cambridge University Press 1576/1992, S. 46.

181

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

deutungen auszumachen. Das ldsst sich sehr gut am Beispiel der ka-
tholischen Staatstheologie zeigen, die mit dem Zweiten Vatikanischen
Konzil eine Richtungswende vollzogen hat.?*® Insbesondere die mit den
neuzeitlichen Menschenrechten sich zusammen erhebende Idee der
Volkssouverdnitit erwies sich lange Zeit als Hiirde fiir eine Akkommo-
dation des Menschenrechtsdenkens innerhalb der katholischen Weltan-
schauung. Es herrschte der Tenor vor: »Mit der Gewaltenordnung, die
von Gott kommt, ist eine Ordnung unvereinbar, die vom Menschen
oder dem Willen des Volkes ihren Ausgang nimmt.«?*” Ungeachtet der
Spannungen, die zwischen beiden Souverinititsparadigmen bestehen,
kommt es spitestens in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts zum
Bruch mit der (neu-)scholastischen Naturrechtslehre und damit zu
einer »qualitativen Wende«.?3® Wurde die (republikanische) Idee der
Menschenrechte noch von Papst Pius VI. als Affront gegen die gott-
liche Ordnung der Welt, als ein skandaléser Irrtum gegeifSelt, trat mit
der Enzyklika Pacem in Terris (PT) durch Papst Johannes XXIII. sowie
der Konzilserklirung Dignitatis Humanae (DH) eine verséhnliche Les-
art in den Mittelpunkt katholischen Staatsdenkens, die dem Staat nicht
blof3 abstrakte (pax et iustitia) oder eigenniitzliche (Stichwort: Schutz
des >wahrenc< Glaubens) Pflichten auferlegt, sondern die Wahrung
grundlegender Menschenrechte. So bekennt DH im Jahr 1965 aus-
driicklich: »Der Schutz und die Forderung der unverletzlichen Men-
schenrechte gehért wesenhaft zu den Pflichten einer jeden staadichen
Gewalt« (6). Konkreter ist die neokatholische politische Philosophie in
der 1963 verlautbarten Enzyklika PT entfaltet. Dabei wird der Mensch
als Person, als ein mit Vernunft und Willensfreiheit begabtes Wesen in
das Zentrum der Legitimititsvoraussetzungen staatlicher Herrschaft
gestellt. Ihm kommen sowohl Rechte als auch Pflichten zu (5). Erste-
re werden bekannt als das »Recht auf Leben«, »auf die Unversehrtheit
des Leibes sowie auf die geeigneten Mittel zu angemessener Lebens-
fihrung«, wozu gezihlt werden: »Nahrung, Kleidung, Wohnung, Er-
holung, drztliche Behandlung und die notwendigen Dienste, um die
sich der Staat gegeniiber den cinzelnen kiitmmern mufl« (6). Da sich,

328 Siche insbes. die quellenreiche Darstellung von Tamara Bloch (Die Stellungnahmen der
romisch-katholischen Amtskirche zur Frage der Menschenrechte seit 1215, Frankfurt a. M.:
Peter Lang 2007) sowie Rudolf Uertz: Vom Gottesrecht zum Menschenrecht. Das katho-
lische Staatsdenken in Deutschland von der Franzisischen Revolution bis zum II. Vatika-
nischen Konzil 1789—1965, Paderborn: Schéningh 2005; Katharina Ceming: Religion und
Menschenrechte, op. cit., S. 149ff.; Josef Isensee: »Die Katholische Kritik an den Men-
schenrechten. Der liberale Freiheitsentwurf in der Sicht der Pipste des 19. Jahrhundertse,
in: Ernst-Wolfgang Bockenférde/Robert Spaemann (Hg.), op. cit., S. 138—174; Samuel
Moyn: Christian Human Rights, Philadelphia: University of Pennsylvania Press 2015.

329 Rudolf Uertz: Vom Gottesrecht zum Menschenrecht, op. cit., S. 45.

330 Ibid., S. 496.

182

06:11:52. - o


https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEGRUNDUNGSPFADRE

wie Johannes XXIII. ausfiihrt, »jedes Grundrecht [...] seine Kraft und
Autoritdt aus dem natiirlichen Sittengesetz her[leitet]« (15), werden in
Folge auch einzelne Pflichten des Menschen statuiert. Denn diejenigen,
so heiflt es dort, »die zwar ihre Rechte in Anspruch nehmen, aber ihre
Pflichten ganz vergessen oder nicht entsprechend erfiillen, sind mit de-
nen zu vergleichen, die ein Gebdude mit einer Hand aufbauen und es
mit der anderen wieder zerstoren« (15). Die staatliche Autoritit wird
dabei als notwendig, aber auch als an Normen gebunden ausgewiesen,
die insbesondere die (negative) Gewissensfreiheit zu achten habe (29).
Ihre »Existenzberechtigung [...] ruht in der Verwirklichung des Ge-
meinwohls« (32). Aus Sicht der Menschenrechte bedeutsam ist weniger
dieser legitimatorischer Limes selbst — er stimmct tiberein mit der tradi-
tionellen katholisch-naturrechtlichen Staatslehre®* — als seine explizit
zeitliche Relativierung. In der Enzyklika heif3t es nimlich:

»Da man heutzutage annimmt, dafl das Gemeinwohl vor allem in der
Wahrung der Rechte und der Pflichten der menschlichen Person be-
steht, mufl dem Staat besonders daran gelegen sein, daf$ einerseits diese
Rechte anerkannt, geachtet, aufeinander abgestimmt, geschiitze und
gefordert werden und dafd anderseits ein jeder seinen Pflichten leichter
nachkommen kann« (36).

In den Menschenrechten, die als in der Schépfungsordnung einge-
schriebene und somit kategorisch stabilisierte Anspriiche angeschen
werden, sind dem Staat zugleich Grenzen seines eigenen Handelns ge-
setzt, die er — legitimationstheoretisch analog zur kontrakeualistischen
Konzeption — nur unter Einbiiflung seiner (vollen) Rechtmifligkeit vor
Gott (und den Menschen) iiberschreiten kann: »Wenn deshalb Staats-
behoérden die Rechte der Menschen nicht anerkennen oder sie verletzen,
stehen sie nicht nur mit ihrer Aufgabe in Widerspruch, es sind dann
ihre Anordnungen auch ohne jede rechtliche Verpflichtung« (36).

Eine in weiten Teilen dhnliche Anniherung an eine vertikale Be-
griindung der Idee der Menschenrechte wihlen islamische Theoretiker
bzw. Organisationen, die wie die Organization of Islamic Cooperation
(OICQ) eine eigens islamische Version der Menschenrechte vorlegen.?s*
In ihr wird die Vorstellung zum Ausdruck gebracht, dass Herrschaft ge-
lichen ist (»trust«) und sie — so legt es der Kontext der darin erklirten
Rechte nahe — mit der Verpflichtung auf Seiten des bzw. der Herrschen-
den beziiglich ihrer Achtung und Durchsetzung einhergeht.’? Eine ver-

331 Auch auf die in dieser Tradition ebenfalls zentrale Zielbestimmung des Staates in Form
des »ewigen Heiles« wird in PT verwiesen, dem Gemeinwohl aber — so kénnte man es
verstehen — nachgeordnet (35).

332 (Cairo) Declaration of Human Rights in Islam (1981) (CDHRI). Siehe auch 3.2.1.

333 Art. 23 (a) CDHRI. Die Kairoer Erklirung ist insofern eine Ausnahme von der vor-
hin erstellten »Regel«, wonach religiése Versuche, Menschenrechte politisch-rechtlich zu

183

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

tiefende und bis heute eine der bedeutendsten vertikalen islamischen
Menschenrechtsbegriindungen hat bereits knapp drei Jahrzehnte zuvor
der pakistanische sunnitische Gelehrte Abul A'la Mawdudi ausgear-
beitet. Darin versucht er auf dem Boden der orthodoxen islamischen
Staats- und Rechtstheorie den Schutz (gewisser) Menschenrechte als
Staatsziel zu definieren, das er auch retrospektiv in der islamischen Tra-
dition ausmacht — womit auch er, wie spiter die Kairoer Erklirung, den
Anspruch erhebt, dass der Islam noch vor »dem Westen« die Menschen-
rechte hervorgebracht habe.?3* Mawdudis Idealtypus eines islamischen
Staates ist — wie der so vieler Proponenten des so genannten islamischen
Wiedererwachens im Zuge des 20. Jahrhunderts — das Kalifat. Die
politische Menschenrechtsbegriindung bei Mawdudi ldsst sich folgen-
dermaflen rekapitulieren: Die Souverinitit liegt alleine bei Gott. Die
Menschen sind gemeinsam und jeder in gleicher Weise aufgerufen, mit
Hilfe der prophetischen Rechtleitungen und Offenbarung Gottes Wil-
le auf Erden umzusetzen. Nun hingt nicht nur in diesem, sondern in
jedem Fall religioser Begriindungsansitze alles davon ab, wie der Wille
Gottes bestimmt wird bzw. ob in ihm die Idee von Menschenrechten
eine Entsprechung findet oder nicht. Zumindest bei Mawdudi ist dies
so zu verstehen, jedoch tiber den Umweg einer zunichst noch nicht ex-
plizit menschenrechtlich gefassten Staatszielbestimmung zu erreichen:

»The Holy Qu'ran clearly states that the aim and purpose of this state
is the establishment, maintenance and development of those virtues
which the Creator of his universe wishes human life to be enriched by
and the prevention and eradication of those evils the presence of which
in human life is utterly abhorrent to God.«**

Zur Erreichung dieses Zieles sind Pflichten auf Seiten des Staates wie
des Individuums notig, womit Mawdudi nun daran gehen kann, »fun-

begriinden, die Traditionen, aus denen heraus sie vorgebracht werden, reformatorisch
ausleuchten bzw. neudeuten. In der CDHRI einen »Gegensatz zu einer fundamentalis-
tischen Auffassung der Scharia« oder auch einen Versuch zu sehen, »die Scharia so zu
deuten, dass sie eine Konzeption der Menschenrechte begriindet«, wie Christoph Menke
und Arnd Pollmann es tun (Philosophie der Menschenrechte zur Einfiihrung, Hamburg:
Junius 2007, S. 93), ist daher eine glatte Fehleinschitzung (vgl. meine Ausfithrungen
in »Ummah’s Rights or Human Rights? Universalism, Individualism and Islamic Ethics
in the 21° Century«, American Journal of Islamic Social Sciences 2010/27, S. 1-23,
= URHR). Jedoch ist ihr Ansatz, den islamischen Herrscher (auch) mit menschenrecht-
lich gefiillten Pflichten zu behelligen, eine durchaus beachtliche Anstrengung, da sie mit
einer langen Tradition der Apologie des Despotismus zumindest theoretisch bricht.

334 Vgl. Abul A'la Mawdudi: Human Rights in Islam, Lahore: Islamic Publications 1977/1995.
Zu solchen unverkennbar interessengeleiteten Versuchen, »die Menschenrechtsidee und
die Vorstellung der rechtlichen Gleichheit aller Menschen a posteriori in die Staatsthe-
orien des Islam einzudeutens, siche kritisch auch Ludger Kithnhardt: UMR, op. cit.,
S. 178f.

335 Abul A'la Mawdudi: Human Rights in Islam, op. cit., S. 7.

184

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEGRUNDUNGSPFADRE

damental rights« der Menschen (und davon noch einmal unterschieden
der Biirger des islamischen Staates) zu formulieren:

»Islam has laid down some universal fundamental rights for humanity
as a whole which are to be observed and respected under all circum-
stances whether such a person is resident within the territory of the
Islamic state or outside it, whether he is at peace with the state or at
war.«33¢

Diese Menschenrechte, von Gott selbst gewollt und durch ihn gewihrt,
diirfen nicht abgeidndert und bei Androhung des Verlustes des Heils
nicht verletzt werden. — Aus Mawdudis Perspektive eine ultimativ ro-
buste Begriindungskonstellation, einer sikularen unendlich weit iiber-
legen.’37

Im Rahmen der konfuzianischen Weltdeutung, um zum dritten An-
schauungsbeispiel zu gelangen, ist es zwar anders als in Christentum
und Islam kein (mehr oder minder) personlicher gottlicher Gesetzgeber,
der dem Staat eine Pflicht, Menschenrechte durchzusetzen und einzu-
halten, auferlegen kénnte; dafiir aber eine — an den Kosmos der Stoa
oder das Dharma hinduistischer Religionen erinnernde — ganzheitliche
Ordnung, die idealiter den Lauf auch der menschlichen Dinge regelt
und vorgibt. Dass der Konfuzianismus, der im gegenwirtigen globalen
Menschenrechtsdiskurs mindestens so hiufig wie der Islam Anfragen
nach seiner Vertriglichkeit mit dem Menschenrechtsdenken ausgesetzt
ist (vgl. 4.2.2), durchaus Ressourcen bereit hilt, die Idee der Men-
schenrechte auf der vertikalen Begriindungsebene abzusichern, ldsst
sich gerade auch anhand reformatorischer Zuginge zu einer politischen
Menschenrechtsbegriindung auf Basis der klassischen konfuzianischen
Staatsphilosophie demonstrieren. Ein ausgewiesener Vertreter eines sol-
chen »progressiven Konfuzianismus« ist Stephen C. Angle.”*® Er nimmt
Anleihen dafiir bei Méngzi (oder auch Menzius; 371-289 v. u. Z.) und
dessen Mandat des Himmels-Theorie. Dieser zufolge ist der Herrscher
nicht nur vom Himmel?* in seine Rechte eingesetzt, sondern auch von
den Menschen. So habe Menzius in einem Gesprich bezogen auf den
Herrscher erklirt: »Heaven gave it to him, and the people gave it to

336 1Ibid., S. 8.

337 Vgl. ibid., S. 11f. Zu einer kritischen Einschitzung beziiglich des fiir viele islamisch-
politische Theoretiker so zentralen Rahmens der Friihgeschichte des Islams siche Asma
Afsaruddin: »The >Islamic Statec Genealogy, Facts, and Myths«, Journal of Church and
State 2006/48, S. 153—-174.

338 Vgl. Stephen C. Angle: CCPP, op. cit.; siche auch Chung-Sho Lo: »Human Rights in the
Chinese Tradition«, in: UNESCO (Hg.), op. cit., S. 186f.

339 Der Begriff #dn hat sich in seiner langen Geschichte von Geist bzw. Gott stindig wei-
ter in Richtung einer abstrakten kosmologischen Ordnung entwickelt (vgl. Stephen C.
Angle: CCPP, op. cit., S. 38f.). Zur konfuzianistischen Herrschaftsethik siche auch Wolf-
gang Ommerborn/Gregor Paul/Heiner Roetz: op. cit., bes. S. 163ff.,, 610ff.

185

06:11:52. - o


https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

him. [...]. The Great Announcemnet says, »Heaven sees as my people
see; Heaven hears as my people hearc.«* Es liegt hier also eine hybride
Souveridnititskonzeption vor, die in jenen Auswirkungen, die aus men-
schenrechtlicher Sicht von Interesse sind, dazu fiihrt, dass Rechenschaft
in beide Richtungen, himmelaufwirts und himmelabwirts gewandt, zu
legen ist. Angle fithrt aus: »The people’s contendedness with their well-
being was not just a good policy goal, but the actual conduct of the
state’s legitimacy.<**" Die Briicke zu einer vertikalen Menschenrechts-
begriindung, die gerade auch den Herrscher verpflichtet, wire damit
gelegt. Und sie wird, wie Angle zeigt, von chinesischen Philosophen
vorsichtig auf ihre Tragfihigkeit hinsichdich einer harmonischen Ver-
bindung von Liberalismus bzw. Menschenrechtsdenken und Konfuzia-
nismus gepriift.’** Etwa von Mou Zongsa und Tingyang Zhao.’* Letz-
terer schldgt unter Riickgriff auf Menzius vor, alle Menschen als Teil der
Welt unter dem Mandat des Himmels anzusehen und damit als sich ge-
genseitig verantwortliche Triger bestimmter grundlegender Rechte. Das
Ziel dieser »All-under-heaven«- oder 77an-xin-Philosophie ist schlief3-
lich ein niemanden exkludierendes, weltumspannendes Gemeinwe-
sen.’* Um eine solche, erst behutsam angedeutete’* und keineswegs im
Detail ausgearbeitete konfuzianische Menschenrechtstheorie allerdings
in den Kontext der weiteren konfuzianischen Ethik einbetten zu kon-
nen, wiren an manchen Stellen noch weiterfithrende Neudeutungen
der Tradition notwendig.’** Was jedoch festgehalten werden kann, ist,
dass im konfuzianischen Denken Ressourcen nicht nur fiir eine ethisch-
moralische Fundierung der Menschenrechtsidee aktiviert werden kén-
nen, die {iber den Begriff 7en bereits relativ gut im interkulturellen
Menschenrechtsdiskurs etabliert ist,>#” sondern auch fiir eine die tradi-
tionelle Plichtenorientierung herausfordernde politische Begriindung.
Ich méchte zu diesen Kurzdarstellungen méglicher nicht (ausschlief3-
lich) sikularer Begriindungspfade des Menschenrechtsgedankens in

340 Zit. in: Stephen C. Angle: CCPP, op. cit., S. 38.

341 Ibid., S. 39.

342 Zur langen Geschichte des chinesischen Rechtediskurses und zu seiner Befruchtung
durch westliche Philosophie siche auch Stephen C. Angle: Human Rights and Chinese
Thought, Cambridge: Cambridge University Press 2002.

343 Vgl. ibid., S. 74fF.

344 Vgl. Tingyang Zhao: »A Political World Philosophy in terms of All-under-heaven (Tian-
xia)«, op. cit.

345 Wie zuriickhaltend chinesische Gelehrte auch gegenwirtig immer noch sein miissen,
wenn sie unter den gegebenen Bedingungen in ihrem Heimatland im Umfeld der Men-
schenrechtstheorie arbeiten, ldsst sich etwa erahnen, wenn man sieht, dass Tingyang Zhao
in seinem programmatischen Text »A Political World Philosophy in terms of All-under-
heaven (Tian-xia)« (op. cit.) das Wort »human rights« kein einziges Mal anfiihrt.

346 Fir einen Einblick in die Gréflendimension dieser Aufgabe siche Stephen C. Angle:
CCPP, op. cit., S. 1281t

347 Vgl 4.1.1.

186

06:11:52. - o


https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEGRUNDUNGSPFADRE

seiner vertikalen Dimension abschlieffend noch kritische Riickfragen
anbringen, die gleichsam zum nichsten Abschnitt, der zusammenschau-
enden Wiirdigung der einzelnen Begriindungsangebote, tiberleiten soll.
Von besonderer Relevanz ist dabei die Frage der Rechenschaftspflicht
der Herrschenden. Auch wenn ein religiéser Menschenrechtsstaat bzw.
eine dem Menschenrechtsgedanken verpflichtete Theokratie immerhin
denkbar wire, so besteht nicht zuletzt hinsichtlich der méglichen Ge-
fahren einer religiésen Indienstnahme des Staates traditionell Dissens.
Waihrend Vertreter theologischer Staatsdoktrinen die unerschiitterlichen
Grundfesten einer religiosen Staatszielbildung gerade auch gegeniiber
dem demokratischen Wechselspiel der politischen Krifte loben, erbli-
cken andere darin vielfache Anreize zum Missbrauch. So konnten der
oder die Herrscher im weiten Sinn persdnliche, profane Interessen als
die der mafigeblichen gottlichen Instanz ausgeben oder eine Rechen-
schaftspflicht ad infinitum »aufschieben«.3#* Es ist daher kein Zufall,
dass im Islam, wo das Modell Theokratie weit stirker als in anderen
Religionen nach wie vor oder gerade wieder Gegenstand ernsthafter
Debatten ist, Kritiker vor allem auf Schwierigkeiten hinweisen, konsti-
tutionalistischen Anforderungen gerecht werden zu kénnen. Zumindest
nicht, solange weitreichende Neuinterpretationen der religiosen Grund-
lagen selbst unterbleiben, wie etwa Abdullahi Ahmed An-Na‘im meint,
dessen Versuch, eine mittels eines speziellen Auslegungsverfahrens mo-
dernisierte Scharia mit der Idee der Menschenrechte zu verbinden, zu
intensiven und nachhaltigen Debatten gefiihrt hat (vgl. 4.2.1).3% An-
Na‘im geht davon aus, dass in der klassischen Version des Kalifats eine
Selbstbindung des Regenten schon allein dadurch erschwert ist, dass
der Kalif alleine befugt ist, Fragen der Auslegung der Scharia zu ent-
scheiden. Die Vorstellung, dass er wie alle anderen Biirger in gleicher
Weise dem Gesetz unterworfen ist, hake folglich.*° Es verwundert da-
her wenig, dass zahlreiche reformorientierte islamische Denker, wie im
Kontext der schiitischen Konfession Abdolkarim Soroush, selbst dort,

348 Schon Milton warnte, »that to say Kings are accountable to none but God, is the overtur-
ning of all Law and government. For if they may refuse to give account, then all covenants
made with them at coronation, all Oathes are in vaine, and meer mockeries; all Laws
which they sweare to keep, made to no purpose; for if the King feare not God, as now
may of them doe not?« (7he Tenure of Kings and Magistrates, op. cit., S. 13).

349 Abdullahi Ahmed An-Na‘im: TIR, op. cit.

350 Ibid., S. 80. Die zentralen Fragen, die sich auf dem Weg zu einem modernen islamisch
ausgerichteten Verfassungsstaat stellen, formuliert er wie folgt: »Can the notion of a hu-
man agent of the divine sovereign [...] be reconciled with constitutionalism? How is that
agent to be selected and appointed? How can that agent be accountable for his discharge
of the terms of that agency?« (ibid., S. 83). Fiir eine bedingt optimistische Einschitzung
der Maglichkeit eines islamischen Konstitutionalismus siche Noah Feldman: »Islamic
Constitutionalism in Context: A Typology and a Warning«, University of St. Thomas Law
Journal 201017, S. 435—451.

187

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

wo sie sich weitgehend innerhalb des orthodoxen Horizonts islamischer
Staatlichkeit bewegen, eine vertikale Begriindung der Menschenrechte
nicht dort verorten, sondern im Gegenteil Menschenrechte als externe
Standards betrachten, die aus der westlichen Zivilisation, der sie ent-
stammen — wohl auch mitsame ihren sikularen Begriindungen —, in
den Islam hineingenommen und dort fiir das Projekt eines »democratic
religious government« fruchtbar gemacht werden sollen.’s* Was hinge-
gen bei Soroush ausdriicklich auf dem Boden der islamischen Tradition
selbst erfolgen kann und soll und zum Menschenrechtsgedanken doch
in einem relevanten systemischen Bezug steht, sind die Prinzipien der
Rechtsstaatlichkeit, Gewaltenteilung (und Sikularitit).?s

Als Zwischenfazit kann festgehalten werden: Bei theologischen Fun-
dierungen der Menschenrechtsidee auf vertikaler Ebene missten je-
denfalls Einfallstore des Despotismus mit dem behaupteten Vorzug
religiéser Absicherungen im Sinne einer héheren Robustheit des Men-
schenrechtsgedankens gegengewogen werden. Dies konnen sie jedoch
immer nur in der Praxis und man kann es ihnen nicht veriibeln, dass
viele Menschen im Bewusstsein um »[d]ie »Exzesse der religiésen Theo-
rie, die heute keiner ernstlichen Kritik bediirfen«,’* mit Georg Jellinek
religiosen Rechtfertigungen auch eines Menschenrechtsstaates skeptisch
gegeniiberstehen. Im Vergleich zur kontraktualistisch-demokratischen
Rechtfertigung scheint die Frage offen zu sein, ob Menschenrechte nicht
wiederum zu Untertanenrechten werden, wenn die Souverinitit letzt-
lich auflerhalb der Menschen zu liegen bestimmt wird. Die historische
»Gleichurspriinglichkeit«®** von Menschenrechten und Volkssouveri-
nitdt bzw. Demokratie wiirde eine bejahende Beantwortung zumindest
anregen.

351 Vgl. Abdolkarim Soroush: Reason, Freedom, and Democracy in Islam. Essential Writings of
Abdolkarim Soroush, Oxford: Oxford University Press 2000, S. 126ff., = RFD.

352 Ausgehend von der Betonung und kreativen Weiterentwicklung der traditionellen Schei-
dung zwischen gdttlicher Souverinitit und menschlicher Statthalterschaft erdffnet sich
bei Soroush die Moglichkeit, auf dem Boden des islamischen Weltbildes diese Prinzipien
als theologische Imperative anzuerkennen, die aus dieser Sphirentrennung selbst folgen:
»Religion forbids us from assuming a God-like character. [...] limiting the power of the
state, division of power and the doctrine of checks and balances are established in order
to prevent accumulation of power that might lead to such Godly claims« (RFD, op.
cit., S. 64). Zu islamischen Ressourcen der Rechtsstaatlichkeit siehe auch Ludger Kiihn-
harde: UMR, op. cit., S. 189f.. Zu Ressourcen der Rechtsstaatlichkeit in der islamischen
Rechtstradition und aktuelle Initiativen im Bereich des Vélkerrechts siche Irmgard Mar-
boe: »Protecting the Rule of Law: UN, OIC and ILA initiatives approaching Islamic law«,
in: Marie-Luisa Frick/Andreas Th. Miiller (Hg.), Islam and International Law. Engaging
Self-Centrism _from a Plurality of Perspectives, Leiden: Brill/Martinus Nijhoff, S. 184—213.

353 Georg Jellinek: AS, op. cit., S. 191.

354 Vgl. Jiirgen Habermas: FG, op. cit., S. 129fF, S. 155.

188

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEGRUNDUNGSPFADRE

2.3.3 Begriindungspluralitit und Begriindungsqualitit:
Ein Zwischenfazit

Schaut man die vorgestellten Begriindungspfade zusammen, so féllt zu-
nichst ihre Verschiedenheit und Vielfalt ins Auge: religiose und siku-
lare, den Wert des Menschen aus seiner GrofSe oder wiederum seiner
Schwiche herleitende Sichtweisen, moralische und politisch-rechtliche
Begriindungen. Das Aufdecken dieser vielzihligen Moglichkeiten hat
dabei von Anfang an das erklirte Ziel verfolgt, die Begriindungsvielfalt
als Mehrwert auszuweisen und ihr den Nimbus des fiir die Universalitit
der Menschenrechte Bedrohlichen zu nehmen. In diesem Ansinnen ver-
steht sich der in dieser Arbeit vertretene begriitndungspluralistische Zu-
gang durchaus in Nachbarschaft zu Rawls »overlapping consensus«.>s
Dass Rawls tiberlappender Konsens sich auf eine politische Gerechtig-
keitskonzeption richtet, stort dabei nicht, denn diese ist, folgt man ihm
darin, »itself a moral conception«.>*® Hier wie dort gilt:

»All those who affirm the [...] conception start from within their own
comprehensive view and draw on religious, philosophical, and moral
grounds it provides. The fact that people affirm the same political con-
ception on those grounds does not make their affirmation of it any less
religious, philosophical, or moral, as the case may be, since the grounds
sincerely held determine the nature of their affirmation.«*5

Anders jedoch als Rawls binde ich daran keine normativen Verniinf-
tigkeitsstandards (»reasonable overlapping consensus«) und gehe auch
nicht davon aus, dass dieser Konsens freistehend funktionieren kann,
sondern vielmehr davon, dass er von den axiologischen Voraussetzungen
der Menschenrechtsidee ausgehen muss, die, wie gezeigt, durchaus an-
spruchsvoll sind und auch nicht in Aquidistanz zu allen existierenden
Weltanschauungen (oder in Rawls Terminologie: »comprehensive doc-
trines«) stehen. Der axiologisch-normative Kern der Menschenrechte,
die gleiche Berechtigung zu prinzipiell gleichen individuellen, emanzi-
pativen Anspriichen muss als Zielpunkt jeder Menschenrechtsbegriin-
dung klar benannt werden. Eine noch stirkere Familienihnlichkeit mit
dem hier vorgeschlagenen Ansatz weist Joshua Cohens »justificatory
minimalism« auf.?*® Darunter versteht er Folgendes: »It is left to dif-

355 »Such a consensus consists of all the reasonable opposing religious, philosophical, and
moral doctrines likely to persist over generations and to gain a sizable body of adherents
in a more or less constitutional regime [...]« (Political Liberalism, op. cit., S. 15). Siche
auch ders.: 7he Law of Peaples, Harvard: Harvard University Press 1999, S. 32, 172fF.

356 John Rawls: Political Liberalism, op. cit., S. 147.

357 Ibid., S. 147f.

358 Joshua Cohen: »Minimalism About Human Rights: The Most We Can Hope For?«, The
Journal of Political Philosophy 2004/12, S. 190-213.

189

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

ferent traditions — each with internal complexities, debates, competing
and conflicting traditions of argument [...] — to elaborate the bases of a
shared view of human rights within their own terms.«** Das entspricht
weitgehend meinem Ansatz, auf inner-traditionelle Ressourcen zur Fun-
damentierung des Menschenrechtsgedankens zu setzen, kann aber wie-
derum nur innerhalb der Grenzen seiner benannten Voraussetzungen
sinnvoll sein. Ganz »within their own term« kann in der Tat vieles
entstehen, aber ohne Festlegung auf einen Kernbereich dessen, was
Menschenrechte sind — genauer: sein diirfen — hat auch Cohen keine
Garantie, dass am Ende eines solchen generischen Prozesses statt eines
Minimalismus vielleicht nur ein >Nihilismus« steht. Sind jedoch diese
Grundlagen solcherart gesichert, dass sich ein aus unterschiedlichen
Richtungen heranwachsender, tiberlappender Konsens auf sie erstrecke,
steht einer Vielfalt an moglichen Begriindungspfaden grundsitzlich
nichts entgegen. Vielmehr kann es fiir die globale Etablierung der (Idee
der) Menschenrechte nur als Vorteil gewertet werden, wenn mehr als
ein Begriindungspfad offen steht. Oder wie Kwame Anthony Appiah es
ausdriickt: »If my interest is in discouraging theft, I neednt worry that
one person might refrain from theft because she believes in the Golden
Rule; another because of her conception of personal integrity; a third
because she thinks God frowns it.«** Das gilt insbesondere angesichts
religidser einerseits und nicht-religioser bzw. sikularer Begriindungs-
moglichkeiten andererseits. Erstere verhindern, dass das Projekt uni-
versaler Menschenrechte fiir Gliubige zwangsliufig als »Gegentheoriec
aufgefasst werden muss, an die sie aus ihren eigenen Traditionen heraus
keinen Anschluss finden und zu der sie >konvertieren« miissen. Die si-
kulare Option wiederum trigt dem Umstand Rechnung, dass eine rein
religivse Fundamentierung des Menschenrechtsdenkens wohl an dem
in bestimmten Weltgegenden inzwischen mehrheitstihigen Verdacht
eines kalten und stummen Weltalls scheitern miisste. Wenn man darii-
ber hinaus davon ausgeht, dass Pluralitit ein zentraler Aspekt der condi-
tio humana ist, scheint es nur konsequent, der Verschiedenartigkeit der
Menschen auch in weltanschaulicher Hinsicht bei den Wegen, die zum
Menschenrechtsdenken fithren (konnen), Rechnung zu tragen.

Ein moglicher Einspruch gegen ecinen solchen Begriindungsplu-
ralismus wire jener, wonach es qualitative Unterschiede hinsichdich
einzelner Begriindungen der (Idee der) Menschenrechte gibt. Was je-
doch ist eine gute Begriindung? Wie bereits ausgefiihre, ldsst sich zwi-
schen einer Minimalanforderung an Normenbegriindungen einerseits
und Maximalanforderungen andererseits unterscheiden. Fiir eine guze

359 Ibid., S. 213.
360 Kwame Anthony Appiah: Cosmopolitanism. Ethics in a World of Strangers, New York:
W. W. Norton 2006, S. 69.

190

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEGRUNDUNGSPFADRE

Begriindung der (Idee der) Menschenrechte wiirde es gentigen, wenn
sie funktioniert, das heiflt, wenn sie tatsichlich einen schliissigen, li-
ckenlosen Weg von der Quelle der Norm, dem Grund ihres Gesollt-
seins, bis zu ihrer entsprechend konkreten Ausformulierung aufweisen
kann, der grundsitzlich begehbar wire. Eine bessere Begriindung auf
der Ebene dieser Minimalanforderung wire demnach eine, die kei-
ne oder zumindest weniger logisch falsche oder unterentwickelte bzw.
briichige Folgerungen enthilt. Eine sehr gute Begriindung wire darii-
ber hinaus eine solche, die nicht nur funktioniert, sondern auch wirkz,
das heiflt einladend ist, den aufgezeigten Begriindungspfad tatsichlich
auch einzuschlagen: Sie iiberzeugt. Dass die Erfordernisse von Schliis-
sigkeit und Vollstindigkeit zum Mindesten gehéren, was man von ei-
ner philosophischen Normenbegriindung erwarten darf, wire dabei
allgemein nachvollziehbar. Eine Begriindung ist eben kein Befehl; wer
von ihr angesprochen wird — erst Recht im Falle einer rechtfertigenden
Begriindung, das heif3t einer solchen, die Zwang gegen den Adressaten
im weitesten Sinne zum Gegenstand hat —, sollte die Moglichkeit er-
halten, diese Begriindung eigenstindig durchzudenken und zu priifen.
Von dieser Selbstverpflichtung lebt die Philosophie wie die Demokratie
im selben Mafle. Es ist im Lichte dieser Voraussetzung daher grund-
sitzlich als kritisch zu betrachten, wenn — meist aus dem hehren Motiv,
moglichst attrakeiv fiir alle Menschen zu sein und insbesondere Anhin-
gerinnen metaphysischer Glaubensvorstellungen nicht zu verprellen —
unvollstindige Begriindungen vorgelegt werden. Die Schwierigkeit sol-
cher »freistehenden« Konzepte ist eben nicht der Mangel an funktionie-
render Begriindung allein, sondern sein demokratiepolitisch prekirer
Nebeneffeke: Ein nicht vollstindig offengelegter Begriindungsweg ist
nicht vollstindig kritisierbar. Was hingegen die Maximalanforderung
betrifft, so stehen die Dinge weniger klar. Es macht auf den ersten Blick
vielleicht Sinn, von iiberzeugenderen Begriindungen als besseren zu
sprechen. Allerdings ist zu berticksichtigen, dass der Umstand, dass eine
Begriindung bei bestimmten Personen wirke (und bei anderen nicht),
eben niche allein von ihr, sondern den jeweiligen Personen abhingt. Dies
aufler Acht zu lassen, wiirde auch jene Konsequenz in Kauf zu nehmen
bedeuten, wonach eine Begriindung der Menschenrechte mittels Men-
schenwiirde schlecht ist, wenn sie einer Gruppe Kinderhindler vorge-
tragen wird. Sie ist es nicht in einem prinzipiellen, sondern offenbar nur
in einem kontextrelativen Sinne. Was im Einzelfall eine tiberzeugende,
also fiir eine konkrete Person schliissige, vollstindige und plausible Be-
griindung von Normen darstellt, kann theoretisch nicht antizipativ
festgelegt werden. Vielmehr miissen Kriterien fiir tiberzeugungsstirkere
Begriindungen immer wieder neu verhandelt werden. Dabei sind in er-
ster Linie epistemologische Fragen zu erdrtern: Wie erkenne ich den
Grund des Gesolltseins von Normen? Wie erkenne ich, was aus ihm

191

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

folgt (Non-/Kognitivismus im weiteren Sinne)? Wie erkenne ich, dass
dieses wiederum objektiv gerecht bzw. objektiv wahr ist (Non-/Kogni-
tivismus im engeren Sinne)? Wenn Wirksamkeit im Sinne der Maxi-
malanforderung zum maf3geblichen Kriterium erhoben wiirde, dann
wire damit zugleich auch jede Form der Propaganda und Agitation als
entscheidendes Ziel jedes Begriindungsdiskurses legitimiert. Es wire
unter dieser Voraussetzung vorstellbar, etwa Schulkinder mit einer —
altersaddquat besonders tauglichen — religiésen >groflen Erzihlung: in
die Menschenrechtsidee »hineinzutiuschen«. Dass also das Kriterium
der Wirksamkeit nicht als (alleiniges) iiberbewertet werden darf, ldsst
schon dieses problematische Beispiel manipulativer Methoden erken-
nen (vgl. 4.2.3.4). Das dndert freilich nichts daran, dass wirksame Be-
grindungen gerade bei politisch-diplomatischen Verhandlungen iiber
Menschenrechte wichtige szrategische Vehikel dafiir sind, den Boden fiir
Ubereinkunft zu bereiten, die zuweilen unerreichbar bliebe, wenn alle
Seiten nur ihren eigenen Begriindungspfaden verbunden wiren. Ein
Beispiel dafiir ist etwa die Begriindung des Verbots der Verheiratung
von Midchen im Kindesalter unter Riickgriff auf theologisch-autori-
tative Argumente, um gegen ebensolche, die wiederum eine Erlaubnis
statuieren, angehen zu konnen (vgl. 4.2.3.1). Man muss bei solchen
strategischen Begriindungen nicht von ihnen bzw. ihren normativen
Quellen iiberzeugt sein, um sie anwenden zu konnen.

Wie lassen sich nun sowohl Minimal- als auch Maximalanforde-
rungen auf die vorgestellten Begriindungspfade anwenden? Vor dem
Hintergrund der Schwierigkeiten, speziell die Gleichheitsdimension
der Menschenrechte auf der horizontalen Begriindungsebene vor Auf-
weichungen zu schiitzen, stellt sich die Schliissigkeit im Sinne der Mi-
nimalanforderung bei der meisten Begriindungsweisen als potenziell
briichig dar. Wenn, wie argumentiert, keine ethische Begriindung der
Menschenrechtsidee ohne das dem Wiirdebegriff inhdrente Wertschit-
zungselement gelingen kann und eben dieses immer schon Gefahr lduft,
von partikularen Eigenschaften konkreter Individuen unterlaufen zu
werden, die gerade das nicht besitzen oder sind, dem die Wertschitzung
gilt, so ist die Erfiillung der Minimalanforderung von eben diesen exk/u-
stvistischen Risiken respektive ihrer Bannung abhingig. Betrachtet man
etwa die fiir eine gelungene horizontale Begriindung der Menschen-
rechte so zentrale Menschenwiirdevorstellung, so zeigt sich, dass diese
Risiken nicht ginzlich zufillig schlagend werden, sondern vom Kon-
text, aus dem heraus die Wiirdekonzeption sich entfaltet, beeinflusst
sind. So bestimmt eine Einbettung des Wiirde-Wertschitzungselements
in eine Theorie menschlicher schépferischer Freiheit oder sittlicher Au-
tonomie nicht allein als praktische Implikation den gebotenen bzw. ver-
botenen Umgang mit Menschen, sondern beschreibt immer auch schon
die Méglichkeiten, als Individuum aus dieser Sphire der Wiirde heraus-

192

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEGRUNDUNGSPFADRE

zufallen, wenn man — aus welchen Griinden auch immer — nicht im
entscheidenden Mafle schopferisch-frei oder autonom ist. Das Gleiche
gilt fir Wiirdekonzeptionen mit religiésen Hintergriinden, wo konkret
die Aktualisierung einer siindigen menschlichen Natur als potenzieller
Ausschlieflungsgrund fungieren kann, der den Wert des konkreten
Menschen — wenn nicht unbedingt in den Augen der Gottheit(-en),
so doch in den Augen der Mitmenschen — so weit sinken ldsst, dass
die Vorstellung einer grundsitzlich gleichen Anspruchsberechtigung
im Sinne des universalistischen Pfeilers der Menschenrechtsidee Scha-
den erleiden kann. Solche normativen Anbafiungen erkliren, warum
in menschenrechtlichen Begriindungsstrukcuren selbst schon immer
der Keim der Exklusion mitlebt. Ob oder in welchem Ausmafl er sich
akeualisiert, hingt dabei von weiteren theoretischen Weichenstellungen
in axiologischer Nachbarschaft zum Menschenrechtsgedanken in der je-
weiligen Weltanschauung ab, die in den Kapiteln 3 und 4 unter dem
Aspeke exklusivistischer Herausforderungen und inklusivistischer Res-
sourcen angesprochen werden. Vorldufig ist zumindest eines deutlich
geworden: Die Menschenwiirdevorstellung kann offenbar nicht einfach
aus dem sie nihrenden moralischen Milieu extrahiert und von Anhaf-
tungen isoliert werden. Diese Kontextbeladenheit der Menschenwiirde
bestimmt damit auch die Schliissigkeit der moralischen Begriindungs-
weisen der Menschenrechtsidee mit. Diese werden im Einzelfall stets
daran zu messen sein, inwiefern sie in der Lage sind, solche potenziellen
Liicken, durch welche Teile der Menschheit hindurchfallen kénnten,
zu schliefen. — Entweder durch eine iiberzeugende Verlingerung der
Wertschitzung oder zusitzliche theoretische Stiitzen.

Was die Maximalanforderung an philosophische Begriindungen be-
trifft, so gilt es insbesondere eine Frage zu diskutieren, die sich in An-
betracht der hier vertretenen Herangehensweise stellt, welche die Be-
griindungen des Menschenrechtsgedankens als immer schon relative,
konkret auf die subjektive Wertschdtzung des bzw. der Menschen riick-
gebundene auffasst: Sind relative Begriindungen iiberhaupt fihig, zu
tiberzeugen? An relative Moralbegriindungen bzw. nonkognitivistisch-
relativistische Ethiken wird hiufig die kritische Anfrage gerichtet, ob
bzw. wie sie denn die Idee der Menschenrechte tiberzeugend begriinden
kénnen — gerade auch gegeniiber jenen Personen, die sie ablehnen oder
verletzen. Es ist eine naheliegende, wie ich jedoch zu zeigen versuche,
verfehlte Intuition, allen Begriindungsweisen, die von der Annahme
moralischer Erkenntnisse im strengen Sinn sowie objektiver Griinde des
Gesolltseins Abstand nehmen, diesbeziiglich eine pauschale Impotenz
zu unterstellen. Wie alle Begriindungen der Idee der Menschenrech-
te, so muss auch eine relative insbesondere zweierlei leisten: Sie muss
a) auf der horizontalen Ebene moralische Anspriiche und korrespon-
dierende Pflichten zuweisen und b) im vertikalen Begriindungsgefiige

193

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

Zwangsmafinahmen zur Durchsetzung menschenrechdicher Anspriiche
rechtfertigen kénnen. Im ersten Fall erweist sich zumindest die Zuwei-
sung von moralischen menschenrechtlichen Anspriichen — allen voran
des Metarechts auf Rechte — als unbedenklich, sofern damit keine ver-
deckten »Menschenpflichten« an die Anspruchssubjekte verteilt wer-
den. So diese Anspriiche nun gleichsam als »Geschenk« zugewiesen wer-
den — auch wenn der Begriff Geschenk auferhalb des Kontextes dieser
konkreten Fragestellung grob missverstindlich ist, da auch nonkogniti-
vistisch bzw. relativistisch Denkende von robusten Griinden innerhalb
ihres Uberzeugungssystems ausgehen (konnen), die Menschenrechte
eben nicht als blofSe Gnadenakte erscheinen lassen — kénnen sie im Ge-
genzug abgelehnt werden. Rechenschaft den >Anspruchssubjekeenc schul-
dig wire man dann also nicht. Wo die Frage des Rechenschaft-geben-
Kénnens jedoch virulent wird, ist bei der im selben Zug erfolgenden
Zuschreibung von Pflichten an die Mitmenschen der Anspruchssubjekte
bzw. auch an jene selbst. Wie nun kann ein Nonkognitivist und noch
viel mehr ein Relativist von irgendjemandem verlangen, sich Pflichten
zu beugen, die er auf subjektiven Griinden des Gesolltsein statuiert?
Anstatt von einer einzig wahren Moral geht der Relativismus von
mehreren >wahren« moralischen Urteilen bzw. Uberzeugungen aus, die
nicht unabhingig von einem entsprechenden sie stiiczenden Bezugssy-
stem >wahr¢, — das heifdt auch: cigentlich tiberhaupt nicht mehr »wahr«
im klassischen korrespondenztheoretischen Sinne — sind.’* Dass die-
se ontologische These der Relativitit selbst keine materiellen Implikati-
onen hinsichdich des Umganges mit von den eigenen Werthaltungen
abweichenden Anschauungen bereit hilt, wie etwa eine von vielen rela-
tivistisch Denkenden oftmals selbst unterstellte Toleranz ihnen gegen-
tiber, wird schon allein an der Kluft, die zwischen ihr und normativen
Positionen liegt, ersichtlich. Dass oder auch wie etwas ist, sagt fiir sich
genommen eben noch nichts dariiber aus, wie etwas sein so/l. Wie ich
an anderer Stelle argumentiert habe,*** ist die folgerichtige praktische
Konsequenz fiir relativistisch Denkende das formale, an ein Fairness-
motiv gebundene Prinzip der Reziprozitit, das die Méglichkeit sowohl
fiir eine tolerante als auch kimpferische Haltung offen hilt und auf
diese Weise das Janusgesicht des Moralischen Relativismus darstellt.
Was dieses Prinzip erfordert, ist Folgendes: Was fiir mich gelten soll, ist
konsequenterweise auch dem moralisch Andersurteilenden zuzugeste-
hen, wenn es sich tatsichlich um nicht weiter (durch die Anwendung
der Kriterien Faktentreue, Schliissigkeit und Konsistenz) hintergehbare,

361 Speziell zum Wahrheitsbegriff des Moralischen Relativismus sieche Marie-Luisa Frick:
»A plurality of true moralities? Tracing >truth« in moral relativism, in: Christian Kan-
zian/Josef Mitterer/Katharina Neges (Hg.), Realismus — Relativismus — Konstruktivismus,
Kirchberg a. W.: 2017, im Erscheinen.

362 Vgl. Marie-Luisa Frick: MR, op. cit.

194

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEGRUNDUNGSPFADRE

grundlegende moralische Meinungsunterschiede handelt. Wer also unter
Maflgabe dieses Reziprozititsprinzips seiner Uberzeugung zur Durch-
setzung verhelfen méchte, sollte dies — wenn fair sein wi// — auch ithrem
Gegeniiber zugestehen sowie auch die Wahl der Mittel dazu entspre-
chend beidseitig legitimieren. Wenn man nun davon ausgeht, dass das
Aufbiirden von moralischen Pflichten Andersurteilenden gegeniiber —
in Form des 6ffentlichen Einforderns derselben oder auch des Tadels
bei Nichtentsprechung — eine Art der Nicht-Toleranz darstellt, durch
welche die Zuriickweisung der ihm zugewiesenen menschenrechtlichen
Verpflichtungen durch den Anderen nicht einfach akzeptiert, sondern
mit (kontinuierlichen) Behelligungen dieser Art erwidert wird, so wird
hier das Prinzip der Reziprozitit vom fairen Relativisten verlangen, um-
gekehrt zu akzeptieren, auch selbst Adressat gegensitzlicher Verpflichtungen
zu werden. Ein Beispiel: Wer vom Boden einer relativistischen Anschau-
ung aus an eine Gruppe bibeltreuer Christen die Forderung richtet, sie
sollen das Recht ihrer Kinder auf Bildung nicht durch »home schoo-
ling« beschneiden, mége umgekehrt akzeptieren, dass von ihm mitunter
gefordert wird, die Vorrangstellung des Wortes Gottes anzuerkennen.
Das zeigt: Auch ein relativistisch denkender Mensch kann menschen-
rechtliche Anspriiche zuweisen, ohne an ihrer Verpflichtungskompo-
nente zu scheitern, jedoch nicht ohne Bedingung. An andere Pflichten
zu adressieren, ist fur die Relativistin nicht unméglich, jedoch in dem
Mafle schwerer (als etwa fiir Vertreter einer absoluten Werttheorie), in
dem die Reziprozititsbedingung als Last empfunden wird. Zu akzeptie-
ren, mitunter selbst zum Adressaten konkurrierender Pflichten zu wer-
den, geht dabei nidmlich tiber eine reine Zurkenntnisnahme eben dieser
hinaus und erfordert die Anerkennung der Legitimitir dieser Zuweisung
von Pflichten (wiewohl nicht der Plichten selbst). In solchen Fillen hat
man es demnach mit einer Patsstellung zu tun, die der Herbeifithrung
einer Entscheidung bedarf.

Hinsichdich der Teilfrage b) ldsst sich darauf aufbauend Folgendes
ausfiihren: So die beiden oben beschriebenen Konflikeparteien dasselbe
politische Gemeinwesen teilen, kann eine solche Entscheidung durch
politische Verfahren getroffen werden. Unter der idealen Vorausset-
zung einer demokratischen Verfasstheit dieses Gemeinwesens wird dies
durch Mehrheitsentscheidungen geschehen. Ob nun, um auf das obige
Beispiel zuriickzukommen, die bibeltreue Christin oder der hypothe-
tische Relativist ihren jeweiligen Verpflichtungsanspruch durchsetzen,
hinge dann von der Unterstiitzung einer Mehrzahl der Biirger ab. Die
demokratische Rechtfertigung, die einer solchen — wenn auch stets
nur zwischenzeitlichen — Auflosung weltanschaulicher Pattstellungen
bei Wertentscheidungen im Sinne ecines nackten Voluntarismus des
Mehrheitsprinzips zugrunde gelegt wird, ist fiir relativistisch Denkende
gerade deshalb akzeptabel und sogar tiberlegen, da kein anderes Ent-

195

06:11:52. - o


https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

scheidungsprinzip die Gleichheit aller Urteilenden, die aus nonkogniti-
vistischer Perspektive gleichermaflen Unwissende sind, voraussetzt und
zugleich gewihrtleistet.’® Im demokratischen Rahmen, der dem relati-
vistischen Ideal reziproker Fairness wie kein anderer entspricht, kann
somit auch der Moralische Relativist Zwang zur Durchsetzung von
menschenrechtlichen Normen rechtfertigen, ohne Gefahr zu laufen,
einem performativen Widerspruch anheimzufallen (vgl. 2.3.1.2).

Fir die Ausgangsfrage dieses Exkurses, jener nach etwaigen Vorziigen,
die unterschiedliche Begriindungen der Menschenrechte im Verhiltnis
zueinander haben kénnten oder auch nicht, l4sst sich zusammenfassend
festhalten: Die Minimalanforderung ist ein absolutes Giitekriterium,
dem jede gute Begriitndung zu entsprechen hat. Die Maximalanforde-
rung hingegen ist eine relative, vom Kontext und von Eigenschaften
des oder der Adressaten abhingige, was wiederum der betreffenden
Normenbegriindung nicht angelastet werden sollte, solange vorgestellt
werden kann, dass auch eine sehr tiberzeugende Begriindung an Men-
schen scheitert, fiir deren Gesinnung es einem an Verstindnis mangelt.
Ein gewisser, freilich durch das Ziel, die Menschenrechtsidee (még-
lichst) schliissig zu begriinden, begrenzter Pluralismus wird aus diesen
Griinden nahegelegt. Ohne das Bekenntnis zum diesem Begriindungs-
pluralismus zu unterlaufen, mochte ich abschliefend noch einmal die
dargelegten horizontalen Begriindungspfade, die zum Menschenrechts-
gedanken fithren (konnen), rekapitulieren und meine Priferenz eines
sikularen, auf der Wertschitzung der menschlichen schépferischen Frei-
heit aufbauenden Wiirdekonzeptes verteidigen. Dieses verfiigt nicht nur
tiber einen Vorzug gegeniiber den »unmetaphysischen« Bediirfnisan-
sitzen, die, wie gezeigt, unvollstindige Begriindungen des Menschen-
rechtsgedankens reprisentieren. Technisch ausgedriicke, handelt es sich
bei Theorien wie dem Nussbaumschen Fihigkeitenzugang um Men-
schenrechtebegriindungen mit einer stark ausgeprigten instrumentellen
Komponente und einer unterentwickelten Wertkomponente: Sie kon-
nen {iberzeugend darlegen, dass bestimmee Anspriiche erforderlich sind,
um zum Beispiel Wohlbefinden aller Menschen zu erreichen, scheitern
aber daran, zu begriinden, warum universales Wohlbefinden erstrebens-
wert ist. Auch gegeniiber religidsen Wiirdekonzeptionen, die bisher —
vom Anhaftungsproblem abgesehen — als relativ gleichwertige Zuginge
gehandelt wurden, konnte die Wiirde der schopferisch-freien Mensch-
heit Vorteile aufweisen. Zwar nicht auf der Ebene der Menschenrechtsbe-
griindung, wie sie hier im Zentrum des Interesses stand, aber doch auf
jener der Menschenrechtebegriindung. Stellt man einer Begriindung der
Menschenrechtsidee mittels religioser Wiirdekonzeption ihre Begriin-

363 Vgl. auch Hans Kelsen: Vo Wesen und Wert der Demokratie, Aalen: Scientia Verlag
1920/1963.

196

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEGRUNDUNGSPFADRE

dung mittels sikularer Wiirdekonzeption gegeniiber, so zeigt sich ein
in diesem Zusammenhang spannender Unterschied: Die Begriindung
von Menschenrechten mit Verweis auf die Wiirde des Menschen aus re-
ligidser Sicht — besteht sie in der Gottesebenbildlichkeit oder Statthal-
terschaft Gottes — verfligt zwar {iber eine starke Wertkomponente, zu-
gleich aber erscheint ihre instrumentelle Komponente unterentwickelt.
Jeder einzelne Mensch hat darin einen hohen, vielleicht sogar unschitz-
baren Wert (aus der Warte Gottes); was menschenrechtliche Anspriiche
aber nun in Hinblick auf diesen Wert leisten sollen bzw. kénnen, ist
noch nicht deutlich geworden. Welche Anspriiche konkret wiren geeig-
net, die so bestimmte religiose Wiirde des Menschen zu schiitzen? Ver-
langt sie — im christlich-jlidischen Verstindnis — nach einem Recht aller,
einander als Geschwister zu gelten? Nach einem Recht aller Menschen,
gemeinsame Belange gemeinsam zu entscheiden — im islamischen Ver-
standnis? Wie verhilt sich die gotdich ausgezeichnete Stellung des Men-
schen (instrumentell) zu den klassischen Menschenrechten? Sind sie in
dieser Perspektive tatsichlich die besten, unverzichtbaren Mittel, der
Wiirde des Menschen gerecht zu werden? Kann dies nicht etwa auch
im Rahmen einer perfektionistischen Gesellschafts- und Staatsordnung
geschehen? Ja, vielleicht besser geschehen? Anders als die religios gefasste
Menschenwiirde scheint die sikulare, auf Autonomie bzw. schopfe-
rische Freiheit bezugnehmende, klarer herausstellen zu kénnen, warum
Menschenrechte unabdingbar sind, eben dasjenige, was Gegenstand der
Wertschitzung menschlichen Seins ist, zu schiitzen. Ohne Vermittlung
zwischen den menschlichen Akteuren bzw. ihren schépferischen Frei-
heiten in Form von prinzipiell gleichen, subjektiven Rechten muss sich
die menschliche Autonomie als zerstdrerisch erweisen. Menschenrechte
prisentieren sich somit nicht als 7rgendeine mogliche Antwort auf den
Status des Menschen in Form seiner Menschenwiirde, sondern legen
sich unmittelbar als uniibertroffen beste Antwort selbst nahe. Die Uber-
zeugung, dass die Menschen {iber bestimmte menschenrechtliche An-
spriiche verfiigen sollen, steht nicht (linger) isoliert von der Frage, um
welche Anspriiche genau es sich denn handeln soll. Das Zusammenspiel
von Wertkomponente und instrumenteller Komponente, das heif3t der Kon-
nex zwischen Wertschitzungselement der Wiirde und aus diesem direke
folgenden inhaltlichen Prizisierungen menschenrechtlicher Anspriiche,
zeichnet diesen Ansatz daher in besonderem Mafle als schliissigen und
einladenden Begriindungspfad aus.

Neben diesem Begriindungspluralismus im engeren Sinne wurde in den
vorhergehenden Abschnitten auch fiir einen Begriindungspluralismus
im erweiterten Sinne das Wort erhoben, welcher aus der Notwendigkeit
bezogen wird, die Idee der Menschenrechte horizontal und vertikal zu
fundamentieren. Es ist fiir das Verstindnis der Menschenrechte von
zentraler Bedeutung, sowohl die Begrenzungen der jeweils moralischen

197

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

als auch rechtlich-politischen Begriitndungspfade nachzuvollzichen: Mit
der >nackten< Menschenwiirde allein lisst sich eben nicht schon der
Zwang staatlicher Institutionen in der Auferlegung menschenrechtlicher
Pflichten rechtfertigen; umgekehrt kann eine kontrakeualistisch-demo-
kratische oder auch staatstheologische Rechtfertigung dieses Zwanges
nicht dazu dienen, auch ein menschenrechtliches Ethos zu generieren.
In beiden Fillen handelt es sich in diesem Sinne um eigenstindige
Sphiren, die durch eigenstindige, das heiflt nicht substituierbare Be-
griindungsvoraussetzungen gekennzeichnet sind. Dieser Eigenstindig-
keit in Begriindungsfragen unbenommen, kommt der horizontalen Be-
grindungsebene entsprechend dem Primat der Moral cine qualitative
Sonderstellung zu. Denn was aus moralischer Sicht richtig ist, verliert
seine Giiltigkeit nicht, wenn sein Gegenteil in positives Recht gesetzt
wiirde. Neben dieser prinzipiellen Autonomie und Vorrangstellung der
Moral ist zu beachten: Rein auflerethische Begriindungen, das sind ins-
besondere jene, die mit Autoritit bzw. Macht als normativen Quellen
operieren, sind in ihrer Wirksamkeit just an jene Autoritit bzw. Macht
gekoppelt. Sollen sie auch dann iiberzeugen, wenn Autoritit verloren
oder Macht gewechselt ist, benétigen sie die Begleitung durch bzw.
Uberfithrung in genuin ethische. Fiir die Menschenrechte gilt dies in
ganz besonderem Mafle, wie sich auch anhand ihrer Geschichte nach-
vollzichen lisst, die stets auf die Langatmigkeit der »Gerechtigkeit« ge-
geniiber der Autoritit gesetzt hat.

Die Beriicksichtigung der vertikalen Begriindungsdimension der
Menschenrechte zeigt allerdings auch Grenzen des Begriindungsplura-
lismus im engeren Sinne auf, der — auf die rechtliche politische Ebene
gehoben — nicht in gleicher unproblematischer Weise ein Rechiferti-
gungspluralismus sein kann; zumindest nicht, wenn sich ein politisches
Gemeinwesen auf sein souverinititstheoretisches Selbstverstindnis
verstindigen muss. Die entscheidenden Konflikte sind nicht schon
dann zu erwarten, wenn Biirger fiir sich den Zweck des Staates mit ei-
ner sikular oder religis gefassten Formel bestimmen, sondern dann,
wenn seine theokratische oder republikanische Ausrichtung prinzipiell
festgelegt oder aber auch in menschenrechdichen Detailfragen konkret
im Kontext von Freiheitsbeschrinkungen immer wieder neu bekrif-
tigt werden muss. Fiir die Menschenrechte bedeutet dies letztlich eine
grundsitzliche Entscheidung: Wird das Primat der Religion statuiert,
werden sie dann und nur dann von Bedeutung sein, wenn abstrakte
menschenrechtliche Werthaltungen bzw. konkrete Anspriiche der Uber-
setzung in die Sprache der Theologie zuginglich sind. Umgekehrt wer-
den religiose Uberzeugungen nur insofern menschenrechtlicher Beriick-
sichtigung fahig, als sie sich auf menschenrechtliches Terrain tibertragen
lassen. So betrachtet stellt sich die Unméglichkeit cines offiziellen
Rechtfertigungspluralismus als die Ausschlieflichkeit zweier zuwider-

198

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BEGRUNDUNGSPFADRE

laufender Ubersetzungsrichtungen dar. Das impliziert, den bereits ange-
deuteten Vorziigen eines nicht-religidsen vertikalen Begriindungspfades
des Menschenrechtsgedankens ein weiteres Motiv zu seinen Gunsten
anzuftigen: Dass Menschenrechte sich erst {ibersetzen lassen miissen,
um in religios-ausgerichteten Staatswesen Raum einnehmen zu kénnen,
mag als »Notlsungy, als schlechter Kompromiss rechtfertigbar erschei-
nen, wo sonst die Alternative ein absoluter Despotismus wire. In einer
idealtypischen menschenrechtlichen Konstellation verhilt es sich um-
gekehrt: Religionen, wie tiberhaupt alle grofen Traditionen, bequemen
sich dazu, den Boden des Menschenrechtsdenkens zu betreten, um ihre
Anliegen und Visionen der Weltgestaltung zu formulieren. Die Gelin-
gensbedingungen dafiir werden im Folgenden niher diskutiert.

199

0611:52.



https://doi.org/10.5771/9783845287324-52
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	2.1  Universalismus: die Gleichheitsdimension
	2.1.1  Ambivalenz der Geschichte: Ungleiche Rechte
	2.1.2  Gleichheit – wessen und welche?

	2.2  Individualismus: die Freiheitsdimension
	2.2.1  Atomismus? Der Einzelne zwischen Selbstsein und Dependenz
	2.2.2  Freiheit – oder Egoismus? Die Frage der Menschenpflichten

	2.3  Begründungspfade
	2.3.1  Horizontale Begründungspfade: ethische
	2.3.1.1  Religiös: Die Würde der gottesebenbildlichen und statthalterischen Kreatur
	2.3.1.2  »Unmetaphysisch«: Bedürfnisnatur des Menschen und existentielle Gleichstellung
	2.3.1.3  Wenn Bedürftigkeit nicht genügt: Ergänzende Würdeelemente
	2.3.1.4  Mitleid? Moralische Gefühle?

	2.3.2  Vertikale Begründungspfade: rechtsphilosophisch-politische
	2.3.2.1  Säkular: Kontraktualistisch-demokratische Rechtfertigungen einer Menschenrechtsordnung
	2.3.2.2  Religiös: Verpflichtung des Staates auf eine Menschenrechtsordnung im Rahmen theologischer Staatsformen

	2.3.3  Begründungspluralität und Begründungsqualität: Ein Zwischenfazit


