
1. Die Zeug_innenbedürftigkeit Gottes*!

Und der Menschen? –

Eine systematisch-theologische Annäherung

»Wenn ihrmeine Zeug_innen seid, bin ichGott*;wenn ihr nichtmeine Zeug_innen seid,

bin ich sozusagen nicht Gott*.«1 So verwegen spitzt die Pesikta de Rav Kahana (XII,6)

1 Formulierung Matthias Käser (im Folgenden MK) in Anlehnung an die deutsche Übersetzung der

Pesikta durch AugustWünsche: »Wenn ihrmeine Zeugen seid, so bin ich, wennman so sagen darf,

nicht der Ewige.« (A.a.O., 132.) Vgl. auch Rosenzweig, Stern, 191: »Wenn ihrmich bezeugt, so bin ich

Gott, und sonst nicht […].«Umgeschlechtergerecht vonMenschen zu sprechen, verwende ich inder

vorliegenden Studie den Gender Gap bzw. Underline »_«, um damit all jenen Menschen einen Ort

in meinem Sprachgebrauch zu geben, die sich nicht in die binäre Vorstellung von weiblicher und

männlicher Geschlechtlichkeit einordnen. Dass ich gerade den Underline verwende, hat typogra-

fische und inhaltliche Gründe. In der Typografie wird unterschieden zwischen Ober-, Mittel- und

Unterlänge: Die Oberlänge markiert den höchsten Punkt eines Groß-, die Mittellänge den höchs-

ten Punkt der meisten Kleinbuchstaben. Die Unterlänge steht für den tiefsten Punkt eines Buch-

staben. Der Gender Underline nun kommt auf der Unterlänge zu stehen, d.h., dass das, was sich

gleichsam als nicht-binäres Geschlecht auf diesen Underline setzt, genau auf der gleichen Ebe-

ne zu stehen kommt wie die männliche und weibliche Formulierung, nämlich auf der sogenann-

ten Schriftlinie. Eine soziale und damit inhaltliche Hierarchisierung von Geschlechtern wird dar-

um typografisch gleichsam unterwandert, wenngleich die deutsche Sprache die männliche Form

in der Regel zuerst nennt. Außerdem ist der Raum, der durch den Underline entsteht, nach wie

vor weit auffälliger als beispielsweise der Doppelpunkt oder der Gender Asterisk und irritiert da-

mit bewusst den Lesefluss, was mir so lange geboten scheint, als der mehrheitliche Sprach- und

Schreibgebrauch noch immer ausschließlich männlich oder binär ist. Gendergerechtes Schreiben

und Sprechen versuchen Hierarchien der Macht aufzubrechen und soziale und gesellschaftliche

Benachteiligungen sichtbar zu machen (vgl. Kelly, Weil wir weitaus mehr als nur ›Frauen‹ sind,

7, Anm. 1). Zur ausführlicheren Begründung vgl. Herrmann, Performing, der den Gender Under-

line eingeführt hat, sowie Lummerding, Mehr-Genießen, und Hornscheidt, Sprachliche Katego-

risierung. Hinzu kommt, dass eine der größten Dachorganisationen der Schweiz, die sich für ge-

schlechtlicheDiversität einsetzen: TransgenderNetwork Switzerland, konsequent denGenderUn-

derline verwendet. Damit nimmt die vorliegende Studie gerade auch die Stimme von existenziell

Betroffenen ernst. Auch auf das generische Maskulin wird im Folgenden bewusst verzichtet, weil

zahlreiche Studien aufzeigen, dass es gerade nicht generisch rezipiert wird, sondern männliche

Vorstellungen hervorruft (vgl. ausführlicher, auch mit Literatur-Hinweisen auf die Forschungen,

https://doi.org/10.14361/9783839468333-004 - am 14.02.2026, 09:24:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 Für das Sagbare?

das in Jes 43,12b der Gottheit*2 ins Mund gelegte Wort zu. Ein in der Tradition Jesajas

stehender namenloser Prophet hatte dort Israels Gott* sein* Volk herausfordern lassen:

»Ihr bezeugtmich, SpruchGottes, und derMensch inmeinemDienst, vonmir erwählt,

damit ihr es erkennt und mir glaubt und versteht, dass ich es bin. Vor mir ist keine

Gottheit gebildet worden und nach mir wird auch keine sein. Ich, ich allein bin Gott,

ohne mich gibt es keine Rettung. Ich habe es mitgeteilt, ich habe gerettet und habe

es hören lassen und war nicht fremd für euch, ihr bezeugt es, Spruch Gottes, dass ich

Gott bin.« (Jes 43,10-12)3

Das Sein der Gottheit* scheint, so die Auskunft desMidrasch imAnschluss an diese Ver-

se,davonabhängigzusein,dass ihr*Volk sie*bezeugt.Dasaberbedeutet:Ohnemensch-

liche Bezeugung Gottes* kein Gott*! Und ohne Bezeugen von den rettenden Taten der

Gottheit* kein göttliches Tun! Der »Gottesbeweis« hängt wie beim klassischen Gerichts-

beweis von Zeug_innen ab. »Hier ist ganz Israel zur Erfüllung der Zeugnispflicht auf-

gerufen – und der Kläger ist Gott.«4 Diese Gottheit*, die* in jüdischen und christlichen

Traditionen immer wieder als diejenige* verstanden wurde und wird, die* überhaupt

erst denmenschlichenSinn für ihre*Gegenwart und ihr*Handeln ermöglicht unddamit

denWeg des eigenen Bezeugtwerdens bereitet, zeigt sich selbst angewiesen auf irdische

Zeug_innen. Systematisch-theologisch lässt sich das Phänomen und die Thematik der

Zeug_innenschaft nichthöherhängen.Dochwenndies fürGott*gilt–sokönntemensch

ebenso theologisch folgern –, wie viel mehr mag das für uns Menschen gelten? Bedür-

fen wir nicht zur Vergewisserung dessen, dass und wer wir sind, wie, wo und wozu wir

denken, reden und handeln, des Zeugnisses der Anderen? Bedarf die Selbstbezeugung

nicht des vorgängigen und sie begleitenden Zeugnisses Anderer? Ist nicht ein cartesi-

sches »Ich denke, also bin ich«, sondern ein theologisches »Ich werde bezeugt, darum

Posch, Mitgefangen). An den wenigen Stellen, an denen die deutsche Sprache den Gender Under-

line verhindert, sind darum die weiblichen Formulierungen denmännlichen vorgeordnet undmit

einemGender Underline verbunden (ich spreche beispielsweise absichtlich vom Jüdinnen_Juden-

tum). Ich komme später (s. unten III.3.) ausführlicher darauf zurück, warumund inwiefern Sprache

unsere Welt- und Menschensicht beeinflusst, weshalb mir gerade in einer Studie, die ein beson-

deres Augenmerk auf soziale und gesellschaftliche Ungerechtigkeiten wirft, eine geschlechterge-

rechte Sprache unerlässlich erscheint.

2 Um das Bilderverbot zu wahren, wechsle ich auch im Reden von der Gottheit*_Gott* zwischen

weiblichen und männlichen Formulierungen ab (zur Begründung vgl. Frettlöh, Gott Gewicht ge-

ben, 153–243). Um außerdem binäre Geschlechts-Vorstellungen nicht weiter zu tradieren, sind die

Formulierungen sowie die dazugehörigen Pronomina jeweils mit einem Asterisk versehen. (Den

Gender Underline an das Ende einesWortes zu stellen, hat sich nicht durchgesetzt.) Für einen Ent-

wurf, geschlechts- und insbesondere körperlos vom Göttlichen zu sprechen, vgl. Ladin, The Soul.

Selbst Trans votiert Ladin dafür, dass Gottesbilder nichts mit sex und gender sowie menschlichen

Körper-Vorstellungen zu tun haben. Meine Ausführungen weiter unten (s. V.3.2.) werden implizit

deutlich machen, inwiefern ich diese Position für eine wichtige, jedoch nicht exklusiv zu verste-

hende halte. Für eine Sammlung und Diskussion paganer, jüdischer und christlicher Quellen zur

Vorstellung eines Körpers Gottes* in der Antike vgl. Markschies, Gottes Körper.

3 Hier und in der gesamten Studie, wenn nicht anders vermerkt, wiedergegeben nach der Bibel in

gerechter Sprache (42011).

4 Vgl. Krochmalnik, Pflicht, 23.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-004 - am 14.02.2026, 09:24:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Die Zeug_innenbedürftigkeit Gottes*! Und der Menschen? 21

bin ich« die conditio humana, das, was uns Menschen zu Menschen macht, uns gar am

Leben erhält? Verdanken wir nicht Erkenntnis allem voran der Interaktionmit anderen,

nämlich indem wir Menschen und ihre Zeugnisse anerkennen? In der Tat scheinen sich

im Verständnis der Hebräischen Bibel und ihrer Traditionen Epistemologie und Ethik,

Erkenntnis und Anerkennung gleichsam die Hand zu reichen,wenn es umZeug_innen-

schaft geht, insofern sich jene gegenseitig bedingen. Denn auch die rabbinische Predigt

folgert aus Jes 43,10-12, Israel möge nicht wider, sondern für die Gottheit* zeugen (LevR

6,1), und das gemäß den beiden imVers selbst genannten unterschiedlichen Formen des

Sehens ( האָרָ /raah) oderWissens ( עדַיָ /jada),

»sei es, daß er es gesehen hat, wie geschrieben steht, ›Du hat es gesehen (Hareta), um

zu erkennen, daß der Herr Gott ist, keiner sonst außer ihm‹ (5 Mose 4,35); sei es, daß er

es weiß, wie weiter geschrieben steht: ›So erkenne (Jadata) heute und nimm es zu Her-

zen, daß der Herr der Gott ist im Himmel droben und auf der Erde hier unten, keiner

sonst‹ (5 Mose 4,39)«5.

Auch das Christ_innentum steht und gründet über diese Gottesvorstellung hinaus auf

dem Bekenntnis zum auferweckten Gekreuzigten und damit auf einem Zeugnis – üb-

rigens von damals nur in begründeten Ausnahmefällen zum Zeugnis vor Gericht be-

rechtigten Frauen (Joh 20,1-18)6. In das Christ_innentum hat sich folglich von jeher ein

Wissen aus zweiter Hand eingeschrieben. Das Phänomen der Zeug_innenschaft ist ihm

nicht unbekannt, es konstituiert und erhält es gleichsam bis auf den heutigen Tag. Aber

auch im alltäglichen Leben und bei weltpolitischen Ereignissen scheinenwir ständig auf

das bezeugteWissen anderer angewiesen.Wir bedürfen der Zeug_innen,weil wir »nicht

alles selbst erfahren können«7, was wir wissen müssen, um in der Welt Orientierung zu

habenundhandlungsfähig zubleiben.Zeug_innen informieren, lehren,bekräftigenund

widerlegen nicht nur, sondern der Inhalt ihrer Zeugnisse ist zugleich die Grundlage von

Gemeinschaft. Zeugnisse prägen nicht nur unsere eigenen Erfahrungen, sondernmaß-

geblich unsere Sicht auf dieWelt. Kurzum: Ohne die Tradierung vonWissen und Erfah-

rungen durch Zeug_innenschaft wären Religionen, Kulturen, Geschichte und Wissen-

schaften kaum denk-, geschweige denn realisierbar.

Allerdings: Mögen wir vieles durch die Zeug_innenschaft anderer erfahren, erken-

nen und glauben, so steht uns nicht selten dieMöglichkeit offen, das, was uns durch an-

dere bezeugt wird, zu überprüfen, es abzuwägen und schließlich für wahrhaftig, glaub-

haft oder falsch zu erachten. Damit können wir entsprechende Konsequenzen für un-

ser Denken, Reden und Handeln ziehen, also über unser Menschsein selbst verfügen.

Doch gilt dies auch für das, was die vorliegende Arbeit die Zeug_innenschaft an den Gren-

zen des Verstehbaren nennt – nämlich an den Orten und in den Momenten, an und in de-

nenMenschenOpfer vonextrememUnrechtundGewaltwerden?WelcheErkenntnis zie-

henMenschen aus denZeugnissen vonPersonen,die vergewaltigtwurden,Krieg, Terror

undFolter erlebt haben?WelchesWissen eignen sichMenschen an aufgrunddessen,was

diejenigenbezeugen,die ausgestoßen,verachtet,gehasst,diskriminiert undentwürdigt

5 LevR 6,5, zitiert nach Krochmalnik, Pflicht, 23.

6 Vgl. von Campenhausen, Der Ablauf, sowie Pannenberg, Die Auferstehung.

7 Kant, Logik-Vorlesung, 601. Vgl. dazu Schülein, Der Zeugenfall.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-004 - am 14.02.2026, 09:24:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Für das Sagbare?

werden? SehenUnbetroffene deren Leid?HörenVerschonte die von jenenbezeugtenUn-

gerechtigkeiten? Verstehendie,die davor bewahrtwerden,das,was jene bezeugen–und

möglicherweise bezeugen, indem sie es nicht bezeugen können? Lassen sich Menschen

von der Zeug_innenschaft an den Grenzen des Verstehbaren treffen? Lassen sie sich an-

gehen von Zeug_innen, die von sozialen, gesellschaftlichen und politischen Ungerech-

tigkeiten betroffen sind? Und vor allem: Ziehenwir Konsequenzen aus jenen Zeugnissen

für unser individuelles, aber gerade auch für unser kollektives Denken, Reden undHan-

deln? Wie nachhaltig und wirklichkeitsverändernd ist unser Sehen, Hören, Verstehen

und Nicht-verstehen-Können aufgrund der Zeug_innenschaft an den Grenzen des Ver-

stehbaren? Denn wenn unser Sehen, unser Hören und unser Verstehen-Wollen wirklich

verbindlich wären,müsste dieWelt nicht längst ein gerechterer Ort sein?

Ein erster flüchtiger Blick in die Welt und auf ihre Phänomene lässt mich zumin-

dest daran zweifeln, dass die Sicht- und Hörbarmachung der Zeug_innenschaft an

den Grenzen des Verstehbaren unser Leben und unseren gemeinsamen Lebensraum

nachhaltig zu verändern vermag: Es ist der 25.Mai 2020 und ich sitze völlig verstört vor

dem Bildschirm meines Smartphones. Digitale Medien machen es möglich, dass ich

zum Zeuge einer neun Minuten und neunundzwanzig Sekunden langen Ermordung

werde:8 InMinneapolis des US-BundesstaatesMinnesota tötet der weiße Polizist Derek

Chauvin den Schwarzen9 George Perry Floyd. Mit Handschellen auf dem Rücken. Ohne

jede Heimlichkeit. Ohne jede Hemmung. Am helllichten Tag. Auf offener Straße. Neben

allem anderen, das mich von diesen Beobachtungen abgesehen auch noch verstört zu-

rücklässt – etwa dass der Polizist, der auf Floyd kniet,10 dieHand in derHosentasche hat

oder Floyds Arme noch auf der Bahre des Rettungswagens auf den Rücken gezwungen

sind –, ist es doch vor allem etwas, das mich nicht loslässt, nämlich die Worte, die

George Floyd nach zwanzig Sekunden zum ersten, aber nicht letzten Mal hervorpresst,

bevor er irgendwannnach vierMinuten und zwanzig Sekunden das Bewusstsein verliert

und für immer verstummt: »I can’t breathe!« Nach einer Minute wiederholt Floyd seine

Verzweiflung: »I can’t breathe!« Und auf die Frage eines Polizisten, was er wolle, wie-

derholt er es noch einmal: »I can’t breathe!« Wieder und wieder bringt Floyd dieselben

Worte vor, aber nichts geschieht – Chauvin drückt ihm weiter das Knie in den Nacken.

Floyds letzte Worte, bevor er stirbt, dröhnen in meinen Ohren und lassen mich verstört

zurück. »I can’t breathe!«

Die Worte verstören mich deshalb, weil es sechs Jahre her ist, dass Eric Garner die-

selben Worte aussprach: »I can’t breathe!« Am 17. Juli 2014 wurde auf Staten Island in

New York der Schwarze Eric Garner durch weiße Polizisten getötet. Auch Garner sagte

nicht nur einmal, sondern elfmal: »I can’t breathe!« Die Tötung Garners erregte großes

nationales und internationales Aufsehen. Die Worte »I can’t breathe!« wurden wieder

und wieder zitiert, sie wurden zum »Code eines Traumas«11, zu einem Schlagwort, das

8 Vgl. für das Folgende auch GdH 84–105, sowie Emcke, Journal, 225–232.

9 Um die soziale Hierarchisierung im Schriftbild umzudrehen, schreibe ich die Kategorie »Schwarz«

groß. Zur Begründung vgl. Otoo, Dürfen Schwarze Blumenmalen. Das Gleiche gilt in dieser Arbeit

für die Adjektive Lesbisch, Schwul, Homo- und Bisexuell, Trans, Queer, Inter- und Asexuell.

10 Zu diesem todbringenden Knien des Polizisten vgl. auch Frettlöh, Aufrecht knien.

11 Emcke, Journal, 226.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-004 - am 14.02.2026, 09:24:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Die Zeug_innenbedürftigkeit Gottes*! Und der Menschen? 23

den Rassismus gegenüber Schwarzen und People of Color (POC) beim Namen nennen

sollte. DieWorte wurden aufgehoben und tradiert, weil sie dafür stehen sollten, was für

Schwarze undPOCeine alltäglicheRealität ist: nicht gesehen zuwerden,weil der rassifi-

zierendeBlick sieunsichtbarmacht,undnichtgehört zuwerden,weil ihnendieLuft zum

Atmen und – nicht nur im Falle von Eric Garner und George Floyd – im wortwörtlichen

Sinne die Luft zumLeben genommenwird. »I can’t breathe!« ist das verstörendeZeugnis

Schwarzer Menschen und POC, die in vornehmlich weißen Gesellschaften noch immer

gedemütigt und erniedrigt, oft weder gesehen noch gehört werden. Doch wie kann es

da sein, dass sechs Jahre später wieder ein Schwarzer, wieder auf offener Straße,wieder

am helllichten Tag, wieder ungehemmt und wieder unverdeckt mit diesen Worten auf

den Lippen getötet wird? Eine von vielen Antworten könnte in eben jenen Worten bzw.

ihrer Rezeption durchweißeMenschen begründet liegen.Denn sie schlicht zuwiederho-

len und gleichsam als Mantra gegen Ungerechtigkeiten gegenüber Schwarzen und POC

heraufzubeschwören, ohne verstanden zu haben, wofür sie stehen, ist eine Nivellierung

des multiperspektivisch-polyphonen Phänomens der Zeug_innenschaft. Die Zeug_in-

nenschaft an den Grenzen des Verstehbaren – und im Falle Garners und Floyds ist sie

das mindestens für all jene Menschen, die selbst nicht Schwarz oder POC sind – lässt

sichnicht aufdreiWorte reduzieren.Wodiesgeschieht,wird»I can’t breathe!«gleichsam

zudem,wasGeorgesDidi-Huberman eine »Zwangsjacke vorgefundener Schlagworte«12

nennt: »I can’t breathe!« soll dafür stehen, dass sich das, was sich nicht nur auf Staten

Island und in Minneapolis abspielte, nicht beschreiben lässt und es gleichzeitig nicht

vergessen werden darf. Denn »I can’t breathe!« soll ja gerade als Zeugnis für das Sterben

GarnersundFloyds erinnertwerden.Es soll bezeugen,dassGarnerundFloydnichtmehr

selbst das an ihnen begangeneUnrecht bezeugen können.AberGarner und Floyds Leben,

ihre Selbstbezeugungen lassen sich gerade nicht auf diese dreiWorte reduzieren,13 wes-

halb das Schlagwort fatalerweise das zu tabuisieren droht, was es zu überwinden ver-

sucht: Etwas nicht vergessen zu dürfen, das sich nicht beschreiben lässt, verkommt zur

Einstellung, wonach Menschen nicht vergessen dürfen, dass sich etwas nicht beschrei-

ben lässt. Schlagworte, mögen sie medien- und öffentlichkeitswirksam sein, verkürzen

Zeugnisse und vermögen losgelöst von diesen zuweilen gerade keine Erkenntnis, ge-

schweige denn eine die Gesellschaft verändernde Anerkennung herzustellen.

Dieser Konnex taucht in analoger Weise oft auch im Kontext der Erinnerung an

die Shoah14 auf. So twitterte etwa am 20. April 2013 der damalige EU-Parlamentsprä-

12 Didi-Huberman, Bilder, 254.

13 Vgl. dazu Carr, This stops today, wo Eric Garners Mutter dessen Leben als Schwarzer memoriert.

Bevor Garner in den Würgegriff genommen und damit getötet wurde, sagte er: »It stops today.«

Vgl. dazu auch GdH 104: »›This stops today‹ […] meint nicht nur diesen Augenblick der Misshand-

lung selbst, sondern den jahrhundertealten Hass, der sich längst abgekühlt und eingelagert hat

in institutionelle Praktiken der rassistischen Benachteiligung und Ausgrenzung, ›This stops today‹

meint auch die gesellschaftliche Duldung, das bequemeHinnehmen von dem, was sich angeblich

nicht ändern lässt, nur weil es alt ist. Mit diesem ›Das muss heute aufhören‹ behauptet Eric Gar-

ner auch seine subjektiveWürde als Einzelner, der sich dieseWürde nichtmehr absprechen lassen

will.«

14 Ich werde in der vorliegenden Studie ausschließlich den Begriff האָוֹשׁ /shoah und nicht den (nicht

nur) in derWissenschaft nach wie vor häufiger gebrauchten Begriff des Holocaust verwenden. Ich

https://doi.org/10.14361/9783839468333-004 - am 14.02.2026, 09:24:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Für das Sagbare?

sident Martin Schulz anlässlich eines Besuches in Auschwitz: »No words to describe

the enormity of this crime.We must never forget.«15 Wieder: Die Shoah lässt sich nicht

beschreiben – das darf nicht vergessen werden. Anstatt nach einer Sprache zu suchen,

die das, was nicht vergessen werden darf, zumAusdruck bringt, werden die zahlreichen

Zeugnisse von Weiterlebenden der Shoah auf vier Worte reduziert: »We must never

forget.« Umso mehr muss nun aber erstaunen, dass es gerade die Shoah und damit ein

in der Menschheitsgeschichte nie vorher dagewesenes Phänomen an den Grenzen des

Verstehbaren war, welche die Thematik der Zeug_innenschaft wieder prominent auf

die Bühne wissenschaftlicherTheorie und kultureller Praxis gebracht hat. Insbesondere

»seit den letzten Dekaden des 20. Jahrhunderts« erlebt die Thematik eine »anhal-

tende Konjunktur«16.17 Im Zuge der Shoah-Erinnerung und Zeitgeschichtsforschung

sind Zeug_innen zu öffentlichkeitsrelevanten und -konstitutiven Figuren geworden.18

Entsprechend breit ist die Forschungsliteratur zum Begriff und dem Phänomen der

Zeug_innenschaft. Zwar ist das gesamtgesellschaftliche Interesse daran im gegenwär-

tigen Diskurs entscheidend durch diese Assoziation von Zeugnis und Shoah geprägt,

gleichwohlwird die Aktualität vonZeug_innenschaft heute nicht auf diesenhistorischen

Zusammenhang eingeschränkt. Auf dem Weg der Analogiebildung hat die pragmati-

sche Verbindung von Zeug_innenschaft und Shoah zahlreiche neue Anwendungsfelder

erzeugt.19 Zeug_innenschaft wird gleichsam als eine neue Art der Weltwahrnehmung,

das 20. Jahrhundert als Jahrhundert der Zeug_innenschaft verstanden.20 Allerdings,

so ein erster flüchtiger Blick auf die Forschungssituation, scheint diese zu trennen,

tue das deshalb, weil die Bedeutungsgeschichte von Letzteremwesentlich christlich und in seinem

Entstehungskontext antijüdisch ist (vgl. dazu ausführlicherWAb 25–28). Hinzu kommt, dass sich

der Begriff Holocaust zunehmendnichtmehr ausschließlich auf die systematische Ermordung des

europäischen Jüdinnen_JudentumsdurchNazi-Deutschlandbezieht, sondern auch auf andereBe-

völkerungsgruppen und die an ihnen vollzogenenGenozide ausgeweitet wird. Damit kommt es zu

einer Ablösung von den historischen Ereignissen, die den Gegenstand gleichsam zu einem »Code

für das Böse« (Rupnow, Jenseits, 89) metaphorisiert. In der Verwendung des Begriffs Shoah folge

ich darumderAufforderungderGedenkstätte YadVashem in Jerusalemauf demHerzlberg: »Many

understand ›Holocaust‹ as a general term for the crimes and horrors perpetrated by theNazis; oth-

ers go even farther and use it to encompass other acts of mass murder as well. Consequently, we

consider it important to use the Hebrew word ›Shoah‹ with regard to the murder of and persecu-

tion of European Jewry in other languages as well.« (Yad Vashem, Art. The Holocaust.)

15 Zitiert nach ZuG 100.

16 VG 33.

17 Vgl. Däumer/Kalisky/Schlie, Zur Einführung, 7: »[N]icht zuletzt die Dynamik der Trauma- und Ge-

dächtnisforschung (Trauma andMemory Studies), innerhalb der sichmittlerweile die Testimony oder

Testimonial Studies etabliert zu haben scheinen, [bezeugt,] dass das Phänomen der Zeugenschaft

einen zentralen Stellenwert in der westlichen Kultur eingenommen hat.«

18 Für die Schwierigkeiten, die sich daraus für die historischen Forschungen ergeben, vgl. – am Bei-

spiel der 68er-Bewegung dargestellt – Kraushaar, Der Zeitzeuge.

19 Vgl. VG 33.

20 So Ellis, Seeing Things, 33f., der diesen Umstand darauf zurückführt, dass im 20. Jahrhundert Pho-

tografie, Kino und vor allem Fernsehen zu denmaßgeblichenWissensquellenwurden: »Separated

in space yet united in time, the co-presence of the television image was developing a distinct form

of witness. Witnessing became a domestic act […]. Television sealed the twentieth century’s fate

as the century of witness.«

https://doi.org/10.14361/9783839468333-004 - am 14.02.2026, 09:24:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Die Zeug_innenbedürftigkeit Gottes*! Und der Menschen? 25

was für die Hebräische Bibel und ihre Traditionen ursprünglich noch konstitutiv für

das Phänomen der Zeug_innenschaft war, nämlich dass sich Epistemologie und Ethik,

Erkenntnis und Anerkennung gegenseitig bedingen.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-004 - am 14.02.2026, 09:24:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839468333-004 - am 14.02.2026, 09:24:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

