
 

 683 

________________________________  DIE VERÄNDERUNG DER STAATLICHKEIT IM ZEITABLAUF 

Ist die Demokratie in Zeiten sinkenden 
Wohlstands noch zukunftsfähig? 

von Otfried Höffe 

Die demokratische Staatlichkeit steht vor umfassenden Herausforderungen. Vor allem die 
heterogen bedingte Wahrscheinlichkeit einer stagnierenden oder gar rückläufigen Wirt-
schaftsentwicklung scheint die Existenzgrundlage der westlichen freiheitlichen Systeme zu 
untergraben. Beginnend mit skeptischen Argumenten, die nahe legen, dass die Demokra-
tie als solche keine Wohlstandszunahme verspricht, wird die Gegenfrage nach der tat-
sächlichen Gefährdungslage gestellt. Ferner werden Grundeinstellungen und denkbare 
Strategien behandelt, um auf dieser Basis zu eruieren, ob sich die Demokratie noch durch 
die erforderliche Zukunftsfähigkeit auszeichnet. Schließlich sollen Alternativen zum Le-
bensziel des materiellen Wohlstandes skizziert werden. 

Democratic statehood is faced with far-reaching challenges. The heterogeneously caused 
probability of stagnant or even receding economic development seems to undermine the 
foundations of liberal Western democracies. Beginning with sceptical arguments which 
imply that democracy by itself does not promise an increase in wealth, this paper contin-
ues by asking the opposite question: what are the real dangers to democracy? In addition, 
basic stances and potential strategies are discussed in order to determine whether democ-
racy is capable of adaptation and thereby of continued existence. In conclusion, alterna-
tives to the life aim of material wealth shall be sketched out. 

I. Einleitung 

Dass Staaten in eine Krise geraten, ist zwar kein alltägliches, aber auch kein 
exzeptionelles Phänomen. Exzeptionell ist erst, dass jene Form eines Gemeinwe-
sens, die im Laufe der Neuzeit zur beherrschenden Gestalt avanciert, die Staat-
lichkeit (in der Regel: Territorialstaatlichkeit) kriselt. Der seriöse Betrachter sieht 
zwar keine globale Krise der Staatlichkeit, denn die westlichen Gemeinwesen 
dürften von ihr weitgehend verschont sein. Allenfalls die Attraktivität der Euro-
päischen Union könnte man für ein Krisenzeichen halten. Denn zum Wunsch, 
dieser politischen Einheit beizutreten, gehört, ob gewollt oder nur in Kauf ge-
nommen, der Verzicht auf gewisse Anteile einzelstaatlicher Souveränität. Offen-
sichtlicher zeigt sich die Krise der Staatlichkeit bei den vielen Gemeinwesen, auf 
die der Ausdruck „Gemeinwesen“ gar nicht so recht passt, da von der im Aus-

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-683 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:09:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-683


DIE VERÄNDERUNG DER STAATLICHKEIT IM ZEITABLAUF  

684 

druck „Gemeinwesen“ anklingenden Gemeinsamkeit oder gar von Gemeinwohl 
keine Rede sein kann. Auch wenn diese Einheiten völkerrechtlich „Staaten“ 
heißen mögen, sind sie in Wahrheit Staaten, denen fast alle Merkmale funktio-
nierender Staatlichkeit fehlen, weshalb man sie „failed states“ nennt, was man 
durchaus mit „Un-Staaten“ übersetzen darf. 

Selbst die westlichen Gemeinwesen sind nicht von jeder Krisenhaftigkeit frei. 
Zumindest ist ihre Staatsform, die Demokratie, nicht mehr unangefochten. Zu 
den Gründen gehört eine teils befürchtete, teils schon reale Abnahme materiellen 
Wohlstandes. Durch das Aufsteigen wirtschaftlicher Großkonkurrenten wie 
China und Indien und wegen der Aufgabe des Klimaschutzes, die ein bislang 
dominantes Leitziel, stetes Wirtschaftswachstum infrage stellt, also aus dem 
Zusammenspiel zweier heterogener Ursachen, können die westlichen Demokra-
tien nicht mehr mit einem immer noch wachsenden Wohlstand rechnen. Vermut-
lich müssen sie sich sogar auf sinkenden Wohlstand einstellen. Daher die Titel-
frage: Ist die Staatsform Demokratie trotzdem, selbst in Zeiten sinkenden 
Wohlstands, zukunftsfähig?  

Lange Zeit hatten Pessimisten leichtes Spiel. Wohin sie auch schauten – überall 
nahmen sie eine kriselnde Demokratie wahr. Der Pessimismus machte sich schon 
vor der Finanz- und Wirtschaftskrise breit. Heute, in der Krise, hätte er sich 
verstärken müssen. Denn vielerorts bindet man die Demokratie an das Verspre-
chen wachsenden Wohlstandes, versteht den Wohlstand nur materiell und misst 
ihn pekuniär. Sollte das Wirtschaftswachstum ausbleiben und in seinem Gefolge 
die Zunahme materiellen Wohlstandes, so müssten die Chancen der Demokratie 
schlecht stehen. Meine Frage: Trifft die teils nur behauptete, teils praktizierte 
Bindung an das Versprechen wachsenden materiellen Wohlstandes tatsächlich 
zu?  

Meine Antwort erfolgt in fünf Schritten. Ich beginne mit skeptischen Argumen-
ten, die sich auf die Gegenthese belaufen: Die Demokratie als solche verspricht 
keine Wohlstandszunahme. Sodann stelle ich die Gegenfrage, was die Demokra-
tie heute denn tatsächlich gefährdet. Als Drittes frage ich, nach Grundeinstellun-
gen, nach Strategien für Zukunftsfähigkeit und als viertes, ob sich die Demokra-
tie noch durch die erforderliche Zukunftsfähigkeit auszeichnet. Im Ausblick 
skizziere ich Alternativen zum Lebensziel materiellen Wohlstandes.  

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-683 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:09:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-683


Otfried Höffe Ist die Demokratie in Zeiten sinkenden Wohlstands noch zukunftsfähig? 

ZSE 3–4/2009 685 

II. Demokratie verspricht keine Wohlstandszunahme 

Gegen die angebliche Wohlstandsbindung sprechen drei grundverschiedene 
Argumente: semantisch der Begriff der Demokratie, normativ die Gerechtigkeit 
und empirisch die Alltagserfahrung. 

Das semantische Argument ist so bekannt, dass die bloße Erinnerung genügt. Ich 
entwickele es anhand eines Modells, das sich aus zwei Dimensionen aufbaut und 
„aufgeklärt liberal“ heiße. Es versucht, die Errungenschaften der liberalen De-
mokratie zu bewahren, liberalistischen Engführungen aber zu entgehen und den 
Kern des republikanischen Modells, eine breite Bürgerpartizipation, zu integrie-
ren.  

Weil ein Gemeinwesen öffentliche Gewalten braucht, hat es Herrschafts- und 
zugleich Staatscharakter. Dessen Rechtfertigung unternimmt die erste Dimension 
der Demokratie mit zwei Argumenten: Nach der formalen, herrschaftsetablieren-
den Legitimation geht die Herrschaft von den Betroffenen aus. Nach der materia-
len, herrschaftsnormierenden Legitimation muss die Herrschaft den Betroffenen, 
den Rechtsgenossen, zugute kommen. Für dieses „government“ nicht bloß „of 
the people“, sondern auch „for the people“ dienen zwei Leitaufgaben, die Frie-
denssicherung nach innen und außen und die mit den Menschenrechten anheben-
de politische Gerechtigkeit. 

Wird die Herrschaft von den Rechtsgenossen, dem Volk, nicht bloß legitimiert, 
sondern auch ausgeübt, so entsteht die zweite Dimension, eine herrschaftsaus-
übende Demokratie. Hier findet die gewöhnliche demokratische Politik statt, ihre 
Auseinandersetzung um Sachgeschäfte und Personen. Die formale Vollendung 
erreicht die Demokratie in ihrer partizipativen Gestalt. Sie beginnt mit einer 
politischen Öffentlichkeit, in der die Bürger auch dort als Träger der Politik 
agieren, wo sie nicht direkt wählen oder entscheiden. Sie setzt sich im weiten 
Feld der Zivil- bzw. Bürgergesellschaft fort. Schon von Platon (Politeia, Buch 
VIII, 555b ff.) und Aristoteles (Politik, Buch III, 1279b.), später John Stuart Mill 
befürchteten demokratische Auswüchse: eine ungebremste Machtausübung nur 
der Armen und Unwissenden. Um sie zu verhindern, trägt ein demokratiefunkti-
onaler Sozialstaat dafür Sorge, dass möglichst alle Bürger die empirischen Vor-
aussetzungen von Demokratiemündigkeit erreichen.  

So weit mein Blick in elementare Staatsbürgerkunde. Er führt zur ersten These, 
dass sich die Staatsform des Westens primär als liberale und soziale, nicht als 
wohlstandsmehrende Demokratie versteht. Die Hebung des Bildungsniveaus ist 
ihr daher wichtiger als eine materielle Besserstellung. Denn diese könnte ledig-

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-683 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:09:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-683


DIE VERÄNDERUNG DER STAATLICHKEIT IM ZEITABLAUF  

686 

lich den Konsum steigern, zugleich das Interesse am Gemeinwohl schwächen. 
Politisch mündige Bürger brauchen jedenfalls materiell nicht viel; ihnen genügt 
ein elementares Auskommen.  

Mein zweites, ein Gerechtigkeitsargument, beruft sich auf die Grundsätze der 
immer noch bedeutendsten Gerechtigkeitstheoretiker: Nach John Rawls’ Theory 
of Justice genießt der Kern der liberalen Demokratie, das System der Freiheits-
rechte, den absoluten Vorrang. Erst danach kommt die Chancengerechtigkeit; 
das Recht der Schlechtestgestellten, von wirtschaftlichen Ungleichheiten zu 
profitieren, steht am Ende. Ein Recht auf zunehmenden Wohlstand dagegen 
sucht man vergeblich. Stattdessen erklärt Rawls provokativ, an materiellen Gü-
tern benötigt eine freiheitliche Demokratie wenig.  

Mein drittes, empirisches Argument ist bescheiden; es begnügt sich mit der All-
tagserfahrung eines schlichten Bürgers: Keiner darf die Tragweite der derzeiti-
gen Finanz- und Wirtschaftskrise herunterspielen. Im Gegensatz zur ersten Reak-
tion, einer Abwiegelungsstrategie zahlreicher Fachleute schlug die Finanzkrise 
wie ein sozialer Tsunami zu, mit kaum absehbaren Folgen für Arbeitsplätze und 
Wertpapierguthaben, für Ausfallbürgschaften, Kreditchancen, Steuereinnahmen 
und die Zukunftspläne vor allem der Jugend. Trotzdem war die Demokratie in 
keinem Augenblick ernsthaft gefährdet. Da die Bürger sahen, dass die Politik die 
Krise ernst nahm, sie nicht bloß als innerökonomisches Problem behandelte und 
den Sachverstand über Parteigrenzen hinweg suchte, entwickelten sie, was für 
ein hohes Vertrauen in die Demokratie spricht: sie bewiesen politische Beson-
nenheit und Gelassenheit.  

Einer weltweiten Studie zufolge, in den Medien zum 20. Jahrestag des Mauerfal-
les veröffentlicht, ist eine Bevölkerungsmehrheit mit dem Kapitalismus unzu-
frieden. Studienchef Doug Miller kommentierte die Umfrage mit den Worten: 
„Offenbar war der Fall der Berliner Mauer 1989 doch kein so überzeugender 
Sieg für den Kapitalismus“1. Dieser Kommentar beruht auf einer offensichtlichen 
Fehleinschätzung. DDR-Bürger, Polen, Tschechen und andere mögen auf westli-
chen Wohlstand gehofft haben; vielen geht es auch materiell besser. Zu Fall kam 
die Mauer aber, weil man in der DDR endlich die Diktatur samt Stasi- und Spit-
zelstaat sowie Reiseverbot überwinden und das „einige Volk“ sein wollte. Man 
verlangte nicht nach Kapitalismus, sondern nach freiheitlicher Demokratie. 

 
1  Welt kompakt v. 10. 11. 2009, 8; auch Frankfurter Rundschau v. 09. 11. 2009, online unter http://www. 

fr-online.de/in_und_ausland/politik/aktuell/2070389_BBC-Studie-zum-Kapitalismus-Die-Systemfrage.h 
tml. 

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-683 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:09:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-683


Otfried Höffe Ist die Demokratie in Zeiten sinkenden Wohlstands noch zukunftsfähig? 

ZSE 3–4/2009 687 

III. Was gefährdet die Demokratie heute? 

Folgende Leitthese dürfte unstrittig sein, all ihre demokratietheoretischen Folgen 
aber nicht: Eine Politik, die drohende Übel erst erkennt, wenn sie sich deutlich 
zeigen, verletzt ihre Grundaufgabe. Ebenfalls verletzt sie ihre Aufgabe, wenn sie, 
statt Chancen rechtzeitig zu ergreifen, ihr Gemeinwesen für Innovation und Kre-
ativität nicht offen hält. An den Pflock des Augenblicks nicht gebunden, lebt der 
Mensch nämlich aus der Vergangenheit und im Blick auf die Zukunft. Notge-
drungen erwartet er von der Politik, dass sie sich darauf einstellt, also für die 
Zukunft eine facettenreiche Verantwortung übernimmt und dafür aus der Ver-
gangenheit lernt.  

Eine Gesamtverantwortung für die Zukunft darf man freilich man niemandem, 
auch der Politik nicht aufbürden. Weil noch andere Faktoren hereinspielen, so 
etwa Sachgesetzlichkeiten und die Politik anderer Gemeinwesen, wird die Politik 
nie Herr über die Zukunft. Mit gutem Grund erwartet man keine Gesamtverant-
wortung, jedoch eine Elementar- und Rahmenverantwortung.  

Einer Politik, die drohende Übel erst spät erkennt, mangelt es nicht bloß an Ver-
antwortung. Weil sie ihre Machtgrundlage gefährdet, fehlt es ihr auch an Klug-
heit. Daher ist zu fragen: Wie kann die Politik, wie kann unsere Demokratie eine 
Zukunftsfähigkeit entwickeln, mit der sie ihrer Verantwortung vor den Bürgern 
gerecht wird und zugleich ihre Existenzgrundlage, die Macht, sichert? 

Zweifellos besitzen Demokratien im Vergleich mit Nichtdemokratien einen 
Legitimationsvorsprung. Ihre Herrschaft von Menschen über Menschen rechtfer-
tigen sie nämlich von den Betroffenen her. Und dieses Grundelement hat weder 
seien Faszination noch seine normative Gültigkeit verloren: eine politische Ord-
nung, in der die Menschen ihre gemeinsamen Angelegenheiten selbst in die 
Hand nehmen, sich damit die Verantwortung für ihr Zusammenleben aufladen 
und auf diese Weise zu gleichberechtigten Mitgestaltern, zu bürgern im emphati-
schen Sinn, werden. 

Folgerichtig finden sich über die Grundbedingungen der Demokratie keine 
ernsthaften Klagen, weder über regelmäßige Wahlen und öffentliche Debatten 
noch über Recht und Menschrechte, auch nicht über die Marktwirtschaft, sofern 
sie in einen Sozialstaat eingebunden ist. Niemand in Deutschland sehnt sich nach 
der nationalsozialistischen Diktatur, in den neuen Bundesländern niemand nach 
dem Stasi- und Spitzelstaat, nach Reiseverbot und Zensur zurück. Enttäuscht ist 
man jedoch über zweierlei, über eine wohlbestimmte Politisierung und darüber, 
dass die politisierte Politik in eine vom Volk abgehobene Sphäre auswandert. Bei 

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-683 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:09:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-683


DIE VERÄNDERUNG DER STAATLICHKEIT IM ZEITABLAUF  

688 

der Politisierung sind mehrere Stufen zu unterscheiden: Für die Politisierung in 
einem weiteren Verständnis sieht der Blick in die Geschichte sowohl einen zu-
nehmenden als auch einen abnehmenden Einfluss. Für die Neuzeit kann man 
stark vereinfachend drei Phasen benennen: In der ersten Phase, im Absolutismus, 
erreicht die Politisierung einen Höhepunkt. Bei der schrittweisen Überwindung 
des Absolutismus und dem Siegeszug der liberalen Demokratie findet, zweitens, 
eine Depolitisierung statt. Der schließliche Ausbau des Sozialstaates, sogar Für-
sorgestaates führt dagegen eine Repolitisierung mit sich.  

Achten wir auf eine Besonderheit der liberalen Demokratie, ihre Selbstverpflich-
tung auf eine wohlbestimmte Nichteinmischung, so führt die zweite Phase, die 
Depolitisierung, zu einem Fast-NullZustand. Die Verfassungen liberaler Demo-
kratien sagen nämlich lapidar: Die Freiheit des Glaubens, des Gewissens und des 
religiösen Bekenntnisses sind unverletzlich; die Presse ist frei, eine Zensur findet 
nicht statt; Kunst und Wissenschaft, Forschung und Lehre sind frei.  

Ohne diese Freiheiten zu verletzten, regieren aber auch liberale Demokratien in 
diese Bereiche hinein. Sie bestimmen nämlich deren Rahmenbedingungen, bei 
Religionsgemeinschaften zum Beispiel deren öffentlich-rechtlichen oder aber 
privatrechtlichen Status, ferner über staatliche Zuschüsse oder aber Nichtzu-
schüsse zu Schulen und Sozialwerken. Im Bereich der Bildung und Ausbildung 
entscheidet die Politik über eine Schulpflicht und deren Dauer sowie über eine 
etwaige Pflichtschule. Vielerorts betreibt die öffentliche Hand Bibliotheken, 
Theater und Museen, Hochschulen, Volkshochschulen und Forschungseinrich-
tungen. Nicht zuletzt bestimmt der Staat die Rahmenbedingungen der Wirtschaft.  

In all diesen Hinsichten ist vor allem in sozialen Demokratien der Einfluss der 
Politik enorm. Hinzukommen die permanente Gesetzgebung und eine Entwick-
lung, die die kritische Bezeichnung "Imperialismus der Politik" verdient: dass 
die Politik in immer mehr Lebensbereiche herein expandiert. Und die Expansion 
noch mit einem an dichte zunehmenden Einfluss verbindet. Glücklicherweise 
gibt es eine kräftige Gegenbewegung, die Bürgergesellschaft. Durch Individua-
lismus und Engagement ausgezeichnet, ferner durch Partizipation, Vertrauen und 
wenig Bürokratie, wendet sich die Bürgergesellschaft gegen einen Staat, der die 
Bürger zu gängeln neigt und dabei nicht nur seine Legitimation überdehnt, son-
dern auch sich selbst vorhersehbar überfordert.  

Mit jener Politisierung, über die man enttäuscht ist, mit der Politisierung im 
engsten Verständnis, ist schließlich die gewachsene Macht der Berufspolitiker 
als Parteipolitiker gemeint. Zum Beispiel entscheiden parteipolitische Gremien 

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-683 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:09:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-683


Otfried Höffe Ist die Demokratie in Zeiten sinkenden Wohlstands noch zukunftsfähig? 

ZSE 3–4/2009 689 

über das Führungspersonal anderer Gesellschaftssysteme: über die Spitzen der 
Ministerien, selbst der Justiz, über die Leitung von Bundes- und Landesbehör-
den, von Finanz- und Polizeipräsidien, von Landesbanken und der Bundesbank, 
von Rundfunk- und Fernsehsendern, von Lotto- und Toto-Gesellschaften, selbst 
von landeseigenen Firmen wie einer Brauerei. Hier von kurzsichtigen parteipoli-
tischen Vorgaben abhängig, droht die Staatsform, die auch als Kontroll- und 
Beschränkungssystem entworfen wurde, eben die Demokratie, zum Machtin-
strument der jeweils eigenen Klientel zu degenerieren. 

Zusätzlich entsteht ein Netz von Gefälligkeiten, das teils der noch harmlosen 
Devise folgt: „Tust Du etwas für mich, tue ich etwas für Dich“, teils aber dem 
das Recht untergrabenden Grundsatz: „Drückst Du bei nichtkoscherem Verhalten 
ein Auge zu, bin ich ebenfalls nachsichtig.“  

An der schleichenden Politisierung, augenfällig bei der Besetzung von Spitzen-
ämtern, beteiligen sich so gut wie alle Parteien. Deshalb taugt diese Unterhöh-
lung der Demokratie kaum als Wahlthema, allenfalls auf kommunaler Ebene ist 
es dafür geeignet. Trotzdem gibt es eine Möglichkeit, die Übermacht der Partei-
en zu dämpfen und die Macht der entmachteten Staatsbürger zu erhöhen. Sie 
besteht in einer Stärkung der direkten Demokratie. Diese Möglichkeit wird aber 
vielerorts verhindert, in Deutschland nicht nur durch Verfassungsvorgaben, son-
dern auch durch die in ihrem Einfluss bedrohten Funktionseliten.  

An die erste Enttäuschung, über die Politisierung im engsten Verständnis, 
schließt sich die zweite Enttäuschung nahtlos an: Statt des Volkes Berufspoliti-
ker herrschen, die, von Parteiführungen organisiert, Gesetzlichkeiten folgen, 
denen man die eigentliche Aufgabe, der bloß dem Gewissen verantworteten 
Vertretung des Volks, zu wenig ansieht. Eine (ehemalige?) Volkspartei will den 
Kern des Abgeordnetenmandats, die Verantwortung nur dem Gewissen, durch 
ein imperatives Mandat aushebeln. Zwei andere Parteien verstärken in ihrem 
Regierungsprogramm die direkte Demokratie. Sobald das Volk sich aber der 
Regierungspolitik, beispielsweise einer Schulreform, widersetzt, setzt man sich 
über des Volkes Meinung zynisch hinweg. Hinzukommt, dass allzu viele Ämter 
nicht bloß nach Fachkompetenz, sondern auch nach Parteizugehörigkeit verge-
ben werden: die Spitzen der Bürokratie, der Regierungspräsidien und anderer 
Landes- oder Bundesbehörden, die Spitzen von Fernsehanstalten, selbst von 
Toto-, Lottogesellschaften und einer landeseigenen Brauerei, ohnehin die höchs-
ten Richter. Hier trifft das generelle Wort zu: Macht korrumpiert; demokratische 
Macht korrumpiert die Parteien. 

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-683 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:09:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-683


DIE VERÄNDERUNG DER STAATLICHKEIT IM ZEITABLAUF  

690 

Die Konsequenz ist vorhersehbar und lässt doch den privilegierten Teil des Vol-
kes, die Parteien, unberührt: Einer bundesweiten Befragung zufolge ist das Ver-
trauen in politische Parteien alarmierend gering. Auf die Bundesregierung ver-
trauen doppelt so viele, noch mehr auf den Bundestag, wieder mehr auf die 
Bundeskanzlerin. Und weil sich den Spitzenplatz des Vertrauens zwei den Ta-
gesquerelen enthobene Institutionen teilen, das Bundesverfassungsgericht und 
der Bundespräsident2, sollten die Parteien wieder Unterricht in Staatsbürgerkun-
de nehmen. Sie sollten lernen, ihre Querelen nicht so genüsslich zu zelebrieren, 
dass die Bürger hinter dem unvermeidlichen Machtkampf die Sorge für das Ge-
meinwesen vermissen. Dass das Vertrauen dann sinkt, spricht nicht gegen die 
Demokratiebereitschaft der Bürger, sondern gegen eine abgehobene, fast schon 
autistische „Politikerkaste“. Hinzu kommt eine hohe PR-Fähigkeit, die sich nicht 
selten dem Betrug annähert. So führt man eine Ökosteuer auf Benzin ein, ohne 
einen erheblichen Teil dem CO2-schonenden Schienenverkehr zu überlassen. 

Für eine gesunkene Zustimmung dürfte allerdings noch ein anderer Grund mit-
verantwortlich sein, eine verzerrende Wahrnehmung. Das einschlägige psycho-
logische Phänomen, die „evaluative Diskontierung“, lässt sich kaum vermeiden: 
Werden Dinge selbstverständlich, in einer Demokratie eine unparteiliche Justiz 
und eine weithin korruptionsfreie Verwaltung, die Anerkennung der Grundrechte 
und ein trotz verdienter Feinkritik hochrangiges Presse-, Bildungs- und Gesund-
heitswesen, so verlieren sie an subjektiv erlebtem Wert. Dass eine Demokratie 
trotz der gewaltigen Staatsverschuldung ihre Aufgaben immer noch ziemlich gut 
erfüllt, wird in Umfragen kaum honoriert.  

Nur so im Vorübergehen darf man die Staatsverschuldung freilich nicht behan-
deln. Hier liegt eine kollektive Willensschwäche vor, die dem Gemeinwesen 
enorm schadet. Denn längst lässt die Staatsverschuldung die Möglichkeit öffent-
licher Investitionen, mittlerweile sogar die öffentlichen Dienstleistungen 
schrumpfen. Mangels Sicherheitskräften ist beispielsweise der Schutz eines ele-
mentaren Rechtsgutes, des Rechts auf Leib und Leben, in öffentlichen Ver-
kehrswegen und in öffentlichen Verkehrsmitteln gefährdet. 

Fehlt es an Finanzmitteln, so drängt sich eine mehr symbolische Politik in den 
Vordergrund. Man debattiert über sekundäre Themen, die bald versanden, neue 
„Ablenkungsdebatten“ erfordern und eine Hektik der Politik zur Folge haben, die 

 
2 Vgl. Infratest dimap: DeutschlandTREND November 2006: Ein Umfrage zur politischen Stimmung im 

Auftrag der ARD-Tagesthemen und acht Tageszeitungen, online unter http://www.infratest-
dimap.de/uploads/media/dt0611.pdf, 6. 

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-683 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:09:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-683


Otfried Höffe Ist die Demokratie in Zeiten sinkenden Wohlstands noch zukunftsfähig? 

ZSE 3–4/2009 691 

die unerlässliche Kultur sorgfältiger Debatten aushöhlt. Zugespitzt: Man redet 
viel und bewegt wenig.  

Andernorts droht die Gegengefahr. Man setzt Strukturreformen übereilt in Gang, 
führt sie ohne esprit de finesse durch und erreicht am Ende das Gegenteil des 
Geplanten. Ein gutes Beispiel bietet der Bologna-Prozess in den Hochschulen: 
Sowohl die innerstaatliche als auch die internationale Mobilität haben abge-
nommen, das Studium dauert länger und die Abbrecherquote ist gestiegen. Oder: 
Die PR-begabte Politik überzieht die Hochschulen mit einer „Exzellenzinitiati-
ve“, die vom Hauptproblem, der chronischen Unterfinanzierung, genial ablenkt. 

Man könnte der Kritik an enormer Staatsverschuldung entgegenhalten, die 
Tragweite des Themas sei erst spät erkennbar gewesen. In Wahrheit ist die 
Staatsverschuldung in einem langen Prozess gewachsen, in dessen Verlauf viel-
fach gewarnt wurde. Schon vor fast vier Jahrzehnten hat John Rawls in seiner 
Theory of Justice (§ 44) aus Gerechtigkeitsgründen, von jeder Generation ver-
langt, nicht nur die Errungenschaften der Kultur und Zivilisation und die gerech-
ten Institutionen zu bewahren. Sie habe auch eine angemessene Kapitalakkumu-
lation zu betreiben. Die zuständige gerechte Sparrate ist zwar schwer zu 
bestimmen. Eine Staatsverschuldung, deren Schuldzinsen mittlerweile mehr als 
15 % der öffentlichen Haushalte verschlingt, dürfte aber den Gerechtigkeits-
grundsatz offensichtlich verletzten. 

Eine Demokratie, die drohende Übel erst erkennt, wenn sie sich deutlich zeigen, 
verletzt die Grundaufgabe jeder Politik. Nach diesem Kriterium ist unserer De-
mokratie, ist der damaligen Speerspitze politischer Neuerung, den ökologischen 
Bürgerinitiativen samt den intellektuellen Wortführern (einschließlich Hans 
Jonas’ Prinzip Verantwortung) und den meinungsbildenden Medien, „Versagen 
durch Verdrängen“ vorzuwerfen. Statt ihr eigenes Kriterium, die Nachhaltigkeit, 
auf die Finanzierbarkeit von Zukunftsaufgaben anzuwenden, trieben sie die 
Staatsverschuldung noch voran.  

Ein weiteres Beispiel der Strategie „Versagen durch Verdrängen“ bietet die de-
mographische Entwicklung. Bei ihr findet zweierlei statt: ein „Überalterung“, 
aber in Anführungszeichen, da viele Menschen länger körperlich und geistig fit 
bleiben, und eine Unterjüngung, denn es fehlt an Kindern und Jugendlichen.  

Nun gehört die Bevölkerungsentwicklung zu den bestens vorhersehbaren Phä-
nomenen. Die Zahl der Auswanderer und die der Zuwanderer sind zwar schwer 
vorherzusehen; sie verändern aber den Altersaufbau nicht erheblich. Einflussrei-
cher sind sie für die veränderte Zusammensetzung der Grundschule: Die vielen 

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-683 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:09:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-683


DIE VERÄNDERUNG DER STAATLICHKEIT IM ZEITABLAUF  

692 

Zuwanderer, die die hiesige Schul- , Umgangs- und Amtssprache nicht beherr-
schen, verringern das schulische Lerntempo erheblich.  

Auf beide Entwicklungen: den veränderten Altersaufbau und die neue Zusam-
mensetzung der Schulklassen, trifft das Genannte ebenfalls zu: Es gab frühe 
Warnungen, die aber verdrängt wurden; gelegentlich machte man sich sogar über 
sie lustig.  

Die „Kunst“ des Verdrängens beherrschen auch liberale Intellektuelle. Denn wer 
traut sich die Frage aufzuwerfen, ob im Rahmen der Migration Deutschland nicht 
vor allem eine Bildungsunterschicht anzieht, dafür einen erheblichen Teil der 
Bildungsoberschicht ans Ausland verliert? Von den Hochbegabten, die die Stu-
dienstiftung des Deutschen Volkes fördert, leben heute 20% im Ausland, und 
viele davon mehr als nur vorübergehend. Deutschland, ein Land, das in der Ge-
burtenrate zur negativen Spitze gehört, tritt jedenfalls dem zunehmenden Ab-
wandern der hochqualifizierten Jugend allzu zögerlich entgegen. 

Für ein letztes Beispiel zum Thema „Drängen statt Verdrängen“ überschreiten 
wir unsere Kirchturmsperspektive: Dem regenreichen Mitteleuropa ist fremd, 
was im Weltmaßstab zu einem drängenden Problem wird: die Wasserknappheit. 
Während in Mitteleuropa in trockenen Sommern allenfalls das „Komfortwasser“ 
für Gärten und Autowaschen knapp wird, fehlt es andernorts an lebenswichtigem 
Trinkwasser, zusätzlich an Wasser für die zum Überleben notwendige Landwirt-
schaft. Trotzdem wird dieses Problem global gesehen weitgehend verdrängt. 

IV. Strategien der Zukunftsfähigkeit  

Die Art, wie die Politik mit der Zukunft umgeht, hängt nicht von ihr allein ab. 
Wichtig sind auch Grundeinstellungen, mit denen wir uns zur natürlichen, zur 
sozialen und zur personalen Welt verhalten. Sie belaufen sich auf tiefreichende 
Weichenstellungen, die sich großenteils lange vor der Moderne herausbilden. 
Derartige Verhaltensmuster erörtere ich in einem zweiten Schritt unter dem Titel 
„Strategien“. Im wörtlichen Verständnis ist der Stratege ein Feldherr, und Strate-
gie heißt die Art und Weise, wie er einen gesamten Krieg führt. Mittlerweile 
haben aber die Ausdrücke ihre militärische Bedeutung weitgehend verloren. 
"Strategie" heißt jetzt die Art und Weise, wie jemand für seine Ziele die ver-
schiedenen Facetten der Macht einsetzt. Die erste Strategie nenne ich die Noah-
Strategie. Dieser Name erinnert an eine alttestamentliche Erzählung. Das Muster 
stammt schon aus dem Alten Orient, dem Sintflut-Bericht aus dem Gilgamesch-
Epos. Da noch ältere Flutmythen bekannt sind, mittlerweile mehr als 300 Erzäh-

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-683 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:09:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-683


Otfried Höffe Ist die Demokratie in Zeiten sinkenden Wohlstands noch zukunftsfähig? 

ZSE 3–4/2009 693 

lungen von allen Kontinenten, kommt der Erzählung eine überragende interkul-
turelle Bedeutung zu. 

Zwei Faktoren sind bei der Noah-Strategie wichtig. Der eine Faktor liegt im 
Ausmaß der Notlage; die Sintflut bereitet der Menschheit panische Angst. In 
Analogie zum GAU, dem größten anzunehmenden Unfall bei technischen Anla-
gen, kann man hier von der größten aller Katastrophen sprechen („GAK“). Denn 
was manche Panikmacher heute voreilig behaupten, steht hier tatsächlich auf 
dem Spiel: das Überleben der Menschheit, zusätzlich der Fortbestand der gesam-
ten landgebundenen Flora und Fauna.  

Nach dem anderen Faktor gibt es eine Ausnahme, die einem kleinen Teil der 
Menschheit und vermutlich auch der gesamten Flora und Fauna einen Neuanfang 
erlaubt. Eine Person wird nämlich verschont. Noah, ein Zaddik, ein Gerechter, 
Rechtschaffener, wird wegen seiner Rechtschaffenheit, also aufgrund eigener 
Leistung, gerettet und mit ihm die Tier- und wohl auch die Pflanzenwelt. Noahs 
Eigenleistung genügt allerdings nicht; es braucht noch ein Wohlwollen seitens 
der Gottheit. 

Filtert man nun die mythischen Elemente heraus, so bleibt eine säkulare Strategie 
übrig. Auf den ersten Blick besagt sie: In extremer Not rette man lediglich sich, 
seine Nächsten und das zum Überleben Wichtigste, das übrigens weitsichtig und 
großzügig verstanden wird. Denn Noah nimmt in die Arche nicht nur die essba-
ren, sondern alle Tierarten auf. Die Pflanzen bleiben dagegen unerwähnt. Ein 
Grund könnte in der Erwartung ihrer Selbstregeneration liegen. In älteren baby-
lonischen Sintflut-Erzählungen werden zusätzlich alle Künste an Bord gebracht; 
im Unterschied zu Alt-Israel war Babylonien nämlich eine hochentwickelte städ-
tische Zivilisation, für die die Künste unverzichtbar sind. 

Bei Noah agiert ein Familienoberhaupt. Wir bestreiten nicht die enormen Unter-
schiede, die zwischen einer ziemlich homogenen Familie und unserer heterogen-
pluralistischen Massendemokratie bestehen. Gleichwohl kann die Demokratie, 
also ein Gemeinwesen unter Leitung eines gewählten Parlaments und seiner 
Regierung, die Noah-Strategie anwenden. Allerdings sieht die Noah-Strategie in 
ihrer ersten Formulierung so egoistisch aus, dass sie moralische Empörung pro-
voziert.  

Die Formulierung ist aber zu korrigieren, da sie nur einen Teil, gewissermaßen 
die zweite Hälfte der Strategie, ausspricht. Deren erste Hälfte betont die eigene 
Leistung, die in säkularer, entmoralisierter Weise in Vorsorge besteht. Die Noah-
Strategie lautet daher genauer: Nicht generell rette man in extremer Not allein 

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-683 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:09:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-683


DIE VERÄNDERUNG DER STAATLICHKEIT IM ZEITABLAUF  

694 

sich, seine Nächsten und das zum Überleben Notwendige. Vielmehr handle man 
lediglich dort so, wo man auf eigene Leistungen zurückgreift, die die anderen 
ebenso hätten erbringen können, tatsächlich aber unterlassen haben. Das Kriteri-
um liegt in der rechtzeitigen und zureichenden Vorsorge. 

Moralische Einwände tauchen erst andernorts auf. Sie beginnen bei den Schwie-
gertöchtern, die in der Noah-Erzählung sich selber retten, ihre Eltern und Ge-
schwister dagegen stillschweigend umkommen lassen. In unserer Demokratie 
werfen ein vergleichbares Problem die Einwohner auf, die keine Bürger sind, 
noch mehr jene Personen, die als Geschäfts- oder Urlaubsreisende oder als soge-
nannte Illegale nicht einmal als Einwohner gemeldet sind: Werden sie bei Epi-
demien mit Impfstoffen gleichberechtigt versorgt? Die Noah-Strategie erhöbe 
Einspruch. Sie könnte allerdings ihren Einspruch zurückziehen, wenn es eine 
Absprache auf Gegenseitigkeit oder die internationale Gepflogenheit gibt, dass 
Bürger, die sich im Ausland befinden, von der ausländischen Regierung gleich 
wie deren eigene Bürger behandelt werden.  

Wie aber verhalte man sich, wenn die Noah-Strategie vollständig zutrifft, das 
Ausland also keine Mittel zur Versorgung bereitstellt: Darf man andere, wo auch 
immer das Anderssein beginnt, aus der Hilfe ausschließen? Wenn man den 
Pflichtbegriff nicht von vornherein moralisch versteht, kennt die Moralphiloso-
phie für die Hilfspflicht vier Verpflichtungsgründe mit abnehmender Verpflich-
tungsstärke, aber zunehmender Verpflichtungsweite.  

Die Hilfspflicht beginnt beim aufgeklärten Selbstinteresse: Man hilft aus Vor-
teilsgründen. Die Grundstufe der Moral und zugleich der zweite Verpflichtungs-
grund besteht in dem Anteil, deren Anerkennung die Menschen einander schul-
den, der Gerechtigkeit. Diese verlangt dort zu helfen, wo man eine Not 
mitverursacht hat, was auf die Noah-Strategie aber nicht zutrifft. Der dritte Ver-
pflichtungsgrund, die Solidarität, erweitert die Verpflichtung. Sie ist nämlich 
dort gefragt, wo „man im selben Boot sitzt“. Das Muster der Solidarität bildet die 
Not- und Gefahrengemeinschaft. Ebenfalls fällt ein gemeinsames Eigentum, ein 
Kollektiveigentum, darunter. Insofern die Menschheit die Erde samt deren 
Früchten miteinander teilt, handelt es sich zunächst, vor der Aufteilung an ein-
zelne Individuen oder Gruppen, um ein Kollektiveigentum, dem gegenüber die 
gesamte Menschheit als eine Solidargemeinschaft anzusprechen ist. 

Genau zu bestimmen, wann man im gemeinsamen Boot sitzt, fällt zwar nicht 
leicht. Deshalb kann es großzügigere und kleinlichere Deutungen geben. Zwei 
Gesichtspunkte sollten aber zutreffen: dass eine ähnliche Not, zum Beispiel eine 

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-683 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:09:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-683


Otfried Höffe Ist die Demokratie in Zeiten sinkenden Wohlstands noch zukunftsfähig? 

ZSE 3–4/2009 695 

Naturkatastrophe oder eine Epidemie, andere Teile der Menschheit ebenso tref-
fen könnte; und dass das Zustandekommen der Not nicht deutlich selbst ver-
schuldet ist. 

Ein Gegenbeispiel gegen eine Solidaritätspflicht: Wer sich gegen vorhersehbare 
Fluten nicht durch Deichbau schützt oder die Funktionsfähigkeit der gebauten 
Deiche nicht sicherstellt, kann sich im Fall der Not nicht auf Solidarität berufen. 
War aber das Ausmaß der Flut nicht annähernd zu erwarten, war vielleicht nicht 
einmal überhaupt mit einer Flut zu rechnen, so handelt es sich um eine jener 
Naturkatastrophen, vor der die Menschheit überall auf der Erde heimgesucht 
werden kann. Selbst dort, wo das Solidaritätsargument greift, droht noch die 
Gefahr der Einseitigkeit: dass der Notleidende die Solidarität der Hilfsfähigen 
einfordert, ohne seinerseits anderen, wenn diese in Not geraten sind, zu helfen.  

Auf den ersten Blick scheinen unsere Solidaritätsbedingungen auf die Noah-
Situation zuzutreffen. Denn die Flut überschwemmt die gesamte Erde, so dass 
die Gemeinschaft der Erdenbewohner gefordert ist. Der zweite Blick korrigiert. 
Es gibt nämlich zwei deutlich unterschiedene Gruppen, die daher, vom Bild der 
Solidarität aus betrachtet, in zwei getrennten Booten sitzen: Zum einen Boot 
gehören die verderbten, zum anderen die rechtschaffenen Menschen. Weniger 
moralisierend gesagt, sitzen dort diejenigen, die die Vorsorge töricht versäumt, 
hier, die sie klugerweise getroffen haben. 

Greift auch das Solidaritätsargument nicht, so gibt es noch einen vierten Ver-
pflichtungsgrund: Dort, wo man weder eine Not mitverschuldet hat noch im 
selben Boot der Notgemeinschaft sitzt, besteht die allgemeine moralische Hilfs-
pflicht. Als Tugendpflicht zur Wohltätigkeit gehört sie zu den verdienstlichen 
Mehrleistungen. Dabei wird die Verpflichtungsweite vergrößert, sogar ins Unbe-
grenzte ausgedehnt: Wo immer eine Not ist, bei der man helfen kann, wird die 
Tugend-Hilfspflicht aktuell. Es versteht sich, dass niemand alle Not in aller Welt 
beheben kann. Aus diesem Grund ist die Pflicht zur Wohltätigkeit eine soge-
nannte unvollkommene, das heißt nicht immer und zu jeder Zeit erfüllbare 
Pflicht. 

Unser knapper Durchgang durch die möglichen Verpflichtungen zeigt also, dass 
die auf den ersten Blick unmoralische, zumindest aber hartherzige Noah-Strate-
gie es auf den zweiten Blick nicht zu sein braucht.  

Bedroht eine extreme Katastrophe, ein Unheil, die gesamte Menschheit auf eine 
Weise, dass sich kein Teil partikular retten kann, so bedarf es einer eigenen Stra-
tegie, der Propheten-Strategie. In der Umgangssprache heißt zwar Prophet, wer 

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-683 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:09:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-683


DIE VERÄNDERUNG DER STAATLICHKEIT IM ZEITABLAUF  

696 

in die Zukunft zu blicken vermag: der Seher oder Weissager. Für den klassischen 
Propheten ist anderes wichtiger: die Warnung vor einem Unheil, das sich aber 
durch Umkehr vermeiden, zumindest abschwächen lässt. 

Zweifellos erfüllt heute die Klimadebatte die wichtigsten Bedingungen: Es droht 
eine Katastrophe, die die Betroffenen, die Menschheit, mit verursachen und die 
sie durch Umkehr verhindern, zumindest hochgradig abschwächen können. 

Sollen die Menschen schmerzlich große Veränderungen vornehmen, müssen sie 
ihre „natürlichen“ emotionalen Einstellungen in moralisch aufgeklärte Grundhal-
tungen umwandeln. Für diese Umwandlung braucht es entsprechend große An-
reize. Beim Klimaschutz haben sie die Gestalt eines negativen Anreizes, sogar 
dessen stärkster Form, eines Zwangs. So weit die von ihnen behauptete Fakten-
lage zutrifft, schlagen Klimaschützer zu Recht Alarm und rütteln mit ihrer War-
nung vor den katastrophalen Folgen die Verantwortlichen hoffentlich rechtzeitig 
auf. In Hysterie umschlagen sollte der Alarm freilich nicht. 

Dass man sich nicht bloß Sorge macht, sondern Alarm schlägt, hat als zweiten 
Grund die Mediengesellschaft, in der man notwendigerweise um Aufmerksam-
keit kämpft. Gegen die üblichen Themen, meist Tagesereignisse von Innen- und 
Außenpolitik, setzen sich langfristige Aufgaben wie der Klimaschutz generell 
schwer durch. In die Schlagzeilen kommt er nur bei erhöhter Alarmstufe, die 
allerdings berechtigt sein muss. Denn gelangt wegen Fehleinschätzungen eine 
Entwarnung in die Schlagzeilen, so entwickelt die Öffentlichkeit gegen den Kli-
maalarm Widerstandskräfte, die sich zu einer Immunisierung steigern können. 

Die durch einen berechtigten Alarm ausgelöste Reaktion ist nicht in jedem Fall 
„zukunftsfähig“. Wo nur Angst herrscht, könnte man es mit einer verkürzten 
Noah-Strategie versuchen und nur an sich, an das eigene Überleben und Wohlle-
ben, denken. Beim Klimaschutz hilft diese Strategie aber nicht. Eine Region mag 
sich zwar über eisfreie Häfen freuen, der aus der Erwärmung der Atmosphäre 
folgende Kollektivschaden dürfte aber so groß sein, dass spätestens die zu erwar-
tenden Nebenfolgen wie Lebensmittelknappheit infolge von Dürren oder große 
Flüchtlingsströme so gut wie überall auf der Welt zu spüren sein werden. Daher 
drohen die beiden anderen Gefahren bloßer Angst, dass man entweder wie ge-
lähmt ist und gar nicht reagiert oder dass man sich in eine Hysterie steigert, die 
suboptimale, sogar falsche Reaktionen gebiert, zunächst falsche, nämlich ver-
kürzte oder verzerrte Diagnosen und ihretwegen entsprechend falsche Therapien. 

Diesen Gefahren entkommt nur, wer ein emotionales Gegengewicht schafft. Die 
Sorge vor Unheil sollte sich mit der Zuversicht verschwistern, das Unheil lasse 

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-683 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:09:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-683


Otfried Höffe Ist die Demokratie in Zeiten sinkenden Wohlstands noch zukunftsfähig? 

ZSE 3–4/2009 697 

sich bewältigen. Eine derartige, rationale Zuversicht stützt sich strukturell gese-
hen auf dreierlei. Als erstes braucht es diese Zuversicht, die sich mit der nötigen 
Bereitschaft verbindet. Man muss sich auf eine Umkehr, hier auf den kulturellen 
Wandel vom ressourcenintensiven zum ressourcensparenden Lebensstil, einlas-
sen. 

Zweitens muss man Alternativen zum bisherigen Lebensstil herausfinden. Es 
sind Gegenmaßnahmen, die man derzeit vor allem im politisch sensiblen Be-
reich, der Energie, sucht, während man den Faktor Wald bzw. Pflanzendecke 
weitgehend ausspart. Zu kurz kommt auch, die Frage, wie weit man die Energie 
im eigenen Land bereitstellen kann, damit man möglichst wenig von anderen 
Ländern, zumal von Ländern abhängt, die nicht die Kriterien rechtsstaatlicher 
Demokratie erfüllen.  

Schließlich darf die Klimaschutzpolitik der Wirtschaft nicht die Existenzgrund-
lage entziehen. Die einschlägigen Überlegungen bewegen sich jedenfalls allzu 
oft nur im Kreis von Klima – Energie – Klima. In Wahrheit braucht es das Vier-
eck „Klima, Energie, politische Abhängigkeit oder Unabhängigkeit und Volks-
wirtschaft“. Noch sachgerechter ist ein um den Wald bzw. die Pflanzendecke 
und zusätzlich um die Weltbevölkerung erweitertes Sechseck. Jedenfalls braucht 
es eine „systemische“ Betrachtung, die sich auf die größeren Zusammenhänge 
einlässt. 

Merkwürdigerweise wird in diesen Debatten auch ein weiterer Faktor verdrängt, 
bestenfalls in den Hintergrund geschoben: dass der Klimaschutz braucht, was 
letztlich erst eine Weltrechtsordnung sichern kann; es bedarf eines nachhaltigen 
Friedens. 

V. Ist die Demokratie zukunftsfähig? 

Muss man aus den in Abschnitt IV erwähnten Monita schließen, dass die Demo-
kratie nicht bloß hier und da, sondern im Kern gefährdet ist? Zwei Argumentati-
onsreihen sollten hier genügen. Die erste besteht in einer Art Vorbemerkung:  

Nach einer verbreiteten Legende gelten Demokratien als reformunfähig; zumin-
dest herrsche in ihnen ein Reformstau. Tatsächlich sind zahlreiche Teilgebiete, 
etwa Schulen und Hochschulen, die Sozialversicherungen, die Steuergesetze und 
der Bundesstaat sowie der Umweltschutz vielfach reformiert worden. Nicht 
Reformunfähigkeit ist vorzuwerfen, sondern allenfalls, dass man die falschen 
Reformen durchführen oder die richtigen überhastet, ohne reifliche Überlegung 

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-683 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:09:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-683


DIE VERÄNDERUNG DER STAATLICHKEIT IM ZEITABLAUF  

698 

und sensible Durchführung. Derartige Vorwürfe, im Fall des Bologna-Prozesses 
allerdings hochberechtigt, gehören in den üblichen politischen Streit.  

Wer nur auf die funktionalen Imperative schaut, zusätzlich auf den in Bundes-
staaten wie Deutschland fast dauerhaften Vorwahlkampf, nicht zuletzt auf die 
Schwierigkeit schaut, Zukunftsbelange organisationsfähig zu machen, könnte 
schier verzweifeln. Denn die Chancen, im Finanz-, Sozial- und Umweltbereich 
die gegenwartsfixierte Gesellschaftspolitik durch Generationengerechtigkeit zu 
ersetzen, erscheinen als denkbar schlecht.  

Ein fairer Blick tritt aber dem Verzweifeln entgegen Wie eine Gesellschaft mit 
weniger Jugendlichen und mehr Älteren auf Dauer aussehen wird, kann haute 
niemand wissen. Verbreitet ist die Befürchtung, angesichts weniger junger Men-
schen verliere sie zwangsläufig an Innovationskraft. Die Wirklichkeit entkräftet 
die Befürchtung.3 Denn auf der einen Seite führt der Gesetzgeber die Pflegversi-
cherung ein. Auf der anderen Seite entwickelt die Bürgergesellschaft eine derart 
vielfältige Hilfe, dass man sie als ein „Wunder gegen den Zeitgeist“ ansehen 
darf: Seit etwa 1980 steigt die Freiwilligenhilfe; die Zahl der Nachbarschaftsver-
eine und der Selbsthilfsgruppen wächst; die Hospizbewegung, die Aidshilfe und 
die Familienpflege erstarken. Nicht zuletzt tragen Bürgerstiftungen zum Ge-
meinwohl bei, brechen also die Dominanz von Eigennutz und Marktorientierung 
auf. Andere Probleme bleiben freilich noch zu lösen. Erneut sind beide Seiten, 
die traditionelle Politik und die Bürgergesellschaft, gefordert: Weil niemand gern 
in eine Altersheim geht, sind Hilfen zu schaffen, die einem neuen Muster folgen: 
Statt den Menschen zur Hilfe, bringe  man lieber die Hilfe zum Menschen.  

Ich komme zu einer zweiten Argumentationsreihe, einer für die Zukunftsfähig-
keit der Demokratie vorläufigen Bilanz: Rhetorisch eindrucksvoller wäre jene 
eindeutige Bilanz, die die Demokratien entweder für schlechthin zukunftsfähig 
oder aber im Gegenteil für rundum zukunftsunfähig erklärt. In Wahrheit muss 
man sich die Vereinfachung versagen: Weder verdient die reale Demokratie das 
pure Lob, noch ist bloße Schelte angebracht.  

Die erste, am schwersten zu überwindende Barriere ist nicht demokratiespezi-
fisch. Dass uns die Zukunft nicht so viel wie die Gegenwart wert ist, diese soge-
nannte Diskontierung der Zukunft, trifft alle Gemeinwesen, auch Nichtdemokra-
tien. 

 
3  Vgl. exemplarisch Backes-Gellner, U./Veen, S. (Hg.): Altern in Deutschland. Band 3: Altern, Arbeit und 

Betrieb, Nova Acta Leopoldina N. F., 101 (2009); Börsch-Supan, A. u. a. (Hg.): Altern in Deutschland. 
Band 4: Produktivität in alternden Gesellschaften, Nova Acta Leopoldina N. F., 102 (2009). 

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-683 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:09:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-683


Otfried Höffe Ist die Demokratie in Zeiten sinkenden Wohlstands noch zukunftsfähig? 

ZSE 3–4/2009 699 

Wer dagegen nicht bloß an morgen oder übermorgen, sondern fast an die Ewig-
keit denkt, der schafft Werke, die ebenso fast für die Ewigkeit Bestand haben. Er 
baut beispielsweise jene Tempel, Burgen, Kirchen und Paläste oder er legt jene 
Plätze, Gärten und Parks an, die die Menschen über Jahrhunderte, mancherorts 
sogar Jahrtausende bewundern. Hier, bei der Gelände-, Stadt- und Landschafts-
kultur, scheinen Demokratien kleinlich zu sein. In Nichtdemokratien sieht es 
aber kaum anders aus. Im übrigen darf man nicht die vielen Museen vergessen, 
manches Theater- und Operngebäude, auch Rathäuser, nicht zuletzt Brückenbau-
ten, die auf funktionsspezifische Weise demokratische Offenheit mit ästheti-
schem Anspruch verbinden. Und in einer so wichtigen Zukunftsaufgabe, dem 
Natur- und Umweltschutz, sind Demokratien den Nichtdemokratien meist über-
legen.  

Gegenwartsbezogen, nicht selten sogar gegenwartsfixiert sind Demokratien 
wegen des begrenzten Zeithorizonts. Die Tagespolitik verlangt eine medienwirk-
same Selbstinszenierung, Medien haben aber ein kurzes Gedächtnis. Weiterhin 
ist man von Meinungsumfragen abhängig und von der ständig „vor der Tür“ 
stehenden nächsten Wahl. Zusätzlich verlaufen politische Karrieren relativ kurz. 
Gewählte Politiker stehen selten länger als zwei oder drei Amtsperioden im ers-
ten Glied. Begrenzt ist auch der Zeithorizont sowohl der Wähler als auch der 
Medien. Ferner lassen sich Zukunftsinteressen schwerer organisieren als Gegen-
wartsinteressen. Einen Rentnerbund kann man leichter und schlagkräftiger auf-
bauen als eine Gesellschaft zur langfristigen Sicherung der Rentensysteme.  

Glücklicherweise gibt es Gegenkräfte: Um die „operative Kurzsichtigkeit“ zu 
überspielen, delegiere man bestimmte Verantwortungen an unabhängige Organi-
sationen, etwa an die Bundesbank, das Bundesgesundheitsamt und an ein Kar-
tellamt. Auch beruft man wissenschaftliche Beratungsgremien und meldet sich 
eine politisch selbstbewusste Öffentlichkeit zu Wort. 

Außerdem darf man nicht erneut in den Fehler einer hedonischen Diskontierung 
verfallen, nämlich der Gefahr, selbstverständliche Zukunftsleistungen für gering 
zu erachten: Trotz der Bedrohung durch das organisierte Verbrechen sichern 
unsere Demokratien zwei der wichtigsten Zukunftsgüter noch ziemlich erfolg-
reich: den Rechtsfrieden im Inneren und den äußeren Frieden zumindest mit den 
Nachbarn. Trotz gelegentlicher Streiks und anderer Proteste ist auch der soziale 
Friede kaum gefährdet. Selbst die neuartigen Schwierigkeiten, der Terrorismus 
und die Integrationsschwächen vieler Zuwanderer, gefährden weder den inneren 
Frieden noch die Rechtssicherheit in einem kollektiv bedrohlichen Ausmaß.  

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-683 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:09:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-683


DIE VERÄNDERUNG DER STAATLICHKEIT IM ZEITABLAUF  

700 

Mindestens sieben weitere Zukunftsgüter sind erheblich gesichert: ein unparteili-
ches Gerichtswesen und eine weithin korruptionsfreie Verwaltung, eine die Bür-
gerinteressen nicht ganz vernachlässigende Gesetzgebung, ein zufriedenstellen-
des Existenzminimum, zahlreiche Bildungsangebote, eine weithin zuverlässige 
materielle Infrastruktur (vom Wasser über Strom und Telekommunikation bis zu 
Verkehrswegen) und, vom Ausland beneidet, eine ziemlich gute medizinische 
Versorgung. Derartige Zukunftsgüter sind allerdings so selbstverständlich ge-
worden, dass man den überragenden Wert nicht immer hinreichend schätzt; weit-
hin gesichert sind sie gleichwohl. 

Bei einem anderen Stichwort, dem Standortbewerb, sprechen zwar rein ökono-
misch gesehen zwei Kostenfaktoren gegen viele Demokratien: Weil die meisten 
ziemlich wohlhabend sind, haben sie hohe Lebens- und Lohnkosten, und noch 
einmal höher liegen diese Kosten wegen des guten Sozial- und Gesundheitswe-
sens sowie eines schon relativ guten Umweltschutzes. Aus höherrangigen Grün-
den, wegen der Sozial- und der Umweltstaatlichkeit, wollen die betreffenden 
Staaten diesen Preis aber zahlen. Und bei den sogenannten Schwellenländern 
zeichnen sich ähnliche Ansprüche ab. 

So verbleiben im Standort-Wettbewerb die anderen Faktoren, für die sich pau-
schale Begriffe eingebürgert haben: das Humanvermögen, die materielle Infra-
struktur, das Rechtskapital und das Kulturkapital sowie die Steuerlast und büro-
kratische Hindernisse: Bürokratische Hindernisse fallen jedoch in den Nicht-
Demokratien oft weit höher aus, wobei mancherorts die Verantwortlichen noch 
eine „Erfolgsprämie“, sprich: Bestechungsgeld, erwarten. Beim Rechtskapital 
sind die Demokratien wegen ihrer Gesetzgebung, dem verlässlichen Gerichtswe-
sen und der (weithin) korruptionsfreien Verwaltung deutlich überlegen, während 
in der Steuerlast die Demokratien untereinander konkurrieren. Beim Sozialkapi-
tal besitzen zumindest hinsichtlich der öffentlichen Vernunft die meisten Demo-
kratien vor den Nicht-Demokratien einen deutlichen Vorsprung. Beim Human-
vermögen, bei der materiellen Infrastruktur und beim Kulturkapital pflegt er 
sogar noch größer auszufallen.  

Überblickt man diese Faktoren, so ist eine vorsichtig positive Bilanz erlaubt: 
Über eine stupende Zukunftsfähigkeit verfügen unsere Demokratien nicht. Oh-
nehin sollten sie wieder demokratischer werden und den Charakter eines autisti-
schen Subsystems aufgeben. Sie besitzen aber schon jetzt Ressourcen, mit denen 
Nichtdemokratien schwerlich mithalten können: eine engagierte Bürgerschaft, 
ein hohes Bildungs- und Ausbildungsniveau, ihretwegen einen Wissensvor-
sprung und einen Wirtschaftsvorsprung, nicht zuletzt einen Legitimationsvor-

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-683 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:09:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-683


Otfried Höffe Ist die Demokratie in Zeiten sinkenden Wohlstands noch zukunftsfähig? 

ZSE 3–4/2009 701 

sprung. Und die fraglos bestehenden Defizite an Zukunftsfähigkeit vermag ein 
zusätzlicher Vorsprung, der selbstkritische Lernvorsprung, inskünftig noch stär-
ker auszugleichen.  

VI. Alternativen zum materiellen Wohlstand 

In meiner letzten Überlegungsreihe suche ich zum materiellen Wohlstand Alter-
nativen und kann mich hier auf interkulturelle, überdies interepochale Gemein-
samkeiten berufen. Schon vor mehr als drei Jahrtausenden wendet sich ägypti-
sche Lebensweisheit insofern gegen den Reichtum, als sie Habgier und Geiz 
verwirft.4 Einer der Sieben Weisen Griechenlands, Periander von Korinth, erklärt 
noch schärfer: „Gewinn: etwas Schimpfliches“.5 Ein anderer der Sieben, Thales 
von Milet, sagt zurückhaltender: „Sei nicht reich auf schimpfliche Weise“.6  

Die Philosophie bekräftigt diese Kritik. Ohne einen moralisierenden Unterton 
unterscheidet sie verschiedene Stufen, namentlich funktionale Ziele und Endzie-
le. Werden nun funktionale Ziele zu Endzielen pervertiert, so setzt man sein 
wahres Endziel, ein gelungenes, glückliches Leben aufs Spiel. Genau dieser 
Perversion erliegt, wer letztlich nur nach materiellem Wohlstand strebt. Denn der 
Mensch lebt zwar gern „im Wohlstand“, aber nicht „um des Wohlstandes wil-
len.“ 

Zugegeben: materieller Wohlstand ist der Inbegriff gegenwärtiger Mittel, um 
seine künftigen Bedürfnisse und Interessen zu erfüllen. Hinzu kommt ein emoti-
onaler Gewinn, ein Sicherheitsgefühl: Da der Mensch in die Zukunft schaut, 
kann ihn nämlich schon heute der Hunger von morgen plagen. So erfüllt der 
materielle Wohlstand einen doppelten Dienst. Direkt dient er dem Genus von 
morgen, indirekt dem heutigen Genus, nämlich der Überwindung der gegenwär-
tigen Angst.  

Trotzdem sind Geld und dessen Großbesitz, der Reichtum, von ihrem Begriff her 
nur ein Mittel zum Zweck, sogar bloß ein sekundäres Mittel, nämlich ein Mittel, 
um sich Mittel wie Güter und Dienstleistungen zu besorgen. Im Übrigen führt 
ein zweiter Weg noch sicher zum Wohlstand: Auch derjenige ist reich, dem jede 
Geldgier fehlt, und wohlhabend, wer sich von Kaufrausch und Status-Konsum 
frei macht.  

 
4  Höffe, O. (Hg.): Lesebuch zur Ethik, 4. Aufl., München, 2007; hier: Nr.1 und Nr. 11. 
5  Ebd., Nr. 45. 
6  Ebd. 

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-683 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:09:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-683


DIE VERÄNDERUNG DER STAATLICHKEIT IM ZEITABLAUF  

702 

Bevor an ein sentimentales Lob der Armut anstimmt, vergesse man aber nicht, 
dass es fast nichts Entwürdigenderes gibt als die ständige Sorge um das tägliche 
Brot. Wer Geld verachtet, ist in der Regel ein Heuchler oder ein Narr. Denn zu 
recht sagt Voltaire: „L´argent ne fait pas le bonheur, mais sans l´argent le bon-
heur n´est qu´une farce“ (Geld schafft kein Glück, aber ohne Geld ist das Glück 
eine Farce).  

Ohnehin erliegt nicht jedes Streben nach Wohlstand der genannten Pervertie-
rung. Wie die Biographien so reicher Personen wie der Fuggers, Rothschilds 
oder Rockefellers zeigen, geht es oft genug um anderes, und damit treten Alter-
nativen in den Blick. Viele suchen den Erfolg, zusätzlich Macht und nebenbei 
ein angenehmes Leben. Nicht selten trifft die böse Diagnose aus Toni Morrisons 
Roman Liebe zu: „Die Reichen mochten sich benehmen wie die Haie, aber was 
sie im Inneren antrieb, war der Hunger eines Kindes nach Süßigkeiten […] Ver-
ehrung, Gehorsam und allezeit Spaß.“7 

Andere Ziele sprengen diese Grenzen: Durch Großzügigkeit gewinnt man sich 
Freunde, durch gesteigerte Großzügigkeit, durch Mäzenatentum, sogar öffentli-
che Achtung. Sozial-, Kultur- und Wissenschaftsstiftungen wie die Bosch-, Ga-
tes-, Rockefeller- und Fritz Thyssen-Stiftung, aber auch kleinere Stiftungen hal-
ten die Großzügigkeit ihrer Stifter über viele Generationen in Erinnerung.  

Was folgt daraus? Materieller Wohlstand mag hilfreich sein, für das Lebensglück 
entscheidend ist er nicht. Infolgedessen ist beides unklug, für den Nichtreichen 
den Reichen zu beneiden und für den Reichen, sich für glücklicher zu halten. Die 
Glücksforschung liefert zwei eindrucksvolle Bestätigungen, die eine: „Obwohl 
die Menschen im Westen immer reicher werden, sind sie keineswegs glücklicher 
geworden“.8 Die andere Bestätigung: Im Ländervergleich leben in armen Län-
dern wie Indonesien, Kolumbien und Mexiko prozentual ähnlich viele glückliche 
Menschen wie im Durchschnitt der reichen Industrienationen.9 Und die Lebens-
erfahrung eines bis vor kurzem mächtigen Industrieführers bekräftigt es: Wer 
nicht hat, was letztlich zählt, beispielsweise eine treue Familie und echte Freun-
de, ferner erfüllende Tätigkeiten wie Spiel und Sport, Musik und weitere kultu-
relle Aktivitäten, erlebt beim Absturz aus Amt und Ansehen ein menschliches 
Desaster.  

 
7 Morrison, T.: Liebe, Reinbek, 2004, 65. 
8  Layard, R.: Die glückliche Gesellschaft. Kurswechself für Politik und Wirtschaft, Frankfurt/M., 2005, 

13. 
9  Ebd., 46. 

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-683 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:09:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-683


Otfried Höffe Ist die Demokratie in Zeiten sinkenden Wohlstands noch zukunftsfähig? 

ZSE 3–4/2009 703 

Damit sind im Vorübergehen schon Alternativen genannt. Eine Alternative, 
Freundschaft, ist nicht bloß von persönlicher Bedeutung. Ein Kirchenvater der 
politischen Philosophie, Aristoteles, hält die Freundschaft für wichtiger als die 
Gerechtigkeit, denn ein Gemeinwesen lebt aus vielfältiger Kooperation. Von 
Berufskontakten und Geschäftverbindungen über sportliche, soziale, kulturelle 
und wissenschaftliche Gemeinschaften bis zu Verwandtschaften und Nachbar-
schaften wird jene „Entscheidung, miteinander zu leben“, praktiziert, in der die 
Freundschaft besteht (Politik, III 9, 1280b 36-39).  

Auch heute treten in einer Bürgerschaft, die diesen Namen verdient, Momente 
von „civic friendship“, von (staats-) bürgerlicher Freundschaft, zutage. Ihr poli-
tisch wichtigster Ausdruck besteht im Bürgerengagement, das sich mittlerweile 
zur erwähnten Bürgergesellschaft verdichtet hat. Die Bürgergesellschaft wendet 
sich gegen den Staat, der die Bürger zu gängeln neigt und dabei seine Legitima-
tion überdehnt, der sich überdies vorhersehbar überfordert. Wer ehrenamtlich 
tätig ist, hilft nicht bloß den Adressaten. Seine Tätigkeit aktiviert berufliche 
Kenntnisse und Kompetenzen; sie entfaltet organisatorische und soziale Fähig-
keiten; man erfährt Dankbarkeit und insgesamt, was im Leben zum wichtigsten 
gehört: Selbstachtung und Achtung durch andere.  

Betrachten wir zwei weitere Alternativen, als erstes die Arbeitsplätze: Diente die 
Arbeit bloß dem Lebensunterhalt, so könnte eine wohlhabende Gesellschaft sie 
einem Teil der Bevölkerung überlassen und den anderen Teil unter dem schönen 
Titel „Bürgerlohn“ alimentieren. In der heutigen Welt leistet sie aber weit mehr. 
Das Mehr beginnt mit der Bildung und Ausbildung: Um für einen Arbeitsplatz 
Chancen zu haben, braucht es Kenntnisse und Fähigkeiten, einschließlich der 
Fähigkeit zum beruflichen und sozialen Weiterlernen. Nötig sind auch Einstel-
lungen wie Arbeitswille und Kooperationsbereitschaft, nicht zuletzt Kreativität 
und Mobilität. Lediglich der Berufsfähigkeit dienen all diese Erfordernisse aber 
nicht. Sie helfen auch, Begabungen zu entfalten und sie zu bewundernswerten 
Höchstleistungen fortzubilden.  

Aus diesen Gründen ist die unverzichtbare Anerkennung in hohem Maße von der 
Berufs- und Arbeitswelt her bestimmt. Das aufgeklärte Selbstinteresse wider-
spricht deshalb einmal mehr der Überbewertung des materiellen Wohlstands. Es 
drängt die Wirtschafts-, Sozial- und Bildungspolitik beides zu prämieren: auf 
seiten der Volkswirtschaft die Schaffung von Arbeitsplätzen und auf seiten der 
Individuen, jene Suche nach ihnen, die auch Mühen und Durststrecken in Kauf 
nimmt.  

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-683 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:09:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-683


DIE VERÄNDERUNG DER STAATLICHKEIT IM ZEITABLAUF  

704 

Nicht zuletzt verstößt eine Politik, welche die der Vollbeschäftigung entgegen-
stehenden Strukturprobleme verdrängt, gegen die Gerechtigkeit. Denn sie zieht 
die Besitzer von Arbeitsplätzen den Besitzlosen und die heutigen Besitzern den 
künftigen vor. Wer sich immer noch auf eine Konkurrenz von Arbeit und Kapital 
fixiert, übersieht nicht bloß den hohen Kapitaleinsatz, den es für qualifizierte 
Arbeitsplätze braucht. Er verkennt auch die der Arbeitnehmerseite interne Kon-
kurrenz: Zu hohe Schutzbestimmungen für Arbeitsplatzbesitzer schränken die 
Chancen für Arbeitssuchende empfindlich ein.  

Eine weitere Alternative erinnert an Albert Camus, an seine nachgelassene Auto-
biographie. Dort lobt er seine Volksschule, denn sie nährte „den Hunger, der für 
das Kind noch wesentlicher war als für den Mann, der Hunger nach Entde-
ckung“. Jener Denker, der sowohl im islamischen als auch im christlichen Mit-
telalter schlicht „der Philosoph“ genannt wird, Aristoteles, bringt die auf den 
anthropologischen Begriff: „Pantes anthrôpoi tou eidenai oregontai physei: Alle 
Menschen verlangen nach Wissen von Natur aus.“ (Metaphysik, Einleitungssatz) 

Bei beiden Denkern, bei Aristoteles und bei Camus, ist der Hunger nach Entde-
ckung an keinen Nutzen gebunden. Diese Übereinstimmung enthält eine Bot-
schaft, welche die der Bildung dienenden Natur- und Geisteswissenschaften der 
globalen Welt vermittelt: Zum Menschen gehört eine nutzenfreie Wissbegier. 
Ihretwegen sind Geisteswissenschaften, aber auch Mathematik und Naturwissen-
schaften „humanities“, nämlich Tätigkeiten, in den sich das Humanum des Men-
schen zeigt.  

„Humanities“ sind sie aber auch, nehmen wir exemplarisch die Geisteswissen-
schaften, in der zweiten Bedeutung, dass sie so gut wie den gesamten Reichtum 
der Menschheit entschlüsseln: die ganze Fülle von Texten, Bildern und Gebäu-
den, von Musik und Tanz, von Rechtsordnungen und sozialen Strukturen, und all 
dies von Kulturen aller Welt.  

Eine weitere Leistung hat den Charakter der Aufklärung und ist für die globale 
Welt unverzichtbar. Die Geisteswissenschaften helfen, von der eigenen Kirch-
turmperspektive frei zu werden. Diese Emanzipation verspricht eine erfreuliche 
politische Nebenwirkung. Kommt sie großen Teilen der Bevölkerung zugute, so 
löst sie sich aus der engstirnigen Fixierung auf die eigene Kultur, und aus der 
Kenntnis des Fremden entstehen wie von selbst Offenheit und Toleranz. Aus 
diesem Grund ist die entsprechende Bildung nicht bloß ein Bürgerrecht, sondern 
ebenso eine Bürgerpflicht. Jedes Gemeinwesen hat den Bürgern diese Bildung 
sowohl zu ermöglichen als auch zuzumuten. Und der Weltgemeinschaft obliegt 

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-683 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:09:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-683


Otfried Höffe Ist die Demokratie in Zeiten sinkenden Wohlstands noch zukunftsfähig? 

ZSE 3–4/2009 705 

die Aufgabe, alle Kulturen zu drängen, Neigungen zur imperialen Selbstüber-
schätzung aufzugeben und sich in eine zumindest rechtliche Anerkennung der 
Anderen und des Anderen zu fügen.  

Die zweite erfreuliche Nebenwirkung: Wegen der gesunkenen Wochenarbeits-
zeit und der gestiegenen Rentenzeit ist der Anteil an der nichtlohnorientierten 
Lebensgestaltung erheblich gewachsen. Zusammen mit dem hohen Bildungs-
stand der Bevölkerung ergibt sich daraus ein großer Bedarf an geisteswissen-
schaftlichen Angeboten. Mit den sogenannten Freizeitparks halten sie leicht mit: 
Museen und Ausstellungen sind überfüllt, Kulturreisen begehrt, und der Ruf 
nach Seniorenuniversitäten ertönt immer stärker.  

Nicht zuletzt wird man für Dinge sensibel, um derentwillen es sich lohnt, gebo-
ren zu sein und sich auch Verzichten zu engagieren, für so wesentliche Dinge 
wie Philosophie und Literatur, wie Musik, bildende Kunst und Architektur.  

Diese Dinge sind aber nicht bloß von persönlicher Bedeutung. Eine Gesellschaft 
lebt aus Gemeinsamkeiten, die in der Regel mit jener Sprache (oder wohldefi-
nierten Mehrsprachigkeit) beginnen, in der die Rechtstexte formuliert und im 
Parlament sowie in der Öffentlichkeit debattiert werden. In deren Hintergrund 
steht eine reiche philosophische, literarische, soziale und vor allem Rechtskultur. 
Mit der Wirtschaft verdient eine Gesellschaft ihren Lebensunterhalt, mit Recht, 
Menschenrechten und Demokratie genügt sie dem Leitwert der Gerechtigkeit. 
Ihren Zusammenhalt findet sie aber über die Sprache, über Wissenschaft und 
Philosophie, nicht zuletzt über Musik, Architektur und Kunst.  

 
Für nähere Überlegungen samt weiterführender Literatur siehe Höffe, O.: Ist die Demokratie zukunftsfä-
hig? Über moderne Politik, München, 2009 sowie ders.: Lebenskunst und Moral. Oder: Macht Tugend 
glücklich?, München, 2007 (Taschenbuch 2009). 

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-683 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 12:09:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2009-40271-683

