
4. Edmund Burke: Keine Experimente!

Konservativismus, Konterrevolution, Reaktion. Edmund Burke ist eine der wichtigsten Fi-

guren in der Vor- und Frühgeschichte der Reaktion. Er wird nicht selten als der Vater

des modernen Konservativismus bezeichnet, und dieser Name, so diskussionswürdig

wie alle derartigen Vaterschaftszuschreibungen, ist nicht ohne Plausibilität. Das Werk,

das Burke diesen Namen vor allem eingetragen hat, ist eine Schrift, die schon im Jahr

1790 vehement Partei gegen die bürgerliche Revolution in Frankreich und ihre Anhänger

in England ergriffen hat: Reflections on the Revolution in France.

Es ist wichtig, in den begrifflichen Kategorien einige Klarheit zu wahren. Es leuch-

tet ein, in Burke einen Vertreter des Konservativismus zu sehen: Die Berufung auf eine

lange praktizierte Tradition undÜberlieferung ist für ihn einer der sicherstenMaßstäbe

für die Legitimität einer politischen Institution sowie für ihre guteEinrichtung.Für sich

betrachtet, scheint mir dieser Begriff des Konservativen nicht unbedingt problematisch

zu sein: Obman dieser Idee folgt oder nicht, sie definiert zuerst einmal eine gewisse po-

litische Beharrungskraft, die man wahlweise ängstlich oder pragmatisch nennen kann,

die aber in manchen Fällen auch das Prädikat des Vernünftigen verdienen kann, das sie

sichmit Vorliebe selbst zulegt.Wenn Konservativismus nichts anderes als das bedeutet,

dann stellt er zwar eine eigene Kraft des Politischen dar, ihre Trägheitskraft eben, aber

nichts,was demPolitischen eine eigeneRichtung zu geben vermag.Esmüssen dann im-

mer noch andere Faktoren mit in die Rechnung treten – wie es bei Burke auch der Fall

ist.

Andererseits ist Burke kein Vertreter der Reaktion in dem Sinn, der hier entwickelt

wird. Man muss zwischen der Konterrevolution einerseits und der Reaktion anderer-

seits unterscheiden. Beides ist nicht dasselbe, im Gegenteil ist der Unterschied ein we-

sentlicher. Das fällt nur deshalb nicht sofort ins Auge, weil der Unterschied durch eine

veränderte Gesamtlage bedingt ist, die eine andere politische Antwort der anti-emanzi-

patorischen Kräfte verlangt.

Für die begriffliche Differenzierung, die ich vorschlage,muss ich selbstverständlich

auf eine gewisse künstliche Vereinheitlichung zurückgreifen – was aber deshalb nicht

so schwerwiegend ist, weil es exakt diese Vereinheitlichung ist, die auch die anti-eman-

zipatorischen Kräfte zu erkennen meinen. Sie sind eben anti-emanzipatorisch, indem

sie sich gegen etwas stemmen, was sie als ein einheitliches modernes Konzept des Po-

https://doi.org/10.14361/9783839469798-005 - am 14.02.2026, 09:55:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

litischen wahrnehmen. Es liegt hier keine Einheitlichkeit vor, im Gegenteil ist dieses

Konzept von Anfang an und konstitutiv divergent, bis hin zum Widerspruch und zum

Kampf. Ist des deshalb ein Konzept? Es ist auf jeden Fall eine Bewegung. Und Bewegun-

gen können nun einmal streuen, wenn sie – wie es zur Grundlage dieser Bewegung der

Moderne gehört – von mehr als einem Körper vollzogen werden. Diese Bewegung star-

tet von solchen Ideen wie der Freiheit, der Gleichheit, der Souveränität des Volkes, der

Kritik an überkommenen Hierarchien und Ideologien, an abergläubischen Rechtferti-

gungen von Macht, an Exklusionen, Verbrämungen ökonomischer und politischer Un-

gleichheit. Sie sucht nach einer Gestaltung von Politik, in der die Vielenmitreden dürfen

und sollen, in der ein jeder und eine jede kraft ihrer Individualität auch schon zur Teilha-

be qualifiziert ist. In der allgemeine Rechte alle Bürger und Bürgerinnen gleichermaßen

zuMitgliedern undMitwirkenden in einerGemeinschaft erhebt. In der Ausbeutung und

Unterdrückung, hier wie dort, nicht durch den Verweis auf vorgeblich natürliche Unter-

schiede gerechtfertigt wird.Nennenwir das Ganzemit dem zu simplen, aber bequemen

Namen »Demokratie« oder »Sozialismus«, nur um eben einen bequemen Dachbegriff

zu haben. Mit dieser Zusammenführung unter einen Begriff sollen gerade nicht all die

Widersprüche,Divergenzen und oft auch gewaltsam sich entladenden Konflikte wegge-

deutet werden, die in dieser Bewegung von Anfang an wirksam sind. Die Emanzipation

kann nur als Geschichte beständiger Aufspaltung und Neubesinnung gedacht werden,

nicht als eine große Einheit.

Diese Idee vonDemokratie oder Sozialismus oder Gleichheit hattemehr als eine Ge-

burtsstunde in der Moderne. Sie emanzipiert sich in mehreren Anläufen, in verschie-

denen historischen und lokalen Kontexten, in verschiedenen Maßen, mit unterschied-

lichem Erfolg. Man kann sie z.B. bis in einige bürgerliche Ermächtigungen in nordita-

lienischen Städten zurückverfolgen, die sich bereits im späten Mittelalter ereignet hat-

ten. Besonders kraftvoll kommt der Gedanke dann wieder in der Englischen Revolution

1640–1660 zum Tragen, die, selbst ein höchst widersprüchliches Ereignis, radikaldemo-

kratische und proto-kommunistische Stimmen kennt. Emblematisch wird dann natür-

lich die Französische Revolution, die mit dem Sturm auf die Bastille und der Hinrich-

tung der Königsfamilie in drastischer Symbolik den Bruch mit den traditionellen Ideen

von Politik vollzieht.1 (Was nicht heißt – da braucht man sich keine Illusionen hinge-

ben –, dass diese Französische Revolution eine irgendein widerspruchsfreie oder ge-

rechte, »gute« Sache gewesenwäre.Vonder beschämenden Inkonsequenz unddembru-

talen Egoismus der Revolutionäre wissen Olympe de Gouges ebenso wie die Sklaven von

Haiti einiges zu erzählen.)2

Ich spreche nun bei einem Autor wie Burke von Konterrevolution. Das ist vielleicht

ein unschönes Wort, das in sich schon abschätzig klingt. Es ist aber zuerst einmal ganz

1 Burke ist sich dessen sehr bewusst. Er schreibt mit Blick auf den 6. Oktober 1789, an dem die

königliche Familie im Triumph als Gefangene nach Paris überführt worden war: »[…] the most im-

portant of all revolutions, which may be dated from that day, I mean a revolution in sentiments,

manners, and moral opinions.« Burke: Reflections. In: Revolutionary Writings. 1–250. 82.

2 In der neueren deutschen Ausgabe von de Gouges’ Erklärung der Rechte der Frau von Gisela Bock

wird auch der historische Kontext und de Gouges’ persönliches wie literarisches Schicksal in der

und nach der Revolution ausführlich gewürdigt. Zu Haiti vgl. Hanke: Revolution in Haiti.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-005 - am 14.02.2026, 09:55:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Edmund Burke: Keine Experimente! 47

systematisch gemeint.DennBurke positioniert sich klar gegen diesesmoderne Konzept

des Politischen, er kämpft entschieden gegen die politischen Erscheinungen, in denen

es sich äußert. Er tut dies – und das ist das Entscheidende – in einer historischen Situa-

tion, in der esmöglich erscheint, diesenKampf noch zu gewinnen.Der Kampf gegen die

Revolutionundgegendas,wofür sie steht, kannpublizistisch,politisch, ideologisch,mi-

litärisch,ökonomisch geführtwerden.Er kanndazu führen,dass dasRevolutionsregime

in Frankreich gestürzt wird und dass die legitime Herrschaftssphäre des Königs wieder

hergestellt wird. Er kann damit enden, dass die Verfechter von Freiheit, Gleichheit und

Brüderlichkeit nicht nur dasHeft desHandelns, sondern auch die ideologische Vorherr-

schaft verlieren und als monströse Kuriosität in die Geschichte eingehen. Es kann zur

Wiederherstellung eines hierarchischen, autoritären Mainstreams kommen. Das alles

ist möglich – im Jahr 1790.

Irgendwann ist das nicht mehr möglich. Irgendwann hat zwar nicht die Demokra-

tie als politische Form einfach gewonnen. Aber es gibt einen Zeitpunkt (der sich natür-

lich nicht einfach bestimmen lässt), von dem ab die Bezugnahme auf eine traditionel-

le Legitimation von Herrschaft allen Kredit verloren hat, zumindest in so breiten Tei-

len dessen,wasman dannÖffentlichkeit nennt undwas selbst Produkt derModerne ist,

dass diese Idee von Politik keine Chance mehr hat. Irgendwann kann die Berufung aufs

und die Evokation des Ancien Regime nur noch lächerlich wirken. Wer heute Monar-

chist ist, ist im besten Fall ein bunter Vogel, den man zu Dinnerpartys einlädt,weilman

ihn nicht ernstnimmt.Der Abscheu vor derDemokratie, vor der Gleichheit, auch vor der

entseelenden Gleichförmigkeit der kapitalistischen Organisation von Arbeit etc. muss

sich dann andere Wege suchen. Reaktion und Faschismus sind keine konservativen Be-

wegungen, in dem Sinn, dass sie bestrebt wären, eine alte Herrschaftsform und -legi-

timation wiederherzustellen. Sie streben eben nie das Ancien Regime an. Der italieni-

sche Faschismus bringt das auf den Punkt,wenn er eine bereits pseudo-althergebrachte

Herrschaftsform, die Monarchie (Italien war im frühen Mittelalter mal eine Monarchie

gewesen, dann nochmal kurz nominell unter Napoleon), mit ihrer ganz andersartigen

Formund Legitimation vonHerrschaft überlagerte, in scheinbar völliger Indifferenz der

beiden Politiktypen zueinander.Die Konterrevolutionwill die Rückkehr zu einermonar-

chischenHerrschaft, die ihre Legitimation von der Tradition oder vonGott herleitet.Die

Reaktion ist aber Reaktion nicht nur auf die Moderne und ihr Konzept von Politik, son-

dern auch auf die Unmöglichkeit der Konterrevolution. Sie sucht neue, hoch autoritäre

Herrschaftsformen auf, die ihre Legitimation aber durchaus aus dem Volk oder einem

begrifflichen Äquivalent ziehen. Die Reaktion tritt also erst dort auf den Plan, wo die

Konterrevolution unmöglich geworden ist. Wir werden später sehen, dass die Reaktion

einwidersprüchliches Verhältnis zumVerlust desWesentlichen undWahren enthält. Ei-

nerseits wird in unablässigemAlarmismus vor diesemVerlust gewarnt, der andererseits

als längst geschehen imaginiert ist. Dieser Widerspruch macht Sinn, wenn man ihn in

diesen Kontext zurückversetzt. Der Verlust, der schon geschehen ist und der nicht wie-

der wettzumachen ist, ist der Verlust der politischen und gemeinschaftlichenWahrheit,

dermit derModerneund ihrer Sophistik in dieWelt getreten ist.Deshalb gilt es nun,den

letzten Rest derWahrheit zu retten, sie genau dieser Vernichtung durch dieModerne zu

entreißen,bevor alles zu spät ist.Wohlgemerkt:DieseRekonstruktion stehtnicht bei den

Reaktionären selbst, und sie tut ihnen zu viel Ehre an oder zu wenig, je nachdem. Denn

https://doi.org/10.14361/9783839469798-005 - am 14.02.2026, 09:55:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

dieWidersprüchlichkeit des Verlustnarrativs in der reaktionären Prosa ist kein Problem

für diese und kein Argument gegen sie; die Kraft diesesNarrativs ist eine nur literarisch,

ästhetisch zu validierende.Die wahre Gestalt der reaktionären Verlustidee ist die wider-

sprüchliche Verdichtung, so wie sie in ihrer Prosa auftritt, nicht meine Rekonstruktion.

Diese soll im Gegenteil dazu dienen, der Bezauberung durch das Widersprüchliche als

solches eine rationale Fassung entgegenzusetzen. Für die Fadheit dieser Rekonstruktion

bin ich deshalb nicht verantwortlich.

Eine Mahnung noch, bevor Burke zu Wort kommt: Ich hatte gesagt, dass die Idee

der Moderne oder der Demokratie oder der Aufklärung (um den Namen soll an dieser

Stelle nicht gestritten werden) gesiegt hat, so dass fortan noch der Protest gegen diese

Idee in den Termini dieser Idee selbst formuliert werden muss. Das stimmt historisch.

Damit ist aber keine falsche Sicherheit gemeint, so als könne es niemehr anderswerden.

Solche Sicherheiten sollten wir uns schleunigst abgewöhnen. Es kann auch immer alles

vergessen und verdrängt werden. Keine Frage.

Polemik und Kritik. Edmund Burke ist also Vertreter des Konservativismus und der Kon-

terrevolution. Er ist nicht selbst Vertreter der Reaktion. Dennoch sind die Reflections, als

ein wirkmächtiger Beitrag zur Kritik der Revolution, einige Betrachtungen wert.

Der Text der Reflections ist in Wahrheit nicht besonders ordentlich; vielmehr setzt er

sich aus nacheinander geschaltetenPassagen zu verschiedenenThemenund in verschie-

denem Tonfall zusammen, ohne dass ein Kompositionsprinzip erkennbar wäre (mir je-

denfalls nicht). Anlass für die Abfassung ist neben den Ereignissen in Frankreich selbst

die Begeisterung,mit der einige Zeitgenossen diesseits des Kanals diese Ereignisse ver-

folgt hatten.BesondersdieRededesDr. RichardPricemit demTitelADiscourse on theLove

of ourCountry von 1789wird von Burke immerwieder einer harschen Kritik unterworfen.

Die Reflections sind ein polemischer Text, und das ganz offen. Es wundert deshalb

nicht, dass sich darin allerlei Beschimpfungen aus dem großen Arsenal dermoralischen

Erbitterung finden. Auch sind nicht alle Darstellungen der historischen Ereignisse ganz

akkurat. Auch das gehört zumGeschäft und ist,wie ich finde, verzeihlich,wennman die

Textsorte berücksichtigt. Dass einige Gemeinplätze der antidemokratischen Propagan-

da aufgerufen werden, etwa die »swinish multitude«,3 ist ebenfalls erwartbar.

Über diese Trivialitäten hinaus ist sich Burke auch nicht zu schade, immer wieder

in die Trickkiste politischer Augenwischerei zu greifen und allerlei, meist wenig subtile

Taschenspielertricks einzusetzen.Sofindetmanbei ihmdiebeliebte Idee,dass ja eigent-

lich die Aufklärer die Armen unzufrieden und damit unglücklich machen, so dass, wer

wahrhaft barmherzig sein will, den Armen die Ideologie von Ungleichheit und Gehor-

sam einbläuenmüsse;4 genauso sind die Revolutionäre schuld, wenn die Könige fortan,

da ja nun der französische König getäuscht worden war, keine Rücksicht mehr nehmen

und zu wahren Tyrannen ausarten (die Könige waren bisher also alles Lämmer, wie es

scheint);5 auch ist, wie man überrascht vernimmt, die Disziplinierung der Leidenschaf-

ten ein natürliches Bedürfnis, das der Staat befrieden müsse, so dass Beherrschtwer-

3 Ebd. 81.

4 Ebd. 38.

5 Ebd. 39.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-005 - am 14.02.2026, 09:55:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Edmund Burke: Keine Experimente! 49

den zumMenschenrecht gerät;6 was im Übrigen den Reichtum der Kirche angeht, wür-

de vielleicht nicht jeder Pfennig für wohltätige Zwecke verwendet, aber doch manches,

und überhaupt sei es doch viel besser, ein wenig Armut zu akzeptieren, dafür aber der

Freiheit undwahrenMenschlichkeit den nötigen Platz einzuräumen, also nicht alles ge-

setzlich festzulegen (manchmal scheint kein Tag vergangen zu sein seit 1790);7 und wer

die Kirchen des Aberglaubens zeiht, dem wird erst mal Recht gegeben, nur um dann zu

erklären, dass ja doch irgendwie alles Aberglaube ist.8

Dasalles sind sattsambekannteTaktikenderAblenkungundderVerwirrung.Beson-

ders die Taktik der Umkehrung von Grund und Folge, die sich in den ersten Beispielen

zeigt, sind bis heute beliebt und verfehlen selten ihren Effekt.

Es finden sich aber auch einige mehr systematische Versuche, den Gegner zu ent-

waffnen. Die sind deshalb interessant – ohne dass ich hier im Detail auf sie eingehen

will –, weil sie die begrifflichen Grundlagen desmodernen emanzipatorischen Denkens

betreffen und zumindest im Teil Bedenken formulieren, die relevant sind und auf echte

Schwierigkeiten verweisen. Im Grunde geht Burke das gesamte Register des aufkläreri-

schen Begriffsinventars durch, um es zu unterhöhlen oder umzudrehen. Manchmal ist

das fast absurd, etwawenn er demGedanken desGesellschaftsvertrags eine Deutung gibt,

diemit keinem gängigen Begriff von Vertragmehr zu vereinbaren ist.Was da inszeniert

wird, ist nichts anderes als einemetaphysische Überhöhung der Existenz von hierarchi-

schen Ordnungen über alle Zeiten hinweg und der Unausweichlichkeit, sich ihnen, die

von anderer ontologischerOrdnung sind, indem sie denZusammenhang der Schöpfung

als solcher symbolisieren, zu unterwerfen.

Each contract of each particular state is but a clause in the great primæval contract of

eternal society, linking the lower with the higher natures, connecting the visible and

invisible world, according to a fixed compact sanctioned by the inviolable oath which

holds all physical and all moral natures, each in their appointed place. This law is not

subject to the will of those, who by an obligation above them, and infinitely superior,

are bound to submit their will to that law.9

Aber nicht immer verfährt er so ausweichend wie in dieser Entwendung des Vertrags-

begriffs. So versucht er die Ansprüche einerVolkssouveränität immerhinmit Argumenten

zu entkräften.10 Unter »Nation« versteht Burke sichtlich weder, wie Sieyès, den Dritten

Standnochauch,Gott bewahre!,dieGesamtheit derBevölkerungeinesStaates; vielmehr

6 Ebd. 61.

7 Ebd. 107f. Auf 107 wird die »Enteignung der Armen und der Kirche« sogar praktisch zu einemHen-

diadyoin! Man reibt sich die Augen.

8 Ebd. 163.

9 Ebd. 101.

10 Vgl. z.B. ebd. 15 und dann in der Diskussion der These des Dr. Price, dass das Volk das Recht habe,

sich seine eigenen Herrscher zu wählen, 17ff. Fn. 354 auf 190 zitiert eine markante Stelle aus einer

Wahlrede Burkes: Darin erklärt er selbstbewusst, dass ein MP kein Delegierter ist; vielmehr wird

er gewählt, um dann gemäß der eigenen Urteilskraft politisch zu handeln. »You chuse a Member

indeed; but when you have chosen him, he is not a Member of Bristol, but he is a Member of Par-

liament.« Immerhin lässt sich dem eine gewisse Konsequenz und auch Probität nicht aberkennen.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-005 - am 14.02.2026, 09:55:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

kommt der Begriff in einem engen Sinn nur der legitimen Vertretung des »Volkes« zu,

d.h. im Fall von England den beiden Parlamentskammern.11

Vor allem aber wendet er sich gegen die aufklärerischen Begriffe von Freiheit,12 von

Naturrechten13 und von der Gleichheit aller Menschen.14 Alle diese haben für Burke einen

massiven Fehler, und der besteht darin, dass in diesem konzeptuellen Rahmen dieMen-

schenalsAbstraktagedachtwerden: abgelöst vonallenkonkretenhistorischenundgesell-

schaftlichen Beziehungen, die wirkliches menschliches Leben ausmachen. Diese Kritik

trifft einenwichtigenPunkt (auchwennmanBurke und sich die Frage vorlegenmuss, ob

es zwischen demabstrakt-individualistischen und dem feudalistischen Freiheitsbegriff,

der imWesentlichen eine Abstufung von Privilegienmeint, kein Drittes gibt). Es könnte

sein, dass in dieser Abstraktheit der aufklärerischen, emanzipatorischen Begriffe nicht

nur ihre besondere Kraft, sondern auch andererseits eine bestimmte Anfälligkeit liegt.

Bekannt sind die modernen Kritiken, die festhalten, dass oft diejenigen, die nur noch

durch dieMenschenrechte geschütztwerden, faktisch durch gar nichts geschützt sind.15

Burke sieht mit scharfem Blick, dass dieses Paradox bis in die Revolution selbst hinein

zurückzuverfolgen ist, also gleichursprünglichmit dem liberalenProjekt zu sein scheint.

In Bezug auf die von den Revolutionären eingeführte Minimalbedingung für das aktive

Wahlrecht (die Zahlung von drei Tageslöhnen) schreibt er ganz richtig dies:

… it excludes from a vote, theman of all others whose natural equality stands themost

in need of protection anddefence; Imean themanwhohas nothing else but his natural

equality to guard him. You order him to buy the right, which you before told himnature

had given to him gratuitously at his birth, and of which no authority on earth could

lawfully deprive him. With regard to the person who cannot come up to your market,

a tyrannous aristocracy, as against him, is established at the very outset, by you who

pretend to be its sworn foe.16

Der Traditionalist. Anders als der etwas spätere Joseph deMaistre denkt Burke die fürstli-

cheMacht nicht primär als eine gottgegebeneWürde.Maistre ist in dieserHinsicht ganz

altbacken und inWahrheit naiv, geradezu abergläubisch. Das ist bei Burke ganz anders.

Burke weiß ganz genau um die Kontingenz politischer Ordnungen und Arrangements.

Aber er weiß eben auch, dass genau diese Kontingenz als solche notwendig ist. D.h. es

gibt zwar keine unmittelbare Salbung des Königs durch irgendeine Berührungmit dem

Heiligen Geist. Es muss aber eine feste, verlässliche, unberührbare Ordnung geben, zu

der für Burke nun einmal ein König oder zumindest eine starkeHierarchie gehört.17 Das

11 Vgl. ebd. 19.

12 Vgl. ebd. 8.

13 Vgl. ebd. 59–63.

14 Vgl. ebd. 50.

15 Agamben zitiert in diesem Sinn Arendt in: Homo sacer. It. 139f. Dt. 135.

16 A.a.O. 178.

17 Zur Ablehnung einer zu wörtlichen Idee göttlicherWeihe des Königs, vgl. ebd. 27. Dort findetman

auch, dass Burke die Erbfolge der Krone als Funktion der Stabilität und Dauerhaftigkeit der Ge-

meinschaft betrachtet und nicht etwa als eine irgendwie durch höhere Ordnung gerechtfertigte

Sache.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-005 - am 14.02.2026, 09:55:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Edmund Burke: Keine Experimente! 51

Politikverständnis von Burke hat auf der einen Seite etwas sehr Abgeklärtes, fastmöchte

man sagen: Aufgeklärtes: »Political reason is a computingprinciple; adding, subtracting,

multiplying, anddividing,morally andnotmetaphysically ormathematically, truemoral

denominations.«18 Die »wahren moralischen Bezeichnungen« meinen hier die Qualität

vonFunktionen,PositionenundWirkungsmechanismen einerGemeinschaft, die in lan-

ger Erfahrung und Praxis erprobt und verbessert sind, und die vielleicht nicht in jeder

Hinsicht das vollkommene Gutsein bieten, die aber einen Ausgleich und eine Zusam-

menstimmung erbringen, so dass keine Extreme und Exzesse den Staat stören. (Es ist

also nicht eine rein »rationale« Kalkulation der Vorteile und Nachteile am grünen Tisch

gemeint, in der sogar die möglichen heilsamen Effekte aktueller verbrecherischer Akte

abgewogen und Zwecke und Mittel ohne alle inhaltliche Betrachtung miteinander ver-

rechnet werden.)19 Dieses Kunststück zu vollbringen, bedarf es viel Genauigkeit undGe-

duld, vor allen Dingen bedarf es aber der Erfahrung, und zwar der von vielen Generatio-

nen.

Man sieht, warum Burke sich selbst und andere ihn als »gemäßigt« bezeichnen. Die

Mäßigung,dasMaßhalten,dieVermeidungallerExtreme:moderation ist eineder zentra-

len Prinzipien in Burke intellektueller Physiognomie. So gibt er z.B. auch in der Ausein-

andersetzungmit der Rede desDr. Price das Recht auf denWiderstand gegenHerrscher

zu – allerdings unter den strengsten Bedingungen und nur für besonders qualifizierte

Personen (d.h. nicht jeder darf einfach und für sich entscheiden, dass er oder sie nicht

mehr an die Loyalität dem König gegenüber gebunden ist).20

An die Stelle einer mehr oder weniger unmittelbaren göttlichen Fügung tritt in Bur-

kes Systematik die Tradition. Auch hier ist Burke nicht einfach naiv und unkritisch. Al-

les, was uns überliefert wird, ist unvollkommen – allein schon deshalb, weil dieWelt der

Menschen eine grundsätzlich unvollkommene ist. Das heißt, dass es durchaus erlaubt

und manchmal geboten ist, die Überlieferung zu modifizieren, zu reformieren, neu zu

justieren. Das aber darf nur in der vorsichtigsten und besonnenstenWeise erfolgen.21

Burke hält die Tradition für das konkrete, kontingente, gewordene, aber lebenswich-

tige Gewebe, an dem sich eine politische Einrichtung, ein Staat, über die Zeit hinweg

etabliert, erneuert und vor allem dauerhaft erhält. Tradition hat dabeimehrere Aspekte.

Für die Politik manifestiert sich die Wirksamkeit des Traditionsprinzips in der Erbmon-

archie. Der Titel wird nicht durch Wahl oder Zustimmung erteilt, sondern er wird vom

Vater aufdenSohnweitergegeben.Dabei kannes zuSchwierigkeitenkommen,die spon-

taneModifikationen erzwingen (z.B. wenn keinmännlicher Erbfolger oder wenn keiner

mit der nötigen Konfession bereitsteht); aber für Burke bestätigt die Ausnahme nunmal

die Regel, nicht andersherum.22

18 Ebd. 63.

19 Vgl. ebd. 84.

20 Vgl. ebd. 31f.

21 Zur Reform alsMethode der Politik, siehe 161: »A disposition to preserve, and an ability to improve,

taken together, would be my standard of a statesman.« Und 172: »By a slow but well-sustained

progress, the effect of each step is watched; the good or ill success in the first, gives light to us in

the second; and so, from light to light, we are conducted with safety through the whole series.«

22 Vgl. ebd. 17–26.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-005 - am 14.02.2026, 09:55:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

Mit Blick auf die Formung einer herrschenden Klasse, die, von oben her, Charakter

undSitten des Volkes leiten und prägenwird, stellt sich das Traditionsprinzip als das der

Bildung (learning) dar: Über den Adel und den Klerus bilden sich so zwei komplementäre

Geisteshaltungen aus (der spirit of a gentleman und der spirit of religion), die internalisiert

und zur handlungsleitenden Macht erhoben eben die Privilegierung der Klassen recht-

fertigen und zugleich die »Nation« ausmachen.23

Was die Gemeinschaft in allen Teilen betrifft, macht sich die Tradition als Eigentum

bemerkbar. Hier nimmt eine wichtige Konstante der konservativen wie der reaktionä-

ren Politik ihren Ausgang, die sich von Anfang an als anti-sozialistisch versteht: Das Pri-

vateigentum, seine Garantie und seine mögliche Vererbung ist nicht Teil des Problems

modernerGesellschaften, sondern Teil der Lösung.DieUngleichheit in den Lebensbedin-

gungen ist bei Burke nicht ein Missstand, der zu beseitigen wäre, sondern eine produk-

tive Bedingung menschlicher Aktivität – wie der Liberalismus nicht müde werden wird

zu betonen – und mehr als das: Die ökonomische Ungleichheit ist deswegen nicht zu

kritisieren (nicht im Prinzip, wenn auch öfters im Besonderen), weil sich in ihr nur die

natürlicheUngleichheit derMenschen selbst abbildet.DiesesMotiv, das in der gesamtenGe-

schichte des Konservativismus und der Reaktion leitend wird, zeichnet sich bereits bei

Burke ab.Diejenigen,die versuchen,alleHierarchien einzuebnen, »only change andper-

vert the natural order of things«.24

Metaphysische und ökonomischeUngleichheit hängen von da an immer eng zusam-

men. Auchwenn Burke beide nicht leichtfertigmiteinander identifiziert (so als sei diese

in jedem Fall Strafe für jene oder ähnliche Verrücktheiten, die man ja bis heute finden

kann), kehrt er fast zwanghaft zum Thema des Schutzes des Eigentums zurück. Beim

Eigentum hört die Politik auf: Die Parlamente können nicht einfach Eigentum verletzen

oder eine fiktive Papierwährung an die Stelle einer auf »realemWert« gegründeten ein-

setzen25 – was für Burke auf die Unterhöhlung von Eigentum hinausläuft. Lange Pas-

sagen sind der Analyse und Kritik der ökonomischen Gründe und Motive für den Ver-

lauf der Französischen Revolution gewidmet, und in der Aufdeckung der Verbindung

von aufklärerischer Philosophie mit bürgerlichem Liberalismus weist Burke in der Tat

auf einen der fundamentalen Widersprüche dieser Revolution hin: dass sie eben eine

bürgerliche sein sollte, so dass ihre Einbindung der und ihre Sorge umdie Armen natür-

liche Grenzen habenmusste. »I do not know under what description to class the present

23 Vgl. ebd. 81.

24 Ebd. 50. Das Subjekt des Satzes sind die »leveller«, ursprünglich eine der vielen losen Parteiungen

in der Englischen Revolution des 17.Jhs. Der Name geht am Anfang zurück auf die widerrechtli-

che Schleifung der Einhegungen, die an Gemeingrund vorgenommenworden waren; d.h. es hatte

traditionell in den Gemeinden Englands Weiden und Wiesen gegeben, die kein Privateigentum

waren, sondern allenGemeindemitgliedern gleichermaßen zurNutzungoffenstanden.DiesesGe-

meineigentumwar aber nach und nach privatisiert und, zumZeichen dafür,mit Hecken oderMau-

ern umgeben worden. Die »levellers« hatten ihren Namen eben von der symbolischen oder rea-

len aber symbolträchtigen Abtragung solcher Mauern und Umhegungen. Eben weil diese Idee so

symbolstark war, wurde der Name bald zu einem allgemeinen Ausdruck für alle Bestrebungen,

etablierte Hierarchien und Ordnungen zu erschüttern.

25 Vgl. ebd. 156.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-005 - am 14.02.2026, 09:55:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Edmund Burke: Keine Experimente! 53

ruling authority in France. It affects to be a pure democracy, though I think it in a di-

rect train of becoming shortly amischievous and ignoble oligarchy.«26 Undmit Blick auf

die Konflikte der Pariser Regierung mit den und auf die in den französischen Kolonien

schreibt Burke ganz treffend: »You lay down metaphysic propositions which infer uni-

versal consequences, and then you attempt to limit logic by despotism.«27

Man fragt sich aber,warumernicht die gleicheSorgfalt auf dieAnalyse der ökonomi-

schenBedingungendes ständischenEnglischenKönigreichs verwendet.Wasbei denRe-

volutionären schnödes Eigeninteresse ist, scheint bei den Englischen Aristokraten vom

Himmel gefallen zu sein. Nur ein reicher Mann kann so einen Satz schreiben: »A brave

people will certainly prefer liberty, accompanied with a virtuous poverty, to a depraved

and wealthy servitude.«28

Schließlich nimmt die Religion eine zentrale Rolle in den Reflections ein. In ihr ent-

spinnt sich zum einen ein weiterer Faden, der die Menschen mit ihrer Vergangenheit

und ihrer Nachwelt verbindet; zum anderen und vor allem (in diesem Kontext) gibt die

Religion in ihrer Gestalt als institutionalisierter Kirche dem Staat durch ihreWeihe und

Heiligung eineStütze, sowiedieser dieKircheunddamit dieReligion fördert und stützt.

»We know, and what is better, we feel inwardly, that religion is the basis of civil socie-

ty, and the source of all good and of all comfort.«29 Der offen antiklerikale Impetus der

Französischen Revolution ist deshalb ein weiterer Beweis für ihre so ignorante wie de-

struktive Essenz. Religiosität ist demMenschen natürlich, wesentlich.30

26 Ebd. 129. Vgl. auch 113ff. 159. 178f. 194. 199. Die Nachdrücklichkeit, mit der Burke auf dieses Thema

zu sprechen kommt, zeigt auf der einen Seite seine Scharfsichtigkeit an: Es sind ja tatsächlich die

Effekte dessen, was man Kapitalismus nennen wird, die sich in der bürgerlichen Revolution ab-

zeichnen und ihre Widersprüche und Verheerungen zu einem guten Teil mitbegründen. Auf der

anderen Seite aber ist die von Burke aufgemachte Alternative zwischen dem seelenlosen Kapita-

lismus und dem althergebrachten Feudalismus wenig anziehend: die Wahl zwischen zwei Arten

der Ausbeutung. Zugleichmacht sich doch derselbe Kapitalismus auch längst unter den Auspizien

der konstitutionellenMonarchiemit landbesitzendemAdel in Englandbreit. Ab einer bestimmten

historischen Konstellation muss der, der Privateigentum sagt, auch Kapitalismus sagen. Was Bur-

ke in dem angeführten Zitat dankbar zur Zielscheibe nimmt, ist eine Handlungslogik, die in der

Folge immer wieder von den Feinden progressiver Politik angeführt werden wird, meist aber mit

eher imaginärer Beziehung zu realen Ereignissen und Entwicklungen. Hirschman hat diese Logik

bzw. die sie behauptende rhetorische Strategie in seiner bestechenden Analyse reaktionärer Rhe-

torik als Perversions-Argument identifiziert: Diese Strategie zufolge fördern progressive Politiken

im Effekt immer genau die Verhältnisse, die den ursprünglichen Zielen und Intentionen diametral

entgegengesetzt waren. Damit ist jeder Versuch einer solchen Veränderung undVerbesserung der

Lage von Anfang an aussichtslos. De Maistre hat diese Strategie mit besonderer Lust eingesetzt.

Hirschman identifiziert daneben die ebenso einflussreichen Strategie der Vergeblichkeit (futili-

ty): Es gibt unveränderliche Gesetze oder Strukturen der sozialen Welt; jeder Versuch einer Ver-

änderung dieser Gesetze führt einfach auf nichts; sowie die Strategie der Gefahr (jeopardy): Ei-

ne zur Diskussion stehende Reform oder grundlegende Veränderung gefährde demnach bereits

etablierte Errungenschaften der politischen Freiheit – womit die Reaktion die Sensibilitäten der

Emanzipation gegen ihre eigene Tendenz einsetzt (vgl. Hirschman: Perversity. Futility. Jeopardy).

27 A.a.O. 224.

28 Ebd. 139.

29 Ebd. 94.

30 Vgl. ebd. 95. Und auch 96ff. 152.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-005 - am 14.02.2026, 09:55:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

Die Tradition ist also das Gesamt der Fäden, das Menschenmit ihrer Vergangenheit

verbindet und ihnen erst einenwirklichenAusblick auf die Zukunft eröffnet, so dass sich

die Stabilität von Institutionen und die Verlässlichkeit von Menschen in und durch Tra-

dition erst herstellt. Und das alles ist in Übereinstimmung mit der Natur. Es ist die na-

türliche Ordnung der Dinge.

Our political system is placed in a just correspondence and symmetry with the order

of the world, and with the mode of existence decreed to a permanent body composed

of transitory parts; wherein, by the disposition of a stupendous wisdom, moulding to-

gether the great mysterious incorporation of the human race, the whole, at one time,

is never older, ormiddle-aged, or young, but in a condition of unchangeable constancy,

moves on through the varied tenour of perpetual decay, fall, renovation, and progres-

sion. Thus, by preserving the method of nature in the conduct of the state, in what we

improve we are never wholly new; in what we retain we are never wholly obsolete.31

Es gibt eine natürliche Ordnung, die Natur des Menschen ist an sich unveränderlich.

Diese natürlicheOrdnung –dieUngleichheit einschließt und fordert –magnoch so sehr

von den Schreiberlingen undMetaphysikern in Zweifel gezogenwerden:DasGefühl, das

unverstellte und unverbildete Gefühl des Engländers weiß um sie und respektiert sie in-

stinktiv.32 Wir treffen hier auf ein Motiv, das in der folgenden Geschichte der Reaktion

und des Konservativismus von großer Bedeutung werden wird: Wenn man keine Lust

mehr hat, sich auf Argumente undAnalysen einzulassen,wischtmandas allesmit einem

Handstreich fort, erklärt die Tätigkeit des kritischenVerstandes (dieman sonst gerne für

sich reklamiert) für eine selbstzweckhafte Verstiegenheit, die nur zerstörend wirkt, er-

klärt imgleichenAtemzug ihreVertreter für verwöhnte Papiertiger, so dass »Intellektua-

lität« zum Schimpfwort wird, und beruft sich stattdessen auf irgendwelche Gefühle, die

einerseits vomHimmel gefallen sindwie die Verteilung des Reichtums und die anderer-

seits oft erstaunlich präzise Inhalte haben. Das Herz des echten Engländers, Deutschen

etc. wird zumwahren Trüffelschwein.

Wie gesagt, bei Burke erreicht diese Strategie noch nicht den Grad an Unaufrichtig-

keit wie oft bei späteren Autoren. Dem steht allein schon sein Bewusstsein der kontin-

gentenNaturpolitischer undgesellschaftlicher Institutionenentgegen. In einemgrund-

legenden Sinn teilt Burke nochHobbes’Desillusionierung und Pragmatismus der politi-

schenOrdnung:Ordnungmuss sein.Ohne siewürde alles zerfallen.33Ordnung als solche

ist also göttlich gefordert.UndOrdnungkannbei uns Sterblichen ebennur imSinn einer

31 Ebd. 35.

32 Vgl. z.B. ebd. 82. 89. 246.

33 Vgl. ebd. 99f. Ohne die bindende und verbindende Kraft der Tradition »the whole chain and conti-

nuity of the commonwealthwould be broken. No generationwould linkwith the other.Menwould

become little better than the flies of the summer. […] and thus the commonwealth itself would, in

a few generations, crumble away, be disconnected into the dust and powder of individuality, and

at length dispersed to all thewinds of heaven.« Die Gewissheit der Auflösung hat also nicht diesel-

be Dringlichkeit wie bei Hobbes. Dem korrespondiert gerade das Gegenmittel: Während Hobbes

nur die souveräneMacht als solche kennt, die demChaoswiderstehen kann und also auf einen Au-

genblick gebannt ist, der durch diese Macht gewaltsam verlängert werden muss, ist Burkes Prin-

zip des Zusammenhalts schon als solches ein zeitlich ausgedehntes. Was nicht heißt, dass nicht

https://doi.org/10.14361/9783839469798-005 - am 14.02.2026, 09:55:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Edmund Burke: Keine Experimente! 55

Tradition und eines sensibel austarierten Gleichgewichts der verschiedensten Ansprü-

che existieren.Wie genau diese Ordnung aber aussieht, ist damit noch nicht festgelegt.

Vor allen Dingen sucht sich Gott nicht direkt die Könige aus. Da ist der Protestant Bur-

ke nüchterner als sein reichlich phantasiebegabter katholischer Ko-Konterrevolutionär

Joseph de Maistre. Allerdings sind die beiden sich einig darin, dass die Idee universaler

Rechte und Gleichheit eine Illusion darstellt, die sich nicht auf reale Menschen bezieht.

Das Individuum ist ein Konstrukt (was ja völlig richtig ist), vielleicht am ehesten noch

dem Zustand des Menschen vor dem Sündenfall vergleichbar. Sobald jedenfalls Men-

schen in die Gesellschaft eintreten (wo sie ja immer schon sind), wird diese vorgebliche

Gleichheit gebrochen:

These metaphysic rights entering into common life, like rays of light which pierce into

a densemedium, are, by the laws of nature, refracted from their straight line. Indeed in

the gross and complicated mass of human passions and concerns, the primitive rights

of men undergo such a variety of refractions and reflections, that it becomes absurd to

talk of them as if they continued in the simplicity of their original direction.34

Es ist also einePragmatik der politischenOrdnung erforderlich,die behutsamdieErfah-

rungen der Geschichte und den Respekt vor der Tradition inkorporiert und die aus der

zentralen Einsicht lebt, dass sich der Mensch nicht ändert, dass es also – auch das wird

eine Lieblingsidee der Konservativen und Reaktionäre werden – im engen Sinn keine Ge-

schichte geben kann:

We know that we have made no discoveries, and we think that no discoveries are to

be made, in morality; nor many in the great principles of government, nor in the ideas

of liberty, which were understood long before we were born, altogether as well as they

will be after the grace has heaped itsmould uponour presumption, and the silent tomb

shall have imposed its law on our pert loquacity.35

Lofty sentiments. Aber die Pragmatikmuss zugleich überformtwerdendurchAffekt.Das

ist die eigenartige Spannung, in der sich Burkes Denken entfaltet, denn wenn er auf der

einen Seite eine geradezu physische Empfindlichkeit für die Kontingenz menschlicher

Ordnungen hat, so empfindet er (deshalb oder dennoch?) das Bedürfnis, eine gegebene

Ordnung mit einer Schicht des Anziehenden, Reizvollen, des Respektheischenden und

Großen zu überziehen, die doch, am Ende, ein Trug sein muss. Burke selbst schreibt es:

»pleasing illusions«.36 Diese Illusionen – Burke fasst sie als Ritterlichkeit (chivalry) zu-

sammen – haben zwar eine Funktion, sie sind aber in sich sehr wohl eine Täuschung,

eine Augenwischerei, eine Illusion eben. Burke befindet sich also in der Lage, dass er ei-

ne Illusion (anders ausgedrückt: dieMystifizierung derMacht) ins Treffen führenmuss,

um dieWirksamkeit derMacht zu stützen; dass eine Täuschung zur Bewahrheitung der

manchmal die Zerstörung auch sehr schnell gehen kann, wie für ihn das Beispiel der Französischen

Revolution zeigt.

34 Ebd. 62.

35 Ebd. 89. Vgl. auch 145.

36 Ebd. 79.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-005 - am 14.02.2026, 09:55:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

Ordnung nötig ist. Das ist nicht zu verwechseln mit den (mal mehr, mal weniger) zyni-

schen Bemerkungen, wonach man das Volk zu seinem eigenen Wohl oft belügen muss.

Burke selbst will ja diese Bezauberung empfinden! Er steckt in der eigenartigen Zwick-

mühle, dass er weiß, dass erstens dieser folgende Satz wahr ist, dass er zweitens der

Auffassung ist, dass seineVulgarisierungdenRuin des Staatesmit sich führenmuss und

dass erdrittensdieAufdeckungdiesesSatzes bedauert,undzwar für sich selbst: »On this

scheme of things, a king is but a man; a queen is but a woman […].«37

Burke bringt noch ein weiteres theoretisches Argument, weshalb die affektive Legie-

rung der legalen Ordnung nötig ist. Die pure Vernunft, die sich aller affektiven Einklei-

dung begeben hat, ist von sich aus unfähig an die Stelle der »public affections« zu treten.

Was dann bleibt, ist, für das Empfinden aber auch für die politische Wirklichkeit, die

nackte, durch nichts anderes gemilderte Macht! Was Burke also beklagt, ist genau die

Ontologie der Macht, die von Hobbes resigniert, aber ungerührt ausgesprochen wird:

Am Ende ist Macht ihr eigener Maßstab. Da, wo eben diese Rationalität und dieser Rea-

lismus der Macht zur Herrschaft gelangen, wandelt sich die nun nackte Macht auch in

ihrer Realisierung in pure Tyrannei.Was dann folgt, wird von Burke in allen Farben der

Intrige und des Verrats gezeichnet.38

Das ist alles einigermaßen fasslich.Aberwirgelangenwahrscheinlichmitdieser Idee

der verlorenen Ritterlichkeit auf einen besonders zentralen Knoten von Burkes Denken,

einer, der sich nicht so einfach auf rationale Argumente reduzieren lässt. Hier ist etwas,

was Burke intim trifft, ihmwehtut.Wirwerden immerwieder die Rolle des Affektiven in

der reaktionären Denkweise antreffen. Bei Hobbes lag die Sache noch relativ klar, inso-

fern dieser klarer als so viele andere Philosophen von seinem eigenen Affekt Rechnung

abzulegenwusste: dieuniversaleAngstundUnsicherheit und,daraufgegründet,die ihm

eigene, eigenartige Sorge um die Sicherheit aller anderen.Wir werden bei den Reaktio-

nären immer wieder Symptome einer affektiven Selbststimulation antreffen, die nicht

wie nebenbei geschieht, sondern die den neuralgischen Punkt ihrer Prosa selbst aus-

macht. Bei Burke liegt die Sache noch etwas anders. Wir kommen hier an einen sehr

wohl neuralgischen Punkt; doch was da geschieht, ist noch Produkt, nicht Ursache und

Zweck seiner Prosa. Das ist der erste Unterschied. Der zweite liegt in der Qualität des

Affekts. Bei den Reaktionären wird es vor allen Dingen um die systematische Herstel-

lung des Erhabenen gehen – das Burke jedoch, wie wir gleich sehen werden, zuerst im

modernen Sinn begrifflich erfasst hat. Bei Burke hingegen ist es ein Moment eigenar-

tig unpassender Sentimentalität, das sich in seinen Text eingeschlichen hat. Gemeinsam

haben die reaktionäre und die Burke’sche Inszenierung jedoch ihre Unechtheit.

EsgehtumdieSeiten, indenenBurkees sichnichtnehmen lässt,die Leidendes fran-

zösischen Königs und vor allem der Königin an jenen frühenOktobertagen 1789 nachzu-

empfinden.39 Nachdem er mitfühlend erklärt hat, dass der König sich nicht nur wohl

gehalten hat bei all diesen Entwürdigungen, sondern dabei auch viel gefühlt habe (»felt

much on that shameful occasion« – achwas),40 wendet er sich der Königin zu: Er frohlo-

37 Ebd.

38 Ebd. 80.

39 Vgl. ebd. 72–78.

40 Ebd. 76.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-005 - am 14.02.2026, 09:55:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Edmund Burke: Keine Experimente! 57

cke zuhören,dass sie sich –undnun folgt einemehrzeiligeAufzählungall ihrer Leiden –

mit »heiterer Geduld« halte! Undwieder folgt eine lange Schilderung ihres hervorragen-

den Betragens, ihrer Standhaftigkeit und Selbstachtung, die kurioserweise in der Über-

zeugunggipfelt,dass sie sichder letztenDemütigungzweifelsohne zu entziehenwisse –

nämlich,wie impliziert ist, durchSelbstmord.Lassenwir beiseite,dass diese Pointe sehr

fragwürdig ist, weil der Selbstmord bekanntlich eine unverzeihliche Sünde ist, die der

Ehefrau des katholischsten aller Könige wohl schlecht zu Gesicht stünde. Was hier auf-

fällt, ist die hemmungslose rhetorische Überhöhung des Gegenstandes. Das klingt alles

irgendwie falsch,aber es istBurkeoffenbar ernst damit. ImStilwie indenAussagenwird

das Leiden desKönigspaars zumGegenstand einer ästhetischenÜberspitzung, an der es

Burke direkt gelegen zu sein scheint. Sie mag in sich unecht sein, Burkes Bekenntnis zu

ihr ist es nicht.Wir finden also die Struktur von ebenwieder: einUnechtes, eine Illusion,

die als solche begehrt wird.

Burke spricht den theatralischen Charakter seiner Schilderungen sogar selbst aus.

Nicht nur wird später der Vergleich mit dem Theater gezogen,41 vielmehr fällt hier in

einer Parenthese der erstaunliche Satz: »[…] one is interested that beings made for suf-

fering should suffer well […].«42 Das ist doch zweifelsohne eine Aussage über Romane

undTheaterstücke.Wir sind Zeugen, wie das Ästhetische ins Politische hineinsickert.

Allerdings, das Ganze funktioniert bei Burke noch nicht so richtig. Es fällt auf, dass

das hier etwas unecht ist. Das fällt erst recht im folgenden Absatz ins Auge, der eine Er-

innerung an die Begegnungmit der jungenMarie Antoinette im Jahre 1773 wiedergibt.43

Hier kennt der sentimentalische Überschwang keine Zurückhaltungmehr:

It is now sixteen or seventeen years since I saw the queen of France, then the dauphi-

ness, at Versailles; and surely never lighted on this orb, which she hardly seemed to

touch, amore delightful vision. I saw her just above the horizon, decorating and cheer-

ing the elevated sphere she just began tomove in, – glittering like themorning star, full

of life, and splendor, and joy. Oh! what a revolution! and what an heart must I have, to

contemplate without emotion that elevation and that fall! Little did I dreamwhen she

added titles of veneration to those of enthusiastic, distant, respectful love, that she

should ever be obliged to carry the sharp antidote against disgrace concealed in that

bosom; little did I dream that I should have lived to see such disasters fallen upon her

in a nation of gallant men, in a nation of men of honour and of cavaliers.44

Die Zeichnungder jungenPrinzessin klingt hohl, vorgefertigt, unddie Beschwörungder

Wechselfälle von Aufstieg und Fall wirken so, als ob sich Burke da selbst an dem litera-

rischen Topos berauscht. Den Zeitgenossen ist das nicht entgangen, sogar einer seiner

Freunde, der dasManuskript gelesen hatte, drängte ihn, diese Passage zu überarbeiten.

Burke lehnt entschieden ab: Es seien ihm, erklärt er dem Freund, beim Schreiben selbst

41 Ebd. 83.

42 Ebd. 77.

43 Oder es doch behauptet. Laut der Anmerkung des Herausgebers hatte Burke seinerzeit diese Be-

gegnung nicht verzeichnet. Vgl. ebd.

44 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-005 - am 14.02.2026, 09:55:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

die Tränen gekommen!45 Ich glaube ihm das. Doch ist es ein alter Fehler, die eigene, am

besten noch selbst erzeugte Sentimentalität für ein aufrichtiges Gefühl zu halten. Es be-

schleicht ihn wohl noch selbst ein Verdacht: Einige Seiten weiter schreibt er, dass er si-

cher einige Tränen vergießenwürde,wenn er die Demütigungen der Edlen auf der Büh-

ne präsentiert bekäme, und er würde sich doch sehr schämen, wenn er zwar Mitgefühl

empfände bei »that superficial, theatric scene of painted distress«, nicht aber im Ange-

sicht der realen Tragödie. Heuchlerischere Tränen wären das, wenn nicht gar solche des

Wahnsinns.46DasProblem:Nachall demrhetorischenAufwand ist ebennichtmehrganz

sicher,obBurkenochgutenGewissens behauptenkann,er habedie Leidendes realenKö-

nigspaares gezeichnet, wobei ihm die Tränen die Wange herabgelaufen sind. Wodurch

unterscheidet sich diese Stilisierung nun von einemTheaterstück?

Besonders empfindlich wird diese ganze (ungewollte) Strategie der »Fiktivgesin-

nung«,47 wennBurke zu einer Klage über den Verlust der Ritterlichkeit ansetzt.Über die

Bedeutung der Verlusterzählung wird noch einiges zu sagen sein; hier will ich nur noch

einmal darauf hinweisen, wie hohl diese Klage klingt. Sie ist reine Rhetorik, und wenn

ihr auch in einer bestimmten Hinsicht eine reale historische Entwicklung entspricht –

die man etwa mit der Verschiebung von einer aristokratischen Kultur der Ehre hin zu

einer bürgerlichen Kultur derWürde beschreiben könnte48 – so kannman getrost davon

ausgehen, dass es das,was Burke als verloren beklagt, nie gegeben hat. Es ist der Verlust

des nie Dagewesenen, die Nostalgie der guten alten Zeit, die vorgeblich von irgendwem

zerstört wurde und in der doch in Wahrheit niemand freiwillig hätte leben wollen, die

hier mit ermüdender Emphase zelebriert wird:

But the age of chivalry is gone. – That of sophisters, œconomists, and calculators, has

succeeded; and the glory of Europe is extinguished forever. Never, never more, shall

we behold that generous loyalty to rank and sex, that proud submission, that digni-

fied obedience, that subordination of the heart, which kept alive, even in servitude it-

self, the spirit of an exalted freedom. The unbought grace of life, the cheap defence of

nations, the nurse of manly sentiment and heroic enterprise, is gone! It is gone, that

sensibility of principle, that chastity of honour, which felt a stain like a wound, which

inspired courage whilst it mitigated ferocity, which ennobledwhatever it touched, and

under which vice itself lost half its evil, by losing all its grossness.49

Was wir mit dieser lächerlichen und ganz unglaubwürdigen Tirade bekommen, ist ein

Vorgeschmack auf die reaktionären Selbststimulationen, allerdings in einer Form, die

einerseits für denText selbst noch akzidentell ist unddie sich andererseits auf eine etwas

unvorteilhafte, fastwillmanmitdenReaktionären sagen: unmännlicheWeise äußert: als

jammernde Sentimentalität.

45 Vgl. noch einmal die Anmerkung 157 des Heraushebers aus 77.

46 Ebd. 83.

47 Der Ausdruck ist von Buber, aus einem Satz, der aller Philosophie, noch der wohlmeinendsten als

Mahnung dienen sollte (und vielleicht gerade der wohlmeinendsten): »Die edelste Fiktion ist ein

Fetisch, die erhabenste Fiktivgesinnung ist ein Laster.« (Ich und Du. 14)

48 Vgl. Berger: On the Obsolescence of the Concept of Honor.

49 A.a.O. 78.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-005 - am 14.02.2026, 09:55:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Edmund Burke: Keine Experimente! 59

Edmund Burke ist noch in einer anderen Hinsicht eine prägende Gestalt für die Re-

aktion geworden, auch wenn man ihm dafür nicht unmittelbar die Schuld geben kann.

Denn er hat mit einem ganz anderen, auf den ersten Blick völlig unpolitischen Text der

Reaktion eben die Blaupause der affektiven Stimulation und Selbststimulation geliefert,

die besser funktioniert und die sich als unheimlich attraktiv erweisen sollte: im Affekt

der Erhabenheit. Dies geschieht in der frühen Schrift APhilosophical Enquiry into theOrigin

of our Ideas of the Sublime and the Beatiful von 1757, wo das Erhabene zu einem Schlüsselbe-

griff der modernen Ästhetik aufsteigt.

Das Erhabene in der Antike. Um diese Neuausrichtung des Begriffs einzuordnen, ist es

zuerst notwendig, sich die antike Verwendung zu vergegenwärtigen.Wir besitzen in der

Tat sogar eine eigene Schrift aus der Antike, die dem Erhabenen gewidmet ist: das Peri

Hypsous eines Autors, dessen Identität und Name nicht ganz geklärt sind. Ich nenne ihn

hier, dem verbreiteten Gebrauch entsprechend, Longinus.50

Das Erhabene, wie es bei Longinus begegnet, ist die Eigenschaft eines bestimmten lite-

rarischen Stils. Das ist bereits wichtig, denn das wird in Burkes Neufassung nicht mehr

gelten – und doch ist für die Geschichte der Reaktion die Verbindung zur Rhetorik nicht

ohneBedeutung,wie zu sehen seinwird.Die antikeRhetorik jedenfalls unterschied zwi-

schen drei verschiedenen Stilebenen: dem schlichten, demmittleren (oder gemischten)

und eben dem erhabenen (oder großen) Stil, genus sublime, χαρακτήρ ὑψηλός. Diese waren

zumindest in einigen Systematisierungen den drei verschiedenen Redegattungen zuge-

ordnet, die schon bei Aristoteles klar unterschieden sind: die Gerichtsrede, die Staatsre-

de (in der für oder gegen eine bestimmte Politik argumentiert wird) und schließlich der

Gelegenheitsrede oder Festrede, der also die Erhabenheit zukommt.

Bei Longinus ist die Perspektive über die Redegattungen geweitet; es werden glei-

chermaßen Reden im engen Sinn als Beispiele herangezogen wie Epen, Gedichte, Dra-

men und Prosa.Homer, Platon,Herodot, Sophokles, Sappho oder Archilochos begegnen

ebenso wie Demosthenes und Isokrates. Entscheidend für das Erhabene ist bei Longi-

nus die Darstellung von Großem, Überwältigendem. Das hat oft einen heroischen oder

auch schrecklichen Aspekt. Dieser ist aber nicht die eigentliche Sache beim Erhabenen.

Es ist meist ganz einfach das Thema, das Sujet, das eine gewisse literarische Verarbei-

tung fordert, nämlich ins Große hinein, ins Beeindruckende, Großartige, Tiefe, Patheti-

sche, Gehobene – all diese Ausdrücke und andere tauchen bei Longinus auf.51 Offenbar

ist ihm die begriffliche Strenge nicht so wichtig,was gut damit übereinstimmt, dass das

Erhabene ebenmehr eine literarische Technik als etwas inhaltlich genauBestimmtes ist.

Wichtig ist ihm vielmehr der praktische Aspekt, der sich etwa im Bemühen äußert, das

Erhabenenicht inEffekthascherei abgleitenzu lassen; es soll sich vielmehrausdemorga-

nischen Zusammenspiel der Größe des Sujets und des Feingefühls und der Leidenschaft

des Autors ergeben. Longinus’ Buch versucht durch eine Analyse der ihm vorliegenden

griechischenWerke zu ergründen, wie der erhabene Stil funktioniert und durch welche

50 Die Vermutungen über die Abfassungszeit desWerkes gehen auseinander. Sie bewegen sich aber

grob um den Zeitenwechsel herum (etwa von 30 v. Chr. bis 50 n. Chr.). Vgl. das Nachwort des Her-

ausgebers in: Longinus: Vom Erhabenen. 136.

51 Vgl. ebd. 7.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-005 - am 14.02.2026, 09:55:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


60 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

Fehler er bzw. seinGelingen gefährdet ist. In diesemSinn ist die Abhandlung zwar voller

Lust am Text und selbst auch oft rhetorisch verspielt, im Gedankengang aber sehr kon-

zentriert und nüchtern.52

Wenn das Erhabene für Longinus die Eigenschaft (und damit der Name) eines be-

stimmten Stils ist, dann ist mindestens genauso wichtig, was das Erhabene nicht ist:

Das Erhabene ist kein Affekt. Das Erhabene ist höchstens noch Eigenschaft bestimm-

ter Sache oder Handlungen. Es begegnet aber nie als Affekt. Insofern das Erhabene ei-

nen Stil bezeichnet, soll undmuss dieser Stil zwar auf jeden Fall Affekte generieren, und

das wahrscheinlich noch vordringlicher als die anderen beiden Stilarten, bei denen der

rationale Aspekt größeres Gewicht hat. Aber diese Affekte können verschiedene sein, je

nachdem, worum es eben geht. Longinus geht sogar so weit, noch einen lächerlichen

Eindruck, wenn er denn passt, zu den Effekten des Erhabenen zu zählen.53 Dieser Um-

stand ist dann besonders bemerkenswert, wenn man sich erinnert, dass in der Neuzeit

das Schöne oft neben das Erhabene, das Lächerliche diesem aber entgegengesetzt wurde.

Das Erhabene in der Moderne. Hier liegt denn auch eine wichtige Verschiebung, die Burke

dem Begriff des Erhabenen auf den Weg gibt. Bei Burke ist das Erhabene nicht mehr

der Titel eines bestimmten Stilniveaus, sondern es ist selbst ein Affekt, und sogar der

stärkste, den es gibt:

Whatever is fitted in any sort to excite the ideas of pain, and danger, that is to say, what-

ever is in any sort terrible, or is conversant about terrible objects, or operates in aman-

ner analogous to terror, is a source of the sublime; that is, it is productive of the strongest

emotion which the mind is capable of feeling.54

Der Affekt oder die Emotion des Erhabenen ist deshalb so stark,weil er/sie direkt auf die

Selbsterhaltung des Menschen zielt. Das Erhabene stellt sich dort ein, wo der Mensch

sich als bedroht erlebt. Damit ist der ästhetischen Theorie eine Wendung gegeben, die

sich unmittelbar in die neuzeitliche Anthropologie der SelbstsetzungundSelbstaffirma-

tiondes Individuumseinreiht,wie sie paradigmatisch vonHobbes (undSpinoza) formu-

liert wird.

Damit ist aber einewichtige Entscheidung inHinsicht auf dieMöglichkeit einer phi-

losophischen Ästhetik als solcher getroffen. Man kann nämlich durchaus argumentie-

ren, dass es so eine Teildisziplin wie eine philosophische Ästhetik überhaupt erst etwa

seit dem 18.Jh. geben kann. Antike und Mittelalter kannten zwar die Rhetorik, wie das

Beispiel von Longinus zeigt, sie kannten aber keine eigenständige Ästhetik. Dafür kann

52 So unterscheidet Longinus fünf Quellen des erhabenen Stils, die er nach und nach abarbeitet: »die

kraftvolle Fähigkeit, erhabene Gedanken zu zeugen«, »starke, begeisternde Leidenschaft«, »be-

sondere Bildung der Figuren« (nämlich der rhetorischen Figuren), »großartige Sprache«, als deren

Teile »Wahl der Wörter« und »figurenreiche, kunstvolle Diktion« auftreten, und schließlich »die

würdevolle, gehobene Satzfügung« (19). Zusammengehalten wird dies alles durch die eine Bedin-

gung, die allen anderen zugrunde liegt, nämlich die Kraft der Rede oder Sprache selbst.

53 Ebd. 93.

54 Burke: A Philosophical Enquiry. 36. Und der Schrecken (terror) ist das Prinzip des Erhabenen, ebd.

54.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-005 - am 14.02.2026, 09:55:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Edmund Burke: Keine Experimente! 61

man einen ganz einfachen Grund benennen: Solange die Ästhetik nur einen einzigen

Grundbegriff hat und solange dieser Grundbegriff sich unmittelbarmit einem ontologi-

schen Grundbegriff identifiziert, lässt sich gar nicht angeben, worin die Eigenständig-

keit der Ästhetik beruhen könnte (wenn man darunter nicht, wie der griechische Wort-

laut es nahelegt, primär eine Theorie der Wahrnehmung versteht). Solange die »Ästhe-

tik« also eine Metaphysik des Schönen war, konnte sie nur eine bestimmte Art und Wei-

se sein, eine ontologische Fragestellung anzugehen. Die Tatsache, dass nun ein ande-

rer Grundbegriff in Konkurrenz zum Schönen auftritt, korrespondiert unmittelbar mit

der Bewegung zur Verselbständigung der Ästhetik. (Ohne hier allzu leichtfertige Bedin-

gungsverhältnisse, geschweige denn Kausalfolgen postulieren zuwollen.) Das Erhabene

tritt nicht einfach als zweiter Begriff zu dem des Schönen hinzu, sondern modifiziert

grundlegend die Reflexion über das ästhetische Erleben als solches. In demMoment,wo

es zwei Grundbegriffe gibt, ist die Ästhetik so oder so aus dem Bannkreis der Metaphy-

sik herausgetreten – was natürlich nicht heißt, dass sie von dieser unabhängig gewor-

den ist. So können dann noch weitere Begriffe zu Grunderfahrungen des Ästhetischen

werden, etwa das Lächerliche oder das Groteske. Das Feld des Ästhetischen fächert sich

auf.

Darum geht es hier natürlich nicht. Wichtig ist immerhin, dass Burke der Ästhetik

nicht nur einen zweiten Begriff erschließt, sondern dass dieser zweite Grundbegriff in

die entgegengesetzte Richtung des Schönen geht. Damit ist erstens das Schöne selbst

fundamental entwertet, es rückt zweitens eine ganz andere Art der Erfahrung in den

Vordergrund (die ganz andere Ideen über den Menschen und seine Gemeinschaft for-

dert) und dies wiederum fungiert drittens als Blaupause für Rhetorik und Programma-

tik der Reaktion. Das ist der eigentlich erstaunliche Punkt, dass Burke in diesem frühen

Text – er ist bei der Abfassung noch nicht einmal 30 Jahre alt – einen Überblick über die

literarischeWirklichkeitskonstruktion der reaktionären Prosa liefert, die er selbst mehr

als dreißig Jahre später vorbereitenwirdunddie auch erstmit anderenAutoren ihre volle

Entfaltung erfahren wird.

Zuerst ist wichtig, dass die Erfahrung des Erhabenen eine ist, die eben die Gefähr-

dung des Einzelnen in Anspruch nimmt. Gleichwohl ist diese Erfahrung eine angenehme.

Sie muss also in einer ganz besonderenWeise angenehm sein, eine Lust eigener Art be-

gründen, die mit der der Schönheit in keinem Zusammenhang steht. Burke nennt diese

Lust des Furchterregenden »delight« im Gegensatz zum »pleasure«, das mit der Schön-

heit assoziiert ist.

Das Erhabene ist eine Emotion, die sich einstellt, wenn wir mit solchem konfron-

tiert sind, was uns bedroht, was mächtig ist, was Härte, Schroffheit, Gleichgültigkeit

ausstrahlt. Im Erhabenen erfahren wir uns unterworfen. Das Schöne dagegen ist das,

was unter uns steht; wir blicken auf das, was uns als Schönes affiziert, deshalb immer

mit einem gewissen Maß an Verachtung herab: »[…] but love approaches much nearer to

contempt than is commonly imagined […].«55Man sieht,wieweit fortgeschritten die Sä-

kularisierung des Schönen sein muss, wenn jemand in ihm vor allem die Anzeichen von

Schwäche liest.Man sieht auch, dass Burke offenbar beide ästhetische Grundbegriffe in

55 Ebd. 61.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-005 - am 14.02.2026, 09:55:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


62 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

Verhältnissen der Über- undUnterordnung, in einerMachthierarchie denkt.Das Erhabe-

ne unterwirft uns und produziert Bewunderung (admiration) oder eben Schrecken (ter-

ror); das Schöne unterwirft sich uns und produziert Liebe (love).56 Auch die Liebe ist also

einbezogen in dieses desillusionierte Bild menschlichen Zusammenlebens. Ästhetik ist

damit vonAnfanganunmittelbar einpolitischesFeld,auchwenndas indiesemTextnoch

keine sichtbare Relevanz hat.57

Man kann Burke freilich nicht bestreiten, dass er etwas Richtiges gesehen hat. Es

gibt nun einmal eine eigentümliche Lust am Schrecken, die sich vor allem dort unver-

stellt zeigt, wo sie als die Faszination für das Leid der anderen auftritt. Ob es der Unfall

auf der Autobahn ist oder die Selbstdemontage eines Prominenten:Oft könnenwir nicht

wegschauen. Es ist allerdings eigenartig, dass Burke die Ursache für diese eigenartige

Lust ausgerechnet darin lokalisiert, dass der Schöpfer uns als soziale Wesen hervorge-

bracht hat und dass er wollte, dass diese Faszination dazu dient, dass wir einander hel-

fen und das Leid der anderen lindern wollen.58 Davon kann wohl keine Rede sein, selbst

wenn man die naive Teleologie akzeptieren wollte: Es scheint, dass sich hier eine Logik

des Kampfes aller gegen alle durchsetzt, die auf Hobbes zurückgeht und die hier nicht

ausgesprochen, ja sogar dementiert wird, die aber der Sache nach nicht zu leugnen ist.

Damit meine ich nicht, dass diese unbestreitbare Faszination für das Leid der anderen

durch eine so massive spekulative These wie den Krieg aller gegen alle erklärt werden

muss; Burke bewegt sich aber durchweg auf den Spuren von Hobbes, selbst da, wo er es

selbst nicht wahrhaben will.

Die unmittelbaren Effekte des Erhabenen (in der Natur) sind solche, die das Denken

gerade hindern: Zumindest für den Augenblick ist keine Vernunfttätigkeit mehr mög-

lich, wenn Erstaunen (astonishment), Furcht und Schrecken herrschen.59 Allerdings ist

das eine Frage des Grades, da beim Erhabenenmeist nicht unmittelbar unser Leben auf

dem Spiel steht; so ist es für Burke unzweifelhaft, dass dieser Affekt nicht aus einer Ver-

nunfttätigkeit entsteht, dass er ihr aber »vorgreifen« und uns (in ihr) antreiben kann.

»Hence arises the great power of the sublime, that far from being produced by them,

it anticipates our reasonings, and hurries us on by an irresistible force.«60 Anders aus-

gedrückt: Das Erhabene ist eine unmittelbare, anschauliche Erfahrung, die selbst ver-

nunftfrei ist, unser Denken aber in gewisse Richtungen lenken kann. Man ahnt schon,

wie diese Macht des Erhabenen in der Rhetorik der Reaktion gebraucht werden wird.

Es ist denn nur logisch, dass alles, was Burke dann im Folgenden über die Art und

Weise zu sagen hat, wie sich das Erhabene darstellt, als eine ausführliche Schreibanwei-

sung für die reaktionäre Prosa gelesen werden kann. Natürlich nur nachträglich, und

natürlich liegt darin eine Rückprojektion,mit allen Fragwürdigkeiten, die mit so einem

56 Vgl. ebd. 100f.

57 Noch unausgeführt, aber bereit liegt auch schon die Dimension der Geschlechterordnung, die für

die Reaktionäre und Faschisten immerwieder in den Vordergrund rückenwird: Burke spricht nicht

ausdrücklich davon, aber es bedarf wenig historischer Kenntnisse, um zu sehen,wie diemit Schön-

heit verbundenen Tugenden klassischerweise mit demWeiblichen, die dem Umkreis des Erhabe-

nen entstammenden mit demMännlichen assoziiert sind.

58 Vgl. ebd. 42f.

59 Vgl. ebd. 53.

60 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-005 - am 14.02.2026, 09:55:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Edmund Burke: Keine Experimente! 63

Verfahren verbunden sind.Das ändert nichts daran, dassman schwerlich eine präzisere

Beschreibung der reaktionären Prosa finden wird als in diesem Zweiten Teil von Burkes

Enquiry.

Phänomenologie des Erhabenen. ZumSchrecken gehörtDunkelheit (obscurity),wörtlichwie

im übertragenen Sinn. Wir werden sehen, wie die Reaktion das Raunen zur Methode

ausbildet – und zwar aus systematischen Gründen. Burkes Beschreibung ist daher fast

schon das Programm der reaktionären Prosa: »In this description all is dark, uncertain,

confused, terrible and sublime to the last degree.«61

Klarheit und affektive Kraft sind sogar umgekehrt proportional.62 Das Erhabene

braucht Größe, so sehr, dass es eine Tendenz auf Unendlichkeit zeigen muss.63 Das Er-

habene ist das, wasMacht hat (power). Die Lust am Erhabenen (delight) ist damit immer

auch die Lust an der eigenen Unterwerfung, und sei sie fiktiv. Gewalt, Stärke, Schmerz:

Sie fließen in einen Affekt zusammen und produzieren eine Lust, die mit herkömm-

lichen Kategorien nicht fassbar ist – und die für die Faszination des Faschismus von

zentraler Bedeutung sein wird. Das Erhabene ist die Affektordnung, in der Rücksicht-

losigkeit, Härte, Entschlossenheit, Durchsetzungskraft, Gewalt, Macht geil sind – und

das unabhängig davon, ob man sich dabei als Herr oder als Knecht imaginiert.64

Das Erhabene wird allgemein produziert durch alle Privationen: Weite, Dunkelheit,

Einsamkeit, Stille.65 Gerade die schweigendenMänner in den reaktionären Phantasmen

werden diese Topoi bestätigen. Das Erhabene wird erlangt durch Schwierigkeit (also die

Idee einer kaum zu bewältigenden Aufgabe) und durch Pracht (magnificence), durch die

ungeordnete Häufung von Einzeldingen.66 Der erklärte Feind des Erhabenen ist das

Leichte und Lachende67 – womit auch genau der Punkt angedeutet ist, an dem sich der

reaktionäre Diskurs für alle, die sich nicht an ihm berauschen, ständig selbst entlarven

wird: Er wird allzu leicht lächerlich. Und während die Tugenden, die Liebe inspirieren

(und die also mit dem Schönen assoziiert sind), Nachsicht, Gunstbezeugung, Neigung

sind, gehören zum Erhabenen die Tugenden der Tapferkeit, der Gerechtigkeit, der

Weisheit, der Würde: alles Haltungen und Habitus, die mit Härten operieren, mit

Bedrohungen undmit Strafen.68

Diese Liste der Elemente des Erhabenen liest sich als ein Kompendium der Indizi-

en für eine Anthropologie von Angst und Gefahr. (Das wird im übrigen auch in Sektion

61 Ebd. 55. Voranging ein Zitat aus Miltons Paradise Lost, in dem ein reaktionärer Lieblingstopos ge-

schildert wird: der Tod.

62 Vgl. ebd. 55f.

63 Vgl. ebd. 58. Und Sektionen VII und VIII.

64 Vgl. ebd. 59f. 63. Diese Lust an Macht und Kraft hat im Übrigen zwei Varianten: die herrische und

die rebellische. Die Reaktion und der Faschismus haben immer gewusst, beide zu bespielen. Gera-

de gegenwärtig geriert sich der Faschismus als Rebell gegen ein übermächtiges System von Lüge

und Unterdrückung – ausgerechnet.

65 Vgl. ebd. Sektion VI.

66 Ebd. Sektionen XII und XIII.

67 Vgl. ebd. 75.

68 Vgl. ebd. 100f.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-005 - am 14.02.2026, 09:55:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


64 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

XVIII des Zweiten Teils bestätigt, der unter derÜberschrift der »Plötzlichkeit« denMen-

schen als ein Tier inszeniert, das beständig auf der Hut ist.)

• Dunkelheit, Nacht

• Bewunderung, Erregung, Unwissenheit

• Größe

• Unendlichkeit

• Macht, Gewalt, Stärke

• Weite, Einsamkeit, Stille

• Pracht

• Härte,Widerstand, Unbestechlichkeit

• Tapferkeit, Gerechtigkeit,Weisheit,Würde

• Schmerz

• Schrecken.

Die Prosa der Reaktion wird sie alle bemühen, ja, sie wird sich aus ihnen und aus dem

Bild einer permanenten, einer unausweichlichen Bedrohung aufbauen. Daraus, aus der

Furcht, die damit einhergeht, wird sie einen Teil ihrer Kraft gewinnen, aber nicht den

wichtigsten. Die Furcht wäre für sich genommen ohnmächtig, wenn sie nicht schon in

sich mit einer Lust verbunden wäre: mit der Faszination für Leid, Unglück und Gefahr,

und wenn es nicht vor allen Dingen eine eigene Lust an der Unterwerfung gäbe – eine

Lust, die so grundlegend ist, dass sie als Lust gar nicht unterscheiden muss, wer da wen

unterwirft.

Realität und Fiktion. Zwei Bemerkungen sind noch wichtig, um zu erkennen, dass Burke

nicht einfach wie nebenbei eine Ästhetik formuliert, die dann in Reaktion und Faschis-

mus eine unheilvolle Realisierung finden wird. Es ist in Wahrheit umgekehrt: Reaktion

und Faschismus finden ihre Verwirklichung erst in dieser und durch diese Ästhetik. Die

Reaktion ist in einem bestimmten, fest umschriebenen Sinn ein »ästhetisches« Phäno-

men, eine über Inszenierung vermittelte Antwort auf ein Problem, das sich zugleich als

ontologisches und als politisches präsentiert. Die Reaktion ist nicht zufällig auf Insze-

nierung und literarische Konstruktion angewiesen, sondern wesensmäßig – was nicht

zu dem Missverständnis verleiten sollte, dass die Reaktion (und noch weniger der Fa-

schismus) nur ein ästhetisches Phänomenwäre. Ihre Verwirklichung ist eine in allen Le-

bensbereichen, sie expandiert von der Prosa bis zur Parteipolitik, zur Kulturkritik, zum

Mord, zumRessentiment oder zumLebensentwurf. Zu erklären, dass die Reaktion einer

literarischen (oder anders ästhetischen) Vermittlung bedarf, bedeutet nicht, ihre Bruta-

lität und ihre menschenverachtenden Konsequenzen zu leugnen.

Eine erste Bemerkung ist noch eher anekdotischer Art: Burke schreibt an einer Stel-

le, dass das, was wie ein Versprechen auftritt, »pleasure« produziert, also die Art von

Genuss, die mit dem Schönen verbunden ist. Der Frühling, die Jugend, eine Skizze öff-

nen sich von sich aus auf eine Wirklichkeit, welche Öffnung in gewisser Weise als die

Komplementärfunktion des Unendlichen aufseiten des Schönen fungiert: »because the

https://doi.org/10.14361/9783839469798-005 - am 14.02.2026, 09:55:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Edmund Burke: Keine Experimente! 65

imagination is entertainedwith the promise of somethingmore, and does not acquiesce

in the present object of the sense«.69

Burke belässt es nun dabei. Aber man könnte, im Licht der folgenden Jahrhunderte,

diesem Gedanken eine Verlängerung geben. Denn wenn das offene Versprechen »plea-

sure« erzeugt undalsodemSchönenangehört,dann ist es nur folgerichtig anzunehmen,

dass im Gegensatz dazu der Verlust das Gefühl des Erhabenen erzeugt. In der Tat wird

dieses Thema in der reaktionären Prosa eine zentrale Stelle einnehmen, und zwar eine,

deren paradoxe Präsentationsform in genauer Übereinstimmung mit den Erfordernis-

sen einer affektproduzierenden Literatur steht. Dass auch in Burkes späterer Polemik

gegen die Französische Revolution das Thema des Verlusts eine neuralgische Stelle be-

setzt, haben wir schon gesehen. Die Reaktion wird den Verlust (der Ordnung, des Sin-

nes, der Identität, des Volkes, des Seins) immer so darstellen, dass er einerseits schon

geschehen ist, dass er in einer Hinsicht unwiderruflich ist (worin sich das verstellte Be-

wusstsein Ausdruck gibt, dass die demokratische Idee zumindest in einem bestimmten

Sinn schongewonnenhat,dass derReaktionär also in der Tat eineArtDonQuixote ist);70

andererseits hört die Reaktion nicht auf, zum Kampf gegen den Verlust aufzurufen, so

also stünde er eben noch bevor. Dieser offene Widerspruch in den zeitlichen Stellun-

gen zum Verlust macht nun eine besondere rhetorische Stärke der reaktionären Prosa

aus, denn genau damit,mit diesem inkohärenten Schillern um den Verlust herum,wird

dieser ununterbrochen wach und lebendig gehalten, er wird von einem Ereignis in ei-

ne permanente Realität übersetzt, die alleine deshalb ungreifbar (also doch wohl auch

»dunkel«) ist, weil sich nicht sagen lässt, ob sie schon war oder noch kommt. Der Ver-

lust, umden sich die Angst der Reaktion dreht, ist sowohl schon geschehen als auchnoch

drohend, und deshalb ist er nie gegenwärtig: was die Voraussetzung seiner unablässigen

rhetorischen Vergegenwärtigung ist.71 So hat Burke die Umrisse für eine Extrapolation

69 Ebd. 70.

70 Nochmal: Mit dieser Bestimmung ist keine Bagatellisierung der Schrecknisse der Geschichte

verbunden, keine Teleologie, weder hegelianisch noch marxistisch, keine Endgültigkeit des ge-

schichtlichen Verlaufs. Dass die Idee der Demokratie gewonnen hat, heißt nichts anderes, als dass

in demMoment, in demwir leben (undetwa seit dem19.Jh.) alleAntworten auf die Fragendes Poli-

tischen in Termini der Demokratie formuliert werdenmüssen – sogar die antidemokratischen. Ge-

nau das tut ja der Faschismus, der sich nicht genug in plebiszitären Selbstbestätigungen suhlen

kann. Die gesamte Rahmung dessen, was wir unter Politik verstehen, hat ein irreduzibel demo-

kratisches Moment. Das heißt im Übrigen nicht, dass sich das nicht auch ändern kann. Es ist im-

merhin möglich, dass eine ausreichend gewissenlose und dauerhafte Politik der Unterdrückung

und Unmündigkeit, vielleicht nicht jede Erinnerung an diese demokratische Idee, aber doch die

Hoffnung auf sie auslöscht. Damit ist auch klar, dass meine Rede von der Donquixoterie nicht der

billige Versuch ist, die Reaktionäre einfach als Verblendete und Ewiggestrige zu disqualifizieren,

in der Erwartung, damitmit ihnen fertig zu sein. Sie sind eben sowohl Ewiggestrige wie Hypermo-

derne. (Deshalb ist Burke kein Reaktionär im engen Sinn.) Und selbst wenn sie nur Ewiggestrige

wären, bräuchte man nicht zu hoffen, dass dieser Aufweis alleine etwas gegen sie auszurichten

imstande wäre.

71 Corey Robin hat auf die Bedeutung des Verlustthemas für die reaktionäre Selbstinszenierung

nachdrücklich hingewiesen (The reactionary mind. 22f. 58f. 98f. 104f.). Im Kapitel 9 wird dort auch

schon die paradoxe zeitliche Natur dieses Verlusts angedeutet.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-005 - am 14.02.2026, 09:55:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


66 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

geliefert, die sich,wie alles,was er hier zumErhabenen schreibt, perfekt in die Logik der

reaktionären Prosa einfügt.

Noch entscheidender ist aber die zweite Bemerkung, die voll und ganz ins Herz der

reaktionärenUnternehmung selbst führt.Wenn es stimmt, dass die Reaktion eine Prag-

matik ist,die einenuntilgbar »ästhetischen«Aspekthat,dass sie aus ihrer eigenen Insze-

nierungheraus lebt;wenndie aberdochandererseits nicht einebloßeSache vonBüchern

sein will (schließlich verachtet man die Schreiberlinge und Intellektuellen) und auch nie

war –dann ist dieReaktionprinzipiell darauf angewiesen, inderProsa,die sie kultiviert,

den Unterschied von Literatur zuWirklichkeit aus der Literatur heraus selbst zu unter-

laufenoder zuüberwinden.Dadas aber nunmal nicht geht (zumGlück), braucht sie eine

andere Strategie: die Verwischung derUnterschiede.Wirwerden sehen,wie zentral die-

se Strategie werden wird. Das Erstaunliche ist nun, dass Burke auch in dieser Hinsicht

vorgearbeitet hat – wenn auch sicher nicht absichtlich.

Kant wird in der Kritik der Urteilskraft die Thematik von Burkes Analyse des Erhabe-

nen sowie einigeGrundzügeübernehmen.Erwird ihr aber aucheineneue systematische

Richtung geben. Es sind hier vor allem zwei Aspekte, die ich als Demarkationslinien be-

nennen möchte und die direkt ins Zentrum der Fragen führen. Erstens ist es für Kant

sicher, dass das Erhabene keine Eigenschaft der Objekte selbst ist; vielmehr handelt es

sich beim Erhabenen um eine ganz spezifische Art der Antwort des menschlichen Geis-

tes auf eine bestimmte Erfahrung. »Man sieht hieraus auch, dass die wahre Erhabenheit

nur im Gemüte des Urteilenden, nicht in dem Naturobjekte, dessen Beurteilung diese

Stimmungdesselben veranlasst,müsse gesuchtwerden.«72 Zwar thematisiert auchBur-

kedasErhabene als eineReaktion auf einenbestimmten äußerenEindruck,also letztlich

als ein subjektives Phänomen. Gleichwohl hat Burke eben nicht den strengen transzen-

dentalphilosophischen Ansatz, der eine klare Parteinahme erzwingt: entweder ist das

Erhabene etwas rein Subjektives oder es ist in der Natur selbst. Burke ist, obgleich seine

Analyse eine »psychologische« und schließlich (im Vierten Teil) eine sinnesphysiologi-

sche ist, unbekümmerter, was diese Frage betrifft. Das ist für sich kein Vorwurf, denn

es wäre sicherlich ungesund, den transzendentalphilosophischen Standpunkt für allge-

mein verpflichtend zu erklären.

Der zweite Punkt findet sich ebenfalls bei Burke, wird aber bei Kant um ein Vielfa-

ches eindeutiger durchgeführt. Um die Affektion des Erhabenen zu erleben, muss eine

Distanz vorliegen.Das Schreckliche darfmich nichtwirklich gefährden. »Wer sich fürch-

tet, kann über das Erhabene in der Natur gar nicht urteilen, so wenig als der, welcher

durchNeigung undAppetit eingenommen ist, über das Schöne.«73 AuchBurke bemerkt,

dassmein Lebennicht inGefahr sein darf, soll ich irgendeineArt von »delight« erleben.74

Es gehört sicher auch hierher, dass ein guter Teil seiner Beispiele der Kunst entnommen

ist.

Aber ebendas istder springendePunkt.SprichtBurkenunüberLiteratur,überKunst

oder über die Natur, das Wirkliche? Ist das in letzter Konsequenz dasselbe, d.h. par-

tizipiert es an derselben Wirklichkeit, im selben Sinn? Es wäre philosophisch dagegen

72 Kant: Kritik der Urteilskraft. B 95.

73 Ebd. B 103.

74 Burke: A Philosophical Enquiry. 44.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-005 - am 14.02.2026, 09:55:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Edmund Burke: Keine Experimente! 67

nichts einzuwenden, man wüsste es aber gern. Noch grundsätzlicher aber wird die Sa-

che, wenn Burke zwar einerseits (wie erwähnt) erklärt, dass das Erhabene, um erlebt

werden zu können, der Sicherheit und Distanz bedarf; wenn er aber andererseits be-

hauptet, dass Schmerz und das Gefühl des Erhabenen verschiedene Intensitätsstufen

ein und desselben Geschehnisses sind. Schmerz und Schrecken unterscheiden sich ei-

gentlich nur in der Richtung: jener kommt vom Körper zum Geist, dieser umgekehrt,

»but both agreeing, either primarily, or secondarily, in producing a tension, contraction,

or violent emotion of the nerves«.75 Schließlich erweist sich das Erhabene als eine Art ge-

ringerer Schmerz,der für die feinerenTeile desOrganismus als AnstrengungundÜbung

dient; aus dieser Anstrengung (labour) und Übung und ihrem gesunden Effekt resultiert

die spezifische Lust am Erhabenen, so wie aus der Beziehung auf die feineren Teile des

Organismus das Erhabene sich in die Nähe des Geistigen rückt (wohingegen sich die

Anstrengungen der gröberen Teile unmittelbar als körperliche Schmerzen identifizieren

lassen).76 Anstrengung, Schmerz, Schrecken,Erhabenheit gehören also einer Dimension

der menschlichen Existenz an, bilden gewissermaßen ein Kontinuum.

Genau das ist der Punkt, an dem eine Unklarheit entsteht, die für die gesamte reak-

tionäre Prosa charakteristisch werden wird. Diese lebt nämlich nicht nur aus der (teil-

weise unermüdlichen und daher ermüdenden) Evokation des Erhabenen; sie lebt vor al-

lem daraus, dass diese Evokation die Unterscheidung zwischen dem Ästhetischen und

dem Realen verwischt. Das Geile77 am reaktionären Erhabenen ist eben, dass es unmit-

telbar das Überwältigende des Realen ausdrücken möchte. Es ist eine literarische Fikti-

on, die nicht eine Handlung oder Personen fingiert, sondern ihre eigene Wirklichkeit,

und zwar stilistisch, eben unter Rückgriff auf die Elemente des Erhabenen, die Burke

analysiert. Oder zumindest so: eine literarische Fiktion, die permanent und systema-

tisch unter Appell an die Kraft des Erhabenen die Grenze zwischen Fiktion und Realität

verwischt.

Wenn zwischen dem Erhabenen und dem Schmerz, zwischen Angst und Anstren-

gungnur ein graduellerUnterschied besteht,wenn sie ineinander übergehen,dann lässt

sich auchnichts gegen ein literarisches Programmeinwenden,dass die Potenz desErha-

benen so weit treibt, bis es gewissermaßen in die Realität springt: bis es als etwas Reales

fühlbar wird und sich an die Stelle von anderen Fühlbaren setzt – oder an die Stelle, an

der sich einMangel an Fühlbarem breitgemacht hat.Wenn zwar das eigene Leben nicht

inGefahr seindarf (was bei einer Leserin ja billig vorausgesetztwerdendarf),dieDistanz

zu Gefahr nur durch den Grad der Anstrengung bemessen wird, dann ist die erhabene

Prosa eben sowohl eine Sache des Ästhetischen wie der Erfahrung von Realem. (Natür-

lich nicht nur so, dass auch ein Text etwas Reales ist.) Die Reaktionäre verwischen eben

systematischdiesenUnterschied:DasästhetischHerbeigezaubertewirdalsRealität aus-

gegeben, darin besteht ihre Mission. Diese Realität ist im Übrigen – auch das ist nicht

zu unterschätzen – eine leibliche Realität. Auch das ist bei Burke angedeutet,wenn auch

75 Ebd. 120.

76 Ebd. 123. Teil IV. Sektion VII.

77 Manche Leser*innen stoßen sich vielleicht an so einemvulgären undungenauenAusdruck. Eswird

sich im Verlauf der Analyse zeigen, dass das »Geile« als ein Terminus Technicus betrachtet werden

muss, auf den nicht gut verzichtet werden kann.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-005 - am 14.02.2026, 09:55:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


68 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

Kontext und Formulierung hier noch durchaus harmlos sind: »Ourminds and bodies are

so intimately connected, that one is incapable of pain or pleasure without the other.«78

Doch dass der Leib als Ort der Realität erfahren wird in der reaktionären Selbststi-

mulation, ist nicht ohne Bedeutung. Einerseits unterliegt dieser Aspekt einer Selbstver-

leugnung, indem er zwar für sich anerkannt, jedoch stets in den Ausdruck irgendeiner

höheren Wirklichkeit umgedeutet wird, ganz in Übereinstimmung mit den beständi-

gen idealistischen, antimaterialistischen, antinihilistischen Proklamationen. Anderer-

seits ist eben dieser Rückfall aufs Urtümlichste, aufs Primitivste sehr wohl ein wirksa-

mes Prinzip für die Reaktion, die in ihm eben die Quelle all ihrer Brutalismen findet, ih-

rer Begeisterung für diewilde, verantwortungslose Tat, aber auch dieGrundlage für ihre

besondere Lieblingsdisziplin: die Verachtung und Beschimpfung der Intellektuellen.

78 Ebd. 121.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-005 - am 14.02.2026, 09:55:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

