4. Edmund Burke: Keine Experimente!

Konservativismus, Konterrevolution, Reaktion. Edmund Burke ist eine der wichtigsten Fi-
guren in der Vor- und Frithgeschichte der Reaktion. Er wird nicht selten als der Vater
des modernen Konservativismus bezeichnet, und dieser Name, so diskussionswiirdig
wie alle derartigen Vaterschaftszuschreibungen, ist nicht ohne Plausibilitit. Das Werk,
das Burke diesen Namen vor allem eingetragen hat, ist eine Schrift, die schon im Jahr
1790 vehement Partei gegen die biirgerliche Revolution in Frankreich und ihre Anhinger
in England ergriffen hat: Reflections on the Revolution in France.

Es ist wichtig, in den begrifflichen Kategorien einige Klarheit zu wahren. Es leuch-
tet ein, in Burke einen Vertreter des Konservativismus zu sehen: Die Berufung auf eine
lange praktizierte Tradition und Uberlieferung ist fiir ihn einer der sichersten Maf3stibe
fiir die Legitimitit einer politischen Institution so wie fiir ihre gute Einrichtung. Fitr sich
betrachtet, scheint mir dieser Begriff des Konservativen nicht unbedingt problematisch
zu sein: Ob man dieser Idee folgt oder nicht, sie definiert zuerst einmal eine gewisse po-
litische Beharrungskraft, die man wahlweise dngstlich oder pragmatisch nennen kann,
die aber in manchen Fillen auch das Pridikat des Verniinftigen verdienen kann, das sie
sich mit Vorliebe selbst zulegt. Wenn Konservativismus nichts anderes als das bedeutet,
dann stellt er zwar eine eigene Kraft des Politischen dar, ihre Trigheitskraft eben, aber
nichts, was dem Politischen eine eigene Richtung zu geben vermag. Es miissen dann im-
mer noch andere Faktoren mit in die Rechnung treten — wie es bei Burke auch der Fall
ist.

Andererseits ist Burke kein Vertreter der Reaktion in dem Sinn, der hier entwickelt
wird. Man muss zwischen der Konterrevolution einerseits und der Reaktion anderer-
seits unterscheiden. Beides ist nicht dasselbe, im Gegenteil ist der Unterschied ein we-
sentlicher. Das fillt nur deshalb nicht sofort ins Auge, weil der Unterschied durch eine
verinderte Gesamtlage bedingt ist, die eine andere politische Antwort der anti-emanzi-
patorischen Krifte verlangt.

Fur die begriffliche Differenzierung, die ich vorschlage, muss ich selbstverstindlich
auf eine gewisse kiinstliche Vereinheitlichung zuriickgreifen — was aber deshalb nicht
so schwerwiegend ist, weil es exakt diese Vereinheitlichung ist, die auch die anti-eman-
zipatorischen Krifte zu erkennen meinen. Sie sind eben anti-emanzipatorisch, indem
sie sich gegen etwas stemmen, was sie als ein einheitliches modernes Konzept des Po-

- am 14.02.2026, 09:55:27. -



https://doi.org/10.14361/9783839469798-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

litischen wahrnehmen. Es liegt hier keine Einheitlichkeit vor, im Gegenteil ist dieses
Konzept von Anfang an und konstitutiv divergent, bis hin zum Widerspruch und zum
Kampf. Ist des deshalb ein Konzept? Es ist auf jeden Fall eine Bewegung. Und Bewegun-
gen konnen nun einmal streuen, wenn sie — wie es zur Grundlage dieser Bewegung der
Moderne gehort — von mehr als einem Korper vollzogen werden. Diese Bewegung star-
tet von solchen Ideen wie der Freiheit, der Gleichheit, der Souverinitit des Volkes, der
Kritik an itberkommenen Hierarchien und Ideologien, an abergliubischen Rechtferti-
gungen von Macht, an Exklusionen, Verbrimungen 6konomischer und politischer Un-
gleichheit. Sie sucht nach einer Gestaltung von Politik, in der die Vielen mitreden diirfen
und sollen, in der ein jeder und eine jede kraft ihrer Individualitit auch schon zur Teilha-
be qualifiziertist. In der allgemeine Rechte alle Biirger und Biirgerinnen gleichermaflen
zu Mitgliedern und Mitwirkenden in einer Gemeinschaft erhebt. In der Ausbeutung und
Unterdriickung, hier wie dort, nicht durch den Verweis auf vorgeblich natiirliche Unter-
schiede gerechtfertigt wird. Nennen wir das Ganze mit dem zu simplen, aber bequemen
Namen »Demokratie« oder »Sozialismus«, nur um eben einen bequemen Dachbegrift
zu haben. Mit dieser Zusammenfithrung unter einen Begriff sollen gerade nicht all die
Widerspriiche, Divergenzen und oft auch gewaltsam sich entladenden Konflikte wegge-
deutet werden, die in dieser Bewegung von Anfang an wirksam sind. Die Emanzipation
kann nur als Geschichte bestindiger Aufspaltung und Neubesinnung gedacht werden,
nicht als eine grof3e Einheit.

Diese Idee von Demokratie oder Sozialismus oder Gleichheit hatte mehr als eine Ge-
burtsstunde in der Moderne. Sie emanzipiert sich in mehreren Anliufen, in verschie-
denen historischen und lokalen Kontexten, in verschiedenen Maflen, mit unterschied-
lichem Erfolg. Man kann sie z.B. bis in einige biirgerliche Ermichtigungen in nordita-
lienischen Stidten zuriickverfolgen, die sich bereits im spiten Mittelalter ereignet hat-
ten. Besonders kraftvoll kommt der Gedanke dann wieder in der Englischen Revolution
1640-1660 zum Tragen, die, selbst ein hochst widerspriichliches Ereignis, radikaldemo-
kratische und proto-kommunistische Stimmen kennt. Emblematisch wird dann natiir-
lich die Franzosische Revolution, die mit dem Sturm auf die Bastille und der Hinrich-
tung der Konigsfamilie in drastischer Symbolik den Bruch mit den traditionellen Ideen
von Politik vollzieht.! (Was nicht heiflt — da braucht man sich keine Illusionen hinge-
ben -, dass diese Franzdsische Revolution eine irgendein widerspruchsfreie oder ge-
rechte, »gute« Sache gewesen wire. Von der beschimenden Inkonsequenz und dem bru-
talen Egoismus der Revolutionire wissen Olympe de Gouges ebenso wie die Sklaven von
Haiti einiges zu erzihlen.)*

Ich spreche nun bei einem Autor wie Burke von Konterrevolution. Das ist vielleicht
ein unschénes Wort, das in sich schon abschitzig klingt. Es ist aber zuerst einmal ganz

1 Burke ist sich dessen sehr bewusst. Er schreibt mit Blick auf den 6. Oktober 1789, an dem die
konigliche Familie im Triumph als Gefangene nach Paris (iberfiihrt worden war: »[...] the most im-
portant of all revolutions, which may be dated from that day, | mean a revolution in sentiments,
manners, and moral opinions.« Burke: Reflections. In: Revolutionary Writings. 1-250. 82.

2 In der neueren deutschen Ausgabe von de Gouges’ Erkldrung der Rechte der Frau von Gisela Bock
wird auch der historische Kontext und de Gouges’ personliches wie literarisches Schicksal in der
und nach der Revolution ausfiihrlich gewiirdigt. Zu Haiti vgl. Hanke: Revolution in Haiti.

- am 14.02.2026, 09:55:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839469798-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Edmund Burke: Keine Experimente!

systematisch gemeint. Denn Burke positioniert sich klar gegen dieses moderne Konzept
des Politischen, er kimpft entschieden gegen die politischen Erscheinungen, in denen
es sich duflert. Er tut dies — und das ist das Entscheidende — in einer historischen Situa-
tion, in der es moglich erscheint, diesen Kampf noch zu gewinnen. Der Kampf gegen die
Revolution und gegen das, wofiir sie steht, kann publizistisch, politisch, ideologisch, mi-
litirisch, okonomisch gefithrt werden. Er kann dazu fithren, dass das Revolutionsregime
in Frankreich gestiirzt wird und dass die legitime Herrschaftssphire des Konigs wieder
hergestellt wird. Er kann damit enden, dass die Verfechter von Freiheit, Gleichheit und
Briiderlichkeit nicht nur das Heft des Handelns, sondern auch die ideologische Vorherr-
schaft verlieren und als monstrése Kuriositit in die Geschichte eingehen. Es kann zur
Wiederherstellung eines hierarchischen, autoritiren Mainstreams kommen. Das alles
ist moéglich — im Jahr 1790.

Irgendwann ist das nicht mehr méglich. Irgendwann hat zwar nicht die Demokra-
tie als politische Form einfach gewonnen. Aber es gibt einen Zeitpunkt (der sich natiir-
lich nicht einfach bestimmen lisst), von dem ab die Bezugnahme auf eine traditionel-
le Legitimation von Herrschaft allen Kredit verloren hat, zumindest in so breiten Tei-
len dessen, was man dann Offentlichkeit nennt und was selbst Produkt der Moderne ist,
dass diese Idee von Politik keine Chance mehr hat. Irgendwann kann die Berufung aufs
und die Evokation des Ancien Regime nur noch licherlich wirken. Wer heute Monar-
chist ist, ist im besten Fall ein bunter Vogel, den man zu Dinnerpartys einlidt, weil man
ihn nicht ernstnimmt. Der Abscheu vor der Demokratie, vor der Gleichheit, auch vor der
entseelenden Gleichformigkeit der kapitalistischen Organisation von Arbeit etc. muss
sich dann andere Wege suchen. Reaktion und Faschismus sind keine konservativen Be-
wegungen, in dem Sinn, dass sie bestrebt wiren, eine alte Herrschaftsform und -legi-
timation wiederherzustellen. Sie streben eben nie das Ancien Regime an. Der italieni-
sche Faschismus bringt das auf den Punkt, wenn er eine bereits pseudo-althergebrachte
Herrschaftsform, die Monarchie (Italien war im frithen Mittelalter mal eine Monarchie
gewesen, dann nochmal kurz nominell unter Napoleon), mit ihrer ganz andersartigen
Form und Legitimation von Herrschaft iiberlagerte, in scheinbar volliger Indifferenz der
beiden Politiktypen zueinander. Die Konterrevolution will die Riickkehr zu einer monar-
chischen Herrschaft, die ihre Legitimation von der Tradition oder von Gott herleitet. Die
Reaktion ist aber Reaktion nicht nur auf die Moderne und ihr Konzept von Politik, son-
dern auch auf die Unmoglichkeit der Konterrevolution. Sie sucht neue, hoch autoritire
Herrschaftsformen auf, die ihre Legitimation aber durchaus aus dem Volk oder einem
begrifflichen Aquivalent ziehen. Die Reaktion tritt also erst dort auf den Plan, wo die
Konterrevolution unmdglich geworden ist. Wir werden spiter sehen, dass die Reaktion
ein widerspriichliches Verhiltnis zum Verlust des Wesentlichen und Wahren enthilt. Ei-
nerseits wird in unablidssigem Alarmismus vor diesem Verlust gewarnt, der andererseits
als lingst geschehen imaginiert ist. Dieser Widerspruch macht Sinn, wenn man ihn in
diesen Kontext zuriickversetzt. Der Verlust, der schon geschehen ist und der nicht wie-
der wettzumachen ist, ist der Verlust der politischen und gemeinschaftlichen Wahrheit,
der mit der Moderne und ihrer Sophistik in die Welt getreten ist. Deshalb gilt es nun, den
letzten Rest der Wahrheit zu retten, sie genau dieser Vernichtung durch die Moderne zu
entreifien, bevor alles zu spatist. Wohlgemerke: Diese Rekonstruktion steht nicht bei den
Reaktioniren selbst, und sie tut ihnen zu viel Ehre an oder zu wenig, je nachdem. Denn

- am 14.02.2026, 09:55:27. -

47


https://doi.org/10.14361/9783839469798-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

die Widerspriichlichkeit des Verlustnarrativs in der reaktioniren Prosa ist kein Problem
fiir diese und kein Argument gegen sie; die Kraft dieses Narrativs ist eine nur literarisch,
asthetisch zu validierende. Die wahre Gestalt der reaktioniren Verlustidee ist die wider-
spriichliche Verdichtung, so wie sie in ihrer Prosa auftritt, nicht meine Rekonstruktion.
Diese soll im Gegenteil dazu dienen, der Bezauberung durch das Widerspriichliche als
solches eine rationale Fassung entgegenzusetzen. Fiir die Fadheit dieser Rekonstruktion
bin ich deshalb nicht verantwortlich.

Eine Mahnung noch, bevor Burke zu Wort kommt: Ich hatte gesagt, dass die Idee
der Moderne oder der Demokratie oder der Aufklirung (um den Namen soll an dieser
Stelle nicht gestritten werden) gesiegt hat, so dass fortan noch der Protest gegen diese
Idee in den Termini dieser Idee selbst formuliert werden muss. Das stimmt historisch.
Damitist aber keine falsche Sicherheit gemeint, so als kdnne es nie mehr anders werden.
Solche Sicherheiten sollten wir uns schleunigst abgewohnen. Es kann auch immer alles
vergessen und verdringt werden. Keine Frage.

Polemik und Kritik. Edmund Burke ist also Vertreter des Konservativismus und der Kon-
terrevolution. Er ist nicht selbst Vertreter der Reaktion. Dennoch sind die Reflections, als
ein wirkmichtiger Beitrag zur Kritik der Revolution, einige Betrachtungen wert.

Der Text der Reflections ist in Wahrheit nicht besonders ordentlich; vielmehr setzt er
sich aus nacheinander geschalteten Passagen zu verschiedenen Themen und in verschie-
denem Tonfall zusammen, ohne dass ein Kompositionsprinzip erkennbar wire (mir je-
denfalls nicht). Anlass fiir die Abfassung ist neben den Ereignissen in Frankreich selbst
die Begeisterung, mit der einige Zeitgenossen diesseits des Kanals diese Ereignisse ver-
folgt hatten. Besonders die Rede des Dr. Richard Price mit dem Titel A Discourse on the Love
of our Country von 1789 wird von Burke immer wieder einer harschen Kritik unterworfen.

Die Reflections sind ein polemischer Text, und das ganz offen. Es wundert deshalb
nicht, dass sich darin allerlei Beschimpfungen aus dem grofRen Arsenal der moralischen
Erbitterung finden. Auch sind nicht alle Darstellungen der historischen Ereignisse ganz
akkurat. Auch das gehort zum Geschift und ist, wie ich finde, verzeihlich, wenn man die
Textsorte beriicksichtigt. Dass einige Gemeinplitze der antidemokratischen Propagan-
da aufgerufen werden, etwa die »swinish multitude«,? ist ebenfalls erwartbar.

Uber diese Trivialititen hinaus ist sich Burke auch nicht zu schade, immer wieder
in die Trickkiste politischer Augenwischerei zu greifen und allerlei, meist wenig subtile
Taschenspielertricks einzusetzen. So findet man bei ihm die beliebte Idee, dassja eigent-
lich die Aufklirer die Armen unzufrieden und damit ungliicklich machen, so dass, wer
wahrhaft barmherzig sein will, den Armen die Ideologie von Ungleichheit und Gehor-
sam einbliuen miisse;* genauso sind die Revolutionire schuld, wenn die Kénige fortan,
daja nun der franzdsische Konig getiuscht worden war, keine Riicksicht mehr nehmen
und zu wahren Tyrannen ausarten (die Konige waren bisher also alles Limmer, wie es
scheint);’ auch ist, wie man itberrascht vernimmt, die Disziplinierung der Leidenschaf-
ten ein natiirliches Bediirfnis, das der Staat befrieden miisse, so dass Beherrschtwer-

3 Ebd. 81.
4 Ebd. 38.
5 Ebd. 39.

- am 14.02.2026, 09:55:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839469798-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Edmund Burke: Keine Experimente!

den zum Menschenrecht gerit;® was im Ubrigen den Reichtum der Kirche angeht, wiir-
de vielleicht nicht jeder Pfennig fiir wohltitige Zwecke verwendet, aber doch manches,
und tiberhaupt sei es doch viel besser, ein wenig Armut zu akzeptieren, dafiir aber der
Freiheit und wahren Menschlichkeit den nétigen Platz einzurdumen, also nicht alles ge-
setzlich festzulegen (manchmal scheint kein Tag vergangen zu sein seit 1790);” und wer
die Kirchen des Aberglaubens zeiht, dem wird erst mal Recht gegeben, nur um dann zu
erkliren, dass ja doch irgendwie alles Aberglaube ist.®

Das alles sind sattsam bekannte Taktiken der Ablenkung und der Verwirrung. Beson-
ders die Taktik der Umkehrung von Grund und Folge, die sich in den ersten Beispielen
zeigt, sind bis heute beliebt und verfehlen selten ihren Effekt.

Es finden sich aber auch einige mehr systematische Versuche, den Gegner zu ent-
waffnen. Die sind deshalb interessant — ohne dass ich hier im Detail auf sie eingehen
will —, weil sie die begrifflichen Grundlagen des modernen emanzipatorischen Denkens
betreffen und zumindest im Teil Bedenken formulieren, die relevant sind und auf echte
Schwierigkeiten verweisen. Im Grunde geht Burke das gesamte Register des aufklireri-
schen Begriffsinventars durch, um es zu unterhéhlen oder umzudrehen. Manchmal ist
das fast absurd, etwa wenn er dem Gedanken des Gesellschaftsvertrags eine Deutung gibt,
die mit keinem gingigen Begriff von Vertrag mehr zu vereinbaren ist. Was da inszeniert
wird, ist nichts anderes als eine metaphysische Uberhéhung der Existenz von hierarchi-
schen Ordnungen iiber alle Zeiten hinweg und der Unausweichlichkeit, sich ihnen, die
von anderer ontologischer Ordnung sind, indem sie den Zusammenhang der Schépfung
als solcher symbolisieren, zu unterwerfen.

Each contract of each particular state is but a clause in the great primeval contract of
eternal society, linking the lower with the higher natures, connecting the visible and
invisible world, according to a fixed compact sanctioned by the inviolable oath which
holds all physical and all moral natures, each in their appointed place. This law is not
subject to the will of those, who by an obligation above them, and infinitely superior,
are bound to submit their will to that law.’

Aber nicht immer verfihrt er so ausweichend wie in dieser Entwendung des Vertrags-
begriffs. So versucht er die Anspriiche einer Volkssouverinitit immerhin mit Argumenten
zu entkriften.’® Unter »Nation« versteht Burke sichtlich weder, wie Sieyés, den Dritten
Stand noch auch, Gott bewahre!, die Gesamtheit der Bevolkerung eines Staates; vielmehr

6 Ebd. 61.

7 Ebd. 107f. Auf107 wird die »Enteignung der Armen und der Kirche« sogar praktisch zu einem Hen-
diadyoin! Man reibt sich die Augen.

8 Ebd. 163.

9 Ebd. 101.

10 Vgl.z.B. ebd. 15 und dann in der Diskussion der These des Dr. Price, dass das Volk das Recht habe,
sich seine eigenen Herrscher zu wihlen, 17ff. Fn. 354 auf 190 zitiert eine markante Stelle aus einer
Wahlrede Burkes: Darin erklart er selbstbewusst, dass ein MP kein Delegierter ist; vielmehr wird
er gewadhlt, um dann gemafd der eigenen Urteilskraft politisch zu handeln. »You chuse a Member
indeed; but when you have chosen him, he is not a Member of Bristol, but he is a Member of Par-
liament.« Immerhin lasst sich dem eine gewisse Konsequenz und auch Probitét nicht aberkennen.

- am 14.02.2026, 09:55:27. -

49


https://doi.org/10.14361/9783839469798-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

kommt der Begriff in einem engen Sinn nur der legitimen Vertretung des »Volkes« zu,
d.h. im Fall von England den beiden Parlamentskammern."

Vor allem aber wendet er sich gegen die aufklirerischen Begriffe von Freiheit,”* von
Naturrechten und von der Gleichheit aller Menschen.™ Alle diese haben fiir Burke einen
massiven Fehler, und der besteht darin, dass in diesem konzeptuellen Rahmen die Men-
schen als Abstrakta gedacht werden: abgelést von allen konkreten historischen und gesell-
schaftlichen Beziehungen, die wirkliches menschliches Leben ausmachen. Diese Kritik
trifft einen wichtigen Punkt (auch wenn man Burke und sich die Frage vorlegen muss, ob
es zwischen dem abstrakt-individualistischen und dem feudalistischen Freiheitsbegriff,
der im Wesentlichen eine Abstufung von Privilegien meint, kein Drittes gibt). Es kénnte
sein, dass in dieser Abstraktheit der aufkliarerischen, emanzipatorischen Begriffe nicht
nur ihre besondere Kraft, sondern auch andererseits eine bestimmte Anfilligkeit liegt.
Bekannt sind die modernen Kritiken, die festhalten, dass oft diejenigen, die nur noch
durch die Menschenrechte geschiitzt werden, faktisch durch gar nichts geschiitzt sind.”
Burke sieht mit scharfem Blick, dass dieses Paradox bis in die Revolution selbst hinein
zuriickzuverfolgen ist, also gleichurspriinglich mit dem liberalen Projekt zu sein scheint.
In Bezug auf die von den Revolutioniren eingefithrte Minimalbedingung fir das aktive
Wahlrecht (die Zahlung von drei Tageslohnen) schreibt er ganz richtig dies:

.. itexcludes from a vote, the man of all others whose natural equality stands the most
in need of protection and defence; | mean the man who has nothingelse but his natural
equality to guard him. You order him to buy the right, which you before told him nature
had given to him gratuitously at his birth, and of which no authority on earth could
lawfully deprive him. With regard to the person who cannot come up to your market,
a tyrannous aristocracy, as against him, is established at the very outset, by you who
pretend to be its sworn foe."®

Der Traditionalist. Anders als der etwas spitere Joseph de Maistre denkt Burke die fiirstli-
che Macht nicht primar als eine gottgegebene Wiirde. Maistre ist in dieser Hinsicht ganz
altbacken und in Wahrheit naiv, geradezu abergldubisch. Das ist bei Burke ganz anders.
Burke weif ganz genau um die Kontingenz politischer Ordnungen und Arrangements.
Aber er weifd eben auch, dass genau diese Kontingenz als solche notwendig ist. D.h. es
gibt zwar keine unmittelbare Salbung des K6nigs durch irgendeine Berithrung mit dem
Heiligen Geist. Es muss aber eine feste, verlissliche, unberiithrbare Ordnung geben, zu
der fiir Burke nun einmal ein K6nig oder zumindest eine starke Hierarchie gehort.”” Das

11 Vgl ebd.19.

12 Vgl ebd. 8.

13 Vgl ebd. 59-63.

14 Vgl ebd. 50.

15 Agamben zitiert in diesem Sinn Arendt in: Homo sacer. It. 139f. Dt. 135.

16 A.a.0.178.

17 Zur Ablehnung einer zu wortlichen Idee gottlicher Weihe des Koénigs, vgl. ebd. 27. Dort findet man
auch, dass Burke die Erbfolge der Krone als Funktion der Stabilitit und Dauerhaftigkeit der Ce-
meinschaft betrachtet und nicht etwa als eine irgendwie durch héhere Ordnung gerechtfertigte
Sache.

- am 14.02.2026, 09:55:27. -



https://doi.org/10.14361/9783839469798-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Edmund Burke: Keine Experimente!

Politikverstindnis von Burke hat auf der einen Seite etwas sehr Abgeklirtes, fast mochte
man sagen: Aufgeklirtes: »Political reason is a computing principle; adding, subtracting,
multiplying, and dividing, morally and not metaphysically or mathematically, true moral
denominations.«'® Die »wahren moralischen Bezeichnungen« meinen hier die Qualitit
von Funktionen, Positionen und Wirkungsmechanismen einer Gemeinschaft, dieinlan-
ger Erfahrung und Praxis erprobt und verbessert sind, und die vielleicht nicht in jeder
Hinsicht das vollkommene Gutsein bieten, die aber einen Ausgleich und eine Zusam-
menstimmung erbringen, so dass keine Extreme und Exzesse den Staat storen. (Es ist
also nicht eine rein »rationale« Kalkulation der Vorteile und Nachteile am griinen Tisch
gemeint, in der sogar die méglichen heilsamen Effekte aktueller verbrecherischer Akte
abgewogen und Zwecke und Mittel ohne alle inhaltliche Betrachtung miteinander ver-
rechnet werden.)” Dieses Kunststiick zu vollbringen, bedarf es viel Genauigkeit und Ge-
duld, vor allen Dingen bedarf es aber der Erfahrung, und zwar der von vielen Generatio-
nen.

Man sieht, warum Burke sich selbst und andere ihn als »gemifigt« bezeichnen. Die
MiRigung, das MaRhalten, die Vermeidung aller Extreme: moderation ist eine der zentra-
len Prinzipien in Burke intellektueller Physiognomie. So gibt er z.B. auch in der Ausein-
andersetzung mit der Rede des Dr. Price das Recht auf den Widerstand gegen Herrscher
zu — allerdings unter den strengsten Bedingungen und nur fiir besonders qualifizierte
Personen (d.h. nicht jeder darf einfach und fiir sich entscheiden, dass er oder sie nicht
mehr an die Loyalitit dem Konig gegeniiber gebunden ist).*

An die Stelle einer mehr oder weniger unmittelbaren géttlichen Fiigung tritt in Bur-
kes Systematik die Tradition. Auch hier ist Burke nicht einfach naiv und unkritisch. Al-
les, was uns iiberliefert wird, ist unvollkommen — allein schon deshalb, weil die Welt der
Menschen eine grundsitzlich unvollkommene ist. Das heif3t, dass es durchaus erlaubt
und manchmal geboten ist, die Uberlieferung zu modifizieren, zu reformieren, neu zu
justieren. Das aber darf nur in der vorsichtigsten und besonnensten Weise erfolgen.”

Burke hilt die Tradition fiir das konkrete, kontingente, gewordene, aber lebenswich-
tige Gewebe, an dem sich eine politische Einrichtung, ein Staat, iiber die Zeit hinweg
etabliert, erneuert und vor allem dauerhaft erhilt. Tradition hat dabei mehrere Aspekte.
Fir die Politik manifestiert sich die Wirksamkeit des Traditionsprinzips in der Erbmon-
archie. Der Titel wird nicht durch Wahl oder Zustimmung erteilt, sondern er wird vom
Vater auf den Sohn weitergegeben. Dabei kann es zu Schwierigkeiten kommen, die spon-
tane Modifikationen erzwingen (z.B. wenn kein minnlicher Erbfolger oder wenn keiner
mit der nétigen Konfession bereitsteht); aber fiir Burke bestitigt die Ausnahme nun mal
die Regel, nicht andersherum.*

18 Ebd.63.

19 Vgl.ebd. 84.

20 Vgl.ebd. 31f.

21 Zur Reform als Methode der Politik, siehe 161: »A disposition to preserve, and an ability to improve,
taken together, would be my standard of a statesman.« Und 172: »By a slow but well-sustained
progress, the effect of each step is watched; the good or ill success in the first, gives light to us in
the second; and so, from light to light, we are conducted with safety through the whole series.«

22 Vgl. ebd.17—-26.

- am 14.02.2026, 09:55:27. -

51


https://doi.org/10.14361/9783839469798-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Mit Blick auf die Formung einer herrschenden Klasse, die, von oben her, Charakter
und Sitten des Volkes leiten und prigen wird, stellt sich das Traditionsprinzip als das der
Bildung (learning) dar: Uber den Adel und den Klerus bilden sich so zwei komplementire
Geisteshaltungen aus (der spirit of a gentleman und der spirit of religion), die internalisiert
und zur handlungsleitenden Macht erhoben eben die Privilegierung der Klassen recht-
fertigen und zugleich die »Nation« ausmachen.?

Was die Gemeinschaft in allen Teilen betrifft, macht sich die Tradition als Eigentum
bemerkbar. Hier nimmt eine wichtige Konstante der konservativen wie der reaktioni-
ren Politik ihren Ausgang, die sich von Anfang an als anti-sozialistisch versteht: Das Pri-
vateigentum, seine Garantie und seine mégliche Vererbung ist nicht Teil des Problems
moderner Gesellschaften, sondern Teil der Losung. Die Ungleichheit in den Lebensbedin-
gungen ist bei Burke nicht ein Missstand, der zu beseitigen wire, sondern eine produk-
tive Bedingung menschlicher Aktivitit — wie der Liberalismus nicht miide werden wird
zu betonen — und mehr als das: Die 6konomische Ungleichheit ist deswegen nicht zu
kritisieren (nicht im Prinzip, wenn auch 6fters im Besonderen), weil sich in ihr nur die
natiirliche Ungleichheit der Menschen selbst abbildet. Dieses Motiv, das in der gesamten Ge-
schichte des Konservativismus und der Reaktion leitend wird, zeichnet sich bereits bei
Burke ab. Diejenigen, die versuchen, alle Hierarchien einzuebnen, »only change and per-
vert the natural order of things«.*

Metaphysische und 6konomische Ungleichheit hingen von da an immer eng zusam-
men. Auch wenn Burke beide nicht leichtfertig miteinander identifiziert (so als sei diese
in jedem Fall Strafe fiir jene oder dhnliche Verriicktheiten, die man ja bis heute finden
kann), kehrt er fast zwanghaft zum Thema des Schutzes des Eigentums zuriick. Beim
Eigentum hort die Politik auf: Die Parlamente konnen nicht einfach Eigentum verletzen
oder eine fiktive Papierwihrung an die Stelle einer auf »realem Wert« gegriindeten ein-
setzen® — was fiir Burke auf die Unterhéhlung von Eigentum hinausliuft. Lange Pas-
sagen sind der Analyse und Kritik der 6konomischen Griinde und Motive fiir den Ver-
lauf der Franzosischen Revolution gewidmet, und in der Aufdeckung der Verbindung
von aufklirerischer Philosophie mit biirgerlichem Liberalismus weist Burke in der Tat
auf einen der fundamentalen Widerspriiche dieser Revolution hin: dass sie eben eine
biirgerliche sein sollte, so dass ihre Einbindung der und ihre Sorge um die Armen natiir-
liche Grenzen haben musste. »I do not know under what description to class the present

23 Vgl. ebd. 81.

24  Ebd.s0. Das Subjekt des Satzes sind die »leveller«, urspriinglich eine der vielen losen Parteiungen
in der Englischen Revolution des 17.Jhs. Der Name geht am Anfang zuriick auf die widerrechtli-
che Schleifung der Einhegungen, die an Gemeingrund vorgenommen worden waren; d.h. es hatte
traditionell in den Gemeinden Englands Weiden und Wiesen gegeben, die kein Privateigentum
waren, sondern allen Gemeindemitgliedern gleichermafien zur Nutzung offenstanden. Dieses Ge-
meineigentum war aber nach und nach privatisiert und, zum Zeichen dafiir, mit Hecken oder Mau-
ern umgeben worden. Die »levellers« hatten ihren Namen eben von der symbolischen oder rea-
len aber symboltrachtigen Abtragung solcher Mauern und Umhegungen. Eben weil diese Idee so
symbolstark war, wurde der Name bald zu einem allgemeinen Ausdruck fiir alle Bestrebungen,
etablierte Hierarchien und Ordnungen zu erschiittern.

25  Vgl.ebd. 156.

- am 14.02.2026, 09:55:27. -



https://doi.org/10.14361/9783839469798-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Edmund Burke: Keine Experimente!

ruling authority in France. It affects to be a pure democracy, though I think it in a di-
rect train of becoming shortly a mischievous and ignoble oligarchy.«** Und mit Blick auf
die Konflikte der Pariser Regierung mit den und auf die in den franzésischen Kolonien
schreibt Burke ganz treffend: »You lay down metaphysic propositions which infer uni-
versal consequences, and then you attempt to limit logic by despotism.«*”

Man fragt sich aber, warum er nicht die gleiche Sorgfalt auf die Analyse der 6konomi-
schen Bedingungen des stindischen Englischen Kénigreichs verwendet. Was bei den Re-
volutioniren schnodes Eigeninteresse ist, scheint bei den Englischen Aristokraten vom
Himmel gefallen zu sein. Nur ein reicher Mann kann so einen Satz schreiben: »A brave
people will certainly prefer liberty, accompanied with a virtuous poverty, to a depraved
and wealthy servitude.«*

SchlieRlich nimmt die Religion eine zentrale Rolle in den Reflections ein. In ihr ent-
spinnt sich zum einen ein weiterer Faden, der die Menschen mit ihrer Vergangenheit
und ihrer Nachwelt verbindet; zum anderen und vor allem (in diesem Kontext) gibt die
Religion in ihrer Gestalt als institutionalisierter Kirche dem Staat durch ihre Weihe und
Heiligung eine Stiitze, so wie dieser die Kirche und damit die Religion férdert und stiitzt.
»We know, and what is better, we feel inwardly, that religion is the basis of civil socie-
ty, and the source of all good and of all comfort.«* Der offen antiklerikale Impetus der
Franzosischen Revolution ist deshalb ein weiterer Beweis fiir ihre so ignorante wie de-
struktive Essenz. Religiositit ist dem Menschen natiirlich, wesentlich.*®

26  Ebd.129.Vgl. auch 113ff. 159. 178f. 194.199. Die Nachdrcklichkeit, mit der Burke auf dieses Thema
zu sprechen kommt, zeigt auf der einen Seite seine Scharfsichtigkeit an: Es sind ja tatsachlich die
Effekte dessen, was man Kapitalismus nennen wird, die sich in der biirgerlichen Revolution ab-
zeichnen und ihre Widerspriche und Verheerungen zu einem guten Teil mitbegriinden. Auf der
anderen Seite aber ist die von Burke aufgemachte Alternative zwischen dem seelenlosen Kapita-
lismus und dem althergebrachten Feudalismus wenig anziehend: die Wahl zwischen zwei Arten
der Ausbeutung. Zugleich machtsich doch derselbe Kapitalismus auch langst unter den Auspizien
der konstitutionellen Monarchie mitlandbesitzendem Adel in England breit. Ab einer bestimmten
historischen Konstellation muss der, der Privateigentum sagt, auch Kapitalismus sagen. Was Bur-
ke in dem angefiihrten Zitat dankbar zur Zielscheibe nimmt, ist eine Handlungslogik, die in der
Folge immer wieder von den Feinden progressiver Politik angefiihrt werden wird, meist aber mit
eher imaginarer Beziehung zu realen Ereignissen und Entwicklungen. Hirschman hat diese Logik
bzw. die sie behauptende rhetorische Strategie in seiner bestechenden Analyse reaktionarer Rhe-
torik als Perversions-Argument identifiziert: Diese Strategie zufolge fordern progressive Politiken
im Effektimmer genau die Verhiltnisse, die den urspriinglichen Zielen und Intentionen diametral
entgegengesetzt waren. Damitistjeder Versuch einer solchen Veranderung und Verbesserung der
Lage von Anfang an aussichtslos. De Maistre hat diese Strategie mit besonderer Lust eingesetzt.
Hirschman identifiziert daneben die ebenso einflussreichen Strategie der Vergeblichkeit (futili-
ty): Es gibt unverianderliche Gesetze oder Strukturen der sozialen Welt; jeder Versuch einer Ver-
anderung dieser Gesetze fiihrt einfach auf nichts; sowie die Strategie der Gefahr (jeopardy): Ei-
ne zur Diskussion stehende Reform oder grundlegende Verinderung gefihrde demnach bereits
etablierte Errungenschaften der politischen Freiheit— womit die Reaktion die Sensibilitaten der
Emanzipation gegen ihre eigene Tendenz einsetzt (vgl. Hirschman: Perversity. Futility. Jeopardy).

27  Aa.O.224.

28  Ebd.139.

29  Ebd.94.

30  Vgl. ebd. 95. Und auch 96ff. 152.

- am 14.02.2026, 09:55:27. -

53


https://doi.org/10.14361/9783839469798-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Die Tradition ist also das Gesamt der Fiden, das Menschen mit ihrer Vergangenheit
verbindet und ihnen erst einen wirklichen Ausblick auf die Zukunft erdffnet, so dass sich
die Stabilitit von Institutionen und die Verlisslichkeit von Menschen in und durch Tra-
dition erst herstellt. Und das alles ist in Ubereinstimmung mit der Natur. Es ist die na-
tirliche Ordnung der Dinge.

Our political system is placed in a just correspondence and symmetry with the order
of the world, and with the mode of existence decreed to a permanent body composed
of transitory parts; wherein, by the disposition of a stupendous wisdom, moulding to-
gether the great mysterious incorporation of the human race, the whole, at one time,
is never older, or middle-aged, or young, butin a condition of unchangeable constancy,
moves on through the varied tenour of perpetual decay, fall, renovation, and progres-
sion. Thus, by preserving the method of nature in the conduct of the state, in what we
improve we are never wholly new; in what we retain we are never wholly obsolete ™

Es gibt eine natiirliche Ordnung, die Natur des Menschen ist an sich unverinderlich.
Diese natiirliche Ordnung - die Ungleichheit einschlief3t und fordert — magnoch so sehr
von den Schreiberlingen und Metaphysikern in Zweifel gezogen werden: Das Gefiihl, das
unverstellte und unverbildete Gefithl des Englinders weifd um sie und respektiert sie in-
stinktiv.** Wir treffen hier auf ein Motiv, das in der folgenden Geschichte der Reaktion
und des Konservativismus von grofRer Bedeutung werden wird: Wenn man keine Lust
mehrhat, sich auf Argumente und Analysen einzulassen, wischt man das alles mit einem
Handstreich fort, erklart die Titigkeit des kritischen Verstandes (die man sonst gerne fiir
sich reklamiert) fiir eine selbstzweckhafte Verstiegenheit, die nur zerstérend wirkt, er-
klartim gleichen Atemzug ihre Vertreter fiir verwohnte Papiertiger, so dass »Intellektua-
litdt« zum Schimpfwort wird, und beruft sich stattdessen auf irgendwelche Gefiihle, die
einerseits vom Himmel gefallen sind wie die Verteilung des Reichtums und die anderer-
seits oft erstaunlich prizise Inhalte haben. Das Herz des echten Englanders, Deutschen
etc. wird zum wahren Triiffelschwein.

Wie gesagt, bei Burke erreicht diese Strategie noch nicht den Grad an Unaufrichtig-
keit wie oft bei spiteren Autoren. Dem steht allein schon sein Bewusstsein der kontin-
genten Natur politischer und gesellschaftlicher Institutionen entgegen. In einem grund-
legenden Sinn teilt Burke noch Hobbes’ Desillusionierung und Pragmatismus der politi-
schen Ordnung: Ordnung muss sein. Ohne sie wiirde alles zerfallen.” Ordnung als solche
istalso gottlich gefordert. Und Ordnung kann bei uns Sterblichen eben nur im Sinn einer

31 Ebd.3s.

32 Vgl.z.B. ebd. 82. 89. 246.

33 Vgl. ebd. 99f. Ohne die bindende und verbindende Kraft der Tradition »the whole chain and conti-
nuity of the commonwealth would be broken. No generation would link with the other. Men would
become little better than the flies of the summer. [...] and thus the commonwealth itself would, in
a few generations, crumble away, be disconnected into the dust and powder of individuality, and
atlength dispersed to all the winds of heaven.« Die Gewissheit der Auflosung hat also nicht diesel-
be Dringlichkeit wie bei Hobbes. Dem korrespondiert gerade das Cegenmittel: Wahrend Hobbes
nur die souverdne Macht als solche kennt, die dem Chaos widerstehen kann und also auf einen Au-
genblick gebannt ist, der durch diese Macht gewaltsam verldngert werden muss, ist Burkes Prin-
zip des Zusammenhalts schon als solches ein zeitlich ausgedehntes. Was nicht heifdt, dass nicht

- am 14.02.2026, 09:55:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839469798-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Edmund Burke: Keine Experimente!

Tradition und eines sensibel austarierten Gleichgewichts der verschiedensten Ansprii-
che existieren. Wie genau diese Ordnung aber aussieht, ist damit noch nicht festgelegt.
Vor allen Dingen sucht sich Gott nicht direkt die Kénige aus. Da ist der Protestant Bur-
ke niichterner als sein reichlich phantasiebegabter katholischer Ko-Konterrevolutionir
Joseph de Maistre. Allerdings sind die beiden sich einig darin, dass die Idee universaler
Rechte und Gleichheit eine Illusion darstellt, die sich nicht auf reale Menschen bezieht.
Das Individuum ist ein Konstrukt (was ja véllig richtig ist), vielleicht am ehesten noch
dem Zustand des Menschen vor dem Siindenfall vergleichbar. Sobald jedenfalls Men-
schen in die Gesellschaft eintreten (wo sie ja immer schon sind), wird diese vorgebliche
Gleichheit gebrochen:

These metaphysic rights entering into common life, like rays of light which pierce into
adense medium, are, by the laws of nature, refracted from their straightline. Indeed in
the gross and complicated mass of human passions and concerns, the primitive rights
of men undergo such a variety of refractions and reflections, that it becomes absurd to
talk of them as if they continued in the simplicity of their original direction 3

Esistalso eine Pragmatik der politischen Ordnung erforderlich, die behutsam die Erfah-
rungen der Geschichte und den Respekt vor der Tradition inkorporiert und die aus der
zentralen Einsicht lebt, dass sich der Mensch nicht dndert, dass es also — auch das wird
eine Lieblingsidee der Konservativen und Reaktionire werden — im engen Sinn keine Ge-
schichte geben kann:

We know that we have made no discoveries, and we think that no discoveries are to
be made, in morality; nor many in the great principles of government, nor in the ideas
of liberty, which were understood long before we were born, altogether as well as they
will be after the grace has heaped its mould upon our presumption, and the silent tomb
shall have imposed its law on our pert loquacity.®®

Lofty sentiments. Aber die Pragmatik muss zugleich iiberformt werden durch Affekt. Das
ist die eigenartige Spannung, in der sich Burkes Denken entfaltet, denn wenn er auf der
einen Seite eine geradezu physische Empfindlichkeit fiir die Kontingenz menschlicher
Ordnungen hat, so empfindet er (deshalb oder dennoch?) das Bediirfnis, eine gegebene
Ordnung mit einer Schicht des Anziehenden, Reizvollen, des Respektheischenden und
Grofen zu iiberziehen, die doch, am Ende, ein Trug sein muss. Burke selbst schreibt es:
»pleasing illusions«.*® Diese Illusionen — Burke fasst sie als Ritterlichkeit (chivalry) zu-
sammen — haben zwar eine Funktion, sie sind aber in sich sehr wohl eine Tiuschung,
eine Augenwischerei, eine Illusion eben. Burke befindet sich also in der Lage, dass er ei-
ne llusion (anders ausgedriickt: die Mystifizierung der Macht) ins Treffen fithren muss,
um die Wirksamkeit der Macht zu stiitzen; dass eine Tiuschung zur Bewahrheitung der

manchmal die Zerstérung auch sehr schnell gehen kann, wie fiir ihn das Beispiel der Franzgsischen
Revolution zeigt.

34 Ebd. 62.
35 Ebd. 89.Vgl. auch14s.
36 Ebd.79.

- am 14.02.2026, 09:55:27. -

55


https://doi.org/10.14361/9783839469798-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Ordnung nétig ist. Das ist nicht zu verwechseln mit den (mal mehr, mal weniger) zyni-
schen Bemerkungen, wonach man das Volk zu seinem eigenen Wohl oft beliigen muss.
Burke selbst will ja diese Bezauberung empfinden! Er steckt in der eigenartigen Zwick-
mithle, dass er weif3, dass erstens dieser folgende Satz wahr ist, dass er zweitens der
Auffassung ist, dass seine Vulgarisierung den Ruin des Staates mit sich fithren muss und
dasserdrittens die Aufdeckung dieses Satzes bedauert, und zwar fiir sich selbst: »On this
scheme of things, a king is but a man; a queen is but a woman [...].<*’

Burke bringt noch ein weiteres theoretisches Argument, weshalb die affektive Legie-
rung der legalen Ordnung nétig ist. Die pure Vernunft, die sich aller affektiven Einklei-
dung begeben hat, ist von sich aus unfihig an die Stelle der »public affections« zu treten.
Was dann bleibt, ist, fir das Empfinden aber auch fiir die politische Wirklichkeit, die
nackte, durch nichts anderes gemilderte Macht! Was Burke also beklagt, ist genau die
Ontologie der Macht, die von Hobbes resigniert, aber ungerithrt ausgesprochen wird:
Am Ende ist Macht ihr eigener Maf3stab. Da, wo eben diese Rationalitit und dieser Rea-
lismus der Macht zur Herrschaft gelangen, wandelt sich die nun nackte Macht auch in
ihrer Realisierung in pure Tyrannei. Was dann folgt, wird von Burke in allen Farben der
Intrige und des Verrats gezeichnet.?®

Dasistalles einigermafien fasslich. Aber wir gelangen wahrscheinlich mit dieser Idee
der verlorenen Ritterlichkeit auf einen besonders zentralen Knoten von Burkes Denken,
einer, der sich nicht so einfach auf rationale Argumente reduzieren lisst. Hier ist etwas,
was Burke intim trifft, ihm wehtut. Wir werden immer wieder die Rolle des Affektiven in
der reaktioniren Denkweise antreffen. Bei Hobbes lag die Sache noch relativ klar, inso-
fern dieser klarer als so viele andere Philosophen von seinem eigenen Affekt Rechnung
abzulegen wusste: die universale Angst und Unsicherheit und, darauf gegriindet, die ihm
eigene, eigenartige Sorge um die Sicherheit aller anderen. Wir werden bei den Reaktio-
niren immer wieder Symptome einer affektiven Selbststimulation antreffen, die nicht
wie nebenbei geschieht, sondern die den neuralgischen Punkt ihrer Prosa selbst aus-
macht. Bei Burke liegt die Sache noch etwas anders. Wir kommen hier an einen sehr
wohl neuralgischen Punkt; doch was da geschieht, ist noch Produkt, nicht Ursache und
Zweck seiner Prosa. Das ist der erste Unterschied. Der zweite liegt in der Qualitit des
Affekts. Bei den Reaktioniren wird es vor allen Dingen um die systematische Herstel-
lung des Erhabenen gehen — das Burke jedoch, wie wir gleich sehen werden, zuerst im
modernen Sinn begrifflich erfasst hat. Bei Burke hingegen ist es ein Moment eigenar-
tig unpassender Sentimentalitit, das sich in seinen Text eingeschlichen hat. Gemeinsam
haben die reaktionire und die Burke’sche Inszenierung jedoch ihre Unechtheit.

Es gehtum die Seiten, in denen Burke es sich nicht nehmen lisst, die Leiden des fran-
zosischen Konigs und vor allem der Kénigin an jenen frithen Oktobertagen 1789 nachzu-
empfinden.*” Nachdem er mitfithlend erklirt hat, dass der Kénig sich nicht nur wohl
gehalten hat bei all diesen Entwiirdigungen, sondern dabei auch viel gefiihlt habe (»felt
much on that shameful occasion« — ach was),*® wendet er sich der Kénigin zu: Er frohlo-

37  Ebd.

38  Ebd. 8o.

39 Vgl ebd. 72-78.
40  Ebd.76.

- am 14.02.2026, 09:55:27. -



https://doi.org/10.14361/9783839469798-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Edmund Burke: Keine Experimente!

cke zuhoren, dass sie sich — und nun folgt eine mehrzeilige Aufzihlung all ihrer Leiden —
mit »heiterer Geduld« halte! Und wieder folgt eine lange Schilderung ihres hervorragen-
den Betragens, ihrer Standhaftigkeit und Selbstachtung, die kurioserweise in der Uber-
zeugung gipfelt, dass sie sich der letzten Demiitigung zweifelsohne zu entziehen wisse —
nimlich, wie impliziert ist, durch Selbstmord. Lassen wir beiseite, dass diese Pointe sehr
fragwiirdig ist, weil der Selbstmord bekanntlich eine unverzeihliche Stinde ist, die der
Ehefrau des katholischsten aller Kénige wohl schlecht zu Gesicht stiinde. Was hier auf-
fillt, ist die hemmungslose rhetorische Uberhéhung des Gegenstandes. Das klingt alles
irgendwie falsch, aber es ist Burke offenbar ernst damit. Im Stil wie in den Aussagen wird
das Leiden des Kénigspaars zum Gegenstand einer 4sthetischen Uberspitzung, an der es
Burke direkt gelegen zu sein scheint. Sie mag in sich unecht sein, Burkes Bekenntnis zu
ihrist es nicht. Wir finden also die Struktur von eben wieder: ein Unechtes, eine Illusion,
die als solche begehrt wird.

Burke spricht den theatralischen Charakter seiner Schilderungen sogar selbst aus.
Nicht nur wird spiter der Vergleich mit dem Theater gezogen,* vielmehr fillt hier in
einer Parenthese der erstaunliche Satz: »[..] one is interested that beings made for suf-
fering should suffer well [...].«** Das ist doch zweifelsohne eine Aussage iiber Romane
und Theaterstiicke. Wir sind Zeugen, wie das Asthetische ins Politische hineinsickert.

Allerdings, das Ganze funktioniert bei Burke noch nicht so richtig. Es fillt auf, dass
das hier etwas unecht ist. Das fillt erst recht im folgenden Absatz ins Auge, der eine Er-
innerung an die Begegnung mit der jungen Marie Antoinette im Jahre 1773 wiedergibt.*
Hier kennt der sentimentalische Uberschwang keine Zuriickhaltung mehr:

It is now sixteen or seventeen years since | saw the queen of France, then the dauphi-
ness, at Versailles; and surely never lighted on this orb, which she hardly seemed to
touch, a more delightful vision. | saw herjust above the horizon, decorating and cheer-
ing the elevated sphere shejust began to move in, — glittering like the morning star, full
of life, and splendor, and joy. Oh! what a revolution! and what an heart must | have, to
contemplate without emotion that elevation and that fall! Little did | dream when she
added titles of veneration to those of enthusiastic, distant, respectful love, that she
should ever be obliged to carry the sharp antidote against disgrace concealed in that
bosom; little did | dream that | should have lived to see such disasters fallen upon her
in a nation of gallant men, in a nation of men of honour and of cavaliers.**

Die Zeichnung der jungen Prinzessin klingt hohl, vorgefertigt, und die Beschworung der
Wechselfille von Aufstieg und Fall wirken so, als ob sich Burke da selbst an dem litera-
rischen Topos berauscht. Den Zeitgenossen ist das nicht entgangen, sogar einer seiner
Freunde, der das Manuskript gelesen hatte, dringte ihn, diese Passage zu iiberarbeiten.
Burke lehnt entschieden ab: Es seien ihm, erklirt er dem Freund, beim Schreiben selbst

41 Ebd. 83.

42 Ebd.77.

43 Oder es doch behauptet. Laut der Anmerkung des Herausgebers hatte Burke seinerzeit diese Be-
gegnung nicht verzeichnet. Vgl. ebd.

44  Ebd.

- am 14.02.2026, 09:55:27. -

57


https://doi.org/10.14361/9783839469798-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

die Trinen gekommen!* Ich glaube ihm das. Doch ist es ein alter Fehler, die eigene, am
besten noch selbst erzeugte Sentimentalitit fir ein aufrichtiges Gefiihl zu halten. Es be-
schleicht ihn wohl noch selbst ein Verdacht: Einige Seiten weiter schreibt er, dass er si-
cher einige Trinen vergiefen wiirde, wenn er die Demiitigungen der Edlen auf der Bith-
ne prisentiert bekime, und er wiirde sich doch sehr schimen, wenn er zwar Mitgefiihl
empfinde bei »that superficial, theatric scene of painted distress«, nicht aber im Ange-
sicht der realen Tragodie. Heuchlerischere Trinen wiren das, wenn nicht gar solche des
Wahnsinns.*® Das Problem: Nach all dem rhetorischen Aufwand ist eben nicht mehr ganz
sicher, ob Burke noch guten Gewissens behaupten kann, er habe die Leiden des realen K6-
nigspaares gezeichnet, wobei ihm die Trinen die Wange herabgelaufen sind. Wodurch
unterscheidet sich diese Stilisierung nun von einem Theaterstiick?

Besonders empfindlich wird diese ganze (ungewollte) Strategie der »Fiktivgesin-
nung«,*” wenn Burke zu einer Klage iiber den Verlust der Ritterlichkeit ansetzt. Uber die
Bedeutung der Verlusterzihlung wird noch einiges zu sagen sein; hier will ich nur noch
einmal darauf hinweisen, wie hohl diese Klage klingt. Sie ist reine Rhetorik, und wenn
ihr auch in einer bestimmten Hinsicht eine reale historische Entwicklung entspricht —
die man etwa mit der Verschiebung von einer aristokratischen Kultur der Ehre hin zu
einer biirgerlichen Kultur der Wiirde beschreiben kénnte*® - so kann man getrost davon
ausgehen, dass es das, was Burke als verloren beklagt, nie gegeben hat. Es ist der Verlust
des nie Dagewesenen, die Nostalgie der guten alten Zeit, die vorgeblich von irgendwem
zerstort wurde und in der doch in Wahrheit niemand freiwillig hitte leben wollen, die
hier mit ermiidender Emphase zelebriert wird:

But the age of chivalry is gone. — That of sophisters, ceconomists, and calculators, has
succeeded; and the glory of Europe is extinguished forever. Never, never more, shall
we behold that generous loyalty to rank and sex, that proud submission, that digni-
fied obedience, that subordination of the heart, which kept alive, even in servitude it-
self, the spirit of an exalted freedom. The unbought grace of life, the cheap defence of
nations, the nurse of manly sentiment and heroic enterprise, is gone! It is gone, that
sensibility of principle, that chastity of honour, which felt a stain like a wound, which
inspired courage whilst it mitigated ferocity, which ennobled whatever it touched, and
under which vice itself lost half its evil, by losing all its grossness.*®

Was wir mit dieser licherlichen und ganz unglaubwiirdigen Tirade bekommen, ist ein
Vorgeschmack auf die reaktioniren Selbststimulationen, allerdings in einer Form, die
einerseits fiir den Text selbst noch akzidentell ist und die sich andererseits auf eine etwas
unvorteilhafte, fast will man mit den Reaktioniren sagen: unminnliche Weise duflert: als
jammernde Sentimentalitit.

45  Vgl. noch einmal die Anmerkung 157 des Heraushebers aus 77.

46  Ebd.83.

47  Der Ausdruck ist von Buber, aus einem Satz, der aller Philosophie, noch der wohlmeinendsten als
Mahnung dienen sollte (und vielleicht gerade der wohlmeinendsten): »Die edelste Fiktion ist ein
Fetisch, die erhabenste Fiktivgesinnung ist ein Laster.« (Ich und Du. 14)

48  Vgl. Berger: On the Obsolescence of the Concept of Honor.

49 Aa.0.78.

- am 14.02.2026, 09:55:27. -



https://doi.org/10.14361/9783839469798-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Edmund Burke: Keine Experimente!

Edmund Burke ist noch in einer anderen Hinsicht eine prigende Gestalt fiir die Re-
aktion geworden, auch wenn man ihm dafir nicht unmittelbar die Schuld geben kann.
Denn er hat mit einem ganz anderen, auf den ersten Blick vollig unpolitischen Text der
Reaktion eben die Blaupause der affektiven Stimulation und Selbststimulation geliefert,
die besser funktioniert und die sich als unheimlich attraktiv erweisen sollte: im Affekt
der Erhabenheit. Dies geschieht in der frithen Schrift A Philosophical Enquiry into the Origin
of our Ideas of the Sublime and the Beatiful von 1757, wo das Erhabene zu einem Schliisselbe-
griff der modernen Asthetik aufsteigt.

Das Erhabene in der Antike. Um diese Neuausrichtung des Begriffs einzuordnen, ist es
zuerst notwendig, sich die antike Verwendung zu vergegenwirtigen. Wir besitzen in der
Tat sogar eine eigene Schrift aus der Antike, die dem Erhabenen gewidmet ist: das Peri
Hypsous eines Autors, dessen Identitit und Name nicht ganz geklirt sind. Ich nenne ihn
hier, dem verbreiteten Gebrauch entsprechend, Longinus.*°

Das Erhabene, wie es bei Longinus begegnet, ist die Eigenschaft eines bestimmten lite-
rarischen Stils. Das ist bereits wichtig, denn das wird in Burkes Neufassung nicht mehr
gelten — und doch ist fiir die Geschichte der Reaktion die Verbindung zur Rhetorik nicht
ohne Bedeutung, wie zu sehen sein wird. Die antike Rhetorik jedenfalls unterschied zwi-
schen drei verschiedenen Stilebenen: dem schlichten, dem mittleren (oder gemischten)
und eben dem erhabenen (oder grofden) Stil, genus sublime, xapaxtiip bnAds. Diese waren
zumindest in einigen Systematisierungen den drei verschiedenen Redegattungen zuge-
ordnet, die schon bei Aristoteles klar unterschieden sind: die Gerichtsrede, die Staatsre-
de (in der fir oder gegen eine bestimmte Politik argumentiert wird) und schlief3lich der
Gelegenheitsrede oder Festrede, der also die Erhabenheit zukommt.

Bei Longinus ist die Perspektive iiber die Redegattungen geweitet; es werden glei-
chermafien Reden im engen Sinn als Beispiele herangezogen wie Epen, Gedichte, Dra-
men und Prosa. Homer, Platon, Herodot, Sophokles, Sappho oder Archilochos begegnen
ebenso wie Demosthenes und Isokrates. Entscheidend fiir das Erhabene ist bei Longi-
nus die Darstellung von GrofRem, Uberwiltigendem. Das hat oft einen heroischen oder
auch schrecklichen Aspekt. Dieser ist aber nicht die eigentliche Sache beim Erhabenen.
Es ist meist ganz einfach das Thema, das Sujet, das eine gewisse literarische Verarbei-
tung fordert, nimlich ins Grof3e hinein, ins Beeindruckende, Grof3artige, Tiefe, Patheti-
sche, Gehobene - all diese Ausdriicke und andere tauchen bei Longinus auf.”* Offenbar
ist ihm die begriffliche Strenge nicht so wichtig, was gut damit itbereinstimmt, dass das
Erhabene eben mehr eine literarische Technik als etwas inhaltlich genau Bestimmtes ist.
Wichtig ist ihm vielmehr der praktische Aspekt, der sich etwa im Bemithen dufRert, das
Erhabene nichtin Effekthascherei abgleiten zulassen;es soll sich vielmehr aus dem orga-
nischen Zusammenspiel der GrofRe des Sujets und des Feingefithls und der Leidenschaft
des Autors ergeben. Longinus’ Buch versucht durch eine Analyse der ihm vorliegenden
griechischen Werke zu ergriinden, wie der erhabene Stil funktioniert und durch welche

50 Die Vermutungen (iber die Abfassungszeit des Werkes gehen auseinander. Sie bewegen sich aber
grob um den Zeitenwechsel herum (etwa von 30 v. Chr. bis 50 n. Chr.). Vgl. das Nachwort des Her-
ausgebers in: Longinus: Vom Erhabenen. 136.

51 Vgl.ebd.7.

- am 14.02.2026, 09:55:27. -

59


https://doi.org/10.14361/9783839469798-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Fehler er bzw. sein Gelingen gefihrdet ist. In diesem Sinn ist die Abhandlung zwar voller
Lust am Text und selbst auch oft rhetorisch verspielt, im Gedankengang aber sehr kon-
zentriert und niichtern.*>

Wenn das Erhabene fiir Longinus die Eigenschaft (und damit der Name) eines be-
stimmten Stils ist, dann ist mindestens genauso wichtig, was das Erhabene nicht ist:
Das Erhabene ist kein Affekt. Das Erhabene ist hochstens noch Eigenschaft bestimm-
ter Sache oder Handlungen. Es begegnet aber nie als Affekt. Insofern das Erhabene ei-
nen Stil bezeichnet, soll und muss dieser Stil zwar aufjeden Fall Affekte generieren, und
das wahrscheinlich noch vordringlicher als die anderen beiden Stilarten, bei denen der
rationale Aspekt grofReres Gewicht hat. Aber diese Affekte konnen verschiedene sein, je
nachdem, worum es eben geht. Longinus geht sogar so weit, noch einen licherlichen
Eindruck, wenn er denn passt, zu den Effekten des Erhabenen zu zihlen.” Dieser Um-
stand ist dann besonders bemerkenswert, wenn man sich erinnert, dass in der Neuzeit
das Schone oft neben das Erhabene, das Licherliche diesem aber entgegengesetzt wurde.

Das Erhabene in der Moderne. Hier liegt denn auch eine wichtige Verschiebung, die Burke
dem Begriff des Erhabenen auf den Weg gibt. Bei Burke ist das Erhabene nicht mehr
der Titel eines bestimmten Stilniveaus, sondern es ist selbst ein Affekt, und sogar der
stirkste, den es gibt:

Whatever is fitted in any sort to excite the ideas of pain, and danger, thatis to say, what-
everisin any sort terrible, or is conversant about terrible objects, or operates in a man-
neranalogous to terror, is a source of the sublime; thatis, itis productive of the strongest
emotion which the mind is capable of feeling.>*

Der Affekt oder die Emotion des Erhabenen ist deshalb so stark, weil er/sie direkt auf die
Selbsterhaltung des Menschen zielt. Das Erhabene stellt sich dort ein, wo der Mensch
sich als bedroht erlebt. Damit ist der dsthetischen Theorie eine Wendung gegeben, die
sich unmittelbar in die neuzeitliche Anthropologie der Selbstsetzung und Selbstaffirma-
tion des Individuums einreiht, wie sie paradigmatisch von Hobbes (und Spinoza) formu-
liert wird.

Damit ist aber eine wichtige Entscheidung in Hinsicht auf die Méglichkeit einer phi-
losophischen Asthetik als solcher getroffen. Man kann nimlich durchaus argumentie-
ren, dass es so eine Teildisziplin wie eine philosophische Asthetik iiberhaupt erst etwa
seit dem 18.Jh. geben kann. Antike und Mittelalter kannten zwar die Rhetorik, wie das
Beispiel von Longinus zeigt, sie kannten aber keine eigenstindige Asthetik. Dafiir kann

52 Sounterscheidet Longinus fiinf Quellen des erhabenen Stils, die er nach und nach abarbeitet: »die
kraftvolle Fahigkeit, erhabene Gedanken zu zeugenc, »starke, begeisternde Leidenschaft«, »be-
sondere Bildung der Figuren« (ndmlich der rhetorischen Figuren), »grofRartige Sprache, als deren
Teile »Wahl der Worter« und »figurenreiche, kunstvolle Diktion« auftreten, und schlieflich »die
wiirdevolle, gehobene Satzfligung« (19). Zusammengehalten wird dies alles durch die eine Bedin-
gung, die allen anderen zugrunde liegt, namlich die Kraft der Rede oder Sprache selbst.

53 Ebd.93.

54  Burke: A Philosophical Enquiry. 36. Und der Schrecken (terror) ist das Prinzip des Erhabenen, ebd.
54.

- am 14.02.2026, 09:55:27. -



https://doi.org/10.14361/9783839469798-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Edmund Burke: Keine Experimente!

man einen ganz einfachen Grund benennen: Solange die Asthetik nur einen einzigen
Grundbegriff hat und solange dieser Grundbegriff sich unmittelbar mit einem ontologi-
schen Grundbegriff identifiziert, lasst sich gar nicht angeben, worin die Eigenstindig-
keit der Asthetik beruhen kénnte (wenn man darunter nicht, wie der griechische Wort-
laut es nahelegt, primir eine Theorie der Wahrnehmung versteht). Solange die »Asthe-
tik« also eine Metaphysik des Schonen war, konnte sie nur eine bestimmte Art und Wei-
se sein, eine ontologische Fragestellung anzugehen. Die Tatsache, dass nun ein ande-
rer Grundbegriff in Konkurrenz zum Schoénen auftritt, korrespondiert unmittelbar mit
der Bewegung zur Verselbstindigung der Asthetik. (Ohne hier allzu leichtfertige Bedin-
gungsverhiltnisse, geschweige denn Kausalfolgen postulieren zu wollen.) Das Erhabene
tritt nicht einfach als zweiter Begriff zu dem des Schénen hinzu, sondern modifiziert
grundlegend die Reflexion iiber das dsthetische Erleben als solches. In dem Moment, wo
es zwei Grundbegriffe gibt, ist die Asthetik so oder so aus dem Bannkreis der Metaphy-
sik herausgetreten — was natiirlich nicht heif3t, dass sie von dieser unabhingig gewor-
den ist. So kénnen dann noch weitere Begriffe zu Grunderfahrungen des Asthetischen
werden, etwa das Licherliche oder das Groteske. Das Feld des Asthetischen fichert sich
auf.

Darum geht es hier natiirlich nicht. Wichtig ist immerhin, dass Burke der Asthetik
nicht nur einen zweiten Begriff erschliefRt, sondern dass dieser zweite Grundbegriff in
die entgegengesetzte Richtung des Schonen geht. Damit ist erstens das Schone selbst
fundamental entwertet, es riickt zweitens eine ganz andere Art der Erfahrung in den
Vordergrund (die ganz andere Ideen iiber den Menschen und seine Gemeinschaft for-
dert) und dies wiederum fungiert drittens als Blaupause fiir Rhetorik und Programma-
tik der Reaktion. Das ist der eigentlich erstaunliche Punkt, dass Burke in diesem frithen
Text - er ist bei der Abfassung noch nicht einmal 30 Jahre alt — einen Uberblick itber die
literarische Wirklichkeitskonstruktion der reaktioniren Prosa liefert, die er selbst mehr
als dreifig Jahre spater vorbereiten wird und die auch erst mit anderen Autoren ihre volle
Entfaltung erfahren wird.

Zuerst ist wichtig, dass die Erfahrung des Erhabenen eine ist, die eben die Gefihr-
dung des Einzelnen in Anspruch nimmt. Gleichwohl ist diese Erfahrung eine angenehme.
Sie muss also in einer ganz besonderen Weise angenehm sein, eine Lust eigener Art be-
griinden, die mit der der Schonheit in keinem Zusammenhang steht. Burke nennt diese
Lust des Furchterregenden »delight« im Gegensatz zum »pleasure«, das mit der Schon-
heit assoziiert ist.

Das Erhabene ist eine Emotion, die sich einstellt, wenn wir mit solchem konfron-
tiert sind, was uns bedroht, was michtig ist, was Harte, Schroftheit, Gleichgiltigkeit
ausstrahlt. Im Erhabenen erfahren wir uns unterworfen. Das Schone dagegen ist das,
was unter uns steht; wir blicken auf das, was uns als Schénes affiziert, deshalb immer
mit einem gewissen Maf} an Verachtung herab: »[...] but love approaches much nearer to
contempt than is commonly imagined [...].«*> Man sieht, wie weit fortgeschritten die Si-
kularisierung des Schonen sein muss, wenn jemand in ihm vor allem die Anzeichen von
Schwiche liest. Man sieht auch, dass Burke offenbar beide dsthetische Grundbegriffe in

55  Ebd.é61.

- am 14.02.2026, 09:55:27. -

61


https://doi.org/10.14361/9783839469798-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Verhiltnissen der Uber- und Unterordnung, in einer Machthierarchie denkt. Das Erhabe-
ne unterwirft uns und produziert Bewunderung (admiration) oder eben Schrecken (ter-
ror); das Schéne unterwirft sich uns und produziert Liebe (love).’® Auch die Liebe ist also
einbezogen in dieses desillusionierte Bild menschlichen Zusammenlebens. Asthetik ist
damitvon Anfang an unmittelbar ein politisches Feld, auch wenn das in diesem Text noch
keine sichtbare Relevanz hat.”’

Man kann Burke freilich nicht bestreiten, dass er etwas Richtiges gesehen hat. Es
gibt nun einmal eine eigentiimliche Lust am Schrecken, die sich vor allem dort unver-
stellt zeigt, wo sie als die Faszination fiir das Leid der anderen auftritt. Ob es der Unfall
aufder Autobahn ist oder die Selbstdemontage eines Prominenten: Oft kénnen wir nicht
wegschauen. Es ist allerdings eigenartig, dass Burke die Ursache fir diese eigenartige
Lust ausgerechnet darin lokalisiert, dass der Schopfer uns als soziale Wesen hervorge-
bracht hat und dass er wollte, dass diese Faszination dazu dient, dass wir einander hel-
fen und das Leid der anderen lindern wollen.*® Davon kann wohl keine Rede sein, selbst
wenn man die naive Teleologie akzeptieren wollte: Es scheint, dass sich hier eine Logik
des Kampfes aller gegen alle durchsetzt, die auf Hobbes zuriickgeht und die hier nicht
ausgesprochen, ja sogar dementiert wird, die aber der Sache nach nicht zu leugnen ist.
Damit meine ich nicht, dass diese unbestreitbare Faszination fiir das Leid der anderen
durch eine so massive spekulative These wie den Krieg aller gegen alle erklirt werden
muss; Burke bewegt sich aber durchweg auf den Spuren von Hobbes, selbst da, wo er es
selbst nicht wahrhaben will.

Die unmittelbaren Effekte des Erhabenen (in der Natur) sind solche, die das Denken
gerade hindern: Zumindest fiir den Augenblick ist keine Vernunfttitigkeit mehr mog-
lich, wenn Erstaunen (astonishment), Furcht und Schrecken herrschen.*® Allerdings ist
das eine Frage des Grades, da beim Erhabenen meist nicht unmittelbar unser Leben auf
dem Spiel steht; so ist es fir Burke unzweifelhaft, dass dieser Affekt nicht aus einer Ver-
nunfttitigkeit entsteht, dass er ihr aber »vorgreifen« und uns (in ihr) antreiben kann.
»Hence arises the great power of the sublime, that far from being produced by them,
it anticipates our reasonings, and hurries us on by an irresistible force.«*® Anders aus-
gedriickt: Das Erhabene ist eine unmittelbare, anschauliche Erfahrung, die selbst ver-
nunftfrei ist, unser Denken aber in gewisse Richtungen lenken kann. Man ahnt schon,
wie diese Macht des Erhabenen in der Rhetorik der Reaktion gebraucht werden wird.

Es ist denn nur logisch, dass alles, was Burke dann im Folgenden tiber die Art und
Weise zu sagen hat, wie sich das Erhabene darstellt, als eine ausfithrliche Schreibanwei-
sung fiir die reaktionire Prosa gelesen werden kann. Natiirlich nur nachtriglich, und
natiirlich liegt darin eine Rickprojektion, mit allen Fragwiirdigkeiten, die mit so einem

56  Vgl. ebd.100f.

57  Noch unausgefiihrt, aber bereit liegt auch schon die Dimension der Geschlechterordnung, die fiir
die Reaktionare und Faschisten immer wieder in den Vordergrund riicken wird: Burke spricht nicht
ausdricklich davon, aber es bedarf wenig historischer Kenntnisse, um zu sehen, wie die mit Schén-
heit verbundenen Tugenden klassischerweise mit dem Weiblichen, die dem Umkreis des Erhabe-
nen entstammenden mit dem Mannlichen assoziiert sind.

58  Vgl. ebd. 42f.

59 Vgl ebd. 53.

60 Ebd.

- am 14.02.2026, 09:55:27. -



https://doi.org/10.14361/9783839469798-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Edmund Burke: Keine Experimente!

Verfahren verbunden sind. Das dndert nichts daran, dass man schwerlich eine prizisere
Beschreibung der reaktioniren Prosa finden wird als in diesem Zweiten Teil von Burkes
Enquiry.

Phanomenologie des Erhabenen. Zum Schrecken gehort Dunkelheit (obscurity), wortlich wie
im tbertragenen Sinn. Wir werden sehen, wie die Reaktion das Raunen zur Methode
ausbildet — und zwar aus systematischen Griinden. Burkes Beschreibung ist daher fast
schon das Programm der reaktioniren Prosa: »In this description all is dark, uncertain,
confused, terrible and sublime to the last degree.«*

Klarheit und affektive Kraft sind sogar umgekehrt proportional.®* Das Erhabene
braucht Grifle, so sehr, dass es eine Tendenz auf Unendlichkeit zeigen muss.®* Das Er-
habene ist das, was Macht hat (power). Die Lust am Erhabenen (delight) ist damit immer
auch die Lust an der eigenen Unterwerfung, und sei sie fiktiv. Gewalt, Stirke, Schmerz:
Sie fliefRen in einen Affekt zusammen und produzieren eine Lust, die mit herkémm-
lichen Kategorien nicht fassbar ist — und die fir die Faszination des Faschismus von
zentraler Bedeutung sein wird. Das Erhabene ist die Affektordnung, in der Riicksicht-
losigkeit, Hirte, Entschlossenheit, Durchsetzungskraft, Gewalt, Macht geil sind — und
das unabhingig davon, ob man sich dabei als Herr oder als Knecht imaginiert.®

Das Erhabene wird allgemein produziert durch alle Privationen: Weite, Dunkelheit,
Einsamkeit, Stille.® Gerade die schweigenden Minner in den reaktioniren Phantasmen
werden diese Topoi bestitigen. Das Erhabene wird erlangt durch Schwierigkeit (also die
Idee einer kaum zu bewiltigenden Aufgabe) und durch Pracht (magnificence), durch die
ungeordnete Hiufung von Einzeldingen.®® Der erklirte Feind des Erhabenen ist das
Leichte und Lachende® — womit auch genau der Punkt angedeutet ist, an dem sich der
reaktionire Diskurs fiir alle, die sich nicht an ihm berauschen, stindig selbst entlarven
wird: Er wird allzu leicht licherlich. Und wihrend die Tugenden, die Liebe inspirieren
(und die also mit dem Schénen assoziiert sind), Nachsicht, Gunstbezeugung, Neigung
sind, gehéren zum Erhabenen die Tugenden der Tapferkeit, der Gerechtigkeit, der
Weisheit, der Wiirde: alles Haltungen und Habitus, die mit Hirten operieren, mit
Bedrohungen und mit Strafen.%®

Diese Liste der Elemente des Erhabenen liest sich als ein Kompendium der Indizi-
en fir eine Anthropologie von Angst und Gefahr. (Das wird im iibrigen auch in Sektion

61  Ebd. 55. Voranging ein Zitat aus Miltons Paradise Lost, in dem ein reaktionarer Lieblingstopos ge-
schildert wird: der Tod.

62 Vgl. ebd. 55f.

63  Vgl. ebd. 58. Und Sektionen VIl und VIII.

64 Vgl. ebd. 59f. 63. Diese Lust an Macht und Kraft hat im Ubrigen zwei Varianten: die herrische und
die rebellische. Die Reaktion und der Faschismus haben immer gewusst, beide zu bespielen. Gera-
de gegenwartig geriert sich der Faschismus als Rebell gegen ein iiberméchtiges System von Liige
und Unterdriickung — ausgerechnet.

65 Vgl. ebd. Sektion VI.

66  Ebd. Sektionen XII und XIII.

67 Vgl.ebd. 75.

68  Vgl. ebd.100f.

- am 14.02.2026, 09:55:27. -

63


https://doi.org/10.14361/9783839469798-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

XVIII des Zweiten Teils bestitigt, der unter der Uberschrift der »Plétzlichkeit« den Men-
schen als ein Tier inszeniert, das bestindig auf der Hut ist.)

« Dunkelheit, Nacht

« Bewunderung, Erregung, Unwissenheit
. GrolRe

«  Unendlichkeit

«  Macht, Gewalt, Stirke

. Weite, Einsambkeit, Stille

« Pracht

« Hirte, Widerstand, Unbestechlichkeit

« Tapferkeit, Gerechtigkeit, Weisheit, Wiirde
. Schmerz

o Schrecken.

Die Prosa der Reaktion wird sie alle bemiihen, ja, sie wird sich aus thnen und aus dem
Bild einer permanenten, einer unausweichlichen Bedrohung aufbauen. Daraus, aus der
Furcht, die damit einhergeht, wird sie einen Teil ihrer Kraft gewinnen, aber nicht den
wichtigsten. Die Furcht wire fiir sich genommen ohnmichtig, wenn sie nicht schon in
sich mit einer Lust verbunden wire: mit der Faszination fiir Leid, Ungliick und Gefahr,
und wenn es nicht vor allen Dingen eine eigene Lust an der Unterwerfung gibe — eine
Lust, die so grundlegend ist, dass sie als Lust gar nicht unterscheiden muss, wer da wen
unterwirft.

Realitat und Fiktion. Zwei Bemerkungen sind noch wichtig, um zu erkennen, dass Burke
nicht einfach wie nebenbei eine Asthetik formuliert, die dann in Reaktion und Faschis-
mus eine unheilvolle Realisierung finden wird. Es ist in Wahrheit umgekehrt: Reaktion
und Faschismus finden ihre Verwirklichung erst in dieser und durch diese Asthetik. Die
Reaktion ist in einem bestimmten, fest umschriebenen Sinn ein »asthetisches« Phino-
men, eine iiber Inszenierung vermittelte Antwort auf ein Problem, das sich zugleich als
ontologisches und als politisches prisentiert. Die Reaktion ist nicht zufillig auf Insze-
nierung und literarische Konstruktion angewiesen, sondern wesensmaf3ig — was nicht
zu dem Missverstandnis verleiten sollte, dass die Reaktion (und noch weniger der Fa-
schismus) nur ein dsthetisches Phinomen wire. Ihre Verwirklichung ist eine in allen Le-
bensbereichen, sie expandiert von der Prosa bis zur Parteipolitik, zur Kulturkritik, zum
Mord, zum Ressentiment oder zum Lebensentwurf. Zu erkliren, dass die Reaktion einer
literarischen (oder anders dsthetischen) Vermittlung bedarf, bedeutet nicht, ihre Bruta-
litit und ihre menschenverachtenden Konsequenzen zu leugnen.

Eine erste Bemerkung ist noch eher anekdotischer Art: Burke schreibt an einer Stel-
le, dass das, was wie ein Versprechen auftritt, »pleasure« produziert, also die Art von
Genuss, die mit dem Schénen verbunden ist. Der Frithling, die Jugend, eine Skizze 6ft-
nen sich von sich aus auf eine Wirklichkeit, welche Offnung in gewisser Weise als die
Komplementirfunktion des Unendlichen aufseiten des Schénen fungiert: »because the

- am 14.02.2026, 09:55:27. -


https://doi.org/10.14361/9783839469798-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Edmund Burke: Keine Experimente!

imagination is entertained with the promise of something more, and does not acquiesce
in the present object of the sense«.®

Burke belisst es nun dabei. Aber man konnte, im Licht der folgenden Jahrhunderte,
diesem Gedanken eine Verlingerung geben. Denn wenn das offene Versprechen »plea-
sure« erzeugt und also dem Schénen angehoért, dann ist es nur folgerichtig anzunehmen,
dass im Gegensatz dazu der Verlust das Gefithl des Erhabenen erzeugt. In der Tat wird
dieses Thema in der reaktioniren Prosa eine zentrale Stelle einnehmen, und zwar eine,
deren paradoxe Prisentationsform in genauer Ubereinstimmung mit den Erfordernis-
sen einer affektproduzierenden Literatur steht. Dass auch in Burkes spiterer Polemik
gegen die Franzdsische Revolution das Thema des Verlusts eine neuralgische Stelle be-
setzt, haben wir schon gesehen. Die Reaktion wird den Verlust (der Ordnung, des Sin-
nes, der Identitit, des Volkes, des Seins) immer so darstellen, dass er einerseits schon
geschehen ist, dass er in einer Hinsicht unwiderruflich ist (worin sich das verstellte Be-
wusstsein Ausdruck gibt, dass die demokratische Idee zumindest in einem bestimmten
Sinn schon gewonnen hat, dass der Reaktionir also in der Tat eine Art Don Quixote ist);”®
andererseits hort die Reaktion nicht auf, zum Kampf gegen den Verlust aufzurufen, so
also stiinde er eben noch bevor. Dieser offene Widerspruch in den zeitlichen Stellun-
gen zum Verlust macht nun eine besondere rhetorische Stirke der reaktioniren Prosa
aus, denn genau damit, mit diesem inkohirenten Schillern um den Verlust herum, wird
dieser ununterbrochen wach und lebendig gehalten, er wird von einem Ereignis in ei-
ne permanente Realitit tibersetzt, die alleine deshalb ungreifbar (also doch wohl auch
»dunkel«) ist, weil sich nicht sagen lisst, ob sie schon war oder noch kommt. Der Ver-
lust, um den sich die Angst der Reaktion dreht, ist sowohl schon geschehen als auch noch
drohend, und deshalb ist er nie gegenwirtig: was die Voraussetzung seiner unablissigen
rhetorischen Vergegenwirtigung ist.”* So hat Burke die Umrisse fiir eine Extrapolation

69 Ebd.70.

70 Nochmal: Mit dieser Bestimmung ist keine Bagatellisierung der Schrecknisse der Geschichte
verbunden, keine Teleologie, weder hegelianisch noch marxistisch, keine Endgiltigkeit des ge-
schichtlichen Verlaufs. Dass die Idee der Demokratie gewonnen hat, heifdt nichts anderes, als dass
indem Moment, indem wir leben (und etwa seitdem19.Jh.) alle Antworten auf die Fragen des Poli-
tischen in Termini der Demokratie formuliert werden miissen —sogar die antidemokratischen. Ge-
nau das tut ja der Faschismus, der sich nicht genug in plebiszitidren Selbstbestitigungen suhlen
kann. Die gesamte Rahmung dessen, was wir unter Politik verstehen, hat ein irreduzibel demo-
kratisches Moment. Das heif3t im Ubrigen nicht, dass sich das nicht auch dndern kann. Es ist im-
merhin moglich, dass eine ausreichend gewissenlose und dauerhafte Politik der Unterdrickung
und Unmiindigkeit, vielleicht nicht jede Erinnerung an diese demokratische Idee, aber doch die
Hoffnung auf sie ausléscht. Damit ist auch klar, dass meine Rede von der Donquixoterie nicht der
billige Versuch ist, die Reaktionire einfach als Verblendete und Ewiggestrige zu disqualifizieren,
in der Erwartung, damit mitihnen fertig zu sein. Sie sind eben sowohl| Ewiggestrige wie Hypermo-
derne. (Deshalb ist Burke kein Reaktionar im engen Sinn.) Und selbst wenn sie nur Ewiggestrige
waren, brauchte man nicht zu hoffen, dass dieser Aufweis alleine etwas gegen sie auszurichten
imstande ware.

71 Corey Robin hat auf die Bedeutung des Verlustthemas fiir die reaktiondre Selbstinszenierung
nachdriicklich hingewiesen (The reactionary mind. 22f. 58f. 98f. 104f.). Im Kapitel 9 wird dort auch
schon die paradoxe zeitliche Natur dieses Verlusts angedeutet.

- am 14.02.2026, 09:55:27. -

65


https://doi.org/10.14361/9783839469798-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

geliefert, die sich, wie alles, was er hier zum Erhabenen schreibt, perfekt in die Logik der
reaktioniren Prosa einfiigt.

Noch entscheidender ist aber die zweite Bemerkung, die voll und ganz ins Herz der
reaktioniren Unternehmung selbst fithrt. Wenn es stimmt, dass die Reaktion eine Prag-
matikist, die einen untilgbar »isthetischen« Aspekt hat, dass sie aus ihrer eigenen Insze-
nierung herauslebt; wenn die aber doch andererseits nicht eine blofRe Sache von Biichern
sein will (schlieRlich verachtet man die Schreiberlinge und Intellektuellen) und auch nie
war —dann ist die Reaktion prinzipiell darauf angewiesen, in der Prosa, die sie kultiviert,
den Unterschied von Literatur zu Wirklichkeit aus der Literatur heraus selbst zu unter-
laufen oder zu iberwinden. Da das aber nun mal nicht geht (zum Gliick), braucht sie eine
andere Strategie: die Verwischung der Unterschiede. Wir werden sehen, wie zentral die-
se Strategie werden wird. Das Erstaunliche ist nun, dass Burke auch in dieser Hinsicht
vorgearbeitet hat — wenn auch sicher nicht absichtlich.

Kant wird in der Kritik der Urteilskraft die Thematik von Burkes Analyse des Erhabe-
nen sowie einige Grundziige itbernehmen. Er wird ihr aber auch eine neue systematische
Richtung geben. Es sind hier vor allem zwei Aspekte, die ich als Demarkationslinien be-
nennen mochte und die direkt ins Zentrum der Fragen fithren. Erstens ist es fiir Kant
sicher, dass das Erhabene keine Eigenschaft der Objekte selbst ist; vielmehr handelt es
sich beim Erhabenen um eine ganz spezifische Art der Antwort des menschlichen Geis-
tes auf eine bestimmte Erfahrung. »Man sieht hieraus auch, dass die wahre Erhabenheit
nur im Gemiite des Urteilenden, nicht in dem Naturobjekte, dessen Beurteilung diese
Stimmung desselben veranlasst, miisse gesucht werden.«’* Zwar thematisiert auch Bur-
ke das Erhabene als eine Reaktion auf einen bestimmten duferen Eindruck, also letztlich
als ein subjektives Phinomen. Gleichwohl hat Burke eben nicht den strengen transzen-
dentalphilosophischen Ansatz, der eine klare Parteinahme erzwingt: entweder ist das
Erhabene etwas rein Subjektives oder es ist in der Natur selbst. Burke ist, obgleich seine
Analyse eine »psychologische« und schliefilich (im Vierten Teil) eine sinnesphysiologi-
sche ist, unbekiimmerter, was diese Frage betrifft. Das ist fiir sich kein Vorwurf, denn
es wire sicherlich ungesund, den transzendentalphilosophischen Standpunke fiir allge-
mein verpflichtend zu erkliren.

Der zweite Punkt findet sich ebenfalls bei Burke, wird aber bei Kant um ein Vielfa-
ches eindeutiger durchgefithrt. Um die Affektion des Erhabenen zu erleben, muss eine
Distanz vorliegen. Das Schreckliche darf mich nicht wirklich gefihrden. »Wer sich firch-
tet, kann iiber das Erhabene in der Natur gar nicht urteilen, so wenig als der, welcher
durch Neigung und Appetit eingenommen ist, iiber das Schéne.«” Auch Burke bemerkt,
dass mein Leben nicht in Gefahr sein darf, soll ich irgendeine Art von »delight« erleben.”
Es gehort sicher auch hierher, dass ein guter Teil seiner Beispiele der Kunst entnommen
ist.

Aber eben dasist der springende Punkt. Spricht Burke nun tiber Literatur, iiber Kunst
oder iiber die Natur, das Wirkliche? Ist das in letzter Konsequenz dasselbe, d.h. par-
tizipiert es an derselben Wirklichkeit, im selben Sinn? Es wire philosophisch dagegen

72 Kant: Kritik der Urteilskraft. B 95.
73 Ebd.B103.
74 Burke: A Philosophical Enquiry. 44.

- am 14.02.2026, 09:55:27. -



https://doi.org/10.14361/9783839469798-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Edmund Burke: Keine Experimente!

nichts einzuwenden, man wiisste es aber gern. Noch grundsatzlicher aber wird die Sa-
che, wenn Burke zwar einerseits (wie erwihnt) erklirt, dass das Erhabene, um erlebt
werden zu kénnen, der Sicherheit und Distanz bedarf; wenn er aber andererseits be-
hauptet, dass Schmerz und das Gefiihl des Erhabenen verschiedene Intensititsstufen
ein und desselben Geschehnisses sind. Schmerz und Schrecken unterscheiden sich ei-
gentlich nur in der Richtung: jener kommt vom Kérper zum Geist, dieser umgekehrt,
»but both agreeing, either primarily, or secondarily, in producing a tension, contraction,
orviolent emotion of the nerves«.” SchlieRlich erweist sich das Erhabene als eine Art ge-
ringerer Schmerz, der fiir die feineren Teile des Organismus als Anstrengung und Ubung
dient; aus dieser Anstrengung (labour) und Ubung und ihrem gesunden Effekt resultiert
die spezifische Lust am Erhabenen, so wie aus der Beziehung auf die feineren Teile des
Organismus das Erhabene sich in die Nahe des Geistigen riickt (wohingegen sich die
Anstrengungen der groberen Teile unmittelbar als korperliche Schmerzen identifizieren
lassen).” Anstrengung, Schmerz, Schrecken, Erhabenheit gehoren also einer Dimension
der menschlichen Existenz an, bilden gewissermafien ein Kontinuum.

Genau das ist der Punkt, an dem eine Unklarheit entsteht, die fiir die gesamte reak-
tionire Prosa charakteristisch werden wird. Diese lebt nimlich nicht nur aus der (teil-
weise unermiidlichen und daher ermiidenden) Evokation des Erhabenen; sie lebt vor al-
lem daraus, dass diese Evokation die Unterscheidung zwischen dem Asthetischen und
dem Realen verwischt. Das Geile”” am reaktioniren Erhabenen ist eben, dass es unmit-
telbar das Uberwiltigende des Realen ausdriicken méchte. Es ist eine literarische Fikti-
on, die nicht eine Handlung oder Personen fingiert, sondern ihre eigene Wirklichkeit,
und zwar stilistisch, eben unter Rickgriff auf die Elemente des Erhabenen, die Burke
analysiert. Oder zumindest so: eine literarische Fiktion, die permanent und systema-
tisch unter Appell an die Kraft des Erhabenen die Grenze zwischen Fiktion und Realitit
verwischt.

Wenn zwischen dem Erhabenen und dem Schmerz, zwischen Angst und Anstren-
gung nur ein gradueller Unterschied besteht, wenn sie ineinander itbergehen, dann lisst
sich auch nichts gegen ein literarisches Programm einwenden, dass die Potenz des Erha-
benen so weit treibt, bis es gewissermafien in die Realitit springt: bis es als etwas Reales
fithlbar wird und sich an die Stelle von anderen Fithlbaren setzt — oder an die Stelle, an
der sich ein Mangel an Fithlbarem breitgemacht hat. Wenn zwar das eigene Leben nicht
in Gefahr sein darf (was bei einer Leserin ja billig vorausgesetzt werden darf), die Distanz
zu Gefahr nur durch den Grad der Anstrengung bemessen wird, dann ist die erhabene
Prosa eben sowohl eine Sache des Asthetischen wie der Erfahrung von Realem. (Natiir-
lich nicht nur so, dass auch ein Text etwas Reales ist.) Die Reaktionire verwischen eben
systematisch diesen Unterschied: Das dsthetisch Herbeigezauberte wird als Realitit aus-
gegeben, darin besteht ihre Mission. Diese Realitit ist im Ubrigen — auch das ist nicht
zuunterschitzen — eine leibliche Realitit. Auch das ist bei Burke angedeutet, wenn auch

75  Ebd.120.

76  Ebd.123. Teil IV. Sektion VII.

77  Manche Leser*innen stofRen sich vielleicht an so einem vulgaren und ungenauen Ausdruck. Es wird
sich im Verlauf der Analyse zeigen, dass das »Geile«als ein Terminus Technicus betrachtet werden
muss, auf den nicht gut verzichtet werden kann.

- am 14.02.2026, 09:55:27. -

67


https://doi.org/10.14361/9783839469798-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Kontext und Formulierung hier noch durchaus harmlos sind: »Our minds and bodies are
so intimately connected, that one is incapable of pain or pleasure without the other.«”®
Doch dass der Leib als Ort der Realitit erfahren wird in der reaktioniren Selbststi-
mulation, ist nicht ohne Bedeutung. Einerseits unterliegt dieser Aspekt einer Selbstver-
leugnung, indem er zwar fiir sich anerkannt, jedoch stets in den Ausdruck irgendeiner
héheren Wirklichkeit umgedeutet wird, ganz in Ubereinstimmung mit den bestindi-
gen idealistischen, antimaterialistischen, antinihilistischen Proklamationen. Anderer-
seits ist eben dieser Riickfall aufs Urtiimlichste, aufs Primitivste sehr wohl ein wirksa-
mes Prinzip fiir die Reaktion, die in ihm eben die Quelle all ihrer Brutalismen findet, ih-
rer Begeisterung fiir die wilde, verantwortungslose Tat, aber auch die Grundlage fiir ihre
besondere Lieblingsdisziplin: die Verachtung und Beschimpfung der Intellektuellen.

78  Ebd.121.

- am 14.02.2026, 09:55:27. -



https://doi.org/10.14361/9783839469798-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

