
1. Theologie als ein Phänomen an den Grenzen

des Verstehbaren?

Zum relevare der Zeug_innenschaft für die Theologie

»Wenn ihrmeine Zeug_innen seid, bin ichGott*;wenn ihr nichtmeine Zeug_innen seid,

bin ich sozusagen nicht Gott*.« Diese verwegene Zuspitzung des in Jes 43,12b der Gott-

heit* ins Mund gelegten Wortes durch die Pesiqta de Rav Kahana (XII,6) hat sich die

vorgelegte Studie zu eigen gemacht. Sie hat damit die Bedeutung der Zeug_innenschaft

theologisch so hoch gehängt, wie es nur eben geht. Doch damit nicht genug: In der Ein-

leitung dieser Arbeit wurde der ebenso verwegene Analogieschluss gewagt, dass, wenn

dies für Gott* gilt, es umso mehr für uns Menschen zu gelten hat: Zur Vergewisserung

dessen, dass und wer wir sind, wie, wo und wozu wir denken, reden und handeln, bedür-

fenwir des Zeugnisses der Anderen. So betrachtet gereicht Zeug_innenschaft gleichsam

zur conditiohumana, zudem,wasMenschenzuMenschenmacht, sie gar amLebenerhält.

In alltagsweltlichen Phänomenen ist dieser Zusammenhang mehr als evident: Ob Men-

schen sich nach demWeg erkundigen, auf die Diagnose einer Ärztin vertrauen und sich

entsprechend behandeln lassen oder selbst das Datum und den Ort der eigenen Geburt

und den Namen erfahren, den sie tragen: Die Erkenntnis all dessen verdanken sie allem

voran dem Zeugnis anderer. Allerdings: Mögen Menschen vieles durch das Zeugnis an-

derer erfahren, erkennen und glauben, so steht ihnen nicht selten dieMöglichkeit offen,

das Bezeugte zu überprüfen, es abzuwägen und schließlich für wahrhaftig, glaubhaft

oder falsch zu erachten. Damit können sie entsprechende Konsequenzen für ihr Den-

ken,Reden undHandeln ziehen, also über ihrMenschsein –wenn auch vermittelt durch

andere – selbst verfügen.1

Doch gilt dies auch für die Zeug_innenschaft an den Grenzen des Verstehbaren

und damit an den Orten und in den Momenten, auf welche diese Studie ihren Fokus

legt? Die mehrfachen Anläufe, sich der Thematik und ihren Phänomenen zu nähern,

sie zu ergründen und zu verstehen, haben klar gemacht: Das Zeugnis an den Grenzen

des Verstehbaren erfüllt zwar seine spezifische Funktion gerade dort, wo Beweise nicht

1 Eine absolute, sprich komplett unvermittelte Autonomie, das sollte längst klar geworden sein, hal-

te ich für keine anthropologische Kategorie.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-026 - am 14.02.2026, 09:22:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


376 Für das Sagbare!

oder nicht in hinreichender Weise vorhanden sind. Auch in dieser Hinsicht entscheidet

Zeug_innenschaft darüber, ob und wie Menschen das ihnen selbst und anderen Wi-

derfahrene in ihr Lebensnarrativ integrieren können – ihr Sein, ihre Sprache und die

Orte, an denen sie denken, reden und handeln, hängen gleichsam am Bezeugen und

am Bezeugten. Doch insofern sich die allfällige Erkenntnis und der Wahrhaftigkeits-

gehalt des Zeugnisses dabei nahezu ausschließlich auf das, was Menschen sagen und

tun, zu verlassen haben, sind sie mehr als anfällig, allemal fragwürdig: Epistemische

Kompetenz, Autorität und Glaubwürdigkeit sind menschlich-allzumenschliche und

damit stets fehlbare Vermögen.Menschen können sich nicht nur irren, sie können auch

wissentlich und willentlich lügen. Beide Aspekte zusammen – dass an den Grenzen des

Verstehbaren das Zeugnis aus einemMoment desMangels entsteht und dassMenschen

keine maschinell verlässlichen und vorbehaltlos unfehlbaren Wissensquellen sind –

verdeutlichen unmissverständlich: Zeug_innenschaft lässt sich als eine Wahrheitskrise

verstehen, weil sie mit dem klassischen Wahrheitskriterium, wonach Wahrheit in der

Angleichung zwischenSubjekt undObjekt, zwischenSatz undDingen besteht –»Veritas

est adaequatio intellectus et rei«2 –, radikal bricht. Der freilich ohnehin stets normativ

aufgeladene und damit nicht unproblematische Wahrheitsbegriff scheint nicht(s) zu

taugen, wenn es darum geht, zu begründen, welchen Wert das Zeugnis Anderer für

die Wahrheit und Wirklichkeit des individuellen, aber auch kollektiven Lebens hat. In

dieser Sichtweise und darüber hinaus gedacht, erscheint Zeug_innenschaft, zumindest

in klassischerHinsicht, als geradezu anti-wissenschaftlich,wenn dennWissenschaft nur

darauf zielt, einen Gegenstand widerspruchsfrei zu begründen.

Doch könnte es nicht sein, dass es unter allen Wissenschaften gerade eine gibt, der

diese Wahrheitskrise von jeher ins Stammbuch geschrieben ist: der Theologie? Dass

Theologie selbst ein Phänomen an den Grenzen des Verstehbaren ist? Sehen sich Theo-

log_innen nicht ständig mit dieser Wahrheitskrise konfrontiert, nämlich dann, wenn

sie die Wissenschaftlichkeit ihrer Disziplin am Ort der Universität zu begründen haben

unddamit vor dieHerausforderung gestellt sind, Subjekt undObjekt ihrerWissenschaft

zusammenbringen zumüssen, dies aber möglicherweise gerade nicht leisten können?

»If the gift of God’s presence is present for us only via the necessary detour of rep-

resentation, […] then the invisible becomes present as something only in phenomena

that can refer to the non-phenomenal in a more or less determinate way: in signs. Hu-

man ideas, intuitions and feelings can also function as signs referring to God. Yet God

can appear as God only in language, among words. […] Even if God should appear ex-

actly and immediately as he is, we never receive him immediately as he gives himself,

but always contribute the meaning we give to the ambiguous appearances.«3

Nehmen wir einmal – noch unbegründet – an, die Theologie ist in der Tat ein Phäno-

men an den Grenzen des Verstehbaren und steht damit in Analogie zu den in dieser Ar-

beit behandeltenZeug_innenschafts-Phänomenen:Könnte dieTheologie dannnicht von

Letzteren vieles lernen? Oder anders gefragt: Was würden dann die interdisziplinären

2 Thomas von Aquin, Summa theologiae I, q.16, a.2.

3 Welz, God – A phenomenon, 19.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-026 - am 14.02.2026, 09:22:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Theologie als ein Phänomen an den Grenzen des Verstehbaren? 377

Zeug_innenschafts-Diskurse für dasSelbstverständnis einer entsprechendenphänome-

nologischen Theologie der Zeug_innenschaft austragen? Was wäre die Relevanz dieser

Diskurse, ihr re-levatum, also das an ihnen, was ihre Bedeutung wieder bzw. erneut in

die Höhe hebt? Und inwiefern würden die daraus gewonnenen Erkenntnisse der Theo-

logie damit gleichsam Argumente an die Hand geben, Rechenschaft darüber ablegen zu

können, trotz oder gerade wegen der ihr ins Stammbuch geschriebenenWahrheitskrise

amOrt der Universität zuhause zu sein?

Der gleichsam institutionalisierte Ort innerhalb des Faches der Systematischen

Theologie, an dem sie ihreWissenschaftlichkeit unter Beweis stellt, sind bekanntlich die

προ-λεγόμενα/Prolegomena, das Lehrstück, das die Theologie auf den Weg bringt und

deutlich macht, »worauf sie sich erstreckt, womit sie einsetzt und wie weit sie reichen

kann – und was sie bei alledem nicht hintergehen darf«4. Die biblische Magna Charta

der theologischen Wissenschaft5 »Seid stets bereit, Rede und Antwort zu stehen, wenn

jemand von euch Rechenschaft fordert über die Hoffnung, die in euch ist.« (1Petr 3,15b)

fordertTheolog_innen dazu auf, nach der inneren Logik christlichen Hoffens zu fragen.

Damit die Dogmatik überhaupt christliche Dogmen untersuchen und zentrale Begriffe

und Lehren für die heutige Zeit neu interpretieren, d.h. Prolegomena materialdogma-

tisch füllen kann, sowie die Ethik auf der Grundlage eines jüdischen und christlichen

Menschen- und Gesellschaftsbildes nach den Leitlinien guten Lebens, angemessenen

Handelns, gerechter sozialer und politischer Strukturen fragen, d.h. eine theologische

Ethik entwerfen kann, muss die Theologie allem voran begründen können, was sie am

Ort der Universität zu suchen und zu schaffen hat.6 Kurzum: Prolegomenamachen klar,

womit die (Systematische)Theologie beginnt und worauf sie sich bezieht.7

4 Sauter, Zugänge, 310.

5 Vgl. Wagner, Einführung, 1.

6 Entgegen der zunehmenden fachlichen Scheidung von Dogmatik und Ethik innerhalb des vor al-

lem deutschsprachigen Wissenschaftsraums halte ich an der Einheit beider als eine Disziplin,

nämlich der Systematischen Theologie, fest. Wenngleich es nicht immer möglich ist, den Ansprü-

chenbeider gerecht zuwerden, so ist dieDogmatik unbedeutend,wenn sie keine ethischen Folgen

nach sich zieht, wie ebenso theologische Ethik ihr Proprium verkennt, wenn sie nicht auf dogma-

tischen Einsichten beruht.

7 Prolegomena werden auch als Fundamentaltheologie oder theologische Prinzipienlehre bezeich-

net. Theißen, Einführung, 10, hat vorgeschlagen, zwischen zwei Typen evangelischer Prolegome-

na zu unterscheiden, welche die gegenwärtige Systematische Theologie wesentlich mitbestim-

men: den »Typ integrierter Fundamentaltheologie« und den »rahmentheoretischen Typ«.Während Ers-

terer für eine determinierte Form der Prolegomena, der Einführung in die Systematische Theolo-

gie steht, meint Letztere einen indeterminierten Zugang: »Entweder subsumiert die Einführung

ihr Objekt [sc. ihren Gegenstand] unter einen Begriff, indem sie es als Exemplar einer Gattung x

erkennt, oder sie stellt es, wo eine solche Subsumtion nicht möglich ist, mitNamen vor. Der Unter-

schied beider Einführungsweisen ist also epistemologischer Natur und betrifft die Frage, inwie-

weit dasObjekt der Einführungmit demvorausgesetzten Erkenntnisapparat kommensurabel oder

nicht kommensurabel ist. Ein Objekt begrifflich einzuführen, setzt voraus, dass die zur Verfügung

stehenden Begriffe das Objekt erfassen können; ein Objekt mit Namen einzuführen, impliziert zu

seiner Erkenntnis eine mehr oder weniger tiefgreifende Modifikation oder Neukonfiguration der

bestehenden Begriffe. […] Ist z.B. das ›Handeln Gottes‹ […] mit allgemein, also auch außertheolo-

gisch, vorauszusetzenden epistemologischen Kategorien erkennbar, oder bedarf es dazu beson-

derer Begrifflichkeiten?« (A.a.O., 11.) Prolegomena behandeln denn nicht dogmatische und ethi-

https://doi.org/10.14361/9783839468333-026 - am 14.02.2026, 09:22:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


378 Für das Sagbare!

Solche Prolegomena zu einer phänomenologischenTheologie der Zeug_innenschaft

zu formulieren, deren materialdogmatische Füllungen und konkreten ethischen Folgen

dann allerdings anderorts geleistet bzw. erfragt werden müssen, hat sich das folgende

Kapitel zum Ziel gesetzt. Kurzum: Das letzte Kapitel formuliert Prolegomena zu einer

phänomenologischenTheologie der Zeug_innenschaft. DieseTheologie versteht sich als

phänomenologisch, weil sie aus den in dieser Studien untersuchten Phänomenen der

Zeug_innenschaft lernen will. Das zum Schluss dieser Studie Gesagte, das ihr Nachge-

sagte, ist sodann zugleich das ihr eigentlich im Voraus Gesagte, eben: die προ-λεγόμενα,

d.h. das, was gesagt sein muss, bevor sich dieTheologie selbst in den interdisziplinären

Zeug_innenschafts-Diskurs einbringen, also ihre eigene Relevanz, ihr eigenes Wieder-

hochheben, ihr relevare zum Leuchten bringen kann. Das folgende Kapitel versteht sich

infolgedessen als Versuch, Rechenschaft darüber abzulegen, warum ich mich als Theo-

logemit derThematik in interdisziplinärer Perspektive überhaupt beschäftigt habe, und

berührt damit die fundamentaltheologische Frage, wie Theologie heute betrieben wer-

den kann und von ihren Gegenständen sowie von Gott*, dem Göttlichen, der Ewigen,

demUnendlichen, kurzum: demvornehmlichenGegenstand derTheologie, zu reden ist.

Bevor indes dieses Vorhaben kurz skizziert wird, um dann in drei Schritten und in Re-

kurs auf die gesamte Studie Prolegomena zu formulieren, muss an dieser Stelle noch

einmal ein Schritt zurückgegangen und gefragt werden:Wasmacht denn nun dieTheo-

logie überhaupt zu einem Phänomen an den Grenzen des Verstehbaren? Warum postu-

liere ich,dassTheolog_innenSubjektundObjekt ihrerWissenschaftnicht imklassischen

Sinne zusammenbringen können? Oder anders gefragt: Was sind die eigenen Prolego-

menadesTheologen,der sich in dieser Studie gerade alsTheologemit den interdisziplinä-

ren Zeug_innenschafts-Diskursen beschäftigt hat? Auch die Beantwortung dieser Frage

will ich mit der Beobachtung anhand eines Phänomens einleiten, nämlich wie zuweilen

Theolog_innen darauf reagieren, wenn sie auf die berühmteste aller Goethe-Fragen, die

Gretchenfrage, zu antworten haben: »Nun sag, wie hast du’s mit der Religion?«8

Margarethe, erzogen in strenger katholischer Marienfrömmigkeit, fragt ihren Ver-

ehrer unddenuniversitär gebildetenTheologen,Faust, nachGott*. Siewill ihn in einGe-

spräch verwickeln über seinen Glauben. Hat er überhaupt einen? Und nur so en passant:

Braucht es Glauben, umTheologin_Theologe zu sein? Doch Fausts Credo vermagMarga-

rethe nicht zu überzeugen.DerMagister, gar Doktor, der Philosophie, Jura undMedizin

– »und leider auchTheologie«9 – studiert hat, scheint von dieser Frage peinlich berührt

zu sein. Das erklärt dann wohl auch die Begründung des Dudens für die Redewendung

»Gretchenfrage«.Nach Auskunft des Dudens ist die Gretchenfrage eine »unangenehme,

oft peinliche und zugleich für eine bestimmte Entscheidung wesentliche Frage [die in

einer schwierigen Situation gestellt wird]«10. Über, geschweige denn von Gott* zu spre-

chen, fällt allemAnscheinnachuniversitärGebildeten schwer.11Davon sind auchdie Ler-

sche Themen an sich, sondern im Hinblick auf ihre Erkenntnisbedeutung, weshalb sie sich auch

als theologische Epistemologie verstehen lassen.

8 Goethe, Faust, V. 3415.

9 A.a.O., V. 356.

10 Duden online, Art. Gretchenfrage.

11 Zur Begründung, die Gretchenfrage als Frage nach Gott* zu verstehen, vgl. Ebach, Name, 24f.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-026 - am 14.02.2026, 09:22:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Theologie als ein Phänomen an den Grenzen des Verstehbaren? 379

nenden und Lehrenden der Theologie nicht ausgeschlossen, womöglich eben eher noch

mehr betroffen als andere. Denn: Um es mit dem (zu) oft zitierten Diktum Karl Barths

zu sagen: »Wir sollen alsTheologen vonGott reden.Wir sind aberMenschenund können als solche

nicht von Gott reden.«12

Zwischen den Menschen und der Gottheit* gibt es einen kategorialen Unterschied,

wer sie zusammendenkt, scheint darum einen Kategorienfehler zu machen. Goethes

Gretchenfrage lässt sich folglich als literarische Fassung der der Theologie ins Stamm-

buch geschriebenenWahrheitskrise verstehen.Warum?MagdieGretchenfrage nicht al-

le Theolog_innen zwangsläufig peinlich berühren, so scheint sie sie jedenfalls nicht los-

zulassen, weil der Umstand, sich ihr zu stellen, eine grundlegende und damit immer

wiederkehrende Aufgabe vonTheolog_innen ist, die darüber Rechenschaft ablegen wol-

len, warum die theologischeWissenschaft ein Daseinsrecht am Ort der Universität hat.

Prolegomena zu formulieren lässt sich in dieser Hinsicht als eine Grundkompetenz von

Theolog_innen, als eine ars theologica verstehen.Die Peinlichkeit bzw. der Umstand, dies

tun zu müssen, es aber möglicherweise nicht zu können, rührt daher, dass Prolegomena

sich die Frage gefallen lassenmüssen, ob sie die Frage, womit die (Systematische)Theo-

logie beginnt und worauf sie sich bezieht, überhaupt stellen, geschweige denn beant-

worten können. Es könnte nämlich sein, dass die Theologie sich in einer spezifischen

Hinsicht von anderenWissenschaften unterscheidet.

In der wohl schönsten, weil differenziert kritisch und hoffnungsvoll vorgetragenen

Liebeserklärung an die Humanwissenschaften, zu denen sich auch die Theologie zählt,

wünscht sich Derrida eine »unbedingte Universität«. Er plädiert für eine Universität,

die sich durch »eine unbedingte Freiheit der Frage und Äußerung« auszeichnet und das

»Recht« birgt, »öffentlich auszusprechen, was immer es im Interesse eines aufWahrheit

gerichteten Forschens, Wissens und Fragens zu sagen gilt«13. Kürzer: »Die Universität

müßte […] der Ort sein, an dem nichts außer Frage steht […].«14 Derrida macht damit

die Freiheit des Fragens zum Beruf der Universität. Insofern sich wissenschaftliches Ar-

beiten im Fragen vollzieht, kann Derrida für unbedingte Diskurse plädieren. Diskurse,

die allein der Sache,mehr noch dem Ereignis, auf das sie sich beziehen, verpflichtet sind.

Diskurse, so spitzt es Derrida zu, »die das Ereignis, von dem sie sprechen, [selbst] her-

vorbringen«15. Das Ereignis, von dem die unbedingte Universität spricht, ist ihr nicht

vorgegeben, sondern im Gespräch tritt es gleichsam selbst hervor. Wenn aber ein solch

performativerDiskurs dasWesender unbedingtenUniversität ausmacht, kanndanndie

Theologie überhaupt an einer solchen Universität zuhause sein? Kann sie das Ereignis,

von dem sie zu sprechen hat, diskursiv hervorbringen?Wenn dieTheologie, wie Anselm

von Canterbury nahelegt, die Beschäftigung mit der fides quaerens intellectum,16 mit dem

nach Einsicht trachtenden Glauben ist, der Glaube aber als eine Gabe verstanden wird,

12 Barth, Das Wort, 151. Vgl. dazu auch Frettlöh, Gott Gewicht geben, 1–12.

13 Derrida, Die unbedingte Universität, 10 (Hervorhebung im Original).

14 A.a.O., 14.

15 A.a.O., 22.

16 Anselm von Canterburry, Proslogion. Zur theologiehermeneutischen Auslegung des Proslogions

vgl. Dalferth, Fides.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-026 - am 14.02.2026, 09:22:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


380 Für das Sagbare!

die Menschen von außen geschenkt ist, hat dann dieTheologie nicht per se das Nachse-

hen? Ist die Theologie nicht eine Wissenschaft, die stets zu spät kommt, die immer nur

noch die Rücklichter des Zuges sieht, dessen Lokomotive sie doch so gernwäre, oder, um

es in einem biblischen Bild zu sagen, die nur noch die Nachsicht auf den nackten Hin-

tern Gottes* hat,17 statt Gott* ins Angesicht zu schauen? Theologie hat das Nachsehen.

Hängt damit nicht zusammen, dass geradeTheolog_innen die Gretchenfrage einerseits

so peinlich ist, sie aber andererseits nicht loslässt?

Theolog_innen sehen sich zuweilen in die Situation versetzt, theologische Aussagen

zwar für biographisch wahr, aber nichtmehr für intellektuell wahrhaftig zu halten,18 et-

wa wenn sie im Gespräch danach gefragt werden, womit es denn die Theologie zu tun

habe.Wer ist denn derTheos dieses wissenschaftlichen Logos?WennTheolog_innen nach

dem Transzendenten gefragt werden, impliziert dies folglich ein Doppeltes: Sie gelten

als fragwürdig und das Ereignis ihrerWissenschaft zugleich als fraglich. Zunächst für die

anderen, die sie danach fragen, dann aber auch für sie selbst, die Gefragten. So kommt

es, dass sie selbst denGegenstand derTheologie, denTheos derTheologie infrage stellen.

Wer ist diese Gottheit*, die der theologischen Wissenschaft ihren Namen gegeben hat?

Doch, so lässt sich fragen, könnte es nicht sein, dass gerade die Fraglichkeit Theolog_in-

nen zuTheolog_innenmacht?

Die erste der Gottheit* in den Mund gelegte Frage der Hebräischen Bibel, des maß-

geblichen Dokuments jüdischer und christlicher Religion, lautet: »Mensch, wo bist du?«

(Gen 3,19) Nach biblischer Anthropologie scheinen Menschen also im doppelten Sinne

des Wortes Gefragte zu sein: Sie sind sowohl von Gottes* Frage In-Frage-Gestellte als

auch vonGott* fragendGesuchteundUmworbene.19DerMensch ist vonund beiderGott-

heit* gefragt. BevorTheolog_innen nach Gott* gefragt werden, bevor ihnen selbst Gott*

fragwürdig wird, sind sie immer schon von Gott* gefragt. All ihr Fragen nach der Gott-

heit*unddannauchnach ihnen selbst lässt sich darumals antwortendesFragen verstehen.

WarumsolltenTheolog_innendannaber Schwierigkeitenmit der genanntenWahrheits-

krise und dem Umstand haben, dass sie mehr Fragen als Antworten und auf manche

Fragen gar keine Antworten haben?

Für Gerhard Ebeling ist der »Horizont radikaler Fraglichkeit«20 die Voraussetzung

für ein angemessenes Verstehen des Unendlichen: »Die Bedingung der Möglichkeit des

Verstehens dessen, was das Wort ›Gott‹ besagt, ist ein Nichtverstehen.«21 Das aber be-

deutet, dass die Ausgangslage der Frage, der Ort also, an dem Fraglichkeit be- und ent-

steht, ein Zustand desMangels ist: ein Nichtverstehen im Sinne eines Nichtwissens und

Nichtkönnens. Nun ist es aber auch und gerade dieser Mangel, der gleichsam Raum für

Neues schafft: Fraglichkeit eröffnet nämlich stets denRaum fürMitfragende.Antworten

17 Vgl. Ex 33,23 undMichelangelo, Die Erschaffung. Für eine Konfiguration des biblischen und künst-

lerischen Bildes des nackten Hinterns Gottes* vgl. Frettlöh, Gottes nackter Hintern.

18 Die Unterscheidung zwischen »biographisch wahr« und »intellektuell wahrhaftig« leihe ich mir

von Emcke (vgl. StG 57), die damit ihre Schwierigkeiten beim Austritt aus der Kirche zumAusdruck

bringt, nämlich eine Absage an etwas zu erteilen, ohne damit die eigene Vergangenheit zu ver-

leugnen.

19 Vgl. Weinrich, Wir sind aber, 67.

20 Ebeling, Elementare Besinnung, 365.

21 A.a.O., 366.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-026 - am 14.02.2026, 09:22:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Theologie als ein Phänomen an den Grenzen des Verstehbaren? 381

schließenRäumezu,22 FrageneröffnenRäume.Fragende sindaufMitfragendeangewie-

sen.Das ist wohl auch gemeint,wennDerrida die Diskursivität der Geisteswissenschaf-

ten nicht in Diskursen sieht, die vornehmlich einWissen zur Sprache bringen, sondern

inDiskursen, die das Ereignis, von dem sie sprechen, hervorbringen. Imwissenschaftli-

chenDialog, oder eben: im »Bezugsgewebemenschlicher Angelegenheiten« (VA 51), sind

und bleiben wir angewiesen auf jene Mitfragenden. Müsste dann aber für eine Theolo-

gie, die nicht aufhört, sich selbst und anderen fraglich zu bleiben, nicht gerade gelten,

was Emcke für das Phänomen der Zeug_innenschaft zu bedenken gibt?

Dass dieTheologie »beweglich« sein sollte, »weil verschiedene Stimmen zu verschie-

denen Zeiten zu erzählen bereit sind,weil sie sich an Unterschiedliches erinnern, die ei-

genen Geschichten oder die der anderen ergänzen oder korrigieren« (ZuG 109)? Dass die

Theologie »unfertig« sein sollte, »weil es Brüche im Narrativ gibt, Lücken, die vielleicht

nicht zu erzählen, aber zu betrauern sind« (ZuG 109)? Und dass die Theologie »zeitof-

fen« sein sollte, »weil […] sich erst im Gesprächmit anderen die Kontinuität der eigenen

Identität beweisen muss« (ZuG 109)? Ist Zeug_innenschaft der Modus, in dem dieTheo-

logie gleichsam ihrem Nachsehen entgegenwirkt, eben die im Wort stehende Zeug_in-

nenbedürftigkeitGottes*beimWort nimmt? Ist Zeug_innenschaft diewissenschaftliche

Methode,mit der dieTheologie ihremkonstitutivenMangel Abhilfe schafft – imWissen,

dass sie auchdarinnicht alle SchwellendesUnsagbarenüberschreitet, aber diese zumin-

dest teilweise benennen kann? Ist eine Theologie der Zeug_innenschaft Ausdruck einer

retrospektiven Erinnerung, dass die Theologie »nie mit freiem Rücken von schon erledig-

ten Fragen, von schon erarbeiteten Resultaten, von schon gesicherten Ergebnissen«23

herkommt? Und steht eine solche Theologie für eine prospektive Sicherung, sich die ei-

gene Fraglichkeit zu bewahren und das Fragen zu bewähren, nämlich als antwortendes

Bezeugen? Oder anders gefragt: Könnte es nicht sein, dass gerade Zeug_innenschaft die

der Theologie angemessenste Kategorie ist, sich wissenschaftlich, kirchlich und gesell-

schaftlich mit Gott* und den Traditionen, Texten und Vorstellungen der jüdischen und

christlichen Religion auseinanderzusetzen, weil Zeug_innenschaft keine Apologie be-

treibt,24 sondern sich zutiefst abhängig vomGegenüber zeigt undweilTheologie ebenso

wie Zeug_innenschaft eine ethisch-politische Praxis ist und damit anderer bedarf? Die

22 Das hängt im Wesentlichen damit zusammen, dass die Antwort gemeinhin von der Frage her als

deren Erfüllung und Erfolg gedacht wird. Gleichwohl lässt sich von Waldenfels, Antwortregister,

150, lernen, dass damit »über den Vorrang der einen oder der anderen noch nichts entschieden

[ist]. Denn einerseits ist die Frage als wissendes Nichtwissen der fraglosen Antwort als einem un-

begründeten und ungeprüften Wissen überlegen. Andererseits scheint das Fragen infolge seiner

Erfüllungsbedürftigkeit der erfüllenden Antwort unterlegen«.

23 Barth, Einführung, 254. Die Formulierung steht für Barths Vorstellung, wonach Theologie immer

wieder mit dem Anfang anzufangen hat (vgl. Barth, 13. März, 116.118.120). Ich habe mich an ande-

rer Stelle ausführlicher und kritischmit dieser Formel beschäftigt (vgl. Käser, Für offene Beziehun-

gen).

24 Damit ist nicht gesagt, dass die frühchristliche Apologetik nicht als Vorläuferin heutiger Prolego-

mena verstanden werden kann (Gründe dafür, dass die Apologetik gar in der Fundamentaltheo-

logie aufgeht, liefert Wagner, Einführung, 3–6), doch wie gezeigt, kann Zeug_innenschaft ihr Po-

tenzial nicht entfalten, wenn Menschen ausschließlich in verteidigender Form bezeugen (s. oben

III.3.2.).

https://doi.org/10.14361/9783839468333-026 - am 14.02.2026, 09:22:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


382 Für das Sagbare!

imFolgendennäher zu erörterndeund zubegründendeAntwort auf diese Fragen ist, um

es bereits vorwegzunehmen: Ja!

Dasdie Studie abschließendeKapitel fragt nachderBedeutsamkeit,Wichtigkeit und

Aufmerksamkeit der Zeug_innenschaft für dieTheologie.Kurzum: Es fragt nach der Re-

levanz. Gerade nach dem relevatum der interdisziplinären Zeug_innenschafts-Diskur-

se für die Theologie zu fragen, verdankt sich in dieser Studie nämlich einem zweifa-

chen Grund: Das Vorgehen ist einerseits der genannten Tatsache geschuldet, dass die

Zeug_innenschaft im ersten Kapitel an die Zeug_innenbedürftigkeit Gottes* gebunden

wurde. Und andererseits, und darin zeigt sich, dass das relevare doppeldeutlich zu ver-

stehen ist, nimmtdasVorhabendes letztenKapitels so die historischeUrsprungssituati-

on ernst, dass Zeug_innenschaft von ihremEntstehungskontext her, neben demEinsatz

im juridischen Setting, eigentlich ein vornehmlich religiöses Phänomen war – und da-

mitmöglicherweisewiederwerden könnte bzw. ein theologisches Phänomen sein sollte.

Das istder zweifacheGrund,warumdas folgendeKapitelnicht so sehr sagenwill,wasdie

Theologie den genannten Diskursen anzubieten hat, sondern was sie von ihnen lernen

kann bzw. zu lernen hat für ihr eigenes Denken, Reden und Handeln, will sie sich denn

ihre Fraglichkeit und Frag-Würdigkeit bewahren, sie gar bewähren.Welche Erkenntnis-

se, Impulse und Aufforderungen gewinnt die Theologie aus den verschiedenen Zugän-

gen, Typen und Vorstellungen von Zeug_innenschaft?

Bezogen auf die drei Perspektiven, in denen sich die Arbeit derThematik zugewandt

hat, gefragt: Was heißt es,Theolog_innen als (sekundäre) Zeug_innen zu verstehen und

Bezeugenals einWahrmachenoderBewähren theologischerAussagen zudeuten,die in-

des aufgrund ihrer konstitutiven Anfälligkeit für Fallibilität einer endgültigen Bewahr-

heitungnochharren? (Sein)Wasbedeutet es,BezeugenalsdenGrundsprechaktderTheo-

logie zu verstehen, als einen dialogischen Sprechakt, der zeitoffen, beweglich und un-

fertig ist, sich immerwieder selbst insWort fällt und trotzdem–oder gerade deswegen?

– nach Formen der Übersetzbarkeit, Verstehbarmachung und Deutung fragt? (Sprache)

Und was sagt es aus,Theologie als eine Wissenschaft zu begreifen, die Orte schafft und

Räume der Zeug_innenschaft eröffnet, als eine Theologie, die Orte der beschützenden

ebenso wie der entgrenzenden und freimachenden Zeug_innenschaft im öffentlichen

Raum ermöglicht? (Orte)

Die Beantwortung dieser Fragen zielt,wie vorweggenommen, auf den Versuch, Pro-

legomena zu einer phänomenologischen Theologie der Zeug_innenschaft zu formulie-

ren. In einembescheidenenUmfangwerden sodann imFolgenden,nach einer einleiten-

denErörterung,warumZeug_innenschaft ursprünglich ein vornehmlich religiöses Phä-

nomen war, die wichtigsten Erkenntnisse der Arbeit noch einmal gesichert und das Er-

arbeitete für ein grundsätzliches Verständnis einer phänomenologischenTheologie der

Zeug_innenschaft fruchtbar gemacht. Weil aber auch diese theologische Rechenschaft

nicht im luftleeren Raum geschieht und sich eigener Traditionen, Texte und Vorstellun-

gen – sprich: Zeugnisse – bewusst ist, zieht sich durch die folgenden Reflexionen die

Beschäftigungmit einer Figur derHebräischen Bibel, umdie Relevanz der interdiszipli-

närenZeug_innenschafts-Diskurse gleichsam für dieTheologie inderTheologie selbst zu

verantworten. Es ist die biblische Hiobfigur, denn zu Unrecht mit Leid, Verlust und Aus-

stoßung konfrontiert, tutHiob vor allemeines: er bezeugt seinen FreundenundGott*das

ihmWiderfahrene – und betreibt damit θεο-λογία, Rede von Gott*.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-026 - am 14.02.2026, 09:22:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

