1. Theologie als ein Phanomen an den Grenzen
des Verstehbaren?
Zum relevare der Zeug_innenschaft fiir die Theologie

»Wenn ihr meine Zeug_innen seid, bin ich Gott*; wenn ihr nicht meine Zeug_innen seid,
bin ich sozusagen nicht Gott*.« Diese verwegene Zuspitzung des in Jes 43,12b der Gott-
heit* ins Mund gelegten Wortes durch die Pesiqta de Rav Kahana (XII,6) hat sich die
vorgelegte Studie zu eigen gemacht. Sie hat damit die Bedeutung der Zeug_innenschaft
theologisch so hoch gehingt, wie es nur eben geht. Doch damit nicht genug: In der Ein-
leitung dieser Arbeit wurde der ebenso verwegene Analogieschluss gewagt, dass, wenn
dies fiir Gott* gilt, es umso mehr fiir uns Menschen zu gelten hat: Zur Vergewisserung
dessen, dass und wer wir sind, wie, wo und wozu wir denken, reden und handeln, bediir-
fen wir des Zeugnisses der Anderen. So betrachtet gereicht Zeug_innenschaft gleichsam
zur conditio humana, zu dem, was Menschen zu Menschen macht, sie gar am Leben erhilt.
In alltagsweltlichen Phinomenen ist dieser Zusammenhang mehr als evident: Ob Men-
schen sich nach dem Weg erkundigen, auf die Diagnose einer Arztin vertrauen und sich
entsprechend behandeln lassen oder selbst das Datum und den Ort der eigenen Geburt
und den Namen erfahren, den sie tragen: Die Erkenntnis all dessen verdanken sie allem
voran dem Zeugnis anderer. Allerdings: Mogen Menschen vieles durch das Zeugnis an-
derer erfahren, erkennen und glauben, so steht ihnen nicht selten die Moglichkeit offen,
das Bezeugte zu iiberpriifen, es abzuwigen und schlieflich fiir wahrhaftig, glaubhaft
oder falsch zu erachten. Damit kénnen sie entsprechende Konsequenzen fiir ihr Den-
ken, Reden und Handeln ziehen, also iiber ihr Menschsein — wenn auch vermittelt durch
andere - selbst verfiigen.'

Doch gilt dies auch fiir die Zeug_innenschaft an den Grenzen des Verstehbaren
und damit an den Orten und in den Momenten, auf welche diese Studie ihren Fokus
legt? Die mehrfachen Anliufe, sich der Thematik und ihren Phinomenen zu nihern,
sie zu ergriinden und zu verstehen, haben klar gemacht: Das Zeugnis an den Grenzen
des Verstehbaren erfiillt zwar seine spezifische Funktion gerade dort, wo Beweise nicht

1 Eine absolute, sprich komplett unvermittelte Autonomie, das sollte lingst klar geworden sein, hal-
te ich fiir keine anthropologische Kategorie.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-026 - am 14.02.2026, 09:22:46, -



https://doi.org/10.14361/9783839468333-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

376

Fir das Sagbare!

oder nicht in hinreichender Weise vorhanden sind. Auch in dieser Hinsicht entscheidet
Zeug_innenschaft dariiber, ob und wie Menschen das ihnen selbst und anderen Wi-
derfahrene in ihr Lebensnarrativ integrieren konnen - ihr Sein, ihre Sprache und die
Orte, an denen sie denken, reden und handeln, hingen gleichsam am Bezeugen und
am Bezeugten. Doch insofern sich die allfillige Erkenntnis und der Wahrhaftigkeits-
gehalt des Zeugnisses dabei nahezu ausschliefilich auf das, was Menschen sagen und
tun, zu verlassen haben, sind sie mehr als anfillig, allemal fragwiirdig: Epistemische
Kompetenz, Autoritit und Glaubwiirdigkeit sind menschlich-allzumenschliche und
damit stets fehlbare Vermogen. Menschen kénnen sich nicht nur irren, sie konnen auch
wissentlich und willentlich liigen. Beide Aspekte zusammen — dass an den Grenzen des
Verstehbaren das Zeugnis aus einem Moment des Mangels entsteht und dass Menschen
keine maschinell verldsslichen und vorbehaltlos unfehlbaren Wissensquellen sind —
verdeutlichen unmissverstindlich: Zeug_innenschaft lisst sich als eine Wahrheitskrise
verstehen, weil sie mit dem klassischen Wahrheitskriterium, wonach Wahrheit in der
Angleichung zwischen Subjekt und Objekt, zwischen Satz und Dingen besteht — »Veritas
est adaequatio intellectus et rei«* —, radikal bricht. Der freilich ohnehin stets normativ
aufgeladene und damit nicht unproblematische Wahrheitsbegriff scheint nicht(s) zu
taugen, wenn es darum geht, zu begriinden, welchen Wert das Zeugnis Anderer fir
die Wahrheit und Wirklichkeit des individuellen, aber auch kollektiven Lebens hat. In
dieser Sichtweise und dariiber hinaus gedacht, erscheint Zeug_innenschaft, zumindest
in klassischer Hinsicht, als geradezu anti-wissenschaftlich, wenn denn Wissenschaft nur
darauf zielt, einen Gegenstand widerspruchsfrei zu begriinden.

Doch kénnte es nicht sein, dass es unter allen Wissenschaften gerade eine gibt, der
diese Wahrheitskrise von jeher ins Stammbuch geschrieben ist: der Theologie? Dass
Theologie selbst ein Phinomen an den Grenzen des Verstehbaren ist? Sehen sich Theo-
log_innen nicht stindig mit dieser Wahrheitskrise konfrontiert, nimlich dann, wenn
sie die Wissenschaftlichkeit ihrer Disziplin am Ort der Universitit zu begriinden haben
und damit vor die Herausforderung gestellt sind, Subjekt und Objekt ihrer Wissenschaft
zusammenbringen zu miissen, dies aber moglicherweise gerade nicht leisten kinnen?

»If the gift of God’s presence is present for us only via the necessary detour of rep-
resentation, [..] then the invisible becomes present as something only in phenomena
that can refer to the non-phenomenal in a more or less determinate way: in signs. Hu-
man ideas, intuitions and feelings can also function as signs referring to God. Yet God
can appear as God only in language, among words. [...] Even if God should appear ex-
actly and immediately as he is, we never receive him immediately as he gives himself,
but always contribute the meaning we give to the ambiguous appearances.«<}

Nehmen wir einmal — noch unbegriindet — an, die Theologie ist in der Tat ein Phino-
men an den Grenzen des Verstehbaren und steht damit in Analogie zu den in dieser Ar-
beit behandelten Zeug_innenschafts-Phinomenen: Kénnte die Theologie dann nicht von
Letzteren vieles lernen? Oder anders gefragt: Was wiirden dann die interdiszipliniren

2 Thomas von Aquin, Summa theologiae 1, .16, a.2.
3 Welz, God — A phenomenon, 19.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-026 - am 14.02.2026, 09:22:46, - [



https://doi.org/10.14361/9783839468333-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Theologie als ein Phdnomen an den Grenzen des Verstehbaren?

Zeug_innenschafts-Diskurse fiir das Selbstverstindnis einer entsprechenden phinome-
nologischen Theologie der Zeug_innenschaft austragen? Was wire die Relevanz dieser
Diskurse, ihr re-levatum, also das an ihnen, was ihre Bedeutung wieder bzw. erneut in
die Hohe hebt? Und inwiefern wiirden die daraus gewonnenen Erkenntnisse der Theo-
logie damit gleichsam Argumente an die Hand geben, Rechenschaft dariiber ablegen zu
konnen, trotz oder gerade wegen der ihr ins Stammbuch geschriebenen Wahrheitskrise
am Ort der Universitit zuhause zu sein?

Der gleichsam institutionalisierte Ort innerhalb des Faches der Systematischen
Theologie, an dem sie thre Wissenschaftlichkeit unter Beweis stellt, sind bekanntlich die
Tpo-Aeyoueva/Prolegomena, das Lehrstiick, das die Theologie auf den Weg bringt und
deutlich macht, »worauf sie sich erstreckt, womit sie einsetzt und wie weit sie reichen
kann - und was sie bei alledem nicht hintergehen darf«*. Die biblische Magna Charta
der theologischen Wissenschaft® »Seid stets bereit, Rede und Antwort zu stehen, wenn
jemand von euch Rechenschaft fordert iiber die Hoffnung, die in euch ist.« (1Petr 3,15b)
fordert Theolog_innen dazu auf, nach der inneren Logik christlichen Hoffens zu fragen.
Damit die Dogmatik itberhaupt christliche Dogmen untersuchen und zentrale Begriffe
und Lehren fiir die heutige Zeit neu interpretieren, d.h. Prolegomena materialdogma-
tisch fillen kann, sowie die Ethik auf der Grundlage eines jiidischen und christlichen
Menschen- und Gesellschaftsbildes nach den Leitlinien guten Lebens, angemessenen
Handelns, gerechter sozialer und politischer Strukturen fragen, d.h. eine theologische
Ethik entwerfen kann, muss die Theologie allem voran begriinden kénnen, was sie am
Ort der Universitit zu suchen und zu schaffen hat.® Kurzum: Prolegomena machen klar,
womit die (Systematische) Theologie beginnt und worauf sie sich bezieht.”

4 Sauter, Zugange, 310.

5 Vgl. Wagner, Einfithrung, 1.

6 Entgegen der zunehmenden fachlichen Scheidung von Dogmatik und Ethik innerhalb des vor al-
lem deutschsprachigen Wissenschaftsraums halte ich an der Einheit beider als eine Disziplin,
namlich der Systematischen Theologie, fest. Wenngleich es nicht immer moglich ist, den Ansprii-
chen beider gerechtzuwerden, soistdie Dogmatik unbedeutend, wenn sie keine ethischen Folgen
nach sich zieht, wie ebenso theologische Ethik ihr Proprium verkennt, wenn sie nicht auf dogma-
tischen Einsichten beruht.

7 Prolegomena werden auch als Fundamentaltheologie oder theologische Prinzipienlehre bezeich-
net. Theifden, Einfithrung, 10, hat vorgeschlagen, zwischen zwei Typen evangelischer Prolegome-
na zu unterscheiden, welche die gegenwartige Systematische Theologie wesentlich mitbestim-
men: den »Typ integrierter Fundamentaltheologie« und den »rahmentheoretischen Typ«. Wahrend Ers-
terer fiir eine determinierte Form der Prolegomena, der Einfithrung in die Systematische Theolo-
gie steht, meint Letztere einen indeterminierten Zugang: »Entweder subsumiert die Einfiihrung
ihr Objekt [sc. ihren Gegenstand] unter einen Begriff, indem sie es als Exemplar einer Gattung x
erkennt, oder sie stellt es, wo eine solche Subsumtion nicht méglich ist, mit Namen vor. Der Unter-
schied beider Einfithrungsweisen ist also epistemologischer Natur und betrifft die Frage, inwie-
weitdas Objektder Einfiihrung mit dem vorausgesetzten Erkenntnisapparat kommensurabel oder
nicht kommensurabel ist. Ein Objekt begrifflich einzufiihren, setzt voraus, dass die zur Verfiigung
stehenden Begriffe das Objekt erfassen kdnnen; ein Objekt mit Namen einzufiihren, impliziert zu
seiner Erkenntnis eine mehr oder weniger tiefgreifende Modifikation oder Neukonfiguration der
bestehenden Begriffe. [..] Ist z.B. das >Handeln Gottes«[..] mit allgemein, also auch auRertheolo-
gisch, vorauszusetzenden epistemologischen Kategorien erkennbar, oder bedarf es dazu beson-
derer Begrifflichkeiten?« (A.a.0., 11.) Prolegomena behandeln denn nicht dogmatische und ethi-

https://dol.org/10.14361/9783839468333-026 - am 14.02.2026, 09:22:46, - [

31


https://doi.org/10.14361/9783839468333-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

378

Fir das Sagbare!

Solche Prolegomena zu einer phinomenologischen Theologie der Zeug_innenschaft
zu formulieren, deren materialdogmatische Filllungen und konkreten ethischen Folgen
dann allerdings anderorts geleistet bzw. erfragt werden miissen, hat sich das folgende
Kapitel zum Ziel gesetzt. Kurzum: Das letzte Kapitel formuliert Prolegomena zu einer
phinomenologischen Theologie der Zeug_innenschaft. Diese Theologie versteht sich als
phinomenologisch, weil sie aus den in dieser Studien untersuchten Phinomenen der
Zeug_innenschaft lernen will. Das zum Schluss dieser Studie Gesagte, das ihr Nachge-
sagte, ist sodann zugleich das ihr eigentlich im Voraus Gesagte, eben: die mpo-Aeydpeva,
d.h. das, was gesagt sein muss, bevor sich die Theologie selbst in den interdiszipliniren
Zeug_innenschafts-Diskurs einbringen, also ihre eigene Relevanz, ihr eigenes Wieder-
hochheben, ihr relevare zum Leuchten bringen kann. Das folgende Kapitel versteht sich
infolgedessen als Versuch, Rechenschaft dariiber abzulegen, warum ich mich als Theo-
loge mit der Thematik in interdisziplinirer Perspektive iiberhaupt beschiftigt habe, und
beriihrt damit die fundamentaltheologische Frage, wie Theologie heute betrieben wer-
den kann und von ihren Gegenstinden sowie von Gott*, dem Gottlichen, der Ewigen,
dem Unendlichen, kurzum: dem vornehmlichen Gegenstand der Theologie, zu reden ist.
Bevor indes dieses Vorhaben kurz skizziert wird, um dann in drei Schritten und in Re-
kurs auf die gesamte Studie Prolegomena zu formulieren, muss an dieser Stelle noch
einmal ein Schritt zuriickgegangen und gefragt werden: Was macht denn nun die Theo-
logie iiberhaupt zu einem Phinomen an den Grenzen des Verstehbaren? Warum postu-
liereich, dass Theolog_innen Subjekt und Objektihrer Wissenschaft nichtim klassischen
Sinne zusammenbringen kénnen? Oder anders gefragt: Was sind die eigenen Prolego-
mena des Theologen, der sich in dieser Studie gerade als Theologe mit den interdisziplini-
ren Zeug_innenschafts-Diskursen beschiftigt hat? Auch die Beantwortung dieser Frage
will ich mit der Beobachtung anhand eines Phinomens einleiten, nimlich wie zuweilen
Theolog_innen darauf reagieren, wenn sie auf die berithmteste aller Goethe-Fragen, die
Gretchenfrage, zu antworten haben: »Nun sag, wie hast dw’s mit der Religion?«®

Margarethe, erzogen in strenger katholischer Marienfrommigkeit, fragt ihren Ver-
ehrer und den universitir gebildeten Theologen, Faust, nach Gott*. Sie will ihn in ein Ge-
sprich verwickeln iiber seinen Glauben. Hat er iiberhaupt einen? Und nur so en passant:
Braucht es Glauben, um Theologin_Theologe zu sein? Doch Fausts Credo vermag Marga-
rethe nicht zu iiberzeugen. Der Magister, gar Doktor, der Philosophie, Jura und Medizin
- »und leider auch Theologie«® — studiert hat, scheint von dieser Frage peinlich beriihrt
zu sein. Das erklirt dann wohl auch die Begriindung des Dudens fiir die Redewendung
»Gretchenfrage«. Nach Auskunft des Dudens ist die Gretchenfrage eine »unangenehme,
oft peinliche und zugleich fiir eine bestimmte Entscheidung wesentliche Frage [die in
einer schwierigen Situation gestellt wird]«'. Uber, geschweige denn von Gott* zu spre-
chen, fillt allem Anschein nach universitir Gebildeten schwer.” Davon sind auch die Ler-

sche Themen an sich, sondern im Hinblick auf ihre Erkenntnisbedeutung, weshalb sie sich auch
als theologische Epistemologie verstehen lassen.

8 GCoethe, Faust, V. 3415.

9 A.a.0, V. 356.

10 Duden online, Art. Gretchenfrage.

11 Zur Begriindung, die Gretchenfrage als Frage nach Gott* zu verstehen, vgl. Ebach, Name, 24f.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-026 - am 14.02.2026, 09:22:46, - [



https://doi.org/10.14361/9783839468333-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Theologie als ein Phdnomen an den Grenzen des Verstehbaren?

nenden und Lehrenden der Theologie nicht ausgeschlossen, woméglich eben eher noch
mehr betroffen als andere. Denn: Um es mit dem (zu) oft zitierten Diktum Karl Barths
zu sagen: »Wir sollen als Theologen von Gott reden. Wir sind aber Menschen und kinnen als solche
nichtvon Gott reden. «**

Zwischen den Menschen und der Gottheit® gibt es einen kategorialen Unterschied,
wer sie zusammendenkt, scheint darum einen Kategorienfehler zu machen. Goethes
Gretchenfrage lisst sich folglich als literarische Fassung der der Theologie ins Stamm-
buch geschriebenen Wahrheitskrise verstehen. Warum? Mag die Gretchenfrage nicht al-
le Theolog_innen zwangsliufig peinlich beriihren, so scheint sie sie jedenfalls nicht los-
zulassen, weil der Umstand, sich ihr zu stellen, eine grundlegende und damit immer
wiederkehrende Aufgabe von Theolog_innen ist, die dariiber Rechenschaft ablegen wol-
len, warum die theologische Wissenschaft ein Daseinsrecht am Ort der Universitat hat.
Prolegomena zu formulieren lisst sich in dieser Hinsicht als eine Grundkompetenz von
Theolog_innen, als eine ars theologica verstehen. Die Peinlichkeit bzw. der Umstand, dies
tun zu miissen, es aber moglicherweise nicht zu kinnen, rithrt daher, dass Prolegomena
sich die Frage gefallen lassen miissen, ob sie die Frage, womit die (Systematische) Theo-
logie beginnt und worauf sie sich bezieht, tiberhaupt stellen, geschweige denn beant-
worten konnen. Es kénnte namlich sein, dass die Theologie sich in einer spezifischen
Hinsicht von anderen Wissenschaften unterscheidet.

In der wohl schonsten, weil differenziert kritisch und hoffnungsvoll vorgetragenen
Liebeserklirung an die Humanwissenschaften, zu denen sich auch die Theologie zihlt,
wiinscht sich Derrida eine »unbedingte Universitit«. Er plidiert fiir eine Universitit,
die sich durch »eine unbedingte Freiheit der Frage und Auflerung« auszeichnet und das
»Recht« birgt, »offentlich auszusprechen, was immer es im Interesse eines auf Wahrheit
gerichteten Forschens, Wissens und Fragens zu sagen gilt«®. Kiirzer: »Die Universitit
miifdte [...] der Ort sein, an dem nichts auler Frage steht [...].«"* Derrida macht damit
die Freiheit des Fragens zum Beruf der Universitit. Insofern sich wissenschaftliches Ar-
beiten im Fragen vollzieht, kann Derrida fir unbedingte Diskurse plidieren. Diskurse,
die allein der Sache, mehr noch dem Ereignis, auf das sie sich beziehen, verpflichtet sind.
Diskurse, so spitzt es Derrida zu, »die das Ereignis, von dem sie sprechen, [selbst] her-
vorbringen«”. Das Ereignis, von dem die unbedingte Universitit spricht, ist ihr nicht
vorgegeben, sondern im Gesprich tritt es gleichsam selbst hervor. Wenn aber ein solch
performativer Diskurs das Wesen der unbedingten Universitit ausmacht, kann dann die
Theologie tiberhaupt an einer solchen Universitit zuhause sein? Kann sie das Ereignis,
von dem sie zu sprechen hat, diskursiv hervorbringen? Wenn die Theologie, wie Anselm
von Canterbury nahelegt, die Beschiftigung mit der fides quaerens intellectum,'® mit dem
nach Einsicht trachtenden Glauben ist, der Glaube aber als eine Gabe verstanden wird,

12 Barth, Das Wort, 151. Vgl. dazu auch Frettl6h, Gott Cewicht geben, 1—12.

13 Derrida, Die unbedingte Universitat, 10 (Hervorhebung im Original).

14 AaO.,14.

15 AaO,22.

16  Anselm von Canterburry, Proslogion. Zur theologiehermeneutischen Auslegung des Proslogions
vgl. Dalferth, Fides.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-026 - am 14.02.2026, 09:22:46, - [

379


https://doi.org/10.14361/9783839468333-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

380

Fir das Sagbare!

die Menschen von aufen geschenkt ist, hat dann die Theologie nicht per se das Nachse-
hen? Ist die Theologie nicht eine Wissenschaft, die stets zu spit kommyt, die immer nur
noch die Ricklichter des Zuges sieht, dessen Lokomotive sie doch so gern wire, oder, um
es in einem biblischen Bild zu sagen, die nur noch die Nachsicht auf den nackten Hin-
tern Gottes™ hat,"” statt Gott™ ins Angesicht zu schauen? Theologie hat das Nachsehen.
Hingt damit nicht zusammen, dass gerade Theolog_innen die Gretchenfrage einerseits
so peinlich ist, sie aber andererseits nicht losldsst?

Theolog_innen sehen sich zuweilen in die Situation versetzt, theologische Aussagen
zwar fiir biographisch wahr, aber nicht mehr fiir intellektuell wahrhaftig zu halten, et-
wa wenn sie im Gesprich danach gefragt werden, womit es denn die Theologie zu tun
habe. Wer ist denn der Theos dieses wissenschaftlichen Logos? Wenn Theolog_innen nach
dem Transzendenten gefragt werden, impliziert dies folglich ein Doppeltes: Sie gelten
als fragwiirdig und das Ereignis ihrer Wissenschaft zugleich als fraglich. Zunichst fiir die
anderen, die sie danach fragen, dann aber auch fiir sie selbst, die Gefragten. So kommt
es, dass sie selbst den Gegenstand der Theologie, den Theos der Theologie infrage stellen.
Wer ist diese Gottheit*, die der theologischen Wissenschaft ihren Namen gegeben hat?
Doch, so lisst sich fragen, konnte es nicht sein, dass gerade die Fraglichkeit Theolog_in-
nen zu Theolog_innen macht?

Die erste der Gottheit® in den Mund gelegte Frage der Hebriischen Bibel, des maR-
geblichen Dokuments jitdischer und christlicher Religion, lautet: »Mensch, wo bist du?«
(Gen 3,19) Nach biblischer Anthropologie scheinen Menschen also im doppelten Sinne
des Wortes Gefragte zu sein: Sie sind sowohl von Gottes* Frage In-Frage-Gestellte als
auchvon Gott* fragend Gesuchte und Umworbene.” Der Mensch ist von und bei der Gott-
heit* gefragt. Bevor Theolog_innen nach Gott* gefragt werden, bevor ihnen selbst Gott*
fragwiirdig wird, sind sie immer schon von Gott* gefragt. All ihr Fragen nach der Gott-
heit* und dann auch nach ihnen selbst lisst sich darum als antwortendes Fragen verstehen.
Warum sollten Theolog_innen dann aber Schwierigkeiten mit der genannten Wahrheits-
krise und dem Umstand haben, dass sie mehr Fragen als Antworten und auf manche
Fragen gar keine Antworten haben?

Fiir Gerhard Ebeling ist der »Horizont radikaler Fraglichkeit«*® die Voraussetzung
fiir ein angemessenes Verstehen des Unendlichen: »Die Bedingung der Moglichkeit des
Verstehens dessen, was das Wort >Gott« besagt, ist ein Nichtverstehen.«*' Das aber be-
deutet, dass die Ausgangslage der Frage, der Ort also, an dem Fraglichkeit be- und ent-
steht, ein Zustand des Mangels ist: ein Nichtverstehen im Sinne eines Nichtwissens und
Nichtkénnens. Nun ist es aber auch und gerade dieser Mangel, der gleichsam Raum fir
Neues schafft: Fraglichkeit eréffnet nimlich stets den Raum fiir Mitfragende. Antworten

17 Vgl. Ex 33,23 und Michelangelo, Die Erschaffung. Fir eine Konfiguration des biblischen und kiinst-
lerischen Bildes des nackten Hinterns Gottes* vgl. Frettl6h, Gottes nackter Hintern.

18  Die Unterscheidung zwischen »biographisch wahr« und »intellektuell wahrhaftig« leihe ich mir
von Emcke (vgl. StG 57), die damit ihre Schwierigkeiten beim Austritt aus der Kirche zum Ausdruck
bringt, ndmlich eine Absage an etwas zu erteilen, ohne damit die eigene Vergangenheit zu ver-
leugnen.

19 Vgl. Weinrich, Wir sind aber, 67.

20 Ebeling, Elementare Besinnung, 365.

21 AaO., 366.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-026 - am 14.02.2026, 09:22:46, - [



https://doi.org/10.14361/9783839468333-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Theologie als ein Phdnomen an den Grenzen des Verstehbaren?

schlieffen Riume zu,** Fragen eréffnen Riume. Fragende sind auf Mitfragende angewie-
sen. Das ist wohl auch gemeint, wenn Derrida die Diskursivitit der Geisteswissenschaf-
ten nicht in Diskursen sieht, die vornehmlich ein Wissen zur Sprache bringen, sondern
in Diskursen, die das Ereignis, von dem sie sprechen, hervorbringen. Im wissenschaftli-
chen Dialog, oder eben: im »Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten« (VA 51), sind
und bleiben wir angewiesen auf jene Mitfragenden. Miisste dann aber fiir eine Theolo-
gie, die nicht aufhoére, sich selbst und anderen fraglich zu bleiben, nicht gerade gelten,
was Emcke fiir das Phinomen der Zeug_innenschaft zu bedenken gibt?

Dass die Theologie »beweglich« sein sollte, »weil verschiedene Stimmen zu verschie-
denen Zeiten zu erzihlen bereit sind, weil sie sich an Unterschiedliches erinnern, die ei-
genen Geschichten oder die der anderen erginzen oder korrigieren« (ZuG 109)? Dass die
Theologie »unfertig« sein sollte, »weil es Briiche im Narrativ gibt, Liicken, die vielleicht
nicht zu erzihlen, aber zu betrauern sind« (ZuG 109)? Und dass die Theologie »zeitof-
fen« sein sollte, »weil [...] sich erst im Gesprach mit anderen die Kontinuitit der eigenen
Identitit beweisen muss« (ZuG 109)? Ist Zeug_innenschaft der Modus, in dem die Theo-
logie gleichsam ihrem Nachsehen entgegenwirkt, eben die im Wort stehende Zeug_in-
nenbediirftigkeit Gottes™ beim Wort nimmt? Ist Zeug_innenschaft die wissenschaftliche
Methode, mit der die Theologie ihrem konstitutiven Mangel Abhilfe schafft — im Wissen,
dass sie auch darin nichtalle Schwellen des Unsagbaren iiberschreitet, aber diese zumin-
dest teilweise benennen kann? Ist eine Theologie der Zeug_innenschaft Ausdruck einer
retrospektiven Erinnerung, dass die Theologie »nie mit freiem Riicken von schon erledig-
ten Fragen, von schon erarbeiteten Resultaten, von schon gesicherten Ergebnissen«??
herkommt? Und steht eine solche Theologie fiir eine prospektive Sicherung, sich die ei-
gene Fraglichkeit zu bewahren und das Fragen zu bewihren, nimlich als antwortendes
Bezeugen? Oder anders gefragt: Kdnnte es nicht sein, dass gerade Zeug_innenschaft die
der Theologie angemessenste Kategorie ist, sich wissenschaftlich, kirchlich und gesell-
schaftlich mit Gott* und den Traditionen, Texten und Vorstellungen der jiidischen und
christlichen Religion auseinanderzusetzen, weil Zeug_innenschaft keine Apologie be-
treibt,** sondern sich zutiefst abhingig vom Gegeniiber zeigt und weil Theologie ebenso
wie Zeug_innenschaft eine ethisch-politische Praxis ist und damit anderer bedarf? Die

22 Das hingtim Wesentlichen damit zusammen, dass die Antwort gemeinhin von der Frage her als
deren Erfiillung und Erfolg gedacht wird. Gleichwohl ldsst sich von Waldenfels, Antwortregister,
150, lernen, dass damit »iiber den Vorrang der einen oder der anderen noch nichts entschieden
[ist]. Denn einerseits ist die Frage als wissendes Nichtwissen der fraglosen Antwort als einem un-
begriindeten und ungepriiften Wissen iiberlegen. Andererseits scheint das Fragen infolge seiner
Erfillungsbedirftigkeit der erfiillenden Antwort unterlegen«.

23 Barth, Einfithrung, 254. Die Formulierung steht fiir Barths Vorstellung, wonach Theologie immer
wieder mit dem Anfang anzufangen hat (vgl. Barth, 13. Marz, 116.118.120). Ich habe mich an ande-
rer Stelle ausfiihrlicher und kritisch mit dieser Formel beschaftigt (vgl. Késer, Fiir offene Beziehun-
gen).

24  Damitist nicht gesagt, dass die frihchristliche Apologetik nicht als Vorlauferin heutiger Prolego-
mena verstanden werden kann (Griinde dafir, dass die Apologetik gar in der Fundamentaltheo-
logie aufgeht, liefert Wagner, Einfiihrung, 3—6), doch wie gezeigt, kann Zeug_innenschaft ihr Po-
tenzial nicht entfalten, wenn Menschen ausschlielich in verteidigender Form bezeugen (s. oben
111.3.2.).

https://dol.org/10.14361/9783839468333-026 - am 14.02.2026, 09:22:46, - [

381


https://doi.org/10.14361/9783839468333-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

382

Fiir das Sagbare!

im Folgenden niher zu erérternde und zu begriitndende Antwort auf diese Fragen ist, um
es bereits vorwegzunehmen: Ja!

Dasdie Studie abschlieRende Kapitel fragt nach der Bedeutsamkeit, Wichtigkeit und
Aufmerksambkeit der Zeug_innenschaft fiir die Theologie. Kurzum: Es fragt nach der Re-
levanz. Gerade nach dem relevatum der interdiszipliniren Zeug_innenschafts-Diskur-
se fur die Theologie zu fragen, verdankt sich in dieser Studie niamlich einem zweifa-
chen Grund: Das Vorgehen ist einerseits der genannten Tatsache geschuldet, dass die
Zeug_innenschaft im ersten Kapitel an die Zeug_innenbediirftigkeit Gottes* gebunden
wurde. Und andererseits, und darin zeigt sich, dass das relevare doppeldeutlich zu ver-
stehen ist, nimmt das Vorhaben des letzten Kapitels so die historische Ursprungssituati-
onernst, dass Zeug_innenschaft von ihrem Entstehungskontext her, neben dem Einsatz
im juridischen Setting, eigentlich ein vornehmlich religioses Phinomen war - und da-
mit moglicherweise wieder werden kénnte bzw. ein theologisches Phinomen sein sollte.
Dasistder zweifache Grund, warum das folgende Kapitel nicht so sehr sagen will, was die
Theologie den genannten Diskursen anzubieten hat, sondern was sie von ihnen lernen
kann bzw. zu lernen hat fiir ihr eigenes Denken, Reden und Handeln, will sie sich denn
ihre Fraglichkeit und Frag-Wiirdigkeit bewahren, sie gar bewdhren. Welche Erkenntnis-
se, Impulse und Aufforderungen gewinnt die Theologie aus den verschiedenen Zugin-
gen, Typen und Vorstellungen von Zeug_innenschaft?

Bezogen auf die drei Perspektiven, in denen sich die Arbeit der Thematik zugewandt
hat, gefragt: Was heif3t es, Theolog_innen als (sekundire) Zeug_innen zu verstehen und
Bezeugen als ein Wahrmachen oder Bewihren theologischer Aussagen zu deuten, die in-
des aufgrund ihrer konstitutiven Anfilligkeit fiir Fallibilitit einer endgiiltigen Bewahr-
heitung noch harren? (Sein) Was bedeutet es, Bezeugen als den Grundsprechakt der Theo-
logie zu verstehen, als einen dialogischen Sprechakt, der zeitoffen, beweglich und un-
fertig ist, sich immer wieder selbst ins Wort fillt und trotzdem — oder gerade deswegen?
- nach Formen der Ubersetzbarkeit, Verstehbarmachung und Deutung fragt? (Sprache)
Und was sagt es aus, Theologie als eine Wissenschaft zu begreifen, die Orte schafft und
Riume der Zeug_innenschaft eroffnet, als eine Theologie, die Orte der beschiitzenden
ebenso wie der entgrenzenden und freimachenden Zeug innenschaft im 6ffentlichen
Raum ermoglicht? (Orte)

Die Beantwortung dieser Fragen zielt, wie vorweggenommen, auf den Versuch, Pro-
legomena zu einer phinomenologischen Theologie der Zeug_innenschaft zu formulie-
ren. In einem bescheidenen Umfang werden sodann im Folgenden, nach einer einleiten-
den Erorterung, warum Zeug_innenschaft urspriinglich ein vornehmlich religiéses Phi-
nomen war, die wichtigsten Erkenntnisse der Arbeit noch einmal gesichert und das Er-
arbeitete fiir ein grundsitzliches Verstindnis einer phinomenologischen Theologie der
Zeug_innenschaft fruchtbar gemacht. Weil aber auch diese theologische Rechenschaft
nicht im luftleeren Raum geschieht und sich eigener Traditionen, Texte und Vorstellun-
gen — sprich: Zeugnisse — bewusst ist, zieht sich durch die folgenden Reflexionen die
Beschiftigung mit einer Figur der Hebriischen Bibel, um die Relevanz der interdiszipli-
niren Zeug_innenschafts-Diskurse gleichsam fiir die Theologie in der Theologie selbst zu
verantworten. Es ist die biblische Hiobfigur, denn zu Unrecht mit Leid, Verlust und Aus-
stoflung konfrontiert, tut Hiob vor allem eines: er bezeugt seinen Freunden und Gott* das
ihm Widerfahrene — und betreibt damit fso-Aoyia, Rede von Gott*.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-026 - am 14.02.2026, 09:22:46, - [



https://doi.org/10.14361/9783839468333-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

