VI. Thesenbearbeitung

1. Geschichte der Etablierung von Moscheen in England und der Schweiz

Im vorliegenden Kapitel wird der Verlauf der Institutionalisierung muslimischer
Gemeinschaften und ihrer Moscheen betrachtet; diesbeziiglich soll eine Periodi-
sierung bzw. Phasenbildung dargestellt werden. Dabei steht die erste These im
Zentrum: »Die Institutionalisierung und Etablierung von Moscheen in England
und der Schweiz durchlaufen verschiedene Phasen, wobei die Abfolge verinder-
bar und revidierbar ist.«

Die Einteilung der Phasen zum Verlauf der Institutionalisierung und Etab-
lierung der Moschee-Bauten stiitzt sich teilweise auf die Phasendarstellungen
der in Kapitel II. 2 dargestellten Modelle. Damit es nicht zu Missverstindnissen
kommt, sind die Phasen, die in diesem Kapitel gebildet werden, immer mit rémi-
schen Zahlen gekennzeichnet, im Gegensatz zu den Phasen, die in Kapitel II. 2
dargestellt wurden.

Fir die Einteilung der Phasen sind die Immigrationswellen von entschei-
dender Bedeutung. Daneben spielen auch Ereignisse, die sich in den jeweiligen
Lindern zugetragen haben, wie etwa politische Entscheidungen, Proteste und
Abstimmungen, sowie internationale Ereignisse bei der Unterteilung der Phasen
eine zentrale Rolle. Neben den sechs Beispielen fiir Moscheen wird der Verlauf der
Institutionalisierung anhand von verschiedenen Moschee-Neubauprojekten und
-Umbauten in den Blick genommen.

In England werden sechs, in der Schweiz vier Phasen aufgestellt. Als erstes
geht die vorliegende Studie auf England ein, wobei dieses Kapitel durch die linge-
re Geschichte der muslimischen Bevolkerung im Vereinigten Konigreich bzw. in
England dementsprechend linger ausfillt als dasjenige iiber die Etablierung der
Moscheen in der Schweiz.

- 8 14.02.2026, 16:44:21,


https://doi.org/10.14361/9783839451519-041
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Moschee-Neubauten

1.1 Geschichte der Etablierung von Moscheen in England

. Phase: Erste Muslime auf britischem Boden

In dieser I. Phase durchlaufen Religionsgemeinschaften mit ihren Moscheen in
England alle Stufen nach Shadid und van Koningsveld, von einem provisorischen
Gebetsraum zum Neubau. Somit wire diese Phase wiederum in weitere Phasen
unterteilbar. Fiir die vorliegende Studie ist entscheidend, dass es vor der Immig-
ration ab der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts bereits Muslime und muslimi-
sche Organisationen sowie Moscheen in England gab. Aus diesem Grund werden
die Ereignisse bis zum Zweiten Weltkrieg in einer Phase zusammengefasst.

Schon vor den Kreuzziigen (11-13. Jahrhundert)' existierten Beziehungen
zwischen England® und den islamischen Lindern. Das Bild des Islam war oft,
wie in anderen Lindern auch, negativ geprigt (Gilliat-Ray 20103, 5f.).> Obwohl
ab dem spiteren Mittelalter die Kreuzziige die Eindimmung des Islam und sei-
nes Einflusses auf Europa zum Ziel hatten, hat die islamische Kultur und Wissen-
schaft das mittelalterliche England geprigt (Gilliat-Ray 2010a, 12f.). Muslimische
Besucher und Besucherinnen auf der britischen Insel waren dennoch eine Selten-
heit (Ansari 2004, 26).

Wihrend des 16. Jahrhunderts, als das Osmanische Reich den Mittelmeer-
raum dominierte, und des 17. Jahrhunderts gelangte »the first substantial num-
bers of Muslims to the British Isles« (Gilliat-Ray 2010a, 14). Zur gleichen Zeit kam
es zu den ersten Konversionen (Gilliat-Ray 2010a, 15f.).* Nabil Matar schitzt, dass
in dieser Zeit einige Hundert Muslime nach England iibersiedelten. Sie lebten vor-
wiegend im Siiden: in London und dessen Umgebung (Matar 1997, 17). Die ersten
Immigrierenden, deren Einwanderung bekannt und dokumentiert ist, stammten
vorwiegend aus Nordafrika und der Tiirkei. Dabei handelte es sich um befreite
Sklaven, die in der zweiten Hilfte des 16. Jahrhunderts auf spanischen Schiffen

-

Weiterfithrendes zu den Kreuzziigen siehe Hans Eberhard Mayer (2005) und Christopher Tyer-
man (2006).
Im Mittelalter durchlief England verschiedene Staatsformen und Kénigsgeschlechter. In dieser

N

Zeitspanne kann England somit nicht als eine staatliche Einheit betrachtet werden. So herrschte
beispielsweise Heinrich I. (1154-1189) nicht nur iber das englische Territorium, sondern auch tber
das heutige Westfrankreich (Maurer 2007, 40). Weiterfithrendes zur Geschichte Englands im
Mittelalter siehe Karl-Friedrich Krieger (2009) sowie Michael Maurer (2007).

So schrieb beispielsweise der englische Monch Beda (673-735) Gber den Islam und pragte das ne-
gative Bild der englischen Gesellschaft gegeniiber dem islamischen Glauben. Er sah die Muslime

w

als Feinde des Christentums. Beda war einer von vielen europdischen Theologen, die nach Gil-
liat-Ray (20104, 5f)) die Basis fiir die antiislamischen Vorurteile in der »Christian world«legten.

4 Alseiner der ersten Konvertiten von mehreren Hundert Konvertiten gilt John Nelson, der in den
1580-er Jahren als Bediensteter auf einem britischen Schiff arbeitete (Gilliat-Ray 20104, 16).

- 8 14.02.2026, 16:44:21,


https://doi.org/10.14361/9783839451519-041
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. Thesenbearbeitung

arbeiteten.” Wihrend einige in ihre Herkunftslinder zuriickgingen, blieben an-
dere (Gilliat-Ray 20104, 13f.; Matar 1997, 65).

Im 18. Jahrhundert erstarkte Groflbritannien zu einer wirtschaftlichen und
militdrischen Weltmacht. Zum Zeitpunkt des Todes der Konigin Victoria im Jahre
1901 umfasste das Britische Empire ein Drittel der Weltbevolkerung, beherrschte
die Meere und war auf allen Kontinenten vertreten. Diese Ausdehnung besafd kein
anderes Weltreich je davor oder danach (Briiggemeier 2010, 16). Die Grofde und
die Geschichte des Britischen Empires prigten Grof3britannien; das Empire ist in
der britischen Geschichte von zentraler Bedeutung und hatte dementsprechen-
den Einfluss auf viele Aspekte, wie beispielsweise den Handel, berufliche Mog-
lichkeiten oder Kriege, aber auch die Aus- und Einwanderung (Briiggemeier 2010,
19f.). Die organisierte muslimische Einwanderung begann im 18. Jahrhundert, als
die britische East India Company Muslime als Seeminner rekrutierte, die sich in
britischen Hifen niederliefen. Die Offnung des Suezkanals 1869 fithrte zu einer
weiteren muslimischen Einwanderungswelle (Halstead 2009, 179). Neben den Be-
diensteten der britischen Riickkehrenden kamen auch indische Seefahrer, die auf
britischen Schiffen arbeiteten. Die Ausdehnung des Britischen Empires in Lin-
dern, in denen der Islam die vorherrschende Religion war, hatte zur Folge, dass
muslimische Arbeiter nach GroRbritannien immigrierten, sobald britische Unter-
nehmer Arbeitskrifte benétigten. Mitte des 19. Jahrhunderts war GrofRbritannien
ein attraktives Ziel fiir Unternehmer, Studenten, Wissenschaftler und Reisende
(Gilliat-Ray 20104, 26).

Viele Muslime, die ins Vereinigte Konigreich einwanderten, arbeiteten in den
britischen Hifen (Gilliat-Ray 2010a, 29). Zwischen den muslimischen Arbeitern
herrschten grofRe Unterschiede in Sprache, Ethnizitit und der Interpretation des
Islam. Einerseits verstirkten sich diese Unterschiede in GrofSbritannien, ande-
rerseits bildeten die gemeinsame Erfahrung der Exklusion und die gemeinsame
religiose Identitit als Muslime eine Basis fiir neue Gemeinschaften. Diese ge-
meinsame Identitit als Muslime teilten jedoch beispielsweise die muslimischen
Studenten nicht, sie waren von diesem Arbeiterleben ausgeschlossen (Gilliat-Ray
20104, 31f.). Nach Humayun Ansari lebten gegen Ende des 19. Jahrhunderts unge-
fihr 10.000 Muslime in Grof3britannien.®

Zu dieser Zeit war das Konigreich England unter Konigin Elisabeth I. eine kleine Handelsnation,
die keine grofden Territorien auflerhalb der britischen Inseln besafR. Die Kénigin versuchte, gute

wvi

Beziehungen mit dem Osmanischen Reich zu pflegen, um gegen das michtige spanische Welt-
reich standhalten zu kénnen. Die Freilassung der Sklaven war somit eine diplomatische Ange-
legenheit. Die Regierung Elisabeths I. war die erste, die offen mit einer muslimischen Macht
zusammenarbeitete und den diplomatischen Austausch und gegenseitige Besuche forderte
(Gilliat-Ray 20104, 13).

6 www.minorityrights.org/1211/advocacy/muslims-in-britain-a-presentation-by-dr-humayun-an-
sari.html (13.03.2013).

- 8 14.02.2026, 16:44:21,

19


https://doi.org/10.14361/9783839451519-041
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120

Moschee-Neubauten

Neben den Hafenstidten Cardiff, South Shields, Liverpool, Glasgow und Hull
waren spiter auch Industriestidte wie Manchester, Birmingham und Bradford
von grofRer Bedeutung fir die muslimische Bevolkerung. Manchester zog seit
1830 als Exportstadt fiir Textilien marokkanische und arabische Hindler an. Auch
London spielt eine zentrale Rolle in der Geschichte der Muslime im Vereinten K6-
nigreich. Es war einerseits eine Stadt der Seefahrer und andererseits ein interna-
tionales Zentrum fiir den Handel, die Diplomatie, die Politik und die industrielle
Produktion (Gilliat-Ray 2010a, 41f)). Im Allgemeinen herrschte eine Atmosphire
des Misstrauens und der Antipathie gegeniiber der muslimischen Bevélkerung
(Ansari 2004, 54). Vier zentrale Beispiele illustrieren im Folgenden diese I. Phase.

Liverpool Mosque and Muslim Institute

Wihrend des 19. Jahrhunderts entwickelte sich Liverpool zu einem wichtigen Ha-
fen und zog muslimische Arbeiter an, wodurch sich eine sehr diverse Bevilkerung
und eine kosmopolitische industrielle Atmosphire entwickelten (Gilliat-Ray 2010a,
39). In dieser Umgebung entstand die vermutlich dlteste muslimische Institution
in Grof3britannien (Ansari 2004, 121). William Henry Quilliam (1856-1932) griinde-
te das Liverpool Mosque and Muslim Institute und stellte dessen Finanzierung sicher.
Der einflussreiche Anwalt konvertierte nach einer Marokkoreise zum Islam.” Ab
1887 nannte er sich Abdullah Quilliam und begann, den Islam zu propagieren
(Gilliat-Ray 20104, 39f.). Die Religionsgemeinschaft, die sich um Quilliam bilde-
te, bestand zu einem grofRen Teil aus Konvertiten. Quilliams Konversion machte
ihn zu einer berithmten Person in der >islamischen Welt, sodass er als Anfiihrer
der britischen Muslime angesehen wurde (Beckerlegge 1997, 247). Das Liverpool
Mosque and Muslim Institute bot nicht nur Raum fiir Gebete, sondern war auch ein
Zuhause fiir Waisen, ein Verlagshaus und eine Schule (Gilliat-Ray 2010a, 40). Die
Institution war nicht in einem Neubau untergebracht, aber das Institutsgebdude
in der Brougham Terrace, in das die Gemeinschaft 1889 einzog, adaptierte und re-
flektierte einen typisch nordafrikanischen Moschee-Stil® (Gilliat-Ray 2010a, 184).
Dieser Bau »is believed to be England’s earliest mosque«.” Den Aktivititen des
Instituts wurde 6ffentliche Aufmerksamkeit zuteil, wobei es auch zu Antipathien
kam: So veranlasste der Gebetsruf, den der Muezzin vom Balkon aus ausrief, die
Nachbarschaft zu Demonstrationen und Steinwiirfen (Beckerlegge 1997, 248; 253).

7 Waihrend der dreimonatigen Reise nach Marokko kam Quilliam 1882 in Kontakt mit dem Islam.
Die Reise hatte er aus gesundheitlichen Griinden unternommen (Beckerlegge 1997, 246).

8 Weiterfithrendes zur Ausgestaltung nordafrikanischer Prigung siehe Beckerlegge (1997, 254).

9 http://list.english-heritage.org.uk/resultsingle.aspx?uid=1062583 (11.11.2013).

- 8 14.02.2026, 16:44:21,


https://doi.org/10.14361/9783839451519-041
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. Thesenbearbeitung

Das Institut war zu einem grof3en Teil von der Person Quilliams abhingig und
verlor an Bedeutung, als er 1908 England verlief3 (Gilliat-Ray 2010a, 40).° Die ak-
tivsten Mitglieder der Gemeinschaft traten spater der Moschee in Woking (siehe
weiter unten) bei (Beckerlegge 1997, 264). English Heritage" hat das Gebiude inzwi-
schen als Grade I1 listed building aufgenommen."

Shah Jahan Mosque in Woking

Der erste Moschee-Neubau in Grof3britannien ist die Shah Jahan Mosque in Wo-
king, Surrey (Gilliat-Ray 2010a, 184). Sie ist zugleich die lteste noch bestehende
Moschee in Nordeuropa. Heute ist sie ein »Grade II* listed building«”* (Brown
2004b, 32). Der ungarische Orientalist Gottlieb Wilhelm Leitner (1840-1899) leitete
den Bau dieser Moschee in die Wege. Der frithere Professor am King’s College in
London war Principal of Government in Indien, bevor er in den Ruhestand trat
und sich 1881 in Woking niederlieR. In Woking griindete er 1884 das Oriental
Institute. Dieses Institut bereitete asiatische Studierende auf eine berufliche Kar-
riere vor und bot Europiern Sprachkurse an. Um die Gegend fiir Studierende
interessanter zu machen, hat Leitner eine Moschee bauen lassen. Neben der Mo-
schee war auch der Bau einer Synagoge, einer Kirche sowie eines Hindutempels
geplant, wobei der Bau der Moschee Prioritit hatte (Brown 2004b, 32). Namens-

10 Ceriichte besagen, dass er unter dem Namen Professor Marcel Leon wieder nach GrofRbritan-
nien einreiste und fiir die Moschee in Woking arbeitete, wo er1932 starb (Beckerlegge 1997, 264)

11 English Heritage schiitzt bedeutsame englische Bauten, Garten und Parks. Alle Bauten, die vor
1700 erbaut wurden — die meisten wurden zwischen 1700 und 1840 errichtet —, sowie Bauten,
die eine besondere Bedeutung in der Geschichte GroRbritanniens haben, gehéren zu den schiit-
zenswerten Bauten. Dabei unterteilt die Organisation diese Bauten in drei Kategorien: Grade
|, Grade II* sowie Grade Il. In die erste Kategorie gehéren Bauten, die von aufiergewdhnlichem
Interesse sind (2,2 Prozent der listed buildings). Zu Grade II* zdhlen Bauten, die »particularly im-
portant buildings of more than special interest«sind (5,5 Prozent der listed buildings) und Grade
Il werden Bauten zugeordnet, die»nationally importantand of special interest«sind (92 Prozent
der listed buildings) (www.english-heritage.org.uk/caring/listing/listed-buildings/ [04.11.2013]).
Der Listeneintrag zur Brougham Terrace ist einsehbar unter http://list.english-heritage.org.uk/
resultsingle.aspx?uid=1062583 (11.11.2013).

12 Das Gebdude an der Brougham Terrace diente spater als Register Office. Die Abdullah Quilliam So-
ciety, die sich fiirden Erhaltvon Quilliams Erbe einsetzt, hat das Gebidude im Jahre 2000 gekauft.
Sie hat sich zum Ziel gesetzt, die Moschee wieder instand zu setzen sowie zu erweitern (Abdul-
lah Quilliam Society 2013). Laut der Facebook-Seite der Abdullah Quilliam Society wurde Ende 2012
die Fassade restauriert und im Juni 2013 begann die Renovierung des Gebaudeinneren (https://
www.facebook.com/AbdullahQuilliam [05.02.2014]). Ndheres zur Abdullah Quilliam Society siehe
http://abdullahquilliam.com/ (04.02.2014).

13 Der Listeneintrag zur Moschee in Woking ist einsehbar unter http://list.english-heritage.org.uk/
resultsingle.aspx?uid=1264438 (04.11.2013).

14 Die Website der Moschee schreibt 1883 (www.shahjahanmosque.org.uk/history-mosque/his
tory-mosque-part-1[05.02.2014]).

- 8 14.02.2026, 16:44:21,


https://doi.org/10.14361/9783839451519-041
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Moschee-Neubauten

geberin der Moschee war die Regentin des indischen Staates Bhopal, Sultan Shah
Jahan; sie finanzierte das Projekt (Gilliat-Ray 20104, 184). Der englische Architekt
W.I. Chambers entwarf die Moschee; er liefs sich beim Entwurf von den architek-
tonischen Stilen, die er in der India Office Library studierte, inspirieren. Die Mo-
schee 6ffnete ihre Tiir im Herbst 1889 (Brown 2004b, 32f.). Leitner sah in der Mo-
schee kein islamisches Zentrum fir England, vielmehr durften nur auserwihlte
Personen die Moschee aufsuchen (Ansari 2002, 7). Und so betraten vorwiegend
muslimische Wiirdentrdger und Prominente aus islamischen Lindern, die das
Institut besuchten, die Moschee.”

Der Tod von Leitner im Jahre 1899 verdnderte die Situation in Woking ent-
scheidend (Nielsen 1995, 19). Zwischen 1900 und 1912 wurde die Moschee nicht
mehr genutzt, und der Sohn Leitners wollte das Grundstiick und das Gebiude
an einen Bauunternehmer verkaufen.’® Als der muslimische Anwalt und Gelehr-
te Khwaja Kamal-ud-Din von Lahore wegen eines Gerichtsfalls 19127 in England
war, sah er ein Inserat fiir den Verkauf der Moschee, die fiir den Abbruch freige-
geben war. Khwaja jedoch ging sodann vor das Hohe Gericht und argumentierte,
dass die Moschee als »consecrated place of worship« (Brown 2004b, 34) die glei-
chen Rechte wie die Kirchen habe und nicht zerstort werden diirfe. Er gewann den
Prozess und erwarb die Moschee mithilfe des englischen Konvertiten Lord Head-
ley (Nielsen 1995, 19). Die Moschee 6ffnete 1913 wieder, und mit der Unterstiitzung
der Lahore-Ahmadiyya-Bewegung rief Khwaja die Woking Muslim Mission and Li-
terary Society ins Leben; die Mission publizierte unter anderem die einflussreiche
vierteljahrlich erscheinende Zeitschrift Islamic Review (Brown 2004b, 34). Wih-
rend und nach dem Ersten Weltkrieg spielte die Moschee eine bedeutende Rolle;
sie war das Zentrum der muslimischen Aktivititen in Grof$britannien (Ansari
2004, 134). Sie etablierte sich als Zentrum fiir Neukonvertiten (Brown 2004b, 34),
und zudem betreute die Woking Muslim Mission wahrend des Zweiten Weltkrieges
Witwen und Waisen indischer Soldaten (Nielsen 1995, 19).

Fitr viele Jahre war die Moschee Symbol und Zentrum fiir die Aktivititen stid-
asiatischer Muslime in Grof3britannien (Ansari 2004, 134). Als nach dem Zweiten
Weltkrieg viele muslimische Immigrierende nach Grofibritannien kamen und Re-
ligionsgemeinschaften etablierten, ging der Einfluss der Moschee als nationales

15 www.shahjahanmosque.org.uk/history-mosque/history-mosque-part-2 (05.02.2014).
16 www.shahjahanmosque.org.uk/history-mosque/history-mosque-part-2 (05.02.2014).

17 www.shahjahanmosque.org.uk/history-mosque/history-mosque-part-2 (05.02.2014).

- 8 14.02.2026, 16:44:21,



https://doi.org/10.14361/9783839451519-041
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. Thesenbearbeitung

Zentrum zuriick.”® Die Moschee, die bis heute zuginglich ist,” stellt einen Meilen-

stein in der Geschichte des Islam in GroRbritannien dar (Gilliat-Ray 20104, 184f.).%°

ADbb. 12: Shah Jahan Mosque in Woking, L. Stockli (September 2010)

East London Mosque

1910 wurde in London der London Mosque Fund mit dem Zweck, im East End von
London eine Moschee zu bauen, gegriindet® (Gailani 2000, 33). Die dort angesie-
delte Gemeinschaft mietete sich zunichst einen kleinen Raum fiir das Gemein-
schaftsgebet. 1940 kaufte sie drei Hiuser in East London und baute diese zu einer
Moschee um, welche ihre Tiiren im August 1941 6ffnete (Gilliat-Ray 2010a, 185).%>

18 www.shahjahanmosque.org.uk/history-mosque/history-mosque-part-3 (04.02.2014).

19 Die Moschee dient den schitzungsweise 5.000 Muslimen in der Umgebung, die ihren ethni-
schen Hintergrund vorwiegend in Kaschmir und den Mirpur-Gegenden in Pakistan haben. Die
Moschee kann nur etwa 70 Betende aufnehmen, zum Freitagsgebet kommen jedoch etwa 700
bis 1.000 Muslime, weshalb angrenzende Gebiude fiir diesen Zweck umfunktioniert worden
sind (Brown 2004b, 34).

20 www.shahjahanmosque.org.uk/ (04.02.2014). Die Geschichte der Moschee hat Muslim P. Sala-
mat (2008) dokumentiert.

21 Unter den Begriindern des London Mosque Fund befanden sich Syed Ameer Ali, ein indischer Ju-
rist, Aga Khan, Sultan Mohammed Shah und einige Nichtmuslime, wie beispielsweise Lord La-
mington (Gailani 2000, 33).

22 www.eastlondonmosque.org.uk/content/history (14.01.2014).

- 8 14.02.2026, 16:44:21,

123


https://doi.org/10.14361/9783839451519-041
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124

Moschee-Neubauten

Die East London Mosque gilt als erste Moschee Londons. In der hier vorge-
stellten I. Phase, Erste Muslime auf britischem Boden, durchlief die Moschee die er-
sten zwei Stufen nach Shahid und van Koningsveld: von der stage of a prayer-hall
zur stage of a mosque. So hat die Gemeinschaft zunichst einen angemieteten Raum
bezogen und ist spiter in einen Moschee-Umbau gezogen. Die Realisierung des
Moschee-Neubaus und somit die dritte Stufe nach Shahid und van Koningsveld
(founding completely new ones) fand in den folgenden Phasen statt.

South Shields und Cardiff - Shaykh Abdullah Ali al-Hakimi
Eine zentrale Rolle bei der Etablierung muslimischer Gemeinschaften in South
Shields und Cardiff spielte Shaykh Abdullah Ali al-Hakimi. Er griitndete wihrend
der 1930-er Jahre religidse Zentren in South Shields, Cardiff, Hull und Liverpool
(Gilliat-Ray 20104, 35). Im frithen 20. Jahrhundert lebten wenige arabische Mus-
lime in Tyneside und South Shields an der Ostkiiste Englands, wobei die meisten
Muslime der sunnitischen Stromung angehérten. Al-Hakimi kam 1936 nach South
Shields und professionalisierte die muslimischen Aktivititen, die bereits zuvor
gepflegt worden waren (Gilliat-Ray 20104, 33). Zwei Jahre lang konzentrierte sich
Al-Hakimi auf South Shields und hat laut Fred Halliday (2010, 30) religiése und
schulische Aktivititen organisiert und erfolglos Geld fiir eine Moschee gesam-
melt. Des Weiteren war es ihm ein Anliegen, die Frauen zu integrieren, wogegen
sich eine Opposition gebildet hat. Die Frauen besuchten religiése Kurse, lernten
die Riten fiir die muslimische Totenwaschung kennen und verfiigten tiber einen
Versammlungsraum. Nachdem Al-Hakimi 1938 nach Cardiff gegangen und einer
grofleren Gemeinschaft beigetreten war, nahm die neue Leitung die Zugestind-
nisse und die Offnung von Riumlichkeiten, welche Al-Hakimi fiir die Frauen er-
kampft hatte, wieder zuriick (Halliday 2010, 30).

In Cardiff formierte sich die muslimische Gemeinschaft wihrend des spiten
19. Jahrhunderts. 1881 griindeten die Seefahrer das sogenannte Home for Colou-
red Seamen.” Von Jemeniten gefiithrte Privatpensionen bildeten das Zentrum der
muslimischen Seefahrer. Dort hatten sie ihre physische, soziale, religiose und
6konomische Basis und isolierten sich so vom Rest der Stadt. Sie lebten zuriickge-
zogen und setzten sich nicht mit der Residenzgesellschaft auseinander. Wihrend
des Ersten Weltkrieges, als der Bedarf an Hafenarbeitern anstieg, erhdhte sich
auch die Anzahl der Muslime in den britischen Hafenstidten. Es gab Vorurtei-
le gegen Muslime, jedoch waren sie eher gegen die ethnische Herkunft oder die
Hautfarbe gerichtet und nicht gegen die religiése Zugehorigkeit. Die daraus re-

23 In verschiedenen Forschungsbeitrigen wurde behauptet (beispielsweise Ansari 2002, 6), dass
eine Religionsgemeinschaft die erste Moschee in Cardiff bereits 1860 offiziell registrierte. Dies
ist falsch, wie Gilliat-Ray in ihrem Artikel »The first registered mosque in the UK, Cardiff, 1860«.
The Evolution of a Myth«erliutert (Gilliat-Ray 2010b).

- 8 14.02.2026, 16:44:21,


https://doi.org/10.14361/9783839451519-041
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. Thesenbearbeitung

sultierenden Spannungen fithrten nach dem Ersten Weltkrieg zu Unruhen, zu-
dem herrschte wihrend der Zwischenkriegszeit Massenarbeitslosigkeit unter den
Muslimen. Als Al-Hakimi im Mai 1936 nach Cardiff kam, existierten dort bereits
sechs an Privatpensionen angegliederte Moscheen. Al-Hakimis Religionsgemein-
schaft kaufte einige Terrassenhiuser in der Peel Street, in der die Nur al-Islam
Mosque entstand. Nach dem Zweiten Weltkrieg publizierte Al-Hakimi die erste
arabische Zeitung GrofRbritanniens Al-Salam. Er verliefd GrofRbritannien 1952, und
sein Stellvertreter Shaykh Hassan Ismail tibernahm seine Stelle (Gilliat-Ray 2010a,
36-39).

Il. Phase: Etablierte und Neuankémmlinge

Wie diese Beispiele zeigen, haben sich bereits im 19. Jahrhundert die ersten mus-
limischen Gemeinschaften in Grofibritannien organisiert. Oftmals waren dabei
die Begriinder der Gemeinschaften von besonderer Wichtigkeit. So bestanden in
GrofRbritannien bereits muslimische Einrichtungen und Organisationen, als die
neuen Immigrierenden in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts auf die bri-
tische Insel kamen.?* Die Immigration wurde durch die Einfithrung des British
Nationality Act 1948 ermoglicht, wodurch das Vereinigte Konigreich den Biirge-
rinnen und Biirgern aus den ehemaligen Kolonien das Recht auf freien Einreise
erteilte (Lederer/Currle 2008, 125). Die Etablierung der Moscheen nach dem Zwei-
ten Weltkrieg folgt in etwa den gleichen Strukturen wie die Etablierung der Reli-
gionsgemeinschaften und der Moscheen vor dem Zweiten Weltkrieg, dieses Mal
jedoch in einem groferen Ausmaf? (Gilliat-Ray 20104, 187).

Im Jahre 1951 lebten schitzungsweise etwa 23.000 Muslime in Grofbritannien
(Peach/Glebe 1995, 34). Die neuen muslimischen Immigranten kamen ab etwa 1950
und stammten vorwiegend vom indischen Subkontinent. Einige der Muslime hat-
ten mit den britischen Streitkriften im Zweiten Weltkrieg gekimpft und lieRen
sich nun in Grofbritannien nieder. Diese Immigranten entsprechen dem ersten

24 Firdie neuere muslimische Einwanderung nach dem Zweiten Weltkrieg existieren unterschied-
liche Phasenunterteilungen. Ansari beschreibt zwei Phasen: erstens von 1945 bis in die 1970-er
Jahre, und zweitens von 1973 bis in die Gegenwart (Ansari 2004, 145). Dagegen fiihrt Lewis vier
Phasen an, zuerst die Pioniere, dann die Migranten, die unter dem Begriff >chain-migrations,
meistens ungelernte miannliche Arbeiter, gefasst werden, gefolgt von einer Phase der Migra-
tion, die den Nachzug von Frauen und Kindern beinhaltet. Und schlussendlich die vierte Phase,
das Auftreten der Generation der in GroRbritannien geborenen (Hussain/Choudhury 2007, 10).
Serena Hussain unterteilt die muslimische Einwanderung in ihrer Dissertation in drei Phasen:
erstens die Phase von 1945 bis ungefahr1970, die durch die Ankunft von jungen Arbeitsmigran-
ten gekennzeichnet ist; zweitens die Phase von etwa 1970 bis etwa 1990, die den Familiennach-
zug sowie die Etablierung derin Grofibritannien geborenen Muslime umfasst. Eine dritte Phase
schliefit diejenigen ein, die als Asylanten oder Fliichtlinge und nicht unbedingt als wirtschaft-
liche Fliichtlinge nach GroRbritannien kamen (Hussain/Choudhury 2007, 10).

- 8 14.02.2026, 16:44:21,

125


https://doi.org/10.14361/9783839451519-041
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Moschee-Neubauten

Migrationstyp nach Pries, der Immigration (vgl. Kap. II. 1.1). Eskamen jedoch auch
Muslime, die dem zweiten Migrationstyp, der Riickkehr-Migration, zuzuordnen
sind: Der wirtschaftliche Boom und die Entwicklung der Fertigungsindustrie
nach dem Zweiten Weltkrieg erhohten den Bedarf an Arbeitskriften. Grof3britan-
nien nahm dabei vorwiegend Pakistani auf, welche temporir als wirtschaftliche
Migranten nach Grofbritannien kamen. Diese sandten durchschnittlich mehr als
die Hilfte ihres Gehaltes zu ihren Familien in ihrem Herkunftsland. Auch in den
1960-er Jahren waren die muslimischen Immigranten vorwiegend mannlich, al-
leinstehend und lebten unter schwierigen Bedingungen, da sie damit rechneten,
nur voritbergehend in Grofdbritannien zu sein. Die Migration selbst erfolgte fast
ausschliefllich aus wirtschaftlichen Griinden (Gilliat-Ray 2010a, 44f.).”* Das Au-
genmerk der Migranten lag eindeutig aufseiten des Herkunftslandes.

Die II. Phase entspricht in etwa den ersten Phasen der in Kapitel II. 2 vorge-
stellten Modelle. Die Verkniipfung zu Baumanns Phase der Reorganisierung des so-
zialen und kulturellen Lebens, zu Shadids und van Koningsvelds stage of a prayer hall
sowie zu Peachs und Gales’ tacit change and planning denial ist klar erkennbar. So
war die religiose Praxis in den 1950-er und 1960-er Jahren oftmals auf die indivi-
duellen tiglichen Gebete bei der Arbeit oder in Moscheen, die meist in umgenutz-
ten Gebiuden abgehalten wurden, beschrinkt. Die britische Regierung kiimmer-
te sich nicht um die religiésen Bediirfnisse der Immigranten, da sie erwarteten,
dass die meisten wieder in ihre Herkunftslinder zuriickkehren wiirden (Fetzer/
Soper 2005, 27). Laut Ansari (2004, 342) besuchten in den 1950-er und 1960-ern
nur wenige der neuen muslimischen Immigranten ein islamisches Zentrum. Die
Religion hat also keine zentrale Rolle im Leben dieser Muslime gespielt. Auch das
Phasenmodell nach Baumann zeigt, dass in einer Gruppe, die vorwiegend aus
Minnern besteht, die religiose Praxis kaum ausgeiibt wird (Baumann 2002, 102).
Dennoch verband der Islam die Wirtschaftsimmigranten, da durch die Religion
die ethnischen und sprachlichen Unterschiede itberwunden wurden und eine ge-
meinsame Identitit entstehen konnte. So beteten Muslime verschiedener Stro-
mungen in der gleichen Moschee (Ansari 2004, 342). Diese Situation beschreibt

25 Faktoren neben den wirtschaftlichen Griinden, die eine Migration positiv beeinflussten, waren
beispielsweise 1947 die Criindung des unabhangigen Staates Pakistan, welche zu vielen Fliicht-
lingen fiihrte. Zudem entschied die pakistanische Regierung einen Damm zu bauen, infolge
dessen etwa 250 Dorfer iiberschwemmt und ihre Bewohnerinnen und Bewohner so zur Migra-
tion gezwungen wurden. AufRerdem ermunterten bereits in Grofbritannien lebende Verwand-
te, einige Pakistanis nachzukommen. Immigrierende vom tiirkischen Teil Zyperns kamen, dain
ihrer Heimat Unruhen herrschten. Aus Trinidad und Tobago sowie Guyana immigrierten vor-
wiegend Muslime mit Bildungsambitionen (Gilliat-Ray 2010a, 46). In den frithen 1960-er Jahren
fliichteten Muslime, die urspriinglich aus Asien stammten, aus Ostafrika vor Menschenrechts-
verletzungen. Sie waren vorwiegend Mittelklasse-Gujarati-Handler und siedelten sich vor al-
lem in Leicester an (Gilliat-Ray 20103, 51).

- 8 14.02.2026, 16:44:21,



https://doi.org/10.14361/9783839451519-041
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. Thesenbearbeitung

auch Gilliat-Ray (20103, 188) fiir Bradford. Die erste Moschee, die 1960 gegriindet
wurde, besuchten Deobandis* und Barelvis” sowie Pakistanis und Bangladeschis.
Die meisten der Moscheen befanden sich in umgebauten Wohnhiusern oder
Wohnungen. Aber auch einige wenige Neubauten entstanden in dieser II. Phase.
Eine wichtige Moschee, die in dieser Phase gebaut wurde, ist die Regent’s Park
Moschee. Bereits vor Beginn der II. Phase diskutierten einige Muslime nach dem
Ersten Weltkrieg die Idee einer Moschee in London, woraufhin sie dann 1928 eine
Stiftung griindeten. Das Ziel war der Bau einer Moschee im Zentrum von Lon-
don und konkurrierte somit nicht mit der East London Mosque. Kénig George
VI. spendete ein Grundstiick im Regent’s Park. Geld wurde jedoch erst ab 1947
gesammelt, und die Grundsteinlegung fand im Jahre 1954 statt (Geaves 2002, 359).

In Woking kam es wihrend dieser Phase zu grofRen Anderungen. Nachdem
1932 bzw. 1933 Khwaja Kamal-ud-Din®*® und Lord Headley gestorben waren, di-
stanzierte sich die Gemeinschaft von der Bindung an die Ahmadiyya-Bewegung
(Nielsen 1995, 19), schlussendlich haben 1969 sunnitische Muslime die Moschee
iibernommen (Brown 2004b, 34).%

Die II. Phase ist somit geprigt durch die Immigration vieler Muslime, die vor-
wiegend minnlich und alleinstehend waren. Thre Aufmerksamkeit galt dem
Herkunftsland. Der zuriickgelassenen Familie sandten sie einen Grofiteil ihres
Lohnes. Religiose Gebetsriume waren vereinzelt vorhanden und befanden sich
oftmals in umgenutzten Raumlichkeiten.

26 Deoband ist eine indische Stadt, in der Muhammad Qasim Nanautawi (1833-1877) und Rashid
Ahmad Gangohi (1829-1905) 1867 eine islamische Hochschule griindeten. Um diese unter an-
derem am Sufismus orientierte Schule entwickelte sich eine indisch-pakistanische Reform-
bewegung. Durch die Immigration kam die Deobandi-Bewegung nach Grof3britannien. In den
Anfidngen waren die Deobandis, da sie meist gut ausgebildete Migranten waren, stark in der
Etablierung der Moscheen engagiert (Gilliat-Ray 2010a, 86-88).

27 Die Barelvi-Bewegung entstand ebenfalls in Indien. Ahmad Riza (1856-1921) gilt als >Erneuerer<
der Tradition (Gilliat-Ray 2010a, 92). Die Bewegung heifit eigentlich Ahli-s-Sunnah Wal-Jama'ah
und wird von Auflenstehenden Barelvi, nach dem indischen Geburtsort von Ahmad Riza, ge-
nannt. Diese Bewegung ist vom Sufismus beeinflusst (Wardak 2002, 207).

28 Auf der Website der Moschee steht 1936 (www.shahjahanmosque.org.uk/history-mosque/his
tory-mosque-part-3 [05.02.2014]).

29 Einen Vergleich zwischen den Religionsgemeinschaften, die bis zum bzw. nach dem Zweiten
Weltkrieg die Moschee in Woking als Zentrum unterhielten, erértert Ansari in seinem Artikel
»The Woking Mosque. A Case Study of Muslim Engagement with British Society since 1889«
(2002).

- 8 14.02.2026, 16:44:21,


https://doi.org/10.14361/9783839451519-041
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Moschee-Neubauten

[Il. Phase: Einschrankungen und Familiennachzug

Nach Gilliat-Ray (20104, 47) startete der Familiennachzug in den spaten 1960-er
und 1970-er Jahren: Ehefrauen und Kinder, vorwiegend aus Siidasien, folgten
ihren Mannern und Vitern. Nachdem es 1958 in London zu sozialen Spannun-
gen kam, wurde eine nationale Debatte iiber die zunehmende Immigration aus
den Kolonien und den neuen unabhingigen Staaten angestofien. Bis zu diesem
Zeitpunkt konnten Personen, die aus einer Kolonie oder einer fritheren Kolonie
stammten, ungehindert nach Grof3britannien einwandern (Nielsen 2005, 4675).
Das Ziel der britischen Politik war die Fernhaltung der Migrierenden, was zu
einer restriktiveren Migrationspolitik fithrte (Lederer/Currle 2008, 125f)). Das
erhoffte Ziel war das Ende der ungehinderten Einwanderung. Alarmiert durch
die Diskussionen immigrierten einige noch vor der Einschrinkung der Immigra-
tion (Nielsen 2005, 4675). Die ungehinderte Immigration endete am 30. Juni 1962
mit dem Commonwealth Immigration Act, womit Eintrittsbedingungen® gestellt
wurden. Da 1971 noch restriktivere Voraussetzungen eingefithrt werden sollten,
folgte eine grofie Zahl von Frauen und Kindern ihren Minnern bzw. Vitern nach
Grof’britannien, um den Einschrinkungen zuvorzukommen (Gilliat-Ray 2010a,
47). Arbeitskrifte kamen nun nicht mehr mit der Absicht, nach einigen Jahren
wieder ins Herkunftsland zuriickzukehren, sondern sie blieben und entschieden
sich, ihre Familien mitzubringen (Nielsen 2005, 4675). Die dauerhafte Ansiedlung
von Familien 16ste den temporiren Aufenthalt von arbeitenden Minnern ab, so-
mit kam es zu einem Wandel des Migrationstyps: die Riickkehr-Migration wird zur
Immigration. Konsequenterweise erhohte sich der Aufwand fiir die Etablierung
von Ausbildungs- und Dienstleistungseinrichtungen. Die erwerbstitigen Manner
schickten ihr Einkommen folgerichtig nicht mehr in die Herkunftsregion, son-
dern investierten es in die Gemeinschaften im Residenzland (Gilliat-Ray 2010a,
47f.). Diese II1. Phase entspricht der zweiten Phase Intensivierung der Beziehungen
zum Herkunftsland im Modell von Baumann.

Den Unterkiinften fir die mannlichen Arbeiter folgten Hauser fir die Kernfa-
milien. Die entferntere Verwandtschaft wohnte oft in der Nachbarschaft, sodass
nun bestimmte Gebiete einer britischen Stadt einer bestimmten ethnischen und
sprachlichen Gruppe zuzuordnen waren. Die Stadtgebiete dnderten durch die
Anwesenheit der Muslime zudem ihr AuReres. Muslimische Geschifte und Aus-
bildungsstitten entstanden. Beschilderungen in der Sprache der Gemeinschaft
oder andere symbolische Elemente dienten der religiésen und ethnischen Identi-
fikation der Menschen in der Region. Es wurden gréfiere und kleinere Netzwerke
gekniipft, die auch international ausgerichtet waren (Gilliat-Ray 20102, 48).

30 Einwandern durften nur noch diejenigen, die einen Einwanderungsschein vorweisen konnten.
Diese Scheine waren in drei verschiedene Kategorien aufgeteilt, und es wurde nur eine be-
stimmte Anzahl davon pro Jahr vergeben (Hansen 2004, 109f.).

- 8 14.02.2026, 16:44:21,


https://doi.org/10.14361/9783839451519-041
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. Thesenbearbeitung

Grof3britannien hat bereits damals eine Politik der Gleichheit und gleichen
Moglichkeiten propagiert. In dieser III. Phase ist beispielsweise die Antidiskrimi-
nierungsgesetzgebung, die Race Relations Acts 1965 und 1970, eingefithrt worden.
Der politische Leitgedanke war die Férderung interethnischer Beziehungen (race
relations). Dabei herrschte der Gedanke vor, dass eine religiése Vielfalt bestehe
und die einzelnen Gemeinschaften ihre Daseinsberechtigung hitten, sodass eine
vollkommene Assimilation nicht angestrebt wurde (Lederer/Currle 2008, 126). So
haben die Sikhs bereits in den 1960-er Jahren das Recht erkdmpft, einen Turban
zur Uniform der o6ffentlichen Verkehrsbetriebe zu tragen. Seitdem gilt die Tole-
ranz gegeniiber religiser Kleidung als etabliert. Die Race Relations Acts haben die-
se Normen noch verstirkt (Schonwilder 2007, 245).

Die iltere Generation war sich bewusst, dass die jiingere Generation in einem
sikularen Staat aufwichst, sodass jene sich verpflichtet fiihlte, die islamische
Tradition weiterzugeben (McLoughlin 1998, 212). Dieser Sachverhalt fithrte folg-
lich zu neuen Moschee-Registrierungen. Im Jahre 1963 waren 13 Moscheen regi-
striert und etwa sieben kamen seit 1966 jahrlich hinzu. Die Moglichkeit eine Mo-
schee in Grof3britannien als Place of Worship zu registrieren, bringt beispielsweise
Steuervorteile mit sich (vgl. Kap. VI. 2.1). Laut Nielsen (1995, 64) ist der Anstieg der
Moschee-Registrierungen das Resultat des Familiennachzuges.

Die III. Phase ist gekennzeichnet durch den Wandel vom Migrationstypus
der Riickkehr-Migration hin zu demjenigen der Immigration. Der Familiennachzug
und die Aklimatisierung bzw. Etablierung eigener Dienstleistungen in England
sind maf3gebliche Aspekte dieser Phase. Dariiber hinaus liegt das Augenmerk der
Immigrierenden nicht mehr ausschliefdlich auf dem Herkunftsland, doch eine
wirkliche Fokusidnderung findet erst in der folgenden Phase statt.

IV. Phase: Anderung der Aufmerksamkeit und lokale Forderungen
Ein Wandel fand ab Mitte der 1970-er Jahre statt. Mit der Zeit fanden die Immi-
grierenden eine Riickreise immer weniger attraktiv, vor allem weil ihre Kinder
im Vereinigten Konigreich aufwuchsen und teilweise auch dort geboren wurden.
Diese Verinderung erfolgte nicht plétzlich, sondern schrittweise iiber mehrere
Jahrzehnte (Gilliat-Ray 20104, 49). Im Modell von Baumann entspricht dieser Teil
der dritten Phase Umkehr des Aufmerksamkeitsfokus. Mit Blick auf diese dritte Pha-
se betont Baumann die Anderung im Aufmerksamkeitsfokus. Obwohl sich bereits
in der zweiten Phase der Aufmerksamkeitsfokus etwas vom Herkunftsland geldst
hat, hat er sich in der dritten Phase eindeutig zum Residenzland hin verschoben.
Auch wihrend der IV. Phase kamen neue Immigrierende nach Grof3britan-
nien. Sie stammten unter anderem aus der Tiirkei, dem Iran oder dem Mittleren
Osten. Diese Immigration war nicht mehr nur wirtschaftlich bedingt, sondern
hatte auch andere Griinde, unter anderem wurde sie durch den Anstieg des Ol-
preises begiinstigt. So kamen beispielsweise hochqualifizierte Arbeitskrifte auf-

- 8 14.02.2026, 16:44:21,


https://doi.org/10.14361/9783839451519-041
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130

Moschee-Neubauten

grund des internationalen Handels, aber auch Fliichtlinge. Diese gehdren zum
dritten Migrationstypus, der Diaspora-Migration nach Pries. Globale, politische
und wirtschaftliche Faktoren unterstiitzten die Immigrierenden jeweils in ihrer
Entscheidung, nach Grof3britannien zu gehen. Der Bildungshintergrund dieser
Immigrierenden war sehr unterschiedlich, oft dominierten aber die Mittelklasse
oder die Experten und Expertinnen. Zudem unterschieden sich die Immigranten
und Immigrantinnen in ihrer Weltsicht von den muslimischen Einwandernden
aus Siidasien. In den 1980-er und 1990-er Jahren kamen zudem Asylsuchende
aus Algerien, Bosnien, Somalia und Kurdistan nach Grofbritannien (Gilliat-Ray
20103, 50f.). Neben diesem Zuwachs an Immigrierenden vergroflerte sich die
muslimische Bevolkerung auch durch den Familiennachzug. Nachdem dieser
Anfang der 1970-er Jahre durch die erwihnten Gesetzesinderungen zuriickging,
stieg er in den 1980-er und 1990-er Jahren wieder an (Ansari 2004, 148).

Die Immigrierenden dachten verstirkt dariiber nach, im Residenzland zu blei-
ben. Sie waren vertraut mit den lokalen politischen und administrativen Struktu-
ren in GrofRbritannien und zudem bereit, diese Strukturen auch zu nutzen. Inden
1970-er und 1980-er Jahren stellten sie vermehrt Forderungen auf lokaler Ebene.
Einige haben Gehor gefunden, so beispielsweise die nach der Errichtung von mus-
limischen Friedhofen oder nach der Erlaubnis des Schichtens. Zudem konnten
muslimische Kinder vom Religionsunterricht und vom Schulgottesdienst befreit
werden (Koenig 2005b, 40f.; Schonwilder 2007, 245). Der Race Relations Act von
1976 stirkte infolgedessen die Muslime in Bezug auf ihre Forderungen (Schén-
wilder 2007, 245). Die Anerkennung der lokalen Forderungen spiegelt die vierte
Phase (Prozess struktureller Anpassung) von Baumanns Phasenmodell wider: Eng-
land gewihrt der muslimischen Bevolkerung die gesellschaftliche Teilhabe in den
oben erwiahnten Bereichen.

Auch hinsichtlich der Registrierung der Moscheen begann Mitte der 1970-er
Jahre eine neue Phase. Nach 1975 haben sich bis 1980 jihrlich durchschnittlich
knapp 19 neue Moscheen neu registriert, 1981 waren es sogar 30 neue Registrierun-
gen. 1985 waren insgesamt 314 Moscheen registriert, 1990 bereits 452. Planungs-
behérden schitzen jedoch, dass die Zahl der Moscheen hoher gelegen habe. Dabei
besteht ein Zusammenhang mit dem Olreichtum einiger muslimischer Staaten,
so flossen Spenden aus diesen Staaten in Moschee-Projekte. Vom Olgeld haben
jedoch nur einige wenige Moschee-Projekte profitiert, denn oftmals ging das Geld
aus Prestigegriinden an Zentren in einer Grofstadt. Die muslimischen Gemein-
schaften hofften jedoch auf eine Unterstiitzung und kauften deshalb trotzdem
zahlreiche passendere, groflere Gebiude (Nielsen 1995, 65). Der Umzug in pas-
sendere Immobilien entspricht wiederum der zweiten Phase nach Peach und Gale
(larger-scale conversion with minimalist change) sowie derjenigen nach Shadid und
van Koningsveld (stage of a mosque).

- 8 14.02.2026, 16:44:21,



https://doi.org/10.14361/9783839451519-041
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. Thesenbearbeitung

Wihrend dieser IV. Phase erdffnete die Regent’s Park Mosque im Jahre 1977.
Die Realisierung des Projekts verzogerte sich aufgrund von Finanzierungsproble-
men sowie Unstimmigkeiten bzgl. der Gestaltung (Geaves 2002, 359; vgl. Kap. V1
5.3). Die Regent’s Park Mosque wird auch heute noch als positives Beispiel einer
Moschee angesehen, so haben auch Imran Tufail (168f.; 336-338) und Faisal Igbal
(839-841) sie als Vorbild beschrieben (vgl. Kap. V1. 3.1).

In Exeter und in Harrow traten die Religionsgemeinschaften, die spiter eine
Moschee bauen sollten, erstmals in der IV. Phase in Erscheinung. Nachdem sich in
Exeter Mitte der 1970-er Jahre Muslime fiir die gemeinsamen Gebete trafen, eta-
blierten sie 1978 eine Moschee in einem umgebauten Haus.* In Harrow hat die
Gemeinschaft 1980 eine Haushilfte gekauft, welche nach dem Umbau 1985 fiir
das erste Gebet 6ffnete. 1987 erweiterte die Religionsgemeinschaft ihre Moschee
um das angrenzende Haus (Gailani 2000, 124). In dieser Phase fanden an beiden
Orten die Gebete in umgenutzten Riumlichkeiten statt.

Diese IV. Phase ist somit durch lokale Forderungen nach Anerkennung, wie bei-
spielsweise muslimische Friedhofe im Residenzland, gekennzeichnet. Dariiber
hinaus etablieren sich die Religionsgemeinschaften, sie richten sich ein und re-
gistrieren vermehrt Moscheen. In dieser Phase ist die Fokusinderung von zentra-
ler Bedeutung, der Fokus liegt nun nicht mehr auf dem Herkunftsland, sondern
auf dem Residenzland GrofRbritannien, da hier die Familie lebt und die Kinder
aufwachsen. Der Grofiteil der religiosen Rituale fand zunichst in umgebauten
Raumlichkeiten statt.

V. Phase: Umbruch und >the Satanic Verse controversy«

Im September 1988 erschien der Roman The Satanic Verses von Salman Rushdie®
in London,” was die sogenannte Rushdie-Affire®* bzw. the Satanic Verse contro-
versy ausloste. Der Roman von Rushdie, der 1947 in Indien geboren wurde und mit
14 Jahren nach England kam, behandelt den Griindermythos des Islam. In seinem
Roman zweifelt Rushdie beispielsweise am »Koran als Gottes ewiges ungeschaf-
fenes Wort« (Kippenberg 2010, 264). Neben dem Inhalt verletzten auch Sprache

31 www.exetermosque.org.uk/page.php?data=112 (11.10.2013); www.arabnews.com/node/402425
(14.01.2014).

32 www.salman-rushdie.com/ (14.01.2014).

33 Inden USA erschien der Roman im Februar1989. Die deutsche Ubersetzung wurde ebenfalls im
Jahre 1989 herausgegeben (Kippenberg 2010, 262).

34 Der Ausdruck >Rushdie-Affare« bilde die Kontroverse nicht idealerweise ab, da die Betonung
auf den Autor Salman Rushdie unpassend sei. Einige Muslime argumentierten gegen die Ver-
wendung dieses Ausdruckes, da sie sich nicht gegen den Autor wenden mochten, sondern den
Inhalt des Buches Die Satanischen Verse ablehnen. Deshalb wire, so Weller, sthe Satanic Verse
controversy«<eine passendere Umschreibung (Weller 2009, 2).

- 8 14.02.2026, 16:44:21,


https://doi.org/10.14361/9783839451519-041
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132

Moschee-Neubauten

und verschiedene Anspielungen »die Muslime« (Kippenberg 2010, 165). Fiir die
westliche Offentlichkeit und auch Rushdie selbst stand der Konflikt zwischen
islamistischen Fundamentalisten und Vertretern einer »genuinen Redefreiheit«
im Vordergrund der Rezeption (Kippenberg 2010, 266f.). Im Januar 1989 gingen in
Bradford im Norden Englands Muslime auf die Strafle und verbrannten das Buch
offentlich. Sie forderten, dass der Staat den Roman verbiete. Auf Transparenten
sprachen sie sich fir die Redefreiheit, aber gegen Beleidigungen aus.* Zahlrei-
che Staaten, wie zum Beispiel Indien oder Siidafrika, hatten den Roman inzwi-
schen verboten (Kippenberg 2010, 266f.).

Im Februar 1989 schaltete sich der iranische Fithrer Khomeini ein, nachdem
in Indien Muslime demonstriert und in Pakistan einige Demonstranten den Tod
gefunden hatten. Er veroffentlichte ein Rechtsgutachten (fatwa*), das den Tod
von Rushdie forderte und die Muslime aufrief, ihn und andere Beteiligte*” zu to-
ten. Dariiber hinaus bot eine iranische Stiftung 1,5 Millionen US-Dollar fiir die
Tétung des Autors. Sunnitische Geistliche unterstiitzten diese fatwa nicht: Der
schiitische Revolutionsfithrer Khomeini hatte aus ihrer Sicht damit eine Grenze
tiberschritten (Kippenberg 2010, 267f.).

Der britische Muslim Abdal Choudhury wollte im Mairz 1989 gegen Rushdie
und die Verleger des Romans ein Strafverfahren wegen Blasphemie erdffnen.
Das Begehren wurde abgelehnt, da sich die Gesetze zur Blasphemie nur auf das
Christentum beziehen. Eine Revision war erfolglos. Die vorstindige Europdische
Kommission fiir Menschenrechte gab Choudhurys Einwinde, der der britischen
Regierung eine Pflichtversiumung vorhielt, nicht statt (Kippenberg 2010, 270f.).*¢

The Satanic Verse controversy brachte den Islam von der lokalen auf die natio-
nale 6ffentliche Bithne. Die Demonstrationen und die Medienprisenz machten
der britischen Offentlichkeit bewusst, dass in GrofRbritannien eine grofie Anzahl
Muslime lebte. Ein Teil der britischen Bevolkerung zweifelte danach am Bekennt-
nis zum Konzept des Multikulturalismus Grof3britanniens (Schénwilder 2007,
245f)).

35 Wie muslimische Religionsgemeinschaften bzw. explizit Sufi-Gemeinschaften in Grofibritan-
nien mittels Prozessionen im 6ffentlichen Raum auftraten, zeigt Pnina Werbner in ihrem Arti-
kel »Stamping the Earth with the Name of Allah« (1996).

36 Vgl. Kapitel Ill. 3.1, Fufdnote 21 zu fatwa.

37 Derjapanische Ubersetzer des Romans wurde 1991 erstochen. Zwei andere Beteiligte, ein italie-
nischer Ubersetzer und ein norwegischer Verleger, iiberlebten einen Angriff (Kippenberg 2010,
268).

38 Die Gesetze zur Blasphemie waren schon vor the Satanic Verse controversy umstritten, so befass-
ten sich bereits mehrere Kommissionen mit einer moglichen Anderung. Schlussendlich wurde
der Racial and Religious Hatred Act im Jahre 2006 erlassen und 2008 wurden die Blasphe-
mie-Gesetze aufgehoben (Kippenberg 2010, 272-276).

- 8 14.02.2026, 16:44:21,



https://doi.org/10.14361/9783839451519-041
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. Thesenbearbeitung

Der Konflikt definierte das Selbstverstindnis der muslimischen Bevolkerung
als eine Gruppe, und so hat sie ihre strukturelle Organisation vorangetrieben. Es
entstanden Organisationen, die sich nicht mehr iber die ethnische Herkunft,
sondern iiber die muslimische Religion definierten. Des Weiteren inderte sich
der Fokus: In der Vergangenheit klagten die muslimischen Organisationen vor-
wiegend gegen Rassismus und Diskriminierung. Diesen Anstrengungen folg-
te eine »Politik der Anerkennung«. Muslimische Organisationen forderten nun
die Anerkennung ihrer Religion und nicht mehr nur den Respekt vor der Ethnie
(Schénwilder 2007, 246). Dariiber hinaus begann sich die Ausrichtung der musli-
mischen Organisationen allméhlich auf die nationale Ebene zu verschieben, denn
bisher waren sie vorwiegend lokal organisiert. Die im Jahre 1970 gegriindete na-
tionale Organisation Union of Muslim Organisations of the UK and Eire (UMO) blieb
eher irrelevant. Mehr Gewicht hatte das neu gegriindete UK Action Committee on
Islamic Affairs (UKACIA). Es hatte jedoch keinen unmittelbaren Einfluss auf die
Regierung (McLoughlin/Abbas 2010, 548f.).

Der Innenminister Michael Howard riet 1994 den Muslimen, in einer Stimme
zu sprechen, um gréfReren Einfluss ausiitben zu konnen. 1997 entstand der Muslim
Council of Britain (MCB)* aus der UKACIA. Der MCB hat sich schnell zur ersten
muslimischen Anlaufstelle der Regierung entwickelt. Zum Teil aufgrund der gro-
Ren Lobby des MCB war die Regierung 2001 damit einverstanden, Religion als
Kategorie der Identitit im Zensus einzufithren. Jedoch hat sich das Verhiltnis der
britischen Regierung zum MCB mit dem war on terror verschlechtert (McLoughlin/
Abbas 2010, 549), wie die VI. Phase zeigen wird. Zentral ist, dass der MCB sich
nicht als Opposition zur britischen, sondern als Teil der Gesellschaft sieht (Schon-
wilder 2007, 246). Ende der 1990-er Jahre haben sich viele verschiedene musli-
mische Verbande*° organisiert, so beispielsweise das British Muslim Forum (BMF).
Auch die Muslim Association of Britain (MAB) wurde im Jahre 1997 von Muslimen

39 http://mcb.org.uk/ (12.02.2014).

40 InGrofbritannien existieren sehr viele muslimische Verbande, wobei im Folgenden einige kurz
genannt werden: The Association of British Muslims (AOBM: www.aobm.org [15.01.2013]); the
British Muslim Forum (BMF: www.thebmf.org.uk [15.01.2013]), Muslim Association of Britain
(MAB: www.mabonline.net/ [05.02.2014]); Ahmadiyya Muslim Association UK (www.ahma-
diyya.org.uk/ [15.03.2014]); Islamic Society of Britain (ISB: www.isb.org.uk [15.01.2013]); United
Kingdom Islamic Mission (UKIM: www.ukim.org/ [15.03.2014]); Sunni Dawat-e-Islami (www.
sunnidawateislami.net/ [15.03.2014]); World Islamic Mission (WIMUK: www.wimuk.com/
[15.03.2014]); Sufi Muslim Council (SMC: http://sufimuslim.homestead.com/ [15.01.2013]); Min-
haj-ul-Quran UK (http://minhajuk.org/minhajuk/ [15.01.2013]); Muslim Public Affairs Commit-
tee UK (MPACUK: www.mpacuk.org/ [15.01.2013]); Muslim Parliament of Great Britain (www.
muslimparliament.org.uk/ [15.01.2013]); Muslim Educational Trust (MET: http://web-eab.wix.
com/met [15.01.2013]), Quilliam Foundation (QF: www.quilliamfoundation.org [14.01.2014]).
Eine wichtige Shiia-Vereinigung ist die Al-Khoei Foundation (http://al-khoei.org [14.01.2014]).

- 8 14.02.2026, 16:44:21,



https://doi.org/10.14361/9783839451519-041
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Moschee-Neubauten

mit einem mehrheitlich arabischen Hintergrund gegriindet (McLoughlin/Abbas
2,010, 549).

1997 kam die Labour-Regierung an die Macht. Sie bekriftigte das Bekennt-
nis zu einem multikulturellen Staat und so war es beispielsweise maoglich, dass
muslimische Schulen anerkannt und staatlich finanziert wurden. Die verschie-
denen Religionen und somit auch die Gemeinschaften haben unter der Labour-
Regierung eine generelle Aufwertung erfahren. Sie waren nun »wichtige Akteure
der Zivilgesellschaft und [...] Partner eines Staates« (Schénwalder 2007, 247). Der
Staat sah sich dabei als Moderator und Vermittler gesellschaftlicher Prozesse.

In dieser Phase hat die Exeter Mosque 1999 die Genehmigung fiir den Neu-
bau erhalten. Da die Gemeinschaft in Exeter laut Mona Hassan und Nazima Khan
(ohne Jahr) anfangs Probleme mit der Finanzierung hatten, haben sie im Jahr
2000 ein Tor gebaut, damit die Bewilligung nicht ablduft. Auch die Harrow Cen-
tral Mosque hat in dieser Phase mit dem Neubau der Moschee begonnen (Zafar
Khalid: 33).

Die V. Phase ist somit gepragt von the Satanic Verse controversy und ihren Auswir-
kungen. Zudem ist eine Tendenz von einer lokalen zu einer nationalen Ausrich-
tung sichtbar.

VI. Phase: London Bombings und die Nachwirkungen

Die Situation der Muslime und der Moscheen in Grof$britannien wie auch in der
restlichen »westlichen Welt« hat sich nach den Terroranschligen in New York 2001
und in Grof$britannien insbesondere nach den London Bombings stark verindert.
Am 7. Juli 2005 sprengten sich vier Selbstmordattentiter im 6ffentlichen Verkehr
Londons in die Luft, wobei 56 Menschen ums Leben kamen und iiber 700 verletzt
wurden (Bulley 2008, 379).” Schon zuvor war eine negativere Haltung gegeniiber
der religiosen Vielfalt und dem britischen Multikulturalismus zu verzeichnen.
Diese Haltung war unter anderem auf die Unruhen im Sommer 2001 in Brad-
ford und die Anschlige in New York im selben Jahr zuriickzufithren (Schénwal-
der 2007, 249f.). Den 7. Juli 2005 wiederum bezeichnet Schéonwilder (2007, 241)
als Einschnitt in »das britische Selbstverstindnis als Einwanderungslands, vor
allem auch weil der terroristische Akt aus dem »Inneren der britischen Gesell-
schaft selbst« kam.*” Nach diesen Anschligen hat sich die Beziehung der briti-

41 Fiir weitere Informationen zu den Anschligen in London im Juli 2005 siehe den Bericht vom
House of Commons (2006).

42 Die britische Regierung stufte die Terroranschlage als >fremd< ein, obwohl die Attentdter zum
grofdten Teil in Grof3britannien geboren waren, und handelte auch danach. So war der AuRen-
minister Straw der einzige Minister, der bei einem Treffen mit muslimischen Gemeinschaften
nach den Attentaten hinzugezogen wurde (Bulley 2008, 381). Inwiefern die Regierung Blairs die

- 8 14.02.2026, 16:44:21,


https://doi.org/10.14361/9783839451519-041
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. Thesenbearbeitung

schen Regierung zu den muslimischen Organisationen verindert. Brown (2008,
476) fasst den Tatbestand folgendermafien zusammen: »Islamic radicalism is con-
sidered the vehicle through which terrorist activity is legitimised, and mosques
are viewed as crucial sites in this process.« Infolgedessen hat das Home Office®
den Bericht Preventing Extremism Together. Places of Worship (Home Office 2005)
ausgearbeitet. Die Moscheen riicken dabei in den Fokus, da sie Plitze seien, wo
wlike-minded< individuals could meet and be inspired« (Brown 2008, 477). Die
Gefahr, die von den Moscheen ausgehe, verkorpere teilweise der Imam, und zwar
als »evilimamc, »foreign imame« oder als »radical cleric« (Brown 2008, 477). Da die
Moschee mit einer islamistischen Radikalisierung verbunden wird, sei sie aber
auch derideale Ort fiir eine Kampagne gegen den Terrorismus. Aus diesem Grund
unterstiitzte die britische Regierung eine Moschee-Reform, was weitreichende
Konsequenzen hatte:

Through this securitisation of British mosques, policy and debate have been
blurred such that the need to take action against >evil imams< or sbasement
mosques<has turned to a more generalised accusation against mosques as sites of
tacit support for terrorism and symbols of communities’ disavowal of the >British
way of life< (Brown 2008, 480).

Die britische Regierung konzentrierte sich in der Kampagne auf zwei Punkte:
einerseits auf auslindische Imame und andererseits auf den Moschee-Zugang
fir muslimische Frauen (Brown 2008, 480; vgl. Kap. V1. 4.1). So spielen Moscheen
eine wichtige Rolle in der Antiterrorismusagenda der britischen Regierung, wo-
bei verschiedene Konzepte wie »resilient communities«, »community cohesion«
sowie der »post-multicultural politics« miteinander in Verbindung stehen.

Each of these concepts is linked to a security debate which perceives that the rea-
sons why attempting and successful UK Islamic terrorists are willing to target the
UK s because they were not fully integrated into the mainstream of British society
and lack cultural commonality or>shared values«. Mosques are understood as in-
stitutions which will build the values of the meta-community, around which the
>British way of lifec and scommon elements of nationhood< can be made secure
(Brown 2008, 481).

Attentate als etwas unbritisches ansah, beschreibt Dan Bulley in seinem Beitrag ausfiihrlich
(Bulley 2008).

43 Das Home Office ist das Innenministerium des Vereinigten Kénigreichs, es ist verantwortlich
beispielsweise fiir die innere Sicherheit wie die Bekimpfung von Verbrechen, Drogenhandel
und Terrorismus (https://www.gov.uk/government/organisations/home-office [06.04.2014]).

- 8 14.02.2026, 16:44:21,

135


https://doi.org/10.14361/9783839451519-041
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Moschee-Neubauten

Seit Juli 2005 hat sich die britische Regierung von dem MCB distanziert, da sie
ihm den Vorwurf machte, nicht genug gegen den Terrorismus und Extremismus
getan zuhaben. Aufgrund dessen hat die britische Regierung nicht mehr den MCB
unterstiitzt, sondern das British Muslim Forum (BMF) und den Sufi Muslim Council
(SMC). Diese Organisationen seien zwar nicht sreprisentativer< als der MCB, so
Gilliat-Ray, aber sie seien weniger kritisch gegeniiber der britischen Aufienpolitik
(Gilliat-Ray 20102, 110). Zudem haben staatliche Arbeitsgruppen nach den Ter-
roranschligen auf London empfohlen, eine neue Dachorganisation ins Leben zu
rufen. Die Gruppe Mosques and Imams National Advisory Board (MINAB)** hat sich
infolgedessen 2009 gegriindet. Sie gilt als unabhingige, von Gemeinschaften ge-
fuhrte Organisation, die aus einer Zusammenarbeit von verschiedenen Gruppie-
rungen, wie etwa dem MCB, aber auch der MAB, dem BMF und der schiitischen
al-Khoei Foundation, besteht (Hussain/McLoughlin 2013, 689). Die Ziele von MI-
NAB werden in Artikel 2 in ihren Statuten beschrieben:

MINAB is an advisory body, which will facilitate good practice in the governance
of Mosques and improvement in the performance of Imams. Its advisory function
will be discharged through provision of guidance. Its facilitatory function will be
discharged through consensus on Standards and Good Practice (MINAB 2011, 5).

Im Juni 2011 beschloss die britische Regierung eine neue Prevent Strategy (HM
Government 2011). Die vorhergehende Prevent Strategy hat vor allem wegen ih-
res Fokus auf die muslimische Bevolkerung viel Kritik hervorgerufen. Die neue
Strategie unterscheidet sich jedoch in diesem Punkt nicht sehr von der alten. So
schreiben Therese O’Toole, Stephan H. Jones et al. (2011, 2), dass »[d]espite the fact
that it is widely accepted that extremists are a tiny minority in Britain, the strat-
egy frequently appeared to be trying to effect a substantial change in all Muslims’
attitudes«. Fiir die Prevent Strategy sind Moscheen wichtig, denn »[a]t a time when
Al Qaida and like-minded groups have posed the major threat to our national se-
curity, Prevent recognised the key importance of working with mosques« (HM
Government 2011, 84), und deshalb wurde die Zusammenarbeit mit den Moscheen
gestiarkt. Wie die muslimische Religionsgemeinschaft in Cambridge mit der Pre-
vent Strategy umgeht, zeigt folgendes Zitat von der damaligen Pressesprecherin
des Moschee-Neubauprojektes in Cambridge Sarah El Gazzar:

The UK has this very strange scheme, where they give money to communities to
prevent extremism, so you can apply and get prevent money to quash extremism
in your neighbourhood, right, which is going under the assumption that we have
extremism in our neighbourhood, right. Cambridge is [..] been allocated 200.000

44 www.minab.org.uk/ (05.02.2014).

- 8 14.02.2026, 16:44:21,



https://doi.org/10.14361/9783839451519-041
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. Thesenbearbeitung

pound something ridiculous/200.000 pound or much more than that in Prevent
money. And everybody in the mosque was like: \Why did we get prevent money?
We're not extremists < Like/just give us grants and say that we like you to improve
this or you know would you like some extra money for your community work or
whatever. But don't tell us like: »We're scared that you might fly off the cuff, so we
are going to give you some money, right<. And we were just like >nobody wants that
money< and actually nobody from the Cambridge community has made an appli-
cation for that money (Sarah El Gazzar: 1354-1366).

Die Prevent Strategy wird zwiespiltig gesehen. Die Religionsgemeinschaft in
Cambridge fithlt sich deswegen angegriffen.*

Auch Faisal Igbal sieht eine Anderung in der Beziehung zwischen der mus-
limischen und der nichtmuslimischen Bevolkerung sowie den Politikerinnen
und Politikern. Die »game changer« sind fiir ihn jedoch die Terroranschlige vom
11. September 2001 in New York. Seit diesem Zeitpunkt wiirde die muslimische
Bevolkerung grofRe Aufmerksamkeit erhalten. Es sei schwer die Allgemeinheit zu
iiberzeugen, dass die meisten Muslime sich von terroristischen Aktionen distan-
zieren witrden, und es wiirde immer schwerer werden (Faisal Iqbal: 254-260). Den
Grund fir diese Schwierigkeiten sieht er unter anderem in der Politik: »I think
there’s been a lot of inappropriate managing of the situation by politicians« (Fai-
sal Igbal: 262f.). Dabei wiirden die muslimischen Religionsgemeinschaften und
die Moscheen oft als »Siindenbdcke« herhalten miissen: »[A] lot of political classes
and media outlets [...] use the Muslim community as a quick way to sell a paper«
(Faisal Igbal: 267f.). Die Allgemeinheit sehe in den muslimischen Gemeinschaften
eine Gefahr und vor allem ein Problem: »And in the minds of people, the Muslim
community has become the issue that needs to be addressed« (Faisal Igbal: 282f.).

Eine Moschee, die in dieser Phase grofe mediale Resonanz erhielt, ist die im
Folgenden vorzustellende Abbey Mills Mosque in London.

45 Eine Gruppierung hat zum Zeitpunkt des Interviews (2012) versucht, das Geld zu erhalten. Es
handelt sich um eine »pseudo group in Cambridge«aus London. Sie nennt sich Cambridge Mus-
lim Congress, hatjedoch keinen Bezugspunkt zur muslimischen Religionsgemeinschaftin Cam-
bridge, welche die neue Moschee plante (Sarah El Gazzar, 1369-1375).

- 8 14.02.2026, 16:44:21,


https://doi.org/10.14361/9783839451519-041
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138

Moschee-Neubauten

Abbey Mills Mosque, Newham London

In London Newham sollte das gréfite islamische Zentrum in Grof3britannien und
eines der grofiten in Westeuropa entstehen.* Die Tablighi Jamaat* versuchte diese
Moschee zu bauen. Die Pline sahen eine grofRe Moschee vor, die etwa 10.000 Be-
tende fasst, das heifst fiir 7.440 Minner und etwa 2.000 Frauen.

Das Projekt begann im Jahr 1996, also noch in der vorangegangenen V. Phase,
als die Stiftung der Tablighi Jamaat ein etwa sieben Hektar grofdes Stiick Land im
dstlichen Londoner Stadtteil Newham fiir 1,6 Millionen Pfund kaufte. Sie lief das
Grundstiick jedoch fast eine Dekade lang ungenutzt (DeHanas/Pieri 2011, 805).

2005 hat der Unternehmer Abdul Khaliq Mian den Prozess vorangetrieben,
und das renommierte Architekturbiiro Mangera Yvars (Ali Mangera und Ada
Yvars) iibernahm die Planung (DeHanas/Pieri 2011, 805). Mangera Yvars plan-
ten eine grofRe Moschee, die laut verschiedenen Berichten zwischen 40.000 und
70.000 Personen aufnehmen kann, die zudem umweltfreundlich war und futu-
ristisch gestaltet war. Die Pline sahen vor, dass die Moschee als muslimisches
Quartier wihrend der Olympischen Spiele 2012 fungieren sollte. Die Presse re-
agierte negativ, und die Religionsgemeinschaft stand einer feindlichen Kampa-
gne gegeniiber. Deshalb hat sie das Projekt Anfang 2007 mafigeblich verkleinert
und PR-Experten und das Architektenbiiro Allies and Morrison engagiert. Des
Weiteren hat sie auch noch andere organisatorische Anderungen* vorgenommen
und im Mirz 2008 eine Kampagne fiir ein groReres lokales Verstindnis lanciert
(Gilliat-Ray/Birt 2010, 145f.).

Am 5. Dezember 2012 verweigerte der Newham Council die Erteilung der Bau-
bewilligung. Vor dem Gebidude haben sich vor der Verkiindung der Entscheidung
etwa 3.000 Menschen versammelt. Laut BBC sagte Councillor Conor McAuley,
dass das Gebiude abgelehnt worden sei, da das Bauland fiir »mixed commercial
and residential use« vorgesehen sei. Dazu hitten die Pline dem Verkehr zu we-
nig Beachtung geschenkt und das Ganze hitte nicht zu mehr Arbeitsplitzen und
Wohnungen gefithrt. Zudem gibe es Bedenken, dass sich ein islamisches >Ghetto«
oder eine sislamische Enklave« bilden kénnte. Die Gemeinschaft hitte auerdem
gemischte Gefithle hervorgerufen: So meinten einige lokale Muslime, dass der Ta-
blighi Jamaat mit diesem Projekt zu viel Gewicht gegeben wiirde.*

46 www.bbc.co.uk/news/uk-england-london-20605213 (08.04.2014).

47 Die TablighiJamaat ist eine internationale muslimische Erneuerungsbewegung, die in den 1920-
erJahren in Indien gegriindet wurde. Sie ist eine Abspaltung der Deobandis (siehe Kap. VI. 1.1,
FuRnote 26) (Gilliat-Ray/Birt 2010, 145).

48 Sowurden beispielsweise mehrere Beratende hinzugezogen (Gilliat-Ray/Birt 2010, 145).

49 www.bbc.co.uk/news/uk-england-london-20605213 (08.04.2014).

- 8 14.02.2026, 16:44:21,


https://doi.org/10.14361/9783839451519-041
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. Thesenbearbeitung

Die VI. Phase steht in einem engen Zusammenhang mit den London Bombings und
seinen Nachwirkungen. Schon zuvor hatte sich eine Anderung in der Beziehung
zwischen den muslimischen Organisationen und der britischen Regierung an-
gekiindigt, vorwiegend beeinflusst durch die Terroranschlige in New York 2001.
Die Prevent Strategy, die die britische Regierung vorantrieb, stellt britische Mo-
scheen in den Fokus und unterstellt ihnen teilweise terroristisches Gedankengut.
Verglichen mit dem Phasenmodelle von Baumann ist teilweise ein Riickzug oder
vielleicht auch ein Phasenwechsel auf eine vorgelagerte Stufe zu beobachten.

Inwiefern die Religionsgemeinschaften sichtbar bauen und sich somit in der
vierten Phase nach Peach und Gales befinden, ist sehr unterschiedlich. Dies haben
bereits Peach und Gale festgehalten, indem sie argumentierten, dass die verschie-
denen Phasen parallel im selben Land oder sogar in der gleichen Stadt existieren
konnten. Als ideales Beispiel kann die Stadt Reading genannt werden. Einerseits
ist mit der Abu-Bakr-Moschee ein sichtbarer Moschee-Neubau entstanden. Ande-
rerseits existieren zahlreiche kleine Moscheen in viktorianischen Hiusern oder
anderen Umbauten. Zusitzlich suchte die Gemeinschaft der Alexandra Road
Moschee nach einem passenderen Gebidude, welches sie ebenfalls 2013 fand.* Im
Osten Readings baute sie ein altes Biirohaus fiir ihre Gemeinschaft um. Dies ge-
schah, nachdem das Neubau-Projekt an der Green Road nicht erfolgreich war (vgl.
Abb. 4).”' Auch in Cambridge existiert neben dem grof3en Moschee-Neubauprojekt
ein Umbauprojekt (vgl. Abb. 6).* Somit sind auch in Cambridge mehrere Phasen
parallel zu beobachten.

In dieser VI. Phase, die bis in die Gegenwart andauert, ist der Grofiteil der be-
reits bestehenden, in der vorliegenden Studie behandelten Moschee-Neubauten
entstanden. Die Exeter Mosque wurde 2011 erdffnet, die Harrow Central Mos-
que war zum Zeitpunkt des Moschee-Besuchs im Oktober 2011 fast fertiggestellt.
In Reading 6ffnete die Abu-Bakr-Moschee auf den Fastenmonat Ramadan, also
im Juli 2013. Die Moschee in Cambridge hat ihre Baubewilligung im Jahr August
2012 erhalten.

Die Etablierung der Moscheen und der Religionsgemeinschaften in Grof3britan-
nien hat somit verschiedene Phasen durchlaufen. Wichtig zu beachten ist, dass
die Etablierung der Moscheen nach Shahid und van Koningsveld eigentlich zwei-

50 www.readingmosque.org.uk/files/Aisha_Masjid_Leaflet%20Feb2014.pdf (08.04.2014).

51 www.getreading.co.uk/news/local-news/new-mosque-serve-whole-community-4189100
(08.04.2014); www.readingmosque.org.uk/files/Aisha_Masjid_Leaflet%20Feb2014.pdf (08.04.
2014).

52 http://cambridgeislamiccentre.org/1/masjid-centre (08.04.2014).

53 www.cambridge-news.co.uk/News/175m-mosque-gets-planning-approval-22082012.htm
(22.03.2014).

- 8 14.02.2026, 16:44:21,


https://doi.org/10.14361/9783839451519-041
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Moschee-Neubauten

mal vonstattenging, einmal im 19. Jahrhundert und zum zweiten Mal in der zwei-
ten Hilfte des 20. Jahrhunderts.

Zudem ist eine Beeinflussung dieser beiden Etappen erkennbar. Weltpoliti-
sche Ereignisse, wie the Satanic Verse controvercy und die Anschlige von New York,
haben die Phasenunterteilung stark beeinflusst. Aufgrund dieser Ereignisse
kann eine Umorientierung dargestellt werden. So dnderte sich unter anderem die
Politik in Bezug auf die Etablierung der Moscheen sowie die Bedeutung, die den
Moscheen zugemessen wird.

Im Folgenden steht die Phaseneinteilung der Etablierung von Moscheen und
der muslimischen Religionsgemeinschaften in der Schweiz im Zentrum.

1.2 Geschichte der Etablierung von Moscheen in der Schweiz

I. Phase: Ankunft der ersten Muslime, Reorganisation und zwei Neubauten
Muslimische Bewohnerinnen und Bewohner des heutigen Schweizer Territo-
riums soll es schon vor den Anwerbeabkommen mit muslimischen Lindern ge-
geben haben. Laut Guido Baumann (2004a, 67) haben bereits im zehnten Jahr-
hundert Mauren und Sarazenen in den Schweizer Alpen gelebt.*

Im Gegensatz zu England kamen die muslimischen Immigrierenden im
20. Jahrhundert in ein Land, in welchem sich noch keine muslimischen Organi-
sationen gebildet hatten. Somit beginnt die I. Phase der muslimischen Prisenz in
der Schweiz mit den vorwiegend minnlichen muslimischen Arbeitern, die in den
spiten 1960-er Jahren in die Schweiz kamen, und endet Mitte der 1970-er Jahre. In
dieser I. Phase sind vorwiegend Immigranten des zweiten Migrationstypus, der
Riickkehr-Migration, eingewandert.” Die sogenannten >Gastarbeiter< kamen aus
wirtschaftlichen Griinden in die Schweiz. Nach den beiden Weltkriegen machte
sich ein Bedarf nach Arbeitskriften bemerkbar. Doch anders als andere Staaten,
die bereits muslimische Arbeitskrifte*® beschiftigten, schloss die Schweiz in den
ersten Jahren unter anderem mit Italien ein Anwerbeabkommen ab (D’Amato

54 Dies sei an einigen Ortsnamen ablesebar, so Baumann, einige Woérter wiirden in bestimmten
Schweizer Dialekten auf arabische Begriffe zurlickgehen. Ortsnamen haben laut diesen Aussa-
gen ihren Ursprung im Arabischen: Al-alin (die Hohen), Monte Moro (Berg der Mauren), al-ma-
gal (Vorposten), Ponte Sarrasino (Briicke der Sarazenen). Sonnige Weiden heifden in den Alpen
beispielsweise »schams«oder»chams«, was vom Arabischen »schams«abzuleiten sei; »schams«
bedeutet Sonne (Baumann 2004a, 68).

55 Die Schweiz hatte bereits 1963 MaRnahmen zur Zuwanderungssteuerung und 1970 ein Quoten-
system eingefiihrt. Seitdem durfte eine bestimmte Anzahl an Zuwanderern nicht iiberschrit-
ten werden. Davon betroffen waren Immigranten und Immigrantinnen, die Saisonarbeit leis-
teten, zu einem Kurzzeitaufenthalt kamen oder Gber Aufenthaltserlaubnisse bis zu einem Jahr
verfiigten (Neske/Currle 2008, 320).

56 So hat Deutschland ab1961 Anwerbevertrige mit der Tirkei abgeschlossen (Ceylan 2013a, 72).

- 8 14.02.2026, 16:44:21,


https://doi.org/10.14361/9783839451519-041
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

