l. Grenzen und Uberschreitungen

14.02.2026, 16:01:41. el


https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 16:01:41.


https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,Grenziiberschreitungen® haben in jedem Wissensbereich und in jedem
historisch-kulturellen Kontext verschiedene Konnotationen. Denkt man
z.B. an die Grundpositionen der philosophischen Ethik, erkennt man be-
reits bei Aristoteles eine negativ-konnotierte Bewertung der Grenziiber-
schreitung im Sinne von L UbermaB* oder ,,Zuviel“ des Guten sowie des
Bésen.' In aktuelleren Theorien, z.B. in Levinas’ Ethik, wird sie als eine
asymmetrische Relation (d.h. Verletzlichkeit) zwischen einem Subjekt und
dem sich entriickenden Anderen gesehen.” Bezieht man sich auf einen
ganz anderen Bereich, z.B. auf die jiingeren Entwicklungen der Technik,
der Physik oder der Biologie, hat das Wort ,Grenziiberschreitung® als
Uberschreitung von Grenzen des Machbaren einen vergleichsweise posi-
tiven Sinn: Man kommt z.B. zu bahnbrechenden Erkenntnissen oder ent-
wickelt eine neue Technik, die zu dem jeweiligen Zeitpunkt nicht vorstell-
bar ist. Diese Liste der Bedeutungsvielfalt von Grenziiberschreitung lasst
sich beliebig erweitern. Im juristischen Bereich bezeichnet sie einen
rechtswidrigen Akt, in der Geographie einen Ubergang zwischen vordefi-
nierten Landstiicken, in der Politik die Uberschreitung einer ,roten Linie*
und in der Kunstgeschichte eine Reihe von kiinstlerischen Praktiken ab
dem Anfang des 20. Jahrhunderts, die eine Engfiihrung zwischen Kunst-
und Lebenspraxis anvisiert haben.

Trotz dieser vielfiltigen Gebrauchsweisen und Deutungen kann man
jedoch festhalten, dass jede dieser unterschiedlichen Arten von Grenz-
iiberschreitungen auf einer gemeinsamen Annahme beruht: Mit der
,Grenziiberschreitung® wird immer vorausgesetzt, dass eine Sache oder
der diskutierte Gegenstand bereits eine bestimmte Grenze hat, die dann
iiberschritten wird. Das heif}t, dass die Grenziiberschreitung immer die
Existenz einer Grenze voraussetzt bzw. postuliert. Welche Existenz die
Grenze hat, wird allerdings in meisten theoretischen Diskursen nicht klar
definiert. Daher ist es vor allem erforderlich, zuerst den Begrift der ,Gren-
ze® im allgemeinen Sinne zu kldren, damit die ,Grenziiberschreitungen® in
den verschiedenen Lebensbereichen sowie im Kontext der Kunst, um den
es in dieser Studie geht, ndher untersucht werden konnen. Unter dieser

1 Vgl Aristoteles, 1131b24-1132a6.
2 Vgl. Emmanuel Levinas, Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phdnomeno-

logie und Sozialphilosophie, Freiburg, Miinchen *1998.

14.02.2026, 16:01:41.


https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32 | GRENZEN UND UBERSCHREITUNGEN

Perspektive wird es im Folgenden nicht um eine feste Lokalisierung dieses
Begriffs gehen, der fiir seine sprachlichen oder weiteren mdglichen Ver-
wendungen instrumentalisiert werden konnte. Stattdessen wird methodisch
das Ziel verfolgt, begriffliche Reichweite (oder Grenze) der Grenze im
Hinblick auf ihre diversen Verwendungen und in ihrem Bezug auf
menschliche Praktiken machen, so dass anschlieBend eine angemessene
bzw. philosophisch sinnvolle Auseinandersetzung mit den Grenziiber-
schreitungen der Kunst und der Kiinste moglich wird.

Der Versuch, ,Grenze* zu definieren oder sie allgemein-begrifflich zu be-
stimmen, bringt eine doppelte Schwierigkeit mit sich. Solange es sich — als
Erstes — bei einer Definition (lat. definitio aus de ,von‘ und finis ,Grenze®)
im einfachsten Sinne des Wortes um ein begriffliches Ab-Grenzen handelt
oder in Anlehnung an die auf Aristoteles zuriickzufiihrende Definitions-
regel (genus proximum et differentia specifica) darum, dass ein Inhalt mit
der ndchsten Gattung verbunden sowie sein spezifisches Merkmal von
dieser unterschieden wird,3 lasst sich dann etwa behaupten, dass wir es
hier mit einem paradoxen Begriff zu tun haben, dessen Klarung wiederum
durch sich selbst — durch eine Art von Grenzziehung — vollzogen werden
konnte. Dies erschwert die Beantwortung der Frage nach dem existenziel-
len und auch ontologischen Status der Grenze sehr grundlegend: Gibt es
z.B. die Grenze iliberhaupt oder gibt es sie gar nicht? Oder, wenn es sie
doch gibt, was ist sie dann? Ist die Grenze ein geometrisches, abstraktes
oder begriffliches Konstrukt? Oder eine sinnliche Barriere? Ist die Grenze
ein Ende, eine Linie, eine Norm, das Limit, die Regel, eine Schranke, die
Schwelle oder der Tod? Die Beantwortung von allen solchen Was-Ist-
Fragen ist letztlich von der gleichen Schwierigkeit betroffen. Durch sie
lasst sich keine Definition der Grenze gewinnen, die dem Spiel der Grenze
nicht verhaftet wire.

3 Vgl. Monika Schmitz-Emans, ,,Vom Archipel des reinen Verstandes zur Nordwest-
passage. Strategien der Grenzziehung, der Reflexion iiber Grenzen und des &stheti-
schen Spiels mit Grenzen®, Beate Burtscher-Bechter, Peter W. Haider u.a. (Hrsg.),
Grenzen und Entgrenzungen. Historische und kulturwissenschaftliche Uberlegun-
gen am Beispiel des Mittelmeerraums, Wiirzburg 2006, S. 19-47, hier S. 22f. Vgl.
auch Nobert Wokart, ,,Differenzierung im Begriff ,Grenze‘. Zur Vielfalt eines
scheinbar einfachen Begriffs®, Richard Faber, Barbara Naumann (Hrsg.), Literatur
der Grenze, Theorie der Grenze, Wiirzburg 1995, S. 275-289. Diese verbindende
und trennende Tiétigkeit beim Definieren wird auch spéter als eine der wesentlichen
Funktionen der Grenzen auftauchen. Vgl. L.1.

14.02.2026, 16:01:41.



https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRENZEN UND UBERSCHREITUNGEN | 33

Wenn die Grenze sich (dhnlich wie die Begriffe Sprache, Medium oder
Definition) einer unmittelbaren Definition verweigert, soll — als Zweites —
die Art und Weise ihrer Problematisierung ebenfalls in Frage gestellt wer-
den. Die Frage lautet, wie, wenn nicht rein ontologisch oder definitorisch,
man sonst die Frage nach der Grenze richtig stellen soll. Auf welche Wei-
se lisst sich also dieser komplexe Begriff auffassen? Die folgenden Uber-
legungen gehen davon aus, dass man durch andere Arten von Fragen und
durch Umwege tatsichlich ein angemessenes Verstindnis der Grenze und
dann deren Uberschreitung gewinnen kann. Hierfiir wird zuerst die Frage
nach dem Topos der Grenze gestellt: Wo liegt die Grenze? Worum geht es
an der Grenze? Wessen Grenze ist die Grenze? Zweitens werden be-
sonders die Funktionen und Leistungen der Grenze problematisiert. Was
tut also die Grenze, welche Funktion hat sie? Teilt sie etwas in zwei Teile
oder verbindet sie diese zwei Teile? Grenzt sie ein oder grenzt sie aus?
Verweist sie auf ein Pseudo-Unmégliches oder lidt sie zu einer Uber-
schreitung ein? Oder geht ihre Funktion immer dariiber hinaus? Drittens
wird in Verbindung mit dem zweiten Aspekt nach der Relationalitit der
Grenze gefragt: Welchen Bezug oder welche Relationen hat die Grenze zu
dem, was sie eingrenzt, und zu dem, was sie ausgrenzt? Handelt es sich
dabei um einen fiir ein- und ausgegrenzte Bereiche konstitutiven oder be-
liebigen und logisch positiven oder negativen Bezug?

Im Hintergrund dieser topologisch, funktional und relational angedeu-
teten Fragen wird sich also zuerst an einen Grenzbegriff im allgemeinen
Sinne angenihert, der dann im zweiten Kapitel dieses Teils — aus einer
praxisbezogenen Perspektive — ndher spezifiziert wird. Hierfiir wird ge-
schichtlich und systematisch auf einige wichtige Grenzkonzeptionen ein-
gegangen, ohne die oben genannten sprachlichen Schwierigkeiten aus dem
Auge zu verlieren. Eine detailliertere Darstellung der langen Begriffsge-
schichte der Grenze in ihren unterschiedlichsten Bedeutungskontexten er-
forderte in der Tat eine ganz andere Studie, die weit iiber das Forschungs-
thema dieser Studie hinausginge. Stattdessen werden in der folgenden
Darstellung verschiedene und bis heute in vielen Kontexten sehr breit dis-
kutierte Grenzverstidndnisse grob in zwei Gruppen — in dialektische und
differenztheoretische Grenzkonzeptionen — eingeteilt, um aus ihrer Entge-
gensetzung sowie Vermittlung etwas Produktives fiir die Debatte um die
Grenziiberschreitungen (in) der Kunst entwickeln zu kdnnen.

14.02.2026, 16:01:41.


https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 16:01:41.


https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Allgemein-begriffliches Verstandnis
von Grenze und Grenziiberschreitung

1.1 DIALEKTISCHE BESTIMMUNG DER GRENZE

Die erste Denktradition, bei der die Grenze — in verschiedenen Hinsichten
— als ein dialektischer Begriff auftaucht, l4sst sich bis auf die Philosophie
der Antike zuriickfiihren. Aus einer allgemein philosophiegeschichtlichen
Perspektive beginnt eine Frithform der Dialektik der Grenze mit der eleati-
schen Schule im Sinne einer Paradoxie von Begrenztem und Unbegrenz-
tem. Obwohl Parmenides, der Begriinder der eleatischen Philosophie, das
Seiende zeitlich und rdumlich fiir unbegrenzt hilt, bedient er sich in seinen
Fragmenten immer wieder dem Wort der ,Grenze* (péras), um das Seien-
de als ein Ganzes zu charakterisieren und von dem Nicht-Seienden zu
trennen.' Thm zufolge hat das Seiende zwar keine konkrete Grenze und
unterliegt keinen Verdnderungen, aber es hat wohl qualitative Grenzen
und Bestimmungen, durch die es sich von dem Nicht-Seienden unter-
scheidet. Mit der Verwendung des Begriffs ,Grenze‘ macht er zunéchst
sein bekanntes Argument iiber die logische Unmoglichkeit des Nicht-
Seienden geltend: Das, was nicht ist, konne man weder denken noch er-

1 Vgl. Parmenides, Fragment 28 B, 14, 26f. u. 30-32 (Diels/Kranz-Nummerierung,
im Folgenden gekiirzt als DK). Vgl. auch Christof Rapp, ,,Grenzen des Seins. Die
Diskussion um die Grenzen des Seienden in der Ontologie der vorsokratischen Phi-
losophen®, Wolfram Hogrebe/Joachim Bromand (Hrsg.), Grenzen und Grenziiber-
schreitungen. XIX. Deutscher Kongress fiir Philosophie, Bonn, 23-27. September
2002: Vortrdge und Kolloquien, Berlin 2004, S. 40-53, hier S. 41.

14.02.2026, 16:01:41.


https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36 | GRENZEN UND UBERSCHREITUNGEN

kennen.” Die Unmoglichkeit des Nicht-Seienden weist also Parmenides
anhand eines spezifischen Grenzbegriffs nach, der sich ex negativo verste-
hen lisst. Die Grenze begrenzt demzufolge nicht das ,.kugelformige* Sei-
ende, sondern das Nicht-Seiende. Parmenides’ Schiiler Melissos fiihrt die-
se Gedanken fort indem er die Unbegrenztheit des Seienden durch eine
einfache Form der Dialektik zu begriinden versucht. Auch ihm zufolge
gibt es nur ein unverdnderliches Seiende. ,,Denn gébe es zwei, so kdnnen
sie nicht unbegrenzt sein, sondern wiirden eine Grenze gegeneinander bil-
den.“* Bei den Eleatikern wird weiterhin diskutiert, dass das philosophi-
sche Denken sich vor der Uberschreitung der Grenzen des Seienden schiit-
zen und das Seiende mit dem Nicht-Seienden nicht verwischen solle.” Von
daher stellt der Begriff der Grenze bei ihnen nicht nur eine ontologische
Kategorie dar, sondern hat auch eine normative Funktion fiir das mensch-
liche Denken.

Bekanntlich hat Platon in seiner Ideenlehre die von Parmenides aufge-
listeten Merkmale des Seienden, z.B. Unbegrenztheit, Unverénderlichkeit
und Nicht-Teilbarkeit neu charakterisiert und als wahre Eigenschaften der
,Ideen‘ bezeichnet. Der ewigen, unverdnderlichen und unbegrenzten Ide-
enwelt stellt Platon eine vergingliche, verdnderliche und minderwertige
Sinnenwelt gegeniiber. Das gute Leben ist in dieser Welt erst dann mog-
lich, wenn sich die Menschen durch den folgerichtigen Vernunftgebrauch
auf das Reich der vollkommenen Ideen beziehen. Im Rahmen dieser pla-
tonischen Einteilung in zwei Welten, die durch die menschliche Vernunft
wiederum miteinander verbunden werden konnen, lassen sich zwei ver-
schiedene Verwendungsweisen des Begriffs der Grenze erkennen. Erstens
verwendet Platon das Wort Grenze (péras) als einen dialektischen Metho-
denbegriff und bezeichnet sie — genauso wie die Philosophie selbst — als
ein ,,Geschenk der Gotter“. Durch eine folgerichtige und erfolgreiche
Anwendung des Grenzbegriffs werden Gattungen und Spezies in Unter-
gattungen dialektisch aufgeteilt.” Das dialektische Vorgehen und der rich-

Vgl. Parmenides, Fragment 28 B 2 u. 6-8 (DK).

Vgl. Parmenides, Fragment 28 B, 42-49 (DK).

Melissos, Fragment 30 B 5 (DK).

Rapp, ,,Grenzen des Seins. Die Diskussion um die Grenzen des Seienden in der On-

wm A~ WN

tologie der vorsokratischen Philosophen®, S. 46f.

Platon, Philebos, 16¢.

Vgl. Platon, Philebos, 16c—18e. Vgl. auch Dorothea Frede, ,,Grenze und Unbe-
grenztheit — Das gute Leben in Platons Philebos®, Wolfram Hogrebe/Joachim

~N

14.02.2026, 16:01:41.


https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTANDNIS | 37

tige Gebrauch der Grenze ermdglichen somit fiir Platon die Bestimmung
der Lebensbereiche oder auch der verschiedenen Disziplinen als solcher.

Zweitens geht das Konzept der Grenze bei Platon iiber die Funktion
der dialektischen Einteilungsfihigkeit hinaus und tritt selbst als eine von
vier Seinsklassen auf.® Platon teilt — durch die erwihnte dialektische Me-
thode — alles Seiende in das Unbegrenzte (1), die Grenze (2), eine Mi-
schung der ersten und zweiten Klasse (3) und die Ursache der Mischung,
d.h. die Vernunft (4), ein.’ Der Begriff ,Grenze® wird in diesem Zusam-
menhang von ihm nicht blof3 als eine ontologische Kategorie bestimmt.
Innerhalb dieser Klassen hat sie eher eine ethische Funktion, die sich fiir
die Realisierung eines guten Lebens als notwendig erweist. Wahrend die
erste Klasse, ,,das Unbegrenzte®, das auch fiir die eleatische Schule das
wesentliche Merkmal des Seienden war, eine unbestimmte Anzahl von
gegensdtzlichen Lebenszustinden wie Wirme/Kélte oder Lust/Schmerz
darstellt, wird die Grenze als die Seinsklasse gedacht, die solche unbe-
stimmten Zustidnde durch den richtigen Gebrauch der Vernunft harmoni-
sieren sollte. Die Grenze hat also die Funktion, dem Widerstreit der Ge-
gensitze, die aus der Klasse des Unbegrenzten hervortreten, ein Ende zu
bereiten.'® Sie bringt solche unbestimmten sowie widerstreitenden GroBen
und Zustdnde des Unbegrenzten in Ordnung, indem sie sie harmonisch
mischt und durch eine mathematische Proportionierung miteinander kom-
mensurabel macht.

Bevor man sich von der antiken Philosophie verabschiedet, lassen sich
(mindestens) zwei wichtige Aspekte hervorheben, die sich fiir weitere dia-
lektische Grenzkonzeptionen, die noch diskutiert werden, als konstitutiv
zeigen. Zum einen wird in der Antike der Begriff der Grenze in direktem
Zusammenhang mit ihrem Gegensatz, d.h. der Unbegrenztheit, themati-
siert. Wéhrend die Unbegrenztheit (des Seienden) dabei einen hoheren
Wabhrheitswert und -status erlangte, hatte die Grenze eher eine normative
Funktion fiir endliche Menschen. Zum Zwecke eines guten Lebens sollte
die menschliche Vernunft sie folgerichtig verwenden. Zum zweiten wird

Bromand (Hrsg.), Grenzen und Grenziiberschreitungen. XIX. Deutscher Kongress
fiir Philosophie, Bonn, 23-27. September 2002: Vortrige und Kolloquien, Berlin
2004, S. 62-75, hier S. 66f.

8 Vgl. Platon, Philebos, 23b—d.

9 Vgl Platon, Philebos, 23c—d.

10 Vgl. Frede, ,,Grenze und Unbegrenztheit — Das gute Leben in Platons Philebos®, S.
69.

14.02.2026, 16:01:41.


https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38 | GRENZEN UND UBERSCHREITUNGEN

der Begriff der Grenze — wie besonders mit Platon deutlich wurde — zwei-
deutig aufgefasst. Im Rahmen der platonischen Dialektik wird sie nicht
nur als ein trennender, abgrenzender oder klassifizierender, sondern zu-
gleich als ein harmonisierender Begriff gedacht, der die Gegensétze und
Widerspriiche in eine Ordnung bringt, miteinander verbindet und verei-
nigt.

Die Gegeniiberstellung der Grenze mit dem Unbegrenzten sowie ihre
zweideutige — trennende und verbindende — Funktion werden auch nach
der Antike immer wieder neu behandelt und charakterisiert. Nicht allein
im Rahmen der mittelalterlichen Philosophie (im Kontext der metaphysi-
schen Gottesbeweise) oder in der Neuzeit (mit dem dualistischen Cartesi-
anismus), sondern besonders in und nach der Philosophie der Aufklarung
féllt abermals ein dhnlicher Begriff der Grenze auf. Kant und insbesondere
Hegel haben zwar ein vollig neues Verstdndnis der Dialektik entwickelt,
das sich sehr stark von der platonischen Dialektik entfernte. Aber auch bei
ihnen bleibt das gegensétzliche Verhéltnis fiir die Bestimmung der Gren-
ze, d.h. deren unmittelbarer Bezug auf das Unbegrenzte, das Unendliche
oder das Absolute, ausschlaggebend. Da die Philosophien von Kant und
Hegel heutige Diskussionen iiber und Verstdndnisse von Grenzen und
Grenziiberschreitungen immer noch sehr stark priagen und auch fiir die dif-
ferenztheoretischen Konzepte der Grenze, die im néchsten Kapitel behan-
delt werden, eine wichtige Rolle spielen, wird an dieser Stelle auf ihre je-
weiligen Grenzbegriffe ndher eingegangen.

Kants Transzendentalphilosophie, die sich vornehmlich darauf abzielt,
das sinnlich Erkennbare von dem Nicht-Erkennbaren zu unterscheiden und
damit die Grenze der sinnlichen Erkenntnis zu markieren, lésst sich als ei-
ne ,,Grenzwissenschaft® bezeichnen.'' Bereits im Vorwort der Kritik der
reinen Vernunft (1781) kiindigt Kant sein programmatisches Ziel als eine
Kritik ,,des Vernunftvermogens iiberhaupt, [...] mithin die Entscheidung

11 Volker Gerhardt, ,,Kolloquium 2. Transzendentalphilosophie als limitative Theorie.
Einleitung®, Wolfram Hogrebe, Joachim Bromand (Hrsg.), Grenzen und Grenz-
iiberschreitungen. XIX. Deutscher Kongress fiir Philosophie, Bonn, 23-27. Sep-
tember 2002: Vortrdge und Kolloquien, Berlin 2004, S. 7678, hier S. 76. Der Be-
griff ,,Grenzwissenschaft™ wird hierbei weder im Sinne einer Pseudo-Wissenschaft
noch als Kombination von zwei Wissensbereichen wie Biochemie und Geophysik
verwendet. Vielmehr wird er im Zusammenhang mit Kants kritischer Philosophie
als eine Methodologie des Einteilens (im Sinne des altgriechischen Wortes kpivewv

[krinein], [unter-]scheiden’, ,trennen‘) verstanden.

14.02.2026, 16:01:41.


https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTANDNIS | 39

der Moglichkeit oder Unmoglichkeit einer Metaphysik iiberhaupt und die
Bestimmung sowohl der Quellen, als des Umfanges und der Grenzen der-
selben, alles aber aus Prinzipien® an.'* Kant zufolge werden die Grenze
und der Umfang des Erkennbaren nicht in den sinnlichen Gegensténden,
sondern durch eine Selbstkritik der Vernunft in unserer Erfahrungsart bzw.
-struktur bestimmt. Die fiir unsere Erfahrungen relevante Funktion des Er-
kenntnisvermdgens beruhe auf der transzendentalen Idealitdt unserer An-
schauungsformen und Verstandeskategorien. Das Adjektiv ,transzenden-
tal* spielt vor allem fiir den Kontext von Grenze und Uberschreitungen ei-
ne wichtige Rolle. Kant stellt dieses Wort den in der platonischen Traditi-
on oder in den religiosen Kontexten giiltigen Verwendungen des Wortes
,transzendent‘ entgegen.'> Wihrend zB. fiir Platon transzendente Ideen
eine liber die Sinnenwelt hinausliegende Wirklichkeit darstellen, sind
transzendentale Formen und Prinzipien fiir Kant Grundsétze des reinen
Verstandes, die jeder mdglichen Erfahrung a priori vorangehen. Die trans-
zendentalen Prinzipien sind demzufolge nicht Prinzipien, die jenseits der
Grenzen der sinnlichen Erkenntnis liegen, sondern Gesetze, die diese
Grenze markieren oder bestimmen und damit das Erkennbare von dem
blof3 Denkbaren (den Noumena) trennen.

Wenn hier von der Grenze der sinnlichen Erkenntnis gesprochen wird,
heifit dies nicht, dass fiir Kant empirische Wissenschaften in ihrer Ent-
wicklung ein Ende hétten. Das sinnlich Erkennbare (oder der Bereich der
moglichen Erkenntnis) stellt fiir ihn keine endliche Erkenntnis dar. Ohne
Zweifel schreitet die wissenschaftliche Erkenntnis fiir Kant immer weiter
fort und sie ist unbegrenzt: ,,Die Erweiterung der Einsichten in der Ma-
thematik, und die Moglichkeit immer neuer Erfindungen geht ins Unendli-
che [...]. Aber Schranken sind hier gleichwohl nicht zu verkennen, denn
Mathematik geht nur auf Erscheinungen, und was nicht ein Gegenstand
der sinnlichen Anschauung sein kann, als die Begriffe der Metaphysik und

12 Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft (1781), Jens Timmermann (Hrsg.),
Hamburg 1998, A xii, im Folgenden zitiert als KrV B/A.

13 Vgl. Kant, KrV B 353f. Fiir den Unterschied zwischen transzendentalen und trans-
zendenten Ideen im Rahmen der Antinomien der Vernunft vgl. Kant, KrV B 593 f.
,»S0 lange wir mit unseren Vernunftbegriffen blo3 die Totalitit der Bedingungen in
der Sinnenwelt [...] zum Gegenstand haben: so sind unsere Ideen zwar transzen-
dental, aber doch kosmologisch. So bald wir aber das das Unbedingte [...] in dem-
jenigen setzen, was ganz auflerhalb der Sinnenwelt, mithin aufler aller méglichen

Erfahrung ist, so werden die Ideen transzendent.

14.02.2026, 16:01:41.


https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40 | GRENZEN UND UBERSCHREITUNGEN

Moral, das liegt ganz auBerhalb ihrer Sphére, und dahin kann sie niemals
fiihren; sie bedarf aber derselben auch gar nicht.“'* Die Grenze der sinnli-
chen Erkenntnis bedeutet demzufolge vielmehr die Beschrinkung unserer
Erkenntnis auf die Sinnlichkeit. In einem empirischen Wissensbereich,
dessen Umfang von der rdumlich-zeitlichen Struktur der Anschauungs-
formen und der transzendentalen Idealitdt unserer Verstandesbegriffe ab-
héngt, konnen wir fiir Kant durch eine richtige Anwendung dieser Formen
bzw. durch deren Beschrinkung auf das empirisch Gegebene unendlich
viele neue Erkenntnisse gewinnen.

Der Vergleich bzw. der Unterschied zwischen den oben verwendeten
zwei Begriffen — der ,Grenze‘ und der ,Schranke® — wird von Kant in den
Prolegomena (1783) ndher erldutert. Die Vernunft, als das ganze Vermo-
gen des Denkens hat fiir Kant an sich keine Grenzen." Sie kann blof un-
endlich denken. Das Denken sei fiir sinnliche Erkenntnis zwar eine not-
wendige, aber keine hinreichende Bedingung.'® Wir kénnen eine sichere
Erkenntnis der sinnlichen Welt erst dann gewinnen, wenn wir unsere Ver-
nunft richtig orientieren. Diese Orientierung ist fiir Kant nichts anderes als
eine kritische Selbstorientierung der Vernunft, indem das unendliche Den-
ken durch sich selbst klar unterteilt wird. Vernunft hat also als Denkver-
mogen keine Grenze, aber sie setzt selbst eine Grenze, und noch kon-
kreter: Um der richtigen sinnlichen Erkenntnis willen muss sie sich selbst
eine Grenze setzen.'” Selbstbegrenzung der Vernunft im Bereich der em-
pirischen Erkenntnis geschieht dadurch, dass sie sich von dem Bereich des
blof3 Denkbaren (d.h. des Dinges an sich) distanziert und sich nur auf Er-

14 Immanuel Kant, Prolegomena zu einer jeden kiinfiigen Metaphysik, die als Wissen-
schaft wird auftreten kénnen (1783), Karl Vorlinder (Hrsg.), Hamburg "1993, A
167, im Folgenden zitiert als Prolegomena, A. Vgl. auch Paul Guyer, ,,Transzen-
dentaler Idealismus und die Grenzen der Erkenntnis“, Wolfram Hogrebe, Joachim
Bromand (Hrsg.), Grenzen und Grenziiberschreitungen. XIX. Deutscher Kongress
fiir Philosophie, Bonn, 23-27. September 2002: Vortrige und Kolloquien, Berlin
2004, S. 89-103, hier S. 100-103.

15 Vgl. Kant, Prolegomena, A 167.

16 Vgl. Herbert Schnidelbach, ,,Grenzen der Vernunft? Uber einen Topos kritischer
Philosophie, Wolfram Hogrebe, Joachim Bromand (Hrsg.), Grenzen und Grenz-
tiberschreitungen. XIX. Deutscher Kongress fiir Philosophie, Bonn, 23-27. Sep-
tember 2002: Vortrige und Kolloquien, Berlin 2004, S. 283-295, hier S. 283.

17 Vgl. Kant, Prolegomena, A 181. Vgl. auch Schnidelbach, ,,Grenzen der Ver-
nunft?, S. 293f.

14.02.2026, 16:01:41.


https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTANDNIS | 41

scheinungen desselben beschrdnkt. Das Ding an sich, das nicht zu dem
sinnlichen Erfahrungsfeld gehort, wird von Kant blof als Grund dieses
Feldes angenommen. Demzufolge kénnen nicht die Dinge der Welt, wie
sie sind, sondern nur ihre Erscheinungen, wie sie in Raum und Zeit vorge-
stellt werden, erkannt werden. Die Dinge an sich sind und bleiben die
Schranken unserer Erkenntnis, iiber die wir nur spekulieren kénnen. '®

Der Begriff der Schranke lésst sich in diesem Zusammenhang wie eine
Barriere des Dinges an sich, d.h. der intelligiblen Welt, verstehen, die dem
sinnlichen Erkenntnisvermdgen — dem menschlichen Verstand — vollig
unzuginglich bleibt. Jenseits dieser Schranke liegt fiir Kant ein Nichts o-
der ein leerer Raum, der aus bloBen Verneinungen besteht.'’ Die Schranke
trennt das Ding an sich von dem Feld der sinnlichen Erkenntnis negativ
und schlieBt jegliche Uberschreitungsmoglichkeit aus. Das Ding an sich
stellt letzten Endes die Schranke unserer Erkenntnis dar, deren Uberschrei-
tung prinzipiell nicht moglich ist. Versucht man das Ding an sich trotzdem
mit den transzendentalen Formen des Verstandes zu erkennen, dann wird
es nicht als ein Ding an sich, sondern notwendigerweise in ihrer Er-
scheinung erkannt.

Gegeniiber diesem negativen Charakter der Schranke sicht Kant ,,in al-
len Grenzen [...] etwas Positives“.?’ Die Grenze schlieBt nicht nur den
Raum ein, der innerhalb ihrer selbst liegt, sondern sie gehort auch zu dem
Raum, der jenseits ihrer selbst liegt.”' Die Grenze begrenzt also ein Er-
kenntnisfeld ,positiv‘, weil sie innerhalb desselben Grenziiberschreitungen
zuliisst. Uberdies hiingen die Grenzen und deren Uberschreitungen von
den Bestimmungen des Subjekts, d.h. von dessen reflexiven Praktiken ab.
Es geht ndmlich darum, auf welche Art und Weise es sein Erkenntnisver-
mogen im Hinblick auf die sinnlichen Phidnomene verwendet. Dagegen
sind die Schranken zunichst nicht die Bestimmungen unseres Vermogens.

18 ,,Spekulieren” wird hier weder im Sinne von Hegels spekulativer Logik noch des
spekulativen Realismus, sondern weiterhin im kantischen Sinne verwendet: ,,Eine
theoretische Erkenntnis ist spekulativ, wenn sie auf einen Gegenstand, oder solche
Begriffe von einem Gegenstande, geht, zu welchem man in keiner Erfahrung ge-
langen kann.“ Kant, KrV B 662. Hegel wird dagegen eben durch den Begriff der
Spekulation den Unterschied zwischen blol Denkbarem und wahr Erkennbarem
aufheben.

19 Vgl. Kant, Prolegomena, A 166f.

20 Kant, Prolegomena, A 170.

21 Vgl. Kant, Prolegomena, A 181.

14.02.2026, 16:01:41.


https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42 | GRENZEN UND UBERSCHREITUNGEN

Vernunft kann — und um der Erkenntnis willen: muss — die Schranke er-
kennen und diese dann reflexiv als ihre eigene Grenze setzen.

Mit dieser minimalen Unterscheidung zwischen Schranke und Grenze
lasst sich das oben diskutierte Argument der Unbegrenztheit unserer Er-
kenntnis besser klaren: Sinnliche Erkenntnis hat zwar keine Grenzen, wohl
aber Schranken.”” Die sich richtig orientierende Vernunft erkennt die
Schranken — die Unzugénglichkeit — der intelligiblen Welt bzw. der No-
umena und beschrinkt sich auf den Bereich, der nur der Gegenstand der
sinnlichen Anschauung sein kann. Innerhalb der Schranke, die die Ver-
nunft erkennt und als ihre eigene Grenze setzt, sucht sie nach unendlichen
Kenntnissen. In einem empirischen Erkenntnisbereich wie Physik oder
Mathematik, wo eigene Grenzen erkannt werden, ist also fiir Kant unsere
Erkenntnis grenzenlos. Selbstbegrenzung der Vernunft in ihrem er-
kenntnistheoretischen Gebrauch ist ihm zufolge vor allem fiir sichere
Kenntnisse notwendig. Darum ldsst sich behaupten, dass Kant eben durch
die Beschrankung der Erkenntnisformen bzw. -begriffe auf die Sinnlich-
keit die prinzipielle Grenzenlosigkeit der Erkenntnis sichern wollte.*

Der grofite Kritiker der kantischen Unterscheidung zwischen den Be-
griffen ,Schranke und ,Grenze* ist bekanntlich G.W.F. Hegel. Bevor wir
auf seine Kritik eingehen, soll aber noch erwdhnt werden, welches Prob-
lem fiir Kant durch eine mogliche Uberschreitung der Grenze hervortritt.
Wenn die Vernunft ihre Grenzen iibersieht und ihre Erkenntnisbegriffe auf
den Bereich der Noumena anwendet, dann verzweifelt sie fiir Kant an sich
selbst. Wenn man sich der reinen Verstandesbegriffe ,,iiber die Grenzen
der Erfahrung hinaus“ ohne Beschrinkung bedient, so lduft man Gefahr,
»durch leere Verniinfteleien von den bloBen formalen Prinzipien des rei-
nen Verstandes einen materialen Gebrauch zu machen“* und iiber die
Gegenstinde, die uns sinnlich nicht gegeben werden konnen, zu urteilen.
,Der Skeptizismus ist uranfianglich aus der Metaphysik und ihrer poli-
zeilosen Dialektik entsprungen.“® Die Selbstverzweiflung der Vernunft
durch den falschen Gebrauch (oder ,Missbrauch®) derselben ist Kant zu-
folge ein Grund fiir ihre Verwicklung in Paralogismen, Antinomien und
(falsche) Ideale.

22 Vgl. Schnédelbach, ,,Grenzen der Vernunft?*, S. 288.
23 Vgl. Schnidelbach, ,,Grenzen der Vernunft?*, S. 293.
24 Kant, KrV B 449.

25 Kant, Prolegomena, A 164.

14.02.2026, 16:01:41.


https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTANDNIS | 43

Hinsichtlich einer solchen Gefahr, die selbst der Natur der Vernunft
immanent entspringt, bestimmt Kant die Aufgabe der transzendentalen
Dialektik ,,als eine Kritik des Verstandes und der Vernunft [...], um den
falschen Schein ihrer grundlosen Anmaf3ungen aufzudecken und ihre An-
spriiche auf Erfindung und Erweiterung [...] zur bloBen Beurteilung und
Verwahrung des reinen Verstandes vor sophistischem Blendwerke herab-
zusetzen.“%® Das Wort »Dialektik® wird also in diesem Zusammenhang bei
Kant doppeldeutig verwendet. Erstens bezeichnet er sie als ,.einen logi-
schen Schein®, durch den die Vernunft sich in Widerspriiche bzw. Anti-
nomien verwickelt.”” Zweitens impliziert dieser Begriff im Rahmen der
transzendentalen Dialektik eine selbst-reflexive Tétigkeit der Vernunft, die
jene Scheinlogik aufdeckt und zugleich die Vernunft davor schiitzt, in
Trugschliisse zu geraten.®

Zusammenfassend lasst sich also festhalten, dass nach Kant Grenzen-
Setzen fiir die Erkenntnis konstitutiv ist. Zieht man keine Grenze, erkennt
man nichts. Erkenntnis ist immer eine bestimmte Erkenntnis, die wir nur
innerhalb der selbstbestimmten Grenzen erwerben konnen. Vernunft ohne
Grenze bleibt ein Vermdgen ohne Schutz und verwickelt sich in Antino-
mien. Durch die falsche Verwendung von Erkenntnisformen bzw. Kate-
gorien (zum Zwecke eines unbedingten Wissens) geht die Vernunft iiber
die Grenzen der moglichen Erkenntnis hinaus und gelangt zu Aussagen
bzw. Gedanken tiber die Welt, die weder bewiesen noch widerlegt werden
kénnen. Die Antinomien® gehen zwar aus der Natur der Vernunft selbst
hervor, aber konnen eben durch diese selbst beseitigt werden. Sie stellen
fiir Kant letztlich den iiber die Erfahrungsgrenzen hinausgehenden, d.h.

26 Kant, KrV B 87f.

27 Kant, KrV B 350.

28 Vgl. Kant, KrV B 354f.

29 Hier kann weder auf die jeweiligen Beweise noch auf die Aufldsung der Antino-
mien im Einzelnen eingegangen werden. Jedoch ist es wichtig, die erste Antinomie
zu erwéhnen, weil sie der hier diskutierten Dialektik der Grenze und des Unbe-
grenzten in gewisser Hinsicht sehr nahe kommt. Dabei handelt es sich um die Fra-
ge, ob die Welt einen Anfang und ein Ende (Grenze) oder keinen Anfang und kein
Ende habe (oder unbegrenzt sei). Fiir Kant macht man, wenn man hier Anfang und
Ende (d.h. Grenze) jeweils als eine mathematische Grofle denkt und diese auf die
Sinnlichkeit anwendet, wieder einen falschen Gebrauch der Vernunft: Denn das
Unendliche oder das Unbegrenzte ldsst sich in der Welt der raumzeitlichen Phéno-
mena nur vergeblich suchen. Vgl. Kant, KrV B 454f.

14.02.2026, 16:01:41.


https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44 | GRENZEN UND UBERSCHREITUNGEN

transzendenten Gebrauch der Vernunft dar, durch den diese sich jedoch
von dem Bereich des Erkennbaren verabschieden wiirde.

Wihrend nach Kant die Erkenntnis nur innerhalb der bestimmten —
und selbst-reflexiv gesetzten — Grenzen moglich ist, spielt Hegel zufolge
auch das von der Vernunft scheinbar Ausgegrenzte fiir die (wahre) Er-
kenntnis eine notwendige Rolle. Hegel zeigt dies vor allem dadurch, dass
er den Begriff der (transzendentalen) Dialektik stark — oder radikal — ver-
andert.”® Er ist sich zwar mit Kant dariiber einig, dass Antinomien der
Vernunft als die der Natur der Vernunft entspringenden Widerspriiche zu
denken sind.*' Jedoch stellen diese fiir ihn nur einen begrenzten Teil der
Widerspriiche der Welt dar. Antinomien lassen sich nach Hegel nicht blof3
auf vier Sitze bzw. Gegensitze reduzieren. Vielmehr befinden sie sich ,,in
allen Gegensténden aller Gattungen, in allen Vorstellungen, Begriffen und
Ideen.“** Mit anderen Worten: Der Widerspruch liegt fiir ihn nicht allein
in der Natur einer subjektiven (oder verzweifelten) Vernunft, sondern in
der Natur der Sache selbst und gehdrt notwendigerweise zu der logischen
Struktur der Wahrheit.

Hegel macht in diesem Zusammenhang einen grundlegenden Unter-
schied zwischen einer abstrakten und einer konkreten Unendlichkeit, wo-
bei jene auf Kants Diagnose der Antinomien der subjektiven Vernunft
verweist und diese deren objektive Gestalt bezeichnet, die erst durch ge-
schichtliche und intersubjektive Authebungsprozesse zu erkennen sei.
Kant habe nach Hegel die sich widersprechenden Gedankenbestimmungen
der Vernunft nur als deren abstrakt-unendliche Bestimmungen aufgezeigt,
ohne sie als der objektiven Wirklichkeit zugehorig geltend zu machen. So
habe Kant das Antinomienproblem blo subjektiviert und auch seine Lo-

30 Vgl. dazu Andreas Arndt, ,,Hegels Transformation der transzendentalen Dialektik*,
Mariano Alvarez-Gomez, Paredes Martin, Maria del Carmen (Hrsg.), La contro-
versia de Hegel con Kant. Il congreso internacional (13—16 de mayo de 2002), Sa-
lamanca 2004, S. 51-67.

31 Vgl. Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Werke 8. Enzyklopddie der philosophischen
Wissenschaften im Grundrisse. 1830. Teil 1. Die Wissenschaft der Logik: mit den
miindlichen Zusdtzen, Eva Moldenhauer, Karl Markus Michel (Hrsg.), Frankfurt
am Main °2003, S. 126.

32 Hegel, Werke 8, S. 127. Hervorhebung im Original.

14.02.2026, 16:01:41.


https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTANDNIS | 45

sungsvorschlige blieben nur im Kreis einer subjektiven Vernunft.” Darum
seien die subjektiven Bestimmungen letzten Endes immer bloB endlich.**
Erst wenn diese abstrakt-endliche Bestimmungen der (reinen) subjektiven
Vernunft im breiten Rahmen, d.h. im Horizont des Unendlichen bzw. des
Absoluten aufgefasst werden, lassen sie fiir Hegel dialektisch iiber die ge-
schichtlich-intersubjektiven bis hin zu den konkret-unendlichen Formen
des Absoluten aufheben.

Diese allgemeinen Anmerkungen zu Hegels radikaler Umdeutung der
Dialektik haben bestimmte Implikationen hinsichtlich des Begriffs der
,Grenze‘. Zuerst einmal ist es wichtig festzustellen, dass fiir Hegel das
Wissen in keinem Sinne begrenzt sein kann. Es gilt und realisiert sich
stattdessen nur als absolutes Wissen. Zum Zwecke und im Kreise eines
solchen Wissens sollen alle gesetzten Grenzen bzw. endlich-subjektiven
Bestimmungen dialektisch-geschichtlich aufgehoben werden. Nicht He-
gels umstrittene Logik der Notwendigkeit als solche, sondern vielmehr die
Funktion der ,Authebung‘ in dieser Logik lasst sich an dieser Stelle her-
vorheben. Bekanntlich hat Hegel bei der Verwendung dieses Worts jedes
Mal dessen drei Bedeutungen — Negieren, Bewahren und Hochheben —
gleichzeitig im Auge. Aus dieser Perspektive ldsst sich bei Hegel die
Uberschreitung einer Grenze als deren Aufhebung verstehen, die einen di-
alektischen Prozess darstellt, wobei eine endlich-begrenzte Subjektivitét
bis zum absoluten Wissen schreitet. Anders ausgedriickt existieren end-
lich-subjektive Formen oder Grenzen nur, um — in allen drei Bedeutungen
— aufgehoben zu werden.* Dies ldsst sich besonders im Hinblick auf He-
gels kritische Auseinandersetzung mit der Unterscheidung zwischen dem
Erkennbaren und Denkbaren zeigen, die Kant mit einer Differenzierung
von ,Schranke* und der ,Grenze* begriinden wollte.*® Hegel zufolge ist die
Schranke des Ding an sich nur fiir uns — fiir ein bewusstes Wesen — eine
Schranke, die genauso wie die Grenze eine Dynamik der Uberschreitung

33 Vgl. Rainer Schifer, Die Dialektik und ihre besonderen Formen in Hegels Logik.
Entwicklungsgeschichtliche und systematische Untersuchungen, Hamburg 2001, S.
57.

34 Vgl. Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Werke 20. Vorlesungen iiber die Geschichte
der Philosophie, Eva Moldenhauer, Karl Markus Michel (Hrsg.), Frankfurt am
Main *1986 S. 403f.

35 Vgl. Sebastian Reus, Ungliickliches Bewusstsein. Denken ohne Dialektik bei Botho
Strauss, Wiirzburg 2006, S. 34.

36 Vgl. Schnidelbach, ,,Grenzen der Vernunft?*, S. 285.

14.02.2026, 16:01:41.


https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46 | GRENZEN UND UBERSCHREITUNGEN

impliziert: ,Im Bewusstsein der Schranke der Endlichkeit liegt das
Dariiberhinaussein.” Fiir den bewussten Menschen ist die Schranke also
etwas, worliber er hinausgehen sol/l. Hingegen haben die Dinge der Welt
fiir sich keine Schranke, d.h., sie sind sich ihrer Schranke nicht bewusst:
,,Der Stein, das Metall ist nicht iiber seine Schranke hinaus, darum weil sie
fiir ihn nicht Schranke ist.“** Wihrend diese nach Hegel nicht angeregt
sein konnen, ihre Schranken zu iiberschreiten, ist die Schranke fiir uns nur
eine scheinbare Schranke, die aufzuheben und dadurch wiederum als eine
Grenze zu denken ist. Hegel bezeichnet diesen — und jeden — Authebungs-
prozess als einen Prozess des Sollens, weil Etwas (als ein Gegenstand des
Bewusstseins) an seiner Schranke bzw. seiner Grenze ,,sowohl ist als nicht
ist“, das heiBt einen Selbstwiderspruch hat:*

,,Betrachten wir nunmehr niher, was wir an der Grenze haben, so finden wir, wie die-
selbe einen Widerspruch in sich enthilt und sich somit dialektisch erweist. Die Grenze
macht ndmlich einerseits die Realitdt des Daseins aus, und andererseits ist sie dessen

- 40
Negation.

Der Widerspruch des Etwas, den Hegel an einer anderen Stelle als die der
Grenze desselben immanente ,,Unruhe**! bezeichnet, treibt es notwendi-
gerweise dazu, tiber sich selbst hinauszugehen. Im Rahmen dieses dialek-
tisch-notwendigen Prozesses lésst sich erkennen, dass das, was Kant fiir
die Grenze hielt, bei Hegel auch auf die Schranke angewandt wird.** Nach
Hegel werden Schranken immer zu Grenzen, indem sie in verschiedenen
Stufen des Denkens aufgehoben werden (sollen). Gegen Kants Verstind-
nis der Schranke schreibt Hegel in der Wissenschaft der Logik: ,,|E]s wird
behauptet, es konne iiber die Schranke nicht hinausgegangen werden. In
dieser Behauptung liegt die Bewuftlosigkeit, da darin selbst, daf} etwas

37 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Werke 16. Vorlesungen iiber die Philosophie der
Religion, Eva Moldenhauer, Karl Markus Michel (Hrsg.), Frankfurt am Main 1986,
S. 168. Vgl. auch Schnidelbach, ,,Grenzen der Vernunft?* S. 286.

38 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Werke 5. Wissenschaft der Logik, Eva Molden-
hauer, Karl Markus Michel (Hrsg.), Frankfurt am Main 1986, S. 145.

39 Hegel, Werke 5, S. 136.

40 Hegel, Werke 8, S. 197.

41 Hegel, Werke 8, S. 138.

42 Vgl. Schnidelbach, ,,Grenzen der Vernunft?*, S. 285.

14.02.2026, 16:01:41.


https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTANDNIS | 47

als Schranke bestimmt ist, dariiber bereits hinausgegangen ist.“*> Kant ha-
be, so Hegel, mit seiner Bestimmung des Dinges an sich als die Schranke
unserer Erkenntnis {iber dieses bereits sehr viel gesagt. Die Schranke ist
uns erst im Hintergrund eines dialektischen Wissens iiber die Unbe-
schrinktheit verstandlich. ,,[E]ine Bestimmtheit, Grenze ist als Schranke
nur bestimmt im Gegensatz gegen sein Anderes iiberhaupt als gegen sein
Unbeschrinktes, das Andere einer Schranke ist eben das Hinaus tiber die-
selbe.“** Dadurch, dass Hegel die Schranke des Dinges an sich als eine
Art Grenze denkt, 16st er letztlich auch die Unterscheidung zwischen dem
blo Denkbaren und Erkennbaren auf, die Kant anhand der Begriffe der
Grenze und der Schranke sowie um der sicheren Erkenntnis willen postu-
liert hatte.

Hegels Uberwindung dieser Trennung soll allerdings nicht so gedacht
werden, dass er Kants Bestimmung der Grenze als ein reflexives Tun der
Vernunft vollig verneinte. Im Gegenteil ldsst sich wohl behaupten, dass er
die kantische ,Grenzwissenschaft® mit ihren eigenen Mitteln auf sich an-
wendet und sie in eine Wissenschaft des unbegrenzten bzw. des absoluten
Erkennens verwandelt. Auch Hegel geht hauptsidchlich von einem Kon-
zept der Grenze aus, das durch das Geistige oder das Bewusstsein reflexiv
gesetzt wird und nicht als ein blof &duBerlich Gegebenes zu denken ist.
Anders als Kant behauptet er aber, dass zugleich die andere Seite der
Grenze bzw. der (scheinbaren) Schranke, d.h. das Ding an sich, durch die
sogenannte spekulative Logik zu erkennen sei. Und zwar noch grundle-
gender: Fiir die wahre Erkenntnis ist Hegel zufolge nicht nur das Diesseits
der selbstbestimmten Grenze, sondern auch das Jenseits derselben ent-
scheidend und als eine negative Bestimmung immer schon im Spiel. So-
bald man der Erkenntnis eine Grenze setzt, hat man eben durch diese
Grenzsetzung das Pseudo-Unerkennbare oder das blo8 Denkbare schon
beriihrt und es sogar negativ bestimmt. Die Grenze hat also fiir Hegel
nicht die Funktion, das Erkennbare vom Denkbaren oder das Sein vom
Nicht-Sein véllig zu trennen, sondern das Negative des Daseins auf es
selbst zu beziehen. Als eine negative Figur stellt die Grenze eine der be-
treffenden Sache, dem Sein oder dem Wissensbereich interne Qualitdit dar.
In diesem Sinne unterscheidet Hegel zwischen quantitativen und qualitati-
ven Grenzen:

43 Hegel, Werke 5, S. 145.
44 Hegel, Werke 5, S. 145.

14.02.2026, 16:01:41.


https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48 | GRENZEN UND UBERSCHREITUNGEN

,,Die Auffassung der Grenze als einer blof dulerlichen Bestimmung des Daseins hat ih-
ren Grund in der Verwechslung der quantitativen mit der qualitativen Grenze. [...] Be-
trachten wir z.B. ein Grundstiick, welches drei Morgen gro8 ist, so ist dies seine quanti-
tative Grenze. Weiter ist nun aber auch dieses Grundstiick eine Wiese und nicht Wald

. . . . . . 45
oder Teich, und dies ist seine qualitative Grenze.*

Das Konzept der qualitativen Grenze bedeutet also eine dem Dasein eige-
ne und negative Bestimmung und weist auf einen stdndigen und internen
Dialog mit der anderen Seite des Etwas oder des Seins, d.h. mit dessen
Negation, hin. Zwischen Etwas und seiner Grenze gibt es fiir Hegel nicht
bloB ein positives Verhéltnis; das heil3t, dass die Grenze von Wiese nicht
direkt im Wiesesein zu erkennen ist. Vielmehr steht dieses Etwas durch
die Grenze in einem negativen Verhéltnis mit einem Anderen (z.B. mit
Wald). Die Grenze ldsst sich von daher als eine Art Negation denken, die
fiir Etwas und Andere bestimmend ist und sich konstitutiv fiir die Identitét
vom Dasein erweist:

,,Die Negation ist im Dasein mit dem Sein noch unmittelbar identisch, und diese Nega-
tion ist das, was wir Grenze heilen. Etwas ist nur in seiner Grenze und durch seine
Grenze das, was es ist. Man darf somit die Grenze nicht als dem Dasein bloB duflerlich

betrachten, sondern dieselbe geht vielmehr durch das ganze Sein hindurch.«*S

Eine vollstaindige Rekonstruktion des Grenzbegriffs im Rahmen der hegel-
schen Dialektik erfordert zwar eine noch tiefgriindigere Untersuchung sei-
ner Philosophie.*” Jedoch lassen sich mit Blick auf die bisherigen Anmer-
kungen grob drei Merkmale der Grenze zusammenfassen, auf die im
néchsten Kapitel mit differenztheoretischen Ansdtzen kritisch rekurriert
wird: Als Erstes ist bei Hegel — dhnlich wie bei den anderen dialektisch-
orientierten Grenzkonzeptionen — das Spiel des Unbegrenzten fiir die Be-
stimmung der Grenze und der Uberschreitung unerheblich. Diese zwei
Begriffe werden im Hintergrund des dialektischen Verhiltnisses von Ge-
gensétzen wie Endlichkeit und Unendlichkeit oder Etwas und Anderes be-
handelt sowie auf das Unendliche und das Unbegrenzte bezogen. Grenzen

45 Hegel, Werke 8, S. 197.

46 Hegel, Werke 8, S. 197.

47 Fiir eine detaillierte Untersuchung iiber die Rolle des Grenzbegriffs in Hegels
Friihphilosophie vgl. Anne-Kristina Kwade, Grenze. Hegels , Grenz -Begriff 1804/5
als Keimzelle der Dialektik, Wiirzburg 2000.

14.02.2026, 16:01:41.


https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTANDNIS | 49

und Uberschreitungen haben ihre Bestimmung immer im Zusammenhang
eines unendlich Dritten, d.h. des absolut Unbegrenzten. Sie bilden mit dem
Unbegrenzten (dem Unendlich-Negativen der Grenze) eine triadische
Struktur und koénnen jeweils nur aus dieser Struktur heraus verstanden
werden.

Als Zweites lésst sich erwdhnen, dass Hegel zufolge das Hinausgehen
iiber die Grenze — d.h. Grenziiberschreitung — fiir den Begriff der Grenze
eine Notwendigkeit darstellt und eben darum zwischen Grenze und Uber-
schreitung eine konstitutive Relation besteht. In diesem Sinne geht Hegel
iiber die vorhin diskutierten dialektischen Grenzverstdndnisse weit hinaus.
Beide Begriffe sind immanent miteinander verbunden, weil das Denken
iiber die Grenze im Horizont der Unbegrenztheit immer mit dem Denken
ihrer Uberschreitung zusammen zustande kommt. Grenzen existieren im
System des absoluten Wissens nur, weil sie {iberschritten werden kdnnen.
Eine uniiberschreitbare Grenze gibt es fiir Hegel nicht. Diese dialektisch-
konstitutive Relation zwischen Grenze und Uberschreitung wird von ihm
aber nicht als eine positive gedacht, sondern als eine widerspriichliche Be-
ziehung beschrieben, die es im ndchsten Kapitel (I.2) noch zu hinterfragen
gilt.

Drittens behauptet Hegel, dass die Grenze als eine negative Form nicht
bloB eine AuBerlichkeit der betreffenden Sache darstellt, sondern sie die-
ser vollig intern ist. Die qualitative Grenze, um die es ihm geht, betrifft
den gesamten Existenzbereich einer Sache. Die Grenze sei also nicht als
eine Randlinie zu denken, die Etwas geometrisch umschlie3t. Vielmehr
geht sie, wie oben zitiert, ,,durch das ganze Sein hindurch.“ Etwas in sei-
ner Grenze steht mit seinem Anderen in einem internen Verhéltnis. In die-
sem Sinne schreibt Hegel der Grenze eine Identifikationsfunktion zu: Die
Grenze von Etwas bestimmt dieses Etwas negativ. Inwiefern die Grenze
aber immer nur als eine negative Figur zu denken ist, wird ebenso im
néichsten Kapitel eingehend diskutiert.

Aus dem kurzen Exkurs zu den dialektischen Grenzkonzeptionen ldsst
sich allgemein schlieBen, dass der Begriff der Grenze von Platon, Kant
und Hegel im direkten Zusammenhang mit ihrer eigenen Negation, d.h.
mit dem ,Unbegrenzten‘, thematisiert wird. Trotz der erheblichen Unter-
schiede zwischen ihren Dialektik-Auffassungen gehen sie generell von ei-
nem triadischen Verhiltnis zwischen Grenze, Uberschreitung und Unbe-
grenztem aus. Die Diskussion iiber Grenze und Uberschreitungen bleibt
damit groBtenteils von dem Spiel des Unbegrenzten (d.h. des unendlich
Negativen der Grenze) abhingig.

14.02.2026, 16:01:41.



https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50 | GRENZEN UND UBERSCHREITUNGEN

Gleichzeitig ldsst sich insbesondere bei Hegel, bei dem die Dialektik
ihren Hohepunkt erreicht hat, eine konstitutive Beziehung zwischen Gren-
ze und Uberschreitung feststellen. Frithere dialektischen Denktraditionen
(in der Antike) sowie spater Kants Philosophie haben zwar ebenfalls diese
Beziehung erkannt, die sie aber (sowohl im moralischen als auch im er-
kenntnistheoretischen Sinne) als negativ bewertet haben und die darum
durch das folgerichtige Denken beseitigt werden sollte. Dagegen war die-
ses logisch Negative fiir Hegel nur etwas, das im Rahmen einer dialektisch
strukturierten und teleologischen Fortschrittsgeschichte aufzuheben war.
Ungeachtet dieser und weiterer Unterschiede ldsst sich die konstitutive
Beziehung zwischen Grenze und Uberschreitung als einen wichtigen und
gut nachvollziehbaren Charakter der dialektisch-orientierten Theorien her-
vorheben.

Allerdings muss man das Spiel der ,Unbegrenztheit* und der ,Negati-
vitdt® in dieser konstitutiven Beziehung noch kritisch iiberpriifen bzw. ak-
tualisieren. Denn es dréngt sich die Frage auf, inwiefern das Konzept der
Unbegrenztheit aus heutiger Sicht noch eine Aktualitét besitzt. Ist die Vor-
stellung einer Unbegrenztheit oder des Absoluten heute — oder seit gerau-
mer Zeit — bei den Praktiken des modernen Subjekts in verschiedenen Be-
reichen des Lebens und des Wissens immer noch ausschlaggebend? Man
kann wohl — oder zumindest intuitiv — argumentieren, dass sich unsere
Welt- und Selbstvorstellungen von dem Gedanken eines unendlichen Le-
bens und einer iiber das Leben hinausgehenden Sakralitit immer weiter
entfernen. Dass eine Vorstellung des Jenseits der Grenze und deren Ab-
héngigkeit von Unbegrenztheit und vom Absoluten fiir das moderne Sub-
jekt weniger Sinn macht, heiflt selbstverstindlich nicht, dass diese in der
Politik, der Wirtschaft und der Gesellschaft in anderen Weisen und For-
men nicht hervortreten. Diese Intuition weiflt vielmehr darauf hin, dass die
Grenzen — prinzipiell — auch ohne einen iiber sie unendlich hinausgehen-
den Bereich des Unbegrenzten problematisiert bzw. thematisiert werden
konnen. Dementsprechend wird im Folgenden der Begriff der Grenze so
geklart, dass dabei kein Symptom des Absoluten bzw. des Unbegrenzten
auftaucht. Gleichzeitig wird auch die in den dialektischen Theorien als ne-
gativ postulierte Beziehung zwischen Grenze und Uberschreitung grund-
legend hinterfragt. Zwar kann man wohl annehmen, dass es eine Reihe
von Begriffen gibt, die man als negativ oder positiv einordnen kann. Ist
das Verhiltnis zwischen Grenze und Uberschreitung aber (nur) auf negati-
ve oder positive Weise zu bestimmen? Oder kann man zwischen ihnen

14.02.2026, 16:01:41.


https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTANDNIS | 51

noch von anderen Verhiltnissen reden, die weder positiv noch negativ,
aber doch fiir ihre Relation entscheidend sind?

1.2 DIFFERENZTHEORETISCHES VERSTANDNIS
DER GRENZE

,Differenzphilosophie‘, mit der man generell unprogrammatische Schrif-
ten einer Reihe franzosischer Autoren ab den 1960er Jahren bezeichnet,
lisst sich als ein alternatives Bild von Grenze und Uberschreitung anfiih-
ren.*® Wegen ihrer zeitlichen Nihe (im Vergleich zu den oben diskutierten
Philosophien) kann man sie zwar als eine aktuelle Strémung bezeichnen.
Jedoch liegen ihre historischen Wurzeln bereits in den Schriften von
Friedrich Nietzsche, Baruch de Spinoza und sogar Heraklit von Ephesus.
Anstatt diese philosophische Linie vollstindig zu rekonstruieren und wie-
der einen historischen Exkurs darzustellen, wird hier anhand von Michel
Foucaults und Jacques Derridas Schriften ein differenzphilosophisches
Konzept der Grenze entwickelt, das auch die Gedanken dieser genannten
historischen Vorldufer zum Teil enthélt. Es ist zwar nicht zu bestreiten,
dass Foucault und Derrida sich in ihren philosophischen Ansétzen, Heran-
gehensweisen oder auch thematischen Aspekten voneinander sehr unter-
scheiden. In den folgenden Abschnitten wird es aber weniger um solche
Unterschiede gehen als vielmehr darum, dass sie miteinander in ein pro-
duktives Gesprich gebracht werden, um aus diesem ein plausibles Ver-
stindnis der Grenze fiir die Praktiken der Grenze und Uberschreitungen
(in) der Kunst zu gewinnen.

Foucault setzt sich in seinem viel diskutierten Aufsatz Vorrede zur
Uberschreitung (1963) unmittelbar mit den Begriffen ,Grenze* und ,Uber-
schreitung‘ auseinander. Bevor man auf diesen Schliisseltext eingeht, ist
es erforderlich, einige Hintergriinde und Probleme seiner Philosophie An-
fang der 1960er Jahre zu erwédhnen. Hierfiir bietet Wahnsinn und Gesell-
schaft (1961) den Ausgangspunkt, wo er bereits bei der Rede von Grenzen
und Uberschreitungen ein sprachliches bzw. begriffliches Problem er-
kennt. In diesem Frithwerk charakterisiert Foucault die abendldndische
Vernunft in ihren verschiedenen historischen Formen anhand von einem

48 Fiir die Probleme der Bezeichnung ,,Differenzphilosophie” vgl. Heinz Kimmerle,
Jacques Derrida zur Einfiihrung, Hamburg 41997, S. 171.

14.02.2026, 16:01:41.


https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52 | GRENZEN UND UBERSCHREITUNGEN

spezifischen Begriff der Grenze. Foucault zufolge verlduft das abendléndi-
sche Denken seit dem friihen Mittelalter in einem grundlegenden Motiv
der Ausgrenzung oder ,,Ablehnung®.* Diesbeziiglich schreibt er im Vor-
wort:

,»Auf welches Gebiet wiirden wir uns begeben, das weder die Geschichte der Erkenntnis
noch ganz einfach Geschichte ist, das weder von einer Wahrheitsteleologie noch von
einer rationalen Kausalreihe beherrscht wird? Zweifellos auf ein Gebiet, wo es eher um
die Grenzen als um die Wesenseinheit einer Kultur geht. [...] Man konnte eine Ge-
schichte der Grenzen schreiben — dieser obskuren Gesten, die, sobald sie ausgefiihrt,
notwendigerweise schon vergessen sind —, mit denen eine Kultur etwas zuriickweist,
was fiir sie auBBerhalb liegt; und wahrend ihrer ganzen Geschichte sagt diese geschaffe-
ne Leere, dieser freie Raum, durch den sie sich isoliert, ganz genau soviel iiber sie aus

wie iiber ihre Werte [...].“

Damit kiindigt Foucault sein philosophisches Interesse insgesamt in der
,,Geschichte der Grenzen an, auch wenn man von einem einheitlichen
Denken bzw. Werk von ihm nicht reden kann. In so einer Geschichte wer-
den die Grenzen nicht blol phanomenologisch beschrieben oder aufgelis-
tet. Vielmehr werden die den Akten der Grenzziehungen zugrunde liegen-
den historischen Strukturen aufgezeigt und die kulturabhéngige Differen-
zierung der Grenzen kritisch tiberpriift. In der abendléndischen Geschichte
der Vernunft und des Wahnsinns, die hier nur exemplarisch anzufiihren
ist, ldsst sich nach Foucault historisch-kulturelle Variabilitit der Grenze
zwischen beiden leicht erkennen. Der Wahnsinn wurde z.B. im klassi-
schen Zeitalter durch den Akt der Ausgrenzung oder AusschlieBung als
das Andere der Vernunft konstituiert.”’ Er wurde durch neue Grenzzie-
hungen, durch ,Institutionen, juristische und polizeiliche Mafinahmen,
wissenschaftliche Begriffe**” von der Gesellschaft ausgeschlossen und in
Gefangenschaft gebracht. Zwischen Wahnsinn und Vernunft entstand
letztendlich ein Exklusionsverhiltnis, indem die Vernunft ihren eigenen
Rest, d.h. den Wahn, geschichtlich ablehnte, von sich abgrenzte und zu-

49 Michel Foucault, Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns im Zeit-
alter der Vernunft, Frankfurt am Main 1973, S. 11f. Im Folgenden wird zitiert als
WG.

50 Foucault, WG, S. 9.

51 Foucault, WG, S. 7-16.

52 Foucault, WG, S. 13.

14.02.2026, 16:01:41.


https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTANDNIS | 53

dem sich selbst als verniinftig definierte. In allen seinen historischen For-
men existierte also der Wahnsinn nicht fiir sich, sondern nur fiir die Ver-
nunft. Dasjenige, was fiir die Vernunft aulerhalb liegt, oder das, was von
ihr als ,Wahnsinn‘ bezeichnet wird, gilt darum nach Foucault ebenso als
verniinftig. SchlieBlich ist er informativ fiir die Vernunft selbst, d.h. fiir
den sogenannten verniinftigen Innenbereich.”® Deswegen behauptet Fou-
cault, dass das gegensitzliche, ausschlieBende Verhiltnis zwischen beiden
geschichtlich bloB kontingent ist. Als ein kulturgeschichtliches Konstrukt
konnen sich der Wahnsinn und dessen Sinn in Zukunft sehr viel dndern.
Seine AuBerlichkeit kann sich véllig aufldsen und sogar — wie es im alten
Griechenland gewesen sei — in ein Inklusionsverhéltnis mit der Vernunft
geraten:

,Vielleicht wird man eines Tages nicht mehr so richtig wissen, was Wahnsinn hatte
sein konnen. [...] All das, was wir heute im Modus der Grenze oder der Fremdheit oder
des Unertraglichen erfahren, wird wieder auf die heitere Gelassenheit des Tatsidchlichen
getroffen sein. Und das, was fiir uns jetzt dieses AuBere [der Wahnsinn, T. A.] bezeich-

. . . .. 54
net, wird durchaus eines Tages uns bezeichnen konnen.*

An dieser Stelle lasst sich klar betonen, dass es bei dieser knappen Dar-
stellung von Foucaults Verstindnis des Wahnsinns nicht darum geht, ob er
in seinen Diagnosen und Prophezeiungen richtig lag. Vielmehr geht es
hier um die Grenzkonzeption, die Foucaults Uberlegungen zugrunde liegt
und auf die wir uns im néchsten Kapitel (I.2.2) aus einer sprachtheoreti-
schen Perspektive wieder beziechen werden. Bleibt man bei dem Akt der
AusschlieBung oder der Ablehnung als dem geschichtlichen Trennungs-
strich zwischen Vernunft und Wahnsinn, féllt dabei eine spezifische
Grenzfigur auf, die von Foucault spéter noch weiter bearbeitet sowie mo-
difiziert wird. Die Grenze, die urspriinglich zum Zwecke der Trennung
oder AusschlieBung des Wahnsinnigen von dem Verniinftigen gezogen
wurde, erweist sich zugleich als eine fiir beide Bereiche konstitutive
Schnittstelle: Vernunft und Wahnsinn sind in ihrem Ursprung ,,konfus
miteinander verwickelt [...] und flireinander und in Beziehung zueinander

53 Vgl. Foucault, WG, S. 13.

54 Michel Foucault, ,,Der Wahnsinn, Abwesenheit eines Werkes®, Daniel Defert,
Francois Ewald (Hrsg.), Schriften, Frankfurt am Main 2001, S. 539-550, hier S.
539f.

14.02.2026, 16:01:41.



https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54 | GRENZEN UND UBERSCHREITUNGEN

in dem Austausch existierend, der sie trennt.“>> Die Grenze tritt hier also

als eine Geste auf, deren Struktur ein reziprokes Verhéltnis zwischen Au-
Ben (dem Bereich des Wahnsinns) und Innen (dem Bereich der Vernunft)
ermoglicht sowie fiir die Existenz von beiden Seiten konstitutiv ist: ,,Die
Grenze als Mauer oder als Zaun, als Abtrennung, [...] konstituiert durch
ihr Gezogen-werden jenes Netz, das auch die einschlief3t, die nicht einge-
schlossen sind, die eigentlich auflen stehen und damit im Inneren jener
Seite, die die der Gesunden, der Normalen ist.“*

Ein solches Verstindnis der Grenze, das das (Quasi-)AuBlen-Liegende
und das Innere einander niher bringt oder sogar jenes diesem einordnet,
weist auf eine Funktion der Grenze, die bereits bei den dialektisch-
orientierten Theorien erwédhnt wurde: Grenze teilt nicht nur Etwas von ei-
nem Anderen, macht nicht nur sichtbar, dass es zwischen ihnen Unter-
schiede gibt, sondern verbindet zugleich diese geteilten Bereiche mitei-
nander. Zwischen Wahnsinn und Vernunft gibt es fiir Foucault auch eine
solche Schnittstelle, die diese nicht nur als Gegensétze voneinander trennt,
sondern konstitutiv miteinander verbindet. Gehen Foucaults Argumente
also — wenn auch gegen seine eigene Intention — nicht in die Falle einer
historischen Dialektik? In Wahnsinn und Gesellschaft scheint Foucaults
Konzept der Grenze tatsdchlich nicht weit entfernt von einem dialekti-
schen Verstindnis zu sein, dem er eigentlich stark widersprechen wollte.
Aber nicht nur diese scheinbar inkonsequente Haltung gegeniiber der Dia-
lektik, sondern mehr noch seine methodische Alternative ist von einer
Schwierigkeit betroffen. Wenn der Wahnsinn von der Vernunft kulturge-
schichtlich ausgegrenzt oder ausgeschlossen wurde/wird, mit welchem
Mittel soll man eine Geschichte dieses Ausgeschlossenen schreiben?
Wenn beide grundsitzlich ,,konfus miteinander verwickelt* sind und nur
fureinander existieren, wenn es zwischen beiden also in der Tat keine
konkrete, nur eine schwankende Grenze gibt, ist es dann moglich, die Ge-
schichte des Ersteren von dem Zweiten zu isolieren? Sollte eine Geschich-
te des Wahnsinns letztlich nichts anderes als die der Vernunft selbst sein?
Wie Jacques Derrida bemerkt, ist Foucault als Theoretiker oder Ge-
schichtsschreiber des Wahnsinns der rationalen Sprache und dem begriff-
lichen Instrumentarium der Vernunft verpflichtet, die den Wahnsinn bis-
her beherrscht, verschiittet, ihn ,,als Objekt konstituiert und als das Andere

55 Foucault, WG, S. 8.
56 Philipp Markus Schorkhuber, ,,Eingeschriebene Grenzen. Verwirklichung durch
Verschwinden®, In: Zeitschrift Tortuga 1 (2013), S. 12.

14.02.2026, 16:01:41.


https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTANDNIS | 55

einer Sprache und eines historischen Sinns verbannt“ hat.”’ Foucault
schreibt, so Derrida, eine Geschichte des ,,Wahnsinns selbst™ letztendlich
wieder aus der Perspektive der Vernunft sowie ihrer rationalen Ordnung
und mit einer diskursiven Sprache. Derrida ist an dieser Stelle weniger mit
Foucaults Diagnosen, sondern mehr mit seinem methodischen Vorgehen
uneins.>® Obwohl Foucaults Thesen iiber die Geschichte des Wahnsinns
zum Teil sehr nachvollziehbar seien, blieben seine Problembeschreibung
und Losung fiir Derrida wieder der gleichen Vernunftgeschichte und der
Sprache verpflichtet.

Im Grunde genommen handelt es sich bei diesem Vorwurf um eine
Grenzproblematik, wessen sich auch Foucault selber bewusst ist.® Zwar
kann man aus den bisherigen Anmerkungen indirekt folgern, dass fiir
Foucault die Beziechung zwischen Vernunft und Unvernunft, Innen und
AuBen, Normalem und Wahnsinnigem usw. historisch variabel und kon-
tingent ist. Um diese These zu begriinden, braucht er aber einen Begriff
der Grenze, dessen Funktion darin besteht, flieBende Ubergiinge oder
Uberschreitungen zwischen den Bereichen der Vernunft und des Wahn-
sinns zu ermdglichen. Zugleich soll er sich auf eine nicht bloB rational-
diskursiv strukturierte Sprache beziehen, die fiir die Flexibilitdt der Gren-
ze bzw. der Grenziiberginge zwischen verschiedenen Lebensbereichen
kompatibel ist. Erst dann kann er weitere Geschichten der Grenzen schrei-
ben sowie diese angemessen problematisieren.

57 Jacques Derrida, ,,Cogito und Geschichte des Wahnsinns®, ders. (Hrsg.), Die
Schrift und die Differenz, Frankfurt am Main 1976, S. 53-101, S. 58. Vgl. auch Pet-
ra Neuenhaus-Luciano, Individualisierung und Transgression. Die Spur Batailles
im Werk Foucaults, Pfaffenweiler 1999, S. 137.

58 Hinsichtlich der These zur Geschichte des Wahnsinns kritisiert Derrida unter ande-
rem Foucaults Descartes-Lektiire. Seine Kritik kann jedoch hier nicht weiter ausge-
fiihrt werden. Vgl. Derrida, ,,Cogito und Geschichte des Wahnsinns®. S. 73ff. Fiir
eine ausfiihrliche Auseinandersetzung mit Derridas Kritik an Foucaults Wahnsinn
und Gesellschaft vgl. Roy Boyne, Foucault and Derrida. The other side of reason,
London, Boston 1990.

59 Vgl. ,.In diesem einfachen Problem des Ausdrucks verbarg sich und driickte sich
die besondere Schwierigkeit des Unternehmens aus. Es war vonnoten, eine Tren-
nung und eine Auseinandersetzung, die notwendig diesseits bleiben miissen, weil
jene Sprache nur jenseits ihrer selbst einen Sinn annimmt, auf die Hohe der Sprache

der Vernunft zu bringen.” Foucault, WG, S. 16.

14.02.2026, 16:01:41.


https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56 | GRENZEN UND UBERSCHREITUNGEN

Der bereits erwihnte Aufsatz Vorrede zur Uberschreitung (1963), der
zweil Jahre nach Wahnsinn und Gesellschafi verdffentlicht wurde, kann
nun vor dem Hintergrund dieser Grenzproblematik (der Funktion und
Sprache der Grenze/Uberschreitung) gelesen werden. Foucault behauptet
in diesem Aufsatz, dass zwei Begriffe — Grenze und Uberschreitung — in
keinem Sinne voneinander getrennt gedacht werden konnen. Beide ,,ver-
danken einander die Dichte ihres Seins: eine Grenze, die nicht {iberschrit-
ten werden konnte, wire nicht existent; eine Uberschreitung, die keine
wirkliche Grenze iibertrite, wire nur eine Einbildung.“®® Die Verschrin-
kung der Grenze und der Uberschreitung lisst sich nach dieser Darstellung
sowohl im genealogischen als auch im ontologischen Sinne verstehen. Das
Entstehen und das Vergehen von Grenze und Uberschreitung sind immer
aufeinander angewiesen. Die Vorstellung, dass eine Grenze ganz und gar
nicht iiberschreitbar sei, ist also nicht moglich. Auch die Existenz der
Uberschreitung schopft nur aus dem Augenblick, an dem sie die Grenze
durchquert.®' Der Ort oder der Punkt, wo Grenze und Uberschreitung auf-
einandertreffen, und auflerhalb dessen sie nicht existieren, macht ihr gan-
zes und ,,bedrohliches* Austausch- und Spielfeld aus. Wenn eine die ande-
re vernichten wiirde, wiirde sie auch selbst verschwinden. Jedoch ist dieser
wechselseitige Prozess der Gefdhrdung oder Bedrohung nach Foucault fiir
ihre jeweilige und wahre Existenz notwendig:

,,.Die Uberschreitung treibt die Grenze bis an ihre duBerste Grenze; sie lisst sie iiber ih-
rem drohenden Verschwinden erwachen, [...] sie lésst sich ihre positive Wahrheit in ih-
rem Verlust spiiren. Doch wohin bricht die Uberschreitung in ihrer Gewaltsamkeit auf
[...]? Wo bricht sie ein und welcher Leere verdankt sie die freie Fiille ihres Seins, wenn
nicht gerade dem, was sie gewaltsam durchbricht, um es dann wieder zu verschlie-

Ben?+®

Im Hinblick auf diese Uberlegungen zum Einhergehen der Grenze und der
Uberschreitung kann man Foucault noch einmal den Vorwurf machen,
dass er weiter dialektisch argumentiert. Denn auch fiir die dialektische
Tradition und vor allem fiir Hegel war eine konstitutive Existenzbezie-

60 Michel Foucault, ,,Vorrede zur Uberschreitung®, Walter Seitter (Hrsg.), Von der
Subversion des Wissens, Frankfurt am Main 1996, S. 28-45 S. 32.

61 Vgl. Foucault, ,,Vorrede zur Uberschreitung“, S. 32, im Folgenden zitiert als vU.

62 Foucault, VU, S. 32.

14.02.2026, 16:01:41.


https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTANDNIS | 57

hung zwischen der Grenze und der Uberschreitung grundlegend. Jedoch
ist Foucault zufolge bei der konstitutiven Beziehung zwischen beiden von
einer Negativitit oder einem Widerspruch keine Rede:

,,Uberschreitung verhilt sich [...] zur Grenze nicht wie das Schwarze zum WeiBen, das
Verbotene zum Erlaubten, das AuBere zum Inneren, das Ausgeschlossene zum ge-

schiitzten Heim. Sie ist in sie eingebohrt und kann nicht einfach abgeldst werden.“®

Foucault behauptet damit, dass es zwischen Grenze und Uberschreitung
statt eines gegenséitzlichen oder negativen Verhdltnisses eine spiralformi-
ge, einander einrollende Beziehung gibt. Er wirft der dialektischen Tradi-
tion vor, dass sie ,,an die Stelle der Infragestellung des Seins und der
Grenze das Spiel des Widerspruchs und der Totalitdt gesetzt™ habe.® Die
anti-dialektische Pointe in Foucaults Uberlegungen beruht also auf zwei
Merkmalen dieser Tradition — dem Widerspruch und der Totalitit —, der er
sich in weiteren Schritten seines Aufsatzes widersetzen mochte.

Die Logik des Widerspruchs im Sinne des Ein- und AusschlieBens
wurde von Foucault bereits im Rahmen seiner kulturhistorischen Analyse
iiber die Trennung von Wahnsinn und Vernunft diskutiert. Anders als die-
se dialektisch-widerspriichliche Rationalitit, die im abendlédndischen Den-
ken seit Platon verankert sei, mochte Foucault ,,Uberschreitung“ nicht als
einen negativen Begriff denken, der die Grenzen und Existenzen verneine:
,Nichts ist in der Uberschreitung negativ. Sie bejaht das begrenzte
Sein.“% Sie solle aber auch nicht vorschnell als ein bloB positiver Begriff
verstanden werden. Denn das, was durch die Uberschreitung bejaht oder
affirmiert wird, ist nichts anderes als die Grenze, d.h. ,,das Sein der Diffe-
renz*.°® An dieser Stelle weist Foucault auf Blanchots Prinzip der Bestrei-
tung (contestation) hin und beschreibt die Uberschreitung als eine ,,nicht-
positive Affirmation” der Grenze. Uberschreitung als Bestreitung ,,geht
bis zum leeren Inneren, wo das Sein seine Grenze erreicht und die Grenze
das Sein definiert. Dort in der iiberschrittenen Grenze hallt das JA der

63 Foucault, VU, S. 32.
64 Foucault, VU, S. 34.
65 Foucault, VU, S. 33.
66 Foucault, VU, S. 33. Hervorhebung T.A.

14.02.2026, 16:01:41.


https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58 | GRENZEN UND UBERSCHREITUNGEN

Kontestation [Bestreitung, T.A.] wider.“®” Damit meint er, dass fiir die

Definition bzw. die Identifikation des Seins nicht nur die Grenze, sondern
auch deren Uberschreitung ausschlaggebend ist, eben weil die Uberschrei-
tung in die Grenze ,.eingebohrt* ist und diese ihre Uberschreitung bereits
in sich tragt.

Foucaults Interpretation von Blanchots Konzept der Bestreitung als ei-
ne ,nicht-positive Affirmation® spielt auch in Derridas Schriften eine
wichtige Rolle.®® Da Foucault das Bestreitungsprinzip der Grenze nicht
geniigend weiterfiihrt, kann man von diesem gemeinsamen Punkt heraus
auf Derridas Uberlegungen zur Grenze und zur Uberschreitung eingehen.
Dieser wiirde Foucault darin zustimmen, dass ,Grenze‘ und ,Uberschrei-
tung® begrifflich immer einhergehen und ihre Relation weder positiv noch
negativ, sondern auf eine andere Weise (z.B. kontestativ, spiralformig,
dialogisch, figurativ oder — im Rahmen seiner Philosophie der différance,
auf die wir gleich kommen werden — als Verschiebungs- bzw. Entzugs-
prozess) verstanden werden soll. Grundsétzlich 14sst sich behaupten, dass
der Unterschied zwischen Derridas und Foucaults Denken tiber die Grenze
und die Uberschreitung weniger in ihren jeweiligen Schliissen oder Er-
gebnissen, sondern eher in der Art und Weise von deren Problematisie-
rung und in ihrer verschiedenen (schreib-)praxeologischen Herangehens-
weise besteht, was aber fiir Derrida keineswegs sekunddren Wert haben.
Derridas Philosophie unternimmt im Allgemeinen den Versuch, die
schwankende Beziehungsstruktur zwischen der Grenze und der Uber-
schreitung als solche in die Denk- und Schreibpraxis selbst mit einzube-
ziehen, anstatt von ihnen nur als Gegenstinde der Reflexion zu sprechen.®
Wihrend Foucault iiber ein AuBen oder die Uberschreitung aus der Per-
spektive eines /nnen, aus einer logisch-rationalen Sprache heraus spricht —
ein Problem, das er bereits in Wahnsinn und Gesellschaft selber formuliert

67 Foucault, VU, S. 33. Das Bestreitungsprinzip wird mit Heideggers Kunstwerk-
aufsatz noch mal diskutiert, vgl. (IL.3).

68 Vgl. Jacques Derrida, ,,Von der beschrinkten zur allgemeinen Okonomie. Ein
Riickhaltloser Hegelianismus*, ders. (Hrsg.), Die Schrift und die Differenz, Frank-
furt am Main 1976, S. 380-421, hier S. 392. Vgl. auch Jacques Derrida, ,,Die Dif-
férance®, Peter Engelmann, Gerhard Ahrens (Hrsg.), Randgdnge der Philosophie,
Wien 1988, S. 31-56, hier S. 56.

69 Dies tut Derrida — Gehring zufolge — insbesondere in seinen Schriften nach der
Grammatologie. Petra Gehring, Innen des Auffen — Auflen des Innen. Foucault,
Derrida, Lyotard, Miinchen 1994, S. 108.

14.02.2026, 16:01:41.


https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTANDNIS | 59

hatte —, zeigt Derrida auf, wie verdichtig so eine ,urspriingliche‘ Trennung
zwischen Innen und AuBen ist. Derridas Alternative lautet: Anstatt sich zu
bemiihen, aus dem inneren Zirkel der sprachlichen Rationalitit durch eine
neue Sprache herauszutreten, soll man eben mit der gleichen Sprache, mit
den gleichen Instrumentarien, Mitteln und Praktiken anders denken und
anders schreiben.”® Bereits in unseren Praktiken und in den Strukturen der
Sprache liegen zahlreiche Uberschreitungsmomente sowie -dimensionen,
die Derrida interessieren werden. Zu diesem Zweck thematisiert er — ganz
gezielt — in fast allen seinen Schriften immer die Randerscheinungen der
Sprache z.B. Anfithrungszeichen, Fufinoten, Titel, Epigraphen usw., die
man gewohnlich fiir sekundir oder parasitér hielte. Eben diese ofters als
unwichtig, sekundédr oder ,parergonal® gedachten Momente der Sprache
sowie der menschlichen Praktiken bilden fiir Derridas Denken die wich-
tigsten theoretischen Zugidnge zu den &sthetischen ,Grenziiberschreitun-
gen‘ ein (vgl. I1.4).

Derridas Uberlegungen zu Grenze und Uberschreitung, die im Folgen-
den ndher angefiihrt werden, lassen sich unmittelbar auf Foucaults Gedan-
ken beziehen und diesen im bestimmten Sinne noch erweitern. Derrida
behauptet, dass jeder Diskurs — sei es iiber den ,,Tod* oder iiber die ,,De-
mokratie®, sei es iiber die ,, Kunst“ oder iiber die ,,Philosophie — eine
,,Rhetorik der Grenze* erfordert.”’ Mit Blick auf seine zahlreichen Schrif-
ten, die sich in verschiedensten thematischen Zusammenhidngen immer
wieder mit einer solchen Rhetorik auseinandersetzen, lisst sich ein grund-
sdtzliches Motiv erkennen, das mit dem foucaultschen Projekt der ,.Ge-

70 Hier ,,muss ,urspriinglich® als ausgestrichen verstanden werden, widrigenfalls leite-
te man den Aufschub [différance] aus einem vollen Ursprung ab. Die Ursprungslo-
sigkeit ist es, die urspriinglich ist.“ Jacques Derrida, ,,Freud und der Schauplatz der
Schrift, ders. (Hrsg.), Die Schrifi und die Differenz, Frankfurt am Main 1976,
S. 302-350, hier S. 312. Vgl. auch Jacques Derrida, ,,Tympanon®, Peter Engel-
mann, Gerhard Ahrens (Hrsg.), Randginge der Philosophie, Wien 1988, S. 25.

71 Jacques Derrida, Aporien. Sterben — auf die , Grenzen der Wahrheit* gefasst sein,
Miinchen 1998, S. 16. In den Aporien wird eine Grenzrhetorik im Hinblick auf den
Tod behandelt. Fiir eine solche Rhetorik in Ansehung der Philosophie vgl. auch
Jacques Derrida, ,,Tympanon®, S. 13-29. Fiir eine andere Grenzrhetorik hinsicht-
lich der ,,Demokratie und der Europa-Politik: Jacques Derrida, Das andere Kap.
Die vertagte Demokratie. Zwei Essays zu Europa, Frankfurt am Main 1992. Zu den
Grenzen (Parerga) der Kunstwerke und Kunst, die im nédchsten Teil diskutiert wer-
den, vgl. I1.4.

14.02.2026, 16:01:41.


https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60 | GRENZEN UND UBERSCHREITUNGEN

schichte der Grenze“ vereinbart werden kann. Derridas philosophisches
Interesse besteht in dhnlicher Weise darin, ,,am Begriff der Grenze und an
der Grenze des Begriffs zu arbeiten.“”* Eine Philosophie des ,,An-der-
Grenze-Seins* heil3t fiir ihn nicht bloB Grenzen der Philosophie (oder ei-
nes jeden Diskurses) aufzufassen oder begrifflich zu bestimmen, weil man
eben dadurch — auch im hegelschen Sinne — bereits iiber sie hinausginge.”
Hat man also die Grenze der Philosophie bestimmt oder definiert, ist man
nicht mehr an der Grenze, sondern ziber die Grenze hinaus. Darum sei es
unmoglich, eine begriffliche ,Herrschaft iiber die Grenze“’* fiir sich zu
beanspruchen. Stattdessen mochte Derrida sein Denken ausschlieflich auf
die Randzone bzw. -génge ausrichten, wo die Grenzen sich stets entzie-
hen, kontinuierlich tiberschritten und neu gesetzt sowie definiert werden.
Den unaufhérlichen Entzugs- und Uberschreitungsprozessen der Gren-
ze kann man sich nach Derrida ,,[m]ittels einer /imitrophen Gewaltsam-
keit* anndhern.” Limitrophie, die sich etymologisch aus den Wortern /i-
mes (lat. Grenze) und trophe (griech. erndhren, subsistieren) zusammen-
setzt, weist auf die transgressiven Zonen hin, die die Philosophie (als die
oder eine Philosophie) stets in Gefahr bringen und es zugleich eben er-
moglichen, dass sie weiterlebt. Durch die limitrophe Gewaltsamkeit oder
dadurch, dass man sich ,,iiber die Randzone hermach[t]*, kann ,,die Philo-
sophie nicht mehr die Gewissheit verschaffen [...], dass sie ihr Trommel-
fell [ihre Grenze, T. A.] immer erhalten (maintenu) hat.“’® Das Wort ,,Li-
mitrophie* im Sinne von Grenz-Erndhrung wird von Derrida spéter in The

72 Derrida, ,,Tympanon®, S. 19. Vgl. auch Jacques Derrida, Positionen. Gespriche mit
Henri Ronse, Julia Kristeva, Jean-Louis Houdebine, Guy Scarpetta, Graz, Wien
1986. ,,Ich versuche mich, an der Grenze des philosophischen Diskurses aufzuhal-
ten.” Ebd. S. 37. Jedoch ldsst sich von Beginn an festhalten, dass Derrida an einem
einheitlichen Begriff der Grenze gar nicht interessiert ist. Grenze als abstrakter Be-
griff hat fiir ihn keinen besonderen Status und ist blo3 einer von vielen Begriffen
der traditionellen Metaphysik, die er mit deren eigenen Mitteln einer grundlegen-
den Befragung unterzieht. Obwohl er sich in fast jeder seiner Schriften mit dem
Thema ,,Grenze™ auseinandersetzt, geht es dabei gar nicht um eine einzelne Funkti-
on oder Definition der Grenze. Vielmehr interessiert er sich fiir Kreuzungen, Prak-
tiken, Ubergiinge, Konflikte usw. an verschiedenen Grenzzonen.

73 Vgl. Derrida, ,,Tympanon®, S. 13.

74 Derrida, ,,Tympanon*, S. 13.

75 Derrida, ,,Tympanon*, S. 25.

76 Derrida, ,,Tympanon®, S. 25. Hervorhebung im Original.

14.02.2026, 16:01:41.


https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTANDNIS | 61

Animal That Therefore I Am [L’animal que donc je suis] wie folgt be-
schrieben:

,,Limitrophy is [...] my subject. Not just because it will concern what sprouts or grows
at the limit, around the limit, by maintaining the limit, but also what feeds the limit,
generates it, raises it, and complicates it. Everything I’ll say will consist, certainly not
in effacing the limit, but in multiplying its figures, in complicating, thickening, deline-

arizing, folding, and dividing the line precisely by making it increase and multiply.*”’

Limitrophie bezieht sich somit auf zwei untrennbare Momente der Grenze.
Erstens bezeichnet Derrida mit diesem Begriff eine Art von Grenzoffnung
bzw. -dehnung. Ist die Philosophie (oder ein Diskurs) ,,an der Grenze®,
dann wird diese nicht blof3 vernichtet oder iiberwunden, sondern immer
mehr gedffnet und ausgedehnt. Der Aufenthalt an der Grenze heil3it fiir
Derrida also, dass diese erndhrt, multipliziert oder kompliziert wird. Zwei-
tens macht Derrida mit Limitrophie geltend, dass die Uberschreitung eine
der Grenze inhdrente Arbeit ist. Sie ist nicht als Einsatz von etwas Frem-
dem, auBlerhalb Liegendem in die Grenze zu denken, sondern — &hnlich
wie bei Foucault — sie geht nur mit der Grenze einher und ihr Schreiten
betrifft die Zone der Grenze als Ganze.”

An den Rand- bzw. Grenzzonen, von denen Derrida spricht, geht es al-
lerdings nicht blol um lineare Bewegungen vom Innen- zum Auflenbe-
reich oder umgekehrt. Die Schritte oder die Génge an den Grenzzonen
tangieren den gesamten Bereich des Seins. ,[D]urch die Vorginge auf
beiden Seiten der Grenze verindert sich der innere Bereich.“” Es handelt
sich bei den Akten an den Grenzzonen also um solche Verdichtungen,
Offnungen oder Erndhrungen, die sich durch das ganze Sein hindurch er-

77 Jacques Derrida, The animal that therefore I am, Marie-Louise Mallet (Hrsg.), New
York 2008, S. 29.

78 1In einem anderen Kontext hinsichtlich der Grenze und der Uberschreitung spielt
Derrida mit der Mehrdeutigkeit des Worts pas, das sowohl den ,,Schritt* als auch
den Verneinungspartikel (ne) pas, ,,nicht”, bezeichnet. Derrida, Aporien, S. 21. Vgl.
auch: ,,Das Uberschreiten einer Grenze kiindigt sich immer entsprechend der Be-
wegung eines gewissen Schritts an — und des Schritts, der eine Linie iiberschreitet
[...].“Ebd., S.27.

79 Derrida, Positionen, S. 47.

14.02.2026, 16:01:41.


https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62 | GRENZEN UND UBERSCHREITUNGEN

strecken, wobei selbst der Gegensatz von Drinnen und Drauflen stets in
Frage gestellt wird.*

Die Arbeit (an) der Grenze als Uberschreitung® impliziert also im
Denken Derridas keine bloB statisch-ontologische Beziehung zwischen
diesen beiden, sondern eher ihre wechselseitigen Kreuzungen, die die ge-
samte (bewegliche) Struktur des Seins betreffen. Die Verdichtung der
Grenze durch ihre Uberschreitung wird von ihm als eine dynamische Rela-
tion weiter spezifiziert: Jeder ,iibertretende Schritt” macht ,,uns die Ab-
grenzung fassbar“.*> Wird eine Grenze iiberschritten, wird dieses Uber-
schrittene dann nicht blo geldscht oder vernichtet, sondern dichter gezo-
gen und deutlicher erkannt. Zugleich ist die Uberschreitung selbst — als ein
Vollzug — von der Dichte der Grenze abhingig, die sie erndhrt und dichter
zieht. ,,Die Ubertretung setzt voraus, dass die Grenze wirksam sei.«® Die
Wirksamkeit der Grenze weist jedoch weniger auf eine physikalische
GroBe hin. Wechselseitige Abhiingigkeit von Grenze und Uberschreitung
lasst sich also nicht so verstehen, dass es zwei verschiedene Entitéten gé-
be, die sich sinnlich oder physisch beeinflussen. Vielmehr wird diese Be-
ziehung als eine die Differenzen erzeugende und verstirkende Qualitét
konzipiert, die eine Existenz, ein Sein oder einen Diskurs als Ganze per-
manent in Bewegung setzt.

Uberschreitung der Grenze als Verdichtung, Erndhrung oder Ausdeh-
nung derselben wird in diesem Sinne von Derrida — dhnlich wie bei
Foucaults Konzept der Bestreitung — weder positiv noch negativ gedacht,
sondern als eine Weise der permanenten Erzeugung von Differenzen cha-
rakterisiert. Liest man die bisher angefiihrten Uberlegungen im Hinter-
grund seiner Philosophie der différance, lasst sich diese konstitutive Be-
ziehung zwischen Grenze und Uberschreitung noch stirker formulieren.
Sein Neologismus différance, der ,,weder ein Wort noch ein Begriff“84 seli,

80 Vgl. Derrida, Positionen, S. 47.

81 Fiir diese doppelte Beziehung zwischen der Grenze und der Uberschreitung bei
Derrida vgl. auch Maria Margaroni, ,,Margin®, Victor E. Taylor, Charles E. Winqu-
ist (Hrsg.), Encyclopedia of postmodernism, London, New York 2002. S. 237-238,
hier S. 237.

82 Derrida, Positionen, S. 47.

83 Derrida, Positionen, S. 47. Waldenfels iibersetzt diese Stelle anders: ,,Die Uber-
schreitung impliziert, dass die Grenze immerzu am Werk ist.“ Bernhard Walden-
fels, Der Stachel des Fremden, Frankfurt am Main 1990, S. 39.

84 Derrida, ,,Die Différance®, S. 35.

14.02.2026, 16:01:41.


https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTANDNIS | 63

bezieht sich auf zwei Bedeutungen des franzosischen Wortes différer: Dif-
ferenzieren und Verschieben/Aufschieben.® Sie ist eine Bewegung in der
Sprache, die sowohl die Differenz voraussetzt als auch diese produziert.
Mit der Anspielung auf diesen doppelten Bedeutungsmoment wird die dif-
férance nach Derrida weder definiert noch als eine Art des festen Ur-
sprungs der Sprache bzw. des Denkens konzipiert. Stattdessen bezeichnet
diese Figur unaufhdrliche Prozesse der Differenzierung und der Verschie-
bung, denen auch sie selbst unterworfen ist. In der Figur der différance
spielt sich also immer eine ,,Verzeitigungsbewegung® ab, die jede Gegen-
wart ent-prisentiert.*® Der Sinn einer Sache (z.B. eines Satzes, eines Bu-
ches, eines Lebens oder einer Uberlieferung®) ist demzufolge nicht in ei-
nem geschlossenen Zeichensystem zu lokalisieren oder aus diesem einzu-
holen, sondern er wird ,,stets antizipiert oder nachtriglich wiederherge-
stellt«.®®

Derridas Konzept der Grenze ldsst sich von der Figur der différance
nicht trennen, die im néchsten Kapitel ndher diskutiert wird (vgl. 1.2.2). Im
Hinblick auf sein différance-Denken lasst sich an dieser Stelle nur hervor-
heben, dass die Beziehung zwischen Grenze und Uberschreitung ,,inner-
halb des Spiels der Differenzen“*’ sowie in den permanenten Prozessen
des Aufschubs gesucht werden soll. Die oben beschriecbenen Verdich-
tungs- und Erndhrungsprozesse lassen sich in den permanenten Aufschubs-
bzw. Uberschreitungsbewegungen erkennen, durch die die Grenzen immer
wieder neu und anders hervorkommen. Bei der Beziehung zwischen Gren-
ze und Uberschreitung handelt es sich also um einen Differenzierungspro-
zess, wobei jene durch diese permanent aufgeschoben wird, indem sie sich

85 Vgl. Derrida, Positionen, S. 41f. Vgl. auch Rodolphe Gaschés Anmerkung zur
deutschen Ubersetzung dieses Worts: ,,Der Begriff différance lisst sich nicht ins
Deutsche iibertragen. Er bezeichnet die die Differenzen erzeugende ,, Tatigkeit* und
gleichzeitig die Verzogerung und den Aufschub der Prisenz, die durch diese Er-
zeugung bewirkt wird. Die ,différance‘ ist folglich die substantivierte Form der
beiden Verben, ,differéncier* (Unterschiede setzen) und ,différer* (aufschieben).*
Derrida, Die Schrift und die Differenz, S. 153.

86 Gehring, Innen des Auffen — Aufsen des Innen, S. 121.

87 Vgl. Geoffrey Bennington, Jacques Derrida. Ein Portrait, Frankfurt am Main
2001, S. 80.

88 Bennington, Jacques Derrida. Ein Portrait, S. 80.

89 Derrida, Positionen, S. 67f.

14.02.2026, 16:01:41.


https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64 | GRENZEN UND UBERSCHREITUNGEN

aber dieser stets entzieht.” Die Grenze wird schlieBlich nur sicht- und
merkbar als eine Differenz in den Entzugs- sowie Aufschubsprozessen der
différance.

Aus diesen letzten Uberlegungen heraus lisst sich die differenzphilo-
sophische Kritik an der dialektischen Konzeption der Grenze bzw. Uber-
schreitung noch préziser geltend machen. Foucault hatte — nach seiner
starken Kritik der Widerspruchslogik, d.h. dem Spiel des Negativen und
des Positiven in Hegels Dialektik — zwar versucht, die Beziehung zwi-
schen Grenze und Uberschreitung statt durch eine Aufhebungslogik durch
den blanchotschen Begriff der Kontestation (der nicht-positiven Affirma-
tion) zu beschreiben. Allerdings hat er diesen Begriff im Kontext der
Uberschreitung nicht weitergefiihrt, so dass auch seine zweite Kritik an
Hegels Dialektik — dem Absoluten bzw. der Totalitét — verstdndlich gewe-
sen wire.”' Mit Derridas Verstiandnis von Grenziiberschreitungen als Auf-
schubs- bzw. Differenzierungsprozesse der Grenze lasst sich die Kritik am
Motiv des Absoluten weiterfiihren.’> Derrida zufolge ist nicht bloB die
Uberschreitungsbewegung in der hegelschen Aufhebung (d.h. Bewahren
durch Uberwinden), sondern vielmehr deren Restriktion auf das System
des absoluten Wissens problematisch: ,,Die Aufhebung ist im Kreis des ab-
soluten Wissens einbegriffen, sie iibersteigt nie dessen Geschlossenheit
und stellt nie die Totalitdt des Diskurses, der Arbeit, des Sinns, des Geset-
zes usw. ein.“”> Das System des Absoluten bei Hegel bildet also Derrida

90 Dies driickt Derrida in einem anderen Zusammenhang wie folgt aus: ,,Eine Grenze
jedoch, die Grenze selbst, scheint, per definitionem, eines Korpers beraubt. Sie be-
rihrt sich nicht/ist nicht zu beriihren (ne se touche pas), sie 148t sich nicht beriihren,
sie entzieht sich dem Beriihren, das sie entweder niemals erreicht oder das sie auf
immer iiberschreitet.” Jacques Derrida, Beriihren, Jean-Luc Nancy, Berlin 2007, S.
13.

91 Wie im ndchsten Kapitel dargelegt wird, versucht Foucault diese zweite Kritik
durch eine Analyse von Nietzsches Diktum ,Gott ist tot* geltend zu machen. Vgl.
11.2.2.

92 Diese Kritik an Foucault wird mit Derrida weitergefiihrt. Wie Petra Gehring in die-
sem Sinne ausdriickt: ,,Derrida scheint es [...] gerade dort auf Explikation anzule-
gen und genau da seine philosophischen Akzente zu setzen, wo Foucault zu
schweigen beginnt.” Gehring, Innen des Aufien — Auf3en des Innen, S. 109.

93 Jacques Derrida, ,,Von der beschriankten zur allgemeinen Okonomie. Ein riickhalt-
loser Hegelianismus®, ders. (Hrsg.), Die Schrift und die Differenz, Frankfurt am
Main 1976, S. 380—421, hier S. 419. Hervorhebung im Original.

14.02.2026, 16:01:41.


https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTANDNIS | 65

zufolge eine Geschlossenheit, die zwar jegliche Bestimmungen iiber-
schreitet oder aufhebt, die aber selbst nicht liberschritten werden kann.
Dagegen lassen die differenzenbildenden und -markierenden Aufschubs-
bzw. Uberschreitungsprozesse fiir eine solche Endgiiltigkeit oder Ur-
spriinglichkeit keinen Raum zu.

Derridas Uberlegungen zu Grenzen bzw. Uberschreitungen kénnen
weiter mit Foucaults oder diese beiden noch eingehender mit dem dialekti-
schen Verstindnis der Grenze verglichen werden.’* Anstatt sie nur kompa-
ratistisch oder noch detaillierter weiterzufithren, werden an dieser Stelle
im Hinblick auf den bisherigen Exkurs zur differenzphilosophischen Kon-
zeption der Grenze drei wichtige Schliisse — beziiglich ihrer Relationalitét,
Funktion und Topologie — hervorgehoben, die fiir die weiteren Teile dieser
Studie wichtig sein werden. Das Erste, was man nun festhalten kann, ist
der Gedanke des konstitutiven Einhergehens von Grenzen und ihren Uber-
schreitungen. Bei der konstitutiven Beziehung zwischen beiden handelt es
sich nicht einfach um eine statisch-existenzielle Relation. Grenze und
Uberschreitung sind nicht als zwei verschiedene Entititen zu denken, die
sich dann zusitzlich gegenseitig affizieren. Ihr Verhiltnis liegt auch nicht
blof3 in der Vorstellung, dass eine Grenze nur dann existiere, wenn sie
iiberschritten werden kénne oder umgekehrt von einer Uberschreitung nur
dann die Rede sei, wenn es eine Grenze gébe. Mit der konstitutiven Rela-
tion wird vielmehr eine dynamisch-prozessuale Interdependenz zwischen
beiden bezeichnet. Diesem prozessualen Verhéltnis zufolge — und beson-
ders in Anlehnung an Derridas Uberlegungen — werden die Grenzen dich-
ter und sichtbarer, indem sie iiberschritten werden. Uberschreitet man ei-
ne Grenze, wird diese also nicht vernichtet, vielmehr wird sie stirker ge-
zogen, oder, wie Foucault mit Blanchot auslegte, affirmiert: Eine Affirma-
tion, die nicht bloB etwas bereits Existierendes als solches bestitigt, son-
dern es kontestativ (bestreitend) und differentiell mitkonstituiert. Die
Grenze als eine Differenz wird demnach im Akt der Uberschreitung weiter
gezogen, indem ihre Existenz als Grenze bestritten, ausgehandelt und auf’
immer neu und anders bestimmt wird. Uberschreitungen der Grenze rufen
— bildlich gesprochen — neue Schutzmittel, UberwachungsmaBnahmen,
politische Diskussionen, Sicherheitskontrollen usw. hervor, durch die die
Zone der Grenze immer neu gestaltet wird. Insofern eine Grenze nicht vor
dem Akt der Uberschreitung, sondern immer mit diesem Akt zusammen

94 Fiir die Unterschiede zwischen beiden Philosophen hinsichtlich ihrer Grenzver-
stdndnisse vgl. Gehring, Innen des Aufien — Aufsen des Innen. S. 1071t.

14.02.2026, 16:01:41.


https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66 | GRENZEN UND UBERSCHREITUNGEN

entsteht, lassen sich auch theoretische Diskurse und Rechtfertigungsversu-
che iiber die Legitimitit und Stabilitdt der Grenze (sei es in der Politik, in
der Kunst oder in der Gesellschaft) immer neu und anders denken. Thre in-
terdependente Prozessualitét stellt eine permanente Herausforderung fiir
das Denken iiber verschiedene Grenzen in unterschiedlichsten Bereichen
dar. Der Gedanke der prozessualen Relation zwischen der Grenze und der
Uberschreitung wird in den spiteren Teilen dieser Studie, wenn es auf die
Grenzen der Kunst, der Kiinste und der Werke, ndmlich auf die Debatte
um die Autonomie und Heteronomie der Kunst einerseits (vgl. 11.1/11.2)
und um die intermedialen Vernetzungen der Kiinste andererseits (vgl.
II1.3) ankommt, sehr wichtige Rollen iibernehmen.

Das Zweite, das man aus diesen Ausfiihrungen folgern kann, betrifft
die Funktion von Grenzen und Uberschreitungen. Anfangs wurde disku-
tiert, dass die Funktion der Grenze als eine doppelte gedacht werden kdnn-
te, d.h., diese sowohl eine Trennungs- sowie eine Verbindungsfunktion
habe. Foucaults und Derridas Uberlegungen gehen deutlich iiber diese
verbindende und trennende Funktion der Grenze hinaus. Das permanente
Spiel von Grenze und Uberschreitung hat eine grundlegende Funktion zur
Folge, die die gesamte Struktur von etwas betrifft.”> Die Zonen der Gren-
zen und der Uberschreitungen beschrinken sich nicht nur auf die Randli-
nien und -génge, sondern durchdringen die sogenannten innersten Teile
und die gesamte Reichweite des betreffenden Seins. Funktionen der Gren-
ze bzw. Uberschreitung fallen also mit den (unaufhérlichen) Identifikati-
onsprozessen in eins.

Als Drittes kann man durch diesen Exkurs ein kritisches Verstdndnis
zur Topologie der Grenze gewinnen. Mit den Grenziiberschreitungen wer-
den — metaphorisch gesprochen — nicht blofl unbekannte oder fremde Fel-
der entdeckt, sondern die inneren Felder stindig neu, anders und plural de-
finiert. Denkt man die von Foucault angedeutete sich einrollende Bezie-
hung zwischen Grenze und Uberschreitung mit den von Derrida gewonne-
nen permanenten Verschiebungs- und Aufschubsprozessen der Grenze zu-
sammen, wird der Gedanke einer festen, unbeweglichen Grenze zwischen
Innen und AuBlen, Sein und Nicht-Sein oder Diesseits und Jenseits obsolet.
Grenzen und Uberschreitungen lassen sich in diesem Sinne nicht blo8 in

95 Auch mit Hegel wurde erwihnt, dass die Grenze nicht als eine Randlinie zu denken
sei, sondern sich durch das ganze Sein hindurch erstreckt. Allerdings taucht bei ihm
die Funktion der Uberschreitung eher als ein versdhnendes Aufhebungsmoment

auf, von dem sich die Differenzphilosophien grundsétzlich entfernen.

14.02.2026, 16:01:41.


https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTANDNIS | 67

einem eindimensionalen Ubergang zwischen solchen Gegensitzen, son-
dern eher in einem pluralen und mehrdimensionalen Grenzverkehr erken-
nen.”® Ein solches Grenzkonzept kann mit einem Verstindnis vom strikt
definierten und in sich identischen Sein schwer vereinbart werden. Statt-
dessen lassen sich Seinsgrenzen als porose, schwankende und stets verdn-
dernde Grenzen denken, die sich erst durch und immer im Zusammenhang
mit Uberschreitungen zeigen. Darum sollte man das mehrdimensionale
Spiel von Grenzen und Uberschreitungen weiter an den schwankenden
Zwischenrdumen, den Differenzen markierenden Kreuzungen und ver-
schwommenen Zonen suchen.”” Besonders mit Derrida ldsst sich sagen,
dass der Fokus permanent auf die Verdichtungsprozesse der mehrdimensi-
onalen Grenzen eines Diskurses gelegt werden soll. Dieser Gedanke der
Mehrdimensionalitdt der Grenze wird uns im Rahmen des letzten Teils der
vorliegenden Studie — mit Blick auf Grenziiberschreitungen zwischen den
Kiinsten — einen wichtigen Beitrag leisten (vgl. I11.3).

96 Diese Mehrdimensionalitdt der Grenze bezieht sich auch auf das vieldiskutierte
Konzept des ,,dritten Raums“ von Homi Bhabha. Vgl. dazu Christoph Klein-
schmidt, ,,Einleitung: Formen und Funktionen von Grenzen. Anstdf3e zu einer in-
terdisziplindren Grenzforschung®, ders. (Hrsg.), Topographien der Grenze. Veror-
tungen einer kulturellen, politischen und dsthetischen Kategorie, Wiirzburg 2011,
S. 9-21, hier S. 11f.

97 Vilém Flussers Kritik an einem strikt definierten Begriff der Grenze hat eine dhnli-
che Schlussfolgerung: ,,Grenzen sind keine klaren Linien, sondern verworrene Zo-
nen, in denen sich die Phanomene kreuzen und vermischen. Widerspriichliche, am-
bivalente Schwellengebiete. Man miisste daher nicht von Grenzen, sondern von
Grenzgebieten sprechen.” Vgl. Rainer Guldin, ,,Ineinandergreifende graue Zonen.
Vilem Flussers Bestimmung der Grenze als Ort der Begegnung®, Christoph Klein-
schmidt (Hrsg.), Topographien der Grenze. Verortungen einer kulturellen, politi-
schen und dsthetischen Kategorie, Wiirzburg 2011, S. 3948, hier S. 40.

14.02.2026, 16:01:41.


https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 16:01:41.


https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Praxisbezogenes Verstandnis von Grenze
und Grenzuberschreitung

Bei der bisherigen allgemein-begrifflichen Analyse der relational, funktio-
nal und topologisch angedeuteten Grenzkonzeptionen darf man aber die
Verschiedenheit und die Pluralitit von Grenzen nicht aus dem Blick ver-
lieren. Denn etwas, ein Diskurs oder ein Wesen, hat nicht nur eine (flie-
Bende) Grenze, sondern viele Grenzen, die es in seinem mehrdimensiona-
len und permanenten Bezug auf sogenannte nichstliegende Gattungsarten,
Untergattungen, Nachbarschaften, Kreise, geschichtliche Kontexte oder
Praktiken — um tiberhaupt mit ihnen in Beziehung stehen zu kénnen — auf
unterschiedliche Weise immer neu gewinnt. Der Mensch zum Beispiel hat
nicht nur eine Grenze zwischen Menschsein und Nicht-Menschsein oder
Leben und Tod, sondern viele weitere Grenzen hinsichtlich seiner Bezie-
hung und der Unterschiede zum Tiersein, im Hinblick auf seine gesell-
schaftlichen, individuellen, moralischen, rechtlichen, dsthetischen und ge-
schlechtlichen Handlungsrdume und -praktiken oder hinsichtlich seiner
Sprachen, Erfahrungsarten und historisch-kulturellen Normen usw. Bei
der Auflistung solcher und anderer Grenzformen ist es aber wichtig, dass
man die Grenzen im Anschluss an die bisherigen Uberlegungen weiterhin
als pordse und schwankende Grenzen denkt, die mit mehrdimensionalen
Uberschreitungen einhergehen. Die Vielfalt und die Verschiedenheit von
Grenzen werden in diesem Kapitel zuerst mit einem Hinweis auf eine
doppelte Praxisbezogenheit der Grenze erldutert (1). Anschliefend wird
ihr spezifischer Praxisbezug im Rahmen der menschlichen Erfahrungen
und Sprachen weiter prazisiert (2), so dass schlieBlich auf eine angemes-
sene Weise in die Debatte um die Grenziiberschreitungen (in) der Kunst

14.02.2026, 16:01:41.



https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70 | GRENZEN UND UBERSCHREITUNGEN

eingestiegen werden kann (3), die das Thema der néchsten zwei Teile die-
ser Studie ausmachen.

2.1 DOPPELTE PRAXISBEZOGENHEIT DER GRENZE

Wie wir Grenzen bzw. Uberschreitungen denken, hat entscheidende Aus-
wirkungen auf unsere Praktiken.' Unseren sozialen, ethischen und politi-
schen Praktiken, Handlungen oder Entscheidungen liegen verschiedene
Verstindnisse von Grenzen (in Form von Normen, Regeln oder Gesetzen)
zugrunde. Und umgekehrt: Wie wir mit Grenzen praktisch umgehen, wie
wir sie in der Praxis verhandeln, hat bestimmte Einfliisse auf unser Den-
ken tliber Grenzen oder geltende Normen. Unsere Grenzverstindnisse blei-
ben in diesem Sinne niemals statisch, sie werden in verschiedenen Prakti-
ken permanent gepriift, modifiziert, verneint, transformiert, ausgehandelt
oder verschoben. Von daher kann man von einem doppelten Praxisbezug
von Grenzen reden: Erstens werden Grenzen allgemein in verschiedenen
Praxiszusammenhéngen konstituiert und sie kdnnen nur aus diesen heraus
verstanden werden. Zweitens lassen sich Grenzen selbst als spezifische
Praxisformen denken; sie liegen nicht auBlerhalb unserer Praktiken, son-
dern sie stellen fiir unsere Praktiken konstitutive Formen dar, die bestimm-
te (re-)flexive Ziige aufweisen.’

1 Hierzu vgl. Frauke A. Kurbacher, ,,.Die Grenze der Grenze. Strukturreflexion zum
Verhiltnis von Denktraditionen und Performativitit in menschlichen Haltungen®,
Christoph Kleinschmidt (Hrsg.), Topographien der Grenze. Verortungen einer kul-
turellen, politischen und dsthetischen Kategorie, Wiirzburg 2011, S. 25-37, hier S.
27. In den folgenden Abschnitten verfolge ich den Gedanken von Andreas Reck-
witz tiber die Verflochtenheit der menschlichen Praktiken miteinander. Vgl. Andre-
as Reckwitz, ,,Grundelemente einer Theorie sozialer Praktiken®, in: Zeitschrift fiir
Soziologie 32 (2003), S. 282-301, hier S. 289.

2 Diese doppelte Praxisbezogenheit als allgemeine und spezifische besagt aber nicht,
dass die Grenzen zweifach existieren oder zwei getrennte Ziige in sich tragen. Sie
sind als zwei Dimensionen des einen und gleichen Akts zu denken und werden im
Folgenden nur zum Zwecke eines besseren Verstdndnisses von Grenzpraktiken an-

gefiihrt.

14.02.2026, 16:01:41.


https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXISBEZOGENES VERSTANDNIS | 71

Die Grenzen sind zuerst einmal im allgemeinen Sinne auf Praktiken
bezogen. Das heilit, sie entstechen immer aus bestimmten Praktiken und
vergehen auch durch Praktiken. Ein Fluss zum Beispiel, der zwischen
zwei Landern liegt, ist an sich keine Grenze. Er wird erst durch eine Reihe
von historisch-sozialen Praktiken (durch Kriege, politische oder wirt-
schaftliche Vertrige usw.) zu einer Grenze gemacht.’ Ein solcher allge-
meiner Praxisbezug der Grenze ldsst sich mit den Gedanken von Georg
Simmel wie folgt ausdriicken:

,,Nicht die Lander, nicht die Grundstiicke, nicht der Stadtbezirk und der Landbezirk be-
grenzen einander; sondern die Einwohner oder Eigentiimer iiben die gegenseitige Wir-
kung aus [...]. Die Grenze ist nicht eine rdumliche Tatsache mit soziologischen Wir-

kungen, sondern eine soziologische Tatsache, die sich rdumlich formt.«*

Man kann wohl behaupten, dass durch unsere sozialen und geschichtlichen
Praktiken nicht nur sinnlich-materielle Grenzen wie Landergrenzen, Woh-
nortsgrenzen, Geschwindigkeitsgrenzen usw., sondern vor allem normati-
ve oder auch unsichtbare Grenzen konstituiert werden, die fiir die Konti-
nuitdt und den Zusammenhalt zwischenmenschlicher Praktiken im Alltag,
in der Politik, im Recht, in der Wissenschaft, in der Kunst usw. notwendig
zu sein scheinen. Die Verschiedenheit und Pluralitidt von Grenzen kénnen
aber weniger durch eine solche feste Einteilung oder Gliederung in phéno-
menologische, soziologische, ethische, juristische, kiinstlerische usw.
Grenzen erklirt werden — eine Auflistung, die niemals endgiiltig vollendet
werden konnte —, als vielmehr dadurch, dass man die Grenzen aus den je-
weiligen Praxiszusammenhingen heraus versteht, die sie immer bereits
mitbestimmen. Die Grenze ist unter diesem Aspekt in einer Praxis nicht
einfach vorgegeben, sondern als eine Reflexionsfigur immer schon auf die
Durchfiihrung der Praxis sowie auf eine Reihe von anderen Praktiken be-
zogen. Sie stellt eine spezifische Form unserer Praktiken dar, insofern sie
fiir deren Realisierung auf konstitutive und reflexive Weise im Spiel ist.
Man kann diesen spezifischen Praxisbezug der Grenze auf zwei ver-
schiedene Arten und Weisen als einen reflexiven Bezug denken, der fiir
die Konstruktion und gleichzeitig die Transformationsprozesse unserer

3 Vgl. Kleinschmidt, ,,Einleitung: Formen und Funktionen von Grenzen®, S. 11.
4 Georg Simmel, Soziologie. Untersuchungen iiber die Formen der Vergesellschaf-
tung, Berlin 1983, S. 467.

14.02.2026, 16:01:41.



https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72 | GRENZEN UND UBERSCHREITUNGEN

Praktiken eine grundlegende Rolle spielt. Das erste reflexiv-praktische
Motiv der Grenze lédsst sich mit Blick auf die gewdhnliche Bedeutung des
Begriffs ,,Reflexion” erkliren:’ Demzufolge werden Regeln, Prinzipien,
Normen oder Grenzen des sozial-politischen sowie individuellen Lebens
durch selbstbeziigliche Denk-, Sprach-, Wissens- und Handlungspraktiken
entdeckt und zugleich mit einer permanenten Riickbeziiglichkeit gefestigt
bzw. stabilisiert.® Bereits mit Blick auf die dialektisch-orientierten Grenz-
konzeptionen wurde erwidhnt, dass die Grenzen fiir die menschlichen Wis-
senspraktiken nicht blof3 als gegebene Grenzen, sondern vor allem als re-
flexiv zu bestimmende Grenzen zu denken sind. Wéhrend sie bei Kant um
der Erkenntnis willen durch die menschliche Vernunft selbstreflexiv gezo-
gen werden (miissten), hat Hegel Grenzen dialektisch so umgedeutet, dass
sie im Kreise eines unbegrenzten bzw. absoluten Wissens auf immer auf-
zuheben seien. Auch hinsichtlich der praktischen Philosophien von Kant
und Hegel kann man von einer Form reflexiver Grenzpraxis reden — was
aber an dieser Stelle nur kurz angedeutet werden kann. Insofern eine
Grenze im praktischen Bereich als eine Handlungsnorm bzw. ein Gesetz
gedacht wird, liegt fiir Kant das Prinzip (Maxime) des guten Handelns in
der kritischen Selbstbeziiglichkeit der praktischen Vernunft und in deren
Selbstgesetzgebung.” Hegel hat zwar einer solchen subjektorientierten Re-
flexivitat, die universale Handlungsprinzipien erbringen soll, vollig wider-
sprochen. Jedoch hat er keineswegs den Begriff der Reflexion im morali-

5 Reflexion, als ein zentraler Begriff der Philosophie, wird hier (dhnlich wie viele
weitere Begriffe in der Studie) nicht einheitlich gebraucht. Sie wird an dieser Stelle
nicht im Ganzen, sondern nur im Zusammenhang mit Grenzen sowie Praktiken der
Grenzziehungen und -iiberschreitungen diskutiert. Fiir einen kritischen Blick auf
die Vielseitigkeit des Reflexionsbegriffs vgl. Bertram, Kunst als menschliche Pra-
xis, S. 15f.

6 Vgl. Christian Wille, ,,Rdume der Grenze — eine praxistheoretische Perspektive in
den kulturwissenschaftlichen Border Studies®, Friederike Elias, Albrecht Franz u.a.
(Hrsg.), Praxeologie. Beitrdge zur interdisziplindren Reichweite praxistheoreti-
scher Ansdtze in den Geistes- und Sozialwissenschaften, Berlin 2014, S. 53—72, hier
S. 67.

7  Kant hat auch einen anderen und fiir seine Asthetik enorm wichtigen Reflexionsbe-
griff — das freie Spiel unserer Vermogenskréfte —, auf den wir erst spiter kommen
werden (vgl. IL.1).

14.02.2026, 16:01:41.



https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXISBEZOGENES VERSTANDNIS | 73

schen — oder besser sittlichen — Bereich verlassen.® Thm zufolge lassen
sich reflexive Ziige unserer praktischen Normen weniger durch subjektive
Denktdtigkeiten als vielmehr im Hinblick auf kulturell-geschichtliche
Konventionen einer bestimmten historischen Gesellschaft artikulieren, die
deren Mitglieder bereits als einzelne und moralisch handelnde Subjekte
konstituiert haben.’ In ihren kulturellen Praktiken beziehen sich die Mit-
glieder einer Gesellschaft auf die Gebrduche oder Konventionen zuriick,
denen sich spezifische Werte und Orientierungen ihrer Kulturen immer
schon verschrieben haben. Kurzum: Soziale Reflexivitét (als eine Form
des objektiv Geistigen) geht bei Hegel immer den reflexiven Téatigkeiten
des einzelnen Individuums (des subjektiv Geistigen) voran.

Der zweite reflexive Zug der Grenze geht iiber diese allgemeine Ver-
wendung des Reflexionsbegriffs hinaus und bringt uns zu der konstituti-
ven Relation zwischen Grenze und Uberschreitung zuriick, die mit diffe-
renztheoretischen Ansitzen detailliert diskutiert wurde: Reflexion ist zu-
gleich eine Re-Flexion, d.h. eine iterative Beugung, Veridnderung bzw.
Verschiebung.'® Der reflexiv-praktische Bezug der Grenze lsst sich dem-
nach nicht blo so denken, dass wir uns auf eine feste Grenze (oder Norm)
zuriickbeziehen und die Grenze bei diesem Bezug unveridnderlich bleibt.
Vielmehr wird die Grenze durch einen jeden (re-)flexiven Bezug und Akt
als eine bereits veranderte, verletzte, verschobene, bestrittene und in die-
sem Sinne iiberschrittene Grenze hervorgebracht. Den Gedanken des kon-
stitutiv-prozessualen Einhergehens von Grenzen und Uberschreitungen
kann man also auf der Ebene der Praxis auf neue Weise sehen: Reflexive
Konstruktions- bzw. Stabilisierungsprozesse der Grenzen (oder der prakti-
schen Normen) gehen mit den Momenten des Flexiven, d.h. mit den Ver-
schiebungen, Verletzungen, Verinderungen und Uberschreitungen — in
unterschiedlichsten Maflen und Graden — einher. Unsere praktischen
Grenzbestimmungen als sozial-historisch geprigte Normbildungen lassen
sich darum mit Grenz- und Normverletzungen bzw. -verschiebungen zu-

8 Reflexion — als setzende, dulere und bestimmende Reflexion — macht den ersten
Hauptteil seiner Wesenslogik aus, die hier nicht diskutiert werden kann.

9 Vgl Daniel Martin Feige, Kunst als Selbstverstindigung, Miinster 2012.

10 Vgl. Wille, ,,Rdume der Grenze®, S. 67.

14.02.2026, 16:01:41.


https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74 | GRENZEN UND UBERSCHREITUNGEN

sammendenken.'' Bei Grenzpraktiken handelt es sich schlieBlich um eine
Simultaneitdt von Grenzziehungen und -iiberschreitungen. lhre Gleich-
zeitigkeit ist aber aus einer differenztheoretischen Perspektive keine Ver-
s6hnung, sondern, wie vorhin erldutert, eine Art prozessualer Relation
bzw. Interdependenz, in der die Grenzen als Differenzen fiir uns perma-
nent in einer neuen Weise sicht- und merkbar werden.

Zusammengefasst ldsst sich sagen, dass Grenze als eine (re-)flexive
Praxis sowohl Stabilisierungsmomente (Reflexion als Selbstbeziiglichkeit)
als auch Akte der Uberschreitungen, Veriinderungen sowie Verschiebun-
gen (Reflexion als Re-Flexion) gleichzeitig in sich trigt. Eine Grenze ist
also aus praxisbezogener Hinsicht immer eine bereits iiberschrittene
Grenze. Dieses — zum Teil kontra-intuitive — Grenzverstindnis wird im
Laufe dieser Studie und besonders im Hinblick auf verschiedene Diskurse
iiber die Kunst sowie auf unterschiedliche Praktiken der Kunst, die noch
diskutiert werden, niher beschrieben und verstindlich gemacht. An dieser
Stelle ldsst sich aber nur vor Augen halten, dass sich Normen und Grenzen
im Rahmen der historischen, kulturellen und individuellen Praktiken stin-
dig veridndern und es weder eine rein urspriingliche noch eine rein endgiil-
tige Grenze gibt, die nicht mit ihrer simultanen Verletzung und Uber-
schreitung einherginge. Die Durchsetzung oder die Etablierung von neuen
Grenzen kann erst durch Uberschreitung, Bestreitung und Verletzung der
geltenden Grenzen geschehen, die aber ebenfalls bereits iiberschritten
sind.

Der spezifische Praxisbezug der Grenze und ihr konstitutiv-prozes-
suales Einhergehen mit der Uberschreitung lassen sich weiterhin hinsicht-
lich zwei sehr grundlegender und voneinander untrennbarer praktischer
Weltorientierungen — Erfahrung und der Sprache — bestimmen. '* Dies wird

11 Fiir eine kulturtheoretische Untersuchung der Gleichzeitigkeit von Normbildung
und -verletzung vgl. Gustav Frank, Wolfgang Lukas, ,,,Grenziiberschreitungen® als
Wege der Forschung. Zur Einfiihrung in den Band*, dies. (Hrsg.), Norm — Grenze —
Abweichung: Kultursemiotische Studien zu Literatur, Medien und Wirtschaft, Mi-
chael Titzmann zum 60. Geburtstag, Passau 2004, S. 19-27, hier S. 19f.

12 Der Gedanke, dass die Sprache und die Erfahrung grundlegende Weltorientierun-
gen und zugleich voneinander untrennbare Praxisformen seien, geht — wenn auch
nur in impliziter Weise — auf eine Lektiire von Hans-Georg Gadamers Wahrheit
und Methode zuriick. Vgl. insbesondere das Kapitel ,,Sprache als Welterfahrung®.
Hans-Georg Gadamer, Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen
Hermeneutik, Tiibingen *1975, S. 415ff.

14.02.2026, 16:01:41.


https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXISBEZOGENES VERSTANDNIS | 75

im Folgenden noch einmal in Anlehnung an Foucaults und Derridas
Schriften getan. Denn bei diesen Autoren tauchen auf der einen Seite die
Beziehungen zwischen Grenzen und Uberschreitungen, die vorhin begriff-
lich als differenzenerzeugende sowie -markierende Prozessualitit be-
schrieben wurden, eben als spezifische Praxisformen in der (beweglichen)
Struktur der Erfahrung und Sprache wieder auf. Auf der anderen Seite
wird durch eine ndhere Auseinandersetzung mit diesen Formen unmit-
telbar in die Diskussion iiber die Grenzen des Asthetischen einsteigen, die
uns in den weiteren Teilen (I u. III) dieser Studie beschiftigen werden.

2.2 ERFAHRUNG UND SPRACHE DER GRENZE
UND DER UBERSCHREITUNG

Wenn man nur bei den vorhin genannten drei Schlussfolgerungen — kon-
stitutives Einhergehen, prozessuale Relationen und Mehrdimensionalitét
von Grenzen und Uberschreitungen — bleibt, tut man den Gedanken von
Derrida und Foucault hinsichtlich ihrer spezifischen Praxisbezogenheit un-
recht. Denn sie interessiert weniger die Thematisierung von Grenze und
Uberschreitung als Formen des Denkens, sondern eher ihre spezifischen
Erfahrungen und historischen Praxisformen. Im Folgenden werden darum
zuerst Foucaults Gedanken zur Erfahrung der Grenze und der Uberschrei-
tung erldutert. Da Foucaults Beschreibung der Grenzerfahrung auf eine
entscheidende sprachliche Schwierigkeit stofit, wird als Néchstes auf Der-
ridas Konzept der aporetischen Erfahrung eingegangen, das zugleich mit
seinem umstrittenen, aber fiir Kunst und Asthetik produktiven Sprachver-
standnis zutiefst verbunden ist.

In dem vorhin diskutierten Aufsatz Vorrede zur Uberschreitung zielt
Foucault nicht bloB auf eine allgemeine Theorie der Grenzen und Uber-
schreitungen ab, sondern setzt sich vor allem mit ihrem spezifisch prakti-
schen Bezug auseinander. Der grundlegende Praxisbezug der Grenze bzw.
Uberschreitung ldsst sich im Hinblick auf die Beantwortung einiger wich-
tiger Fragen erldutern, die Foucault sich in seinem Aufsatz zum Teil
selbstkritisch stellt: Vor welchem historisch-sozialen Hintergrund spielen
sich die oben diskutierten Thesen iiber ,Uberschreitung® und ,Grenze* ab?
Auf welche Art und Weise kann man Grenzen/Uberschreitungen erfah-
ren? Welche historisch-kulturellen Subjekte erfahren sie in dieser Weise?
Und wie spricht man iiber sie? Gibt es nimlich eine Sprache der Uber-

14.02.2026, 16:01:41.


https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76 | GRENZEN UND UBERSCHREITUNGEN

schreitung? Oder umgekehrt eine Grenze der Sprache — an der man im
wittgensteinschen Sinne zum Schweigen verurteilt ist?

Die Beantwortung dieser Fragen wird zuerst eine kurze Erdrterung von
Foucaults Bataille-Rezeption erfordern, wie sie in der Vorrede zur Uber-
schreitung dargelegt wird. Bataille zustimmend interpretiert Foucault
Nietzsches Diagnose ,Gott ist tot* als das Ende des dialektischen Denkens
sowie den Anfang einer neuen Denk- und Erfahrungsweise, die man als
charakteristisch fiir unsere Zeit ansehen konne: ,,Um uns aus dem dialek-
tisch-anthropologischen Schlummer zu wecken, bedurfte es der nietzsche-
schen Figuren des Tragischen und des Dionysos, des Todes Gottes.“"
Dieser Tod impliziert fiir beide Autoren eine radikale Ablehnung eines
jeglichen transzendenten Existenzbereiches. Der Tod Gottes fithre aber —
solange man ihn angemessen interpretiere — nicht zu einem blofl dogmati-
schen Atheismus, der alles Gottliche oder Unendliche von Grund auf ver-
nichte oder durch einen leeren Nihilismus ersetze. Stattdessen tritt der
transzendente Bereich des Géttlichen in einer immanenten Form in die
menschlichen Erfahrungen ein:

,,.Dieser Tod ist nicht als Ende seiner historischen Herrschaft zu verstehen, auch nicht
als die endlich getroffene Feststellung seiner Nichtexistenz, sondern als der von nun an
konstante Raum unserer Erfahrung. Der Tod Gottes, der unserer Existenz die Grenze
des Unbegrenzten nimmt, fiihrt sie zu einer Erfahrung zuriick, in welcher nichts mehr
die AuBerlichkeit des Seins ankiindigen kann, also zu einer inneren und souverdnen Ex-

wl4

fahrung.

Dass Gott und dessen unbegrenzte AuBerlichkeit von uns getdtet und da-
mit ,unserer Existenz die Grenze des Unbegrenzten genommen wurde,
stellt fiir Foucault nicht einen Zustand dar, der das menschliche Leben
vereinfachen oder erleichtern wiirde. Im Gegenteil habe sich der Mensch
als Morder einer Geschichte einer groBen Herausforderung gestellt: Er
konne die alte Herrschaft Gottes nicht mehr durch etwas Gleichgiiltiges
ersetzen'® und sei nun selber fiir ,,seine eigene Endlichkeit verantwort-

13 Foucault, VU, S. 34.

14 Foucault, VU, S. 30.

15 Neo-Marxisten oder viele Kulturkritiker wiirden dieser Behauptung stark wider-
sprechen und z.B. meinen, dass alte gottliche Formen durch die neue Formen des
Kapitals, der Produktion oder neue Kultobjekte ersetzt wurden. Allerdings geht es

Foucault — zumindest an dieser Stelle — nicht um eine kritische Sozialtheorie der

14.02.2026, 16:01:41.


https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXISBEZOGENES VERSTANDNIS | 77

lich.“'® Beim Tod Gottes handelt es sich also Foucault zufolge um eine
Mordtat, die in einem kulturgeschichtlichen Diskontinuum vom Menschen
selbst begangen wurde und nicht mehr zu rehabilitieren ist. Dass der
Mensch mit Gott zusammen auch eine sakral-religiose Geschichte er-
mordet hat, heif3t allerdings nicht, dass er diese nicht mehr erfahren wiir-
de. Vielmehr tritt das sakral Unbegrenzte oder Unendliche nun auf eine
der Erfahrung immanente Weise auf. Es verliert also seine AuBerlichkeit
und wird in Form von Uberschreitung (innerlich) erfahren. SchlieBlich
bleibt dem modernen Subjekt'” fiir Foucault nichts anderes als seine eige-
nen und souverinen Erfahrungen.'®

Die These vom ,,Tod Gottes*, die Foucault im Weiteren in Anlehnung
an Batailles Schriften bearbeitet, impliziert ein weiteres wesentliches
Merkmal des Begriffs der Erfahrung. Nach dem (sogenannten) Tod Gottes
lasst sich nach Foucault eine radikale Verdnderung unseres praktischen
Umgangs mit den Grenzen und Uberschreitungen erkennen. Das moderne
Leben zeichne sich demzufolge durch ,,die Erfahrung der Uberschreitung®
aus.”” Da der Tod Gottes auch einer jeden Vorstellung, die eine Au-
Berlichkeit darstellt, ein Ende gesetzt habe, liege das Unbegrenzte in unse-
rem Zeitalter nicht mehr auBlerhalb der Grenzen des Erfahrbaren, sondern
gerate in ein Inklusionsverhéltnis mit den Erfahrungen. Anders gesagt sei
das dialektisch Unbegrenzte historisch in die Struktur der Erfahrung hin-
eingegangen und habe sich zu den grenziiberschreitenden Erfahrungsfor-
men gewandelt. Die Erfahrung der Uberschreitung ist nach Foucault letzt-

Grenze und Uberschreitung, sondern zuerst um eine kritische Ontologie und dann
ihre historisch verdnderten Erfahrungsweisen. Vgl. dazu Boyne, Foucault and Der-
rida, S. 86.

16 Michel Foucault, Die Ordnung der Dinge. Eine Archdologie der Humanwissen-
schafien, Frankfurt am Main 1990, S. 460.

17 In Die Ordnung der Dinge identifiziert Foucault den Tod Gottes mit dem Tod des
Menschen — d.h. des modernen Subjekts. Foucault, Die Ordnung der Dinge, S.
460f. Diese Umformulierung hat viele weitere Diskussionen ausgel6st, auf die hier
nicht ndher eingegangen werden kann. Auch die allgemeine Debatte iiber den Be-
ginn eines solchen Subjekts oder seinen Unterschied zu frithen Subjektformen muss
ausgeklammert werden. Stattdessen ist an dieser Stelle wichtig, mit Foucault die
geschichtliche Wandelbarkeit der Subjektivitit und der subjektiven Erfahrungswei-
sen stark zu betonen.

18 Foucault, VU, S. 30.

19 Foucault, VU, S. 31.

14.02.2026, 16:01:41.


https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78 | GRENZEN UND UBERSCHREITUNGEN

lich fiir die heutige Zeit so charakteristisch geworden, ,,wie noch vor nicht
allzu langer Zeit fiir das dialektische Denken die Erfahrung des Wider-
spruchs [gewesen ist]*. "

Mit diesem historischen Wandel in unserer Erfahrungsdimension wur-
de aber fiir Foucault unser Erfahrungsraum nicht begrenzt, sondern statt-
dessen das Unbegrenzte ,,ins Herz des Denkens* versetzt.”! ,,Der Tod Got-
tes gibt uns nicht einer begrenzten und positiven Welt zuriick, sondern ei-
ner Welt, die sich in der Erfahrung der Grenze aufldst, die sich in dem sie
iiberschreitenden Exzess aufbaut und zerstort.“** Der konstante Raum der
menschlichen Erfahrungen beruht wiederum auf dem vorhin diskutierten
Spiel von Grenzen und Uberschreitungen und wird durch dieses immer
wieder neu definiert. Die von Foucault dargelegte, sich wechselseitig ein-
rollende Beziehung zwischen Grenze und Uberschreitung zeigt sich also
in dieser Erfahrungsstruktur wieder: Bei einer ,,inneren und souverdnen
Erfahrung®, die Foucault bereits mit Bataille charakterisierte, handelt es
sich um eine Erfahrung, deren Struktur in das Innerste des Individuums
spiralformig schreitet und es als Subjekt in ein stindiges Spiel der Ande-
rungen versetzt. Eine solche Erfahrung ist, wie Foucault in einer anderen
Stelle noch einmal in Anlehnung an Bataille deutlich macht, ,.ctwas, aus
dem man verindert hervorgeht.“® Grenzerfahrungen sind demnach als

20 Foucault, VU, S. 31.

21 Foucault, VU, S. 34.

22 Foucault, VU, S. 30f.

23 Foucault, VU, S. 24. Die Grenzerfahrungen, von denen Foucault spricht, weisen ei-
ne enorme Ahnlichkeit mit dem Konzept der ,,Schwellenerfahrung™ auf, das seit ge-
raumer Zeit in den Kulturwissenschaften (mit Victor Turner), in den sogenannten
Performance Studies (z.B. von Erika Fischer-Lichte) oder in der Phdnomenologie
(von Bernhard Waldenfels) diskutiert wird. Vgl. Victor Turner, Das Ritual. Struk-
tur und Antistruktur, Frankfurt am Main 2000, S. 95ff. Fischer-Lichte, Asthetik des
Performativen, S. 341ff. Bernhard Waldenfels, Ordnung im Zwielicht, Frankfurt am
Main 1987, S. 28f. Auf Letzteren ldsst sich an dieser Stelle kurz exemplarisch hin-
weisen. Ausgehend von Walter Benjamin unterscheidet Waldenfels Schwellen von
Grenzen. Schwellen sind demnach als Zonen zu denken, die Wandel, Ubergiinge
usw. erlauben. Dadurch, dass man Schwellen iiberschreitet, werden diese nicht ge-
16scht. Stattdessen befinde man sich an einer Scheidezone, wo gezogert oder ver-
weilt wird. Schwellenerfahrungen sind folglich als solche zu denken, durch die man
in eine andere Ordnung eintritt und sich dabei dndert. Vgl. auch Bernhard Wal-
denfels, Der Stachel des Fremden, Frankfurt am Main 1990, S. 29.

14.02.2026, 16:01:41.


https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXISBEZOGENES VERSTANDNIS | 79

solche zu verstehen, ,,in denen das Subjekt sich selbst iiberschreitet, an
den Grenzen seiner eigenen Unmoglichkeit sich selbst als Subjekt auf-
16st.“** Sie sind schlieBlich fiir ihn in zweierlei Hinsicht zu denken: Einer-
seits wird das Subjekt bei den Grenzerfahrungen eine Art von Identitéts-
verlust erfahren und zum Teil entsubjektiviert. Andererseits wird es aber
dabei permanenten Verdnderungs- bzw. Transformationsprozessen unter-
zogen. Mit jeder grenziiberschreitenden Erfahrung kommt das Subjekt
dem Unmdglichen und dem Nicht-Lebbaren so nahe wie mdglich und
wird also ,,zum AuBersten an Intensitit und Unmoglichkeit getrieben.«*
An den inneren Erfahrungszonen geht es letztlich um eine konstante Neu-
Identifikation des Subjekts sowie unendliche Definitionsversuche seiner
eigenen Grenze.

Wenn wir mit Foucault die Erfahrung der Uberschreitung als Ein-
schlieBung des religionsgeschichtlichen Unbegrenzten (oder des aullerhalb
liegenden Gottlichen) in unseren Erfahrungs- und Denkraum behaupten,
dann stellt sich die Frage, mit welcher Sprache man Uberschreitungen auf
angemessene Weise praktizieren, oder wie man sie sprachlich ausdriicken
kann. Gibt es also eine Sprache der Uberschreitung? Ist es also eine fiir die
grenziiberschreitenden Erfahrungen und Praktiken geeignete und mit
ihnen einhergehende Sprache nicht erforderlich? Foucault driickt im Kon-
junktiv aus, ,,dass man fiir das Uberschreitende eine Sprache finden miiss-
te, die das wire, was die Dialektik fiir den Widerspruch gewesen ist.“?’
Allerdings weist er zugleich darauf hin, dass man, anstatt von einer Spra-
che der Uberschreitung zu reden, auf die Erfahrungen selbst gehen solle.?®

24 Michel Foucault, Der Mensch ist ein Erfahrungstier. Gesprdch mit Ducio Trom-
badori, Ducio Trombadori (Hrsg.), Frankfurt am Main 1996, S. 37-38.

25 Foucault, Der Mensch ist ein Erfahrungstier, S. 27.

26 Wie bereits erwdhnt wurde, soll Foucaults Charakterisierung der neuen Erfah-
rungsdimension der modernen Welt hier im Rahmen seiner Uberlegungen zur
Uberschreitung und Grenze, aber nicht als seine vollstindige Bestimmung des Er-
fahrungsbegriffs verstanden werden. Wie die Erfahrungen sich in verschiedenen
Kulturen, Epochen, Lebensformen oder Individuen ausdifferenzieren oder wie die
Geschichte selbst durch die Erfahrungen von Grenzen und Uberschreitungen kon-
stituiert wird, sind weitere wichtigen Fragen, die Foucault lebenslang beschaftigt
haben.

27 Foucault, VU, S. 36.

28 Foucault, VU, S. 36.

14.02.2026, 16:01:41.


https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80 | GRENZEN UND UBERSCHREITUNGEN

Jedoch: Geschehen diese Erfahrungen ,selbst® sprachlos und haben sie
keine sprachlichen Inhalte?

Man braucht wohl nicht zu erwihnen, dass Foucault mit seiner Forde-
rung nicht fiir eine kiinstlich-formelle Sprache pladdiert, die uns von Gren-
zerfahrungen bloB berichten konnte. Konnte aber — aus seiner Perspektive
— eine &sthetische oder literarische Sprache fiir die Artikulierung und Prak-
tizierung unterschiedlicher grenziiberschreitenden Erfahrungen gelten?
Kann der Bereich der Kunst und Literatur generell als die sprachliche und
menschliche Praxis der Uberschreitung gelten? Da Foucault seine Gedan-
ken zur Uberschreitung vornehmlich mit Blick auf Batailles literarische
Schriften erldutert, konnte man tatsichlich vorschnell zum Schluss kom-
men, dass er die Sprache von Grenziiberschreitung mit der Sprache oder
Praxis von Kunst und Literatur gleichsetzen wolle.” Nicht zuletzt wurden
seine Thesen zur Uberschreitung bisher in unterschiedlichsten kunst- und
literaturtheoretischen Zusammenhingen immer wieder aus dieser Perspek-
tive rezipiert.”® Die literarisch-kiinstlerische Praxis als die Sprache der
Uberschreitung schlechthin wurde allerdings von Foucault an keiner Stelle
deutlich formuliert. Und es ldsst sich behaupten, dass er eine solche For-
mulierung mit Absicht vermieden hat: Denn er hétte dann wieder mit den
diskursiven Einteilungsstrategien wie dsthetischer/nicht-dsthetischer Pra-
xis oder literarischem/nicht-literarischem Schreiben, d.h. mit den rational-
dialektischen Methoden operieren miissen, die er aber grundsitzlich ab-
lehnen wollte. Stattdessen lisst sich aus seinen Uberlegungen folgern, dass
fiir ihn eine bereichsspezifische Unterscheidung zwischen der literarischen

29 Christian Lavagno, Rekonstruktion der Moderne. Eine Studie zu Habermas und
Foucault, Miinster 2003, S. 236.

30 Um nur ein paar Beispiele zu seiner Rezeption in kunst-, kultur- oder literaturtheo-
retischen Kontexten zu erwihnen: Vgl. Rolf Parr, ,,Liminale und andere Ubergin-
ge. Theoretische Modellierungen von Grenzzonen, Normalititsspektren, Schwellen,
Ubergingen und Zwischenrdumen in Literatur- und Kulturwissenschaften, Achim
Geisenhansliike, Georg Mein (Hrsg.), Schriftkultur und Schwellenkunde, Bielefeld
2008, S. 11-63; Monika Ehlers, Grenzwahrnehmungen. Poetiken des Ubergangs in
der Literatur des 19. Jahrhunderts: Kleist, Stifter, Poe, Bielefeld 2007, S. 13f.;
Nicole A. Siitterlin, ,,Uberschreitungen. Zur (De)Figuration des Vampirs in E.T.A.
Hoffmanns ,Vampyrismus*‘-Erzidhlung.”, Daniel Miiller Nielaba, Yves Schumacher
v.a. (Hrsg.), Figur, Figura, Figuration. E.T.A. Hoffinann, S. 187-201, hier S. 190.

14.02.2026, 16:01:41.


https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXISBEZOGENES VERSTANDNIS | 81

und der philosophischen Sprache véllig obsolet geworden ist’ und die Er-
fahrung der Uberschreitung nicht bloB in der Rehabilitation oder Revision
dieser Trennung, sondern in den vielféltigen Sprach- und Denkpraktiken
selbst gesucht werden kann.

Foucaults Gedanken zur Sprache der Grenzen/Uberschreitungen stel-
len uns schlieflich vor die Herausforderung, dass wir die Sprache hin-
sichtlich der grenziiberschreitenden Erfahrungen immer wieder dynamisch
und neu verstehen sollen, anstatt sie auf diskursive Grenzen hin zu be-
stimmen. Erst in der Erfahrung der Uberschreitung findet ihm zufolge
letztlich ,,die Sprache ihr Sein [... als] die Form einer nicht-dialektischen
Sprache der Philosophie®.*” Allerdings bezeichnet er eine solche Sprache
als eine mogliche Sprache der Zukunft und fiihrt nicht geniligend weiter,
auf welche Weise die Sprache, die die grenziiberschreitenden Erfahrungen
nicht exkludieren und durch diese immer wieder neu definiert werden sol-
le, heute praktiziert werden konnte. Wenn also weder eine rein rational-
diskursive noch eine rein &sthetisch-literarische Sprache fiir die Erfahrung
der Uberschreitung geeignet ist, gibt es dann sonst noch einen anderen
Weg, durch den man die sprachliche Praxis der Grenzen bzw. Uberschrei-
tungen angemessen charakterisieren konnte?

Derrida wiirde an dieser Stelle Foucault darin zustimmen, dass weder
eine Wiedervereinigung des dialektischen Auflerhalb mit dem scheinbar
Innersprachlichen noch eine Diskursivierung der Uberschreitung und des
Asthetischen als eine angemessen sprachliche Praktizierung der grenz-
iiberschreitenden Erfahrungen gelten kann. Anders als Foucault behauptet
er aber, dass wir fiir solche Erfahrungen nicht eine neue Sprache, sondern
ein neues Verstdndnis der Sprache brauchen, deren Grenze in einem per-
manenten Spiel mit den etablierten rationalen Grenzen steht und zugleich
flir andere Bereiche und Randerscheinungen des Lebens (des Sakralen, des
Wahnsinnigen oder auch der Kunst) immer offen bleibt. Derrida zufolge
konne dies durch eine Art und Weise des Schreibens, Denkens und Spre-
chens geschehen, durch die die Grenzen der Sprache permanent iiberpriift
und ihre Durchldssigkeit aufgezeigt werden. Nicht bloB weil Derrida diese
Schreibweise in seine eigene Schriften zu integrieren versucht hat, sondern
mehr, weil man mit ihm die praxisbezogene Pointe der Grenze/Uber-
schreitung hinsichtlich ihrer Erfahrbarkeit und Sprachlichkeit auf eine

31 Ulrich Brieler, Die Unerbittlichkeit der Historizitit. Foucault als Historiker, Koln
1998, S. 99.
32 Foucault, VU, S. 42.

14.02.2026, 16:01:41.


https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82 | GRENZEN UND UBERSCHREITUNGEN

spezifische Weise geltend machen kann, wird an dieser Stelle noch einmal
auf seine Uberlegungen rekurriert. Nach einer Problematisierung der
Grenze/Uberschreitung von Sprache und Erfahrung wird am Ende dieses
Kapitels zu der These gelangt, dass dsthetische Grenziiberschreitungen
weder auf einen eingeschlossenen und getrennten Erfahrungsbereich noch
auf ein besonderes Zeichensystem oder eine Sondersprache verweisen,
vielmehr aus den verschiedenen Dimensionen und Momenten unserer
Sprach- Denk- und Zeichenpraktiken hervorgehen, ohne dabei ein dstheti-
sches Auferhalb zu bilden.

Um es gleich vorwegzusagen: Fiir Derrida ist die Erfahrung (ex-
périence) selbst eine Art von Grenzpraxis. Wir haben nicht zuerst Grenzen
vor uns, die wir dann nachtriglich erfahren, sondern die Grenzen werden
immer durch Erfahrungen und Praktiken konstituiert bzw. {iberschritten.
Das Wort ,,Er-Fahren®, wie Derrida expliziert, beruht auf verschiedenen
Prozessen von Passagen, Durchqueren, Uberschreiten.® In diesem Zu-
sammenhang ist auch daran zu erinnern, dass flir ihn die Existenz und
Wirksamkeit einer Grenze mit den Akten des Uberschreitens, Uberque-
rens, Durchschreitens usw. konstitutiv einhergehen. Er-Fahrung der Gren-
ze deutet ausgehend von dieser prozessualen Wechselhaftigkeit auf eine
Passage der Grenzzone, — mit Waldenfels ausgedriickt: einer Scheidezone
— wo eine Ent-Scheidung getroffen wird.** An dieser Zone handelt es sich
fiir Derrida also nicht um eine Wahl zwischen zwei Moglichkeiten, nicht
um eine ,,entweder oder“—Entscheidung,35 sondern um die Erfahrungen,
die sich aus der Ausweglosigkeit, d.h. den Aporien bilden:

»Das Unentscheidbare ist nicht einfach das Schwanken oder die Spannung zwischen
zwei Entscheidungen, es ist die Erfahrung dessen, was dem Berechenbaren, der Regel
nicht zugeordnet werden kann, weil es ihnen fremd ist und ihnen gegeniiber ungleichar-
tig bleibt, was dennoch aber — dies ist eine Pflicht — der unmoglichen Entscheidung sich
ausliefern und das Recht und die Regel beriicksichtigen muss. Eine Entscheidung, die
sich nicht der Priifung des Unentscheidbaren unterziehen wiirde, wire keine freie Ent-
scheidung, sie wiére eine programmierbare Anwendung oder berechenbares Vorge-

hen «36

33 Derrida, Aporien, S. 32f.

34 Vgl. auch Waldenfels, Ordnung im Zwielicht, S. 29f.

35 Waldenfels, Ordnung im Zwielicht, S. 32.

36 Jacques Derrida, Gesetzeskraft. Der ,,mystische Grund der Autoritdt”, Frankfurt
am Main 1991, S. 49f.

14.02.2026, 16:01:41.


https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXISBEZOGENES VERSTANDNIS | 83

Eine Entscheidung, die eine Grenzpraxis darstellt, wird erst aus der Erfah-
rung des Aporetischen sowie mit der Begegnung mit dem Unentscheidba-
ren vollzogen.’” Aporien stellen fiir Derrida aber nicht bloB negative Best-
immungen im Denken dar, die durch unsere Erfahrungen beseitigt, aufge-
16st oder zu einer dialektischen Versohnung gebracht werden konnen. Sie
tauchen weder nur in bestimmten, merkwiirdigen oder aulergewdhnlichen
Momenten noch blol am Rande des Lebens (am Tod) plétzlich auf. Viel-
mehr sind die Erfahrung des Jetzt™® und der Erfahrungsprozess selbst, aus
dem man eine Entscheidung trifft, aporetisch strukturiert. ,,Jeder Entschei-
dung, jeder sich ereignenden Entscheidung, jedem Entscheidungs-Ereignis
wohnt das Unentscheidbare wie ein Gespenst inne, wie ein wesentliches
Gespenst.“** Jede Erfahrung oder jede Entscheidung ist also aporetisch
strukturiert. Eine Entscheidung konne damit nicht auf einem in-finiten Re-
gress der Vor-Entscheidungen reduziert werden. Sie wird fiir Derrida eher
aus einer Weglosigkeit, aus der Unentschiedenheit, aus dem Aporetischen
heraus gefallt* und lisst sich darum als eine Erfahrung der , Mdglichkeit
des Unméglichen™"" denken. Die Begegnung mit dem Unmdglichen, mit
den scheinbar gesperrten Grenzen ist ihm zufolge letztlich konstitutiv fiir
unsere Entscheidungsmdglichkeiten und ,,scheint gerade entscheidend zu
sein fiir alle Grenzen, iiber die wir sprechen.**

37 Das Wort Aporie wird von Derrida in Anlehnung an Aristoteles als ,,eine gewisse
Unmoglichkeit als Nicht-Weglichkeit“ bzw. Ausweglosigkeit interpretiert. Um-
gangssprachlich hiee es: ,,Ich bin in der Klemme, ich komme da nicht raus, ich
kann nichts tun“. Vgl. Derrida, Aporien, S. 31.

38 Die eigentliche, zentrale Aporie ist, wie Aristoteles feststellt, die der Zeit. Wenn die
Zeit als eine gleichméfige Linie vorgestellt wird, die aus Jetzt-Punkten zusammen-
gesetzt ist, die aber selbst keine Erstreckung haben, ist die Zeit ein Nichts. Vgl.
Kimmerle, Jacques Derrida zur Einfiihrung, S. 132.

39 Derrida, Gesetzeskraft, S. 50f.

40 In vielen Kontexten verwendet Derrida ,,das Unentscheidbare* als Synonym fiir das
Wort ,,Aporie“. Vgl. Derrida, Aporien, S. 33; ders., Das andere Kap, S. 33; ders.,
Gesetzeskraft, S. 49-53.

41 Derrida, Das andere Kap, S. 49.

42 Derrida verwendet dieses Wortspiel in seiner Auseinandersetzung mit Heideggers
existenzieller Analyse des Todes. Nach dem dekonstruktivistischen Verfahren lasst
sich nach Derrida zeigen, dass Heidegger an dieser Stelle selbst als ein unentschie-
dener Autor auftritt, der jedoch aus dieser Unentschiedenheit eine Entscheidung
trifft. Derrida, Aporien, S. 93.

14.02.2026, 16:01:41.


https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84 | GRENZEN UND UBERSCHREITUNGEN

Einer jeden Grenzbestimmung (Entscheidung) liegt somit eine aporeti-
sche Erfahrung zugrunde. Dass die Grenzen aus den aporetischen Momen-
ten der Erfahrungen konstituiert sowie iiberschritten werden, impliziert
zugleich, dass Aporien allgemein fiir die Bestimmung bzw. Errichtung ei-
nes jeden Diskurses wichtige Rollen spielen. Die Philosophie, ,,die Moral,
die Politik, die Verantwortung — wenn es sie gibt — [heben] erst mit dieser
Erfahrung der Aporie an“*. Die dauerhafte Begegnung mit den Aporien
hélt die (vor-)definierten Grenzen dieser und weiterer Diskurse permanent
in der Schwebe, ohne sie aber blofl zu vernichten. Stattdessen geht es bei
den aporetischen Begegnungen fiir Derrida vor allem um eine stindige
und produktive Neudefinition dieser Bereiche und — noch einmal — um ei-
ne Art Verdichtung bzw. Erndhrung ihrer Grenze. Die unauthorliche Kon-
frontation mit den Aporien gibt uns schlielich zu erkennen, dass diese —
wie die Grenzen selbst — fiir die genannten Bereiche oder Diskurse keine
duBerlichen Elemente, sondern interne Bewegungsmomente darstellen.*
Auf diese grundlegende Rolle des Aporetischen im Rahmen der Grenze
des Kunstwerks sowie der Kunstgattung wird in den folgenden Teilen die-
ser Studie immer wieder mit Derrida rekurriert (vgl. I1.4 u. I11.3.3).

Diese wichtige Figur, die Aporie, ldsst sich ebenso im Rekurs auf die
Figur der différance interpretieren: Sie ist weder negativ noch positiv,
sondern eine Affirmation und ein ,,nicht passives Aushalten von Ausweg-
losigkeit.* Das Aporetische zeigt sich als différance in unaufhérlichen
Aufschubs- und Entzugsprozessen des Regelméfigen, des Normbhaften,
des Berechenbaren, des zeichenhaft Stabilen, der Schrift auf.* Die Erfah-
rung des Aporetischen wird also von Derrida als eine Art Uberschreitung
der Grenze oder eine Passage durch die Grenze hindurch verstanden, de-
ren Sinn aber nicht in einem Jenseits der Sprache liegt. Vielmehr tritt das
Aporetische immer wieder als ein bedeutungsgenerierendes Moment der
Sprache auf. Dies zwingt uns, die anfangs an Foucault gestellte Frage nach
der Sprache der Uberschreitung mit Derrida umzukehren: Es geht fiir die-

43 Derrida, Das andere Kap, S. 33. Hervorhebung im Original.

44 Vgl. ,Es gibt Ethik, weil es Aporien gibt.” Michael Wetzel, Derrida, Stuttgart
2010, S. 106.

45 Derrida, Aporien, S. 32 u. S. 35.

46 Zum Konnex der Aporie mit der différance vgl. Schmitt, Axel: Le Derrida actuel.
Eine anfiihrende Skizze. in: literaturkritik.de Nr. 3 Mérz 2001 (3. Jahrgang), URL:
http://www.literaturkritik.de/public/rezension.php?rez_id=3431&ausgabe=200103
(abgerufen am 17.05.2015).

14.02.2026, 16:01:41.


https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXISBEZOGENES VERSTANDNIS | 85

sen weniger um eine Suche nach der Sprache der Uberschreitung, sondern
eher um einen niheren Fokus auf die Uberschreitung der Sprache. Grenz-
iiberschreitende Erfahrungen und Praktiken liegen ndmlich fiir Derrida
weder auBerhalb der Sprache noch in einer anderen Sprache, weder in ei-
ner rein literarisch-kiinstlerischen Sprache — wie im Laufe dieser Studie
noch diskutiert wird, kann es eine solche Sprache fiir ihn niemals geben —
noch im Schweigen. Vielmehr sollen sie in den entgrenzenden und {iiber-
bordenden Dimensionen sowie in den permanenten Entzugs- und Auf-
schubsprozessen der Sprache selbst gesucht werden, denen auch diese
,selbst® unterworfen ist. Dieser wichtige Punkt, aus dem man ein praxisbe-
zogenes Verstindnis von Grenziiberschreitungen (in) der Asthetik und der
Kunst gewinnen kann (vgl. 1.3), ldsst sich an dieser Stelle mit Michael
Wetzel starker formulieren:

,,Dekonstruierend soll eine Erfahrung der Grenze als Medium vermittelt werden, das
Reprisentations- oder Kommunikationsprozesse unter Einschluss aller Momente der
Verschiebung, des Widerstands, des ,,Rauschens” und Verzerrung der mitgeteilten Bot-
schaften moglich macht. Nur in dieser Weise einer Unentscheidbarkeit des Ziels als
Aufgabe des Suchens realisiert sich fiir Derrida eine philosophische Verantwortung als
Bereitschaft des immer wieder neu sich formierenden und formulierenden Antwortens

auf die sich stindig auf andere und unvorhersehbare Weise stellenden Fragen.«*’

Dass Derrida die Erfahrung und die Uberschreitung der Grenze in Begrif-
fen des Aporetischen als fiir die Sprache konstitutive Momente denkt, ist
zutiefst mit seiner kritischen Haltung gegeniiber der klassischen Zeichen-
theorie verbunden, die es als Letztes zu erwédhnen gilt. Bekanntlich unter-
zieht er die saussuresche Semiologie einer grundlegenden bzw. dekon-
struktiven Kritik. Derrida zufolge wird die Sprache in der allgemeinen
Semiotik aus einer binér-hierarchischen Relation von Signifikaten und
Signifikanten heraus konzipiert, indem dem Signifikat ein eigenstandiger,
privilegierter oder transzendentaler Status zugeschrieben werde, der iiber
die gesamte Signifikantenkette hinausgehe.” Derrida versucht, diese

47 Wetzel, Derrida, S. 12.

48 ,,Die Seite des Signifikats wird insofern nicht als eine Spur betrachtet, als sie immer
noch urspriinglich von der Seite des Signifikanten unterschieden wird: Eigentlich
bedarf sie des Signifikanten nicht, um das zu sein, was sie ist.“ Jacques Derrida,
Grammatologie, Frankfurt am Main 1983, S. 128.

14.02.2026, 16:01:41.


https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86 | GRENZEN UND UBERSCHREITUNGEN

(vermeintliche) Selbststdndigkeit des Signifikats zu dekonstruieren, indem
der selbststindige Status des Signifikats defixiert und dieses stattdessen im
Spiel von Signifikanten als das immer zu iiberschreitende oder iiberbor-
dende Momente (de)platziert wird:

,,Das Signifikat fungiert darin [in der Bewegung der Sprache, T.A.] seit je als ein Signi-
fikant. [...] Es gibt kein Signifikat, das dem Spiel aufeinander verweisender Signifikan-
ten entkdme, welches die Sprache konstituiert, und sei es nur, um ihm letzten Endes
wieder anheimzufallen. [...] Strenggenommen, lduft dies auf die Dekonstruktion des
Begriffs ,,Zeichen* und seiner ganzen Logik hinaus. Nicht zufillig ereignet sich diese
Uberbordung in dem Augenblick, wo die Extension des Begriffs Sprache grenzenlos

wird «49

Derrida behauptet demnach, dass die Sprache nicht anhand von einem (ar-
bitrdaren oder konventionellen) Verweisungszusammenhang zwischen Sig-
nifikaten und Signifikaten, sondern im Spiel/ der sich differenzierenden
und verschiebenden Signifikanten, d.h. in der Bewegung der différance
verstanden werden kann.>® Derridas Auseinandersetzung mit den struktu-
ralistischen (oder auch konventionalistischen) Sprachverstdndnissen kann
hier zwar nicht vertieft werden.’' Jedoch fillt dabei eine wichtige Figur —
die des Spiels — auf, die sich fiir ein Verstindnis der Grenze bzw. Uber-
schreitung auf der Ebene unserer sprachlichen Praktiken produktiv er-
weist. Das Wort ,,Spiel” wird von Derrida , fiir die Abwesenheit des trans-
zendentalen Signifikats* in der Sprache verwendet.> Es hat eine sprachin-
terne und zugleich die Sprache entgrenzende Funktion. Das Spiel der
Sprache kann also als nicht-fixierbare und unendliche Verweisungskette
von Signifikanten gedacht werden. Es stellt die entgrenzende und {iiber-
bordende Dimension der Sprache dar, die jegliche metasprachliche bzw.

49 Derrida, Grammatologie, S. 17. Hervorhebung im Original.

50 Vgl. Wetzel, Derrida, S. 27. Hervorhebung im Original. Vgl. Derrida, Grammato-
logie, S. 87f.

51 Fiir eine solche Auseinandersetzung vgl. Klaus Gloy, ,,1. Klaus Gloy: ,Variierende
Ubernahme*: Ein Plidoyer fiir und gegen Derrida“, Jorg Lagemann, Klaus Gloy
(Hrsg.), Dem Zeichen auf der Spur. Derrida — eine Einfiihrung, Aachen 1998,
S. 17-30.

52 Derrida, Grammatologie, S. 87.

14.02.2026, 16:01:41.


https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXISBEZOGENES VERSTANDNIS | 87

(prisenz)metaphysische Begriindung derselben zum Scheitern verurteilt.”
Das interne Spiel der Sprache soll letzten Endes weder als ein Sprachspiel
noch als eine Spieltheorie gedacht werden: ,,.Dieses Spiel [...] ist nicht ein
Spiel in der Welt, als welches es von der philosophischen Tradition seit je
bestimmt wurde, um es in Grenzen zu halten>* Vielmehr gehe es um
das Spiel der Welt“ im Sinne der permanenten Entgrenzung der sprachli-
chen und menschlichen Praktiken.>

Es mag zwar sein, dass diese knappe Anfithrung zu Derridas Erfah-
rungs- und Sprachverstindnis noch viele wichtige und auch umstrittene
Punkte in seiner Philosophie ausldsst. Jedoch reicht sie in unserem Zu-
sammenhang aus, um zu sehen, dass das vorhin diskutierte prozessual-
konstitutive Verhiltnis zwischen Grenze und Uberschreitung mit der (apo-
retischen) Struktur der Erfahrung sowie mit dem spielerischen Charakter
der Sprache zutiefst verbunden ist. Anders formuliert: Das konstitutive
Einhergehen von Grenze und Uberschreitung ldsst sich selbst als spezifi-
sche Form und spezifisches Moment der Erfahrung und der Sprache wie-
dererkennen.”® Schon mit Blick auf Foucaults Uberlegungen zur Erfah-
rung der Uberschreitung/Grenze lieBe sich zwar sagen, dass dieses relatio-
nal sowie prozessual charakterisierte Spiel von Grenzen und Uberschrei-
tungen sich in den Strukturen und Momenten der Erfahrung wiederholt
zeigt und damit einen spezifischen Praxisbezug darstellt. Jedoch kann fiir
ihn unsere (heutige) dialektisch-rational strukturierte Sprache den grenz-
iiberschreitenden Erfahrungen nicht gerecht werden. An dieser Stelle geht
Derrida mit seinem — wenn auch fiir die Sprachwissenschaft sowie die
Philosophie sehr umstrittenen — Sprachverstindnis einen Schritt weiter als
Foucault, den man vor allem fiir die Asthetik fruchtbar machen kann: An-
statt nach einer anderen oder kiinftigen Sprache zu suchen, die den Grenz-

53 Wetzel, Derrida, S. 26.

54 Derrida, Grammatologie, S. 87.

55 Derrida, Grammatologie, S. 88.

56 Mit dem ,,Wiedererkennen® ist hier nicht gemeint, dass zwischen den oben darge-
stellten Merkmalen der Grenze und der Uberschreitung und dem hier angefiihrten
sprachlichen Praxisbezug derselben ein zeitlicher Abstand bestehe oder der eine
thematisch wichtiger als die andere sei. Dass Grenzen und Uberschreitungen bisher
zuerst allgemein begrifflich erarbeitet wurden und dann auf ihren Praxisbezug ein-
gegangen wird, deutet also weniger eine Trennung zwischen Theorie und Praxis der
Grenze an, als vielmehr eine systematische Herangehensweise, die in Bezug auf

spezifische Praktiken weiterentfaltet wird.

14.02.2026, 16:01:41.


https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88 | GRENZEN UND UBERSCHREITUNGEN

iiberschreitungen der Kunst entsprechen kénnte, muss man nach Derrida
den Fokus von vorherein permanent auf die iiberbordenden Dimensionen
der Sprach-, Denk- und Schreibpraktiken lenken, aus denen Praktiken der
Kiinste tiberhaupt hervorgehen.

2.3 UBERGANG ZU DEN ASTHETISCHEN
GRENZUBERSCHREITUNGEN

Die unablgsbare, prozessuale und mehrdimensionale Relation zwischen
Grenze und Uberschreitung sowie der konstitutive Praxisbezug derselben
haben mindestens zwei konkrete Implikationen fiir unsere &dsthetisch-
kiinstlerischen Praktiken, die fiir den néchsten Teil der vorliegenden Ar-
beit — vor allem in methodischer Hinsicht — grundlegende Rollen spielen
werden: (1) Asthetische oder kiinstlerische Praktiken kénnen niemals mit
festen Grenzen von den allgemeinen Weltorientierungen der Menschen
wie den Sprach-, Denk- oder Wissenspraktiken getrennt werden. Sie ge-
hen aus den iiberbordenden Dimensionen dieser Orientierungen hervor,
ohne aber dadurch zu einem ausdifferenzierten Bereich oder zu einem &s-
thetischen AuBerhalb zu gelangen. (2) Die Untrennbarkeit der dsthetischen
Praktiken von den anderen Lebenspraktiken weifit eine Besonderheit auf,
die man vor allem durch eine ndhere Analyse von &sthetischen Grenzbil-
dungs- und Grenziiberschreitungsprozessen erkenn kann (vgl. II.). Erst im
Hintergrund dieser unabldsbaren Bewegungen ldsst sich dann iiber ver-
schiedene Arten und Formen von Grenziiberschreitungen in der Kunst
(z.B. Konvergenzen der Kiinste, vgl. IIl.) auf eine angemessene Art und
Weise sprechen.

Die erste und fiir den kommenden Teil wichtige praxisbezogene Impli-
kation (1) lautet, dass es eine feste bereichsspezifische Trennung zwischen
Kunsterfahrung und Alltagserfahrung, zwischen &sthetischer Sprache und
gewohnlicher Sprache usw. nicht gibt. Anders ausgedriickt: Einen rein &s-
thetisch-kiinstlerischen Praxisbezug der Sprache und der Erfahrung, der
sich von den anderen Lebenspraktiken klar ablésen wiirde, kann es nicht
geben. Dies ldsst sich mit Blick auf die oben dargestellten Uberlegungen
von Foucault und Derrida stirker hervorheben. Beide Autoren gehen —
trotz der erheblichen Unterschiede zwischen ihren Philosophien, die vor
allem auf ihren jeweiligen Sprachverstandnissen beruhen — offensichtlich

14.02.2026, 16:01:41.


https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXISBEZOGENES VERSTANDNIS | 89

davon aus, dass die Praxis der Asthetik und der Kunst keineswegs in ei-
nem abgesonderten Erfahrungs- und Sprachraum lokalisiert oder theore-
tisch untersucht werden kann. Weder Kunstinstitutionen noch unsere pri-
vaten Erfahrungen, weder neue Sprachen noch theoretische Mafinahmen
konnen in der Lage sein, die Asthetik und die Kunst von den anderen
Denk-, Sprach- oder Wissenspraktiken zu trennen.

Auf der einen Seite wurde oben mit Foucault problematisiert, dass es
fir die grenziiberschreitenden Praktiken, denen man gewdhnlich &sthe-
tisch-kiinstlerische (sowie religidse, rituelle, wahnsinnige etc.) Erfahrun-
gen zuschreibt, keine geeignete Sprache gibt. Sie konnen also nach
Foucault weder durch die bereits rational-dialektisch strukturierte Sprache
noch durch eine sprachliche Diskursivierung bzw. Rationalisierung jener
Erfahrungen angemessen verstanden werden. Aus diesem Grund ist fiir ihn
kiinftig eine Sprache der Uberschreitung erforderlich, die zwar unsere is-
thetisch-literarischen sowie grenziiberschreitenden Praktiken niemals als
solche représentieren kann, aber doch sich mit ihnen stets im Spiel befin-
den soll. Hinsichtlich dieser letzten Bemerkungen soll nun deutlich wer-
den, dass mit Foucault dsthetische Grenziiberschreitungen nicht néher be-
stimmt oder diskutiert werden konnen. Zwar lasst sich in Foucaults Schrif-
ten die Untrennbarkeit unserer &dsthetischen von nicht-dsthetischen Prakti-
ken sowie der Kunst von der Nichtkunst, welche aus der prozessualen Re-
lation zwischen Grenze und Uberschreitung hervorgeht, sehr konsequent
verfolgen. Jedoch kann man mit ihm auf die Grenziiberschreitungen der
Asthetik und der Kunst wegen des selbst von ihm thematisierten Sprach-
problems nicht spezifisch, sondern nur auf eine implizite Weise einge-
hen.”” Auf Foucaults Schriften werden deswegen in den nichsten Teilen
dieser Studie weniger hingewiesen — jedoch wird seine Kritik an der be-
reichsspezifischen sowie dialektischen Einteilung der Kunst und der
Nichtkunst dabei immer im Hintergrund bleiben.

Auf der anderen Seite wurde mit Derrida (gegen die foucaultsche
Sprachproblematik) argumentiert, dass man das Verhdltnis zwischen der
Uberschreitung und der Sprache grundlegend andersherum denken muss:

57 Das bedeutet nicht, dass man ausgehend von Foucault keine Asthetik oder keine
Theorie der Kunst entwickeln kann. Foucault hat sich wohl in vielen Schriften, die
hier wenig oder nicht behandelt wurden, immer wieder mit der Kunst und der As-
thetik auseinandergesetzt. Vgl. Michel Foucault, Asthetik der Existenz. Schrifien
zur Lebenskunst, Daniel Defert u. Frangois Ewald (Hrsg.), Frankfurt am Main
2007. Vgl. auch Foucault, Die Ordnung der Dinge, S. 311f.

14.02.2026, 16:01:41.


https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90 | GRENZEN UND UBERSCHREITUNGEN

Der Fokus sollte nach Derrida nicht bloB auf eine Sprache der Uberschrei-
tung, sondern umgekehrt auf die Uberschreitungsdimensionen der Sprache
sowie generell unseres sprachlich-medialen Weltbezuges gelegt werden.
Denn wir haben fiir ihn keine andere Sprache als die, die wir bereits ken-
nen, und wir brauchen auch keine andere, um grenziiberschreitende Prak-
tiken ndher zu verstehen. Diese gehen Derrida zufolge keineswegs iiber
unsere Sprache hinaus, sondern lassen sich immer als solche Momente
denken, die aus den unabschlieSbaren Differenzierungsprozessen unserer
Sprache hervorgehen. Die sich permanent verschiebenden und entzichen-
den Zeichen der Sprache, die Derrida mit der Figur der différance aus-
driickt, verweisen niemals auf einen auferhalb liegenden Bereich. Statt-
dessen stellen sie einen unabschlieBbaren Prozess der Bedeutungsgenerie-
rung dar, der sich in jedem einzelnen Praxiszug aufschiebt sowie weiter
differenziert. Uberschreitungen kommen schlieBlich fiir Derrida nicht blof
von auflen zu unseren Praktiken hinzu, sondern sie beruhen unmittelbar
auf den iiberbordenden und entgrenzenden Dimensionen unserer Sprach-,
Denk- und Schreibpraktiken. Und indem sie nicht auf einen AuBlenbereich
verweisen, verdndern oder verschieben sie jene Praktiken permanent bzw.
auf eine besondere Weise.

Zweifelsohne kann man Derridas Sprachphilosophie in vielerlei Hin-
sicht (z.B. aus einer kommunikations- oder interpretationstheoretischen
Sicht®) kritisieren, diskutieren oder sie véllig zuriickweisen. Jedoch bietet
sein Hinweis darauf, dass Grenziiberschreitungen immer aus den Dimen-
sionen unseres sprachlichen Weltbezuges hervorgingen und man durch sie
niemals zu einem AuBlenbereich gelange, ein fruchtbares Modell, das im
Folgenden produktiv auf die Debatte um die dsthetischen Grenziiber-
schreitungen {ibertragen wird.

Eben ausgehend von diesem doppelten Aspekt lasst sich die oben er-
wiahnte zweite praxisbezogene Pointe (2) hervorheben, die in den folgen-
den Teilen dieser Studie ebenso eine wichtige Rolle spielen wird: Die Un-
trennbarkeit unserer dsthetisch-kiinstlerischen Praktiken von den anderen
Lebens—praktiken stellt nicht das Verschwinden, sondern eine Besonder-
heit der Asthetik und der Kunst dar. Dass es zwischen den Kunstpraktiken
und Lebenspraktiken keine feste Grenze gibt, heifit zuerst nicht, dass eine
Kunstpraxis grenzenlos oder ohne Grenze ist. Die Grenze, die eine Kunst-
praxis bildet, ist stattdessen eine produktive und prozessuale Grenze, die

58 Vgl. dazu Umberto Eco, Die Grenzen der Interpretation, Miinchen 1992, S. 40-42
u. 430-441.

14.02.2026, 16:01:41.


https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXISBEZOGENES VERSTANDNIS | 91

mit ihrer Uberschreitung immer weiter einhergeht. Denn auch eine #stheti-
sche Grenze trigt ihre Uberschreitung in sich. Zwischen der #sthetischen
Grenzbildung und der &sthetischen Grenziiberschreitung gibt es ebenso
kein bindres Oppositionsverhéltnis, sondern immer eine dynamisch-
prozessuale Relation, die sich jeglicher Logik von Innen/Auflen, Jen-
seits/Diesseits oder Kunst/Nichtkunst vollig entzieht. Wie im Einleitungs-
kapitel problematisiert wurde, ordnet diese Oppositionslogik ofters selbst
die Grenziiberschreitung in einen eingegrenzten Bereich (d.h. in eine
Grenze) ein. Eben aus diesem Grund vermeiden es Foucault und Derrida
konsequenterweise, dsthetische bzw. literarische Praktiken als die Sprache
oder die Erfahrung der Grenziiberschreitung zu bezeichnen — weil dies
wiederum hieBe, dass man die Grenziiberschreitungen unter einer Grenze,
d.h. unter einem abgegrenzten Forschungs- oder Erfahrungsbereich, hitte
subsumieren kdnnen.

Insofern eine Grenze immer als eine bereits tiberschrittene, bewegliche
und prozessuale Grenze verstanden wird, kann sie dann weniger die Funk-
tion haben, verschiedene Praktiken mit klaren Linien voneinander zu tren-
nen, als vielmehr unsere Praktiken zu verdndern, zu verschieben sowie zu
transformieren. Deswegen soll die Untrennbarkeit zwischen Kunst- und
Lebenspraktiken nicht bloB als eine passive und eingeschlossene, sondern
als eine hochst dynamische und produktive Relation gedacht werden. As-
thetische Grenzen, die aus den entgrenzenden Ziigen und iiberbordenden
Dimensionen unserer Praktiken gebildet sowie konstituiert werden, blei-
ben niemals in einem von diesen Praktiken getrennten Raum; ihr Spiel mit
der Uberschreitung geht stattdessen im Rahmen der anderen Le-
benspraktiken immer weiter. Asthetik und Kunst gewinnen erst in ihrer
konstitutiven sowie dynamischen Untrennbarkeit mit den anderen Prakti-
ken ihre Besonderheit. Dass man zwischen Kunst und Leben (oder Nicht-
kunst)* keine klare Linie ziechen kann, hat schlieBlich nicht bloB zur Fol-
ge, dass wir Asthetik und Kunst nicht auf eine besondere Weise verstehen
und praktizieren kdnnen. Vielmehr sollen vielfdltige und verschiedenartige
Praktiken der Kunst und der Asthetik so konzipiert werden, dass sie ihre

59 Fir die Unterscheidung zwischen den Debatten um Kunst/Leben und um
Kunst/Nichtkunst vgl. Mirjam Schaub, ,,Larger than life? Zwei beriihmte Unter-
scheidungen — Kunst/Nichtkunst und Leben/Kunst — geraten ins Wanken. Lasst
sich der Rahmen unserer Kunsterfahrung iiberhaupt noch sprengen in Zeiten eines
ubiquitdr gewordenen Kunstraums wie -begriffs?, Uwe Wirth (Hrsg.), Rahmen-
briiche, Rahmenwechsel, Berlin 2013, S. 179-197.

14.02.2026, 16:01:41.


https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92 | GRENZEN UND UBERSCHREITUNGEN

jeweilige Spezifizitdt und Andersheit aus der tiefen Verflochtenheit mit
den anderen Lebenspraktiken und aus den Zwischenrdumen gewinnen und
in dieser Verflochtenheit effektiv fortfithren, ohne dass sie ihre Besonder-
heit an ein dsthetisches Auflerhalb verloren.

Diese zwei praxisbezogenen Momente, die hier vor allem aus einer in-
tensiven Auseinandersetzung mit den differenzphilosophischen Verstind-
nissen von Grenzen und Uberschreitungen gefolgert wurden,® lassen sich
offensichtlich nicht voneinander separieren. Bevor ihr Einhergehen im Zu-
sammenhang der Kunst nachgewiesen sowie kritisch rekonstruiert wird,
sollen sie abschlieBend kurz zusammengefasst werden, so dass das metho-
dische Ziel der folgenden Ausfithrungen klar wird. Erstens: Zwischen é&s-
thetisch-kiinstlerischen sowie anderen Lebenspraktiken gibt es keine feste
Grenze. Denn eine dsthetische Grenze ist, wie alle praktischen Grenzen,
eine bereits tiberschrittene sowie prozessuale Grenze; sie wird immer aus
den Uberschreitungsdimensionen unserer grundlegenden Weltorientierun-
gen, d.h. der Denk-, Schreib-, Sprech- oder medialen Praktiken herausge-
bildet. Zweitens: Die &sthetische Grenze (als eine bereits {iberschrittene
Grenze) hat im Rahmen der menschlichen Praktiken keinen Sonderstatus;
sie gelangt niemals zu einem &sthetischen AuBerhalb. Stattdessen ist sie
weiter zutiefst verflochten mit den anderen Lebenspraktiken und gewinnt
ihre Besonderheit nur in dieser Verflochtenheit.

Diese zwei Ziige machen die Kriterien einer praxisbezogenen Asthetik
aus, auf die im nédchsten Teil dieser Studie immer wieder zuriickgegriffen
wird. Verschiedenste Arten, Praktiken sowie Beispiele von Grenziiber-
schreitungen aus der Kunst konnen meines Erachtens erst vor dem Hinter-
grund dieser zwei einfachen Uberlegungen bzw. Kriterien an Bedeutung
gewinnen oder verlieren. Denn eine Grenze, die iiberhaupt keinen Zug
von, keine Verbindung zu oder keine Gefahr der Uberschreitung hat, und
umgekehrt eine Uberschreitung, die uns keine Grenze sicht- und merkbar
macht, bleiben im Rahmen unserer Praktiken jeweils vollig leer. Stattdes-
sen gehen sie aus einer praxisbezogenen Hinsicht miteinander immer kon-

60 Das bedeutet aber nicht, dass zu diesem Verstandnis die dialektischen Grenzkon-
zeptionen keinen Beitrag geleistet hétten. Diese hatten bei den bisherigen Ausfiih-
rungen mindestens zwei wichtige Funktionen: Einerseits wurde das konstitutive
Einhergehen von Grenze und Uberschreitung erst mit diesen Konzeptionen stark
gemacht, bevor die prozessuale Dimension dieser Relation diskutiert wurde. Ande-
rerseits hatten sie ex negativo eine grundlegende Rolle fiir das differenzphilosophi-

sche Verstéindnis von Grenze/Uberschreitung.

14.02.2026, 16:01:41.


https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXISBEZOGENES VERSTANDNIS | 93

stitutiv und prozessual einher. Ubersieht man ihre prozessuale Relation,
hat man mit den Grenziiberschreitungen stets Probleme. Im Folgenden
wird schrittweise gezeigt, wie dsthetische Grenziiberschreitungen ohne die
Voraussetzung sowie die Herausbildung eines dsthetisch ausdifferenzier-
ten Bereichs konzipiert werden konnen, so dass man von verschiedenen
Arten und Phianomenen der Grenziiberschreitungen (in) der Kunst auf eine
angemessene Weise sprechen kann. Zu diesem Zweck wird die Figur der
Grenziiberschreitung methodisch immer in ihrem Verhiltnis mit jenen
Grenzen, die im é&sthetischen Diskurs bereits definiert, problematisiert so-
wie wahrgenommen wurden, kritisch analysiert sowie neu aufgefasst.

14.02.2026, 16:01:41.


https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 16:01:41.


https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

