
 

 

 

I. Grenzen und Überschreitungen 
 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

 
 
 
‚Grenzüberschreitungen‘ haben in jedem Wissensbereich und in jedem 
historisch-kulturellen Kontext verschiedene Konnotationen. Denkt man 
z.B. an die Grundpositionen der philosophischen Ethik, erkennt man be-
reits bei Aristoteles eine negativ-konnotierte Bewertung der Grenzüber-
schreitung im Sinne von „Übermaß“ oder „Zuviel“ des Guten sowie des 
Bösen.1 In aktuelleren Theorien, z.B. in Levinas’ Ethik, wird sie als eine 
asymmetrische Relation (d.h. Verletzlichkeit) zwischen einem Subjekt und 
dem sich entrückenden Anderen gesehen.2 Bezieht man sich auf einen 
ganz anderen Bereich, z.B. auf die jüngeren Entwicklungen der Technik, 
der Physik oder der Biologie, hat das Wort ‚Grenzüberschreitung‘ als 
Überschreitung von Grenzen des Machbaren einen vergleichsweise posi-
tiven Sinn: Man kommt z.B. zu bahnbrechenden Erkenntnissen oder ent-
wickelt eine neue Technik, die zu dem jeweiligen Zeitpunkt nicht vorstell-
bar ist. Diese Liste der Bedeutungsvielfalt von Grenzüberschreitung lässt 
sich beliebig erweitern. Im juristischen Bereich bezeichnet sie einen 
rechtswidrigen Akt, in der Geographie einen Übergang zwischen vordefi-
nierten Landstücken, in der Politik die Überschreitung einer ‚roten Linie‘ 
und in der Kunstgeschichte eine Reihe von künstlerischen Praktiken ab 
dem Anfang des 20. Jahrhunderts, die eine Engführung zwischen Kunst- 
und Lebenspraxis anvisiert haben.  

Trotz dieser vielfältigen Gebrauchsweisen und Deutungen kann man 
jedoch festhalten, dass jede dieser unterschiedlichen Arten von Grenz-
überschreitungen auf einer gemeinsamen Annahme beruht: Mit der 
‚Grenzüberschreitung‘ wird immer vorausgesetzt, dass eine Sache oder 
der diskutierte Gegenstand bereits eine bestimmte Grenze hat, die dann 
überschritten wird. Das heißt, dass die Grenzüberschreitung immer die 
Existenz einer Grenze voraussetzt bzw. postuliert. Welche Existenz die 
Grenze hat, wird allerdings in meisten theoretischen Diskursen nicht klar 
definiert. Daher ist es vor allem erforderlich, zuerst den Begriff der ‚Gren-
ze‘ im allgemeinen Sinne zu klären, damit die ‚Grenzüberschreitungen‘ in 
den verschiedenen Lebensbereichen sowie im Kontext der Kunst, um den 
es in dieser Studie geht, näher untersucht werden können. Unter dieser 
                                                           
1 Vgl. Aristoteles, 1131b24–1132a6.  
2 Vgl. Emmanuel Levinas, Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phänomeno-

logie und Sozialphilosophie, Freiburg, München 31998. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32 | GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN 

 

Perspektive wird es im Folgenden nicht um eine feste Lokalisierung dieses 
Begriffs gehen, der für seine sprachlichen oder weiteren möglichen Ver-
wendungen instrumentalisiert werden könnte. Stattdessen wird methodisch 
das Ziel verfolgt, begriffliche Reichweite (oder Grenze) der Grenze im 
Hinblick auf ihre diversen Verwendungen und in ihrem Bezug auf 
menschliche Praktiken  machen, so dass anschließend eine angemessene 
bzw. philosophisch sinnvolle Auseinandersetzung mit den Grenzüber-
schreitungen der Kunst und der Künste möglich wird. 
Der Versuch, ‚Grenze‘ zu definieren oder sie allgemein-begrifflich zu be-
stimmen, bringt eine doppelte Schwierigkeit mit sich. Solange es sich – als 
Erstes – bei einer Definition (lat. definitio aus de ‚von‘ und finis ‚Grenze‘) 
im einfachsten Sinne des Wortes um ein begriffliches Ab-Grenzen handelt 
oder  in Anlehnung an die auf Aristoteles zurückzuführende Definitions-
regel (genus proximum et differentia specifica) darum, dass ein Inhalt mit 
der nächsten Gattung verbunden sowie sein spezifisches Merkmal von 
dieser unterschieden wird,3 lässt sich dann etwa behaupten, dass wir es 
hier mit einem paradoxen Begriff zu tun haben, dessen Klärung wiederum 
durch sich selbst – durch eine Art von Grenzziehung – vollzogen werden 
könnte. Dies erschwert die Beantwortung der Frage nach dem existenziel-
len und auch ontologischen Status der Grenze sehr grundlegend: Gibt es 
z.B. die Grenze überhaupt oder gibt es sie gar nicht? Oder, wenn es sie 
doch gibt, was ist sie dann? Ist die Grenze ein geometrisches, abstraktes 
oder begriffliches Konstrukt? Oder eine sinnliche Barriere? Ist die Grenze 
ein Ende, eine Linie, eine Norm, das Limit, die Regel, eine Schranke, die 
Schwelle oder der Tod? Die Beantwortung von allen solchen Was-Ist-
Fragen ist letztlich von der gleichen Schwierigkeit betroffen. Durch sie 
lässt sich keine Definition der Grenze gewinnen, die dem Spiel der Grenze 
nicht verhaftet wäre.  
                                                           
3 Vgl. Monika Schmitz-Emans, „Vom Archipel des reinen Verstandes zur Nordwest-

passage. Strategien der Grenzziehung, der Reflexion über Grenzen und des ästheti-
schen Spiels mit Grenzen“, Beate Burtscher-Bechter, Peter W. Haider u.a. (Hrsg.), 
Grenzen und Entgrenzungen. Historische und kulturwissenschaftliche Überlegun-
gen am Beispiel des Mittelmeerraums, Würzburg 2006, S. 19–47, hier S. 22f. Vgl. 
auch Nobert Wokart, „Differenzierung im Begriff ‚Grenze‘. Zur Vielfalt eines 
scheinbar einfachen Begriffs“, Richard Faber, Barbara Naumann (Hrsg.), Literatur 
der Grenze, Theorie der Grenze, Würzburg 1995, S. 275–289. Diese verbindende 
und trennende Tätigkeit beim Definieren wird auch später als eine der wesentlichen 
Funktionen der Grenzen auftauchen. Vgl. I.1.  

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN | 33 

 

Wenn die Grenze sich (ähnlich wie die Begriffe Sprache, Medium oder 
Definition) einer unmittelbaren Definition verweigert, soll – als Zweites –
die Art und Weise ihrer Problematisierung ebenfalls in Frage gestellt wer-
den. Die Frage lautet, wie, wenn nicht rein ontologisch oder definitorisch, 
man sonst die Frage nach der Grenze richtig stellen soll. Auf welche Wei-
se lässt sich also dieser komplexe Begriff auffassen? Die folgenden Über-
legungen gehen davon aus, dass man durch andere Arten von Fragen und 
durch Umwege tatsächlich ein angemessenes Verständnis der Grenze und 
dann deren Überschreitung gewinnen kann. Hierfür wird zuerst die Frage 
nach dem Topos der Grenze gestellt: Wo liegt die Grenze? Worum geht es 
an der Grenze? Wessen Grenze ist die Grenze? Zweitens werden be-
sonders die Funktionen und Leistungen der Grenze problematisiert. Was 
tut also die Grenze, welche Funktion hat sie? Teilt sie etwas in zwei Teile 
oder verbindet sie diese zwei Teile? Grenzt sie ein oder grenzt sie aus? 
Verweist sie auf ein Pseudo-Unmögliches oder lädt sie zu einer Über-
schreitung ein? Oder geht ihre Funktion immer darüber hinaus? Drittens 
wird in Verbindung mit dem zweiten Aspekt nach der Relationalität der 
Grenze gefragt: Welchen Bezug oder welche Relationen hat die Grenze zu 
dem, was sie eingrenzt, und zu dem, was sie ausgrenzt? Handelt es sich 
dabei um einen für ein- und ausgegrenzte Bereiche konstitutiven oder be-
liebigen und logisch positiven oder negativen Bezug?  

Im Hintergrund dieser topologisch, funktional und relational angedeu-
teten Fragen wird sich also zuerst an einen Grenzbegriff im allgemeinen 
Sinne angenähert, der dann im zweiten Kapitel dieses Teils – aus einer 
praxisbezogenen Perspektive – näher spezifiziert wird. Hierfür wird ge-
schichtlich und systematisch auf einige wichtige Grenzkonzeptionen ein-
gegangen, ohne die oben genannten sprachlichen Schwierigkeiten aus dem 
Auge zu verlieren. Eine detailliertere Darstellung der langen Begriffsge-
schichte der Grenze in ihren unterschiedlichsten Bedeutungskontexten er-
forderte in der Tat eine ganz andere Studie, die weit über das Forschungs-
thema dieser Studie hinausginge. Stattdessen werden in der folgenden 
Darstellung verschiedene und bis heute in vielen Kontexten sehr breit dis-
kutierte Grenzverständnisse grob in zwei Gruppen – in dialektische und 
differenztheoretische Grenzkonzeptionen – eingeteilt, um aus ihrer Entge-
gensetzung sowie Vermittlung etwas Produktives für die Debatte um die 
Grenzüberschreitungen (in) der Kunst entwickeln zu können. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

 
 
 
 
 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

 

1 Allgemein-begriffliches Verständnis     
von Grenze und Grenzüberschreitung 

 

 

1.1 DIALEKTISCHE BESTIMMUNG DER GRENZE 
 

Die erste Denktradition, bei der die Grenze – in verschiedenen Hinsichten 
– als ein dialektischer Begriff auftaucht, lässt sich bis auf die Philosophie 
der Antike zurückführen. Aus einer allgemein philosophiegeschichtlichen 
Perspektive beginnt eine Frühform der Dialektik der Grenze mit der eleati-
schen Schule im Sinne einer Paradoxie von Begrenztem und Unbegrenz-
tem. Obwohl Parmenides, der Begründer der eleatischen Philosophie, das 
Seiende zeitlich und räumlich für unbegrenzt hält, bedient er sich in seinen 
Fragmenten immer wieder dem Wort der ‚Grenze‘ (péras), um das Seien-
de als ein Ganzes zu charakterisieren und von dem Nicht-Seienden zu 
trennen.1 Ihm zufolge hat das Seiende zwar keine konkrete Grenze und 
unterliegt keinen Veränderungen, aber es hat wohl qualitative Grenzen 
und Bestimmungen, durch die es sich von dem Nicht-Seienden unter-
scheidet. Mit der Verwendung des Begriffs ‚Grenze‘ macht er zunächst 
sein bekanntes Argument über die logische Unmöglichkeit des Nicht-
Seienden geltend: Das, was nicht ist, könne man weder denken noch er-

                                                           
1 Vgl. Parmenides, Fragment 28 B, 14, 26f. u. 30–32 (Diels/Kranz-Nummerierung, 

im Folgenden gekürzt als DK). Vgl. auch Christof Rapp, „Grenzen des Seins. Die 
Diskussion um die Grenzen des Seienden in der Ontologie der vorsokratischen Phi-
losophen“, Wolfram Hogrebe/Joachim Bromand (Hrsg.), Grenzen und Grenzüber-
schreitungen. XIX. Deutscher Kongress für Philosophie, Bonn, 23–27. September 
2002: Vorträge und Kolloquien, Berlin 2004, S. 40–53, hier S. 41. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36 | GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN 

 

kennen.2 Die Unmöglichkeit des Nicht-Seienden weist also Parmenides 
anhand eines spezifischen Grenzbegriffs nach, der sich ex negativo verste-
hen lässt. Die Grenze begrenzt demzufolge nicht das „kugelförmige“3 Sei-
ende, sondern das Nicht-Seiende. Parmenides’ Schüler Melissos führt die-
se Gedanken fort indem er die Unbegrenztheit des Seienden durch eine 
einfache Form der Dialektik zu begründen versucht. Auch ihm zufolge 
gibt es nur ein unveränderliches Seiende. „Denn gäbe es zwei, so können 
sie nicht unbegrenzt sein, sondern würden eine Grenze gegeneinander bil-
den.“4 Bei den Eleatikern wird weiterhin diskutiert, dass das philosophi-
sche Denken sich vor der Überschreitung der Grenzen des Seienden schüt-
zen und das Seiende mit dem Nicht-Seienden nicht verwischen solle.5 Von 
daher stellt der Begriff der Grenze bei ihnen nicht nur eine ontologische 
Kategorie dar, sondern hat auch eine normative Funktion für das mensch-
liche Denken.  

Bekanntlich hat Platon in seiner Ideenlehre die von Parmenides aufge-
listeten Merkmale des Seienden, z.B. Unbegrenztheit, Unveränderlichkeit 
und Nicht-Teilbarkeit neu charakterisiert und als wahre Eigenschaften der 
‚Ideen‘ bezeichnet. Der ewigen, unveränderlichen und unbegrenzten Ide-
enwelt stellt Platon eine vergängliche, veränderliche und minderwertige 
Sinnenwelt gegenüber. Das gute Leben ist in dieser Welt erst dann mög-
lich, wenn sich die Menschen durch den folgerichtigen Vernunftgebrauch 
auf das Reich der vollkommenen Ideen beziehen. Im Rahmen dieser pla-
tonischen Einteilung in zwei Welten, die durch die menschliche Vernunft 
wiederum miteinander verbunden werden können, lassen sich zwei ver-
schiedene Verwendungsweisen des Begriffs der Grenze erkennen. Erstens 
verwendet Platon das Wort Grenze (péras) als einen dialektischen Metho-
denbegriff und bezeichnet sie – genauso wie die Philosophie selbst – als 
ein „Geschenk der Götter“.6 Durch eine folgerichtige und erfolgreiche 
Anwendung des Grenzbegriffs werden Gattungen und Spezies in Unter-
gattungen dialektisch aufgeteilt.7 Das dialektische Vorgehen und der rich-
                                                           
2 Vgl. Parmenides, Fragment 28 B 2 u. 6–8 (DK). 
3 Vgl. Parmenides, Fragment 28 B, 42–49 (DK). 
4 Melissos, Fragment 30 B 5 (DK). 
5 Rapp, „Grenzen des Seins. Die Diskussion um die Grenzen des Seienden in der On-

tologie der vorsokratischen Philosophen“, S. 46f. 
6 Platon, Philebos, 16c. 
7 Vgl. Platon, Philebos, 16c–18e. Vgl. auch Dorothea Frede, „Grenze und Unbe-

grenztheit – Das gute Leben in Platons Philebos“, Wolfram Hogrebe/Joachim 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTÄNDNIS | 37 

 

tige Gebrauch der Grenze ermöglichen somit für Platon die Bestimmung 
der Lebensbereiche oder auch der verschiedenen Disziplinen als solcher.  

Zweitens geht das Konzept der Grenze bei Platon über die Funktion 
der dialektischen Einteilungsfähigkeit hinaus und tritt selbst als eine von 
vier Seinsklassen auf.8 Platon teilt – durch die erwähnte dialektische Me-
thode – alles Seiende in das Unbegrenzte (1), die Grenze (2), eine Mi-
schung der ersten und zweiten Klasse (3) und die Ursache der Mischung, 
d.h. die Vernunft (4), ein.9 Der Begriff ‚Grenze‘ wird in diesem Zusam-
menhang von ihm nicht bloß als eine ontologische Kategorie bestimmt. 
Innerhalb dieser Klassen hat sie eher eine ethische Funktion, die sich für 
die Realisierung eines guten Lebens als notwendig erweist. Während die 
erste Klasse, „das Unbegrenzte“, das auch für die eleatische Schule das 
wesentliche Merkmal des Seienden war, eine unbestimmte Anzahl von 
gegensätzlichen Lebenszuständen wie Wärme/Kälte oder Lust/Schmerz 
darstellt, wird die Grenze als die Seinsklasse gedacht, die solche unbe-
stimmten Zustände durch den richtigen Gebrauch der Vernunft harmoni-
sieren sollte. Die Grenze hat also die Funktion, dem Widerstreit der Ge-
gensätze, die aus der Klasse des Unbegrenzten hervortreten, ein Ende zu 
bereiten.10 Sie bringt solche unbestimmten sowie widerstreitenden Größen 
und Zustände des Unbegrenzten in Ordnung, indem sie sie harmonisch 
mischt und durch eine mathematische Proportionierung miteinander kom-
mensurabel macht.  

Bevor man sich von der antiken Philosophie verabschiedet, lassen sich 
(mindestens) zwei wichtige Aspekte hervorheben, die sich für weitere dia-
lektische Grenzkonzeptionen, die noch diskutiert werden, als konstitutiv 
zeigen. Zum einen wird in der Antike der Begriff der Grenze in direktem 
Zusammenhang mit ihrem Gegensatz, d.h. der Unbegrenztheit, themati-
siert. Während die Unbegrenztheit (des Seienden) dabei einen höheren 
Wahrheitswert und -status erlangte, hatte die Grenze eher eine normative 
Funktion für endliche Menschen. Zum Zwecke eines guten Lebens sollte 
die menschliche Vernunft sie folgerichtig verwenden. Zum zweiten wird 
                                                                                                                         

Bromand (Hrsg.), Grenzen und Grenzüberschreitungen. XIX. Deutscher Kongress 
für Philosophie, Bonn, 23–27. September 2002: Vorträge und Kolloquien, Berlin 
2004, S. 62–75, hier S. 66f. 

8 Vgl. Platon, Philebos, 23b–d. 
9 Vgl. Platon, Philebos, 23c–d.  
10 Vgl. Frede, „Grenze und Unbegrenztheit – Das gute Leben in Platons Philebos“, S. 

69. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38 | GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN 

 

der Begriff der Grenze – wie besonders mit Platon deutlich wurde – zwei-
deutig aufgefasst. Im Rahmen der platonischen Dialektik wird sie nicht 
nur als ein trennender, abgrenzender oder klassifizierender, sondern zu-
gleich als ein harmonisierender Begriff gedacht, der die Gegensätze und 
Widersprüche in eine Ordnung bringt, miteinander verbindet und verei-
nigt. 

Die Gegenüberstellung der Grenze mit dem Unbegrenzten sowie ihre 
zweideutige – trennende und verbindende – Funktion werden auch nach 
der Antike immer wieder neu behandelt und charakterisiert. Nicht allein 
im Rahmen der mittelalterlichen Philosophie (im Kontext der metaphysi-
schen Gottesbeweise) oder in der Neuzeit (mit dem dualistischen Cartesi-
anismus), sondern besonders in und nach der Philosophie der Aufklärung 
fällt abermals ein ähnlicher Begriff der Grenze auf. Kant und insbesondere 
Hegel haben zwar ein völlig neues Verständnis der Dialektik entwickelt, 
das sich sehr stark von der platonischen Dialektik entfernte. Aber auch bei 
ihnen bleibt das gegensätzliche Verhältnis für die Bestimmung der Gren-
ze, d.h. deren unmittelbarer Bezug auf das Unbegrenzte, das Unendliche 
oder das Absolute, ausschlaggebend. Da die Philosophien von Kant und 
Hegel heutige Diskussionen über und Verständnisse von Grenzen und 
Grenzüberschreitungen immer noch sehr stark prägen und auch für die dif-
ferenztheoretischen Konzepte der Grenze, die im nächsten Kapitel behan-
delt werden, eine wichtige Rolle spielen, wird an dieser Stelle auf ihre je-
weiligen Grenzbegriffe näher eingegangen.  

Kants Transzendentalphilosophie, die sich vornehmlich darauf abzielt, 
das sinnlich Erkennbare von dem Nicht-Erkennbaren zu unterscheiden und 
damit die Grenze der sinnlichen Erkenntnis zu markieren, lässt sich als ei-
ne „Grenzwissenschaft“ bezeichnen.11 Bereits im Vorwort der Kritik der 
reinen Vernunft (1781) kündigt Kant sein programmatisches Ziel als eine 
Kritik „des Vernunftvermögens überhaupt, [...] mithin die Entscheidung 
                                                           
11 Volker Gerhardt, „Kolloquium 2. Transzendentalphilosophie als limitative Theorie. 

Einleitung“, Wolfram Hogrebe, Joachim Bromand (Hrsg.), Grenzen und Grenz-
überschreitungen. XIX. Deutscher Kongress für Philosophie, Bonn, 23–27. Sep-
tember 2002: Vorträge und Kolloquien, Berlin 2004, S. 76–78, hier S. 76. Der Be-
griff „Grenzwissenschaft“ wird hierbei weder im Sinne einer Pseudo-Wissenschaft 
noch als Kombination von zwei Wissensbereichen wie Biochemie und Geophysik 
verwendet. Vielmehr wird er im Zusammenhang mit Kants kritischer Philosophie 

[krínein]‚ [unter-]scheiden‘, ‚trennen‘) verstanden.  

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTÄNDNIS | 39 

 

der Möglichkeit oder Unmöglichkeit einer Metaphysik überhaupt und die 
Bestimmung sowohl der Quellen, als des Umfanges und der Grenzen der-
selben, alles aber aus Prinzipien“ an.12 Kant zufolge werden die Grenze 
und der Umfang des Erkennbaren nicht in den sinnlichen Gegenständen, 
sondern durch eine Selbstkritik der Vernunft in unserer Erfahrungsart bzw. 
-struktur bestimmt. Die für unsere Erfahrungen relevante Funktion des Er-
kenntnisvermögens beruhe auf der transzendentalen Idealität unserer An-
schauungsformen und Verstandeskategorien. Das Adjektiv ‚transzenden-
tal‘ spielt vor allem für den Kontext von Grenze und Überschreitungen ei-
ne wichtige Rolle. Kant stellt dieses Wort den in der platonischen Traditi-
on oder in den religiösen Kontexten gültigen Verwendungen des Wortes 
‚transzendent‘ entgegen.13 Während z.B. für Platon transzendente Ideen 
eine über die Sinnenwelt hinausliegende Wirklichkeit darstellen, sind 
transzendentale Formen und Prinzipien für Kant Grundsätze des reinen 
Verstandes, die jeder möglichen Erfahrung a priori vorangehen. Die trans-
zendentalen Prinzipien sind demzufolge nicht Prinzipien, die jenseits der 
Grenzen der sinnlichen Erkenntnis liegen, sondern Gesetze, die diese 
Grenze markieren oder bestimmen und damit das Erkennbare von dem 
bloß Denkbaren (den Noumena) trennen.  

Wenn hier von der Grenze der sinnlichen Erkenntnis gesprochen wird, 
heißt dies nicht, dass für Kant empirische Wissenschaften in ihrer Ent-
wicklung ein Ende hätten. Das sinnlich Erkennbare (oder der Bereich der 
möglichen Erkenntnis) stellt für ihn keine endliche Erkenntnis dar. Ohne 
Zweifel schreitet die wissenschaftliche Erkenntnis für Kant immer weiter 
fort und sie ist unbegrenzt: „Die Erweiterung der Einsichten in der Ma-
thematik, und die Möglichkeit immer neuer Erfindungen geht ins Unendli-
che […]. Aber Schranken sind hier gleichwohl nicht zu verkennen, denn 
Mathematik geht nur auf Erscheinungen, und was nicht ein Gegenstand 
der sinnlichen Anschauung sein kann, als die Begriffe der Metaphysik und 
                                                           
12 Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft (1781), Jens Timmermann (Hrsg.), 

Hamburg 1998, A xii, im Folgenden zitiert als KrV B/A. 
13 Vgl. Kant, KrV B 353f. Für den Unterschied zwischen transzendentalen und trans-

zendenten Ideen im Rahmen der Antinomien der Vernunft vgl. Kant, KrV B 593 f. 
„So lange wir mit unseren Vernunftbegriffen bloß die Totalität der Bedingungen in 
der Sinnenwelt […] zum Gegenstand haben: so sind unsere Ideen zwar transzen-
dental, aber doch kosmologisch. So bald wir aber das das Unbedingte [...] in dem-
jenigen setzen, was ganz außerhalb der Sinnenwelt, mithin außer aller möglichen 
Erfahrung ist, so werden die Ideen transzendent.“ 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40 | GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN 

 

Moral, das liegt ganz außerhalb ihrer Sphäre, und dahin kann sie niemals 
führen; sie bedarf aber derselben auch gar nicht.“14 Die Grenze der sinnli-
chen Erkenntnis bedeutet demzufolge vielmehr die Beschränkung unserer 
Erkenntnis auf die Sinnlichkeit. In einem empirischen Wissensbereich, 
dessen Umfang von der räumlich-zeitlichen Struktur der Anschauungs-
formen und der transzendentalen Idealität unserer Verstandesbegriffe ab-
hängt, können wir für Kant durch eine richtige Anwendung dieser Formen 
bzw. durch deren Beschränkung auf das empirisch Gegebene unendlich 
viele neue Erkenntnisse gewinnen.  

Der Vergleich bzw. der Unterschied zwischen den oben verwendeten 
zwei Begriffen – der ‚Grenze‘ und der ‚Schranke‘ – wird von Kant in den 
Prolegomena (1783) näher erläutert. Die Vernunft, als das ganze Vermö-
gen des Denkens hat für Kant an sich keine Grenzen.15 Sie kann bloß un-
endlich denken. Das Denken sei für sinnliche Erkenntnis zwar eine not-
wendige, aber keine hinreichende Bedingung.16 Wir können eine sichere 
Erkenntnis der sinnlichen Welt erst dann gewinnen, wenn wir unsere Ver-
nunft richtig orientieren. Diese Orientierung ist für Kant nichts anderes als 
eine kritische Selbstorientierung der Vernunft, indem das unendliche Den-
ken durch sich selbst klar unterteilt wird. Vernunft hat also als Denkver-
mögen keine Grenze, aber sie setzt selbst eine Grenze, und noch kon-
kreter: Um der richtigen sinnlichen Erkenntnis willen muss sie sich selbst 
eine Grenze setzen.17 Selbstbegrenzung der Vernunft im Bereich der em-
pirischen Erkenntnis geschieht dadurch, dass sie sich von dem Bereich des 
bloß Denkbaren (d.h. des Dinges an sich) distanziert und sich nur auf Er-
                                                           
14 Immanuel Kant, Prolegomena zu einer jeden künftigen Metaphysik, die als Wissen-

schaft wird auftreten können (1783), Karl Vorländer (Hrsg.), Hamburg 71993, A 
167, im Folgenden zitiert als Prolegomena, A. Vgl. auch Paul Guyer, „Transzen-
dentaler Idealismus und die Grenzen der Erkenntnis“, Wolfram Hogrebe, Joachim 
Bromand (Hrsg.), Grenzen und Grenzüberschreitungen. XIX. Deutscher Kongress 
für Philosophie, Bonn, 23–27. September 2002: Vorträge und Kolloquien, Berlin 
2004, S. 89–103, hier S. 100–103. 

15 Vgl. Kant, Prolegomena, A 167.  
16 Vgl. Herbert Schnädelbach, „Grenzen der Vernunft? Über einen Topos kritischer 

Philosophie“, Wolfram Hogrebe, Joachim Bromand (Hrsg.), Grenzen und Grenz-
überschreitungen. XIX. Deutscher Kongress für Philosophie, Bonn, 23–27. Sep-
tember 2002: Vorträge und Kolloquien, Berlin 2004, S. 283–295, hier S. 283. 

17 Vgl. Kant, Prolegomena, A 181. Vgl. auch Schnädelbach, „Grenzen der Ver-
nunft?“, S. 293f.  

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTÄNDNIS | 41 

 

scheinungen desselben beschränkt. Das Ding an sich, das nicht zu dem 
sinnlichen Erfahrungsfeld gehört, wird von Kant bloß als Grund dieses 
Feldes angenommen. Demzufolge können nicht die Dinge der Welt, wie 
sie sind, sondern nur ihre Erscheinungen, wie sie in Raum und Zeit vorge-
stellt werden, erkannt werden. Die Dinge an sich sind und bleiben die 
Schranken unserer Erkenntnis, über die wir nur spekulieren können.18  

Der Begriff der Schranke lässt sich in diesem Zusammenhang wie eine 
Barriere des Dinges an sich, d.h. der intelligiblen Welt, verstehen, die dem 
sinnlichen Erkenntnisvermögen – dem menschlichen Verstand – völlig 
unzugänglich bleibt. Jenseits dieser Schranke liegt für Kant ein Nichts o-
der ein leerer Raum, der aus bloßen Verneinungen besteht.19 Die Schranke 
trennt das Ding an sich von dem Feld der sinnlichen Erkenntnis negativ 
und schließt jegliche Überschreitungsmöglichkeit aus. Das Ding an sich 
stellt letzten Endes die Schranke unserer Erkenntnis dar, deren Überschrei-
tung prinzipiell nicht möglich ist. Versucht man das Ding an sich trotzdem 
mit den transzendentalen Formen des Verstandes zu erkennen, dann wird 
es nicht als ein Ding an sich, sondern notwendigerweise in ihrer Er-
scheinung erkannt.  

Gegenüber diesem negativen Charakter der Schranke sieht Kant „in al-
len Grenzen […] etwas Positives“.20 Die Grenze schließt nicht nur den 
Raum ein, der innerhalb ihrer selbst liegt, sondern sie gehört auch zu dem 
Raum, der jenseits ihrer selbst liegt.21 Die Grenze begrenzt also ein Er-
kenntnisfeld ‚positiv‘, weil sie innerhalb desselben Grenzüberschreitungen 
zulässt. Überdies hängen die Grenzen und deren Überschreitungen von 
den Bestimmungen des Subjekts, d.h. von dessen reflexiven Praktiken ab. 
Es geht nämlich darum, auf welche Art und Weise es sein Erkenntnisver-
mögen im Hinblick auf die sinnlichen Phänomene verwendet. Dagegen 
sind die Schranken zunächst nicht die Bestimmungen unseres Vermögens. 
                                                           
18 „Spekulieren“ wird hier weder im Sinne von Hegels spekulativer Logik noch des 

spekulativen Realismus, sondern weiterhin im kantischen Sinne verwendet: „Eine 
theoretische Erkenntnis ist spekulativ, wenn sie auf einen Gegenstand, oder solche 
Begriffe von einem Gegenstande, geht, zu welchem man in keiner Erfahrung ge-
langen kann.“  Kant, KrV B 662. Hegel wird dagegen eben durch den Begriff der 
Spekulation den Unterschied zwischen bloß Denkbarem und wahr Erkennbarem 
aufheben.  

19 Vgl. Kant, Prolegomena, A 166f. 
20 Kant, Prolegomena, A 170. 
21 Vgl. Kant, Prolegomena, A 181. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42 | GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN 

 

Vernunft kann – und um der Erkenntnis willen: muss – die Schranke er-
kennen und diese dann reflexiv als ihre eigene Grenze setzen.  

Mit dieser minimalen Unterscheidung zwischen Schranke und Grenze 
lässt sich das oben diskutierte Argument der Unbegrenztheit unserer Er-
kenntnis besser klären: Sinnliche Erkenntnis hat zwar keine Grenzen, wohl 
aber Schranken.22 Die sich richtig orientierende Vernunft erkennt die 
Schranken – die Unzugänglichkeit – der intelligiblen Welt bzw. der No-
umena und beschränkt sich auf den Bereich, der nur der Gegenstand der 
sinnlichen Anschauung sein kann. Innerhalb der Schranke, die die Ver-
nunft erkennt und als ihre eigene Grenze setzt, sucht sie nach unendlichen 
Kenntnissen. In einem empirischen Erkenntnisbereich wie Physik oder 
Mathematik, wo eigene Grenzen erkannt werden, ist also für Kant unsere 
Erkenntnis grenzenlos. Selbstbegrenzung der Vernunft in ihrem er-
kenntnistheoretischen Gebrauch ist ihm zufolge vor allem für sichere 
Kenntnisse notwendig. Darum lässt sich behaupten, dass Kant eben durch 
die Beschränkung der Erkenntnisformen bzw. -begriffe auf die Sinnlich-
keit die prinzipielle Grenzenlosigkeit der Erkenntnis sichern wollte.23  

Der größte Kritiker der kantischen Unterscheidung zwischen den Be-
griffen ‚Schranke‘ und ‚Grenze‘ ist bekanntlich G.W.F. Hegel. Bevor wir 
auf seine Kritik eingehen, soll aber noch erwähnt werden, welches Prob-
lem für Kant durch eine mögliche Überschreitung der Grenze hervortritt. 
Wenn die Vernunft ihre Grenzen übersieht und ihre Erkenntnisbegriffe auf 
den Bereich der Noumena anwendet, dann verzweifelt sie für Kant an sich 
selbst. Wenn man sich der reinen Verstandesbegriffe „über die Grenzen 
der Erfahrung hinaus“ ohne Beschränkung bedient, so läuft man Gefahr, 
„durch leere Vernünfteleien von den bloßen formalen Prinzipien des rei-
nen Verstandes einen materialen Gebrauch zu machen“24 und über die 
Gegenstände, die uns sinnlich nicht gegeben werden können, zu urteilen. 
„Der Skeptizismus ist uranfänglich aus der Metaphysik und ihrer poli-
zeilosen Dialektik entsprungen.“25 Die Selbstverzweiflung der Vernunft 
durch den falschen Gebrauch (oder ‚Missbrauch‘) derselben ist Kant zu-
folge ein Grund für ihre Verwicklung in Paralogismen, Antinomien und 
(falsche) Ideale.  

                                                           
22 Vgl. Schnädelbach, „Grenzen der Vernunft?“, S. 288. 
23 Vgl. Schnädelbach, „Grenzen der Vernunft?“, S. 293.  
24 Kant, KrV B 449. 
25 Kant, Prolegomena, A 164.  

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTÄNDNIS | 43 

 

Hinsichtlich einer solchen Gefahr, die selbst der Natur der Vernunft 
immanent entspringt, bestimmt Kant die Aufgabe der transzendentalen 
Dialektik „als eine Kritik des Verstandes und der Vernunft [...], um den 
falschen Schein ihrer grundlosen Anmaßungen aufzudecken und ihre An-
sprüche auf Erfindung und Erweiterung [...] zur bloßen Beurteilung und 
Verwahrung des reinen Verstandes vor sophistischem Blendwerke herab-
zusetzen.“26 Das Wort „Dialektik“ wird also in diesem Zusammenhang bei 
Kant doppeldeutig verwendet. Erstens bezeichnet er sie als „einen logi-
schen Schein“, durch den die Vernunft sich in Widersprüche bzw. Anti-
nomien verwickelt.27 Zweitens impliziert dieser Begriff im Rahmen der 
transzendentalen Dialektik eine selbst-reflexive Tätigkeit der Vernunft, die 
jene Scheinlogik aufdeckt und zugleich die Vernunft davor schützt, in 
Trugschlüsse zu geraten.28  

Zusammenfassend lässt sich also festhalten, dass nach Kant Grenzen-
Setzen für die Erkenntnis konstitutiv ist. Zieht man keine Grenze, erkennt 
man nichts. Erkenntnis ist immer eine bestimmte Erkenntnis, die wir nur 
innerhalb der selbstbestimmten Grenzen erwerben können. Vernunft ohne 
Grenze bleibt ein Vermögen ohne Schutz und verwickelt sich in Antino-
mien. Durch die falsche Verwendung von Erkenntnisformen bzw. Kate-
gorien (zum Zwecke eines unbedingten Wissens) geht die Vernunft über 
die Grenzen der möglichen Erkenntnis hinaus und gelangt zu Aussagen 
bzw. Gedanken über die Welt, die weder bewiesen noch widerlegt werden 
können. Die Antinomien29 gehen zwar aus der Natur der Vernunft selbst 
hervor, aber können eben durch diese selbst beseitigt werden. Sie stellen 
für Kant letztlich den über die Erfahrungsgrenzen hinausgehenden, d.h. 
                                                           
26 Kant, KrV B 87f. 
27 Kant, KrV B 350.  
28 Vgl. Kant, KrV B 354f. 
29 Hier kann weder auf die jeweiligen Beweise noch auf die Auflösung der Antino-

mien im Einzelnen eingegangen werden. Jedoch ist es wichtig, die erste Antinomie 
zu erwähnen, weil sie der hier diskutierten Dialektik der Grenze und des Unbe-
grenzten in gewisser Hinsicht sehr nahe kommt. Dabei handelt es sich um die Fra-
ge, ob die Welt einen Anfang und ein Ende (Grenze) oder keinen Anfang und kein 
Ende habe (oder unbegrenzt sei). Für Kant macht man, wenn man hier Anfang und 
Ende (d.h. Grenze) jeweils als eine mathematische Größe denkt und diese auf die 
Sinnlichkeit anwendet, wieder einen falschen Gebrauch der Vernunft: Denn das 
Unendliche oder das Unbegrenzte lässt sich in der Welt der raumzeitlichen Phäno-
mena nur vergeblich suchen. Vgl. Kant, KrV B 454f. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44 | GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN 

 

transzendenten Gebrauch der Vernunft dar, durch den diese sich jedoch 
von dem Bereich des Erkennbaren verabschieden würde.  

Während nach Kant die Erkenntnis nur innerhalb der bestimmten – 
und selbst-reflexiv gesetzten – Grenzen möglich ist, spielt Hegel zufolge 
auch das von der Vernunft scheinbar Ausgegrenzte für die (wahre) Er-
kenntnis eine notwendige Rolle. Hegel zeigt dies vor allem dadurch, dass 
er den Begriff der (transzendentalen) Dialektik stark – oder radikal – ver-
ändert.30 Er ist sich zwar mit Kant darüber einig, dass Antinomien der 
Vernunft als die der Natur der Vernunft entspringenden Widersprüche zu 
denken sind.31 Jedoch stellen diese für ihn nur einen begrenzten Teil der 
Widersprüche der Welt dar. Antinomien lassen sich nach Hegel nicht bloß 
auf vier Sätze bzw. Gegensätze reduzieren. Vielmehr befinden sie sich „in 
allen Gegenständen aller Gattungen, in allen Vorstellungen, Begriffen und 
Ideen.“32 Mit anderen Worten: Der Widerspruch liegt für ihn nicht allein 
in der Natur einer subjektiven (oder verzweifelten) Vernunft, sondern in 
der Natur der Sache selbst und gehört notwendigerweise zu der logischen 
Struktur der Wahrheit.  

Hegel macht in diesem Zusammenhang einen grundlegenden Unter-
schied zwischen einer abstrakten und einer konkreten Unendlichkeit, wo-
bei jene auf Kants Diagnose der Antinomien der subjektiven Vernunft 
verweist und diese deren objektive Gestalt bezeichnet, die erst durch ge-
schichtliche und intersubjektive Aufhebungsprozesse zu erkennen sei. 
Kant habe nach Hegel die sich widersprechenden Gedankenbestimmungen 
der Vernunft nur als deren abstrakt-unendliche Bestimmungen aufgezeigt, 
ohne sie als der objektiven Wirklichkeit zugehörig geltend zu machen. So 
habe Kant das Antinomienproblem bloß subjektiviert und auch seine Lö-

                                                           
30 Vgl. dazu Andreas Arndt, „Hegels Transformation der transzendentalen Dialektik“, 

Mariano Alvarez-Gómez, Paredes Martín, María del Carmen (Hrsg.), La contro-
versia de Hegel con Kant. II congreso internacional (13–16 de mayo de 2002), Sa-
lamanca 2004, S. 51–67. 

31 Vgl. Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Werke 8. Enzyklopädie der philosophischen 
Wissenschaften im Grundrisse. 1830. Teil 1. Die Wissenschaft der Logik: mit den 
mündlichen Zusätzen, Eva Moldenhauer, Karl Markus Michel (Hrsg.), Frankfurt 
am Main 62003, S. 126.  

32 Hegel, Werke 8, S. 127. Hervorhebung im Original. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTÄNDNIS | 45 

 

sungsvorschläge blieben nur im Kreis einer subjektiven Vernunft.33 Darum 
seien die subjektiven Bestimmungen letzten Endes immer bloß endlich.34 
Erst wenn diese abstrakt-endliche Bestimmungen der (reinen) subjektiven 
Vernunft im breiten Rahmen, d.h. im Horizont des Unendlichen bzw. des 
Absoluten aufgefasst werden, lassen sie für Hegel dialektisch über die ge-
schichtlich-intersubjektiven bis hin zu den konkret-unendlichen Formen 
des Absoluten aufheben.  

Diese allgemeinen Anmerkungen zu Hegels radikaler Umdeutung der 
Dialektik haben bestimmte Implikationen hinsichtlich des Begriffs der 
‚Grenze‘. Zuerst einmal ist es wichtig festzustellen, dass für Hegel das 
Wissen in keinem Sinne begrenzt sein kann. Es gilt und realisiert sich 
stattdessen nur als absolutes Wissen. Zum Zwecke und im Kreise eines 
solchen Wissens sollen alle gesetzten Grenzen bzw. endlich-subjektiven 
Bestimmungen dialektisch-geschichtlich aufgehoben werden. Nicht He-
gels umstrittene Logik der Notwendigkeit als solche, sondern vielmehr die 
Funktion der ‚Aufhebung‘ in dieser Logik lässt sich an dieser Stelle her-
vorheben. Bekanntlich hat Hegel bei der Verwendung dieses Worts jedes 
Mal dessen drei Bedeutungen – Negieren, Bewahren und Hochheben – 
gleichzeitig im Auge. Aus dieser Perspektive lässt sich bei Hegel die 
Überschreitung einer Grenze als deren Aufhebung verstehen, die einen di-
alektischen Prozess darstellt, wobei eine endlich-begrenzte Subjektivität 
bis zum absoluten Wissen schreitet. Anders ausgedrückt existieren end-
lich-subjektive Formen oder Grenzen nur, um – in allen drei Bedeutungen 
– aufgehoben zu werden.35 Dies lässt sich besonders im Hinblick auf He-
gels kritische Auseinandersetzung mit der Unterscheidung zwischen dem 
Erkennbaren und Denkbaren zeigen, die Kant mit einer Differenzierung 
von ‚Schranke‘ und der ‚Grenze‘ begründen wollte.36 Hegel zufolge ist die 
Schranke des Ding an sich nur für uns – für ein bewusstes Wesen – eine 
Schranke, die genauso wie die Grenze eine Dynamik der Überschreitung 
                                                           
33 Vgl. Rainer Schäfer, Die Dialektik und ihre besonderen Formen in Hegels Logik. 

Entwicklungsgeschichtliche und systematische Untersuchungen, Hamburg 2001, S. 
57.  

34 Vgl. Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Werke 20. Vorlesungen über die Geschichte 
der Philosophie, Eva Moldenhauer, Karl Markus Michel (Hrsg.), Frankfurt am 
Main 31986 S. 403f. 

35 Vgl. Sebastian Reus, Unglückliches Bewusstsein. Denken ohne Dialektik bei Botho 
Strauss, Würzburg 2006, S. 34. 

36 Vgl. Schnädelbach, „Grenzen der Vernunft?“, S. 285. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46 | GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN 

 

impliziert: „Im Bewusstsein der Schranke der Endlichkeit liegt das 
Darüberhinaussein.“37 Für den bewussten Menschen ist die Schranke also 
etwas, worüber er hinausgehen soll. Hingegen haben die Dinge der Welt 
für sich keine Schranke, d.h., sie sind sich ihrer Schranke nicht bewusst: 
„Der Stein, das Metall ist nicht über seine Schranke hinaus, darum weil sie 
für ihn nicht Schranke ist.“38 Während diese nach Hegel nicht angeregt 
sein können, ihre Schranken zu überschreiten, ist die Schranke für uns nur 
eine scheinbare Schranke, die aufzuheben und dadurch wiederum als eine 
Grenze zu denken ist. Hegel bezeichnet diesen – und jeden – Aufhebungs-
prozess als einen Prozess des Sollens, weil Etwas (als ein Gegenstand des 
Bewusstseins) an seiner Schranke bzw. seiner Grenze „sowohl ist als nicht 
ist“, das heißt einen Selbstwiderspruch hat:39 

 
„Betrachten wir nunmehr näher, was wir an der Grenze haben, so finden wir, wie die-
selbe einen Widerspruch in sich enthält und sich somit dialektisch erweist. Die Grenze 
macht nämlich einerseits die Realität des Daseins aus, und andererseits ist sie dessen 
Negation.“40 

 
Der Widerspruch des Etwas, den Hegel an einer anderen Stelle als die der 
Grenze desselben immanente „Unruhe“41 bezeichnet, treibt es notwendi-
gerweise dazu, über sich selbst hinauszugehen. Im Rahmen dieses dialek-
tisch-notwendigen Prozesses lässt sich erkennen, dass das, was Kant für 
die Grenze hielt, bei Hegel auch auf die Schranke angewandt wird.42 Nach 
Hegel werden Schranken immer zu Grenzen, indem sie in verschiedenen 
Stufen des Denkens aufgehoben werden (sollen). Gegen Kants Verständ-
nis der Schranke schreibt Hegel in der Wissenschaft der Logik: „[E]s wird 
behauptet, es könne über die Schranke nicht hinausgegangen werden. In 
dieser Behauptung liegt die Bewußtlosigkeit, daß darin selbst, daß etwas 

                                                           
37 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Werke 16. Vorlesungen über die Philosophie der 

Religion, Eva Moldenhauer, Karl Markus Michel (Hrsg.), Frankfurt am Main 1986, 
S. 168. Vgl. auch Schnädelbach, „Grenzen der Vernunft?“ S. 286. 

38 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Werke 5. Wissenschaft der Logik, Eva Molden-
hauer, Karl Markus Michel (Hrsg.), Frankfurt am Main 1986, S. 145.  

39 Hegel, Werke 5, S. 136. 
40 Hegel, Werke 8, S. 197. 
41 Hegel, Werke 8, S. 138. 
42 Vgl. Schnädelbach, „Grenzen der Vernunft?“, S. 285. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTÄNDNIS | 47 

 

als Schranke bestimmt ist, darüber bereits hinausgegangen ist.“43 Kant ha-
be, so Hegel, mit seiner Bestimmung des Dinges an sich als die Schranke 
unserer Erkenntnis über dieses bereits sehr viel gesagt. Die Schranke ist 
uns erst im Hintergrund eines dialektischen Wissens über die Unbe-
schränktheit verständlich. „[E]ine Bestimmtheit, Grenze ist als Schranke 
nur bestimmt im Gegensatz gegen sein Anderes überhaupt als gegen sein 
Unbeschränktes, das Andere einer Schranke ist eben das Hinaus über die-
selbe.“44 Dadurch, dass Hegel die Schranke des Dinges an sich als eine 
Art Grenze denkt, löst er letztlich auch die Unterscheidung zwischen dem 
bloß Denkbaren und Erkennbaren auf, die Kant anhand der Begriffe der 
Grenze und der Schranke sowie um der sicheren Erkenntnis willen postu-
liert hatte.  

Hegels Überwindung dieser Trennung soll allerdings nicht so gedacht 
werden, dass er Kants Bestimmung der Grenze als ein reflexives Tun der 
Vernunft völlig verneinte. Im Gegenteil lässt sich wohl behaupten, dass er 
die kantische ‚Grenzwissenschaft‘ mit ihren eigenen Mitteln auf sich an-
wendet und sie in eine Wissenschaft des unbegrenzten bzw. des absoluten 
Erkennens verwandelt. Auch Hegel geht hauptsächlich von einem Kon-
zept der Grenze aus, das durch das Geistige oder das Bewusstsein reflexiv 
gesetzt wird und nicht als ein bloß äußerlich Gegebenes zu denken ist. 
Anders als Kant behauptet er aber, dass zugleich die andere Seite der 
Grenze bzw. der (scheinbaren) Schranke, d.h. das Ding an sich, durch die 
sogenannte spekulative Logik zu erkennen sei. Und zwar noch grundle-
gender: Für die wahre Erkenntnis ist Hegel zufolge nicht nur das Diesseits 
der selbstbestimmten Grenze, sondern auch das Jenseits derselben ent-
scheidend und als eine negative Bestimmung immer schon im Spiel. So-
bald man der Erkenntnis eine Grenze setzt, hat man eben durch diese 
Grenzsetzung das Pseudo-Unerkennbare oder das bloß Denkbare schon 
berührt und es sogar negativ bestimmt. Die Grenze hat also für Hegel 
nicht die Funktion, das Erkennbare vom Denkbaren oder das Sein vom 
Nicht-Sein völlig zu trennen, sondern das Negative des Daseins auf es 
selbst zu beziehen. Als eine negative Figur stellt die Grenze eine der be-
treffenden Sache, dem Sein oder dem Wissensbereich interne Qualität dar. 
In diesem Sinne unterscheidet Hegel zwischen quantitativen und qualitati-
ven Grenzen: 
 
                                                           
43 Hegel, Werke 5, S. 145. 
44 Hegel, Werke 5, S. 145.  

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48 | GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN 

 

„Die Auffassung der Grenze als einer bloß äußerlichen Bestimmung des Daseins hat ih-
ren Grund in der Verwechslung der quantitativen mit der qualitativen Grenze. […] Be-
trachten wir z.B. ein Grundstück, welches drei Morgen groß ist, so ist dies seine quanti-
tative Grenze. Weiter ist nun aber auch dieses Grundstück eine Wiese und nicht Wald 
oder Teich, und dies ist seine qualitative Grenze.“45 
 
Das Konzept der qualitativen Grenze bedeutet also eine dem Dasein eige-
ne und negative Bestimmung und weist auf einen ständigen und internen 
Dialog mit der anderen Seite des Etwas oder des Seins, d.h. mit dessen 
Negation, hin. Zwischen Etwas und seiner Grenze gibt es für Hegel nicht 
bloß ein positives Verhältnis; das heißt, dass die Grenze von Wiese nicht 
direkt im Wiesesein zu erkennen ist. Vielmehr steht dieses Etwas durch 
die Grenze in einem negativen Verhältnis mit einem Anderen (z.B. mit 
Wald). Die Grenze lässt sich von daher als eine Art Negation denken, die 
für Etwas und Andere bestimmend ist und sich konstitutiv für die Identität 
vom Dasein erweist:  

 
„Die Negation ist im Dasein mit dem Sein noch unmittelbar identisch, und diese Nega-
tion ist das, was wir Grenze heißen. Etwas ist nur in seiner Grenze und durch seine 
Grenze das, was es ist. Man darf somit die Grenze nicht als dem Dasein bloß äußerlich 
betrachten, sondern dieselbe geht vielmehr durch das ganze Sein hindurch.“46 
 
Eine vollständige Rekonstruktion des Grenzbegriffs im Rahmen der hegel-
schen Dialektik erfordert zwar eine noch tiefgründigere Untersuchung sei-
ner Philosophie.47 Jedoch lassen sich mit Blick auf die bisherigen Anmer-
kungen grob drei Merkmale der Grenze zusammenfassen, auf die im 
nächsten Kapitel mit differenztheoretischen Ansätzen kritisch rekurriert 
wird: Als Erstes ist bei Hegel – ähnlich wie bei den anderen dialektisch-
orientierten Grenzkonzeptionen – das Spiel des Unbegrenzten für die Be-
stimmung der Grenze und der Überschreitung unerheblich. Diese zwei 
Begriffe werden im Hintergrund des dialektischen Verhältnisses von Ge-
gensätzen wie Endlichkeit und Unendlichkeit oder Etwas und Anderes be-
handelt sowie auf das Unendliche und das Unbegrenzte bezogen. Grenzen 
                                                           
45 Hegel, Werke 8, S. 197. 
46 Hegel, Werke 8, S. 197. 
47 Für eine detaillierte Untersuchung über die Rolle des Grenzbegriffs in Hegels 

Frühphilosophie vgl. Anne-Kristina Kwade, Grenze. Hegels ‚Grenz‘-Begriff 1804/5 
als Keimzelle der Dialektik, Würzburg 2000. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTÄNDNIS | 49 

 

und Überschreitungen haben ihre Bestimmung immer im Zusammenhang 
eines unendlich Dritten, d.h. des absolut Unbegrenzten. Sie bilden mit dem 
Unbegrenzten (dem Unendlich-Negativen der Grenze) eine triadische 
Struktur und können jeweils nur aus dieser Struktur heraus verstanden 
werden. 

Als Zweites lässt sich erwähnen, dass Hegel zufolge das Hinausgehen 
über die Grenze – d.h. Grenzüberschreitung – für den Begriff der Grenze 
eine Notwendigkeit darstellt und eben darum zwischen Grenze und Über-
schreitung eine konstitutive Relation besteht. In diesem Sinne geht Hegel 
über die vorhin diskutierten dialektischen Grenzverständnisse weit hinaus. 
Beide Begriffe sind immanent miteinander verbunden, weil das Denken 
über die Grenze im Horizont der Unbegrenztheit immer mit dem Denken 
ihrer Überschreitung zusammen zustande kommt. Grenzen existieren im 
System des absoluten Wissens nur, weil sie überschritten werden können. 
Eine unüberschreitbare Grenze gibt es für Hegel nicht. Diese dialektisch-
konstitutive Relation zwischen Grenze und Überschreitung wird von ihm 
aber nicht als eine positive gedacht, sondern als eine widersprüchliche Be-
ziehung beschrieben, die es im nächsten Kapitel (I.2) noch zu hinterfragen 
gilt. 

Drittens behauptet Hegel, dass die Grenze als eine negative Form nicht 
bloß eine Äußerlichkeit der betreffenden Sache darstellt, sondern sie die-
ser völlig intern ist. Die qualitative Grenze, um die es ihm geht, betrifft 
den gesamten Existenzbereich einer Sache. Die Grenze sei also nicht als 
eine Randlinie zu denken, die Etwas geometrisch umschließt. Vielmehr 
geht sie, wie oben zitiert, „durch das ganze Sein hindurch.“ Etwas in sei-
ner Grenze steht mit seinem Anderen in einem internen Verhältnis. In die-
sem Sinne schreibt Hegel der Grenze eine Identifikationsfunktion zu: Die 
Grenze von Etwas bestimmt dieses Etwas negativ. Inwiefern die Grenze 
aber immer nur als eine negative Figur zu denken ist, wird ebenso im 
nächsten Kapitel eingehend diskutiert.  

Aus dem kurzen Exkurs zu den dialektischen Grenzkonzeptionen lässt 
sich allgemein schließen, dass der Begriff der Grenze von Platon, Kant 
und Hegel im direkten Zusammenhang mit ihrer eigenen Negation, d.h. 
mit dem ‚Unbegrenzten‘, thematisiert wird. Trotz der erheblichen Unter-
schiede zwischen ihren Dialektik-Auffassungen gehen sie generell von ei-
nem triadischen Verhältnis zwischen Grenze, Überschreitung und Unbe-
grenztem aus. Die Diskussion über Grenze und Überschreitungen bleibt 
damit größtenteils von dem Spiel des Unbegrenzten (d.h. des unendlich 
Negativen der Grenze) abhängig.  

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50 | GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN 

 

Gleichzeitig lässt sich insbesondere bei Hegel, bei dem die Dialektik 
ihren Höhepunkt erreicht hat, eine konstitutive Beziehung zwischen Gren-
ze und Überschreitung feststellen. Frühere dialektischen Denktraditionen 
(in der Antike) sowie später Kants Philosophie haben zwar ebenfalls diese 
Beziehung erkannt, die sie aber (sowohl im moralischen als auch im er-
kenntnistheoretischen Sinne) als negativ bewertet haben und die darum 
durch das folgerichtige Denken beseitigt werden sollte. Dagegen war die-
ses logisch Negative für Hegel nur etwas, das im Rahmen einer dialektisch 
strukturierten und teleologischen Fortschrittsgeschichte aufzuheben war. 
Ungeachtet dieser und weiterer Unterschiede lässt sich die konstitutive 
Beziehung zwischen Grenze und Überschreitung als einen wichtigen und 
gut nachvollziehbaren Charakter der dialektisch-orientierten Theorien her-
vorheben.  

Allerdings muss man das Spiel der ‚Unbegrenztheit‘ und der ‚Negati-
vität‘ in dieser konstitutiven Beziehung noch kritisch überprüfen bzw. ak-
tualisieren. Denn es drängt sich die Frage auf, inwiefern das Konzept der 
Unbegrenztheit aus heutiger Sicht noch eine Aktualität besitzt. Ist die Vor-
stellung einer Unbegrenztheit oder des Absoluten heute – oder seit gerau-
mer Zeit – bei den Praktiken des modernen Subjekts in verschiedenen Be-
reichen des Lebens und des Wissens immer noch ausschlaggebend? Man 
kann wohl – oder zumindest intuitiv – argumentieren, dass sich unsere 
Welt- und Selbstvorstellungen von dem Gedanken eines unendlichen Le-
bens und einer über das Leben hinausgehenden Sakralität immer weiter 
entfernen. Dass eine Vorstellung des Jenseits der Grenze und deren Ab-
hängigkeit von Unbegrenztheit und vom Absoluten für das moderne Sub-
jekt weniger Sinn macht, heißt selbstverständlich nicht, dass diese in der 
Politik, der Wirtschaft und der Gesellschaft in anderen Weisen und For-
men nicht hervortreten. Diese Intuition weißt vielmehr darauf hin, dass die 
Grenzen – prinzipiell – auch ohne einen über sie unendlich hinausgehen-
den Bereich des Unbegrenzten problematisiert bzw. thematisiert werden 
können. Dementsprechend wird im Folgenden der Begriff der Grenze so 
geklärt, dass dabei kein Symptom des Absoluten bzw. des Unbegrenzten 
auftaucht. Gleichzeitig wird auch die in den dialektischen Theorien als ne-
gativ postulierte Beziehung zwischen Grenze und Überschreitung grund-
legend hinterfragt. Zwar kann man wohl annehmen, dass es eine Reihe 
von Begriffen gibt, die man als negativ oder positiv einordnen kann. Ist 
das Verhältnis zwischen Grenze und Überschreitung aber (nur) auf negati-
ve oder positive Weise zu bestimmen? Oder kann man zwischen ihnen 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTÄNDNIS | 51 

 

noch von anderen Verhältnissen reden, die weder positiv noch negativ, 
aber doch für ihre Relation entscheidend sind? 

 
 

1.2 DIFFERENZTHEORETISCHES VERSTÄNDNIS       
DER GRENZE  

 

‚Differenzphilosophie‘, mit der man generell unprogrammatische Schrif-
ten einer Reihe französischer Autoren ab den 1960er Jahren bezeichnet, 
lässt sich als ein alternatives Bild von Grenze und Überschreitung anfüh-
ren.48 Wegen ihrer zeitlichen Nähe (im Vergleich zu den oben diskutierten 
Philosophien) kann man sie zwar als eine aktuelle Strömung bezeichnen. 
Jedoch liegen ihre historischen Wurzeln bereits in den Schriften von 
Friedrich Nietzsche, Baruch de Spinoza und sogar Heraklit von Ephesus. 
Anstatt diese philosophische Linie vollständig zu rekonstruieren und wie-
der einen historischen Exkurs darzustellen, wird hier anhand von Michel 
Foucaults und Jacques Derridas Schriften ein differenzphilosophisches 
Konzept der Grenze entwickelt, das auch die Gedanken dieser genannten 
historischen Vorläufer zum Teil enthält. Es ist zwar nicht zu bestreiten, 
dass Foucault und Derrida sich in ihren philosophischen Ansätzen, Heran-
gehensweisen oder auch thematischen Aspekten voneinander sehr unter-
scheiden. In den folgenden Abschnitten wird es aber weniger um solche 
Unterschiede gehen als vielmehr darum, dass sie miteinander in ein pro-
duktives Gespräch gebracht werden, um aus diesem ein plausibles Ver-
ständnis der Grenze für die Praktiken der Grenze und Überschreitungen 
(in) der Kunst zu gewinnen.  

Foucault setzt sich in seinem viel diskutierten Aufsatz Vorrede zur 
Überschreitung (1963) unmittelbar mit den Begriffen ‚Grenze‘ und ‚Über-
schreitung‘ auseinander. Bevor man auf diesen Schlüsseltext eingeht, ist 
es erforderlich, einige Hintergründe und Probleme seiner Philosophie An-
fang der 1960er Jahre zu erwähnen. Hierfür bietet Wahnsinn und Gesell-
schaft (1961) den Ausgangspunkt, wo er bereits bei der Rede von Grenzen 
und Überschreitungen ein sprachliches bzw. begriffliches Problem er-
kennt. In diesem Frühwerk charakterisiert Foucault die abendländische 
Vernunft in ihren verschiedenen historischen Formen anhand von einem 

                                                           
48 Für die Probleme der Bezeichnung „Differenzphilosophie“ vgl. Heinz Kimmerle, 

Jacques Derrida zur Einführung, Hamburg 41997, S. 17f. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52 | GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN 

 

spezifischen Begriff der Grenze. Foucault zufolge verläuft das abendländi-
sche Denken seit dem frühen Mittelalter in einem grundlegenden Motiv 
der Ausgrenzung oder „Ablehnung“.49 Diesbezüglich schreibt er im Vor-
wort: 

 
„Auf welches Gebiet würden wir uns begeben, das weder die Geschichte der Erkenntnis 
noch ganz einfach Geschichte ist, das weder von einer Wahrheitsteleologie noch von 
einer rationalen Kausalreihe beherrscht wird? Zweifellos auf ein Gebiet, wo es eher um 
die Grenzen als um die Wesenseinheit einer Kultur geht. […] Man könnte eine Ge-
schichte der Grenzen schreiben – dieser obskuren Gesten, die, sobald sie ausgeführt, 
notwendigerweise schon vergessen sind –, mit denen eine Kultur etwas zurückweist, 
was für sie außerhalb liegt; und während ihrer ganzen Geschichte sagt diese geschaffe-
ne Leere, dieser freie Raum, durch den sie sich isoliert, ganz genau soviel über sie aus 
wie über ihre Werte [...].“50 
 
Damit kündigt Foucault sein philosophisches Interesse insgesamt in der 
„Geschichte der Grenzen“ an, auch wenn man von einem einheitlichen 
Denken bzw. Werk von ihm nicht reden kann. In so einer Geschichte wer-
den die Grenzen nicht bloß phänomenologisch beschrieben oder aufgelis-
tet. Vielmehr werden die den Akten der Grenzziehungen zugrunde liegen-
den historischen Strukturen aufgezeigt und die kulturabhängige Differen-
zierung der Grenzen kritisch überprüft. In der abendländischen Geschichte 
der Vernunft und des Wahnsinns, die hier nur exemplarisch anzuführen 
ist, lässt sich nach Foucault historisch-kulturelle Variabilität der Grenze 
zwischen beiden leicht erkennen. Der Wahnsinn wurde z.B. im klassi-
schen Zeitalter durch den Akt der Ausgrenzung oder Ausschließung als 
das Andere der Vernunft konstituiert.51 Er wurde durch neue Grenzzie-
hungen, durch „Institutionen, juristische und polizeiliche Maßnahmen, 
wissenschaftliche Begriffe“52 von der Gesellschaft ausgeschlossen und in 
Gefangenschaft gebracht. Zwischen Wahnsinn und Vernunft entstand 
letztendlich ein Exklusionsverhältnis, indem die Vernunft ihren eigenen 
Rest, d.h. den Wahn, geschichtlich ablehnte, von sich abgrenzte und zu-
                                                           
49 Michel Foucault, Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns im Zeit-

alter der Vernunft, Frankfurt am Main 1973, S. 11f. Im Folgenden wird zitiert als 
WG. 

50 Foucault, WG, S. 9. 
51 Foucault, WG, S. 7–16. 
52 Foucault, WG, S. 13. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTÄNDNIS | 53 

 

dem sich selbst als vernünftig definierte. In allen seinen historischen For-
men existierte also der Wahnsinn nicht für sich, sondern nur für die Ver-
nunft. Dasjenige, was für die Vernunft außerhalb liegt, oder das, was von 
ihr als ‚Wahnsinn‘ bezeichnet wird, gilt darum nach Foucault ebenso als 
vernünftig. Schließlich ist er informativ für die Vernunft selbst, d.h. für 
den sogenannten vernünftigen Innenbereich.53 Deswegen behauptet Fou-
cault, dass das gegensätzliche, ausschließende Verhältnis zwischen beiden 
geschichtlich bloß kontingent ist. Als ein kulturgeschichtliches Konstrukt 
können sich der Wahnsinn und dessen Sinn in Zukunft sehr viel ändern. 
Seine Äußerlichkeit kann sich völlig auflösen und sogar – wie es im alten 
Griechenland gewesen sei – in ein Inklusionsverhältnis mit der Vernunft 
geraten:  

 

„Vielleicht wird man eines Tages nicht mehr so richtig wissen, was Wahnsinn hatte 
sein können. […] All das, was wir heute im Modus der Grenze oder der Fremdheit oder 
des Unerträglichen erfahren, wird wieder auf die heitere Gelassenheit des Tatsächlichen 
getroffen sein. Und das, was für uns jetzt dieses Äußere [der Wahnsinn, T. A.] bezeich-
net, wird durchaus eines Tages uns bezeichnen können.“54 
  
An dieser Stelle lässt sich klar betonen, dass es bei dieser knappen Dar-
stellung von Foucaults Verständnis des Wahnsinns nicht darum geht, ob er 
in seinen Diagnosen und Prophezeiungen richtig lag. Vielmehr geht es 
hier um die Grenzkonzeption, die Foucaults Überlegungen zugrunde liegt 
und auf die wir uns im nächsten Kapitel (I.2.2) aus einer sprachtheoreti-
schen Perspektive wieder beziehen werden. Bleibt man bei dem Akt der 
Ausschließung oder der Ablehnung als dem geschichtlichen Trennungs-
strich zwischen Vernunft und Wahnsinn, fällt dabei eine spezifische 
Grenzfigur auf, die von Foucault später noch weiter bearbeitet sowie mo-
difiziert wird. Die Grenze, die ursprünglich zum Zwecke der Trennung 
oder Ausschließung des Wahnsinnigen von dem Vernünftigen gezogen 
wurde, erweist sich zugleich als eine für beide Bereiche konstitutive 
Schnittstelle: Vernunft und Wahnsinn sind in ihrem Ursprung „konfus 
miteinander verwickelt […] und füreinander und in Beziehung zueinander 

                                                           
53 Vgl. Foucault, WG, S. 13. 
54 Michel Foucault, „Der Wahnsinn, Abwesenheit eines Werkes“, Daniel Defert, 

Francois Ewald (Hrsg.), Schriften, Frankfurt am Main 2001, S. 539–550, hier S. 
539f.  

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54 | GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN 

 

in dem Austausch existierend, der sie trennt.“55 Die Grenze tritt hier also 
als eine Geste auf, deren Struktur ein reziprokes Verhältnis zwischen Au-
ßen (dem Bereich des Wahnsinns) und Innen (dem Bereich der Vernunft) 
ermöglicht sowie für die Existenz von beiden Seiten konstitutiv ist: „Die 
Grenze als Mauer oder als Zaun, als Abtrennung, […] konstituiert durch 
ihr Gezogen-werden jenes Netz, das auch die einschließt, die nicht einge-
schlossen sind, die eigentlich außen stehen und damit im Inneren jener 
Seite, die die der Gesunden, der Normalen ist.“56  

Ein solches Verständnis der Grenze, das das (Quasi-)Außen-Liegende 
und das Innere einander näher bringt oder sogar jenes diesem einordnet, 
weist auf eine Funktion der Grenze, die bereits bei den dialektisch-
orientierten Theorien erwähnt wurde: Grenze teilt nicht nur Etwas von ei-
nem Anderen, macht nicht nur sichtbar, dass es zwischen ihnen Unter-
schiede gibt, sondern verbindet zugleich diese geteilten Bereiche mitei-
nander. Zwischen Wahnsinn und Vernunft gibt es für Foucault auch eine 
solche Schnittstelle, die diese nicht nur als Gegensätze voneinander trennt, 
sondern konstitutiv miteinander verbindet. Gehen Foucaults Argumente 
also – wenn auch gegen seine eigene Intention – nicht in die Falle einer 
historischen Dialektik? In Wahnsinn und Gesellschaft scheint Foucaults 
Konzept der Grenze tatsächlich nicht weit entfernt von einem dialekti-
schen Verständnis zu sein, dem er eigentlich stark widersprechen wollte. 
Aber nicht nur diese scheinbar inkonsequente Haltung gegenüber der Dia-
lektik, sondern mehr noch seine methodische Alternative ist von einer 
Schwierigkeit betroffen. Wenn der Wahnsinn von der Vernunft kulturge-
schichtlich ausgegrenzt oder ausgeschlossen wurde/wird, mit welchem 
Mittel soll man eine Geschichte dieses Ausgeschlossenen schreiben? 
Wenn beide grundsätzlich „konfus miteinander verwickelt“ sind und nur 
füreinander existieren, wenn es zwischen beiden also in der Tat keine 
konkrete, nur eine schwankende Grenze gibt, ist es dann möglich, die Ge-
schichte des Ersteren von dem Zweiten zu isolieren? Sollte eine Geschich-
te des Wahnsinns letztlich nichts anderes als die der Vernunft selbst sein? 
Wie Jacques Derrida bemerkt, ist Foucault als Theoretiker oder Ge-
schichtsschreiber des Wahnsinns der rationalen Sprache und dem begriff-
lichen Instrumentarium der Vernunft verpflichtet, die den Wahnsinn bis-
her beherrscht, verschüttet, ihn „als Objekt konstituiert und als das Andere 
                                                           
55 Foucault, WG, S. 8. 
56 Philipp Markus Schörkhuber, „Eingeschriebene Grenzen. Verwirklichung durch 

Verschwinden“, In: Zeitschrift Tortuga 1 (2013), S. 12.  

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTÄNDNIS | 55 

 

einer Sprache und eines historischen Sinns verbannt“ hat.57 Foucault 
schreibt, so Derrida, eine Geschichte des „Wahnsinns selbst“ letztendlich 
wieder aus der Perspektive der Vernunft sowie ihrer rationalen Ordnung 
und mit einer diskursiven Sprache. Derrida ist an dieser Stelle weniger mit 
Foucaults Diagnosen, sondern mehr mit seinem methodischen Vorgehen 
uneins.58 Obwohl Foucaults Thesen über die Geschichte des Wahnsinns 
zum Teil sehr nachvollziehbar seien, blieben seine Problembeschreibung 
und Lösung für Derrida wieder der gleichen Vernunftgeschichte und der 
Sprache verpflichtet.  

Im Grunde genommen handelt es sich bei diesem Vorwurf um eine 
Grenzproblematik, wessen sich auch Foucault selber bewusst ist.59 Zwar 
kann man aus den bisherigen Anmerkungen indirekt folgern, dass für 
Foucault die Beziehung zwischen Vernunft und Unvernunft, Innen und 
Außen, Normalem und Wahnsinnigem usw. historisch variabel und kon-
tingent ist. Um diese These zu begründen, braucht er aber einen Begriff 
der Grenze, dessen Funktion darin besteht, fließende Übergänge oder 
Überschreitungen zwischen den Bereichen der Vernunft und des Wahn-
sinns zu ermöglichen. Zugleich soll er sich auf eine nicht bloß rational-
diskursiv strukturierte Sprache beziehen, die für die Flexibilität der Gren-
ze bzw. der Grenzübergänge zwischen verschiedenen Lebensbereichen 
kompatibel ist. Erst dann kann er weitere Geschichten der Grenzen schrei-
ben sowie diese angemessen problematisieren. 

                                                           
57 Jacques Derrida, „Cogito und Geschichte des Wahnsinns“, ders. (Hrsg.), Die 

Schrift und die Differenz, Frankfurt am Main 1976, S. 53–101, S. 58. Vgl. auch Pet-
ra Neuenhaus-Luciano, Individualisierung und Transgression. Die Spur Batailles 
im Werk Foucaults, Pfaffenweiler 1999, S. 137. 

58 Hinsichtlich der These zur Geschichte des Wahnsinns kritisiert Derrida unter ande-
rem Foucaults Descartes-Lektüre. Seine Kritik kann jedoch hier nicht weiter ausge-
führt werden. Vgl. Derrida, „Cogito und Geschichte des Wahnsinns“. S. 73ff. Für 
eine ausführliche Auseinandersetzung mit Derridas Kritik an Foucaults Wahnsinn 
und Gesellschaft vgl. Roy Boyne, Foucault and Derrida. The other side of reason, 
London, Boston 1990. 

59 Vgl. „In diesem einfachen Problem des Ausdrucks verbarg sich und drückte sich 
die besondere Schwierigkeit des Unternehmens aus. Es war vonnöten, eine Tren-
nung und eine Auseinandersetzung, die notwendig diesseits bleiben müssen, weil 
jene Sprache nur jenseits ihrer selbst einen Sinn annimmt, auf die Höhe der Sprache 
der Vernunft zu bringen.“ Foucault, WG, S. 16.  

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56 | GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN 

 

Der bereits erwähnte Aufsatz Vorrede zur Überschreitung (1963), der 
zwei Jahre nach Wahnsinn und Gesellschaft veröffentlicht wurde, kann 
nun vor dem Hintergrund dieser Grenzproblematik (der Funktion und 
Sprache der Grenze/Überschreitung) gelesen werden. Foucault behauptet 
in diesem Aufsatz, dass zwei Begriffe – Grenze und Überschreitung – in 
keinem Sinne voneinander getrennt gedacht werden können. Beide „ver-
danken einander die Dichte ihres Seins: eine Grenze, die nicht überschrit-
ten werden könnte, wäre nicht existent; eine Überschreitung, die keine 
wirkliche Grenze überträte, wäre nur eine Einbildung.“60 Die Verschrän-
kung der Grenze und der Überschreitung lässt sich nach dieser Darstellung 
sowohl im genealogischen als auch im ontologischen Sinne verstehen. Das 
Entstehen und das Vergehen von Grenze und Überschreitung sind immer 
aufeinander angewiesen. Die Vorstellung, dass eine Grenze ganz und gar 
nicht überschreitbar sei, ist also nicht möglich. Auch die Existenz der 
Überschreitung schöpft nur aus dem Augenblick, an dem sie die Grenze 
durchquert.61 Der Ort oder der Punkt, wo Grenze und Überschreitung auf-
einandertreffen, und außerhalb dessen sie nicht existieren, macht ihr gan-
zes und „bedrohliches“ Austausch- und Spielfeld aus. Wenn eine die ande-
re vernichten würde, würde sie auch selbst verschwinden. Jedoch ist dieser 
wechselseitige Prozess der Gefährdung oder Bedrohung nach Foucault für 
ihre jeweilige und wahre Existenz notwendig: 

 

„Die Überschreitung treibt die Grenze bis an ihre äußerste Grenze; sie lässt sie über ih-
rem drohenden Verschwinden erwachen, [...] sie lässt sich ihre positive Wahrheit in ih-
rem Verlust spüren. Doch wohin bricht die Überschreitung in ihrer Gewaltsamkeit auf 
[…]? Wo bricht sie ein und welcher Leere verdankt sie die freie Fülle ihres Seins, wenn 
nicht gerade dem, was sie gewaltsam durchbricht, um es dann wieder zu verschlie-
ßen?“62  
 
Im Hinblick auf diese Überlegungen zum Einhergehen der Grenze und der 
Überschreitung kann man Foucault noch einmal den Vorwurf machen, 
dass er weiter dialektisch argumentiert. Denn auch für die dialektische 
Tradition und vor allem für Hegel war eine konstitutive Existenzbezie-

                                                           
60 Michel Foucault, „Vorrede zur Überschreitung“, Walter Seitter (Hrsg.), Von der 

Subversion des Wissens, Frankfurt am Main 1996, S. 28-45 S. 32. 
61 Vgl. Foucault, „Vorrede zur Überschreitung“, S. 32, im Folgenden zitiert als VÜ. 
62 Foucault, VÜ, S. 32. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTÄNDNIS | 57 

 

hung zwischen der Grenze und der Überschreitung grundlegend. Jedoch 
ist Foucault zufolge bei der konstitutiven Beziehung zwischen beiden von 
einer Negativität oder einem Widerspruch keine Rede: 

 

„Überschreitung verhält sich [...] zur Grenze nicht wie das Schwarze zum Weißen, das 
Verbotene zum Erlaubten, das Äußere zum Inneren, das Ausgeschlossene zum ge-
schützten Heim. Sie ist in sie eingebohrt und kann nicht einfach abgelöst werden.“63 

 

Foucault behauptet damit, dass es zwischen Grenze und Überschreitung 
statt eines gegensätzlichen oder negativen Verhältnisses eine spiralförmi-
ge, einander einrollende Beziehung gibt. Er wirft der dialektischen Tradi-
tion vor, dass sie „an die Stelle der Infragestellung des Seins und der 
Grenze das Spiel des Widerspruchs und der Totalität gesetzt“ habe.64 Die 
anti-dialektische Pointe in Foucaults Überlegungen beruht also auf zwei 
Merkmalen dieser Tradition – dem Widerspruch und der Totalität –, der er 
sich in weiteren Schritten seines Aufsatzes widersetzen möchte.  

Die Logik des Widerspruchs im Sinne des Ein- und Ausschließens 
wurde von Foucault bereits im Rahmen seiner kulturhistorischen Analyse 
über die Trennung von Wahnsinn und Vernunft diskutiert. Anders als die-
se dialektisch-widersprüchliche Rationalität, die im abendländischen Den-
ken seit Platon verankert sei, möchte Foucault „Überschreitung“ nicht als 
einen negativen Begriff denken, der die Grenzen und Existenzen verneine: 
„Nichts ist in der Überschreitung negativ. Sie bejaht das begrenzte 
Sein.“65 Sie solle aber auch nicht vorschnell als ein bloß positiver Begriff 
verstanden werden. Denn das, was durch die Überschreitung bejaht oder 
affirmiert wird, ist nichts anderes als die Grenze, d.h. „das Sein der Diffe-
renz“.66 An dieser Stelle weist Foucault auf Blanchots Prinzip der Bestrei-
tung (contestation) hin und beschreibt die Überschreitung als eine „nicht-
positive Affirmation“ der Grenze. Überschreitung als Bestreitung „geht 
bis zum leeren Inneren, wo das Sein seine Grenze erreicht und die Grenze 
das Sein definiert. Dort in der überschrittenen Grenze hallt das JA der 

                                                           
63 Foucault, VÜ, S. 32. 
64 Foucault, VÜ, S. 34. 
65 Foucault, VÜ, S. 33. 
66 Foucault, VÜ, S. 33. Hervorhebung T.A. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58 | GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN 

 

Kontestation [Bestreitung, T.A.] wider.“67 Damit meint er, dass für die 
Definition bzw. die Identifikation des Seins nicht nur die Grenze, sondern 
auch deren Überschreitung ausschlaggebend ist, eben weil die Überschrei-
tung in die Grenze „eingebohrt“ ist und diese ihre Überschreitung bereits 
in sich trägt.  

Foucaults Interpretation von Blanchots Konzept der Bestreitung als ei-
ne „nicht-positive Affirmation“ spielt auch in Derridas Schriften eine 
wichtige Rolle.68 Da Foucault das Bestreitungsprinzip der Grenze nicht 
genügend weiterführt, kann man von diesem gemeinsamen Punkt heraus 
auf Derridas Überlegungen zur Grenze und zur Überschreitung eingehen. 
Dieser würde Foucault darin zustimmen, dass ‚Grenze‘ und ‚Überschrei-
tung‘ begrifflich immer einhergehen und ihre Relation weder positiv noch 
negativ, sondern auf eine andere Weise (z.B. kontestativ, spiralförmig, 
dialogisch, figurativ oder – im Rahmen seiner Philosophie der différance, 
auf die wir gleich kommen werden – als Verschiebungs- bzw. Entzugs-
prozess) verstanden werden soll. Grundsätzlich lässt sich behaupten, dass 
der Unterschied zwischen Derridas und Foucaults Denken über die Grenze 
und die Überschreitung weniger in ihren jeweiligen Schlüssen oder Er-
gebnissen, sondern eher in der Art und Weise von deren Problematisie-
rung und in ihrer verschiedenen (schreib-)praxeologischen Herangehens-
weise besteht, was aber für Derrida keineswegs sekundären Wert haben. 
Derridas Philosophie unternimmt im Allgemeinen den Versuch, die 
schwankende Beziehungsstruktur zwischen der Grenze und der Über-
schreitung als solche in die Denk- und Schreibpraxis selbst mit einzube-
ziehen, anstatt von ihnen nur als Gegenstände der Reflexion zu sprechen.69 
Während Foucault über ein Außen oder die Überschreitung aus der Per-
spektive eines Innen, aus einer logisch-rationalen Sprache heraus spricht – 
ein Problem, das er bereits in Wahnsinn und Gesellschaft selber formuliert 
                                                           
67 Foucault, VÜ, S. 33. Das Bestreitungsprinzip wird mit Heideggers Kunstwerk-

aufsatz noch mal diskutiert, vgl. (II.3). 
68 Vgl. Jacques Derrida, „Von der beschränkten zur allgemeinen Ökonomie. Ein 

Rückhaltloser Hegelianismus“, ders. (Hrsg.), Die Schrift und die Differenz, Frank-
furt am Main 1976, S. 380-421, hier S. 392.  Vgl. auch Jacques Derrida, „Die Dif-
férance“, Peter Engelmann, Gerhard Ahrens (Hrsg.), Randgänge der Philosophie, 
Wien 1988, S. 31–56, hier S. 56. 

69 Dies tut Derrida – Gehring zufolge – insbesondere in seinen Schriften nach der 
Grammatologie. Petra Gehring, Innen des Außen – Außen des Innen. Foucault, 
Derrida, Lyotard, München 1994, S. 108.  

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTÄNDNIS | 59 

 

hatte –, zeigt Derrida auf, wie verdächtig so eine ‚ursprüngliche‘ Trennung 
zwischen Innen und Außen ist. Derridas Alternative lautet: Anstatt sich zu 
bemühen, aus dem inneren Zirkel der sprachlichen Rationalität durch eine 
neue Sprache herauszutreten, soll man eben mit der gleichen Sprache, mit 
den gleichen Instrumentarien, Mitteln und Praktiken anders denken und 
anders schreiben.70 Bereits in unseren Praktiken und in den Strukturen der 
Sprache liegen zahlreiche Überschreitungsmomente sowie -dimensionen, 
die Derrida interessieren werden. Zu diesem Zweck thematisiert er – ganz 
gezielt – in fast allen seinen Schriften immer die Randerscheinungen der 
Sprache z.B. Anführungszeichen, Fußnoten, Titel, Epigraphen usw., die 
man gewöhnlich für sekundär oder parasitär hielte. Eben diese öfters als 
unwichtig, sekundär oder ‚parergonal‘ gedachten Momente der Sprache 
sowie der menschlichen Praktiken bilden für Derridas Denken die wich-
tigsten theoretischen Zugänge zu den ästhetischen ‚Grenzüberschreitun-
gen‘ ein (vgl. II.4).  

Derridas Überlegungen zu Grenze und Überschreitung, die im Folgen-
den näher angeführt werden, lassen sich unmittelbar auf Foucaults Gedan-
ken beziehen und diesen im bestimmten Sinne noch erweitern. Derrida 
behauptet, dass jeder Diskurs – sei es über den „Tod“ oder über die „De-
mokratie“, sei es über die „Kunst“ oder über die „Philosophie“ – eine 
„Rhetorik der Grenze“ erfordert.71 Mit Blick auf seine zahlreichen Schrif-
ten, die sich in verschiedensten thematischen Zusammenhängen immer 
wieder mit einer solchen Rhetorik auseinandersetzen, lässt sich ein grund-
sätzliches Motiv erkennen, das mit dem foucaultschen Projekt der „Ge-
                                                           
70 Hier „muss ‚ursprünglich‘ als ausgestrichen verstanden werden, widrigenfalls leite-

te man den Aufschub [différance] aus einem vollen Ursprung ab. Die Ursprungslo-
sigkeit ist es, die ursprünglich ist.“ Jacques Derrida, „Freud und der Schauplatz der 
Schrift“, ders. (Hrsg.), Die Schrift und die Differenz, Frankfurt am Main 1976, 
S. 302–350, hier S. 312. Vgl. auch Jacques Derrida, „Tympanon“, Peter Engel-
mann, Gerhard Ahrens (Hrsg.), Randgänge der Philosophie, Wien 1988, S. 25. 

71 Jacques Derrida, Aporien. Sterben – auf die „Grenzen der Wahrheit“ gefasst sein, 
München 1998, S. 16. In den Aporien wird eine Grenzrhetorik im Hinblick auf den 
Tod behandelt. Für eine solche Rhetorik in Ansehung der Philosophie vgl. auch 
Jacques Derrida, „Tympanon“, S. 13–29. Für eine andere Grenzrhetorik hinsicht-
lich der „Demokratie“ und der Europa-Politik: Jacques Derrida, Das andere Kap. 
Die vertagte Demokratie. Zwei Essays zu Europa, Frankfurt am Main 1992. Zu den 
Grenzen (Parerga) der Kunstwerke und Kunst, die im nächsten Teil diskutiert wer-
den, vgl. II.4.  

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


60 | GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN 

 

schichte der Grenze“ vereinbart werden kann. Derridas philosophisches 
Interesse besteht in ähnlicher Weise darin, „am Begriff der Grenze und an 
der Grenze des Begriffs zu arbeiten.“72 Eine Philosophie des „An-der-
Grenze-Seins“ heißt für ihn nicht bloß Grenzen der Philosophie (oder ei-
nes jeden Diskurses) aufzufassen oder begrifflich zu bestimmen, weil man 
eben dadurch – auch im hegelschen Sinne – bereits über sie hinausginge.73 
Hat man also die Grenze der Philosophie bestimmt oder definiert, ist man 
nicht mehr an der Grenze, sondern über die Grenze hinaus. Darum sei es 
unmöglich, eine begriffliche „Herrschaft über die Grenze“74 für sich zu 
beanspruchen. Stattdessen möchte Derrida sein Denken ausschließlich auf 
die Randzone bzw. -gänge ausrichten, wo die Grenzen sich stets entzie-
hen, kontinuierlich überschritten und neu gesetzt sowie definiert werden.  

Den unaufhörlichen Entzugs- und Überschreitungsprozessen der Gren-
ze kann man sich nach Derrida „[m]ittels einer limitrophen Gewaltsam-
keit“ annähern.75 Limitrophie, die sich etymologisch aus den Wörtern li-
mes (lat. Grenze) und trophè (griech. ernähren, subsistieren) zusammen-
setzt, weist auf die transgressiven Zonen hin, die die Philosophie (als die 
oder eine Philosophie) stets in Gefahr bringen und es zugleich eben er-
möglichen, dass sie weiterlebt. Durch die limitrophe Gewaltsamkeit oder 
dadurch, dass man sich „über die Randzone hermach[t]“, kann „die Philo-
sophie nicht mehr die Gewissheit verschaffen […], dass sie ihr Trommel-
fell [ihre Grenze, T. A.] immer erhalten (maintenu) hat.“76 Das Wort „Li-
mitrophie“ im Sinne von Grenz-Ernährung wird von Derrida später in The 
                                                           
72 Derrida, „Tympanon“, S. 19. Vgl. auch Jacques Derrida, Positionen. Gespräche mit 

Henri Ronse, Julia Kristeva, Jean-Louis Houdebine, Guy Scarpetta, Graz, Wien 
1986. „Ich versuche mich, an der Grenze des philosophischen Diskurses aufzuhal-
ten.“ Ebd. S. 37. Jedoch lässt sich von Beginn an festhalten, dass Derrida an einem 
einheitlichen Begriff der Grenze gar nicht interessiert ist. Grenze als abstrakter Be-
griff hat für ihn keinen besonderen Status und ist bloß einer von vielen Begriffen 
der traditionellen Metaphysik, die er mit deren eigenen Mitteln einer grundlegen-
den Befragung unterzieht. Obwohl er sich in fast jeder seiner Schriften mit dem 
Thema „Grenze“ auseinandersetzt, geht es dabei gar nicht um eine einzelne Funkti-
on oder Definition der Grenze. Vielmehr interessiert er sich für Kreuzungen, Prak-
tiken, Übergänge, Konflikte usw. an verschiedenen Grenzzonen.  

73 Vgl. Derrida, „Tympanon“, S. 13.  
74 Derrida, „Tympanon“, S. 13. 
75 Derrida, „Tympanon“, S. 25. 
76 Derrida, „Tympanon“, S. 25. Hervorhebung im Original.  

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTÄNDNIS | 61 

 

Animal That Therefore I Am [L’animal que donc je suis] wie folgt be-
schrieben:  

 
„Limitrophy is [...] my subject. Not just because it will concern what sprouts or grows 
at the limit, around the limit, by maintaining the limit, but also what feeds the limit, 
generates it, raises it, and complicates it. Everything I’ll say will consist, certainly not 
in effacing the limit, but in multiplying its figures, in complicating, thickening, deline-
arizing, folding, and dividing the line precisely by making it increase and multiply.“77  

 

Limitrophie bezieht sich somit auf zwei untrennbare Momente der Grenze. 
Erstens bezeichnet Derrida mit diesem Begriff eine Art von Grenzöffnung 
bzw. -dehnung. Ist die Philosophie (oder ein Diskurs) „an der Grenze“, 
dann wird diese nicht bloß vernichtet oder überwunden, sondern immer 
mehr geöffnet und ausgedehnt. Der Aufenthalt an der Grenze heißt für 
Derrida also, dass diese ernährt, multipliziert oder kompliziert wird. Zwei-
tens macht Derrida mit Limitrophie geltend, dass die Überschreitung eine 
der Grenze inhärente Arbeit ist. Sie ist nicht als Einsatz von etwas Frem-
dem, außerhalb Liegendem in die Grenze zu denken, sondern – ähnlich 
wie bei Foucault – sie geht nur mit der Grenze einher und ihr Schreiten 
betrifft die Zone der Grenze als Ganze.78  

An den Rand- bzw. Grenzzonen, von denen Derrida spricht, geht es al-
lerdings nicht bloß um lineare Bewegungen vom Innen- zum Außenbe-
reich oder umgekehrt. Die Schritte oder die Gänge an den Grenzzonen 
tangieren den gesamten Bereich des Seins. „[D]urch die Vorgänge auf 
beiden Seiten der Grenze verändert sich der innere Bereich.“79 Es handelt 
sich bei den Akten an den Grenzzonen also um solche Verdichtungen, 
Öffnungen oder Ernährungen, die sich durch das ganze Sein hindurch er-

                                                           
77 Jacques Derrida, The animal that therefore I am, Marie-Louise Mallet (Hrsg.), New 

York 2008, S. 29. 
78  In einem anderen Kontext hinsichtlich der Grenze und der Überschreitung spielt 

Derrida mit der Mehrdeutigkeit des Worts pas, das sowohl den „Schritt“ als auch 
den Verneinungspartikel (ne) pas, „nicht“, bezeichnet. Derrida, Aporien, S. 21. Vgl. 
auch: „Das Überschreiten einer Grenze kündigt sich immer entsprechend der Be-
wegung eines gewissen Schritts an – und des Schritts, der eine Linie überschreitet 
[…].“ Ebd., S. 27.  

79 Derrida, Positionen, S. 47. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


62 | GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN 

 

strecken, wobei selbst der Gegensatz von Drinnen und Draußen stets in 
Frage gestellt wird.80  

Die Arbeit (an) der Grenze als Überschreitung81 impliziert also im 
Denken Derridas keine bloß statisch-ontologische Beziehung zwischen 
diesen beiden, sondern eher ihre wechselseitigen Kreuzungen, die die ge-
samte (bewegliche) Struktur des Seins betreffen. Die Verdichtung der 
Grenze durch ihre Überschreitung wird von ihm als eine dynamische Rela-
tion weiter spezifiziert: Jeder „übertretende Schritt“ macht „uns die Ab-
grenzung fassbar“.82 Wird eine Grenze überschritten, wird dieses Über-
schrittene dann nicht bloß gelöscht oder vernichtet, sondern dichter gezo-
gen und deutlicher erkannt. Zugleich ist die Überschreitung selbst – als ein 
Vollzug – von der Dichte der Grenze abhängig, die sie ernährt und dichter 
zieht. „Die Übertretung setzt voraus, dass die Grenze wirksam sei.“83 Die 
Wirksamkeit der Grenze weist jedoch weniger auf eine physikalische 
Größe hin. Wechselseitige Abhängigkeit von Grenze und Überschreitung 
lässt sich also nicht so verstehen, dass es zwei verschiedene Entitäten gä-
be, die sich sinnlich oder physisch beeinflussen. Vielmehr wird diese Be-
ziehung als eine die Differenzen erzeugende und verstärkende Qualität 
konzipiert, die eine Existenz, ein Sein oder einen Diskurs als Ganze per-
manent in Bewegung setzt.  

Überschreitung der Grenze als Verdichtung, Ernährung oder Ausdeh-
nung derselben wird in diesem Sinne von Derrida – ähnlich wie bei 
Foucaults Konzept der Bestreitung – weder positiv noch negativ gedacht, 
sondern als eine Weise der permanenten Erzeugung von Differenzen cha-
rakterisiert. Liest man die bisher angeführten Überlegungen im Hinter-
grund seiner Philosophie der différance, lässt sich diese konstitutive Be-
ziehung zwischen Grenze und Überschreitung noch stärker formulieren. 
Sein Neologismus différance, der „weder ein Wort noch ein Begriff“84 sei, 
                                                           
80 Vgl. Derrida, Positionen, S. 47. 
81 Für diese doppelte Beziehung zwischen der Grenze und der Überschreitung bei 

Derrida vgl. auch Maria Margaroni, „Margin“, Victor E. Taylor, Charles E. Winqu-
ist (Hrsg.), Encyclopedia of postmodernism, London, New York 2002. S. 237–238, 
hier S. 237. 

82 Derrida, Positionen, S. 47. 
83 Derrida, Positionen, S. 47. Waldenfels übersetzt diese Stelle anders: „Die Über-

schreitung impliziert, dass die Grenze immerzu am Werk ist.“ Bernhard Walden-
fels, Der Stachel des Fremden, Frankfurt am Main 1990, S. 39.  

84 Derrida, „Die Différance“, S. 35. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTÄNDNIS | 63 

 

bezieht sich auf zwei Bedeutungen des französischen Wortes différer: Dif-
ferenzieren und Verschieben/Aufschieben.85 Sie ist eine Bewegung in der 
Sprache, die sowohl die Differenz voraussetzt als auch diese produziert. 
Mit der Anspielung auf diesen doppelten Bedeutungsmoment wird die dif-
férance nach Derrida weder definiert noch als eine Art des festen Ur-
sprungs der Sprache bzw. des Denkens konzipiert. Stattdessen bezeichnet 
diese Figur unaufhörliche Prozesse der Differenzierung und der Verschie-
bung, denen auch sie selbst unterworfen ist. In der Figur der différance 
spielt sich also immer eine „Verzeitigungsbewegung“ ab, die jede Gegen-
wart ent-präsentiert.86 Der Sinn einer Sache (z.B. eines Satzes, eines Bu-
ches, eines Lebens oder einer Überlieferung87) ist demzufolge nicht in ei-
nem geschlossenen Zeichensystem zu lokalisieren oder aus diesem einzu-
holen, sondern er wird „stets antizipiert oder nachträglich wiederherge-
stellt“.88  

Derridas Konzept der Grenze lässt sich von der Figur der différance 
nicht trennen, die im nächsten Kapitel näher diskutiert wird (vgl. I.2.2). Im 
Hinblick auf sein différance-Denken lässt sich an dieser Stelle nur hervor-
heben, dass die Beziehung zwischen Grenze und Überschreitung „inner-
halb des Spiels der Differenzen“89 sowie in den permanenten Prozessen 
des Aufschubs gesucht werden soll. Die oben beschriebenen Verdich-
tungs- und Ernährungsprozesse lassen sich in den permanenten Aufschubs- 
bzw. Überschreitungsbewegungen erkennen, durch die die Grenzen immer 
wieder neu und anders hervorkommen. Bei der Beziehung zwischen Gren-
ze und Überschreitung handelt es sich also um einen Differenzierungspro-
zess, wobei jene durch diese permanent aufgeschoben wird, indem sie sich 

                                                           
85 Vgl. Derrida, Positionen, S. 41f. Vgl. auch Rodolphe Gaschés Anmerkung zur 

deutschen Übersetzung dieses Worts: „Der Begriff différance lässt sich nicht ins 
Deutsche übertragen. Er bezeichnet die die Differenzen erzeugende „Tätigkeit“ und 
gleichzeitig die Verzögerung und den Aufschub der Präsenz, die durch diese Er-
zeugung bewirkt wird. Die ‚différance‘ ist folglich die substantivierte Form der 
beiden Verben, ‚differéncier‘ (Unterschiede setzen) und ‚différer‘ (aufschieben).“ 
Derrida, Die Schrift und die Differenz, S. 153.  

86 Gehring, Innen des Außen – Außen des Innen, S. 121. 
87 Vgl. Geoffrey Bennington, Jacques Derrida. Ein Portrait, Frankfurt am Main 

2001, S. 80. 
88 Bennington, Jacques Derrida. Ein Portrait, S. 80. 
89 Derrida, Positionen, S. 67f. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


64 | GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN 

 

aber dieser stets entzieht.90 Die Grenze wird schließlich nur sicht- und 
merkbar als eine Differenz in den Entzugs- sowie Aufschubsprozessen der 
différance.  

Aus diesen letzten Überlegungen heraus lässt sich die differenzphilo-
sophische Kritik an der dialektischen Konzeption der Grenze bzw. Über-
schreitung noch präziser geltend machen. Foucault hatte – nach seiner 
starken Kritik der Widerspruchslogik, d.h. dem Spiel des Negativen und 
des Positiven in Hegels Dialektik – zwar versucht, die Beziehung zwi-
schen Grenze und Überschreitung statt durch eine Aufhebungslogik durch 
den blanchotschen Begriff der Kontestation (der nicht-positiven Affirma-
tion) zu beschreiben. Allerdings hat er diesen Begriff im Kontext der 
Überschreitung nicht weitergeführt, so dass auch seine zweite Kritik an 
Hegels Dialektik – dem Absoluten bzw. der Totalität – verständlich gewe-
sen wäre.91 Mit Derridas Verständnis von Grenzüberschreitungen als Auf-
schubs- bzw. Differenzierungsprozesse der Grenze lässt sich die Kritik am 
Motiv des Absoluten weiterführen.92 Derrida zufolge ist nicht bloß die 
Überschreitungsbewegung in der hegelschen Aufhebung (d.h. Bewahren 
durch Überwinden), sondern vielmehr deren Restriktion auf das System 
des absoluten Wissens problematisch: „Die Aufhebung ist im Kreis des ab-
soluten Wissens einbegriffen, sie übersteigt nie dessen Geschlossenheit 
und stellt nie die Totalität des Diskurses, der Arbeit, des Sinns, des Geset-
zes usw. ein.“93 Das System des Absoluten bei Hegel bildet also Derrida 
                                                           
90 Dies drückt Derrida in einem anderen Zusammenhang wie folgt aus: „Eine Grenze 

jedoch, die Grenze selbst, scheint, per definitionem, eines Körpers beraubt. Sie be-
rührt sich nicht/ist nicht zu berühren (ne se touche pas), sie läßt sich nicht berühren, 
sie entzieht sich dem Berühren, das sie entweder niemals erreicht oder das sie auf 
immer überschreitet.“ Jacques Derrida, Berühren, Jean-Luc Nancy, Berlin 2007, S. 
13.  

91 Wie im nächsten Kapitel dargelegt wird, versucht Foucault diese zweite Kritik 
durch eine Analyse von Nietzsches Diktum ‚Gott ist tot‘ geltend zu machen. Vgl. 
II.2.2. 

92 Diese Kritik an Foucault wird mit Derrida weitergeführt. Wie Petra Gehring in die-
sem Sinne ausdrückt: „Derrida scheint es […] gerade dort auf Explikation anzule-
gen und genau da seine philosophischen Akzente zu setzen, wo Foucault zu 
schweigen beginnt.“ Gehring, Innen des Außen – Außen des Innen, S. 109.  

93 Jacques Derrida, „Von der beschränkten zur allgemeinen Ökonomie. Ein rückhalt-
loser Hegelianismus“, ders. (Hrsg.), Die Schrift und die Differenz, Frankfurt am 
Main 1976, S. 380–421, hier S. 419. Hervorhebung im Original. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTÄNDNIS | 65 

 

zufolge eine Geschlossenheit, die zwar jegliche Bestimmungen über-
schreitet oder aufhebt, die aber selbst nicht überschritten werden kann. 
Dagegen lassen die differenzenbildenden und -markierenden Aufschubs- 
bzw. Überschreitungsprozesse für eine solche Endgültigkeit oder Ur-
sprünglichkeit keinen Raum zu.  

Derridas Überlegungen zu Grenzen bzw. Überschreitungen können 
weiter mit Foucaults oder diese beiden noch eingehender mit dem dialekti-
schen Verständnis der Grenze verglichen werden.94 Anstatt sie nur kompa-
ratistisch oder noch detaillierter weiterzuführen, werden an dieser Stelle 
im Hinblick auf den bisherigen Exkurs zur differenzphilosophischen Kon-
zeption der Grenze drei wichtige Schlüsse – bezüglich ihrer Relationalität, 
Funktion und Topologie – hervorgehoben, die für die weiteren Teile dieser 
Studie wichtig sein werden. Das Erste, was man nun festhalten kann, ist 
der Gedanke des konstitutiven Einhergehens von Grenzen und ihren Über-
schreitungen. Bei der konstitutiven Beziehung zwischen beiden handelt es 
sich nicht einfach um eine statisch-existenzielle Relation. Grenze und 
Überschreitung sind nicht als zwei verschiedene Entitäten zu denken, die 
sich dann zusätzlich gegenseitig affizieren. Ihr Verhältnis liegt auch nicht 
bloß in der Vorstellung, dass eine Grenze nur dann existiere, wenn sie 
überschritten werden könne oder umgekehrt von einer Überschreitung nur 
dann die Rede sei, wenn es eine Grenze gäbe. Mit der konstitutiven Rela-
tion wird vielmehr eine dynamisch-prozessuale Interdependenz zwischen 
beiden bezeichnet. Diesem prozessualen Verhältnis zufolge – und beson-
ders in Anlehnung an Derridas Überlegungen – werden die Grenzen dich-
ter und sichtbarer, indem sie überschritten werden. Überschreitet man ei-
ne Grenze, wird diese also nicht vernichtet, vielmehr wird sie stärker ge-
zogen, oder, wie Foucault mit Blanchot auslegte, affirmiert: Eine Affirma-
tion, die nicht bloß etwas bereits Existierendes als solches bestätigt, son-
dern es kontestativ (bestreitend) und differentiell mitkonstituiert. Die 
Grenze als eine Differenz wird demnach im Akt der Überschreitung weiter 
gezogen, indem ihre Existenz als Grenze bestritten, ausgehandelt und auf 
immer neu und anders bestimmt wird. Überschreitungen der Grenze rufen 
– bildlich gesprochen – neue Schutzmittel, Überwachungsmaßnahmen, 
politische Diskussionen, Sicherheitskontrollen usw. hervor, durch die die 
Zone der Grenze immer neu gestaltet wird. Insofern eine Grenze nicht vor 
dem Akt der Überschreitung, sondern immer mit diesem Akt zusammen 
                                                           
94 Für die Unterschiede zwischen beiden Philosophen hinsichtlich ihrer Grenzver-

ständnisse vgl. Gehring, Innen des Außen – Außen des Innen. S. 107ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


66 | GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN 

 

entsteht, lassen sich auch theoretische Diskurse und Rechtfertigungsversu-
che über die Legitimität und Stabilität der Grenze (sei es in der Politik, in 
der Kunst oder in der Gesellschaft) immer neu und anders denken. Ihre in-
terdependente Prozessualität stellt eine permanente Herausforderung für 
das Denken über verschiedene Grenzen in unterschiedlichsten Bereichen 
dar. Der Gedanke der prozessualen Relation zwischen der Grenze und der 
Überschreitung wird in den späteren Teilen dieser Studie, wenn es auf die 
Grenzen der Kunst, der Künste und der Werke, nämlich auf die Debatte 
um die Autonomie und Heteronomie der Kunst einerseits (vgl. II.1/II.2) 
und um die intermedialen Vernetzungen der Künste andererseits (vgl. 
III.3) ankommt, sehr wichtige Rollen übernehmen.  

Das Zweite, das man aus diesen Ausführungen folgern kann, betrifft 
die Funktion von Grenzen und Überschreitungen. Anfangs wurde disku-
tiert, dass die Funktion der Grenze als eine doppelte gedacht werden könn-
te, d.h., diese sowohl eine Trennungs- sowie eine Verbindungsfunktion 
habe. Foucaults und Derridas Überlegungen gehen deutlich über diese 
verbindende und trennende Funktion der Grenze hinaus. Das permanente 
Spiel von Grenze und Überschreitung hat eine grundlegende Funktion zur 
Folge, die die gesamte Struktur von etwas betrifft.95 Die Zonen der Gren-
zen und der Überschreitungen beschränken sich nicht nur auf die Randli-
nien und -gänge, sondern durchdringen die sogenannten innersten Teile 
und die gesamte Reichweite des betreffenden Seins. Funktionen der Gren-
ze bzw. Überschreitung fallen also mit den (unaufhörlichen) Identifikati-
onsprozessen in eins.  

Als Drittes kann man durch diesen Exkurs ein kritisches Verständnis 
zur Topologie der Grenze gewinnen. Mit den Grenzüberschreitungen wer-
den – metaphorisch gesprochen – nicht bloß unbekannte oder fremde Fel-
der entdeckt, sondern die inneren Felder ständig neu, anders und plural de-
finiert. Denkt man die von Foucault angedeutete sich einrollende Bezie-
hung zwischen Grenze und Überschreitung mit den von Derrida gewonne-
nen permanenten Verschiebungs- und Aufschubsprozessen der Grenze zu-
sammen, wird der Gedanke einer festen, unbeweglichen Grenze zwischen 
Innen und Außen, Sein und Nicht-Sein oder Diesseits und Jenseits obsolet. 
Grenzen und Überschreitungen lassen sich in diesem Sinne nicht bloß in 
                                                           
95 Auch mit Hegel wurde erwähnt, dass die Grenze nicht als eine Randlinie zu denken 

sei, sondern sich durch das ganze Sein hindurch erstreckt. Allerdings taucht bei ihm 
die Funktion der Überschreitung eher als ein versöhnendes Aufhebungsmoment 
auf, von dem sich die Differenzphilosophien grundsätzlich entfernen.  

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ALLGEMEIN-BEGRIFFLICHES VERSTÄNDNIS | 67 

 

einem eindimensionalen Übergang zwischen solchen Gegensätzen, son-
dern eher in einem pluralen und mehrdimensionalen Grenzverkehr erken-
nen.96 Ein solches Grenzkonzept kann mit einem Verständnis vom strikt 
definierten und in sich identischen Sein schwer vereinbart werden. Statt-
dessen lassen sich Seinsgrenzen als poröse, schwankende und stets verän-
dernde Grenzen denken, die sich erst durch und immer im Zusammenhang 
mit Überschreitungen zeigen. Darum sollte man das mehrdimensionale 
Spiel von Grenzen und Überschreitungen weiter an den schwankenden 
Zwischenräumen, den Differenzen markierenden Kreuzungen und ver-
schwommenen Zonen suchen.97 Besonders mit Derrida lässt sich sagen, 
dass der Fokus permanent auf die Verdichtungsprozesse der mehrdimensi-
onalen Grenzen eines Diskurses gelegt werden soll. Dieser Gedanke der 
Mehrdimensionalität der Grenze wird uns im Rahmen des letzten Teils der 
vorliegenden Studie – mit Blick auf Grenzüberschreitungen zwischen den 
Künsten – einen wichtigen Beitrag leisten (vgl. III.3).  
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
96 Diese Mehrdimensionalität der Grenze bezieht sich auch auf das vieldiskutierte 

Konzept des „dritten Raums“ von Homi Bhabha. Vgl. dazu Christoph Klein-
schmidt, „Einleitung: Formen und Funktionen von Grenzen. Anstöße zu einer in-
terdisziplinären Grenzforschung“, ders. (Hrsg.), Topographien der Grenze. Veror-
tungen einer kulturellen, politischen und ästhetischen Kategorie, Würzburg 2011, 
S. 9–21, hier S. 11f.  

97 Vilém Flussers Kritik an einem strikt definierten Begriff der Grenze hat eine ähnli-
che Schlussfolgerung: „Grenzen sind keine klaren Linien, sondern verworrene Zo-
nen, in denen sich die Phänomene kreuzen und vermischen. Widersprüchliche, am-
bivalente Schwellengebiete. Man müsste daher nicht von Grenzen, sondern von 
Grenzgebieten sprechen.“ Vgl. Rainer Guldin, „Ineinandergreifende graue Zonen. 
Vilem Flussers Bestimmung der Grenze als Ort der Begegnung“, Christoph Klein-
schmidt (Hrsg.), Topographien der Grenze. Verortungen einer  kulturellen, politi-
schen und ästhetischen Kategorie, Würzburg 2011, S. 39–48, hier S. 40.  

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

 

2 Praxisbezogenes Verständnis von Grenze    
und Grenzüberschreitung 

 

 

 

Bei der bisherigen allgemein-begrifflichen Analyse der relational, funktio-
nal und topologisch angedeuteten Grenzkonzeptionen darf man aber die 
Verschiedenheit und die Pluralität von Grenzen nicht aus dem Blick ver-
lieren. Denn etwas, ein Diskurs oder ein Wesen, hat nicht nur eine (flie-
ßende) Grenze, sondern viele Grenzen, die es in seinem mehrdimensiona-
len und permanenten Bezug auf sogenannte nächstliegende Gattungsarten, 
Untergattungen, Nachbarschaften, Kreise, geschichtliche Kontexte oder 
Praktiken – um überhaupt mit ihnen in Beziehung stehen zu können – auf 
unterschiedliche Weise immer neu gewinnt. Der Mensch zum Beispiel hat 
nicht nur eine Grenze zwischen Menschsein und Nicht-Menschsein oder 
Leben und Tod, sondern viele weitere Grenzen hinsichtlich seiner Bezie-
hung und der Unterschiede zum Tiersein, im Hinblick auf seine gesell-
schaftlichen, individuellen, moralischen, rechtlichen, ästhetischen und ge-
schlechtlichen Handlungsräume und -praktiken oder hinsichtlich seiner 
Sprachen, Erfahrungsarten und historisch-kulturellen Normen usw. Bei 
der Auflistung solcher und anderer Grenzformen ist es aber wichtig, dass 
man die Grenzen im Anschluss an die bisherigen Überlegungen weiterhin 
als poröse und schwankende Grenzen denkt, die mit mehrdimensionalen 
Überschreitungen einhergehen. Die Vielfalt und die Verschiedenheit von 
Grenzen werden in diesem Kapitel zuerst mit einem Hinweis auf eine 
doppelte Praxisbezogenheit der Grenze erläutert (1). Anschließend wird 
ihr spezifischer Praxisbezug im Rahmen der menschlichen Erfahrungen 
und Sprachen weiter präzisiert (2), so dass schließlich auf eine angemes-
sene Weise in die Debatte um die Grenzüberschreitungen (in) der Kunst 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


70 | GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN 

 

eingestiegen werden kann (3), die das Thema der nächsten zwei Teile die-
ser Studie ausmachen.  
 

 

2.1 DOPPELTE PRAXISBEZOGENHEIT DER GRENZE 
 

Wie wir Grenzen bzw. Überschreitungen denken, hat entscheidende Aus-
wirkungen auf unsere Praktiken.1 Unseren sozialen, ethischen und politi-
schen Praktiken, Handlungen oder Entscheidungen liegen verschiedene 
Verständnisse von Grenzen (in Form von Normen, Regeln oder Gesetzen) 
zugrunde. Und umgekehrt: Wie wir mit Grenzen praktisch umgehen, wie 
wir sie in der Praxis verhandeln, hat bestimmte Einflüsse auf unser Den-
ken über Grenzen oder geltende Normen. Unsere Grenzverständnisse blei-
ben in diesem Sinne niemals statisch, sie werden in verschiedenen Prakti-
ken permanent geprüft, modifiziert, verneint, transformiert, ausgehandelt 
oder verschoben. Von daher kann man von einem doppelten Praxisbezug 
von Grenzen reden: Erstens werden Grenzen allgemein in verschiedenen 
Praxiszusammenhängen konstituiert und sie können nur aus diesen heraus 
verstanden werden. Zweitens lassen sich Grenzen selbst als spezifische 
Praxisformen denken; sie liegen nicht außerhalb unserer Praktiken, son-
dern sie stellen für unsere Praktiken konstitutive Formen dar, die bestimm-
te (re-)flexive Züge aufweisen.2  

                                                           
1 Hierzu vgl. Frauke A. Kurbacher, „Die Grenze der Grenze. Strukturreflexion zum 

Verhältnis von Denktraditionen und Performativität in menschlichen Haltungen“, 
Christoph Kleinschmidt (Hrsg.), Topographien der Grenze. Verortungen einer kul-
turellen, politischen und ästhetischen Kategorie, Würzburg 2011, S. 25–37, hier S. 
27. In den folgenden Abschnitten verfolge ich den Gedanken von Andreas Reck-
witz über die Verflochtenheit der menschlichen Praktiken miteinander. Vgl. Andre-
as Reckwitz, „Grundelemente einer Theorie sozialer Praktiken“, in: Zeitschrift für 
Soziologie 32 (2003), S. 282–301, hier S. 289. 

2 Diese doppelte Praxisbezogenheit als allgemeine und spezifische besagt aber nicht, 
dass die Grenzen zweifach existieren oder zwei getrennte Züge in sich tragen. Sie 
sind als zwei Dimensionen des einen und gleichen Akts zu denken und werden im 
Folgenden nur zum Zwecke eines besseren Verständnisses von Grenzpraktiken an-
geführt.  

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PRAXISBEZOGENES VERSTÄNDNIS | 71 

 

Die Grenzen sind zuerst einmal im allgemeinen Sinne auf Praktiken 
bezogen. Das heißt, sie entstehen immer aus bestimmten Praktiken und 
vergehen auch durch Praktiken. Ein Fluss zum Beispiel, der zwischen 
zwei Ländern liegt, ist an sich keine Grenze. Er wird erst durch eine Reihe 
von historisch-sozialen Praktiken (durch Kriege, politische oder wirt-
schaftliche Verträge usw.) zu einer Grenze gemacht.3 Ein solcher allge-
meiner Praxisbezug der Grenze lässt sich mit den Gedanken von Georg 
Simmel wie folgt ausdrücken: 
 

„Nicht die Länder, nicht die Grundstücke, nicht der Stadtbezirk und der Landbezirk be-
grenzen einander; sondern die Einwohner oder Eigentümer üben die gegenseitige Wir-
kung aus [...]. Die Grenze ist nicht eine räumliche Tatsache mit soziologischen Wir-
kungen, sondern eine soziologische Tatsache, die sich räumlich formt.“4  
 

Man kann wohl behaupten, dass durch unsere sozialen und geschichtlichen 
Praktiken nicht nur sinnlich-materielle Grenzen wie Ländergrenzen, Woh-
nortsgrenzen, Geschwindigkeitsgrenzen usw., sondern vor allem normati-
ve oder auch unsichtbare Grenzen konstituiert werden, die für die Konti-
nuität und den Zusammenhalt zwischenmenschlicher Praktiken im Alltag, 
in der Politik, im Recht, in der Wissenschaft, in der Kunst usw. notwendig 
zu sein scheinen. Die Verschiedenheit und Pluralität von Grenzen können 
aber weniger durch eine solche feste Einteilung oder Gliederung in phäno-
menologische, soziologische, ethische, juristische, künstlerische usw. 
Grenzen erklärt werden – eine Auflistung, die niemals endgültig vollendet 
werden könnte –, als vielmehr dadurch, dass man die Grenzen aus den je-
weiligen Praxiszusammenhängen heraus versteht, die sie immer bereits 
mitbestimmen. Die Grenze ist unter diesem Aspekt in einer Praxis nicht 
einfach vorgegeben, sondern als eine Reflexionsfigur immer schon auf die 
Durchführung der Praxis sowie auf eine Reihe von anderen Praktiken be-
zogen. Sie stellt eine spezifische Form unserer Praktiken dar, insofern sie 
für deren Realisierung auf konstitutive und reflexive Weise im Spiel ist. 

Man kann diesen spezifischen Praxisbezug der Grenze auf zwei ver-
schiedene Arten und Weisen als einen reflexiven Bezug denken, der für 
die Konstruktion und gleichzeitig die Transformationsprozesse unserer 
                                                           
3 Vgl. Kleinschmidt, „Einleitung: Formen und Funktionen von Grenzen“, S. 11. 
4 Georg Simmel, Soziologie. Untersuchungen über die Formen der Vergesellschaf-

tung, Berlin 1983, S. 467. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


72 | GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN 

 

Praktiken eine grundlegende Rolle spielt. Das erste reflexiv-praktische 
Motiv der Grenze lässt sich mit Blick auf die gewöhnliche Bedeutung des 
Begriffs „Reflexion“ erklären:5 Demzufolge werden Regeln, Prinzipien, 
Normen oder Grenzen des sozial-politischen sowie individuellen Lebens 
durch selbstbezügliche Denk-, Sprach-, Wissens- und Handlungspraktiken 
entdeckt und zugleich mit einer permanenten Rückbezüglichkeit gefestigt 
bzw. stabilisiert.6 Bereits mit Blick auf die dialektisch-orientierten Grenz-
konzeptionen wurde erwähnt, dass die Grenzen für die menschlichen Wis-
senspraktiken nicht bloß als gegebene Grenzen, sondern vor allem als re-
flexiv zu bestimmende Grenzen zu denken sind. Während sie bei Kant um 
der Erkenntnis willen durch die menschliche Vernunft selbstreflexiv gezo-
gen werden (müssten), hat Hegel Grenzen dialektisch so umgedeutet, dass 
sie im Kreise eines unbegrenzten bzw. absoluten Wissens auf immer auf-
zuheben seien. Auch hinsichtlich der praktischen Philosophien von Kant 
und Hegel kann man von einer Form reflexiver Grenzpraxis reden – was 
aber an dieser Stelle nur kurz angedeutet werden kann. Insofern eine 
Grenze im praktischen Bereich als eine Handlungsnorm bzw. ein Gesetz 
gedacht wird, liegt für Kant das Prinzip (Maxime) des guten Handelns in 
der kritischen Selbstbezüglichkeit der praktischen Vernunft und in deren 
Selbstgesetzgebung.7 Hegel hat zwar einer solchen subjektorientierten Re-
flexivität, die universale Handlungsprinzipien erbringen soll, völlig wider-
sprochen. Jedoch hat er keineswegs den Begriff der Reflexion im morali-

                                                           
5 Reflexion, als ein zentraler Begriff der Philosophie, wird hier (ähnlich wie viele 

weitere Begriffe in der Studie) nicht einheitlich gebraucht. Sie wird an dieser Stelle 
nicht im Ganzen, sondern nur im Zusammenhang mit Grenzen sowie Praktiken der 
Grenzziehungen und -überschreitungen diskutiert. Für einen kritischen Blick auf 
die Vielseitigkeit des Reflexionsbegriffs vgl. Bertram, Kunst als menschliche Pra-
xis, S. 15f.  

6 Vgl. Christian Wille, „Räume der Grenze – eine praxistheoretische Perspektive in 
den kulturwissenschaftlichen Border Studies“, Friederike Elias, Albrecht Franz u.a. 
(Hrsg.), Praxeologie. Beiträge zur interdisziplinären Reichweite praxistheoreti-
scher Ansätze in den Geistes- und Sozialwissenschaften, Berlin 2014, S. 53–72, hier 
S. 67.  

7 Kant hat auch einen anderen und für seine Ästhetik enorm wichtigen Reflexionsbe-
griff – das freie Spiel  unserer Vermögenskräfte –, auf den wir erst später kommen 
werden (vgl. II.1). 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PRAXISBEZOGENES VERSTÄNDNIS | 73 

 

schen – oder besser sittlichen – Bereich verlassen.8 Ihm zufolge lassen 
sich reflexive Züge unserer praktischen Normen weniger durch subjektive 
Denktätigkeiten als vielmehr im Hinblick auf kulturell-geschichtliche 
Konventionen einer bestimmten historischen Gesellschaft artikulieren, die 
deren Mitglieder bereits als einzelne und moralisch handelnde Subjekte 
konstituiert haben.9 In ihren kulturellen Praktiken beziehen sich die Mit-
glieder einer Gesellschaft auf die Gebräuche oder Konventionen zurück, 
denen sich spezifische Werte und Orientierungen ihrer Kulturen immer 
schon verschrieben haben. Kurzum: Soziale Reflexivität (als eine Form 
des objektiv Geistigen) geht bei Hegel immer den reflexiven Tätigkeiten 
des einzelnen Individuums (des subjektiv Geistigen) voran. 

Der zweite reflexive Zug der Grenze geht über diese allgemeine Ver-
wendung des Reflexionsbegriffs hinaus und bringt uns zu der konstituti-
ven Relation zwischen Grenze und Überschreitung zurück, die mit diffe-
renztheoretischen Ansätzen detailliert diskutiert wurde: Reflexion ist zu-
gleich eine Re-Flexion, d.h. eine iterative Beugung, Veränderung bzw. 
Verschiebung.10 Der reflexiv-praktische Bezug der Grenze lässt sich dem-
nach nicht bloß so denken, dass wir uns auf eine feste Grenze (oder Norm) 
zurückbeziehen und die Grenze bei diesem Bezug unveränderlich bleibt. 
Vielmehr wird die Grenze durch einen jeden (re-)flexiven Bezug und Akt 
als eine bereits veränderte, verletzte, verschobene, bestrittene und in die-
sem Sinne überschrittene Grenze hervorgebracht. Den Gedanken des kon-
stitutiv-prozessualen Einhergehens von Grenzen und Überschreitungen 
kann man also auf der Ebene der Praxis auf neue Weise sehen: Reflexive 
Konstruktions- bzw. Stabilisierungsprozesse der Grenzen (oder der prakti-
schen Normen) gehen mit den Momenten des Flexiven, d.h. mit den Ver-
schiebungen, Verletzungen, Veränderungen und Überschreitungen – in 
unterschiedlichsten Maßen und Graden – einher. Unsere praktischen 
Grenzbestimmungen als sozial-historisch geprägte Normbildungen lassen 
sich darum mit Grenz- und Normverletzungen bzw. -verschiebungen zu-

                                                           
8 Reflexion – als setzende, äußere und bestimmende Reflexion – macht den ersten 

Hauptteil seiner Wesenslogik aus, die hier nicht diskutiert werden kann. 
9 Vgl. Daniel Martin Feige, Kunst als Selbstverständigung, Münster 2012. 
10 Vgl. Wille,  „Räume der Grenze“, S. 67.  

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


74 | GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN 

 

sammendenken.11 Bei Grenzpraktiken handelt es sich schließlich um eine 
Simultaneität von Grenzziehungen und -überschreitungen. Ihre Gleich-
zeitigkeit ist aber aus einer differenztheoretischen Perspektive keine Ver-
söhnung, sondern, wie vorhin erläutert, eine Art prozessualer Relation 
bzw. Interdependenz, in der die Grenzen als Differenzen für uns perma-
nent in einer neuen Weise sicht- und merkbar werden. 

Zusammengefasst lässt sich sagen, dass Grenze als eine (re-)flexive 
Praxis sowohl Stabilisierungsmomente (Reflexion als Selbstbezüglichkeit) 
als auch Akte der Überschreitungen, Veränderungen sowie Verschiebun-
gen (Reflexion als Re-Flexion) gleichzeitig in sich trägt. Eine Grenze ist 
also aus praxisbezogener Hinsicht immer eine bereits überschrittene 
Grenze. Dieses – zum Teil kontra-intuitive – Grenzverständnis wird im 
Laufe dieser Studie und besonders im Hinblick auf verschiedene Diskurse 
über die Kunst sowie auf unterschiedliche Praktiken der Kunst, die noch 
diskutiert werden, näher beschrieben und verständlich gemacht. An dieser 
Stelle lässt sich aber nur vor Augen halten, dass sich Normen und Grenzen 
im Rahmen der historischen, kulturellen und individuellen Praktiken stän-
dig verändern und es weder eine rein ursprüngliche noch eine rein endgül-
tige Grenze gibt, die nicht mit ihrer simultanen Verletzung und Über-
schreitung einherginge. Die Durchsetzung oder die Etablierung von neuen 
Grenzen kann erst durch Überschreitung, Bestreitung und Verletzung der 
geltenden Grenzen geschehen, die aber ebenfalls bereits überschritten 
sind.  

Der spezifische Praxisbezug der Grenze und ihr konstitutiv-prozes-
suales Einhergehen mit der Überschreitung lassen sich weiterhin hinsicht-
lich zwei sehr grundlegender und voneinander untrennbarer praktischer 
Weltorientierungen – Erfahrung und der Sprache – bestimmen.12 Dies wird 
                                                           
11 Für eine kulturtheoretische Untersuchung der Gleichzeitigkeit von Normbildung 

und -verletzung vgl. Gustav Frank, Wolfgang Lukas, „‚Grenzüberschreitungen‘ als 
Wege der Forschung. Zur Einführung in den Band“, dies. (Hrsg.), Norm – Grenze – 
Abweichung: Kultursemiotische Studien zu Literatur, Medien und Wirtschaft; Mi-
chael Titzmann zum 60. Geburtstag, Passau 2004, S. 19–27, hier S. 19f. 

12 Der Gedanke, dass die Sprache und die Erfahrung grundlegende Weltorientierun-
gen und zugleich voneinander untrennbare Praxisformen seien, geht – wenn auch 
nur in impliziter Weise – auf eine Lektüre von Hans-Georg Gadamers Wahrheit 
und Methode zurück. Vgl. insbesondere das Kapitel „Sprache als Welterfahrung“. 
Hans-Georg Gadamer, Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen 
Hermeneutik, Tübingen 41975, S. 415ff.  

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PRAXISBEZOGENES VERSTÄNDNIS | 75 

 

im Folgenden noch einmal in Anlehnung an Foucaults und Derridas 
Schriften getan. Denn bei diesen Autoren tauchen auf der einen Seite die 
Beziehungen zwischen Grenzen und Überschreitungen, die vorhin begriff-
lich als differenzenerzeugende sowie -markierende Prozessualität be-
schrieben wurden, eben als spezifische Praxisformen in der (beweglichen) 
Struktur der Erfahrung und Sprache wieder auf. Auf der anderen Seite 
wird durch eine nähere Auseinandersetzung mit diesen Formen unmit-
telbar in die Diskussion über die Grenzen des Ästhetischen einsteigen, die 
uns in den weiteren Teilen (II u. III) dieser Studie beschäftigen werden.  
  

 
2.2 ERFAHRUNG UND SPRACHE DER GRENZE      

UND DER ÜBERSCHREITUNG 
 

Wenn man nur bei den vorhin genannten drei Schlussfolgerungen – kon-
stitutives Einhergehen, prozessuale Relationen und Mehrdimensionalität 
von Grenzen und Überschreitungen – bleibt, tut man den Gedanken von 
Derrida und Foucault hinsichtlich ihrer spezifischen Praxisbezogenheit un-
recht. Denn sie interessiert weniger die Thematisierung von Grenze und 
Überschreitung als Formen des Denkens, sondern eher ihre spezifischen 
Erfahrungen und historischen Praxisformen. Im Folgenden werden darum 
zuerst Foucaults Gedanken zur Erfahrung der Grenze und der Überschrei-
tung erläutert. Da Foucaults Beschreibung der Grenzerfahrung auf eine 
entscheidende sprachliche Schwierigkeit stößt, wird als Nächstes auf Der-
ridas Konzept der aporetischen Erfahrung eingegangen, das zugleich mit 
seinem umstrittenen, aber für Kunst und Ästhetik produktiven Sprachver-
ständnis zutiefst verbunden ist.  

In dem vorhin diskutierten Aufsatz Vorrede zur Überschreitung zielt 
Foucault nicht bloß auf eine allgemeine Theorie der Grenzen und Über-
schreitungen ab, sondern setzt sich vor allem mit ihrem spezifisch prakti-
schen Bezug auseinander. Der grundlegende Praxisbezug der Grenze bzw. 
Überschreitung lässt sich im Hinblick auf die Beantwortung einiger wich-
tiger Fragen erläutern, die Foucault sich in seinem Aufsatz zum Teil 
selbstkritisch stellt: Vor welchem historisch-sozialen Hintergrund spielen 
sich die oben diskutierten Thesen über ‚Überschreitung‘ und ‚Grenze‘ ab? 
Auf welche Art und Weise kann man Grenzen/Überschreitungen erfah-
ren? Welche historisch-kulturellen Subjekte erfahren sie in dieser Weise? 
Und wie spricht man über sie? Gibt es nämlich eine Sprache der Über-

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


76 | GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN 

 

schreitung? Oder umgekehrt eine Grenze der Sprache – an der man im 
wittgensteinschen Sinne zum Schweigen verurteilt ist?  

Die Beantwortung dieser Fragen wird zuerst eine kurze Erörterung von 
Foucaults Bataille-Rezeption erfordern, wie sie in der Vorrede zur Über-
schreitung dargelegt wird. Bataille zustimmend interpretiert Foucault 
Nietzsches Diagnose ‚Gott ist tot‘ als das Ende des dialektischen Denkens 
sowie den Anfang einer neuen Denk- und Erfahrungsweise, die man als 
charakteristisch für unsere Zeit ansehen könne: „Um uns aus dem dialek-
tisch-anthropologischen Schlummer zu wecken, bedurfte es der nietzsche-
schen Figuren des Tragischen und des Dionysos, des Todes Gottes.“13 
Dieser Tod impliziert für beide Autoren eine radikale Ablehnung eines 
jeglichen transzendenten Existenzbereiches. Der Tod Gottes führe aber – 
solange man ihn angemessen interpretiere – nicht zu einem bloß dogmati-
schen Atheismus, der alles Göttliche oder Unendliche von Grund auf ver-
nichte oder durch einen leeren Nihilismus ersetze. Stattdessen tritt der 
transzendente Bereich des Göttlichen in einer immanenten Form in die 
menschlichen Erfahrungen ein:  

 
„Dieser Tod ist nicht als Ende seiner historischen Herrschaft zu verstehen, auch nicht 
als die endlich getroffene Feststellung seiner Nichtexistenz, sondern als der von nun an 
konstante Raum unserer Erfahrung. Der Tod Gottes, der unserer Existenz die Grenze 
des Unbegrenzten nimmt, führt sie zu einer Erfahrung zurück, in welcher nichts mehr 
die Äußerlichkeit des Seins ankündigen kann, also zu einer inneren und souveränen Er-
fahrung.“14  
 
Dass Gott und dessen unbegrenzte Äußerlichkeit von uns getötet und da-
mit „unserer Existenz die Grenze des Unbegrenzten“ genommen wurde, 
stellt für Foucault nicht einen Zustand dar, der das menschliche Leben 
vereinfachen oder erleichtern würde. Im Gegenteil habe sich der Mensch 
als Mörder einer Geschichte einer großen Herausforderung gestellt: Er 
könne die alte Herrschaft Gottes nicht mehr durch etwas Gleichgültiges 
ersetzen15 und sei nun selber für „seine eigene Endlichkeit verantwort-
                                                           
13 Foucault, VÜ, S. 34. 
14 Foucault, VÜ, S. 30.  
15 Neo-Marxisten oder viele Kulturkritiker würden dieser Behauptung stark wider-

sprechen und z.B. meinen, dass alte göttliche Formen durch die neue Formen des 
Kapitals, der Produktion oder neue Kultobjekte ersetzt wurden. Allerdings geht es 
Foucault – zumindest an dieser Stelle – nicht um eine kritische Sozialtheorie der 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PRAXISBEZOGENES VERSTÄNDNIS | 77 

 

lich.“16 Beim Tod Gottes handelt es sich also Foucault zufolge um eine 
Mordtat, die in einem kulturgeschichtlichen Diskontinuum vom Menschen 
selbst begangen wurde und nicht mehr zu rehabilitieren ist. Dass der 
Mensch mit Gott zusammen auch eine sakral-religiöse Geschichte er-
mordet hat, heißt allerdings nicht, dass er diese nicht mehr erfahren wür-
de. Vielmehr tritt das sakral Unbegrenzte oder Unendliche nun auf eine 
der Erfahrung immanente Weise auf. Es verliert also seine Äußerlichkeit 
und wird in Form von Überschreitung (innerlich) erfahren. Schließlich 
bleibt dem modernen Subjekt17 für Foucault nichts anderes als seine eige-
nen und souveränen Erfahrungen.18  

Die These vom „Tod Gottes“, die Foucault im Weiteren in Anlehnung 
an Batailles Schriften bearbeitet, impliziert ein weiteres wesentliches 
Merkmal des Begriffs der Erfahrung. Nach dem (sogenannten) Tod Gottes 
lässt sich nach Foucault eine radikale Veränderung unseres praktischen 
Umgangs mit den Grenzen und Überschreitungen erkennen. Das moderne 
Leben zeichne sich demzufolge durch „die Erfahrung der Überschreitung“ 
aus.19 Da der Tod Gottes auch einer jeden Vorstellung, die eine Äu-
ßerlichkeit darstellt, ein Ende gesetzt habe, liege das Unbegrenzte in unse-
rem Zeitalter nicht mehr außerhalb der Grenzen des Erfahrbaren, sondern 
gerate in ein Inklusionsverhältnis mit den Erfahrungen. Anders gesagt sei 
das dialektisch Unbegrenzte historisch in die Struktur der Erfahrung hin-
eingegangen und habe sich zu den grenzüberschreitenden Erfahrungsfor-
men gewandelt. Die Erfahrung der Überschreitung ist nach Foucault letzt-
                                                                                                                         

Grenze und Überschreitung, sondern zuerst um eine kritische Ontologie und dann 
ihre historisch veränderten Erfahrungsweisen. Vgl. dazu Boyne, Foucault and Der-
rida, S. 86.  

16 Michel Foucault, Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissen-
schaften, Frankfurt am Main 1990, S. 460.  

17  In Die Ordnung der Dinge identifiziert Foucault den Tod Gottes mit dem Tod des 
Menschen – d.h. des modernen Subjekts. Foucault, Die Ordnung der Dinge, S. 
460f. Diese Umformulierung hat viele weitere Diskussionen ausgelöst, auf die hier 
nicht näher eingegangen werden kann. Auch die allgemeine Debatte über den Be-
ginn eines solchen Subjekts oder seinen Unterschied zu frühen Subjektformen muss 
ausgeklammert werden. Stattdessen ist an dieser Stelle wichtig, mit Foucault die 
geschichtliche Wandelbarkeit der Subjektivität und der subjektiven Erfahrungswei-
sen stark zu betonen. 

18 Foucault, VÜ, S. 30. 
19 Foucault, VÜ, S. 31. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78 | GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN 

 

lich für die heutige Zeit so charakteristisch geworden, „wie noch vor nicht 
allzu langer Zeit für das dialektische Denken die Erfahrung des Wider-
spruchs [gewesen ist]“.20  

Mit diesem historischen Wandel in unserer Erfahrungsdimension wur-
de aber für Foucault unser Erfahrungsraum nicht begrenzt, sondern statt-
dessen das Unbegrenzte „ins Herz des Denkens“ versetzt.21 „Der Tod Got-
tes gibt uns nicht einer begrenzten und positiven Welt zurück, sondern ei-
ner Welt, die sich in der Erfahrung der Grenze auflöst, die sich in dem sie 
überschreitenden Exzess aufbaut und zerstört.“22 Der konstante Raum der 
menschlichen Erfahrungen beruht wiederum auf dem vorhin diskutierten 
Spiel von Grenzen und Überschreitungen und wird durch dieses immer 
wieder neu definiert. Die von Foucault dargelegte, sich wechselseitig ein-
rollende Beziehung zwischen Grenze und Überschreitung zeigt sich also 
in dieser Erfahrungsstruktur wieder: Bei einer „inneren und souveränen 
Erfahrung“, die Foucault bereits mit Bataille charakterisierte, handelt es 
sich um eine Erfahrung, deren Struktur in das Innerste des Individuums 
spiralförmig schreitet und es als Subjekt in ein ständiges Spiel der Ände-
rungen versetzt. Eine solche Erfahrung ist, wie Foucault in einer anderen 
Stelle noch einmal in Anlehnung an Bataille deutlich macht, „etwas, aus 
dem man verändert hervorgeht.“23 Grenzerfahrungen sind demnach als 
                                                           
20 Foucault, VÜ, S. 31. 
21 Foucault, VÜ, S. 34. 
22 Foucault, VÜ, S. 30f.  
23 Foucault, VÜ, S. 24. Die Grenzerfahrungen, von denen Foucault spricht, weisen ei-

ne enorme Ähnlichkeit mit dem Konzept der „Schwellenerfahrung“ auf, das seit ge-
raumer Zeit in den Kulturwissenschaften (mit Victor Turner), in den sogenannten 
Performance Studies (z.B. von Erika Fischer-Lichte) oder in der Phänomenologie 
(von Bernhard Waldenfels) diskutiert wird. Vgl. Victor Turner, Das Ritual. Struk-
tur und Antistruktur, Frankfurt am Main 2000, S. 95ff. Fischer-Lichte, Ästhetik des 
Performativen, S. 341ff. Bernhard Waldenfels, Ordnung im Zwielicht, Frankfurt am 
Main 1987, S. 28f. Auf Letzteren lässt sich an dieser Stelle kurz exemplarisch hin-
weisen. Ausgehend von Walter Benjamin unterscheidet Waldenfels Schwellen von 
Grenzen. Schwellen sind demnach als Zonen zu denken, die Wandel, Übergänge 
usw. erlauben. Dadurch, dass man Schwellen überschreitet, werden diese nicht ge-
löscht. Stattdessen befinde man sich an einer Scheidezone, wo gezögert oder ver-
weilt wird. Schwellenerfahrungen sind folglich als solche zu denken, durch die man 
in eine andere Ordnung eintritt und sich dabei ändert. Vgl. auch Bernhard Wal-
denfels, Der Stachel des Fremden, Frankfurt am Main 1990, S. 29.  

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PRAXISBEZOGENES VERSTÄNDNIS | 79 

 

solche zu verstehen, „in denen das Subjekt sich selbst überschreitet, an 
den Grenzen seiner eigenen Unmöglichkeit sich selbst als Subjekt auf-
löst.“24 Sie sind schließlich für ihn in zweierlei Hinsicht zu denken: Einer-
seits wird das Subjekt bei den Grenzerfahrungen eine Art von Identitäts-
verlust erfahren und zum Teil entsubjektiviert. Andererseits wird es aber 
dabei permanenten Veränderungs- bzw. Transformationsprozessen unter-
zogen. Mit jeder grenzüberschreitenden Erfahrung kommt das Subjekt 
dem Unmöglichen und dem Nicht-Lebbaren so nahe wie möglich und 
wird also „zum Äußersten an Intensität und Unmöglichkeit getrieben.“25 
An den inneren Erfahrungszonen geht es letztlich um eine konstante Neu-
Identifikation des Subjekts sowie unendliche Definitionsversuche seiner 
eigenen Grenze.26  

Wenn wir mit Foucault die Erfahrung der Überschreitung als Ein-
schließung des religionsgeschichtlichen Unbegrenzten (oder des außerhalb 
liegenden Göttlichen) in unseren Erfahrungs- und Denkraum behaupten, 
dann stellt sich die Frage, mit welcher Sprache man Überschreitungen auf 
angemessene Weise praktizieren, oder wie man sie sprachlich ausdrücken 
kann. Gibt es also eine Sprache der Überschreitung? Ist es also eine für die 
grenzüberschreitenden Erfahrungen und Praktiken geeignete und mit 
ihnen einhergehende Sprache nicht erforderlich? Foucault drückt im Kon-
junktiv aus, „dass man für das Überschreitende eine Sprache finden müss-
te, die das wäre, was die Dialektik für den Widerspruch gewesen ist.“27 
Allerdings weist er zugleich darauf hin, dass man, anstatt von einer Spra-
che der Überschreitung zu reden, auf die Erfahrungen selbst gehen solle.28 

                                                           
24 Michel Foucault,  Der Mensch ist ein Erfahrungstier. Gespräch mit Ducio Trom-

badori, Ducio Trombadori (Hrsg.), Frankfurt am Main 1996, S. 37–38. 
25 Foucault, Der Mensch ist ein Erfahrungstier, S. 27. 
26 Wie bereits erwähnt wurde, soll Foucaults Charakterisierung der neuen Erfah-

rungsdimension der modernen Welt hier im Rahmen seiner Überlegungen zur 
Überschreitung und Grenze, aber nicht als seine vollständige Bestimmung des Er-
fahrungsbegriffs verstanden werden. Wie die Erfahrungen sich in verschiedenen 
Kulturen, Epochen, Lebensformen oder Individuen ausdifferenzieren oder wie die 
Geschichte selbst durch die Erfahrungen von Grenzen und Überschreitungen kon-
stituiert wird, sind weitere wichtigen Fragen, die Foucault lebenslang beschäftigt 
haben.  

27 Foucault, VÜ, S. 36. 
28 Foucault, VÜ, S. 36. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


80 | GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN 

 

Jedoch: Geschehen diese Erfahrungen ‚selbst‘ sprachlos und haben sie 
keine sprachlichen Inhalte?  

Man braucht wohl nicht zu erwähnen, dass Foucault mit seiner Forde-
rung nicht für eine künstlich-formelle Sprache plädiert, die uns von Gren-
zerfahrungen bloß berichten könnte. Könnte aber – aus seiner Perspektive 
– eine ästhetische oder literarische Sprache für die Artikulierung und Prak-
tizierung unterschiedlicher grenzüberschreitenden Erfahrungen gelten? 
Kann der Bereich der Kunst und Literatur generell als die sprachliche und 
menschliche Praxis der Überschreitung gelten? Da Foucault seine Gedan-
ken zur Überschreitung vornehmlich mit Blick auf Batailles literarische 
Schriften erläutert, könnte man tatsächlich vorschnell zum Schluss kom-
men, dass er die Sprache von Grenzüberschreitung mit der Sprache oder 
Praxis von Kunst und Literatur gleichsetzen wolle.29 Nicht zuletzt wurden 
seine Thesen zur Überschreitung bisher in unterschiedlichsten kunst- und 
literaturtheoretischen Zusammenhängen immer wieder aus dieser Perspek-
tive rezipiert.30 Die literarisch-künstlerische Praxis als die Sprache der 
Überschreitung schlechthin wurde allerdings von Foucault an keiner Stelle 
deutlich formuliert. Und es lässt sich behaupten, dass er eine solche For-
mulierung mit Absicht vermieden hat: Denn er hätte dann wieder mit den 
diskursiven Einteilungsstrategien wie ästhetischer/nicht-ästhetischer Pra-
xis oder literarischem/nicht-literarischem Schreiben, d.h. mit den rational-
dialektischen Methoden operieren müssen, die er aber grundsätzlich ab-
lehnen wollte. Stattdessen lässt sich aus seinen Überlegungen folgern, dass 
für ihn eine bereichsspezifische Unterscheidung zwischen der literarischen 

                                                           
29 Christian Lavagno, Rekonstruktion der Moderne. Eine Studie zu Habermas und 

Foucault, Münster 2003, S. 236. 
30 Um nur ein paar Beispiele zu seiner Rezeption in kunst-, kultur- oder literaturtheo-

retischen Kontexten zu erwähnen: Vgl. Rolf Parr, „Liminale und andere Übergän-
ge. Theoretische Modellierungen von Grenzzonen, Normalitätsspektren, Schwellen, 
Übergängen und Zwischenräumen in Literatur- und Kulturwissenschaften“, Achim 
Geisenhanslüke, Georg Mein (Hrsg.), Schriftkultur und Schwellenkunde, Bielefeld 
2008, S. 11–63; Monika Ehlers, Grenzwahrnehmungen. Poetiken des Übergangs in 
der Literatur des 19. Jahrhunderts: Kleist, Stifter, Poe, Bielefeld 2007, S. 13f.; 
Nicole A. Sütterlin, „Überschreitungen. Zur (De)Figuration des Vampirs in E.T.A. 
Hoffmanns ‚Vampyrismus‘-Erzählung.“, Daniel Müller Nielaba, Yves Schumacher 
u.a. (Hrsg.), Figur, Figura, Figuration. E.T.A. Hoffmann, S. 187–201, hier S. 190.  

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PRAXISBEZOGENES VERSTÄNDNIS | 81 

 

und der philosophischen Sprache völlig obsolet geworden ist31 und die Er-
fahrung der Überschreitung nicht bloß in der Rehabilitation oder Revision 
dieser Trennung, sondern in den vielfältigen Sprach- und Denkpraktiken 
selbst gesucht werden kann.  

Foucaults Gedanken zur Sprache der Grenzen/Überschreitungen stel-
len uns schließlich vor die Herausforderung, dass wir die Sprache hin-
sichtlich der grenzüberschreitenden Erfahrungen immer wieder dynamisch 
und neu verstehen sollen, anstatt sie auf diskursive Grenzen hin zu be-
stimmen. Erst in der Erfahrung der Überschreitung findet ihm zufolge 
letztlich „die Sprache ihr Sein [… als] die Form einer nicht-dialektischen 
Sprache der Philosophie“.32 Allerdings bezeichnet er eine solche Sprache 
als eine mögliche Sprache der Zukunft und führt nicht genügend weiter, 
auf welche Weise die Sprache, die die grenzüberschreitenden Erfahrungen 
nicht exkludieren und durch diese immer wieder neu definiert werden sol-
le, heute praktiziert werden könnte. Wenn also weder eine rein rational-
diskursive noch eine rein ästhetisch-literarische Sprache für die Erfahrung 
der Überschreitung geeignet ist, gibt es dann sonst noch einen anderen 
Weg, durch den man die sprachliche Praxis der Grenzen bzw. Überschrei-
tungen angemessen charakterisieren könnte? 

Derrida würde an dieser Stelle Foucault darin zustimmen, dass weder 
eine Wiedervereinigung des dialektischen Außerhalb mit dem scheinbar 
Innersprachlichen noch eine Diskursivierung der Überschreitung und des 
Ästhetischen als eine angemessen sprachliche Praktizierung der grenz-
überschreitenden Erfahrungen gelten kann. Anders als Foucault behauptet 
er aber, dass wir für solche Erfahrungen nicht eine neue Sprache, sondern 
ein neues Verständnis der Sprache brauchen, deren Grenze in einem per-
manenten Spiel mit den etablierten rationalen Grenzen steht und zugleich 
für andere Bereiche und Randerscheinungen des Lebens (des Sakralen, des 
Wahnsinnigen oder auch der Kunst) immer offen bleibt. Derrida zufolge 
könne dies durch eine Art und Weise des Schreibens, Denkens und Spre-
chens geschehen, durch die die Grenzen der Sprache permanent überprüft 
und ihre Durchlässigkeit aufgezeigt werden. Nicht bloß weil Derrida diese 
Schreibweise in seine eigene Schriften zu integrieren versucht hat, sondern 
mehr, weil man mit ihm die praxisbezogene Pointe der Grenze/Über-
schreitung hinsichtlich ihrer Erfahrbarkeit und Sprachlichkeit auf eine 
                                                           
31 Ulrich Brieler, Die Unerbittlichkeit der Historizität. Foucault als Historiker, Köln 

1998, S. 99. 
32 Foucault, VÜ, S. 42.  

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


82 | GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN 

 

spezifische Weise geltend machen kann, wird an dieser Stelle noch einmal 
auf seine Überlegungen rekurriert. Nach einer Problematisierung der 
Grenze/Überschreitung von Sprache und Erfahrung wird am Ende dieses 
Kapitels zu der These gelangt, dass ästhetische Grenzüberschreitungen 
weder auf einen eingeschlossenen und getrennten Erfahrungsbereich noch 
auf ein besonderes Zeichensystem oder eine Sondersprache verweisen, 
vielmehr aus den verschiedenen Dimensionen und Momenten unserer 
Sprach- Denk- und Zeichenpraktiken hervorgehen, ohne dabei ein ästheti-
sches Außerhalb zu bilden.  

Um es gleich vorwegzusagen: Für Derrida ist die Erfahrung (ex-
périence) selbst eine Art von Grenzpraxis. Wir haben nicht zuerst Grenzen 
vor uns, die wir dann nachträglich erfahren, sondern die Grenzen werden 
immer durch Erfahrungen und Praktiken konstituiert bzw. überschritten. 
Das Wort „Er-Fahren“, wie Derrida expliziert, beruht auf verschiedenen 
Prozessen von Passagen, Durchqueren, Überschreiten.33 In diesem Zu-
sammenhang ist auch daran zu erinnern, dass für ihn die Existenz und 
Wirksamkeit einer Grenze mit den Akten des Überschreitens, Überque-
rens, Durchschreitens usw. konstitutiv einhergehen. Er-Fahrung der Gren-
ze deutet ausgehend von dieser prozessualen Wechselhaftigkeit auf eine 
Passage der Grenzzone, – mit Waldenfels ausgedrückt: einer Scheidezone 
– wo eine Ent-Scheidung getroffen wird.34 An dieser Zone handelt es sich 
für Derrida also nicht um eine Wahl zwischen zwei Möglichkeiten, nicht 
um eine „entweder oder“-Entscheidung,35 sondern um die Erfahrungen, 
die sich aus der Ausweglosigkeit, d.h. den Aporien bilden:  

 
„Das Unentscheidbare ist nicht einfach das Schwanken oder die Spannung zwischen 
zwei Entscheidungen, es ist die Erfahrung dessen, was dem Berechenbaren, der Regel 
nicht zugeordnet werden kann, weil es ihnen fremd ist und ihnen gegenüber ungleichar-
tig bleibt, was dennoch aber – dies ist eine Pflicht – der unmöglichen Entscheidung sich 
ausliefern und das Recht und die Regel berücksichtigen muss. Eine Entscheidung, die 
sich nicht der Prüfung des Unentscheidbaren unterziehen würde, wäre keine freie Ent-
scheidung, sie wäre eine programmierbare Anwendung oder berechenbares Vorge-
hen.“36 
                                                           
33 Derrida, Aporien, S. 32f.  
34 Vgl. auch Waldenfels, Ordnung im Zwielicht, S. 29f.  
35 Waldenfels, Ordnung im Zwielicht, S. 32.  
36 Jacques Derrida, Gesetzeskraft. Der „mystische Grund der Autorität“, Frankfurt 

am Main 1991, S. 49f.  

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PRAXISBEZOGENES VERSTÄNDNIS | 83 

 

Eine Entscheidung, die eine Grenzpraxis darstellt, wird erst aus der Erfah-
rung des Aporetischen sowie mit der Begegnung mit dem Unentscheidba-
ren vollzogen.37 Aporien stellen für Derrida aber nicht bloß negative Best-
immungen im Denken dar, die durch unsere Erfahrungen beseitigt, aufge-
löst oder zu einer dialektischen Versöhnung gebracht werden können. Sie 
tauchen weder nur in bestimmten, merkwürdigen oder außergewöhnlichen 
Momenten noch bloß am Rande des Lebens (am Tod) plötzlich auf. Viel-
mehr sind die Erfahrung des Jetzt38 und der Erfahrungsprozess selbst, aus 
dem man eine Entscheidung trifft, aporetisch strukturiert. „Jeder Entschei-
dung, jeder sich ereignenden Entscheidung, jedem Entscheidungs-Ereignis 
wohnt das Unentscheidbare wie ein Gespenst inne, wie ein wesentliches 
Gespenst.“39 Jede Erfahrung oder jede Entscheidung ist also aporetisch 
strukturiert. Eine Entscheidung könne damit nicht auf einem in-finiten Re-
gress der Vor-Entscheidungen reduziert werden. Sie wird für Derrida eher 
aus einer Weglosigkeit, aus der Unentschiedenheit, aus dem Aporetischen 
heraus gefällt40 und lässt sich darum als eine Erfahrung der „Möglichkeit 
des Unmöglichen“41 denken. Die Begegnung mit dem Unmöglichen, mit 
den scheinbar gesperrten Grenzen ist ihm zufolge letztlich konstitutiv für 
unsere Entscheidungsmöglichkeiten und „scheint gerade entscheidend zu 
sein für alle Grenzen, über die wir sprechen.“42  
                                                           
37 Das Wort Aporie wird von Derrida in Anlehnung an Aristoteles als „eine gewisse 

Unmöglichkeit als Nicht-Weglichkeit“ bzw. Ausweglosigkeit interpretiert. Um-
gangssprachlich hieße es: „Ich bin in der Klemme, ich komme da nicht raus, ich 
kann nichts tun“. Vgl. Derrida, Aporien, S. 31. 

38 Die eigentliche, zentrale Aporie ist, wie Aristoteles feststellt, die der Zeit. Wenn die 
Zeit als eine gleichmäßige Linie vorgestellt wird, die aus Jetzt-Punkten zusammen-
gesetzt ist, die aber selbst keine Erstreckung haben, ist die Zeit ein Nichts. Vgl. 
Kimmerle, Jacques Derrida zur Einführung, S. 132.  

39 Derrida, Gesetzeskraft, S. 50f. 
40 In vielen Kontexten verwendet Derrida „das Unentscheidbare“ als Synonym für das 

Wort „Aporie“. Vgl. Derrida, Aporien, S. 33; ders., Das andere Kap, S. 33; ders., 
Gesetzeskraft, S. 49–53. 

41 Derrida, Das andere Kap, S. 49. 
42  Derrida verwendet dieses Wortspiel in seiner Auseinandersetzung mit Heideggers 

existenzieller Analyse des Todes. Nach dem dekonstruktivistischen Verfahren lässt 
sich nach Derrida zeigen, dass Heidegger an dieser Stelle selbst als ein unentschie-
dener Autor auftritt, der jedoch aus dieser Unentschiedenheit eine Entscheidung 
trifft. Derrida, Aporien, S. 93. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


84 | GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN 

 

Einer jeden Grenzbestimmung (Entscheidung) liegt somit eine aporeti-
sche Erfahrung zugrunde. Dass die Grenzen aus den aporetischen Momen-
ten der Erfahrungen konstituiert sowie überschritten werden, impliziert 
zugleich, dass Aporien allgemein für die Bestimmung bzw. Errichtung ei-
nes jeden Diskurses wichtige Rollen spielen. Die Philosophie, „die Moral, 
die Politik, die Verantwortung – wenn es sie gibt – [heben] erst mit dieser 
Erfahrung der Aporie an“43. Die dauerhafte Begegnung mit den Aporien 
hält die (vor-)definierten Grenzen dieser und weiterer Diskurse permanent 
in der Schwebe, ohne sie aber bloß zu vernichten. Stattdessen geht es bei 
den aporetischen Begegnungen für Derrida vor allem um eine ständige 
und produktive Neudefinition dieser Bereiche und – noch einmal – um ei-
ne Art Verdichtung bzw. Ernährung ihrer Grenze. Die unaufhörliche Kon-
frontation mit den Aporien gibt uns schließlich zu erkennen, dass diese – 
wie die Grenzen selbst – für die genannten Bereiche oder Diskurse keine 
äußerlichen Elemente, sondern interne Bewegungsmomente darstellen.44 
Auf diese grundlegende Rolle des Aporetischen im Rahmen der Grenze 
des Kunstwerks sowie der Kunstgattung wird in den folgenden Teilen die-
ser Studie immer wieder mit Derrida rekurriert (vgl. II.4 u. III.3.3). 

Diese wichtige Figur, die Aporie, lässt sich ebenso im Rekurs auf die 
Figur der différance interpretieren: Sie ist weder negativ noch positiv, 
sondern eine Affirmation und ein „nicht passives Aushalten“ von Ausweg-
losigkeit.45 Das Aporetische zeigt sich als différance in unaufhörlichen 
Aufschubs- und Entzugsprozessen des Regelmäßigen, des Normhaften, 
des Berechenbaren, des zeichenhaft Stabilen, der Schrift auf.46 Die Erfah-
rung des Aporetischen wird also von Derrida als eine Art Überschreitung 
der Grenze oder eine Passage durch die Grenze hindurch verstanden, de-
ren Sinn aber nicht in einem Jenseits der Sprache liegt. Vielmehr tritt das 
Aporetische immer wieder als ein bedeutungsgenerierendes Moment der 
Sprache auf. Dies zwingt uns, die anfangs an Foucault gestellte Frage nach 
der Sprache der Überschreitung mit Derrida umzukehren: Es geht für die-
                                                           
43 Derrida, Das andere Kap, S. 33. Hervorhebung im Original. 
44 Vgl. „Es gibt Ethik, weil es Aporien gibt.“ Michael Wetzel, Derrida, Stuttgart 

2010, S. 106. 
45 Derrida, Aporien, S. 32 u. S. 35.  
46 Zum Konnex der Aporie mit der différance vgl. Schmitt, Axel: Le Derrida actuel. 

Eine anführende Skizze. in: literaturkritik.de Nr. 3 März 2001 (3. Jahrgang), URL:  
       http://www.literaturkritik.de/public/rezension.php?rez_id=3431&ausgabe=200103 

(abgerufen am 17.05.2015). 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PRAXISBEZOGENES VERSTÄNDNIS | 85 

 

sen weniger um eine Suche nach der Sprache der Überschreitung, sondern 
eher um einen näheren Fokus auf die Überschreitung der Sprache. Grenz-
überschreitende Erfahrungen und Praktiken liegen nämlich für Derrida 
weder außerhalb der Sprache noch in einer anderen Sprache, weder in ei-
ner rein literarisch-künstlerischen Sprache – wie im Laufe dieser Studie 
noch diskutiert wird, kann es eine solche Sprache für ihn niemals geben – 
noch im Schweigen. Vielmehr sollen sie in den entgrenzenden und über-
bordenden Dimensionen sowie in den permanenten Entzugs- und Auf-
schubsprozessen der Sprache selbst gesucht werden, denen auch diese 
‚selbst‘ unterworfen ist. Dieser wichtige Punkt, aus dem man ein praxisbe-
zogenes Verständnis von Grenzüberschreitungen (in) der Ästhetik und der 
Kunst gewinnen kann (vgl. I.3), lässt sich an dieser Stelle mit Michael 
Wetzel stärker formulieren: 

 
„Dekonstruierend soll eine Erfahrung der Grenze als Medium vermittelt werden, das 
Repräsentations- oder Kommunikationsprozesse unter Einschluss aller Momente der 
Verschiebung, des Widerstands, des „Rauschens“ und Verzerrung der mitgeteilten Bot-
schaften möglich macht. Nur in dieser Weise einer Unentscheidbarkeit des Ziels als 
Aufgabe des Suchens realisiert sich für Derrida eine philosophische Verantwortung als 
Bereitschaft des immer wieder neu sich formierenden und formulierenden Antwortens 
auf die sich ständig auf andere und unvorhersehbare Weise stellenden Fragen.“47  

 

Dass Derrida die Erfahrung und die Überschreitung der Grenze in Begrif-
fen des Aporetischen als für die Sprache konstitutive Momente denkt, ist 
zutiefst mit seiner kritischen Haltung gegenüber der klassischen Zeichen-
theorie verbunden, die es als Letztes zu erwähnen gilt. Bekanntlich unter-
zieht er die saussuresche Semiologie einer grundlegenden bzw. dekon-
struktiven Kritik. Derrida zufolge wird die Sprache in der allgemeinen 
Semiotik aus einer binär-hierarchischen Relation von Signifikaten und 
Signifikanten heraus konzipiert, indem dem Signifikat ein eigenständiger, 
privilegierter oder transzendentaler Status zugeschrieben werde, der über 
die gesamte Signifikantenkette hinausgehe.48 Derrida versucht, diese 

                                                           
47 Wetzel, Derrida, S. 12. 
48 „Die Seite des Signifikats wird insofern nicht als eine Spur betrachtet, als sie immer 

noch ursprünglich von der Seite des Signifikanten unterschieden wird: Eigentlich 
bedarf sie des Signifikanten nicht, um das zu sein, was sie ist.“ Jacques Derrida, 
Grammatologie, Frankfurt am Main 1983, S. 128.  

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


86 | GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN 

 

(vermeintliche) Selbstständigkeit des Signifikats zu dekonstruieren, indem 
der selbstständige Status des Signifikats defixiert und dieses stattdessen im 
Spiel von Signifikanten als das immer zu überschreitende oder überbor-
dende Momente (de)platziert wird: 

 

„Das Signifikat fungiert darin [in der Bewegung der Sprache, T.A.] seit je als ein Signi-
fikant. […] Es gibt kein Signifikat, das dem Spiel aufeinander verweisender Signifikan-
ten entkäme, welches die Sprache konstituiert, und sei es nur, um ihm letzten Endes 
wieder anheimzufallen. […] Strenggenommen, läuft dies auf die Dekonstruktion des 
Begriffs „Zeichen“ und seiner ganzen Logik hinaus. Nicht zufällig ereignet sich diese 
Überbordung in dem Augenblick, wo die Extension des Begriffs Sprache grenzenlos 
wird.“49  

 

Derrida behauptet demnach, dass die Sprache nicht anhand von einem (ar-
biträren oder konventionellen) Verweisungszusammenhang zwischen Sig-
nifikaten und Signifikaten, sondern im Spiel der sich differenzierenden 
und verschiebenden Signifikanten, d.h. in der Bewegung der différance 
verstanden werden kann.50 Derridas Auseinandersetzung mit den struktu-
ralistischen (oder auch konventionalistischen) Sprachverständnissen kann 
hier zwar nicht vertieft werden.51 Jedoch fällt dabei eine wichtige Figur – 
die des Spiels – auf, die sich für ein Verständnis der Grenze bzw. Über-
schreitung auf der Ebene unserer sprachlichen Praktiken produktiv er-
weist. Das Wort „Spiel“ wird von Derrida „für die Abwesenheit des trans-
zendentalen Signifikats“ in der Sprache verwendet.52 Es hat eine sprachin-
terne und zugleich die Sprache entgrenzende Funktion. Das Spiel der 
Sprache kann also als nicht-fixierbare und unendliche Verweisungskette 
von Signifikanten gedacht werden. Es stellt die entgrenzende und über-
bordende Dimension der Sprache dar, die jegliche metasprachliche bzw. 

                                                           
49 Derrida, Grammatologie, S. 17. Hervorhebung im Original. 
50 Vgl. Wetzel, Derrida, S. 27. Hervorhebung im Original. Vgl. Derrida, Grammato-

logie, S. 87f.  
51 Für eine solche Auseinandersetzung vgl. Klaus Gloy, „1. Klaus Gloy: ‚Variierende 

Übernahme‘: Ein Plädoyer für und gegen Derrida“, Jörg Lagemann, Klaus Gloy 
(Hrsg.), Dem Zeichen auf der Spur. Derrida – eine Einführung, Aachen 1998, 
S. 17–30. 

52 Derrida, Grammatologie, S. 87. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PRAXISBEZOGENES VERSTÄNDNIS | 87 

 

(präsenz)metaphysische Begründung derselben zum Scheitern verurteilt.53 
Das interne Spiel der Sprache soll letzten Endes weder als ein Sprachspiel 
noch als eine Spieltheorie gedacht werden: „Dieses Spiel [...] ist nicht ein 
Spiel in der Welt, als welches es von der philosophischen Tradition seit je 
bestimmt wurde, um es in Grenzen zu halten“.54 Vielmehr gehe es um 
„das Spiel der Welt“ im Sinne der permanenten Entgrenzung der sprachli-
chen und menschlichen Praktiken.55  

Es mag zwar sein, dass diese knappe Anführung zu Derridas Erfah-
rungs- und Sprachverständnis noch viele wichtige und auch umstrittene 
Punkte in seiner Philosophie auslässt. Jedoch reicht sie in unserem Zu-
sammenhang aus, um zu sehen, dass das vorhin diskutierte prozessual-
konstitutive Verhältnis zwischen Grenze und Überschreitung mit der (apo-
retischen) Struktur der Erfahrung sowie mit dem spielerischen Charakter 
der Sprache zutiefst verbunden ist. Anders formuliert: Das konstitutive 
Einhergehen von Grenze und Überschreitung lässt sich selbst als spezifi-
sche Form und spezifisches Moment der Erfahrung und der Sprache wie-
dererkennen.56 Schon mit Blick auf Foucaults Überlegungen zur Erfah-
rung der Überschreitung/Grenze ließe sich zwar sagen, dass dieses relatio-
nal sowie prozessual charakterisierte Spiel von Grenzen und Überschrei-
tungen sich in den Strukturen und Momenten der Erfahrung wiederholt 
zeigt und damit einen spezifischen Praxisbezug darstellt. Jedoch kann für 
ihn unsere (heutige) dialektisch-rational strukturierte Sprache den grenz-
überschreitenden Erfahrungen nicht gerecht werden. An dieser Stelle geht 
Derrida mit seinem – wenn auch für die Sprachwissenschaft sowie die 
Philosophie sehr umstrittenen – Sprachverständnis einen Schritt weiter als 
Foucault, den man vor allem für die Ästhetik fruchtbar machen kann: An-
statt nach einer anderen oder künftigen Sprache zu suchen, die den Grenz-
                                                           
53 Wetzel, Derrida, S. 26. 
54 Derrida, Grammatologie, S. 87. 
55 Derrida, Grammatologie, S. 88.  
56 Mit dem „Wiedererkennen“ ist hier nicht gemeint, dass zwischen den oben darge-

stellten Merkmalen der Grenze und der Überschreitung und dem hier angeführten 
sprachlichen Praxisbezug derselben ein zeitlicher Abstand bestehe oder der eine 
thematisch wichtiger als die andere sei. Dass Grenzen und Überschreitungen bisher 
zuerst allgemein begrifflich erarbeitet wurden und dann auf ihren Praxisbezug ein-
gegangen wird, deutet also weniger eine Trennung zwischen Theorie und Praxis der 
Grenze an, als vielmehr eine systematische Herangehensweise, die in Bezug auf 
spezifische Praktiken weiterentfaltet wird.  

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


88 | GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN 

 

überschreitungen der Kunst entsprechen könnte, muss man nach Derrida 
den Fokus von vorherein permanent auf die überbordenden Dimensionen 
der Sprach-, Denk- und Schreibpraktiken lenken, aus denen Praktiken der 
Künste überhaupt hervorgehen.  
 

 

2.3  ÜBERGANG ZU DEN ÄSTHETISCHEN 
GRENZÜBERSCHREITUNGEN  

 

Die unablösbare, prozessuale und mehrdimensionale Relation zwischen 
Grenze und Überschreitung sowie der konstitutive Praxisbezug derselben 
haben mindestens zwei konkrete Implikationen für unsere ästhetisch-
künstlerischen Praktiken, die für den nächsten Teil der vorliegenden Ar-
beit – vor allem in methodischer Hinsicht – grundlegende Rollen spielen 
werden: (1) Ästhetische oder künstlerische Praktiken können niemals mit 
festen Grenzen von den allgemeinen Weltorientierungen der Menschen 
wie den Sprach-, Denk- oder Wissenspraktiken getrennt werden. Sie ge-
hen aus den überbordenden Dimensionen dieser Orientierungen hervor, 
ohne aber dadurch zu einem ausdifferenzierten Bereich oder zu einem äs-
thetischen Außerhalb zu gelangen. (2) Die Untrennbarkeit der ästhetischen 
Praktiken von den anderen Lebenspraktiken weißt eine Besonderheit auf, 
die man vor allem durch eine nähere Analyse von ästhetischen Grenzbil-
dungs- und Grenzüberschreitungsprozessen erkenn kann (vgl. II.). Erst im 
Hintergrund dieser unablösbaren Bewegungen lässt sich dann über ver-
schiedene Arten und Formen von Grenzüberschreitungen in der Kunst 
(z.B. Konvergenzen der Künste, vgl. III.) auf eine angemessene Art und 
Weise sprechen. 

Die erste und für den kommenden Teil wichtige praxisbezogene Impli-
kation (1) lautet, dass es eine feste bereichsspezifische Trennung zwischen 
Kunsterfahrung und Alltagserfahrung, zwischen ästhetischer Sprache und 
gewöhnlicher Sprache usw. nicht gibt. Anders ausgedrückt: Einen rein äs-
thetisch-künstlerischen Praxisbezug der Sprache und der Erfahrung, der 
sich von den anderen Lebenspraktiken klar ablösen würde, kann es nicht 
geben. Dies lässt sich mit Blick auf die oben dargestellten Überlegungen 
von Foucault und Derrida stärker hervorheben. Beide Autoren gehen – 
trotz der erheblichen Unterschiede zwischen ihren Philosophien, die vor 
allem auf ihren jeweiligen Sprachverständnissen beruhen – offensichtlich 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PRAXISBEZOGENES VERSTÄNDNIS | 89 

 

davon aus, dass die Praxis der Ästhetik und der Kunst keineswegs in ei-
nem abgesonderten Erfahrungs- und Sprachraum lokalisiert oder theore-
tisch untersucht werden kann. Weder Kunstinstitutionen noch unsere pri-
vaten Erfahrungen, weder neue Sprachen noch theoretische Maßnahmen 
können in der Lage sein, die Ästhetik und die Kunst von den anderen 
Denk-, Sprach- oder Wissenspraktiken zu trennen.  

Auf der einen Seite wurde oben mit Foucault problematisiert, dass es 
für die grenzüberschreitenden Praktiken, denen man gewöhnlich ästhe-
tisch-künstlerische (sowie religiöse, rituelle, wahnsinnige etc.) Erfahrun-
gen zuschreibt, keine geeignete Sprache gibt. Sie können also nach 
Foucault weder durch die bereits rational-dialektisch strukturierte Sprache 
noch durch eine sprachliche Diskursivierung bzw. Rationalisierung jener 
Erfahrungen angemessen verstanden werden. Aus diesem Grund ist für ihn 
künftig eine Sprache der Überschreitung erforderlich, die zwar unsere äs-
thetisch-literarischen sowie grenzüberschreitenden Praktiken niemals als 
solche repräsentieren kann, aber doch sich mit ihnen stets im Spiel befin-
den soll. Hinsichtlich dieser letzten Bemerkungen soll nun deutlich wer-
den, dass mit Foucault ästhetische Grenzüberschreitungen nicht näher be-
stimmt oder diskutiert werden können. Zwar lässt sich in Foucaults Schrif-
ten die Untrennbarkeit unserer ästhetischen von nicht-ästhetischen Prakti-
ken sowie der Kunst von der Nichtkunst, welche aus der prozessualen Re-
lation zwischen Grenze und Überschreitung hervorgeht, sehr konsequent 
verfolgen. Jedoch kann man mit ihm auf die Grenzüberschreitungen der 
Ästhetik und der Kunst wegen des selbst von ihm thematisierten Sprach-
problems nicht spezifisch, sondern nur auf eine implizite Weise einge-
hen.57 Auf Foucaults Schriften werden deswegen in den nächsten Teilen 
dieser Studie weniger hingewiesen – jedoch wird seine Kritik an der be-
reichsspezifischen sowie dialektischen Einteilung der Kunst und der 
Nichtkunst dabei immer im Hintergrund bleiben. 

Auf der anderen Seite wurde mit Derrida (gegen die foucaultsche 
Sprachproblematik) argumentiert, dass man das Verhältnis zwischen der 
Überschreitung und der Sprache grundlegend andersherum denken muss: 
                                                           
57 Das bedeutet nicht, dass man ausgehend von Foucault keine Ästhetik oder keine 

Theorie der Kunst entwickeln kann. Foucault hat sich wohl in vielen Schriften, die 
hier wenig oder nicht behandelt wurden, immer wieder mit der Kunst und der Äs-
thetik auseinandergesetzt. Vgl. Michel Foucault, Ästhetik der Existenz. Schriften 
zur Lebenskunst, Daniel Defert u. François Ewald (Hrsg.), Frankfurt am Main 
2007. Vgl. auch Foucault, Die Ordnung der Dinge, S. 31ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


90 | GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN 

 

Der Fokus sollte nach Derrida nicht bloß auf eine Sprache der Überschrei-
tung, sondern umgekehrt auf die Überschreitungsdimensionen der Sprache 
sowie generell unseres sprachlich-medialen Weltbezuges gelegt werden. 
Denn wir haben für ihn keine andere Sprache als die, die wir bereits ken-
nen, und wir brauchen auch keine andere, um grenzüberschreitende Prak-
tiken näher zu verstehen. Diese gehen Derrida zufolge keineswegs über 
unsere Sprache hinaus, sondern lassen sich immer als solche Momente 
denken, die aus den unabschließbaren Differenzierungsprozessen unserer 
Sprache hervorgehen. Die sich permanent verschiebenden und entziehen-
den Zeichen der Sprache, die Derrida mit der Figur der différance aus-
drückt, verweisen niemals auf einen außerhalb liegenden Bereich. Statt-
dessen stellen sie einen unabschließbaren Prozess der Bedeutungsgenerie-
rung dar, der sich in jedem einzelnen Praxiszug aufschiebt sowie weiter 
differenziert. Überschreitungen kommen schließlich für Derrida nicht bloß 
von außen zu unseren Praktiken hinzu, sondern sie beruhen unmittelbar 
auf den überbordenden und entgrenzenden Dimensionen unserer Sprach-, 
Denk- und Schreibpraktiken. Und indem sie nicht auf einen Außenbereich 
verweisen, verändern oder verschieben sie jene Praktiken permanent bzw. 
auf eine besondere Weise.  

Zweifelsohne kann man Derridas Sprachphilosophie in vielerlei Hin-
sicht (z.B. aus einer kommunikations- oder interpretationstheoretischen 
Sicht58) kritisieren, diskutieren oder sie völlig zurückweisen. Jedoch bietet 
sein Hinweis darauf, dass Grenzüberschreitungen immer aus den Dimen-
sionen unseres sprachlichen Weltbezuges hervorgingen und man durch sie 
niemals zu einem Außenbereich gelange, ein fruchtbares Modell, das im 
Folgenden produktiv auf die Debatte um die ästhetischen Grenzüber-
schreitungen übertragen wird. 

Eben ausgehend von diesem doppelten Aspekt lässt sich die oben er-
wähnte zweite praxisbezogene Pointe (2) hervorheben, die in den folgen-
den Teilen dieser Studie ebenso eine wichtige Rolle spielen wird: Die Un-
trennbarkeit unserer ästhetisch-künstlerischen Praktiken von den anderen 
Lebens–praktiken stellt nicht das Verschwinden, sondern eine Besonder-
heit der Ästhetik und der Kunst dar. Dass es zwischen den Kunstpraktiken 
und Lebenspraktiken keine feste Grenze gibt, heißt zuerst nicht, dass eine 
Kunstpraxis grenzenlos oder ohne Grenze ist. Die Grenze, die eine Kunst-
praxis bildet, ist stattdessen eine produktive und prozessuale Grenze, die 
                                                           
58 Vgl. dazu Umberto Eco, Die Grenzen der Interpretation, München 1992, S. 40–42 

u. 430–441. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PRAXISBEZOGENES VERSTÄNDNIS | 91 

 

mit ihrer Überschreitung immer weiter einhergeht. Denn auch eine ästheti-
sche Grenze trägt ihre Überschreitung in sich. Zwischen der ästhetischen 
Grenzbildung und der ästhetischen Grenzüberschreitung gibt es ebenso 
kein binäres Oppositionsverhältnis, sondern immer eine dynamisch-
prozessuale Relation, die sich jeglicher Logik von Innen/Außen, Jen-
seits/Diesseits oder Kunst/Nichtkunst völlig entzieht. Wie im Einleitungs-
kapitel problematisiert wurde, ordnet diese Oppositionslogik öfters selbst 
die Grenzüberschreitung in einen eingegrenzten Bereich (d.h. in eine 
Grenze) ein. Eben aus diesem Grund vermeiden es Foucault und Derrida 
konsequenterweise, ästhetische bzw. literarische Praktiken als die Sprache 
oder die Erfahrung der Grenzüberschreitung zu bezeichnen – weil dies 
wiederum hieße, dass man die Grenzüberschreitungen unter einer Grenze, 
d.h. unter einem abgegrenzten Forschungs- oder Erfahrungsbereich, hätte 
subsumieren können.  

Insofern eine Grenze immer als eine bereits überschrittene, bewegliche 
und prozessuale Grenze verstanden wird, kann sie dann weniger die Funk-
tion haben, verschiedene Praktiken mit klaren Linien voneinander zu tren-
nen, als vielmehr unsere Praktiken zu verändern, zu verschieben sowie zu 
transformieren. Deswegen soll die Untrennbarkeit zwischen Kunst- und 
Lebenspraktiken nicht bloß als eine passive und eingeschlossene, sondern 
als eine höchst dynamische und produktive Relation gedacht werden. Äs-
thetische Grenzen, die aus den entgrenzenden Zügen und überbordenden 
Dimensionen unserer Praktiken gebildet sowie konstituiert werden, blei-
ben niemals in einem von diesen Praktiken getrennten Raum; ihr Spiel mit 
der Überschreitung geht stattdessen im Rahmen der anderen Le-
benspraktiken immer weiter. Ästhetik und Kunst gewinnen erst in ihrer 
konstitutiven sowie dynamischen Untrennbarkeit mit den anderen Prakti-
ken ihre Besonderheit. Dass man zwischen Kunst und Leben (oder Nicht-
kunst)59 keine klare Linie ziehen kann, hat schließlich nicht bloß zur Fol-
ge, dass wir Ästhetik und Kunst nicht auf eine besondere Weise verstehen 
und praktizieren können. Vielmehr sollen vielfältige und verschiedenartige 
Praktiken der Kunst und der Ästhetik so konzipiert werden, dass sie ihre 
                                                           
59 Für die Unterscheidung zwischen den Debatten um Kunst/Leben und um 

Kunst/Nichtkunst vgl. Mirjam Schaub, „Larger than life? Zwei berühmte Unter-
scheidungen – Kunst/Nichtkunst und Leben/Kunst – geraten ins Wanken. Lässt 
sich der Rahmen unserer Kunsterfahrung überhaupt noch sprengen in Zeiten eines 
ubiquitär gewordenen Kunstraums wie -begriffs?“, Uwe Wirth (Hrsg.), Rahmen-
brüche, Rahmenwechsel, Berlin 2013, S. 179–197. 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


92 | GRENZEN UND ÜBERSCHREITUNGEN 

 

jeweilige Spezifizität und Andersheit aus der tiefen Verflochtenheit mit 
den anderen Lebenspraktiken und aus den Zwischenräumen gewinnen und 
in dieser Verflochtenheit effektiv fortführen, ohne dass sie ihre Besonder-
heit an ein ästhetisches Außerhalb verlören. 

Diese zwei praxisbezogenen Momente, die hier vor allem aus einer in-
tensiven Auseinandersetzung mit den differenzphilosophischen Verständ-
nissen von Grenzen und Überschreitungen gefolgert wurden,60 lassen sich 
offensichtlich nicht voneinander separieren. Bevor ihr Einhergehen im Zu-
sammenhang der Kunst nachgewiesen sowie kritisch rekonstruiert wird, 
sollen sie abschließend kurz zusammengefasst werden, so dass das metho-
dische Ziel der folgenden Ausführungen klar wird. Erstens: Zwischen äs-
thetisch-künstlerischen sowie anderen Lebenspraktiken gibt es keine feste 
Grenze. Denn eine ästhetische Grenze ist, wie alle praktischen Grenzen, 
eine bereits überschrittene sowie prozessuale Grenze; sie wird immer aus 
den Überschreitungsdimensionen unserer grundlegenden Weltorientierun-
gen, d.h. der Denk-, Schreib-, Sprech- oder medialen Praktiken herausge-
bildet. Zweitens: Die ästhetische Grenze (als eine bereits überschrittene 
Grenze) hat im Rahmen der menschlichen Praktiken keinen Sonderstatus; 
sie gelangt niemals zu einem ästhetischen Außerhalb. Stattdessen ist sie 
weiter zutiefst verflochten mit den anderen Lebenspraktiken und gewinnt 
ihre Besonderheit nur in dieser Verflochtenheit.  

Diese zwei Züge machen die Kriterien einer praxisbezogenen Ästhetik 
aus, auf die im nächsten Teil dieser Studie immer wieder zurückgegriffen 
wird. Verschiedenste Arten, Praktiken sowie Beispiele von Grenzüber-
schreitungen aus der Kunst können meines Erachtens erst vor dem Hinter-
grund dieser zwei einfachen Überlegungen bzw. Kriterien an Bedeutung 
gewinnen oder verlieren. Denn eine Grenze, die überhaupt keinen Zug 
von, keine Verbindung zu oder keine Gefahr der Überschreitung hat, und 
umgekehrt eine Überschreitung, die uns keine Grenze sicht- und merkbar 
macht, bleiben im Rahmen unserer Praktiken jeweils völlig leer. Stattdes-
sen gehen sie aus einer praxisbezogenen Hinsicht miteinander immer kon-
                                                           
60 Das bedeutet aber nicht, dass zu diesem Verständnis die dialektischen Grenzkon-

zeptionen keinen Beitrag geleistet hätten. Diese hatten bei den bisherigen Ausfüh-
rungen mindestens zwei wichtige Funktionen: Einerseits wurde das konstitutive 
Einhergehen von Grenze und Überschreitung erst mit diesen Konzeptionen stark 
gemacht, bevor die prozessuale Dimension dieser Relation diskutiert wurde. Ande-
rerseits hatten sie ex negativo eine grundlegende Rolle für das differenzphilosophi-
sche Verständnis von Grenze/Überschreitung.  

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PRAXISBEZOGENES VERSTÄNDNIS | 93 

 

stitutiv und prozessual einher. Übersieht man ihre prozessuale Relation, 
hat man mit den Grenzüberschreitungen stets Probleme. Im Folgenden 
wird schrittweise gezeigt, wie ästhetische Grenzüberschreitungen ohne die 
Voraussetzung sowie die Herausbildung eines ästhetisch ausdifferenzier-
ten Bereichs konzipiert werden können, so dass man von verschiedenen 
Arten und Phänomenen der Grenzüberschreitungen (in) der Kunst auf eine 
angemessene Weise sprechen kann. Zu diesem Zweck wird die Figur der 
Grenzüberschreitung methodisch immer in ihrem Verhältnis mit jenen 
Grenzen, die im ästhetischen Diskurs bereits definiert, problematisiert so-
wie wahrgenommen wurden, kritisch analysiert sowie neu aufgefasst. 

 
 
 
 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002 - am 14.02.2026, 16:01:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437650-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

