1

Among Peers mit Abstechern
in den Club der toten Denker — ein Vorwort

Intellektuelle unter sich. Was fiir ein Theater! Wenn das Thr Eindruck ist
beim Lesen dieses Buches und wenn sich dabei auch noch der Gehirn-
muskel strafft — wer mochte schon intellektuell unter Niveau unterhalten
werden —, so ist’s der Autor zufrieden. Lach-Yoga, behauptet er, ist der An-
fang allen Yogas. Das Ubrige geschieht dann wie von selbst. Mit etwas
Ubung. — Ein etwas uniiblicher Anfang — zumal fiir ein Vorwort. Doch
unter Intellektuellen — among Peers —, wo man mit gedanklichen Verren-
kungen vertraut ist, weil man sie auch deshalb nétig zu haben glaubt, um
im Sichtbarkeitswettbewerb nicht iibersehen zu werden, kann schon ein-
mal vorneweg stehen, was eigentlich hintangestellt gehort. Einrenken lisst
es sich immer noch, wie das Buch ja zeigt.

Was fiir ein Theater also. Diese Intellektuellen sind schreckliche Leute —
wie alle eben. Blof auf ihre verwechselbar unverwechselbare Intellektu-
ellenart oder -unart. So schrecklich allerdings auch wieder nicht, es gibt
Schrecklicheres. Das Buch kommt ganz ohne >Sex and Crime« aus. Die
einzige Indiskretion unterhalb der Giirtellinie, wenn es denn eine ist, ist
soweit mir bewusst, die, dass Arthur Koestler, Clubmitglied bei den >to-
ten Denkerns, ein lausiger Liebhaber gewesen sein muss. Und sie stammt
nicht vom Autor, die Beauvoir hat’s durchgestochen.

Um dies nur der Vollstindigkeit des Bildes halber zu erwihnen, das
hier von den Intellektuellen gezeichnet wird: Freilich gibt es unter ihnen
»Sex and Crime«. Was den >Crime-Part« angeht, so schreiben jetzt manche
einen Krimi oder gleich mehrere. Hiufig unter Pseudonym. Man kommt
dann publizistisch doppelt vor, was die Chancen der Sichtbarkeit erhoht.
Die Publizistin Cora Stephan beispielsweise — sie darf hier namentlich er-
scheinen, weil sie spiter nicht mehr vorkommt — heifdt als Krimiautorin
auf einmal Anne Chaplet. Ein schéner Name, mich hat er nicht becirct.
Ein anderer — Feuilletonleser wissen wer gemeint ist — publizierte 2012
einen Kriminalroman, der sogar unter Intellektuellen, among Peers, spielt.
Sicherlich Geschmacksache, wenn der Verfasser einen real existierenden
Kollegen auf ausgesucht unschéne Weise darin zu Tode kommen lisst.
Zwei Jahre danach ist dieser Kollege dann tatsichlich tot (siehe unten: Tod
eines Kritikers mit »Réntgenblick«). Der noch lebende Kollege hat trotz-
dem Schwein gehabt, die Todesursache war eindeutig, er ist nicht in Ver-
dacht geraten.

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Intellektuelle sind jedoch nicht nur schreckliche Leute, wie alle iibrigen
auch sind sie nicht immer nur unausstehlich. Manches, was sie vorbrin-
gen oder zu Papier, ist drollig und macht sie einem sympathisch. Wenn
ich mich im Folgenden tiber putzige Verrenkungen lustig mache, ist mir
daran gelegen, keine und keinen zu grob anzufassen. Ich unterstelle jeder
und jedem, dass sie es gut meinen, auch mit den gedanklichen Verrenkun-
gen, die sind nicht ausschliefflich motiviert vom Distinktionswunsch. Der
starke Begriff vom Intellektuellen — im Unterschied zum schwachen, der
lediglich den Gelehrten, den Wissenschaftler, den Datenerkennungs- und
Informationsexperten bezeichnet — begreift den Intellektuellen als jeman-
den, der oder die einen kognitiven und sensitiven Uberschuss in sich an-
gesammelt hat, von dem er oder sie gerne abgeben méchte. An eine bedurf-
tige Allgemeinheit um deren Wohlfahrt willen. Intellektuelle sind — man
verzeihe mir den derben pastoralen Vergleich — ein wenig wie Kiihe, die ge-
molken sein wollen. Die ihre Milch partiell uneigenniitzig der >Allmende«
zugefiihrt sehen mochten. Sonst vollfithren sie womdglich ganz schreck-
liche Verrenkungen oder lassen sich, was so furchtbar lange nicht mal her
ist, von >Erziehungsdiktaturen< anheuern. Beziehungsweise zeigen keine
Skrupel, sich auch Tyrannen anzudienen (der Fall Heidegger, siehe Kapitel
77: Besuch im Club der toten Denker abgesagt oder »vom Ereignis«).

Und was ist ganz aktuell das Problem mit ihnen? Wenn Sloterdijk — wen
meint er eigentlich? — die »gebende Hand« beschwoért, dann muss mit Blick
auf die Intellektuellen von einem anderen Korperteil gesprochen werden,
vom »gebenden Kopf«. Und der hat das Problem, dass mittlerweile niemand
mehr so recht weifl, worin seine Gabe bestehen kénnte und ob tiberhaupt
noch Abnehmer da sind. Die schéne neue Digitalwelt, der auch die Intel-
lektuellen ins Netz gehen, generiert nicht nur mit Wikipedia einen virtuel-
len Gesamtintellektuellen, der den reellen ziemlich alt aussehen ldsst und
sein angestammtes Rollenmodell in die Funktions- und Sinnkrise stiirzt.

Und wie ist es mit dem Kopf des Autors bestellt? Wenn er sich noch
nicht hat digital enthaupten lassen, was ist seine Gabe? Einrenkungsver-
suche an gedanklichen Verrenkungen. Und: der Yogi — genauer: der Vor-
schlag einer Personalunion des Intellektuellen und des Yogi. Nehmen ist
bekanntlich seliger als geben, was fiir die Gabe hoffen lisst. Und wer als
potentiell Nehmender fiirs Erste noch vor dem Yogi zurtickzuckt, weil er
ihn fiir den Ausbund an Verrenkung hilt, dem sei versichert: Mit diesem
Vorurteil wird griindlich aufgerdumt. Hernach passen die gedanklichen
Glieder so harmonisch zusammen, wie es auf der physischen Ebene kein
Chiropraktiker besser hitte richten kénnen.

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Was endlich hat es mit dem >Club der toten Denker< auf sich? Eine Ver-
einigung wie die »Apostel« zu Cambridge? Kénnte man so sagen. Nur, dass
man nicht im Trinity-College tagt und tafelt, sondern im Hades. Oder im
Himmel, je nach mythisch-metaphorischer Bezugsgrofse. — Die im Folgen-
den unternommenen Abstecher in den Club der toten Denker (der Leser
muss sich deswegen nicht den Risiken und Nebenwirkungen einer Hades-
oder Himmelfahrt aussetzen, schlieRlich hat sich der Geist der GrofRen in
unsterblichen Werken sedimentiert, die jetzt auch digital verfiigbar sind)
suchen speziell solche Denker auf, die schon einmal Pionierarbeit auf dem
Weg zur Personalunion des Intellektuellen und des Yogi geleistet haben.
Der Intellektuelle als Yogi hat thematisch also einen gewissen historischen
Vorlauf im Intellektuellenmilieu. Vielleicht macht es einige dadurch auf
die yogische Perspektive neugierig, dass sie sich geschmeichelt fiihlen,
wenn man ihnen sagt, sie stiinden dabei »auf den Schultern von Riesenc.

Nun Vorhang auf fiirs erste Bild oder Stiick. Auf tritt der Liebe Gott —
und hat gleich wieder seinen Abgang. Womit es fiir die Intellektuellen mit
den Schwierigkeiten so richtig los geht.

2

In der Gottesposition

»Dieu, je vous soupgonne d’étre un intellectuelle de gauche.« Dies, dass es
sich beim lieben Gott vermutlich um einen Linksintellektuellen handle,
pinselten studentische Aufrithrer im Pariser Mai 68 an eine Hauswand
des Quartier Latin. Die Linksintellektuellen in der Gottesposition, was fiir
Zeiten!

Gott befindet sich in der Position eines externen Beobachters, der alles
im Auge behilt. Und sofern er der >liebe« Gott ist, gibt er den Beobachteten
nichtnur den einen oder anderen Fingerzeig, sondern weist ihnen den Weg
zum Heil. Was, auf die Intellektuellen angewandt, fiir diejenigen in der
marxistisch-utopischen Abstammungslinie gewiss zutrife. — Die Urszene
des Intellektuellen, wie die Moderne ihn zum Repertoire ihrer Archetypen
rechnet — Zola’s »]’accuse« in der Dreyfus-Affire —, ist noch ohne das ge-
sellschaftsutopische Pathos ausgekommen. Die Figur des Intellektuellen
war gewissermaflen {iber Nacht in die Welt gesetzt mit der flammenden
Fursprache eines Homme de Lettre zugunsten eines nicht nur der Stimme
sondern seiner menschlichen Wiirde Beraubten. Danach erst changiert die

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vorstellung vom Angehorigen der »klagenden Klasse«, wie Wolf Lepenies
die Intellektuellen in Anlehnung an ihre Geburtsstunde gruppensoziolo-
gisch und politisch funktionell einsortiert, zwischen der gemifligten Ver-
sion und einer radikalen. Zwischen denen, die es bei der Anklage gegen
Unrecht und Missbrauch belassen und jenen, die sich den utopischen Ent-
wurf des >gesellschaftlich Richtigen< zutrauen und meinen, Unrecht und
Missbrauch dadurch tiberhaupt den Nihrboden zu entziehen.

Fragte mich jemand nach einer handlichen Definition des Intellektuel-
len, die noch bis gestern zulinglich gewesen wire, so wiirde ich — indem
ich den linksliberalen Konsens als Maf3stab nehme — die folgende vorschla-
gen, die in puncto >gemifigt« oder >radikal« ohne eine Festlegung aus-
kommt: Der Intellektuelle ist ein Kopfarbeiter, der mit den Erzeugnissen
seines Denkens und seiner Einbildungskraft um humaner Zwecke willen
gesellschaftlich oder politisch interveniert und aufgrund dessen allgemein
anerkannte moralische Autoritit genieft.

Es zeugte von einem eklatanten Mangel an intellektueller Beobachtungs-
gabe, nicht zu sehen, dass es sich bei dieser Selbstbeschreibung um eine
gestrige handelt, die heute nicht linger funktioniert. Ja, man muss sich nicht
einmal in die Gottesposition begeben, das zu erkennen. Ein Beobachter, der
nicht beobachtet, wie beim Wort >Intellektueller< konstant ein Fragezeichen
blinkt, beobachtet nicht. Er befindet sich im Modus des Wegschauens.

3

»Ich weifd, weil ich ein Intellektueller bin ...«

Zur lustration dessen, wovon soeben die Rede war — Stichwort Gottesposi-
tion —, wie auch zur geschichtlichen Erinnerung: Eine Stimme aus dem
Off. Die von Pier Paolo Pasolini. Héren wir, wie er anlisslich konkreter Vor-
kommnisse in der italienischen Politik fiir Intellektuelle eine privilegier-
te Einsicht in Macht- und Herrschaftsverhiltnisse, die Schachziige ihrer
Reprisentanten und die Winkelziige ihrer Biittel, reklamiert. Ein Privileg,
das den Intellektuellen aus ihrer Reflexionsfahigkeit oder Einbildungskraft
und deren Kombinationsgabe erwachse. Héren wir Pasolinis Suada des
»ich weif, ohne beweisen zu konnens, seine Litanei vom rein logisch-kom-
binatorisch generierten Intellektuellenwissen:

»Ich weif. Ich weif die Namen der Verantwortlichen fiir das, was man
Putsch nennt (und was in Wirklichkeit aus einer ganzen Serie von Putschen

10

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

besteht, die als System der Herrschaftssicherung auftritt). Ich weifd die Na-
men der Verantwortlichen fiir die Bomben von Mailand am 12. Dezember
1969. Ich weif’ die Namen der Verantwortlichen fiir die Bomben von Bre-
scia und Bologna von Anfang 1974 ... Ich weif die Namen der Michtigen,
die mit Unterstiitzung der CIA (und in zweiter Linie auch der griechischen
Obristen und der Mafia) zunichst einen antikommunistischen Kreuz-
zug inszenierten, um die Revolte von 1968 abzuwiirgen ... Ich weif} die
Namen der ernsthaften und bedeutenden Persénlichkeiten, die hinter den
tragischen Gestalten von Jugendlichen stehen, die sich fiir die selbstmérde-
rischen faschistischen Griueltaten entschieden haben, und hinter den
gewthnlichen Verbrechern — ob sie nun Sizilianer sind oder nicht —, die
sich als Killer und bezahlte Mérder zur Verfiigung stellten. Ich weif8 alle
diese Namen und weif alle Taten (Anschlige gegen Institutionen und
Bombenmassaker) derer, die sich schuldig gemacht haben. Ich weif3. Aber
mir fehlen die Beweise. Ich habe nicht einmal Indizien. Ich weif}, weil ich
ein Intellektueller bin, ein Schriftsteller, der versucht, all das zu verfolgen,
was passiert, all das kennenzulernen, was dartiber geschrieben wird, sich
all das vorzustellen, was man nicht weifs oder was verschwiegen wird ...«
(»Der Roman von den Massakern, in: Pier Paolo Pasolini, Freibeuterschrif-
ten, Berlin 1978, S. 8of))

P.S. Dem Kategorischen der oben formulierten intellektuellen Gottes-
position korrespondiert in Pasolinis politischer Vita tibrigens durchaus
nicht ein linksmilitanter Dogmatismus, wie ihn eine Auferung solcher
Artim Allgemeinen befiirchten lieRe. Den Sturz der »intellektuellen Klas-
se< aus der vermeintlichen Gottesposition sollte Pasolini bekanntlich nicht
mehr erleben. Sein vorzeitiger und tragischer Tod ereignete sich noch in
jener Nach-G68er-Periode — Hybris kommt vor dem Fall — neomarxistischer
Intellektuellentiberheblichkeit.

4

Auf Normalniveau

Aus der >Gottesposition« gefallen, finden sich die Intellektuellen da wieder,
wo sich — die >Lieblinge der Gotter< ausgenommen — auch alle anderen be-
finden: auf Normalniveau. Fiir manche von ihnen eine >gefiihlte« Bauch-
landung. Fiir andere wiederum ein gutes Gefiihl: endlich mit einem Leib
ausgestattet und »geerdet« zu sein. Wenn der Intellektuelle mit erzwunge-

1

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ner Bodenhaftung reptilienartig den Kopf ein wenig vom Boden hebt, hat er
einen Horizont vor Augen. Wovon in der >Gottesposition« keine Rede sein
konnte, verlor sich doch der Blick von ganz weit oben — sofern er nicht im
utopischen Advent einen Haltepunkt fand — in der Uferlosigkeit der Totale.

Was zeigt sich den >gefallenen« Intellektuellen am Horizont? Am ge-
sellschaftlichen Horizont, von bukolischer Naturbetrachtung soll nicht die
Rede sein. In den Augenwinkeln, an den globalen Rindern, zeigt sich ih-
nen, mit Walter Benjamin zu sprechen, »eine einzige Katastrophe«: Hun-
ger, Krieg, Landunter. Und in der Mitte des Blickfelds, der eigenen post-
heroischen Wohlstandszone: eine Netzgesellschaft, die sich anschickt, der
digitalen Dystopie von Big Data ihr Placet zu erteilen. Kurz und ungut, eine
Szenerie, die ihnen nur die Wahl zu lassen scheint zwischen Zynismus
und Depression, >Mode und Verzweiflungc.

Aber ist nicht allzeit, wenn auch nicht Apokalypse, so doch »die Wiiste
wichst«? Nach intellektueller Zeitrechnung, also mindestens seit Nietz-
sche? Und sollte >Normalniveau« lediglich ein anderes Wort dafiir sein? So-
dass die Miithen der Ebene oder neudeutsch das »Muddling through« die
ganz normale Geschiftsgrundlage wire auch fiir den Job des Intellektuel-
len. Und es bliebe mithin im Folgenden die Frage zu beantworten: Worin,
wenn Zynismus und Depression die gegenwirtigen Hauptkorrosionskrifte
kritischer Intellektualitdt bedeuten, auf der individuellen Ebene >mentaler
Hygiene<heutzutage die Bedingung ihrer Moglichkeit bestehen konnte.

5

Euner wie Keuner

Prof. Dr. Keuner. Vorbild des Herrn Keuner der Geschichten vom Herrn
Keuner des Berthold Brecht. Keuner ist weiser, weil keuner denkender als
Herr Keuner, der Denkende, der Intellektuelle also. — Stippvisite im Club
der toten Denker bei Herrn Keuner und dessen Erfinder. Den Besucher
interessiert die These: »Weise am Weisen ist die Haltung.« Mit ihr begin-
nen die Keunergeschichten. »Zu Herrn Keuner, dem Denkenden, kam ein
Philosophieprofessor und erzihlte ihm von seiner Weisheit. Nach einer
Weile sagte Herr Keuner zu ihm: >Du sitzt unbequem, du redest unbe-
quem, du denkst unbequem.< Der Philosophieprofessor wurde zornig und
sagte: >Nicht iiber mich wollte ich etwas wissen, sondern tiber den Inhalt
dessen, was ich sagte.< >Es hat keinen Inhalt¢, sagte Herr Keuner. >Ich sehe

12

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

dich tippisch gehen und es ist kein Ziel, das du, wihrend ich dich gehen
sehe, erreichst. Du redest dunkel und es ist keine Helle, die du wihrend des
Redens schaffst.«« Sehend seine Haltung, so der Schluss der Geschichte,
interessiert Herrn Keuner sein Gerede nicht.

Und was interessiert mich? Dass ich die Herrn hier im Club der toten
Denker besuche? Ich mochte Herrn Brecht eine Frage stellen. Der hockt
verschrumpelt in einem abgewetzten Ledersessel, die Schiebermiitze ver-
kehrt herum wie Jugendliche ihre Baseballkappen. Ich frage ihn: »Weise am
Weisen ist die Haltung«, beginnt Thre erste Keunergeschichte. Was meinen
Sie eigentlich mit Haltung? Brechts Kartoffelgesicht verzieht sich zu einem
Licheln. »Wenn Sie das nicht selber wissen.« — Genau das wollte ich von
Thnen horen, sage ich. Ich weif}, dass Sie mit Herrn Keuners Anspielung auf
den Gang des Professors nicht gemeint haben, man miisse die Intellektuel-
len zum Orthopiden schicken, damit er ihre Haltungsschiden korrigiert.

Da tritt Herr Keuner aus dem Halbdunkel hervor. Er hat gehort, was
ich seinen Erfinder gefragt habe. Das mit der Haltung. »Ich exerziere«, sagt
Herr K. und grinst. Ist er unter die Soldaten gegangen? Nein, nicht der Ka-
sernenhof ist gemeint. Sondern das feste Kissen, auf dem er frith morgens,
spit abends und mitunter nichtens bequem und solide wie ein Berg sitzt.
Den Geist zu kliren und zu leeren. Das ist mit Haltung gemeint, heutzutage.

P.S. Mit heutzutage meine ich, dass sich seit Brechts Tagen die Verhilt-
nisse fiir Intellektuelle ein wenig gedndert haben. Anders als zu Keuners
Zeiten sind Intellektuelle heute nicht mehr »Triger des Wissens«, wovon
Brecht in der »Von den Trigern des Wissens« iiberschriebenen Keunerge-
schichte noch ausgehen konnte. »Wer das Wissen trigt«, so lisst er diese
Geschichte beginnen, um sie nach der Aufzihlung dessen, was Wissens-
trager nicht diirfen, enden zu lassen mit der Moral: der »hat von allen Tu-
genden nur eine: dass er das Wissen trigt.« Eine Moral, die hinter das in
anderen Keunergeschichten erreichte Niveau zuriickfillt, auf welchem
der Denkende oder Intellektuelle als Haltungstriger und nicht so sehr als
»Wissenstriger« erscheint. Gerade so, wie die Auftaktgeschichte »Hal-
tung« gleichsam als das Thema dieser Geschichten exponiert. Wenn sie
auch deren Explikation offen lisst. — Die implizite Priferenz sHaltung vor
Wissen< hat bei Brechts Keunergeschichten fiir eine erstaunliche Bestdn-
digkeit gegentiber dem Zahn der Zeit gesorgt. Einige besitzen iiberraschen-
de Aktualitit mit Blick auf die heutige Kondition von Intellektuellen >auf
Normalniveau« dass Intellektuelle nicht linger als privilegiert Wissende
gefragt sind, sondern, wenn tiberhaupt, als exemplarisch Geistesgegenwir-
tige. Man muss dann nur dort, wo Brecht auf den Haltungsaspekt anspielt,

13

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

das mit Haltung Gemeinte zeitgemif} explizieren und schon ist man in
der Gegenwart angekommen. Soll heifen, wie der von mir fortgeschriebe-
ne Keuner gerade schon sagte, bei der Notwendigkeit des Exerzitiums. Bei
dessen yogischer Ubungsdevise: tiglich den Geist klidren und leeren.

6

Zeitig in die Leere

»Geh ich zeitig in die Leere /komm ich aus der Leere voll. / Wenn ich mit
dem Nichts verkehre /weifd ich wieder, was ich soll.« — Nicht Christian Mor-
genstern hat das gedichtet, sondern Bertolt Brecht. Es liest sich wie die in
Versform gesetzte Gebrauchsanleitung fiir den Intellektuellen und den Yogi.

Brecht — wir verlingern kurz die vorige Stippvisite im Club der toten
Denker — hockt wieder im schibigen Ledersessel, diesmal eine bis auf den
Stummel heruntergebrannte Zigarre im Mundwinkel. Gern befragte ich
ihn zu den Einzelheiten seines Exerzitiums. Der Ubung des >zeitig in die
Leere«. Ob er, zeitig in die Leere gegangen, bequem und solide wie ein Berg
auf einem festen Kissen gesessen ist. Oder ausgestreckt auf dem Divan, die
Hinde im Nacken verschriankt und die Fliegen an der Decke beobachtend.
Oder am Fenster stehend, den Blick zum Horizont. Nicht gerade Neben-
sdchliches, aber so wichtig auch wieder nicht. Um ihm mit meiner Fragerei
auf die Nerven zu gehen. Es gehort sich nicht, einen wie Bertolt, der sich
bereits im Stadium der Verklirung befindet, mit Petitessen zu behelligen.

Hier gentigt das Wesentliche. Dem dichtenden Denker Brecht verdan-
ken wir den gereimten Schliissel zum zukunftsfihigen Intellektuellen. Der
nicht Wissenstriger, sondern >Triger« einer »Haltung« ist, wie es Brecht in
den Keunergeschichten nennt. Und die im Kern in nichts anderem als in
einer >Mentalpraktik«< besteht. Leiblich manifestiert durch die Verhaltens-
weise, regelmifig mit dem Nichts zu verkehren. Nicht, weil er dies oder
das weif} oder erkannt hat, das heute genauso gut jeder andere zu wissen
und zu erkennen vermag, weifd er auch schon, was er soll, der »Denkende,
der Intellektuelle >auf Normalniveau<. Nicht objektive Erkenntnis, kein ge-
sammeltes Wissen, die fiir sich genommen existenziell zu orientieren ver-
mochten. Ohne die der »Leere« und dem Vergessen entspringende Spon-
taneitit des Geistes bleibt auch beim Intellektuellen der entscheidende
Impuls fiirs Tun oder Lassen aus. Erst wenn er mit dem Nichts verkehrt, weif3
er wieder was er soll. — Brecht original, was fiir ein schoner V-Effekt!

14

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7

»Cool, sexy, modern« — die Phrasendreschmaschine

Zuriick auf die irdische Bithne. Zum Intellektuellentheater. Der Guckkas-
ten der Augsburger Puppenkiste kann da eh nicht mithalten. Der Stiicke-
schreiber Brecht hat die Intellektuellen gelegentlich vielsagend »Tuis« ge-
nannt. Egal wie sehr der Intellektuellenbegriff derzeit verschwimmt, Tuis
ausfindig zu machen — sogar auflerhalb von Tui-Kongressen, wo sie natur-
gemif rudelweise auftreten —, ist auch gegenwirtig kein Problem.

Fiir den Dramatiker und Erzahler Albert Ostermaier ist Deutschland ein
Land, das auch »cool, sexy, modern« ist. — Vielleicht befragt ihn das Kultur-
radio demnichst auch einmal tiber den Osterhasen und den Weihnachts-
mann, bestimmt fallen ihm dazu nicht minder originelle Charakterisie-
rungen ein.

Verstindigen wir uns, ohne gedankliche Verrenkung, darauf: Die Min-
destanforderung an einen Intellektuellen auf >Normalniveaus, wollte man
ihn sich als Geschenk unter dem Weihnachtsbaum vorstellen, wire, nebst
anderem Zubehor, das Gegenteil einer Phrasendreschmaschine.

8

Poststrukturalistische Nebelwerfer verschrottet

Der Schweizer Rolf Dobelli, Roman- und Sachbuchautor und obendrein
Unternehmer, hat es mit »Die Kunst des klaren Denkens« in die Bestseller-
listen geschafft. Legen wir das vereinbarte Kriterium an — dass die Phra-
sendreschmaschine ausgeschaltet bleibt —, dann geht er als Intellektueller
durch. Er sagt von sich, dass sein Verstand lange umnebelt gewesen sei.
Den Nebel verursacht hitten Lyotard, Derrida, Baudrillard und Konsorten.
Verzogen hitten sich die Nebelschwaden erst, als er sich einer naturwis-
senschaftlichen Problembetrachtung nicht linger verschlossen habe und
ihm aufgegangen sei, »was fiir ein Schrott der Poststrukturalismus ist«.
Hat er Recht damit? An sich ist der Poststrukturalismus kein Schrott.
Dass er es fiir Dobelli ist, sollte aber darum noch nicht fiir tible Nachrede
gelten oder als Missverstindnis abgehakt werden. Die Erfahrung Dobellis
muss intellektuell ernst genommen werden. Trotzdem lassen wir seinen
Schrotthaufen erst einmal liegen, Dobelli geht es inzwischen ja auch blen-
dend. Und im Ubrigen vertrigt sich eine menschenfreundliche Handrei-

15

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

chung in Sachen Klarheit des Denkens schon besser mit intellektuellem
Ethos, als wenn einer die Phrasendreschmaschine anwirft.

P.S. Dobelli geht als >Intellektueller auf Normalniveau< durch, auch
wenn man ihn nicht zu den von mir favorisierten Intellektuellen der Zu-
kunft, den >exemplarisch Geistesgegenwirtigens, wird rechnen diirfen, von
denen noch die Rede sein soll. Dafiir macht er in seinen Kolumnen auch
zu viel Aufhebens um CEOs. Kaum eine Klugheitsregel bei ihm, die nicht
der Umstand nobilitiert, dass sie der CEO >Soundso< entdeckt habe; als
miisste man sie andernfalls gleich mal downraten. Seine Strahleminner
aus den Unternehmensvorstinden, diese >The Winner takes it all«<Typen,
bilden die neue Internationale der Klugscheifler. Nicht nur, dass sie sich
die Sakkotaschen mit Bonis vollstopfen, sie schaufeln auch die Weisheit
mit Schopfléffeln in sich hinein oder haben sie den Anderen immer schon
weggefressen. — Hoffen wir, dass Dobelli durch zuviel Umgang mit diesen
Leuten nicht am Ende noch Schaden davontrigt.

9

Ressentimentausstellung

Eine Woche vor der Bundestagswahl 2013 druckte das intellektuelle Wo-
chenblatt DIE ZEIT auf mehreren Seiten die Stimmen nambhafter Intel-
lektueller und Kulturschaffender ab, die sich in gebotener Kiirze tiber das
anstehende Ereignis duflern. Kognitiv-affektive Befindlichkeitsmeldungen
sozusagen. In der Stellungnahme einer Biichnerpreistrigerin war u.a. die
folgende Selbstkundgabe zu lesen: »Ich brauche nur die extrem térich-
te Claudia Roth im Fernsehen zu erblicken und ich winde mich vor Ab-
scheu.« — Inmitten des allgemeinen Stimmengewirrs hat dies niemand
weiter beachtet. Erst als die Autorin ein halbes Jahr spiter erneut eine 6f-
fentliche Kostprobe ihres in Wallung befindlichen Gegengefiihls zum Bes-
ten gab, erhob sich der sprichwortliche Sturm der Entriistung.

Wir brauchen uns wohl kaum eigens darauf zu einigen, dass es nach
ihrer Vertreibung aus der Gottesposition des souveridnen Allbeobachters
nicht die Aufgabe von Intellektuellen sein sollte, sich in gefiihliger Selbst-
beobachtung zu ergehen und was sie dabei an brodelndem Antigefiihl in
der eigenen Brust verspiiren in die Offentlichkeit zu tragen. Bestenfalls
kame so ein intellektuelles Halbwesen zur Welt, ein intellektuell halbseide-
nes »>Ich-weifl-nicht-was<, wie Sibylle Lewitscharoff vielleicht sagen wiirde.

16

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

P.S. Nur wenige Monde verstrichen, das Sommerwetter 2014 ist tat-
sichlich anstrengend gewesen, und Frau L. mit der >schwibischen Plapper-
gosch« konnte abermals nicht an sich halten und lie} dem intellektuell
ungefilterten Affekt freien Lauf. Jetzt bereitete ihr (SZ vom 07.09.2014)
das sommerlich freiziigig zur Schau getragene »unschéne« Fleisch iltli-
cher Geschlechtsgenossinnen Qualen: »Viele Frauen sind alt oder fettleibig
oder sonstwie unschén geformt und da wird der Anblick iippig oder selt-
sam wuchernden Fleisches fiir den Betrachter zur Qual.« — Zum >Fleischx«
unter ganz anderem Blickwinkel, einem substanzielleren — der Bedeutung
des Leibes fiirs yogische Exerzitium — duflere ich mich spiter, gegen Ende
meiner Einrenkungsversuche und, versteht sich, auf dezente oder sollte ich
sagen >intellektuell gesittete< Weise.

10
Always look on the bright side of life

Das Wort sei einem Intellektuellen erteilt, der, geboren 1967, zum gleichen
Jahrgang wie der smarte Albert Ostermaier zdhlt und nicht zur grosso
modo altachtundsechziger Generation der ehemaligen Trotzkistin Sibylle
Lewitscharoff, die, wie sie der ans Rednerpult Tretende vielleicht siiffisant
charakterisieren wiirde, noch immer gern in die >Trotzkiste« der Kulturkri-
tik langt. »Ich bin ein Spitentwickler, meine Damen und Herren. Einer von
vielen in meiner Generation, so hebt seine Rede an und geht weiter: »Wir
wuchsen in einer Atmosphire auf, in der klar schien, dass man als Intel-
lektueller vor allem im Kritisieren und Dagegen-Sein, in der Dramaturgie
von Plots des Niedergangs geiibt sein miisse. Man hatte sich dariiber zu de-
finieren, Missstinde aufzudecken, bisher iibersehene Formen der Entfrem-
dung, der Unterdriickung, der Maflosigkeit anzuklagen, rundum unzu-
frieden zu sein, sogar zu leiden an der Welt. Ich wartete, als ich erwachsen
wurde, auf das Leiden, wartete darauf, dass ich mich genauso erregen und
schlecht fithlen konnte wie die Reprisentanten der Generationen vor mir.
Ich versuchte es, aber es gelang nur miflig.« — Da »die grof3e Enttiuschung
und Erkenntnis« ausblieben, begann Wolfgang Ullrich, der Mann am Red-
nerpult, an sich zu zweifeln, an seiner »Eignung zum Intellektuellen, sei-
ner »Urteilskraft«, seinen »Fahigkeiten, tiberhaupt etwas zu artikulieren,
das relevant sein konnte«. Denn: »Einzugestehen, dass man die Welt nicht
so grundfalsch und verfallen findet, dass man die Gesellschaft, in der man

17

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

lebt, die meisten ihrer Institutionen sogar positiv erfihrt, wire einer geis-
tigen Bankrotterklirung gleichgekommen. [...] Es dauerte noch linger, bis
mir klar wurde, dass es in meiner Generation eine andere Welterfahrung
gibt als in den Generationen zuvor. Und dass es daher weder nétig noch
angemessen ist, sich im selben Stil wie sie zu Wort zu melden.«

Weshalb sich der Kunstwissenschaftler Wolfgang Ullrich bereits seit
lingerem in einem anderen »Stil« und mit neuem »Selbstbewusstsein« ar-
tikuliert. Und nicht erst in »Des Geistes Gegenwart«, dem 2014 erschiene-
nen Buch, in welchem er seine fiktive geisteswissenschaftliche Vorlesung
zur »Wissenschaftspoetik«, so der Untertitel, gehalten hat, der wir die zi-
tierten Redepassagen entnommen haben.

Die Grunderfahrung seiner Generation — der ersten jiingeren Intel-
lektuellengeneration, wiirde ich sagen, in der einigermaflen helle Kopfe
bereits ahnen konnten, dass man als Intellektueller zukiinftig »auf Nor-
malniveau« wird operieren miissen — sei, »dass der Plot der Kulturkritik
an Attraktivitit verloren hat«. Was »ideengeschichtlich« mit der »Post-
moderne« zu tun habe, einem Denken, »das egalitir und pluralistisch ist
und allen Trennungen zwischen Wahrheit und Schein, Eigentlichem und
Uneigentlichem misstraut, aber auch die Behauptung linearer Entwicklun-
gen, wie etwa von Verfallsgeschichten, fiir zu einseitig hilt«. Und daher
»ein offeneres und neugierigeres Verhiltnis zur Gegenwart« pflege, »auch
gerade zu ihren trivialeren Seiten«. — Auch gerade ihre trivialen oder trivia-
leren Seiten, in dieser Akzentuierung ihrer Interessensbekundung an der
Gegenwart steckt der wichtigste Hinweis zum Verstindnis der Mentalitit
des durch Ullrich reprisentierten Intellektuellentyps. Auf Normalniveau
heiflt fiir ihn immer auch >auf Trivialniveau<. Die aus der Gottesposition
gefallenen griin-alternativ bzw. ckologisch gewendeten Linksintellektuel-
len behaupten, »die Wiiste wichst«. Es ist aber nur das Triviale, entgegnet
Ullrich, was da wichst und der um einige Jahre Jiingere will dies nicht
als Hiobsbotschaft, sondern als gute Nachricht verstanden wissen. Die Zu-
nahme des Trivialen oder Trivialeren im Unterschied zum Ernsten und
Erhabenen, mit dem der Intellektuelle oder Geisteswissenschaftler sich
konfrontiert sehe und endlich beschiftigen moge, sei eben dies: Zuwachs
und Gewinn. In ihm, dem Trivialen oder Trivialeren — dem Konsum bei-
spielsweise —, schlummern laut Ullrich verheiflungsvolle »Bedeutungen«
und ungeahnte Moglichkeiten der »Wertschopfunge, intellektuell wie
kommerziell. Wie wire es also, fragt Ullrich keck die fiktiven Zuhorer sei-
ner fiktiven Vorlesung, wenn Intellektuelle in Zukunft, statt in Defiziten
zu denken und Verfallsgeschichten zu erzihlen, einer nicht mehr »altutopi-

18

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

schens, sondern ganz neuen Strategie der »VerheiRungen« folgen wiirden,
einer Strategie, »die von Potentialen und Renditen triumt«?

Soweit skizzenhaft Ullrichs neuer, aktueller »Plot«, der den unaktuell
gewordenen der »Kulturkritik« abgelost habe. Einen letztendlich selbst-
schidigenden Plot, denn mit dessen auktorialer Standardperspektive >al-
ways look on the bad side of life< wird nicht nur die Welt und das Leben
schlecht geredet, man werde selber zu einem Miesepeter-Intellektuellen.
Wobei uns sofort die verkniffene Miene des brisigen alten Grass vor dem
inneren Auge erscheint. Wir jedoch gleich darauf merken, dass es auch
wieder nicht recht stimmt, weil es der Grass doch mit der Kochkunst hatte,
dem Kulinarischen, seinen Kutteln usw. Und tatsichlich, schaut man sich
Ullrichs holzschnittartige Kritik an der Kulturkritik genauer an, sieht man,
wie begrifflicher Kuddelmuddel dabei herauskommt. Das Etikett »Kultur-
kritik« hat Ullrich kurzerhand der gesamten intellektuellen Formation aufs
Auge gedriickt, die als die hegemoniale dem sich im Verlauf der 198oer
Jahre durchsetzenden postmodernen Denken vorausgegangen ist. Dass es
diesen geistigen Hegemon, eine derart monolithische Geistesformation,
gar nicht gegeben hat und stattdessen unterschiedliche Formationen — die
konservative, die liberale, die linke oder marxistische, um die wichtigsten
zu erwihnen — mit ihren zugehorigen Intellektuellenmilieus um die He-
gemonie, die weltanschauliche Deutungshoheit, wetteiferten, nimmt er
schlicht nicht zur Kenntnis. Miisste er in diesem Fall doch einrdumen,
dass sein Verdikt »Kulturkritik« allenfalls die konservative Stromung trifft,
wihrend die linke und die liberale justament keine »Verfallsgeschichten,
sondern im Gegenteil Fortschrittsgeschichten erzihlen. Sodass u.a. der fol-
gende >kulturkritikkritische< Einwand Ullrichs auch bei den betreffenden
Intellektuellen in der Regel nicht sticht: »Geblendet von der Vergangenheit
und ihrer Sinnsentimentalitit, blendeten Geisteswissenschaftler [...] oft al-
les aus, was nicht als Meisterwerk erhaben tiber das Alltdgliche war. Mit so
etwas wie Sozialgeschichte, 6konomischen Bedingungen, der Psychopoli-
tik einzelner Milieus, Lebensverhiltnissen oder Dingwelten des Konsums
beschiftigten sie sich meist nur, wenn sie dabei waren, Belege fiir ihre Ver-
fallsgeschichten zu sammeln.«

»Bekennende Opportunisten unter den Wissenschaftlern«, sagt Ull-
rich, indem er das Opportunistsein statt als Makel als Ressource und daher
wie eine Auszeichnung versteht, »streben [...] danach, mit ihren Thesen
zu iiberraschen, zu provozieren, Blicke zu verschieben, besondere Eleganz
zu zeigen.« Sollte eben dies sein Bestreben gewesen sein, so wire es bei
dieser Gelegenheit wohl eher in die Hose gegangen. Was schliefilich jedem

19

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

von uns passieren kann; Intellektuelle und Geisteswissenschaftler im All-
gemeinen sind Kunstler der intellektuellen Plotkonstruktion und Meister
des Theoriedesigns — Ullrich sagt es — die aus einem Sammelsurium be-
reits vorhandener »Bedeutungen« neue Semantiken und theoretische »Set-
tings« kreieren. Und dann auf einmal darin festsitzen, Gefangene ihres
eigenen Theoriesettings. Hieronymus im Diskursgehiuse. — Ullrich hat
iiber Heidegger promoviert. Ullrichs Blaupause fiir sein Begriffsdesign von
»Kulturkritik« unverkennbar: der >Jargon der Eigentlichkeit«. Ferner wird
Adornos und Horkheimers »Dialektik der Aufklirung«, das Kapitel tiber
die »Kulturindustrie«, Modell gestanden haben. Fertig der Pappkamerad.
Der diesmal lediglich dazu dient, sich intellektuell von ihm abzustofRen.
Und gedanklich wohin zu gelangen? Endlich ins Hiesige, sagt Ullrich, die
»Gegenwart«.

11

Geistesgegenwart

»So gern ich mich mit einzelnen Topoi und Ereignissen der Vergangen-
heit befasse, so sehr habe ich dabei doch immer die Sorge, noch mehr als
ohnehin schon von dem zu verpassen, was in der Gegenwart ansteht.« —
Torschlusspanik? Noch nicht. Wolfgang Ullrich, der dies sagt, ist nicht
einmal ein Mann von 50 Jahren. Aber muss man nicht auch bedenken,
wieviel von der Gegenwart und dem, was in ihr ansteht, er bereits verpasst
hat dadurch, dass er sich seit Studiositagen mit der vergangenheitsbesesse-
nen Kulturkritik und den Kulturkritikern hat plagen miissen? Und sich in
seiner »Vorlesung« iiber »Des Geistes Gegenwart« noch immer mit ihnen
herumschligt. Den »Gegenwartsverdchtern.

Wiirdigen stattdessen méchte Ullrich die Gegenwart. Speziell von Geis-
tesarbeitern, Wissenschaftlern und Intellektuellen, gewiirdigt, kénnte von
solcher Gegenwart, emphatisch, als »des Geistes Gegenwart« gesprochen
werden. Ullrich umstindlich: »Fiir mich ist es [...] mehr als ein Wortspiel,
wenn ich feststelle, dass des Geistes Gegenwart Geistesgegenwart ver-
langt ...« Nur unter der Voraussetzung von Geistesgegenwart also kann von
Wiirdigung der Gegenwart die Rede sein. — Gegenwartswiirdigung und
Geistesgegenwart. Das lisst aufhorchen. Wen es als Intellektuellen nicht
aufhorchen lisst, der ist entweder, wie Ullrich argwohnt, ein ahnungslos
Gefangener im »Zirkel aus Vergangenheitsaufwertung und Gegenwarts-

20

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

abwertung« des Kulturkritikdiskurses, oder er hat von der Gegenwart und
ihren >Normalniveaubedingungenc« fiir Intellektuelle so gut wie nichts be-
griffen. Ullrich immerhin hat begriffen, dass fiir Geisteswissenschaftler
und Intellektuelle »die Gegenwart« den wiirdigen Gegenstand abgibt, nicht
die Vergangenheit, nicht eine utopische Sankt-Nimmerleins-Zukunft. Wes-
halb man gespannt sein darf, ob er auch so geistesgegenwirtig ist, das ge-
dankliche Potential zu erkennen, das in einer uns an dieser Stelle von ihm
selbst nahegelegten Idee stecken kéonnte: der Idee oder Vorstellung von den
Geisteswissenschaftlern und mehr noch den Intellektuellen als den Geis-
tesgegenwdrtigen.

Spitzt sich alles auf die Frage zu, was wir uns hier unter Geistesgegen-
wart vorzustellen hitten. Das, was man sich gewShnlich darunter vorstellt?
Sprich Reaktionsgeschwindigkeit, ein so promptes wie adiquates Reagieren
auf Unerwartetes, die Plotzlichkeit eines Ereignisses oder einer Situations-
inderung. Die meisten verstehen und verwenden das Wort iiberhaupt nur
in diesem Sinn, dem einer intuitiv reaktiven Geistesgegenwart. Dass sie
fur jeden Einzelnen, nicht nur fiir Intellektuelle, von Nutzen ist und eine
Gesellschaft der in diesem Sinne Geistesgegenwirtigen einer von Geistes-
abwesenden vorzuziehen ist, bedarf keiner Diskussion. Wer von den Intel-
lektuellen prononciert als den Geistesgegenwirtigen spricht, wird Geistes-
gegenwart also nicht oder nicht nur und nicht in erster Linie in der trivialen
Wortbedeutung verstehen wollen. Und auch Wolfgang Ullrich tut dies
nicht. Mit seiner der intellektuellen Gegenwartswiirdigung dienen sollen-
den Geistesgegenwart meint er selbstverstindlich nicht diejenige, die uns
am Steuer einem plotzlichen Hindernis auf der Fahrbahn ausweichen lisst.
Was meint er dann?

Wer bei den Worten Gegenwartswiirdigung und Geistesgegenwart, bei
der Formulierung, dass »des Geistes Gegenwart« nach »Geistesgegenwart«
verlangt, einen Moment lang denkt, Ullrich werde mit seiner originellen
Idee von den Geisteswissenschaftlern und den Intellektuellen als den vor-
bildlich Geistesgegenwirtigen einen Gedanken denken, der die >condition
Intellectuelle« unter >Normal« und >Trivialbedingungen< auf neue und
unkonventionelle Art und Weise beleuchtet, wer dies glaubt, der wird ent-
tduscht. Gegenwartswiirdigung von Seiten eines Geisteswissenschaftlers
oder Intellektuellen geschieht fiir Ullrich dadurch, dass der Betreffende die
Gegenwart »allein deshalb, weil sie aktuell ist, primir zum Gegenstand von
Thesen und Interpretationen« macht. Und dazu benétige es Geistesgegen-
wart, »ein hohes Maf} an Wachheit und Offenheit«. Geistesgegenwart, »um
in der Gegenwart nicht nur das Banale zu erkennen [...] um sich nicht von

21

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

den Niederungen der Normalitit herabziehen zu lassen [...] um frei zu sein
fiir Thesen und Interpretationen, die, ohne in semantische Scharlatanerie
abzudriften, dem, was ist, eine besondere Bedeutung zusprechen«. Kurz,
Geistesgegenwart meint bei Ullrich nichts anderes als ein aufgewecktes
Denken. Und mit der an Geistesgegenwart gerithmten »Unbeirrbarkeit«
sowie dem »sicheren Blick« hat er die Unbestechlichkeit hellwacher Refle-
xion im Sinn. — Also das genaue Gegenteil von Geistesgegenwart nach der
gingigen Wortbedeutung. In welcher Geistesgegenwart mit Denken und
Urteilen, dem Intellekt also, nichts zu tun hat. Der Intellekt nicht nur nicht
im Spiel ist, das Nachdenken oder die Reflexion wire vielmehr ein Storfak-
tor. Hier gibt es nur ein Entweder-Oder, Intuition oder Reflexion. Entweder
reagiert man in einem Augenblick plétzlicher Konfrontation intuitiv und
also geistesgegenwirtig, oder eine Reaktion erfolgt mit Uberlegung und
niemand spricht von Geistesgegenwart. Weswegen Ullrichs eigenwilliges
Verstindnis von Geistesgegenwart nicht abwegig zu sein braucht, es wirkt
mit seiner Emphase nur reichlich bemiiht. Vor allem aber: Es trigt einer
Eulen nach Athen. Wenn Ullrich von Geistesgegenwart nach Maf3gabe sei-
nes dezidiert intellektuellen Verstindnisses derselben behauptet, sie sei fiir
ihn »die Kardinaltugend derer, die Geisteswissenschaft als Gegenwarts-
wissenschaft betreiben wollen«, so erwartet er von Geisteswissenschaft-
lern und Intellektuellen als den in seinem Sinne Geistesgegenwirtigen
nichts anderes, als was man je schon und zwar mit Recht und Billigkeit
von ihnen erwartet, dass sie nimlich keine Schlafmiitzen sind, nicht die
Oberschnarcher der Nation.

12
Intellektueller UND Yogi

Was heifdt: die Gegenwart wiirdigen? Fiir den Intellektuellen Wolfgang
Ullrich heiflt es: sie mit seiner Art intellektueller Geistesgegenwart trak-
tieren. Sie »mit Thesen und Interpretationen« bombardieren. Auch darum
leben Geisteswissenschaftler und Intellektuelle »fast immer im Modus des
Produzierens« und wiinscht sich Ullrich »einen Wettstreit um die besten
Bedeutungen der Gegenwart«. Einen Wettstreit um die interessantesten
Theorien und Interpretationen, die plausibelsten Begriffskonstrukte und
Settings, nicht um »Wahrheit«. Nur dadurch - indem sie intellektuell, be-
grifflich und diskursiv, gewiirdigt wird — werde Gegenwart »auf ergiebige

22

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Weise gefasst«. Der Lackmustest stattgehabter Gegenwartswiirdigung folg-
lich: ihre Ergiebigkeit, d.h. dass sie sich auszahlt, kommerziell und ideell,
als klingende Miinze im Beutel des Wiirdigenden und als Guthaben auf
seinem Aufmerksambkeitskonto. Dies also heifdt: die Gegenwart wiirdigen,
Ullrich zufolge, »dem, was ist, besondere Bedeutung zusprechen«. — Und
dann vermag Ullrich seiner diskursiven Gegenwartswiirdigung per intel-
lektueller Geistesgegenwart noch eine existenzielle Seite abzugewinnen.
»Sich die Gegenwart zu erschliefen heifdt auch, sich ein Zuhause zu schaf-
fen. Sich nicht fremd, nicht entfremdet zu fithlen.« Und, mit leichtem Hei-
degger-Aroma: »Thesen und Theorien hat man es also zu verdanken, wenn
man in der Gegenwart wohnen kann. Eine Theorie ist wie ein Haus. Aber
kein ganz gewohnliches Haus. Eher [...] wie ein Haus [...] ohne festes Fun-
dament und letzten Grund, nicht auf Erde, sondern in die Luft gebaut.«

Ullrichs Geistesgegenwirtige in luftiger Hohe hiuslich eingerichtet in
ihrem Theoriehaus. Dienlich dem guten Zweck, mittels »Thesen und Inter-
pretationen« sich »die Gegenwart zu erschliefen«. Man kénnte auch sa-
gen, vom Raumschiff aus, findet sie statt, der Geisteswissenschaftler resp.
Intellektuellen Gegenwarts- und Welterschliefung. Wolfang Ullrich macht
daraus — und hier geht es dann auch bei ihm nicht ohne Erhabenheitston,
ohne existenzielles Pathos ab — unser Weltverhdltnis schlechthin: »Urteilen
als zentrale Methode zur Ausprigung eines Weltverhiltnisses«. — Denken
und urteilen als »die zentrale Methode zur Ausprigung eines Weltverhilt-
nisses«? Klingt ganz so, als gibe es kein anderes. Eines, das gerade nicht
der Reflexion und der Analyse bedarf zu seiner Ausprigung. Ein Weltver-
hiltnis, das nicht immer schon diskursiv wire, denkend und urteilend und
fiir Geisteswissenschaftler oder Intellektuelle dennoch von Belang sein
koénnte. Ist dem so?

Fur Geistes- oder Kopfarbeiter stehen, quasi berufsbedingt, die Ver-
hiltnisse meistens erst einmal auf dem Kopf. Das »ausgeprigte Weltver-
hiltnis< inbegriffen, welches Ullrich gravititisch als das ausschlieRliche in
Anschlag bringt. Auf die Fiifle gestellt, sieht dagegen manches anders aus.
Und damit auch jenes »ausgeprigte Weltverhiltnis<. Da es als ein diskur-
sives aufgefasst nicht deckungsgleich mit jedwedem Weltverhiltnis, oder
sagen wir jetzt lieber Wirklichkeitsverhiltnis, ist. Sodass auch diskursive
Welterschliefung und >Wirklichkeitsfithlung< nicht dasselbe sind. Und
eine sprachlich oder anderweitig symbolisch erschlossene Welt einerseits
und deren Manifestation oder >Wirklichkeitsprisenz« andererseits zwei
Paar Schuhe. Oder wie es in jener Bildunterschrift von Magritte heifdt:
Ceci n'est pas une pipe. Die gemalte Pfeife ist keine wirkliche Pfeife. Das

23

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bildliche wie auch das verbale oder schriftliche Zeichen nicht schon die
Sache selbst. Die Landkarte nicht die Landschaft, die Speisekarte nicht
das Menti. — Eine fir Bewohner des Theoriehauses offenbar notwendige
Richtigstellung der Verhiltnisse. Was folgt daraus fiir die Beantwortung
der Frage, was es heifét, die Wirklichkeit zu wiirdigen? Dass es mit Sicher-
heit aufler jener einen Antwort — »mit Thesen und Interpretationen« ihr
auf ergiebige Weise Bedeutungen und einen Sinn zuzuschreiben — noch
eine andere Antwort gibt. Und dass mit dieser anderen Antwort und deren
Implikationen der bei Ullrich zwar angeklungene, aber dann ungedacht
gebliebene Gedanke, will sagen die Idee von den Intellektuellen als den
exemplarisch Geistesgegenwirtigen, erst die rechte perspektivische Dre-
hung erfihrt.

Darum abermals gefragt: Was heifdt dies, Gegenwart noch einmal an-
ders wiirdigen als diskursiv, denkend und urteilend? >Wirklichkeitsfiih-
lung« aufzunehmen, statt sich blof in einer svirtuellen Realitit« zu bewe-
gen, sich lediglich in Symbolisierungen von Wirklichkeit aufzuhalten. Und
weiter gefragt: Gibt es analog zum »Urteilen als zentrale Methode zur Aus-
prigung eines Weltverhiltnisses« eine solche zur Ausprigung dieses an-
deren, nicht diskursiven, nicht symbolisch vermittelten Weltverhiltnisses?
Der spontanen oder unmittelbaren Wirklichkeitsbegegnung. — Niemand
wird dreimal raten miissen, um auf die richtige Antwort zu kommen. So-
dass als einziges zu kliren wire, was wir in diesem Fall unter Geistesgegen-
wart zu verstehen hitten.

Geistesgegenwart in dieser dritten Bedeutung — nicht in der ersten
oder geldufigen der intuitiven Reaktionsschnelle und nicht in der durch
Ullrich eingefiihrten, also intellektueller Gewitzheit — lisst die ungeteil-
te Aufmerksamkeit sich dem zuwenden, >was ist<. Und, ihm zugewandt,
bei ihm verweilen, was den Unterschied zur fliichtigen und zerstreuten
Aufmerksamkeit macht, der Unaufmerksamkeit. Nicht umsonst steckt
das >Wartenc in jedem dieser Worte: gegenwirtig sein, Gegenwart, Geis-
tesgegenwart. Der Geist, d.h. die gesammelte Aufmerksambkeit, nicht das
Denken also oder Nachdenken, ganz gegenwirtig, zugewandt dem, >was
ist«. Was ist das, >was ist<? Von »dem, was ist« spricht auch Ullrich und
meint mit »Gegenwart« als »dem, was ist« die Welt, die gegenwirtige Welt.
Was aber, wenn uns Markus Gabriel, der Youngster unter den deutschen
Philosophieprofessoren, erklirt, »warum es die Welt nicht gibt«? Und da-
mit das von Ullrich als existenziell gepriesene »Weltverhiltnis« eines in-
tellektuellen oder diskursiven Zugangs zu >dem, was gegenwirtig ists, als
das schlechterdings Wirkliche, Verlissliche und fiir uns Mafigebliche auf

24

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

einmal sehr in Frage gestellt erscheint? — Sein Problem, kénnte man sagen.
Denn dieses >was ist¢, dem sich der Geistesgegenwirtige, von dem diesmal
die Rede ist, zuwendet, meint gar nicht die denkend und urteilend erschlos-
sene und symbolisch, theoriesprachlich aufbereitete Welt der Gegenwart.
Geistesgegenwirtig in >Wirklichkeitsfithlung« sein mit >dem, was ist¢, be-
sagt hier: des konkret Sinnlichen und unmittelbar Atmosphirischen ge-
wahr zu sein, wodurch sich uns Wirklichkeit stets als erstes manifestiert.
Die eigene sowohl als die uns umgebende Wirklichkeit. Es besagt des Wei-
teren: dass Geistesgegenwart in der Weise des Gewahrseins jedes Mal zu-
gleich auch die Selbstbegegnung einschliefit, zu der das Konfrontiertsein
mit der Gegenwart des Geistes gehort. Des Geistes als dem zunichst und
zumeist unbekannten Wesen, das in uns und um uns her sein bekanntes
Unwesen treibt.

Es geniigt nicht, die Welt zu interpretieren, man miisste sie auch wahr-
nehmen. Die Wirklichkeit. Dies ist nicht die elfte, es ist die erste These
iiber Intellektuelle, Gegenwartsintellektuelle, wie sie jetzt weiter zu ver-
folgen ist. Diskurs und Gewahrsein. Sich gedanklich — »mit Thesen und
Interpretationen« wiirde Ullrich sagen — etwas einfallen lassen zu den
gegenwartig herrschenden Weltverhiltnissen und ggf. sich bessere aus-
denken, bessere »Thesen und Interpretationen« und eventuell auch bessere
Weltverhiltnisse. Und die Wirklichkeit wahrnehmen, sich des Gegenwar-
tigen gewahr sein. Unseres primiren Welt- oder besser Wirklichkeitsver-
hiltnisses innewerden, das eigentlich kein Verhiltnis ist, weil es die sinn-
lich-atmosphirische Unmittelbarkeit, unsere »participation mystique« an
dem, was hier Wirklichkeit meint, zum Ausdruck bringt. Wobei dieses
unmittelbar Gegenwirtige oder Wirkliche so durch Geistesgegenwart zu
wiirdigen und es wihrenddessen auch das sein lassen zu kénnen, was es
ist, und nicht gleich manipulieren zu wollen oder mit Thesen und Inter-
pretationen eindecken zu miissen, dasselbe bedeutet wie: den Geist selbst
wiirdigen. Den friedlichen, durch absichtsloses Gewahrsein befriedeten
Geist. — Und bei dessen Manifestation — in den Zwischenzeiten, da der
Sibelzahntiger nicht durch die Savanne streift — die an Heidegger ange-
lehnte Metaphorik vom >Wohnens, jenem »Zuhause«, das es erlaubt, »sich
nicht fremd, nicht entfremdet zu fithlen«, ungleich niher lige, als im Fall
der Hervorbringungen des Geistes der Interpretation. Bei welchen Ullrich
von unentfremdetem Wohnen in einem in die Luft gebauten Theoriehaus
nur deshalb mit existenziellem Pathos fabulieren kann, weil er die existen-
zielle Diirftigkeit dieser Gebilde ignoriert; ausblendet, dass sie an einem
Wirklichkeitsentzug leiden, der fiir sie gleichwohl konstitutiv und mithin

25

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

nicht zu beheben ist. Die Karte wird nie das Gebiet sein. Die gemalte Pfeife
nie eine, die irgendjemand raucht. Und das Firmenlogo von Apple sich nie
in einen saftigen Apfel verwandeln, in den noch einmal jemand hinein-
beifdt.

Es geniigt nicht, die Gegenwart zu interpretieren, man sollte ihrer auch
gewahr werden. Im Hier und Jetzt. In verweilender geistesgegenwirtiger
Prisenz. Wenn anders man — »ein Schilfrohr im Wind« hat Pascal den
Menschen genannt — nicht ohne Halt und Orientierung sein méchte. Weni-
ger im praktischen Sinne, wo wir unsere Navis haben und diese uns. In mo-
ralischer und existenzieller Hinsicht vielmehr. Ein innerer Kompass, der
sich bei regelmiflig praktizierter Geistesgegenwart und entsprechender
Revitalisierung des Wirklichkeitssinnes ausrichtet. — Wie wire es darum,
wenn sich Intellektuelle als exemplarisch Geistesgegenwdrtige profilierten?
Nicht in erster Linie als kluge Kopfe, die vorbildlichen Nachdenker und
Vordenker der Gesellschaft. Nicht als riskante Grofidenker, die — >grof8
gedacht, grofd geirrt« — heute ohnehin nicht mehr gefragt sind. Stattdes-
sen in erster Linie als beispielhaft Geistesgegenwirtige. Intellektuelle, die
sich auf der gefihrdeten Seite des Geistes, des gegenwirtigen oder Gegen-
wartsgeistes, engagieren. Und somit fiir beides einstehen: intellektuelle
Einsicht und Gewahrsein, Denken und >gedanklich schweigende< Acht-
samkeit. Reflektierende und Meditierende in Personalunion. Intellektuel-
ler und Yogi.

DP.S. Er liebe »das Pendant, lasst Ullrich in seiner »Wissenschaftspoe-
tik«-Vorlesung wissen. Das Pendant und »ein fortwihrendes Austarierenc.
Und »als Opportunist« in den Wissenschaften des Geistes leite ihn »der
egalitire Impuls«, interessiere ihn »die fortwihrende Entschirfung von
Extremen«. — Sollte die »pendanthaft« angelegte Denkfigur des Intellek-
tuellen und des Yogi, vereint in einer Person, am Ende gar in seinem Sinne
sein? Zumal Ullrich mitunter ein Bediirfnis nach »semantischer Askese«
bei sich bemerkt. »Stimuliert nicht«, so fragt er, »ein auf einmal anderer
Blick auf ein Phinomen viel stirker, als das, was eine Bedeutung verheiflen
kann?« Und, pl6tzlich von einer kulturkritischen Anwandlung erfasst: »Wo
steht die heutige Gesellschaft? Ist sie relativ niichtern oder ungewo6hnlich
bedeutungsgierig? Lassen sich Bedeutungen immer weiter steigern? Oder
gibt es Grenzen semantischen Wachstums? Existieren so wie Spekulations-
blasen auch Bedeutungsblasen?«

26

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

13

Hermetischer Diskurs

Reden. Das konnen sie, da sind sie stark wie eh und je, die intellektuellen
Minner und inzwischen auch Frauen. Wie Monika Griitters, die Literatur-
wissenschaftlerin im Amt der Kulturstaatsministerin. Thre Schiller-Rede
2014, in der Marbacher Puppenstube. Herrlich! Wie sie reden kann, schén
reden. Staatstragend und schén. Denn darum ging es, um »die Verschnung
des Politischen mit dem Asthetischen«. In der Rede, der Schiller-Rede. Wo
wiirde man auch sonst so reden: »Kunst und Politik, das Asthetische und
das Politische, erscheinen im Licht seiner Reflexionen nicht als feindliche
Gegensitze. Schiller betrachtet das Asthetische vielmehr als Gegengewicht
zum Politischen, in einer freien und humanen Gesellschaft. Wie Schénheit
und Freiheit bei ihm aufeinander bezogen sind, so sind es eben auch Kunst
und Politik. Man kénnte sagen, Utopie und Demokratie.« Und das Schons-
te ist: Was bei Schiller noch im Konjunktiv steht, eben die Versshnung
von Utopie und Demokratie oder Politischem und Asthetischem, diirfen
wir bundesrepublikanisch in den Indikativ setzen. Das ist bei uns Prisens,
Konsens jedenfalls. »Kritik und Freiheit der Kunst sind konstitutiv fiir eine
Demokratie«, repetiert ihn die Frau im Staatsamt. »Es ist kein Zufall, dass
der Satz »Kunst und Wissenschaft sind frei<im Artikel 5 unseres Grundge-
setzes einen sehr prominenten und noblen Verfassungsrang haben.«

Hatte jemand das Gegenteil behauptet oder von Zufall gesprochen?
Nein. Aber egal. Umso unwichtiger, als die Staatsrednerin anschlieffend
freigiebig und ohne Ansehen der Person staatsamtlichen Balsam auf die
Seelen aller Kreativen und Intellektuellen traufelt: »Kreative und Intellek-
tuelle sind das Korrektiv einer Gesellschaft. Wir brauchen den provozieren-
den Kiinstler, die verwegenen Denker, die unbequemen Schriftsteller, wir
brauchen die Utopien, die sie entwerfen, die Phantasie, die sie antreibt, die
Sehnsucht nach einer besseren Welt. Sie sind der Stachel im Fleisch auch
unserer heutigen Gesellschaft, der verhindert, dass intellektuelle Trigheit,
argumentative Phantasielosigkeit und politische Bequemlichkeit die De-
mokratie einschlifern. Sie sind imstande, unsere Gesellschaft vor gefihr-
licher Lethargie und damit auch vor neuerlichen totalitiren Anwandlungen
zu bewahren, davon bin ich zutiefst {iberzeugt.«

Wirklich, schon reden kann sie, Monika Griitters, die Intellektuelle und
die Staatsfrau. Der aufgerdumte Ton. Die Ausgewogenheit. So viel staatsfrau-
liches Verstindnis fiir »die verwegenen Denker«. >How to do things with
words<«. Geschmeidig wie in einer Gleitfliissigkeit schleust die Rednerin

27

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

die Zuhorer durch ihr kunstvolles Gebilde kommunizierender Begriffs-
rohren, ohne an irgendeiner Stelle mit der Wirklichkeit in Berithrung zu
kommen. Bei Griitters >Rede< muss niemand fiirchten, sich durch plétzli-
chen Realititskontakt Beulen zu holen. Thre Begriffe, der der Demokratie,
der Utopie, des Asthetischen, der Bewusstseinsverinderung, auch der der
Intellektuellen, sie stoflen nirgends mit der Realitit zusammen. Man be-
wegt sich mit ihnen gleichsam in einem selbstreferenziellen System ohne
Umwelt, einem hermetischen Diskurs. Aus dessen Zirkel man nicht so
leicht wieder aussteigt. Nicht mit Argumenten, die er gleich in seinem
Sinne kassiert. Ein Foucault’scher Herrschaftsdiskurs konnte nicht besser
funktionieren.

Wer sich nicht zum Diskursnarren machen mdochte, sollte sich auf die-
ses Spiel nicht einlassen. Daraus folgt nicht, dass es mit dem, was Griitters
ausfiihrt, im Grofen und Ganzen nicht seine Richtigkeit hitte, auf der Ebe-
ne diskursiver Selbstreferenzialitit. Den formelhaften Ausfithrungen jeweils
in der Sache zu widersprechen ist nicht der Punkt. Was ist der Punkt? Dies:
die Formel bleibt Formel bzw. Diskurs ist Diskurs und Wirklichkeit geht
anders.

Manchmal haben noch so hermetische Diskurse doch irgendwo eine
undichte Stelle, an der man die Brechstange der Wirklichkeit ansetzen und
ihn aushebeln kann. So war Frau Griitters so leichtsinnig, aus Ingeborg
Bachmanns Poetikvorlesung von 1959/60 zu zitieren: »Poesie wie Brot.
Dieses Brot miisste zwischen den Zihnen knirschen und den Hunger
wieder erwecken, ehe es ihn stillt. Und diese Poesie wird scharf von Er-
kenntnis und bitter von Sehnsucht sein miissen, um an den Schlaf der
Menschen rithren zu kénnen.« — Lisst sich iiber Griitters’ Schiller-Rede an
irgendeiner Stelle analog zu Bachmanns poetologischer Gegenwirtigkeits-
und Relevanzforderung sagen, sie sei >Rhetorik wie Brot, das zwischen den
Zihnen knirscht und den Hunger wieder erweckt, ehe es ihn stillt, eine
Rhetorik >scharf von Erkenntnis und bitter von Sehnsucht<> Ohne es zu
merken hat Griitters mit ihrem Bachmann-Zitat auch tiber die eigene Re-
dekunst geurteilt: Diese rithrt nirgendwo »an den Schlaf der Menschen« —
oder, eine Pathosnummer kleiner, den ihrer Zuhoérerschaft.

P.S. Ein Reibungsmoment gab’s dann doch, als die Rednerin drei unse-
rer »verwegenen Denker« namentlich abwatschte. Die Herren Richard Da-
vid Precht, Harald Welzer und Peter Sloterdijk. Wegen deren Boykott der
Bundestagswahl 2013. Worin Griitters, die Miicke zum Elefanten stilisie-
rend, einen Ausdruck »romantisch verklirter Sehnsucht nach kollektiven
Utopien« zu erkennen glaubt. Wo die demokratische Verkehrsregel doch

28

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

laute: Demokratie vor Utopie. Daran hitten die Herren sich gefilligst zu
halten. Verwegen denken, ja, aber nicht bei Rot iiber die Ampel. Nicht »sich
in antidemokratischen Ressentiments mit dem Stammtisch verbriiderne,
so Griitters grantig. »Es mag ja nur ein kleines Griippchen sein«, erhebt
sie mahnend den Zeigefinger, »das mit seinem Habitus der gesellschaft-
lichen Avantgarde im Gewand der aufrechten Intellektuellen die Politik-
verachtung kultiviert. Doch die Demokratie nimmt Schaden, wenn ein Teil
ihrer Elite die Zuriickweisung eines demokratischen Grundrechts 6ffent-
lichkeitswirksam zu einer besonders subversiven Form des >j’accusec« stili-
siert.« Und dann nimmt sich ihr nochmaliges Herunterbeten des staats-
biirgerlichen Pflichtenkatalogs fiir Intellektuelle und Kunstler schon ein
klein wenig wie eine Standpauke aus: »Kiinstler und Intellektuelle sollen
unbequem sein, sie sollen mogliche andere Welten beschreiben, sie sollen
Widerspruch provozieren, sie sollen, wie Jurgen Habermas das einmal so
schon formuliert hat, mit einem avantgardistischen Spiirsinn fiir Relevan-
zen wichtige Themen auf die Agenda der 6ffentlichen Debatte setzen, ori-
ginelle Thesen aufstellen, den Perspektivenwechsel beférdern. Argumente
entwickeln, die Grauténe zwischen schwarz und weify sichtbar machen,
Anstofd nehmen, ja, Grenzen in Frage stellen und im Zweifelsfall auch mal
iiberschreiten. Und schon wire es, wenn sie damit das Niveau der 6ffentli-
chen Auseinandersetzung steigerten [...]« — Existiert bereits ein staatliches
Patent auf das, wofiir das Wort Intellektuellenkitsch sich anbieten wiirde?
Nein? Frau Griitters sollte einen Antrag stellen.

14

Zentrale Intelligenzagentur

Unsere Vorzeige-Intellektuellen — ja, einen »Vorzeige-Intellektuellen«
nannte die Rundfunkjournalistin Hans Magnus Enzensberger in ihrer An-
moderation, HME war soeben 85 geworden. Also, unsere Vorzeige-Intellek-
tuellen: simtlich alte Sicke, alte Knacker. Enzensberger, Habermas, Walser,
Grass. Bei letzterem, dem inzwischen Verstorbenen, hatte die Politische
Korrektheit, unsere oberste Zensurbehorde, die letzten Jahre bereits Be-
denken, ob er noch 6ffentlich vorzeigbar sei. — Frage: Wer sind die »jungen
Wildens, die frischen Wind in den Laden bringen? Wo sind sie? Irgendwo
am Prenzlauer Berg oder in Berlin Mitte? »Zentrale Intelligenz Agenturc,
ist das eine ihrer Adressen? Friebe, Passig, Lobo oder Sascha, Kathrin und

29

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Holm und wer sonst noch seit Griindung der ZIA 2001 — die damit auch
nicht mehr taufrisch ist — in deren Inner- und Outercircle herumschwirrt.

Leute, die so jung auch nicht mehr sind. Als die alt gewordenen Kinder
des Punk, die in den Endsiebzigern und den achtziger Jahren des letzten
Jahrhunderts Teenies waren, sind sie iiberhaupt keine schrecklichen Kin-
der mehr. Verstehen es aber, dem Image der jungen Wilden oder bunten
Vogel zu entsprechen, wie es im Wowereit-Berlin der Nullerjahre und auch
danach gefragt ist. Und das ist auch gut so. Oder zumindest muss man sie
dafiir nicht wie SZ-Autor Werner Bartens als Spiefier abqualifizieren. Es
sind clevere Jungs und Midels. Kathrin Passig kénne sich bei jedem Wort
(aufler Pripositionen u. dgl.) daran erinnern, wo und wann sie es das ers-
te Mal gehort habe, erfihrt man aus einer Blog-Eintragung von Wolfgang
Herrndorf. Der gehérte dem inneren Kreis der Clique an, sein Blog liegt in-
zwischen als Buch vor unter dem Titel »Arbeit und Struktur«. Hinsichtlich
der anderen aus der Gruppe nun wiederum genau die falschen Signalwor-
te, »Arbeit« und »Struktur«. Sie — z.B. das Autorenduo Holm Friebe und
Sascha Lobo — »nennen es« nur »Arbeit« und von Struktur koénne gleich
gar nicht die Rede sein, behaupten sie.

Wovon ist die Rede? Von Stilfragen. Von Stilfragen intellektueller Tétig-
keit, in der Hauptsache publizistischer und literarischer Produktion oder
»Arbeit«, wenn sie es schon so »nennen« und ohnehin alle verstehen, dass
>Kreativititc, das Zauberwort in allen Stilangelegenheiten, gemeint ist. —
Und welcher Stil ist gemeint oder wird vorgefiihrt? Der eines »Easy going«.
Einer neuen Lockerheit, die mittlerweile auch bedenkenlos als neue »deut-
sche« Lockerheit apostrohiert werden darf. »Dinge geregelt kriegen ohne
einen Funken Selbstdisziplin«, Kathrin Passigs und Sascha Lobos Prokras-
tinationsfibel fiihrt sie vor am Beispiel der Aufschieberitis, der man sich
von jetzt an ohne schlechtes Gewissen und bose Folgen iiberlassen kann.
Sie fiihren vor, wie faule Autoren trotz ihrer Faulheit, nein, wegen ihres
»lifestyle of bad organisation« — was sich in der Abkiirzung nur >zufillig
wie ein Akronym von Lobo liest — fertig werden und reiissieren. Ein Stil-
prinzip im tbrigen, das uns als >Durchwursteln< oder > muddling throughc«
weiter unten noch etliche Male beschiftigen wird.

Und wovon ist noch die Rede? Aufler, Punkt eins, Stilfragen? Von Me-
dienkompetenz. Die hauptstidtisch arrivierten Punks sind fiir das Etikett
»Digital Native« zwar zu alt, doch als die mittlere Intellektuellengeneration
beherrschen sie so souveridn — so locker — wie keine andere intellektuelle
Kohorte das Netz und seine Techniken. Im selbstgewihlten Lieblingslabel
der »digitalen Bohéme« sind Netz- oder Medienkompetenz und Stilfrage

30

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

miteinander verschmolzen. Und wihrend die Agentur oder »ironische Fir-
ma« (so Wikipedia tiber die ZIA) fiir »Textgestaltung und Webdesign« sich
zunichst bescheiden als »Kulturorganisator« auf dem Markt der >Kulturell
Kreativen< angeboten hat, kénnen sich die Friebes, Lobos und Passigs in-
zwischen ohne falsche Bescheidenheit als die zentrale intellektuelle Aus-
kunftsinstanz der Nation betrachten, bei der Elitenvertreter aus Wirtschaft
und Politik regelmifig ihren immensen Beratungsbedarf abladen. Was die
gefragten Turbointellektuellen dabei an Ideen und >Kreativem« anzubieten
haben, liegt entschieden nicht auf der Inhaltsebene, sondern auf der Ebene
der Form oder, wie gerade noch gesagt, des Stils. Eben dies kommt zum
Ausdruck, wenn die taz-Journalistin Christiane Miiller-Lobeck in einer Re-
zension zum Duo Passig/Lobo, die im Urteil auch entsprechend zweigeteilt
ausfillt, von deren »Duktus«, der Form oder dem Stil also, sagt, er sei bis-
weilen »brillant-bekloppt«, gleichzeitig jedoch eine »politische Perspekti-
ve« vermisst und von einer »ausgepriagten Rechts-links-Schwiche« spricht.

Oder driickt sich in der entschiedenen Asymmetrie von Form und In-
halt gerade die Stirke dieses intellektuellen Interventionismus aus? Wenn
es richtig ist, dass heute niemand den intellektuellen Masterplan fiir eine
Rettung aus den auf uns zukommenden hausgemachten Menschheits-
katastrophen in der Schublade oder der Tasche hat und auch keiner von
den Altintellektuellen im Stiibchen iiber einem 8oo-Seiten-Manuskript
briitet, das uns endlich diesen Blueprint zu liefern verspricht und der dann
sowohl unter den Experten wie in der politischen Offentlichkeit sich als
konsens- und mehrheitsfihig herausstellt, dann spricht nicht nur nichts
dagegen, sondern manches dafiir, von Inhalt auf Form umzuschalten, vom
blofl vermeintlich rettenden Inhalt auf die méglicherweise rettende Form,
von einem filschlich erlésenden intellektuellen Produkt auf die wahrlich
erlosende intellektuelle Produktionsweise, den Stil, das Mediale. Zu schau-
en, was passiert, was sich bewegt oder bewegen lisst, wenn man damit auf
intelligente Weise spielt. Und obendrein vom Spafifaktor profitiert. Weil da
auch intellektuell eine Menge dran ist, zeigte sich der Europapolitiker Mar-
tin Schulz — der sich vielleicht nicht als Intellektuellen, aber intelligenten
Politprofi bezeichnen wiirde — so voll des Lobs fiir Jaron Lanier, als dessen
Laudator er bei der Friedenspreisverleihung 2014 in der Frankfurter Pauls-
kirche auftrat. Mit Begeisterung paraphrasierte er die schwirmerische Zu-
kunftsvision des Netzpioniers: »Die Zukunft gehort heute, ich zitiere, ich
erhoffe mir fiir die Zukunft, dass sie auf radikale Art wunderbarer sein
wird, als wir sie uns jetzt vorstellen kénnen. Bewohnt von Menschen, die
ihr Schicksal selbst in die Hand nehmen. Und weiter sagt er, uns ging es

31

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

darum, unsere Welt kreativer, ausdrucksstirker, einfiithlsamer, interessan-
ter zu machen, aber nicht darum, aus unserer Welt zu flichen.«

Der mit den Dreadlocks und der mit dem Irokesenschnitt, Lanier und
Lobo, Netzbriider auf einer Wellenlinge. Als schon etwas ilteres Intellek-
tuellensemester fithlt man sich an die »Spaflguerilla« der Spontis erinnert.
Mit dem Unterschied, dass die emanzipatorischen Hoffnungen, Triume
und Utopien von ihrer einstigen Projektion auf revolutionire Bewegungen
in der Dritten Welt, Nicaragua etc., sich nunmehr ins World Wide Web
verlagert haben und auf die digitale Revolution projiziert werden. Und die
»Basisarbeit« und »Basisdemokratie« von damals jetzt als Netzegalitaris-
mus und »liquid democracy« daherkommen. — Die Analogie ist nicht von
der Hand zu weisen. Auch nicht, dass ideologisch unfrisierte Képfe wie
eben Lanier und Lobo der netzideologischen Realititsverkennung ent-
gegentreten. Das, unter anderem, war doch Laniers Rede in Frankfurt bei
der Preisverleihung. »Ich bin Realist«, sagt Lanier von sich. »Widerspriiche
und Mehrdeutigkeiten zu vermeiden, heifdt die Realitit zu vermeiden.«

Und Lobo? Den haben die Snowden-Enthiillungen richtig fertig ge-
macht. Woraus ich das schliefle? Daraus, dass er einen Moment lang tat-
sichlich glaubte, das Kind sei in den Brunnen gefallen. Oder wie er in der
ersten Schockstarre schrieb: »Das Internet ist kaputt.« Nicht linger mehr
das »perfekte Medium der Demokratie, der Emanzipation, der Selbstbe-
freiung«. Denn: »Die Spihaffire und der Kontrollwahn der Konzerne ha-
ben alles geiindert.« Dass das Internet, das so viele fiir ein Instrument der
Freiheit gehalten hitten, »aufs Effektivste fiir das Gegenteil genutzt« werde,
dieser Supergau sei die »vierte, digitale Krinkung der Menschheit«. — Ach
ja, wir Intellektuellen haben es halt immer gleich mit »der Menschheit«.
Die »Krinkung«, von der Lobo spricht, wird zuerst einmal seine eigene
sein, und seither diirfte er sich auch schon wieder auf dem Weg der Besse-
rung befinden.

P.S. Noch etwas, das am Unkonventionellen des intellektuellen Typus
Marke ZIA Erwihnung verdient? Natiirlich, weil es als Stilmittel von Intel-
lektualitit noch immer zu irritieren scheint: der Kalauer als intellektuelle
Lockerungsiibung. »Sie kalauern mit Niveau«, wie ihnen Rezensenten im-
mer wieder anerkennend bescheinigen. Mit ein Beleg dafiir, was Norbert
Bolz bereits Mitte der 199oer Jahre als Trend unter Intellektuellen beobach-
tet hat, dass »die Intellektuellen zunehmend Geschmack finden am Non-
sense«und »Nonsense offensichtlich selber eine Art befriedigende, auch in-
tellektuell befriedigende Kultur oder ein Kulturangebot ist«. Paradebeispiel
sind ihm seinerzeit intellektuelle Entertainer gewesen wie Helge Schnei-

32

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

der und Harald Schmidt. Wobei zu erginzen wire, dass es davor bereits im
linksintellektuellen Milieu namhafte Vertreter einer von den Lachmuskeln
angeschobenen >Entspannungspolitik« mit Blick auf die Blockbildung in
den >Theoriekopfen« gegeben hat. Dass einer todernsten Theoriearbeit und
ihrer Anstrengung des Begriffs die Entspannung des Begriffs in der Arbeit
am Kalauer folgte, der alten Frankfurter Schule der Adorno, Horkheimer,
Habermas die »Neue Frankfurter Schule« der Gernhardt, Bernstein, Hen-
scheid. — Das niveauvolle Kalauern der Autorengruppe aus der Punkgene-
ration hat mithin intellektuelle Tradition. Und es bleibt bei ihnen erkenn-
bar eine intellektuelle Lockerungsiibung, die dem Zweck dient, den Kopf
frei zu bekommen fiir unvoreingenommenes Beobachten. Anders als der
zurzeit in vielen Feuilletons zu beobachtende ironische Dauerton, der sich
in der Pseudolockerheit eines hoheren Unernstes gefillt.

15

»Intellektuelle im neubuddhistischen Biedermeier«?

»Wenn du dich bewegst, musst du wissen, wohin. Wenn du dich nicht be-
wegst, musst du wissen, warum. [...] Die Neigung zum vorschnellen Han-
deln in unklaren Situationen ist einer der wichtigsten Denkfehler, der in
Medizin, Wirtschaft und Politik viel Unheil verursacht. Lange habe ich auf
ein Buch gewartet, das sich exklusiv und schonungslos mit dieser Denkfal-
le auseinander setzt und die kliigere Alternative des Nicht-Handelns stark
macht!« Nicht lange warten miissen, nehme ich an, hat Holm Friebe auf
dieses Rezensentenlob seines Kollegen Rolf Dobelli. Exklusiv und scho-
nungslos hat er es ihm gewihrt. Zwei Kluge, die, bewandert in der Kunst
des klugen Handelns, sich einig sind: der noch Kliigere handelt gar nicht.
Holm Friebe firmiert unter den Berliner Postpunk-Hauptstadtintel-
lektuellen seitdem als >Steinstratege«. Sein von Dobelli rezensiertes Vade-
mecum zur Kunst des Nicht-Handelns heif’t ndmlich im Haupttitel »Die
Stein-Strategie«. Die auf Grund der Schwerfilligkeitsanmutung befremd-
liche Steinmetapher, zumal wenn sie sich ein hyperbeweglicher Wiki-Intel-
lektueller ausgedacht hat, soll einfach das Beharrungsvermogen versinn-
bildlichen. Dessen positiv konnotierte Unbeweglichkeit. Wenn heutzutage
keiner weifl, weder die Experten noch die intellektuellen Generalisten oder
Uberflieger, wie unsere dringenden Gegenwartsprobleme human und ge-
recht oder auch nur effizient zu 16sen sind, dann, so der Grundgedanke von

33

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Friebes Steinstrategie, wird es manchmal besser sein, statt Handlungsak-
tionismus oder Fakten schaffender Schnellschiisse erst einmal tiberhaupt
nichts zu tun, nichts den objektiven Status quo Verinderndes zu unter-
nehmen, um am Ende nicht alles noch schlimmer zu machen. — Ist das
nun schon die intellektuelle Unterbrechung, gar das yogische Innehalten,
fur die ich mich als Spriritus Rector der hier vorgetragenen gedanklichen
Einrenkungsversuche im Folgenden immer wieder ausspreche?

Festzustehen scheint, dass Nicht-Handeln, »die kliigere Option des ge-
lassenen Abwartens«, gegeniiber der Rhetorik des Handelns und dem »vor-
herrschenden Imperativ permanenter Verinderung« bei immer mehr In-
tellektuellen immer besser ankommt. Ein an immer neuen Titeln auch auf
dem Buchmarkt ablesbarer Trend. »Die Tretmiihlen des Gliicks«, »Sinnlose
Wettbewerbe — Warum wir immer mehr Unsinn produzieren«, »Beschleu-
nigung und Entfremdunge, »Aktive Passivitit, »Uber das Zaudern«, »Die
Kunst des Liegens — Handbuch der horizontalen Lebensform«, »Ich bin
dann mal offline«, »Faulheit — eine schwierige Disziplin«, »Du sollst nicht
funktionieren — fiir eine neue Lebenskunst«. Die Liste ldsst sich beliebig
verlingern. Die Autoren: Okonomen, Soziologen, Philosophen, intellektuel-
le Kapazititen allesamt, keine Esoteriker, keine Spinner.

»Buddhismus bizarr: Kohl droht mit Wiedergeburt, titelten die Spaf-
vogel des Satiremagazins »Titanic« anno 1994, als dessen abermalige
Kanzlerschaft noch im Ungewissen lag. Gut zwei Jahrzehnte spiter urtei-
len Intellektuelle genau umgekehrt beziiglich der Causa Kohl. Die intellek-
tuelle Schreckensvision von einst, Birne-Buddha Kanzler Kohl forever, hat
sich ihnen —und der Oggersheimer musste dazu nicht einmal das Zeitliche
segnen und wiedergeboren werden — in ein heiteres Vorspiel zum Gegen-
wirtigen verwandelt, die zugegeben noch ungeschlachte Erscheinung
eines Pioniers der Steinstrategie. Dessen also, der, statt sich unter Hand-
lungszwang zu setzen und Hektik zu verbreiten, »warten und die Fiifle
stillhalten« kann, so Holm Friebe. Helmut Kohl folgen auf Platz zwei und
drei der Pioniere der Steinstrategie, geht es nach Friebe, Gerhard Schré-
der, die »Politik der ruhigen Hand«, und Angela Merkel, »Fahrt auf Sicht-
weite«. Holm Friebe seinerseits bringt die steinstrategische Grundeinsicht
auf die Formel: »Wenn man immer darauf setzt, dass sich nichts dndert,
fihrt man im Schnitt besser.« Die Verinderungswiitigen in Politik und
Wirtschaft machen uns verriickt mit ihrer Neomanie, »indem wir immer
nur auf das Neue starren, verlieren wir den Blick dafiir, worauf es wirklich
ankommt«. Denn unterdessen »finden Innovationen statt, die niemand er-
wartet hitte«.

34

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zuriick zu der Frage, ob hier bereits von einer Praxis der Unterbre-
chung gesprochen werden kann, von »yogischem Innehalten<? Es handelt
sich um Ideen, Vorschlige, Konzepte einer anderen Praxis — nicht schon
um deren Verwirklichung — und mithin lediglich um Gegenpropaganda
zur herrschenden. Die sich wenig davon beeindruckt zeigt und deswegen
nicht ihre Positionen rdumt. Nicht zum Uberliufer wird. Noch so triftige
Argumente beeindrucken eine bestehende Praxis desto weniger, als sie
selbst auch nicht auf solchen beruht. Vielmehr den Vorgaben und Zwin-
gen des Faktischen geschuldet ist und nicht an erster Stelle Vernunft-
griinden. Letzteres glauben vor allem die Intellektuellen. Deren Raison
d’étre zum Teil in der Annahme griindet — der ganz eigenen >Subjekt-
philosophie« der Intellektuellen —, dass rationale Beweggriinde, norma-
tive Evidenzen u.dgl. von Belang sind bei der Einrichtung unserer Welt-
verhiltnisse. — Da Intellektuelle, die den >Ideen-Pool« der Steinstrategie
nicht goutieren, dies ebenfalls glauben, lassen sie sich etwas einfallen, das
geeignet erscheint, das von ihnen Verschmihte zu diskreditieren. Allein
so erkldrt sich mir Nils Minkmars Wort von einem unter Merkel sich aus-
breitenden »neubuddhistischen Biedermeier« (FAZ 24.09.2014). Weswe-
gen auch nicht weiter ins Gewicht fillt, dass dieser Spruch sachlich ein
ziemlicher Nonsense ist.

16

Zenbuddhismus als Ideologie
oder >pools and tools for fools«

Von einem »neubuddhistischen Biedermeier« unter Merkels Kanzlerschaft
kann, was immer man sich auch darunter vorzustellen hitte, nicht die Rede
sein. Es sei denn als Intellektuellengerede. Das sich polemisch an einem
rein ideologischen Phinomen entziindet, nicht an einer gelebten Wirklich-
keit, einem praktizierten Lebensstil, wie es dies suggerieren mochte. Das
Phinomen, Buddhismus als Ideologem, ist kein spezifisch bundesrepubli-
kanisches. Ausgepragter zeigt es sich in den USA, unter Intellektuellen wie
unter Wirtschaftsleuten, weniger bei Politikern. Am ausgeprigtesten viel-
leicht in Kiinstlerkreisen, wo man den Eindruck gewinnt: kein Popidol, an-
gefangen bei Tina Turner, und keine Schauspielikone, die sich mittlerweile
nicht zum Buddhismus bekennt. Madonna ausgenommen, die Kabbalistin
ist. Ach ja, und Tom Cruise, der Scientologe.

35

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zitate, in denen das Richtige und Wichtige zur Sprache kommt, fin-
den sich bei Friebe schon. »Ich bin hier und es gibt nichts zu sagen. Was
wir brauchen, ist Stille.« So John Cage, der Komponist von 4’33, einer zen-
buddhistischen Nicht-Musik, 1949 vor einem New Yorker Auditorium. Sei-
ne Worte lassen sich aus der Alltagssprache — Cage wusste, Zen-Geist ist
Alltagsgeist — unschwer in fiir Intellektuelle verstindliche Theoriesprache
iibersetzen. »Ich bin hier« heifdt: prisent im Hier und Jetzt. »Es gibt nichts
zu sagen«: unmittelbar >die Wirklichkeit wahrnehmen«< - eine musikalische
oder auch nichtmusikalische — geschieht ohne Worte, diesseits des Den-
kens und Urteilens. Die »Stille« — im Innern mehr noch als im Aufen —,
die »alles« ist, »was wir brauchenc, ist die, welche es zum schweigenden
Gewahrsein braucht. Vier Worte oder Begriffe — Prisenz, Schweigen, Stille,
Gewahrsein —, die fiir dasjenige stehen, das bei uns nicht vorkommt. Nicht
einmal in den Konzertsilen klassischer Musik. Weil es sich um dasjenige
handelt, das innerhalb dieser Realitit, d.h. so, wie unser derzeitiges per-
sonliches und gesellschaftliches Leben formatiert sind, nicht vorgesehen
ist, strukturell und systematisch nicht vorgesehen. — Wer dies ausspricht,
wird deshalb nicht zum Ideologen. Wie auch die Worte Prisenz, Schwei-
gen, Stille, Gewahrsein hier nicht zu idelogischem Begriffsblendwerk zu-
sammenschiefen. Einem Bewusstsein, das den uns vertrauten Realitits-
mafistab zugrunde legt, sagen sie ohnehin nichts, auf Erfahrungsebene
korrespondiert ihnen kaum etwas. Auch wer dies als schwerwiegendes kul-
turelles Defizit bemingelt, oder darin gar die Tragik der >Conditio moder-
nac« erblickt, vollfithrt noch kein ideologisches Manéver. Erst wenn Leute
glauben, die Realitit, und sei es erst einmal der tiberschaubare Radius ihrer
privaten Lebenswirklichkeit, sprachlich >umtaufen< zu kénnen, sobald sie
also meinen, durch verbale Beschworung des Abwesenden sei die Realitit
praktisch schon eine andere geworden, fingt es an, ideologisch zu werden.
Dies scheint mir der Fall bei der wachsenden Gemeinde westlicher >Neu-
buddhistens, die ihr Bekenntnis zum Buddhismus, ihre zenbuddhistische
Weltanschauung oder ihren tibetischen Ritualismus wie eine Monstranz
vor sich hertragen, darunter nicht wenige Intellektuelle.

»Auf der Suche nach einem philosophischen Uberbau fiir die Stein-Stra-
tegie«, liest man bei Holm Friebe — wobei es statt »philosophischer Uber-
bau« besser »Ideologischer Uberbau« heifRen sollte — »wird man am ehesten
dort fiindig: in den ferndstlichen Lehren und den geharkten Steingirten des
Zen, deren Asthetik vor iiber tausend Jahren von chinesischen Ménchen
nach Japan importiert wurde. Die Grundprinzipien »Kanso« (Schlichtheit),
»Shizen« (Natiirlichkeit) und »Shibumi« (Eleganz) kennzeichnen nicht nur

36

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

die Designsprache von Apple, sondern lassen sich als ethische Maximen
im Sinne der Stein-Strategie auf das ganze Leben iibertragen. Das Ideal
heiterer Gelassenheit findet sich wieder in der schlichten Eleganz des wel-
lenformigen Kieses, das Ideal innerer Ruhe und individueller Kompakt-
heit in der Symbolik des einzelnen Kiesels. [...] Im Daoismus, aus dem der
Zen-Buddhismus hervorgegangen ist und aus dessen Repertoire er sich
bedient, ist das wichtigste Konzept und eine der erstrebenswertesten Tu-
genden das >Wu weis, was so viel bedeutet wie Nicht-Handeln, eher noch:
Handeln durch Nicht-Handeln.« — Friebe ist nicht so blauiugig, die »fern-
ostliche Spiritualisierung der Okonomie« als »Managerdimmerung« fiir
bare Miinze zu nehmen. Dass die angepriesene »grofe Leichtigkeit in der
Lebensfithrung, gepaart mit einer gesteigerten Achtsamkeit in alltiglichen
Situationen« nicht mittels Uberredungskunst oder per Indoktrination zu
haben sind, diirfte ihm auch klar sein. Was ihn allerdings nicht davon abge-
halten hat, im Prinzip ins gleiche Horn zu stoflen. Wie es fiir den Verfasser
einer Strategiefibel auch gar nicht anders moglich ist.

Strategie und Absichtslosigkeit. Man miisste blind und begriffsstutzig
zugleich sein, um nicht zu erkennen, dass es kaum etwas gibt, das weni-
ger zusammengeht als diese beiden, Absichtslosigkeit und Strategie. Ab-
sichtslosigkeit, das Herzstiick der meditativen Disziplinen 6stlicher und
fernéstlicher Provenienz, was die mentale Grundeinstellung betrifft, steht
in diametralem Gegensatz zur berechnenden, utilitaristischen Grundhal-
tung, die das Welt- oder Wirklichkeitsverhiltnis der westlichen Moderne
beherrscht und deren gegenwirtige Malaise wesentlich mit verursacht hat.
Freilich auch die Bedingung ihres durchschlagenden Erfolgs gewesen ist.
Und eben den méchten Managementratgeber und alternative Strategiedok-
trinen wie die der >Steine« fortsetzen, wenn nicht iiberbieten. Unter ande-
rem mit dem holzernen Eisen einer Strategie der Absichtslosigkeit. Friebes
genialer Grundgedanke im Geiste kalkulierender Absichtslosigkeit: »War-
ten kénnen, wenig tun, das Wenige aber mit durchschlagender Wirkung.«
Damit aufhéren, das »Change-Mantra« der populiren Managementlitera-
tur herunterzuleiern, und dem »action bias« mit der »kliigeren Alternative
des Fiile-stillhaltens« ein Schnippchen schlagen. Nach Friebe »das beste
Rezept fiir langfristigen Erfolg«. »Anders als jene gut gemeinten [...] Mah-
nungen zu Entschleunigung und innerer Einkehr, zielt die Stein-Strate-
gie auf die Verfolgung und Durchsetzung handfester Eigeninteressen von
Individuen und Organisationen.« Kein »weiteres Plidoyer fiir mehr Mufle
und Mufiggang«, der Steinstratege »zielt vielmehr auf die Durchsetzung
eigener Interessen und Erlangung strategischer Vorteile«. Wie beispiels-

37

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

weise »an der Borse, wo Warren Buffett Geld nicht durch hektisches Zo-
cken, sondern durch kluges Warten verdient«. — Oder Friebes Lichtgestalt
fiirs produzierende Gewerbe, Steve Jobs, der »sich seit seiner Collegezeit
mit fernéstlicher Spiritualitit befasste und vom Zenbuddhismus inspirie-
ren lief«. Von dem man ebenso beispielhaft lernen kénne, »wann man
wartet und wann man handelt und zuschligt«. Oder wie man intuitiv ge-
nau die Gadgets erfindet, von denen der Kunde, so Jobs, noch gar nicht
ahnt, dass er sie braucht. Und dem darum abertausende Nerds und Big-da-
ta-techies in Kalifornien und anderswo auf der Welt nacheifern. Mit weni-
ger durchschlagendem Erfolg, versteht sich, nicht alle kénnen Sieger sein.

Konnte dies auch eine Erfolgsperspektive fir Intellektuelle sein? Thren
»Kunden«< immaterielle, intelligible Dinge andrehen, von denen sie sich
nicht haben triumen lassen, dass sie das Zeug einmal brauchen? Nein.
Dies schligt der Intellektuelle Holm Friebe dann doch nicht vor. Stattdes-
sen lieber weiter an der Quadratur des Kreises feilen, der »intentionalen
Passivitit«. Denn: »Es ist an der Zeit, die Passivitit als produktive Ressour-
ce zu rehabilitieren. [...] Anstatt lediglich den Miiliggang, das Rasten und
Pausieren als notwendige Unterbrechung der allgemeinen Hektik und
Hyperaktivitit zu Zwecken der Rekreation zu propagieren. [...] Was sich
dabei zeigt, ist, dass die Passivitit sehr viel weiter in das Aktivsein hin-
einreicht und man ihre eigene Wirksamkeit und Kraft noch freizulegen
hat.« — »Um nicht ein Leben lang von den entfesselten Marktkriften bald
hierhin, bald dorthin geworfen zu werden«, empfiehlt, auf die neolithische
Revolution anspielend, Steintratege Friebe auch den Intellektuellen die
als »subtil, aber fundamental« einzustufende »Verinderung des Geistes-
zustands, die mit der Sesshaftwerdung einhergeht«. Schon mochte man
ausrufen: wie wahr! Wire da nicht der >Schénheitsfehler<, dass dem rheto-
rischen >Soll« kein praktisches >Haben« gegeniibersteht. Endlose Rhetorik
statt einer Praxis der Unterbrechung intellektueller Routinen. Des yogi-
schen Innehaltens oder der praktizierten »Seflhaftwerdung« des Sitzens
in Stille. Statt schweigendem Gewahrsein stets nur verbales Getdse. Statt
»ohne Worte« nur Worte.

Wer lediglich einen Hammer besitzt, sieht tiberall Nigel. Der Abschnitt
itber Zen und Daoismus, »Wu wei« oder »Handeln durch Nicht-Handeln,
beginnt bei Friebe so: »Was wir aus dem Ideenpool des Zen fir unsere
Uberlegungen zur Stein-Strategie gut gebrauchen kénnen...« Wem sich die
Welt hauptsichlich unter dem strategischen Gesichtspunkt des Nutzens
und der Verwertbarkeit darbietet, der sieht iiberall niitzliche Werkzeuge,
stools<, die er »gut gebrauchen« kann. Die Kulturen der Welt werden ihm

38

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

zum »Ideenpool«, dessen »er sich bedient« zum Zweck »unserer Uber-
legungen«. — Das Zauberwort in aller Munde auf dem Davoser Weltwirt-
schaftsforum 2014 sei, so der Beobachter Otto Scharmer in einem Internet-
Posting, »mindfulness« gewesen. Scharmer: »After I hosted an evening
session on mindfulness in Davos, the CEO of a private equity fund said to
me: >This night was a turning point for me. I realized that as a leader and
a human being I not only need to engage in training and practices that
keep up my physical fitness, but I can also engage in training and practices
that develop and keep up my quality of mindulfness<.« Was soll man dazu
anderes sagen als: kulturelle Endverbraucher unter sich, >pools and tools
for fools«.

P.S. »Only two years ago, mindfulness and mindful leadership were
discussed at the WEF for the first time.« So die Fortsetzung von Scharmers
Davos-Report, der die >Davoslinge< von 2014 als »sleepwalkers« mit Chris-
topher Clarks »Schlafwandlern« von 1914 vergleicht und mithin den ganze
Hype um die Achtsamkeit durchaus kritisch sieht. »Since then, almost all
of the mindfulness-related events there have been oversubscribed. Mind-
fulness practices like meditation are now used in technology companies
such as Google and Twitter (amongst others), in traditional companies in
the car and energy sectors, in state-owned enterprises in China, and in UN
organizations, governments, and the World Bank. Als Loic Le Meur, a serial
tech entrepreneur from Silicon Valley put it: >It’s funny, everyone I know
has started meditating. In the Valley, there’s a real social pressure on you
(to do it). Six months ago I gave in and started my own daily practice<.« —
In den Tretmiihlen des Erfolgs. Thre Strampelminner miissen tapfer sein.
Jetzt heifdt es, das Meditations- und Yogamodul noch irgendwo dazwischen
quetschen. Die Kerle sind wirklich nicht zu beneiden.

17

Zweckdienerei oder die Mutter aller Missverstindnisse

Wihrend meiner Stippvisite bei Brecht im Club der toten Denker trat Herr
Keuner, wie schon einmal, aus dem Halbdunkel, zupfte mich am Armel
und sprach: Sie sind der Autor von »Der Intellektuelle als Yogi«. Sehen
Sie, Sie haben da ein Problem. Die Leute, darunter die Denkenden, fra-
gen: Warum denn der Yogi? Reicht nicht der Intellektuelle? Dadurch bringt
man Sie in Erklarungsnot, wo von der Sache her keine existiert. Sie schaf-

39

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

fen Griinde herbei und machen sich zu einem Zweckdiener. So bedienen
Sie auf dem Terrain Threr Passion die Mutter aller Missverstindnisse, die
Zweckdienerei.

Mir fillt ein, dass eine von Brechts Keunergeschichten »Der Zweckdie-
ner« heifét. Sie geht so, dass Herr K. zunichst einige Fragen stellt. »Jeden
Morgen macht mein Nachbar Musik auf einem Grammophonkasten. Wa-
rum macht er Musik? Ich hore, weil er turnt. Warum turnt er? Weil er Kraft
benétigt, hore ich. Wozu benotigt er Kraft? Weil er seine Feinde in der Stadt
besiegen muss, sagt er. Warum muss er Feinde besiegen? Weil er essen
will, hore ich.« Nachdem Herr K. also gehort hat, »dass sein Nachbar Mu-
sik machte, um zu turnen, turnte, um kriftig zu sein, kriftig sein wollte,
um seine Feinde zu erschlagen, seine Feinde erschlug, um zu essen, stellt
er seine letzte Frage: »Warum isst er?«

Warum meditiert er? lautet dagegen die Frage, die man dem Intellek-
tuellen stellt, der sich fiir den Intellektuellen und den Yogi ausspricht. Wa-
rum sitzt er und meditiert? Die Frage beantwortet sich im Prinzip wie die
von Herrn Keuner gestellte. Nicht auf logischer, sondern auf existenzieller
Ebene. Das heifdt, dass sie sich auch mit ebensolcher Evidenz erledigt, im
Prinzip. Denn im Unterschied zu Herrn Keuners Frage, die die Perspek-
tive des Essenden, nicht eines Nichtessers, einnimmt, verhilt es sich mit
der Yogi-Frage umgekehrt: Die sie stellen, stellen sie vom Standpunkt des
>Nichtessers<. — Welche Aussicht besteht dann {iberhaupt, das Missver-
stindnis der Zweckdienerei aufzulésen? So griindlich misszuverstehen,
dass sich auf dem Weg iiber das energisch und ausdauernd praktizierte
Missverstindnis auch das intellektuelle bereinigt.

18

Eine Meierei der besonderen Sorte

Der Wuppertaler Fluxuskiinstler, Action-Teacher, Kunst- und Kulturtheo-
retiker und -praktiker Bazon Brock betreibt in Berlin-Kreuzberg die erste
»Denkerei«. Eine intellektuelle Meierei der besonderen Sorte. Die Denk-
eier, die hier gelegt werden, sollen einmal keine Windeier sein, die den
Menschen nur heifle Luft ins Hirn blasen. Als Legehennen sind mit von
der Partie aus Karlsruhe Peter Sloterdijk und Peter Weibel.

Was ist ein »Amt fiir Arbeit an unlésbaren Problemen und Mafinah-
men der hohen Hand«? Zu seiner »Denkerei« befragt, erliutert Brock im

40

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Deutschlandradio: »Ich mache ja in Karlsruhe mit Sloterdijk zusammen
den Studiengang fiir die Professionalisierung der Biirger, das ist etwas
Ahnliches, da bringen wir den Biirgern nahe, wie sie sich dann modern,
also ohne Allmachtswahnsinn der Beherrschung der Wirklichkeit durchs
Leben schlagen koénnen, und zwar intelligent und mit Effekt.« — Intelligent
und mit Effekt sich durchs Leben schlagende Biirger? Angestiftet von eier-
legenden Wollmichséduen aus Karlsruhe? Hoért sich beunruhigender an als
es ist!

Um die Hintergriinde zu rekapitulieren: Auf der Flucht aus Pommern
1945 dem todlichen Ernstfall des Zweiten Weltkriegs mit knapper Not ent-
kommen, geht es dem Intellektuellen und Kunstler Bazon Brock seither
erklirtermafen darum, durch »Selbstfesselung« und »Unterlassung« sich
und andere »diesseits des Ernstfalls«, der Katastrophe, zu halten. Weil Ka-
tastrophenverursacher fiir ihn die als »Kulturheroen« gefeierten »Kraft-
menschen« sind, diese »Genies der Selbstverwirklichung« und »Mairtyrer
der Selbstaufopferungs, ergeht an den Katastrophenvermeider, Brock zu-
folge, der Auftrag einer Zivilisierung der Kultur. Will sagen: »Zivilisierte
Menschen setzen alles daran, die Bestie in sich unter Kontrolle zu brin-
gen.« Brock bibelfest: »Schon die Zehn Gebote lehrten uns das Unterlas-
sen von Raub, Mord und Vergewaltigung als die grofite Anstrengung zu
verstehen.« Ergo: »Qualifikation zum Nicht-Tun als Handeln.« — Womit
er in nuce auch schon erklirt wire, der seit mehr als einem halben Jahr-
hundert anhaltende piddagogische Furor des Kiinstlers und Intellektuellen
Bazon Brock. Seine Vita ein einziges Action-Teaching. »Besucherschulen«
auf der Kasseler Dokumenta, »Lernenvironments« fiir Museumsbesucher,
»Lustmirsche« durch Theorien, zuletzt die Kreuzberger »Denkerei«. Ganz
schon viel fiir einen Praktiker der Unterlassung und der Selbstfesselung.

Aber schliefllich geht es auch um etwas: die Vermeidung des Ernstfalls.
Provoziert wird er laut Brock seit eh und je durch diejenigen, die heutzu-
tage unter dem Label der »Problemldser« firmieren: Politiker, Experten,
Wissenschaftler, Intellektuelle nicht zuletzt. Sie 16sen die Probleme nicht,
behauptet Brock, sie erzeugen sie. Sobald sie antreten, irgendwelche Pro-
bleme zu lésen, multiplizieren sich dieselben. Was gar nicht anders sein
konne. Der Witz sei nimlich, nennen wir’s das Brocksche Axiom: Probleme
sind unldsbar, grundsdtzlich. Originalton Brock: »Probleme kénnen prinzi-
piell nicht geldst werden. Denn wenn sie gelost werden konnten, miisste
man sie einfach 16sen und man hitte gar kein Problem. Aber wir haben
dauernd Probleme, weil sie nicht 16sbar sind. Weil alle entscheidenden Pro-
bleme gerade deswegen wichtig sind, weil sie nicht 16sbar sind.« — Alles

41

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

klar? Reiflen wir uns zusammen, so schwer es fillt! Und nehmen Brock,
schon der Vermeidung des Ernstfalls wegen, mit seiner Behauptung ernst.
Wie man im Allgemeinen Menschen nicht fahrlissig den guten Willen ab-
spricht, so dem Intellektuellen nicht schon auf den ersten Augenschein hin
den Willen und die Fihigkeit zum logischen Argumentieren.

Darum da capo, Brock noch einmal: »Denn gerade dass wir so viel wis-
sen, entsteht noch mehr Nichtwissen. Gerade dass wir so viele Probleme
angehen, entstehen immer mehr Probleme et cetera. Mit anderen Worten,
es ist klar, dass wir uns nicht darauf verlassen koénnen, die Themen loszu-
werden. Denn durch die Art, wie wir sie loswerden wollen, schaffen wir
pausenlos neue. Weil kein Mensch eine Losung hat, weil jeder neue An-
satz einer Losung neue Probleme schafft.« — Beispiel: »Das Aufgeben der
Atomkraft als einem Problem, das man loswerden will, schafft uns auf der
andern Seite natiirlich Probleme mit der Verstellung der Landschaft durch
Windrader. Der Zerstérung des Lebensraumes. Da muss man tiiberlegen,
ist die Zerstérung des Lebensraumes wert, um ihn zu retten? Was heift
denn wenn Rettung Zerstérung wird? Die Rettung dieser Welt vor atoma-
rer Strahlung heifdt ihre Zerstérung, Landschaftszerstérung, Heimatzer-
stérung ...« Und weil ein Axiom — Probleme sind prinzipiell unlésbar — fiir
sich genommen witzlos wire, folgte aus ihm nicht eine Handlungsmaxi-
me, lisst Brock jetzt diese folgen: »Angesichts der Unlésbarkeit der Proble-
me [...] sagen: Moment, ich weifd da nichts, ich habe nichts, ich kann nichts,
du auch nicht, du auch nicht, wie werden wir damit fertig? Das heifit, statt
des Problemltsens lernen, einen Umgang mit dem Problem zu finden, der
alte Begriff in England hieff Management ...«

Weniger atemlos und mit den Worten der Brock-Interpretin Nicole
Stratmann: »Im Grunde fordert Brock gegen den allgemeinen Trend zur
Verwissenschaftlichung aller Lebensbereiche an die Stelle der Prisentation
glinzender Losungen das Problematisieren zu setzen. Wie schon Adorno
lehrte, verkommt Theorie nur dann nicht zur kindischen Systemspiele-
rei [...] wenn sie im Sinne einer Thematisierung verstanden wird.« — Das
Paradigma dieser Thematisierung und des Problematisierens statt des L6-
senwollens von Problemen — und erst an diesem Punkt meldet sich der
Asthetiktheoretiker und Kunstvermittler Brock zu Wort — sind die Kiinste.
»Aufgrund der Subjektivitit ihres Aussageanspruchs bleiben kiinstlerische
Behauptungenc, so erldutert Stratmann das Brocksche Kalkiil, »jenseits al-
ler verbindlichen Wirkungsanspriiche und funktionieren allein als konkre-
te, problematisierende Beispielgabe. Kiinstler sind darin heutzutage mithin
die einzigen, die es wagen, das zu thematisieren, was das Subjekt alltidglich

42

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

immer verfolgt: die Schwierigkeit des eigenen und darin je konkreten Welt-
bezuges, dessen Probleme von keiner Theorie und keinem wissenschaftli-
chen System befriedigend beruhigt werden konnen. [...] Kiinstler prisentie-
ren in ihrer Arbeit keine Losungen, sondern Darstellungen von Problemen;
Kunstwerke lehren, nicht nach Scheinlésungen zu suchen, sondern mit
den Problemen zu leben.«

Axiom und Maxime: »prinzipiell unlésbare Probleme« und Kiinstler
mit ihren Kunstwerken, die »lehren, nicht nach Scheinlésungen zu suchen,
sondern mit den Problemen zu leben« — Adorno-Schiiler Brock zufolge die
Losung aller >Problemlésungsprobleme«. Feine Sache, oder nicht? — Hat
nicht Adorno-Schiiler Habermas auf einen wichtigen kategorialen Unter-
schied aufmerksam gemacht beziiglich der Probleme, mit denen sich In-
dividuen und Gesellschaften konfrontiert sehen? Die Unterscheidung von
Problemen, die — sei es durch strategisches oder durch kommunikatives
Handeln — ungeachtet noch so frustrierender gesellschaftlicher, politischer,
ideologischer Hindernisse und Schwierigkeiten doch prinzipiell 16sbar er-
scheinen, von solchen — und auch bei Habermas heifien sie die »existenziel-
len« —, fur die es eine Losung nicht gibt und im Prinzip auch nicht geben
kann. Weil es sich bestenfalls um deren praktische Auflésung handeln kann,
durch die Art und Weise, wie man mit ihnen umgeht. Nachdem Brock nicht
einmal diese kategoriale Minimaldifferenzierung vornimmt, wundert man
sich nicht, dass seine Argumentation mitunter krause Ziige annimmt. Bei-
spiel: »Bemithungen um Problemlésungen — etwa in der Forschung —, die
zu immer neuen Problemen fithren, sodass sich durch Erweiterung des
Wissens vor allem die enorme Vergréflerung des Nichtwissens ergibt.«
Was hat dies damit zu tun, dass verniinftige Losungsvorschlige in der Kli-
mapolitik auf wirtschaftliche und politische Interessenswiderstinde sto-
fen und eben daran — nicht an prinzipieller Unlésbarkeit — zu scheitern
drohen? Nichts. Und, da wir schon einmal beim Thema sind: Was sagt
Brock Leuten aus Bangladesh, die ihn in seiner Kreuzberger »Denkerei«
um Rat fragen? Sagt er: Liebe Leute, euer Problem — landunter — ist wie alle
Probleme prinzipiell unlésbar, umso mehr solltet ihr es thematisieren und
problematisieren?

Jedenfalls konnen Sie sich schon einmal im Online-Flyer der »Den-
kerei« iiber »Denkmittel« informieren, die beim Thematisieren und Pro-
blematisieren von Nutzen sind: »Das Amt fiir Arbeit an unlésbaren Prob-
lemen stellt der Offentlichkeit Denkmittel in Form von Besucherschulen,
action teachings, cognitive tools und theoretischen Objekten in der Orien-
tierung auf bildende Wissenschaften und Erkenntnis stiftende Kiinste zur

43

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Verfiigung.« — Und dann stellt der Flyer gleich das passende Beispiel zur
Verfiigung: »Seit Jahrzehnten bemiihen sich alle an der atomaren Ener-
gieerzeugung Beteiligten, die Endlagerung fiir atomar strahlenden Miill
an entlegenen Weltorten durchzusetzen. Das Abkippen des Miills in die
Unsichtbarkeit, um sich des Problems zu entledigen, verfehlt die Verpflich-
tung auf Verantwortung fiir die Folgen unserer Handlungen.« Und weil
das nicht die Losung in dieser Unlosbarkeitsangelegenheit sein kann und
man also das Verantwortungsproblem mit den »dreiligtausend oder vier-
zigtausend Jahren Strahlungskontinuum des radioaktiven Abfalls mittlerer
Starke« so nicht 16st, erinnern sich die findigen Kopfe der »Denkerei« an
die »kontinuierliche Orientierung auf Dauer und Ewigkeit«, wie man sie
bereits einmal in der judischen oder chinesischen Kultur erreicht hatte.
»Also sollten wir der Kraft, die uns zur ausnahmslosen Orientierung auf
Ewigkeit zwingt, in unseren Stidten Kultstitten bauen wie sie die tradier-
ten Kulturen mit ihren Tempeln, Synagogen, Kathedralen oder Moscheen
realisierten. — Wenn in den Lebenszentren Kathedralen fiir den strahlen-
den Miill errichtet werden konnten, wiirde das Bewusstsein der Zeitgenos-
sen fiir ihre Verpflichtung auf den Ewigkeitsdienst rapide ansteigen — mit
der Konsequenz, dass das Gerede iiber Freiheit als demonstrierte Beliebig-
keit verstummte.«

Nichts verstummt. Aus Gerede wird nur immer noch mehr Gerede.
Ohne dass allerdings »das Bewusstsein der Zeitgenossen [...] rapide an-
steigen« wiirde nach all dem Gerede. Eher muss man fiirchten, es steigt
der Pegel der Konfusion. — Oder um das Urteil tiber Brocks Rederei und
Denkerei auf die theoriesprachliche Ebene zu transponieren, was gleich
wieder zu dessen personlicher Entlastung beitrigt: Wie realistisch ist der
Versuch, die Kunst als das paradigmatische >Spiel mit stets reversiblen
Handlungsoptionen«< gegen den realen >Ernstfall des Irreversiblen< antre-
ten zu lassen? Der Soziologe Wolfgang Streeck fiirchtet, dass im Fall der
in die Abhingigkeit des internationalen Finanzkapitals geratenen Staaten
und Gesellschaften die Demokratie zu einem Teil des Unterhaltungsbe-
triebs degeneriert. Sollte es sich demnach so verhalten, dass Initiativen wie
die Kreuzberger »Denkerei« lingst Teil sind dieses >demokratischen Unter-
haltungsbetriebs<? Egal wie radikaldemokratisch oder >mutbiirgerlich« sie
vom Initiator gemeint sind?

P.S. Gemeint sind Brocks Kunsthappenings und die »Denkerei« — dies
darf man ihm abnehmen - >mutbiirgerlich« bzw. basisdemokratisch. Ein
Konzept, in welchem den Intellektuellen eine pidagogische Funktion zu-
geschrieben wird. Die Rolle desjenigen, der die Ubrigen zu »professionel-

44

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

len Dilettanten« ausbildet. Sie zu jenem »Generalisten als Spezialist fiirs
Allgemeine« qualifiziert, der zu werden uns die Expertenherrschaft de
facto nétige. »Je mehr man sich spezialisiert, desto grofler werden die Be-
reiche, in denen man zu dilettieren hat. Die Herrschaft der Experten eta-
bliert also die Macht des allgemeinen Dilettantismus. Je weniger wir die
konkreten Sachverhalte verstehen, desto grofer wird der Druck zu kommu-
nizieren, d.h. sich in der Welt zu orientieren, ohne sie zu verstehen.« — Ein
bisschen verschwommen und vage, doch ahnt man, was Richtiges gemeint
ist. Dass im Ubrigen Brock die Intellektuellen auf die Demutsformel vom
»Einverstindnis mit der je eigenen Beschranktheit in Wissen, Konnen und
Haben« verpflichtet sehen mochte — sodass von seinem Wahlspruch »die
groflen Taten sind die unterlassenen« intellektuelle Schreibtischtiter kei-
neswegs ausgenommen sind —, macht hellh6rig. Zumindest verbal bekun-
det Brock hier eine Positionsbestimmung fiir Intellektuelle >auf Normal-
niveaus, die in puncto Selbstbeobachtung und Selbstverstindnis beinahe
schon als mustergiiltig zu bezeichnen wire. Fiir einen Intellektuellen un-
gewohnte Tone!

Doch leider auch nur dies: Tone, weiter nichts. Aber worin bestiinde
denn ein solches >Weiter< konkret? Wenn einer, wie Brock, von »Selbstfes-
selung« und »Unterlassung« tént? Und damit Anderes gemeint sein soll
als Mord und Totschlag zu unterlassen? Mir scheint: Will man die Frage
beantworten, ohne sich auf dem sprichwoértlich weiten Feld in Allgemein-
plitzen zu ergehen und sich am Ende aller Verbindlichkeit und Konkretion
zu enthalten, so hat man nur dann eine Chance, wenn man die Antwort
auf ein Auferstes an Einfachheit oder Schlichtheit herunterbricht, das
zugleich ein AuRerstes an Konkretion oder Verbindlichkeit der Form ver-
kérperte. Dieser Maflgabe entsprechen hiefle Selbstfesselung: Sammlung
der Aufmerksamkeit; Unterlassung: keine der gesammelten Aufmerk-
sambkeit oder Geistesgegenwart hinderliche Riickkoppelungsschleifen von
Gedanken, Urteilen und Wertungen erzeugen. In den Worten des Kata-
strophenvermeiders und »Kraftmenschen« Brock ausgedriickt, kénnte die
Ubung etwas reiferisch auch »die Bestie in sich unter Kontrolle bringen«
heiRen. Eine Ubung im Interesse der Zivilisierung von Kultur. — Eigentlich
miisste Brock diese Konkretisierung seiner Selbstfesselungs- und Unter-
lassungsrhetorik gefallen. Nicht nur weil die >Ressource Aufmerksamkeit/
Geistesgegenwart« fiir Intellektuelle kiinftig das einzige Pfund zum Wu-
chern sein diirfte. Auch weil der Konzepte-Kiinstler oder Kiinstler ohne
svergegenstindlichte Werke< Bazon Brock sich zum Ausbund an Beschei-
denheit und Zuriicknahme erklirt: »Fiir miche, gibt er zu Protokoll, »will

45

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ich gerne akzeptieren als blof mittleres Talent zu gelten. Denn wire ich
mehr, so hitte ich nur noch mehr Arbeit daran zu setzen, mich selbst zu
fesseln; mich davon abzuhalten, irgendwelche groflartigen kiinstlerischen
Konzepte, philosophische Spekulationen oder gesellschaftspolitische Idea-
le als Handlungsanleitungen misszuverstehen und deren Durchsetzung
im Alltagsleben der Menschen zu erzwingen.« (Hier und weiter oben zi-
tiert aus Nicole Stratmann: »Bazon Brock, der Selbstfesselungskiinstler —
Einfiihrung in eine Asthetik des Unterlassens«, Weimar 1995 u. 2008; die
Brock-Zitate am Anfang sind seinem Vortrag »Der Biirger als Profi«, SWR2
2011, entnommen.)

19

Ein erhebliches Maf an Gelassenheit

11 Tugenden? Ach wo! So viele sind es dann doch nicht. Denn in der
Schnapszahl sind die Laster mitgezihlt. Jedenfalls die, die Martin Seel fiir
der Rede wert gehalten hat. An sich, so rdumt er ein, wiirden ihm noch
weitere einfallen, Laster wie Tugenden. Aber irgendwo miisse man ja mal
einen Punkt machen. Was einleuchtet, da ein Tugendbold, der nicht zu
Potte kommt, sich schon wieder lasterhaft benihme. Obgleich auch dies
nicht schlimm wire, insofern es einmal mehr die Seel am Herzen gele-
gene Ambivalenz der Begriffe Tugend und Laster veranschaulichte: dass
nimlich Laster nicht selten tibers Ziel hinaus geschossene Tugenden seien.

111 oder weniger und ein paar Laster dazwischen, ist das nicht trotz-
dem zu viel der Tugend und ihres Guten? Masse statt Klasse? Nein, Masse
und Klasse. Seel betreibt das Feinkostgeschift unter den Anbietern philo-
sophischer Lebenskunst. Discounter hat es genug. Und dafiir loben ihn die
Kollegen von der Stiftung Warentest beim Feuilleton, die Kritiker und Re-
zensenten. Zum Beispiel als den »groflen Stilisten«. Woran macht Zunft-
bruder Dieter Thomai sein Urteil fest? Vielleicht daran, dass Seel — there’s
no business like showbusiness — seine Tugendschau in der Auslage, im
»Prolog«, als »Nummernrevue« dekoriert? Man mége sich sein Buch als
»eine Art Musical« vorstellen: »In raschem Wechsel tritt eine Schar von
Tugenden und Lastern auf. [...] Die 11 Akte der Inszenierung bringen ins-
gesamt 555 Revuegirls und -guys auf die Bithne. [...] Mit dem Reigen seiner
Figuren bietet das vielkopfige Ensemble ein bewegtes Kaleidoskop mensch-
licher Moglichkeiten dar.«

46

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Bewegtes Kaleidoskop menschlicher Méglichkeiten«? Gewiss doch!
Unser »bewegter« Aufenthaltsort ist Diskursland, Land der unbegrenzten
Moglichkeiten. Die Great Plains der Weitschweifigkeit zudem, um nicht
zu sagen des Geschwafels. Uber die Tugend des »Leichtsinns« mit der Re-
vuenummer 1 beispielsweise steht im Textbuch: »Leichtsinnige Menschen
gelten im sozialen Leben als fahrlissig oder frivol; hdufig sind sie es auch.«
Wer hitte dies gedacht: Leichtsinnige sind leichtsinnig. In etwa genauso
uiberraschend, was die Revuegirls und -guys in der Schlussnummer, der
Nummer 11 iiber »Gelassenheit«, zum Besten geben: »Wer sich daran
gewohnen kann, dann und wann - und genau genommen immer — auf
wackligen Fiilen zu stehen; wer gelernt hat, dass Fehltritte unvermeidlich,
wenn auch nach Mdglichkeit zu vermeiden sind; wer damit leben kann,
weder tiber sich selbst verfiigen zu kénnen noch tiber andere verfiigen zu
diirfen; wer begriffen hat, dass alles Tun die Kehrseite des Lassens hat. [...]
Einem solchen Menschen kommt ein erhebliches Maf§ an Gelassenheit
zu.« — Was lernt ein in seiner Geduld strapazierter Leser bei solcher Lek-
tuire? Dass der Intellektuelle Seel einen der »Fehltritte« begangen hat, die
»unvermeidlich, wenn auch nach Méglichkeit zu vermeiden sind«? Oder
dass seine Traktate nur derjenige lesen sollte, dem — wie sagte Seel — »ein
erhebliches Maf an Gelassenheit« zukommt?

Da auch den Lesern von »Der Intellektuelle als Yogi« ein erhebliches
Mafl an Gelassenheit zukommt — Strapazen sind sie ohnehin gewohnt, weil
kaum etwas strapazidser ist als Einrenkungsversuche an gedanklichen Ver-
renkungen —, kann es sich der Autor erlauben, ihre Geduld mit ihm und
Seel noch fiir die Dauer weiterer Absitze zu strapazieren, so ist das halt
among Peers oder unter Intellektuellen. — Wie es sich auch Dieter Thomi
in seiner Rezension zu Seel erlaubt, nachdem er ihm »stilistische Brillanz«
bescheinigt hat, »Verdruss« zu bekunden und seine Abhandlung iiber Tu-
genden und Laster alles in allem ziemlich theoretisch zu finden, »weltlos«.
Welch wahres Wort, méchte man sagen, so gelassen ausgesprochen: theo-
retisch und weltfern. Und auch wenn Thomis Wort dies vielleicht nicht
intendiert: das Verdikt tiber ein ganzes Genre. Das der Philosophieprofes-
soren, die mit ihrer Weisheit nicht an sich halten kénnen und sich unter die
Ratgeber mischen.

Weshalb ein Verdikt? Risiken und Nebenwirkungen keine. Natiirlich
nicht: weil iiberhaupt keine Wirkung. Festzustellen, dass alle diese Druck-
erzeugnisse mit zeitgendssisch aufbereiteter philosophischer Lebenskunst
theoretisch und lebensfern sind, driickt die Sache diplomatisch aus. Dass
nimlich der Effekt gleich Null ist, der praktische. Den zu bewirken Zweck

47

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

der Veranstaltung sei, wie alle behaupten. Philosophie wende sich der Pra-
xis zu. Ein gutes Leben, ein schones Leben, ein gelingendes Leben. Und so
weiter. Bei Seel noch die »frivole Choreografie« seiner 111 Tugenden und Las-
ter, »menschliche Vorziige oder Nachteile, fiir die man wenigstens teilweise
etwas kann«. — Ob auch diejenigen wenigstens zum Teil etwas dafiir kon-
nen, dass sie uns dieses diskursive Lebenskunstmenii servieren? Oder soll
man sie fiir vollkommen durchgeknallt halten, dass sie uns das ganz und
gar Unwahrscheinliche als das Allerwahrscheinlichste verkaufen? Dass der
Theoriediskurs von Philosophieprofessoren aus der Welt auf einmal eine
vollig andere macht? Oder weil es ja nur um die Alltagswelt von Bildungs-
buirgern geht: dass diese eine andere ist, sobald man ihr die volle Dréhnung
lebenskunsttheoretischer Diskurse verpasst? Sapperlott, wo leben wir denn!

Oder sind wir hier anderswo unterwegs? Na freilich, in Diskursland,
der Heimat der Intellektuellen. Da wir also unter uns sind, diirfen wir
ruhig etwas Nachsicht walten lassen mit unsereinem. Philosophische Le-
benskunst riete zu nichts anderem. Was sich stets zu unserer Entlastung
vorbringen lisst: Die kontrafaktische Annahme, man kénne vom Diskurs
her die Welt aus den Angeln heben, um sie anschliefend neu zusammen-
zusetzen, bildet den Kernbestand der genuin intellektuellen >deforma-
tion professionelle<. Was fiir intellektuell oder gedanklich minder verren-
kungsgefihrdete Mitmenschen auf der Hand liegt: ihr Alltagsleben baut
sich nicht aus einem jeweils zuvor im Kopf zurechtgelegten Sortiment
wohldurchdachter Griinde auf, sondern aus einem Konglomerat von Ge-
wohnheiten und Schlendrian, welches in der Macht des Faktischen griin-
det — dies muss Intellektuellen berufshalber unannehmbar erscheinen,
geradezu rufschidigend. — Spitzen wir die Sache nicht weiter zu. Wie wire
es mit dem Formelkompromiss: Ein Diskurs wirkt auf einen anderen Dis-
kurs, Diskurse beeinflussen Diskurse, nicht die Praxis. Praktiken werden
nur durch Praktiken verdndert oder ersetzt. So mildert man den unscho-
nen Affront ein wenig ab, der in der Feststellung liegt — siehe oben —, der
Effekt der Lebenskunst sei gleich Null, der praktische. Diskursen eignet
die Magie des Deutens, der Interpretation: Man kann mit ihnen die Dinge
uminterpretieren, auch wenn sich nichts an ihrer duferen Realitit dndert.
Anders als die meisten seiner Kollegen, die vollmundig den Lebenskunst-
diskurs zum je individuellen Leben als einem guten, schénen, wahren, ge-
rechten, tugendhaften, lasterhaften oder was sonst noch bedienen und ge-
flissentlich verschweigen, dass was damit gewonnen wire keineswegs ein
»gelungenes Lebens, sondern bestenfalls die gelungene Umdeutung des
alten, in seinen anscheinend verinderungsresistenten Routinen gleichge-

48

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

bliebenen wire — anders als diese Schonredner und Gesundbeter hat sich
der Philosoph Franz Josef Wetz vor Jahren bereits zur Wahrhaftigkeit in der
Sache emporgeschwungen. Und damit auch terminologisch die Wahrheit
kenntlich werde von dieser Art Lebenskunst als einer »Kunst der Resigna-
tion« gesprochen. Deren Sinnbild fiir ihn jenes Glas verkérpert, von dem
die einen betriibt feststellen, dass es halb leer ist, wihrend die gekonnt
Resignierten darauf bestehen, dass es in Wirklichkeit — in der diskursiven
Wirklichkeit der Deutungsspielrdume — halb voll ist.

Halb leer oder halb voll. Was aber, wenn wir es mit einem Glas oder
einer Tasse zu tun haben, die weder halb leer noch halb voll ist, sondern
randvoll, zum Uberlaufen voll? Wie in jener Zengeschichte, die auch eine
von Brechts Keunergeschichten sein konnte. Sie geht so: Ein Zenmeister
empfing den Besuch eines Universititsprofessors, der etwas iiber die Kunst
des Zen erfahren wollte. Der Zenmeister servierte Tee. Er goss die Tasse
seines Besuchers voll und horte nicht auf weiterzugieRen. Der Professor
beobachtete das Uberlaufen, bis er nicht mehr an sich halten konnte. »Es ist
itbervoll. Mehr geht nicht hineinl« — »So wie diese Tasse«, sagte der Meis-
ter, »sind auch Sie voll mit Thren eigenen Meinungen und Spekulationen.
Wie kann ich Thnen Zen zeigen, bevor Sie Ihre Tasse geleert haben?«

De nobis fabula narratur. Der der Intellektuellen, doch aller andern
auch. Alle sind gedanklich und diskursiv abgefiillt, zum Uberlaufen voll.
Und die Ratgeber in philosophischer Lebenskunst giefRen fleiffig nach. Nur
dass sie keine Zenmeister sind, sondern Schlafwandler, die nichts mer-
ken. — Die Frage, die sich ebenfalls an alle richtet: Ist dieser Zustand men-
taler Obstipation — Kopfe, in die nichts mehr hineingeht und aus denen
darum auch schon lange nichts Brauchbares mehr herauskommt — etwas,
»fiir das man wenigstens zum Teil etwas kann«? Um Seels geniale Formu-
lierung nochmals zu bemiihen. Die Antwort: Ja, dafiir kann man etwas.
Wie man auch fiirs Gegenteil etwas kann, was uns hier nattirlich noch
mehr interessiert. Die Frage also: Wie sorgt man fiir entsprechende Ent-
leerung? Nicht, indem man von der Theorie der Lebenskunst vermeintlich
zu deren Praxis iibergeht. Sie hat nimlich keine, ihre Praxis ist die Theorie,
der Diskurs, so wie die Dinge heutzutage liegen.

Wie denn dann stattdessen? Indem man den Diskurs auf sich beru-
hen lisst. Und sich der einzigen Art von Praxis zuwendet, die in dieser
Situation wirksame Abhilfe schafft. Die also, von der in »Der Intellektuel-
le als Yogi« dauernd die Rede ist. Weshalb sich der Autor ungern wieder-
holt. Und lediglich fiir die von zu viel Lebenskunstlektiire Indoktrinierten,
Irregeleiteten, Eingelullten darauf hinweist: Exerzitium, Ubung, Askese,

49

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»zeitig in die Leere<, >mit dem Nichts verkehrens, >die Kunst stillzusitzens,
Schweigen, Gewahrsein, Achtsamkeit — kommt alles nicht vor bei den Le-
benskunstschreibern. Dem Buchhalter Seel sind es weder Tugenden noch
Laster. Und vielleicht ist das sogar gut so. Diskurs ist das eine, Ubung das
andere. Mehr Diskurs bedeutet mehr Verstopfung. Das Exerzitium ent-
leert, erleichtert, befreit. Darum beides, Diskurs und Exerzitium, erst ein-
mal schén auseinanderhalten, klare Kante, klare Sache.

Diskurs ist Diskurs und es wird niemals Praxis daraus. »Er gelangt
nicht«, bemingelt Dieter Thomi, Kleist zitierend, an Seels Tugend- und
Lasterbuch, »bis zu jener besonderen >Anstrengungs, durch die man erst
>mit sich selbst bekannt gemacht« wird.« Das ist richtig. Was Thoma unter-
schliagt: Kein Theoriediskurs gelangt jemals »bis zu jener besonderen An-
strengung, durch die man erst mit sich selbst bekannt gemacht wird«.
Jedenfalls was solches betrifft, bei dem es existenziell von Belang wire,
mit sich selbst bekannt zu werden. — Weder Thomi noch Seel diirften so
wenig mit sich selbst und ihrem Diskursgeschift bekannt sein, als dass sie
dies nicht wiissten. Moglicherweise bedarf es fiir sie daher sogar einer be-
sonderen Anstrengung, es ihrer Klientel gegeniiber unerwihnt zu lassen.
Um nicht spitestens hier die Fassung zu verlieren, dazu ist abermals ein
erhebliches Maf an Gelassenheit erforderlich.

P.S. Fuir die Leser aktueller Titel zur philosophischen Lebenskunst folgt
jetzt noch eine spezielle Ubung. Lesen Sie die folgenden Ausziige aus Mar-
tin Seels Revuenummer 105 tiber »Aufmerksamkeit«. Und beantworten
Sie sich nach der Lektiire die Frage: Was weifl ich nun tuber mein Auf-
merksambkeitsverhalten (z.B. meine Reaktion auf die digitalen Aufmerk-
samkeitsrduber), das ich nicht vorher schon wusste? Vor allem aber: Habe
ich etwas iber mich erfahren, aufgrund dessen sich in Zukunft mein Auf-
merksambkeitsverhalten praktisch dndert? — Aufgepasst, es geht los: »Nicht
nur das Organ des Herzens gehorcht der Gegenbewegung von Diastole
und Systole. Auch der menschliche Geist ist in seiner Lebensfihigkeit
an Polarititen dieser Art gebunden. Ohne Ablenkung keine Versenkung;
ohne Miidigkeit keine Wachheit; ohne Vertriumtheit keine Konzentration;
ohne Routine keine Ekstase; ohne Zerstreutheit keine Aufmerksambkeit. [...]
Dieser Grundspannung hat Benjamin in seinen Denkbildern eine schone
Betrachtung gewidmet. >Die erste aller Figenschaften, sagt Goethe, ist die
Aufmerksamkeit. Sie teilt jedoch den Vorrang mit der Gewohnheit, die ihr
vom ersten Tage an das Feld bestreitet. Alle Aufmerksamkeit muss in Ge-
wohnheit miinden, wenn sie den Menschen nicht sprengen soll, alle Ge-
wohnheit von Aufmerksambkeit verstért werden, wenn sie den Menschen

50

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

nicht lihmen soll. Aufmerken und Gewdhnung, Anstofl nehmen und hin-
nehmen sind Wellenberg und Wellental im Meer der Seele.« — Die erste
aller menschlichen Eigenschaften und also die wichtigste aller Tugenden,
sagt Benjamin mit Goethe, ist die Aufmerksamkeit. Sie ist es, die aller Auf-
merksambkeit wert ist, weil sie intellektuelle wie emotionale, individuelle
wie soziale Sensibilitit in unterschiedlichen Legierungen miteinander
verbindet. [...] Auch sie bedarf eines Widerparts, wenn sie den Halt nicht
verlieren soll. Sie bedarf des Riickhalts der Gewohnheit, die ihrer Wach-
heit das Feld »bestreitet« und doch zugleich bereitet. Schliefllich sind alle
Tugenden in Gewohnheiten des Reagierens und Agierens verankert, ohne
die unser Handeln jede — und erst recht jede zuvorkommende — Fassung
verlieren miisste. [...] Dennoch ist Aufmerksamkeit auch eine besondere
unter den Tugenden. Sie hilt uns fiir vieles empfinglich. Sie lisst uns an
diesem und jenem, wie Benjamin sagt, >Anstof nehmenc. Thr fillt auf, was
ansonsten iibersehen, sie stort sich daran, was ansonsten hingenommen
wird. Sie stutzt und staunt dariiber, was alles selbstverstindlich gehalten
wird. Aber es ist nichts Bestimmtes, worauf ihr Augenmerk gerichtet ist.
Denn sie ist von sich aus nicht gerichtet. Sie ist es nur von Fall zu Fall [...].«

20

StraRenfuflballer des Geistes

Als sie die Gottesposition fiir sich in Anspruch nahmen und sich fiir das
Sprachrohr des Weltgeists hielten, waren Politik, Gesellschaft, soziale Ge-
rechtigkeit, Emanzipation, Revolution, Geschichte und Utopie die groflen
Spekulationsobjekte, mit denen Intellektuelle am Markt reiissierten. Heute
sind es Trostbiichlein und Handreichungen zur Lebenskunst. Mal ehrlich
und unter uns gefragt: Ist das nicht ein bisschen deprimierend?

Einen »Straflenfuflballer des Geistes« nennt Dennis Scheck, Literatur-
kritiker beim Deutschlandfunk, den bislang erfolgreichsten intellektuellen
Troster Deutschlands, Wilhelm Schmid. Der mit »Gelassenheit« die Sach-
buchcharts stiirmt. Den Ehrentitel »Stralenfufiballer des Geistes« hat ihm
Scheck, sagt er, fiir Sitze wie den folgenden verliehen: »Jede Erfahrung jedes
Einzelnen ist aus der Sicht des Ganzen von Bedeutung.« — Falls der »Stra-
RenfuRballer des Geistes« jdhrlich vergeben wird, schlage ich fiir das nichs-
te Mal Martin Seel vor fiir Sitze wie den folgenden: »So sehr die Gewohnheit
den Menschen bis hin zu einem sozialen Tod lihmen kann, wenn nichts

51

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

mehr seine Aufmerksambkeit zu fesseln vermag, so sehr kann die Aufmerk-
samkeit den Menschen sprengen, wenn das Verlangen, sich aber auch nichts
entgehen und durchgehen zu lassen, ihn in den Wahnsinn treibt.«

Doch zuriick zu Schmid. Seinem 10-Schritte-Programm der Gelassen-
heit, das im Unterschied zu dem der Anonymen Alkoholiker nicht mit der
Trockenheit endet, sondern Schritt 10, dem Tod. Oder nein, weil ein Trost-
biichlein bei aller Gelassenheit das doch nicht einfach so stehen lassen
kann: »Gedanken tiber ein mogliches Leben nach dem Tod, so ist es rich-
tig, so lautet die Uberschrift zu Schritt 10. Des Trostes halber setzt Schmid
sich noch mit dem Tod konstruktiv auseinander. — Und bestitigt so den
Befund, dass im Deuten und Umdeuten, also in gedanklichem Konstruie-
ren, sich alles Konnen dieser Lebenskunst beweist. Oder wie Schmid selber
sagt: »Letztlich kommt es nicht auf das Wissen an [...] sondern auf die Deu-
tung, die jeder fiir sich selbst vornimmt, sei es auf der Basis von Plausibilitit
(was ihm einleuchtet) oder von Asthetik (was ihm schén erscheint).«

Welche gedankliche Konstruktion des Todes oder netter gefragt: welche
»Gedanken tiber ein mogliches Leben nach dem Tod« erscheinen Schmid
schon und/oder plausibel und zu Trostzwecken geeignet? »Schon rein kor-
perlich scheint es keinen wirklichen Tod zu geben: Alle Atome und Molekiile
gehen frither oder spiter in andere Atom- und Molekiilverbinde tiber, nichts
davon wird zu nichts.« Leben ist Energie und »zumindest fiir diese physika-
lischen Energien gilt der Energieerhaltungssatz, den Hermann von Helmholtz
1847 formulierte und der seither nicht widerlegt worden ist: Energien kénnen
in andere Energieformen umgewandelt, nicht jedoch vernichtet werden. Im
Klartext heifit das: Energie stirbt nicht.« Und Seele vielleicht auch nicht, denn:
»Ein anderes Wort fiir Energie konnte Seele sein, von der alle Kulturen aufler
der modernen immer schon angenommen haben, dass sie unsterblich sei.«

Also stellen wir uns das doch auch mal wieder vor. »Das ist der mogliche
zehnte Schritt zur Gelassenheit: Das Leben zu 6ffnen zu einer unendlichen
Dimension, die sich jenseits des endlichen Lebens auftut, sie sich zumindest
vorzustellen.« Auch dies schon wieder trostlich: wenn sich »die unendliche
Dimension« nicht auftut, »sie sich zumindest vorzustellen« auch schon ge-
niigt als zehnter Gelassenheitsschritt. — Und gentigen muss: weil, wo sowie-
so alles immer nur Vorstellung oder Deutung ist, »das Leben zu 6ftnen zu
einer unendlichen Dimension, die sich jenseits des endlichen Lebens auf-
tut«, gar nicht geht. Lebenskunst ist Lesekunst, nicht Lebekunst. Endloser
Diskurs ist die »unendliche Dimensiong, die sich den Lesern auftut.

Die dann beispielsweise lesen: »Der Tod ist das Tor zur Erfahrung von
Transzendenz.« Ein Satz, wie geschaffen fiir ein Trostbiichlein. Und fiir

52

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

den mir als Peer der Intellektuelle Wilhelm Schmid, das muss jetzt ge-
sagt sein, richtig leid tut. Wenigstens bei diesem Satz sollte fiir einen Intel-
lektuellen, der auf Intellektualitit hilt, Schluss sein mit Gelassenheit. Zu
behaupten — und ich mag nicht glauben, dass Schmid dies nicht weiff —,
der Tod sei »ein Tor zur Erfahrung von Transzendenz, ist allein deshalb
Unfug, weil der Tod, der eigene, kein Ereignis des Lebens ist. Erfahrungen
macht einer im Leben und als Lebender. — Womit ein dem Schmidschen
analoger Satz iiber Transzendenzerfahrung tberhaupt nur als sinnvoller
Satz in Frage kime, wenn er denn lauten wiirde: das Leben ist ein Tor zur
Erfahrung von Transzendenz.

Ist es das? Fur diejenigen offenkundig nicht, die das >spirituelle Vaku-
umc ihres Lebens — man darf es ruhig einmal so nennen — mit Schmids
Trostungen und anderer Lebenskunstlektiire ausfiillen. Gibe es fiir sie
eine Alternative dazu, diese Leere diskursiv zu fiillen, mit Vorstellungen
und Deutungen, »Gedanken iiber ein mdégliches Leben nach dem Tod«
und andere Verstandeskonstrukte? Die Alternative also, Leben nicht als spi-
rituelles Vakuum zu erleben, sondern tatsichlich als ein Tor zur Erfahrung
von Transzendenz? — Es gibe sie: Gelassen die Leere Leere sein lassen. Sie
nicht diskursiv zukleistern. Sondern eine Erfahrung mit der Leere ma-
chen, indem man sich ihr methodisch aussetzt. Als Ubung, als Exerzitium.

Als Exerzitium, als Ubung der Leere. Die Ubung: einmal nicht denken,
nur atmen. Dann wird aus dieser Erfahrung mit der Leere eine Erfahrung
mit dem Geist. Einem Geist, dessen Turbulenzen sich allmihlich legen.
Nur atmend, einmal nicht denkend, erfihrt er sich als ein friedlicher Geist,
selbstvergessen, allverbunden. Ein Geist, in dessen gesammelter Aufmerk-
samkeit sich die Leere in die Fiille des Gegenwirtigen verwandelt. Des ein-
und ausatmenden Lebens als dem Tor zur Erfahrung von Transzendenz.

Dies hiefle es also konkret: die Leere aushalten und in ihr mit dem
Geist eine Erfahrung machen. Anstatt diese Leere — und mit ihr das Tor
zur Erfahrung von Transzendenz — mit »Gedanken tiber ein mégliches
Leben nach dem Tod« und anderen trostlichen Vorstellungen zuzumiil-
len. Wie Wilhelm Schmid. Oder wie Martin Seel mit Betrachtungen iiber
»Aufmerksambkeit«, die »Gegenbewegung von Diastole und Systole« und
»Polarititen dieser Art«.

Nicht »dieser Art« Betrachtungen anstellen: sich auf eine Erfahrung ein-
lassen — wenn dies eine Alternative wire fiir die Leserinnen und Leser der
zeitgendssischen Lebenskunstbreviere, wire es fiir deren Verfasser dann
nicht auch eine Alternative, fiir die Intellektuellen also? Die zwar nie wie-
der Dolmetscher des Weltgeists sein werden, aber deswegen nicht »Stra-

53

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Renfuflballer des Geistes« bleiben miissten? So ist es. — Herr Keuner, der
Denkende, wiirde vermutlich sagen: Intellektuelle, da sie doch die Denken-
den sind, miissten eigentlich schon viel frither als andere auf den Trichter
kommen, den mit der Leere. Dass man die Leere, anstatt sie zuzutexten
oder vor ihr wegzulaufen, geradezu systematisch aufsuchen muss. Aus
Straflenfuflballern des Geistes mauserten sich Intellektuelle dann zu bei-
spielhaft Geistesgegenwirtigen. Ein sehr brauchbarer mentaler Haltungs-
fortschritt bei den jetzigen Aufmerksamkeitsanforderungen, so Keuner,
diese Geistesgegenwart, beispielhaft eben.

21

Haarstriubende Alternativen

Von dem Kulturwissenschaften in Stanford lehrenden Robert P. Harrison
konnte man im Frithsommer 2014 in der FAZ lesen: »Ich habe Teenager,
gestern noch tberschwinglich, eloquent, interaktiv, vor Personlichkeit
strotzend, nach 3 Monaten Smartphone oder I-Pad-Besitz zu aphasischen
Zombies werden sehen. Der junge Wein stirbt noch an der Rebe und Dio-
nysos, der telurische Gott der Ekstase, ist nirgends in Sicht.« Dionysos und
Pubertierende? Wein- und Wodkaseligkeit die Alternative zu Internet- und
I-Phone-Sucht? Oder doch blof eine torkelnde Metapher?

Die alternative oder Exitstrategie, die der koreanischstimmige Meister-
denker Byung Chul Han vorschligt, lisst nicht minder die Haare zu Berge
stehen. Denn er rit dem staunenden Leser, sich zum Idioten zu machen: »An-
gesichts des Kommunikations- und Konformititszwangs stellt der Idiotismus
eine Praxis der Freiheit dar. Der Idiot ist seinem Wesen nach der Unverbun-
dene, der Nicht-Vernetzte, der Nicht-Informierte. Er bewohnt das unvordenk-
liche Draufien, das sich jeder Kommunikation und Vernetzung entzieht.« —
Mit diesem Ratschlag — nachzulesen in »Psychopolitik: Neoliberalismus und
die neuen Machttechniken«, x-tem Druckerzeugnis seiner chicen Theorie-
produktion in Serie — schaffte es Han im Sommer 2014 auf die Spiegel-Best-
sellerliste. Da Intellektuellengeschwitz notorisch folgenlos bleibt, muss einen
das nicht weiter beunruhigen. Das gesellschaftliche Gesamtaufkommen an
Idiotie wird darob noch nicht zunehmen. Auflerdem hat Han seinen Idioten
bei Botho Strauf geklaut, wie sich weiter unten herausstellen wird.

Noch einmal eine andere Alternative deutet der Philosoph Francois
L'Yvonnet an, ein gelehriger Schiiler des mittlerweile ins Totenreich der

54

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Denker eingegangenen Jean Baudrillard. Diesmal endlich eine Exitstrate-
gie, die ihren Namen verdient, obgleich man dazu das »Exit< leider allzu
wortlich nehmen muss. Baudrillard ist bekanntlich, um dies vorwegzu-
schicken, der Aufdecker des »perfekten Verbrechens« alias totale Simula-
tion, welche die Realitit zum Verschwinden bringt, ohne dass es jemand
merkt. Um dann an die Stelle der Realitit die total simulierte Wirklichkeit
zu setzen, womit wir »wahrscheinlich verloren« sind. Fest stehe jedenfalls,
so nun Baudrillards Sprachrohr Francois L'Yvonnet, dass die gegenwirtige
Moderne »iiber die virtuellen Welten alles simultativ integrieren« kénne,
bis, ja, bis »auf den Tod«. Das einzige »gegnerische Prinzip« der Simula-
tionsgesellschaft des 21. Jahrhunderts sei deshalb der Tod. Jetzt allerdings
gerade kein simulierter, sondern der reale, der eigene Tod und der Tod der
Anderen. Er allein gebe dem Menschen »unwiderruflich« die Realitit zu-
ruck. Falls der so eine »Realitit« dann iiberhaupt noch haben méchte — wie
man als ohne diese Realitit immer noch besser dastehender Simulant ein-
zuwenden geneigt ist. Immerhin bringt Francois L'Yvonnet den Simulan-
ten oder Simulierten gegeniiber so viel Zartgefiihl auf, sich nicht zu einem
Pladoyer fuir den Freitod hinreifen zu lassen. Was aber den Sexappeal die-
ser intellektuellen Expertise auch nicht mehr rettet.

P.S.Im UbrigenlieR L'Yvonnet (im SWR2-Wissensfeature vom 06.06.2014)
seinen Mentor aus dem Jenseits noch einmal draufsatteln: »An genau die-
sem Punkt denkt Baudrillard, dass der Terrorismus gegentiber der Simu-
lationsgesellschaft heute die einzig mégliche Provokation ist ...« Sodass es
auch deswegen nichts wiirde mit der Exitstrategie. Denn will man nicht
zum Terroristen werden, was auch Baudrillard nicht hat werden wollen, hat
man gar keine andere Wahl: immer weiter >mitsimulieren< — so lange, bis
einen der Tod »unwiderruflich« in die Realitit zuriickholt. Einschliefllich
der Intellektuellen, was fast schon wieder trostlich ist.

22

>Radical Chic<
oder die aktuelle Schwundstufe intellektueller Radikalitat

»Wenn wir Intellektuelle nicht irgendwann aufhéren zu tricksen, werden
wir zwar immer wendiger, aber gleichzeitig auch totenstarr. Wir miissen
uns klar machen, dass es um etwas Grofleres gehen muss als blo um
das Gequatsche tiber das nichste Buch.« Schreibt der intellektuelle Ober-

55

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

trickser Dietmar Dath in einem Beitrag zur FAZ-Literaturdebatte 2014 (die
Maxim Biller vom Zaun gebrochen hatte). Dath — soziologisch nennt er die
»Kinder der Suhrkampkultur« und »Enkel von halbwegs umerzogenen Na-
zisoldaten« seine >Klassenangehdorigen«< — hilt sich selber fiir wendig, ohne
»totenstarr« zu sein. Ist er auch nicht, nur ein wenig kalt oder gefithlstaub,
so wie seine Politschreiber an gewissen Stellen. Und das liegt nicht allein
daran, dass fiir ihn seit Jahren »Maschinenwinter« herrscht, doch dazu
gleich noch ein Wort. Thm geht vor allem — noch halbwegs verstindlich —
die parteiiibergreifende Selbstgerechtigkeit der Demokraten auf die Ner-
ven. Aber darum publizistisch einen auf Kommunismus zu machen und
im Feuilleton den Gutmenschen-Schreck zu geben, ist ebenso abstoflend
wie ignorant. Das Kommunismus-Gequatsche des in bundesdeutschem
Wohlstandsspeck gebetteten Intellektuellen Dietmar Dath ist — >objektivs,
wiirde der kommunistische Parteijargon von einst prizisionshalber hinzu-
gesetzt haben — eine Verhohnung der zig Millionen von Kommunisten-
hand auf ihrem Utopie-Altar Geopferten.

Fur Dath spielt das — so oder so, subjektiv wie objektiv — anscheinend
keine Rolle. Weif} dieser Schlauling doch, dass »nur Epochen, die sich be-
stimmte Irrtiimer erlauben, auch bestimmte Wahrheiten finden kénnen«.
Was schickes Theoriedesign >von links< an »sozial Fortschrittlichem« so
alles in petto hat, das hat Dath gemeinsam mit einer SoufHleuse aus den
harten Naturwissenschaften, der Chemikerin und Koautorin Genossin
Barbara Kirchner, 2012 in dem Pamphlet »Der Implex« auf 830 Seiten fiir
strapazierfihige Leser ausgebreitet. Frischauf denn, Mut zum »Gréfleren«
und seinem irrtumsanfilligen Fortschritt! Trial and error nennen die An-
gelsachsen es oder auf gut deutsch: wo fortschrittlich gehobelt wird, da
fallen Spine. Was, zugegeben, nicht selten auch auf den Fortschritt unter
demokratischem Vorzeichen zutrifft, die Sache mit der >Dialektik des Fort-
schritts< jedoch nicht besser macht. Man misste sich zuvor das intellek-
tuelle Langzeitgedichtnis amputieren, um an Daths bei den Philosophen
des Siécle de Lumieres Anlauf nehmender »Aufklirung« iiber das Wesen
der kapitalistischen Demokratie mit ihrer >Fortschrittsverhinderung« et-
was originell zu finden. Originalitit besitzt in dieser Hinsicht allenfalls
ein bereits 1947 erschienener und also nicht von Dietmar Dath stammen-
der Text: Maurice Merleau-Pontys Essay »Humanismus und Terror«, der
gegen Arthur Koestlers »Der Yogi und der Kommissar« argumentiert und
polemisiert. Wenn bei Merleau-Ponty von einer seitens der liberalen De-
mokratien, einem >Heuchlerkonsortium« in seinen Augen, angezettelten
»Weltverschworung« gegen die UdSSR die Rede ist, handelt es sich sozu-

56

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

sagen um das zu jener Zeit noch nicht vollstindig oder blutig genug durch
die Geschichte widerlegte >Original< zu Daths Nachgeplapper iiber einen
Lenin und Konsorten >von aufien aufgezwungenen Abwehrterror«.

Jorg Spiter, der in der SZ vom 24.03.2012 Daths und Kirchners »Im-
plex« rezensierte und sich das Buch auch unter dem Titel »Wie wir doch
noch den Kommunismus retten kénnen« gut hitte vorstellen kénnen, wiir-
de die »lustvolle intellektuelle Spielerei« noch mehr genossen haben, wi-
ren auch die Gewalttaten der kommunistischen Geschichte ein bisschen
beleuchtet worden. Zuviel verlangt! Was der Rezensent iibersieht oder wor-
iiber er geflissentlich hinwegsieht: Der »Implex« ist ein Simplex und zwar
ein >systemimmanent<« unverbesserlicher. Was ebenso von »Maschinenwin-
ter« gilt, Daths vorheriger Kreation in schicker Politprosa. Um die abhingig
und prekir gehaltenen Massen in egalitir gleichberechtigte Nutzniefler der
Segnungen des technologischen Fortschritts zu verwandeln, miissten die
Maschinen aus ihrer kapitalistischen Winterstarre (hervorgerufen durch
das Privateigentum an den Produktionsmitteln) befreit werden, selbst-
verstindlich mittels Revolution und einer demokratisch-zentralistischen
Avantgardepartei. Wie naiv technophil muss einer sein, dass er sich selbst
die Science-Fiction-Mir von der sozialneutralen und herrschaftsfreien
Technik in die Tasche lugt? Oder sollte man fragen: Fir wie schafskopfig
hilt der Intellektuelle Dietmar Dath seine Leserschaft, dass er ihr diesen
Biren glaubt aufbinden zu kénnen?

Menschliches Bewusstsein mit seiner >Triebnatur< gleicht weder einer
trivialen Maschine noch ist es ein harmloser Denkapparat, den ein durch-
geknallter Intellektueller im reflexiven und diskursiven Modus, durch ideo-
logisch korrekte Beeinflussung oder intellektuelle Einsichtstherapie, mal
eben auf »sozialen Fortschritt« oder echten Humanismus umprogram-
miert. Weshalb ihm, dem unwilligen oder lahmenden Bewusstsein, die ori-
giniren Leninisten mit nicht diskursivem Terror meinten auf die Spriinge
helfen zu miissen.

Als junger Marxist leuchtete mir einst besonders ein, was der ebenfalls
junge Marx, jener der humanistisch imprignierten Frithschriften, tiber in-
tellektuelle Radikalitit festgehalten hat: Radikal sein heifle, bis zur Wurzel
einer Sache vorzudringen, die Wurzel fiir den Menschen aber sei der Mensch
selbst. Und die Wurzel des menschlichen Selbst, kénnte ich heute hinzuset-
zen, liegt in seinem Bewusstsein, das nattirlich an den Leib gebunden ist. Ge-
nauer: in der Art und Weise, in der ich mich bewusst auf mein Bewusstsein
beziehe, mit Freud gesprochen einen »Rapport« herstelle. Aber gerade nicht
in einem nur psychoanalytischen Sinne, vielmehr einem yogisch iibenden.

57

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

23

Verbaler Ausnahmezustand
oder der faule Wortzauber des Magisters Agamben

Der Philosoph und >Philolog« Magister Agamben spricht flielend Latein,
>heideggert« wie Heidegger nicht geheideggert hat und kann tiberdies
schauspielern. In Pasolinis »Il vangelo secondo Matteo« von 1964 spielte er
den Apostel Philippus. Neben seiner Theorie-Performance mit ein Grund
dafiir, dass die Theaterminner René Pollesch und Carl Hegemann und
itberhaupt alle vom Ensemble der Berliner Volksbithne am Héhepunkt der
Nullerjahre ganz verriickt nach ihm gewesen sind. — Frage: Was kommt
heraus, wenn ein Schauspieler sich als Intellektueller betitigt, ohne die
Schauspielerei zu lassen? Richtig: Bluff!

Immer ruhig Blut, es wird hier nicht geblufft, den Beweis meiner Be-
hauptung trete ich gleich an. Und mein Gott! Den Agamben — international
jahrelang der Mann in der intellektuellen Poleposition — haut ein Kritiker-
urteil doch nicht um. Der hat ganz anderes tiberstanden. Unlingst z.B. das
»Jiingste Gericht«. Und wir mitihm, erfreulicherweise, lisst er uns wissen.
Seitdem lebt es sich »nackt« ganz ungeniert — »quod libet, sagt der Latei-
ner — in der »kommenden Gemeinschaft«. — Doch ehe es zuviel wird und,
wie so oft bei ihm, ziemlich verschwommen, verweile ich einen Moment
bei seinem Jiingsten Gerticht, nein Gericht natiirlich.

»Der Mensch befindet sich bereits im Jungsten Gericht. Das Jings-
te Gericht ist seine normale historische Bedingung. Und lediglich seine
Angst, sich ihm zu stellen, bringt ihn dazu, sich einzubilden, dass es erst
noch kommen werde.« Was aber folgt aus der >Frohen Botschaft« Agam-
bens fiir die Leser oder Horer, sofern sie ihr denn folgen mochten? Dass
sie, um sich der von Agamben verkiindeten Wahrheit endlich »zu stellen,
sich der >Einbildung, das Jiingste Gericht werde erst noch kommen, ent-
schlagen und stattdessen vorstellen miissen, dass es sich um ihre »normale
historische Bedingung« handelt? Was ja wohl auf eine erneute Einbildung
hinausliefe. Denn wo, in der diinnen Luft derartiger Abstraktionshéhen,
weder empirische noch logische Beweisgriinde greifbar sind, bleibt dann
nur mehr die Einbildung. Die dazu noch eine vorsitzliche wire, also men-
tale Manipulation bzw. Selbstmanipulation.

Wenn Intellektuelle Unsinn verzapfen, so meistens nicht reinen Un-
sinn, sondern unreinen, ergo mit Sinn vermischten Unsinn. Andernfalls
wiren sie Scharlatane, sind sie aber nicht. Und so verbirgt sich auch in
Agambens Unsinnsrede oder, wem es lieber ist, seinem unverstindlichen

58

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerede von einem je schon statthabenden Jiingsten Gericht ein Gran Sinn.
Der steckt in einer Idee von Walter Benjamin, die Agamben in seinem Buch
iiber den Apostel Paulus »Die Zeit, die bleibt«, wo das mit dem Jiingsten
Gericht in Extenso verhandelt wird, motivisch aufgreift. »Mein Kommen-
tar zu den >Romerbriefen< bedeutet mir vielleicht am meisten, ist aber ein
wenig im Schatten verblieben«. Der Gedanke Benjamins, um den es dabei
geht, dass »jeder Augenblick« gleichsam »die kleine Tiir« sei, »durch die
der Messias eintreten kann« — dieses Bild, das ebenfalls weder irgendein
Ontologisches noch etwas Logisches vorstellt, gibt sich im Unterschied zu
Agambens Gerede vom Jiingsten Gericht deutlich genug als das tertium
datur, das >performative Dritte< eines Winks zu erkennen, als Fingerzeig
in Richtung eines Nichtdiskursiven. Dessen konkrete Vollzugsgestalt sollte
jedoch auch bei Benjamin, der noch immer verzweifelt auf den sikularen
Messias der proletarischen Revolution hoffte, enigmatisch bleiben, nach
der praktischen Seite hin ein Rétsel.

»Messianische Zeit«, so eine von Agambens sinistren Benjamin-Erldu-
terungen, »ist nicht ein weiterer, den anderen Tagen 4dquivalenter Tag. Er ist
vielmehr der innere Bruch in der Zeit, durch den man, um Haaresbreite,
die Zeit ergreifen und sie vollenden kann.« Diskursiv, in der dem Theo-
riesprachlichen eigenen Abstraktion, ist das keine unsinnige Explikation
zu Benjamins Begriff des Messianischen. Expliziert doch Agambens Aus-
fihrung, indem sie das Metaphorische, Benjamins Bildlichkeit, preisgibt
und durch die theoretische Abstraktion ersetzt, gerade das Messianische
im Sinne einer Aufforderung zum Handeln, zur Praxis. In praktischer Hin-
sicht aber hat man es mit sinnlosem Wortgestber zu tun; denn die ver-
meintliche >Praxisformel« — »die Zeit ergreifen und vollenden« — stellt sich
als pure Suggestion heraus, weil man bei Agamben nach dem >Wie« dieses
Praktischwerdens vergeblich Ausschau hilt.

Was hier >ergriffen< wird, sind stets Worte und abermals Worte. Mit
denen Agamben Benjamins Bild des Messianischen, ein in seiner Einfach-
heit und Lakonie wirklich starkes Bild, komplett zumiillt.

»Das Messianische bezeichnet bei Agamben die spezifische Zeitstruktur
einer gleichzeitigen Unterbrechung und Vollendung« springt Eva Geulen,
Verfasserin einer Agamben-Monographie, unserem Maitre Penseur bei. Was
in der schnéden Abstraktion wiederum nicht falsch ist; fiirs Praktische frei-
lich, von dessen Méglichkeit und Vollzug aller Sinn in dieser Angelegenheit
abhingt, ebenso unergiebig oder nichtssagend wie das von Agamben selbst
ausgefiihrte. Leerformeln ausnahmslos. — Apropos Ausnahme: Fiir Agamben
bedeutet die Ankunft des Messias den »Eintritt des wirklichen Ausnahme-

59

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

zustands«. Sprich des Ausnahmezustands von all jenen Ausnahmezustin-
den, die Agamben so zahlreich allerorten zu entdecken glaubt und die sich
inzwischen zu einer Art globalem Ausnahmezustand verdichtet hitten, von
welchem selbst Demokratien nicht linger als Ausnahmen mehr ausgenom-
men seien. Von eben diesem ubiquitdren Ausnahmezustand soll schliellich
der als messianische »Unterbrechung und Vollendung« wortgewaltig be-
schworene »wirkliche Ausnahmezustand« sozusagen ausnehmen. Welch
letzterer — »wirklicher Ausnahmezustand« — begrifflich sich abermals einer
Benjamin-Anleihe (aus dessen »Thesen iiber den Begriff der Geschichte«)
verdankt. Und an dem der wirklich interessante, der alles entscheidende
Gesichtspunkt, der nimlich einer konkreten »messianischen« Praktik — nie-
mand anderem als der Obhut des Einzelnen anheimgegeben, dem empi-
rischen Individuum - auch diesmal wieder durch sprachlichen Nebel zum
Verschwinden gebracht wird. Agambens eigener >Zustand«< gestattet ihm
ohne Ausnahme »wirklich« nur den einen Ausnahmezustand: den verbalen.

Wie wire es mit einer weiteren Kostprobe? Wir kénnen es uns jetzt ohne
Risiken und Nebenwirkungen erlauben: Meister Agamben wurde unter
Hinweis auf seinen Zustand — den eines im Diskursiven eingemauerten In-
tellektuellen — vorldufig Absolution erteilt. Und unsererseits sind wir aufRer
Gefahr, seinem Wortzauber auf den Leim zu gehen. Ergreifen wir also, eine
andere Ubung steht augenblicklich nicht an, die Gelegenheit zum Lach- oder
sagen wir Schmunzel-Yoga. Die Parole heift weiterhin »Unterbrechung und
Vollendungk, >transformationsgrammatisch< nun in das Wort » Untitigkeit«
uiberfiithrt: »Untitigkeit heifdt nicht Trigheit, sondern katargesis — sie ist eine
Titigkeit, in der das Wie das Was vollkommen ersetzt hat, in der das form-
lose Leben und die unbelebte Form in einer Lebensform zusammenfallen.
Die Arbeit dieses Buches bestand in der Ausstellung dieser Untitigkeit.«
(Mit »diesem Buch« meint Agamben sein Merve-Bindchen »Die kommen-
de Gemeinschaft«; denn als intellektueller Uberflieger interessieren ihn
nicht — das wire falsche Bescheidenheit — die >kommenden Intellektuel-
len¢, ihn interessiert ausnahmslos das >kommende Ganze<, welches wie-
derum gleich nach Heidegger kommt, der den Deutschen bereits lange vor
Agamben mit einem »kommenden Gott« gekommen ist.)

P.S. Auch im Netz kann man Agambens Predigten folgen. Und mitver-
folgen, wie die Gemeinde andichtig lauscht. Man gewinnt den Eindruck:
Wenn Agamben vom Messias redet, spricht er immer auch von sich. Einen
dieser Auftritte beschliefit er mit den Worten: »Der Messias kommt wegen
unserer Wiinsche. Er trennt sie von den Bildern, um sie zu erfiillen. Oder
eher, um zu zeigen, dass sie schon erfiillt sind. Was wir uns eingebildet

6o

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

haben, haben wir schon bekommen. Unerfiillt bleiben die Bilder des Er-
fiillens. Aus den erfiillten Wiinschen baut er die Holle, aus den unerfiillba-
ren Bildern den Limbus. Und aus dem eingebildeten Wunsch, dem reinen
Wort, baut er die Seligkeit des Paradieses.« (Lebhafter Applaus).

Es reizt mich als kleinen Kommentar zu Agambens »aus dem reinen
Wort baut er die Seligkeit des Paradieses« eine >mephistophelische< Beob-
achtung des intellektuellen Durchblickers Boris Groys anzuhingen. Sie ist
auf die >teuflische Versuchung« der Schriftsteller und Kiinstler zu Zeiten
Stalins gemiinzt. Kann jedoch auch unter Bedingungen >banaler Boshaf-
tigkeitc als Versuchung fiir Intellektuelle mit ausgepriagt narzisstischer Be-
diirftigkeit und Instinkt fiir Strategien zur Erringung von Diskursmacht
gelesen werden. »Denn was ist der Schriftsteller, vor allem im Sinne des
Meisters, im Sinne Bulgakows? Er ist ein Verschworer gegen die Sprache.
Die Sprache ist zunichst einmal ein kollektives Gut. Die Menschen glau-
ben, die Sprache gemeinsam zu besitzen, einander zu verstehen. Die Spra-
che scheint transparent zu sein. Die Sprache gilt erst einmal als Ort der
Demokratie. Der Schriftsteller aber startet eine Verschworung gegen die
Sprache, um sie als Herrscher, als Meister in seinen individuellen Besitz zu
nehmen. Er beginnt nimlich, die Sprache dahingehend zu verindern, dass
sie doppelsinnig und doppelbédig wird. Durch seine kiinstlerische Ver-
schworung, durch sein eigenes Schreiben bekommt jedes Wort der Spra-
che eine andere Bedeutung. [...] Durch diese [...] Verschwérung gegen die
allgemeine Transparenz der Sprache wird der Schriftsteller zum Meister,
zum heimlichen Herrscher iiber die unterirdischen, verschworerischen
Krifte und Bedeutungen der Sprache, iiber ihre Doppelsinnigkeit, und da-
mit geistesverwandt mit dem politischen Herrscher ...« (Boris Groys tber
Bulgakows >schreibstrategische< Hintergedanken bei der Abfassung von
»Der Meister und Margarita«; in: »Einbruch der Realitit — Politik und Ver-
brechen«, Hg. Carl Hegemann, Berlin 2002, S. 37f)

24

Endlich DAS Vorbild fiir Untitigkeit:
Bartleby beeindruckt Intellektuelle

ODb Zizek, Hahn oder Agamben, es fillt ihnen allen etwas ein zu Melvilles
Bartleby. Dem Schreiber, der aus seiner Vorliebe fiir gekonnte Untitigkeit —
einer besonderen Fihigkeit mehr noch zum Unvermégen, zur »Impotenz,

61

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

als zur »Potenz« oder dem Vermogen des Schreibens (wie Agamben erliu-
tern wiirde), das berithmt-beriichtigte »I would prefer not to« — tédlichen
Ernst macht. Bleiben wir also noch einen Augenblick bei Agamben und
unserer Schmunzel-Yoga-Ubung. — Agamben nimmt Bartleby den >armen
Tropf« einfach nicht ab. Er durchschaut diesen Simulanten und erkennt in
ihm messerscharf »jenen Schreiber, der nicht einfach aufhért zu schrei-
ben« — weil er lieber nicht schreibt —, sondern, der Kerl ist dermafien geris-
sen, sehr wohl schreibt, indem er schreibend nicht schreibt: »... er schreibt
nichts anderes als seine Potenz, nicht zu schreiben«. Agamben hat mit
Bartleby endlich die sich selbst schreibende »Schreibtafel« entdeckt: die
»schreibt von selbst oder besser, sie schreibt ihre eigene Passivitit«.

»lhre eigene Passivitit«, dass die mal keiner anriihrt! Bartleby oder die
famose >Untitigkeit der selbstschreibenden Schreibtafel<: Agambens Per-
silschein fiir die Intellektuellen, unbeeindruckt weiter zu machen wie eh
und je. — »Unterbrechung«? »... die Zeit ergreifen«? Auch nur fiir Minu-
ten? Jene Augenblicke eines ge6fineten Tiirspalts, wo der Messias eintreten
konnte. Mdge dieser Kelch an ihnen voriibergehen!

»Der vollkommene Schreibakt geht nicht aus dem Vermégen zu schrei-
ben hervor, sondern aus einem Vermdgen, das sich auf sich selbst richtet
und so als ein reiner Akt zu sich kommt.« — Die sicherste Garantie fiir einen
Intellektuellen, dass er niemals zu sich kommt, ist zweifelsohne Schwafeln
ohne Punkt und Komma. Jagen wir also gleich noch eine Salve Lach-Yoga
hinterher: »Bartleby der Schreiber, der als Schriftkundiger aufgehért hat
zu schreiben, ist die extreme Gestalt des Nichts, aus dem die gesamte
Schopfung hervorgeht und zugleich die unerbittlichste Einforderung die-
ses Nichts in seiner reinen und absoluten Méglichkeit. Der Schreiber ist
zur Schreibtafel geworden. Er verharrt im Abgrund der Moglichkeit und
scheint nicht die mindeste Absicht zu haben, aus ihm herauszukommen.«

25

NufRdorfer Sezession

»Der grofite Kritiker der Elche ...« oder »wie man als Narzisst Narzissten
attackiert« hitte Walser seine Sezession vom Intellektuellenmilieu betiteln
sollen statt droge intellektualistisch »Uber Rechtfertigung, eine Versu-
chung«. Er hat sich aber fiir die Mystifikation entschieden. Eingesponnen
wird die intellektuelle Absetzbewegung in den theologischen Radikalis-

62

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

mus von Karl Barths »Rémerbrief«<-Kommentar, einem iiber 600 Buchsei-
ten durchgehaltenen Ostinato gegen religiése Gemiitlichkeit. Wie Walser
sie in seinem vorigen Buch, dem Roman »Muttersohn« — »Glauben heifdt
die Welt schoner sehen wie sie in Wirklichkeit ist« —, noch selber zelebriert
hat. Aus Barths theologischer Schwarte bezieht Walser die Munition, mit
der er in seiner >Rechtfertigungsversuchung« auf Gott sei Dank nur noch
100 Seiten die Intellektuellen unter Beschuss nimmt. Die Intellektuellen,
die keine Gottesposition mehr rechtfertigt, die sich selber aber noch immer
mit ihrem gesellschaftlichen und politischen Engagement fiir Gerechtig-
keit rechtfertigen. Wahrend in Wahrheit alles bei ihnen sich um Selbst-
gerechtigkeit drehe.

Jemand bestimmten, den Walser im Auge hat? Eingeschossen bei der
Kampagne zum Buch hat er sich namentlich auf Jean Ziegler und Joachim
Gauck. Beleg dafiir, dass es sich bei Walsers Text um eine im Kern welt-
liche Polemik handelt und nicht um eine theologische, wie das von Barth
entlehnte religios-theologische Sprachspiel glauben machen konnte. In
Gauck und Ziegler erblickt Walser zwei sich ganz und gar gerechtfertigt
Wihnende, gerechtfertigt durch ihren unermiidlichen Einsatz fiir das
Gute in der Welt. Der es schlecht geht und von der Intellektuelle wie Gauck
und Ziegler wissen, wie man sie besser macht. Fur Walsers Geschmack
bersten sie schier vor Selbstgerechtigkeit. Thn empért besonders, wie sich
Jean Ziegler —jemand hatte eine Vortragseinladung an ihn zuriickgezogen,
ihn quasi ausgeladen — als das Opfer einer Kungelei zwischen Wirtschafts-
unternehmen und Medien in Pose setzt. Ziegler konne die angebliche Ver-
schwdrung gegen ihn mit nichts beweisen. Uberhaupt sei es intellektuelle
Eitelkeit pur, wie sich Ziegler den Richter iiber »die kannibalische Weltord-
nung des globalen Kapitalismus«, so dessen Worte, anmafle. — Da lobt sich
Walser seinen Barth: Schluss mit der eitlen Besserwisserei, intellektueller
Rechthaberei, dem Sich-riihmen als der moralisch Uberlegene. Thm, Wal-
ser, gefiele es, als ein Barth gemifl Ungerechtfertigter gerithmt zu werden.
Einer, der es ohne das Ruhekissen unseres guten Gewissens aushilt. An-
ders als die sich stets auf der moralischen Habenseite diinkenden Linksin-
tellektuellen und anders auch als der Schlossherr von Bellevue mit seinen
christlich-protestantisch gefarbten Sonntagsreden.

Vielmehr Barths Romerbrief-Kommentar entsprechend: »Menschen-
reich ist nie Gottesreich. Niemand ist ausgenommen, niemand entlastet,
niemand entschuldigt. [...] Du entledigst dich, unter dem Vorwand dei-
ner Einsichten und Ausblicke, der Last der Welt — und eben deshalb liegt
sie schwerer auf dir als auf jedem andern.« Oder biindiger noch bei Pau-

63

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

lus selbst: »Denn indem du iiber den andern urteilst, verurteilst du dich
selbst ..« — Und also Walser, jetzt demtitig und vorbildlich zerknirscht:
»Da der Aufstand des Gewissens, dort die Freiheit als Verantwortung. Ob
der heftige Ziegler oder der edel rasonierende Gauck, bei beiden spiire ich
unsere Armut, meine Armut, die Armut dessen, der sich gerechtfertigt
fithlen muss und deshalb verhungernde Kinder anfiihrt oder aus der Kunst
ein zitierbares Allheilmittel macht.«

Und warum eroffnet Walser diesen Nebenkriegsschauplatz mit seiner
Attacke auf den Narzissmus? Den es zweifelsohne gibt unter Intellektuel-
len, der aber nicht die Ursache ihrer Misere ist, der Krise ihrer gesellschaft-
lichen Positionierung. Um sich von ihnen abzusetzen, diesen Selbstge-
rechten und Selbstgefilligen und Selbstverliebten. Und zwar seinerseits
aus narzisstischem Bediirfnis, der Selbstliebe des Intellektuellen und
Grof3schriftstellers. Keinen Tag linger mochte sich der Hochbetagte dem
im Intellektuellenmilieu herrschenden »Reizklima des Rechthabenmiis-
sens« aussetzen. Diesem sidkularen Wurmfortsatz jener religiosen Recht-
fertigungssuche, die doch — wiederum Barth nachgesprochen — von uns
als dem vor Gott »Angeklagten« den Sprung in den Abgrund verlange. In
den Walser bereits einen Blick hat werfen diirfen anlisslich des »T'6tungs-
versuchs« durch den Hiuptling der »Heruntermacher«, durch den spek-
takuliren Verriss Reich-Ranickis 1976 — dank der intellektuellen Kritiker
also, dieser selbsternannten Herren iiber Verweigerung, Gewahrung und
Entzug literarischen Gerechtfertigtseins, die den armen Walser schon ein
Leben lang gepiesackt haben.

Bevor wir ihn aber nun auf die Analytikercouch legen und ihm seinen
Rechtfertigungsspleen wegtherapieren oder denselben mit einem biogra-
phischen Trauma entschuldigen, wollen wir hier doch einmal ganz objek-
tiv einen Tatbestand festhalten. Was ist Walsers Rechtfertigungsversuch in
der Sache anderes als: die Riickkehr des Tragischen und der Hirte auf der
materiellen Wirklichkeitsebene mental gespiegelt als intellektuelle Einstellung,
als >Verhalten der Kilte< der Welt gegeniiber auch auf ideeller Ebene. — Der
Welt geht es schlecht, wiirde auch Walser sagen. Und, sagt er: »Ich gestehe
also, dass ich mich nicht mehr beriihren lasse von dem, was der Welt ge-
rade am meisten weh tut.« Der Welt mag es schlecht gehen, aber vielleicht
hat sie es nicht anders verdient. Fiir den rechtfertigungstheologisch sich
auf das eigene Heil konzentrierten Walser jedenfalls steht programmatisch
fest: Die Religion und ihre Klassiker wie einen Roman lesen, sagt Walser, heif3t
die Welt so sehen, wie sie in ihrer ganzen Hirte, Willkiir und gefiihlten Un-
gerechtigkeit den Menschen friiherer Zeiten stets und unabdnderlich erschienen

64

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ist. Auf die Schnapsidee der Weltverinderung ist erst die Neuzeit verfallen,
das gefundene Fressen fiir die Intellektuellen ...

P.S. Keinesfalls ist Walser, wie ihn Wolfgang Herrndorf auf seinem
Blog gebrandmarkt oder sagt man >negativ gebrandet« hat der »senilste
Sack« der deutschen Gegenwartsliteratur. Eher schon ihre derzeit ilteste
Schwatzbase. Und das macht ihn gleich wieder sympathisch. Denn der
vom Schwibischen Meer Gebiirtige verfihrt auch nach dem schwibischen
Diskursprinzip »was interessiert mich mein Geschwitz von gestern«. Das
jeweils aktuelle flieflt ins Tagebuch und von dort aus in die Anbauten am
Endlosroman der Altherrenschliipfrigkeiten. Vom Intellektuellenmilieu
hat sich Walser natiirlich nicht verabschiedet. Dessen »Reizklima des
Rechthabenmiissens« hielt ihn nicht davon ab, dem wegen seines Israel-
Gedichts in die Bredouille geratenen Grass 6ffentlich zu bescheinigen,
kein Antisemit zu sein. Wie ihn endlich das politische Reizthema Grie-
chenland veranlasste, sich fiir Europa und den Euro zu verwenden. Etc.
etc. — Ach ja, was mich noch interessieren wiirde: Weif? jemand, ob Walsers
in der Rechtfertigungsversuchung fiir dringlich befundenes Seminar zum
Barth-Nietzsche-Vergleich mal irgendwo stattgefunden hat?

26

Walsers Versuchung

Identifikation mit dem Aggressor. Ist es nicht dies, was es gerechtfertigt er-
scheinen lisst, bei Walsers Rechtfertigungstraktat tatsichlich von einer
»Versuchung« zu sprechen? In einem Sinne also, von dem ich nicht weif,
ob sich Walser dessen bewusst gewesen ist. Kénnte sein oder auch nicht.
Wer sich derart angezogen fiihlt von einer Gewaltidee bzw. einem Phantas-
ma des Gewalttitigen — theologischer Observanz in diesem Fall, fiir den
Vorgang jedoch sekundir —, dem kann das Faszinosum sein Bewusstsein
davon triiben, was da im Augenblick mit ihm vorgeht. Oder es umgekehrt
gerade schirfen fiir das, was als intellektuelle Versuchung an ihn heran-
tritt.

Machen wir’s konkret, Butter bei die Fische. Luther? Der durch seine
Barth-Lekiire rechtfertigungstheologisch aufgekratzte Walser winkt ab.
Calvin, wenn schon. Der Wittenberger ist ihm zu kompromisslerisch: be-
reit zu der Konzession, wenigstens durch den Glauben kénne der Mensch
etwas Gutes und Gerechtes fiir sich und die Welt bewirken. Gott ist nicht

65

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

fur die Menschen da, sondern umgekehrt, sie sind die Knetmasse in seinen
Hinden. »Paulus«, sagt Walser, »sieht Gott als Topfer, den Menschen als
Ton, Gott macht, sagt er, Gefifle des Zorns, die zur Vernichtung bestimmt
sind und Gefifle des Erbarmens, die er zur Herrlichkeit vorherbestimmt
hat.« Demnach wiren Zieglers »verhungernde Kinder«, mit denen er Wal-
ser so gewaltig auf die Nerven geht, solche »Gefifle des Zorns«, von Gott
gemacht, um zerschlagen zu werden. Was Walser so nicht sagt. Thm gentigt
und imponiert das paulinische Demonstrationsexempel fiir die Unbegreif-
lichkeit gottlicher Gerechtigkeit vom Blickpunkt der menschlichen aus: die
biblische Erzihlung von Jakob und Esau, wo Gott von Anbeginn den einen
so grundlos liebt, wie er den anderen hasst. Lehrreich zu sehen, meint
Walser, »wie unwichtig, wie klein Paulus den Menschen macht«. — Walser
zufolge soll uns Intellektuelle dies Beispiel lehren, »dass es nicht die unsin-
nigste Antwort ist, alles von einem Gott bestimmen zu lassen, dem gegen-
itber man so wenig zu bestellen hat wie in der Wirklichkeit«. Paulus und
Augustinus hitten sich immer schon einem Gott gegeniiber in der Pflicht
gesehen, »gegen den man wenig tun konnte, man wurde auserwihlt oder
eben nicht«. So Walser ein weiteres Mal, beeindruckt von dieser »ziemlich
radikalen Auffassung vom menschlichen Dasein«.

Identifikation mit dem Aggressor, dem Titer. Und sei es einem gedank-
lich vorgestellten, theologisch begrifflich blof ausgedachten. Jenem Gefifle
zerdeppernden Gewalttdter in seiner himmlischen Unbelangbarkeit. Oder
hat jemand eine bessere Erklirung? Dafiir, warum gerade das rabiattheo-
logische Narrativ, die tendenziell sadistische Erzdhlung von der gewalttiti-
gen Gottesherrschaft iiber die Welt und die Menschen als Reaktion auf die
Konfrontation mit irdischem Elend und ungerechtem Menschenschicksal
eine solche Faszination ausiibt. Weshalb von ihr eine »Versuchung« son-
dergleichen ausgeht. Intellektuelle Schlichtheit als Erklirungsgrund, wie
bei den Evangelikalen, entfillt jedenfalls bei Walser und seinen Koryphien
aus der theologischen Ahnengalerie.

Ich mdchte behaupten: »Identifikation mit dem Aggressor ist die Versu-
chung fiir Intellektuelle, weil sie ihnen — sind sie erst einmal entschlossen,
sich dem Denken als einem ungebremsten Triebgeschehen anheim zu ge-
ben — den grifsten Lustgewinn verschafft. Auf alle Fille ldsst sie die projektive
Identifikation mit dem letztverantwortlichen Machthaber und ursichlichen
Gewalttiter im Himmel als Reaktion auf das menschliche Desaster hinie-
den stirkere intellektuelle Befriedigung empfinden als etwa Mitgefithl mit
den Opfern, oder Empérung, Entriistung, Abgestoflen- und Angewidert-
sein, wie im Falle des wiitenden Jean Ziegler. — Dass die als Resultat einer

66

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

in Reinkultur ausagierten Logozentrik — eines Denkens ohne atemholende
Unterbrechung oder yogisches Korrektiv — vorgefiithrte Identifikation mit
dem Aggressor neben der intrapsychischen Gratifikation noch einen nar-
zisstischen Distinktionsgewinn unter den Peers verspricht, wird derjenige,
der sich hat verfithren lassen — er muss nicht Walser heifien —, als schénen
Mitnahmeeffekt gewiss zu schitzen wissen.

P.S. Wer wissen mochte, ohne Wikipedia anzuklicken, wie sich Recht-
fertigung bei Barth theologisch buchstabiert: Radikal Not tue dem Men-
schen einzig und allein ein Gerechtfertigtsein vor Gott, erstens. Zweitens
die kategorische Unméglichkeit, dies von sich her durch irgendetwas zu
vermogen, was die absolute Abhingigkeit von der géttlichen Gnadenwahl
zur Folge hat. Worauf beziiglich Walsers »Versuchung« sich einmal mehr
fragen liefe: Statt vor den Menschen gleich vor Gott gerechtfertigt sein
wollen, zeugt das nicht von einem Narzissmus der Premiumbklasse, Nar-
zissmus im Quadrat? — Ubrigens ist man auch noch andernorts im Intel-
lektuellenmilieu seit geraumer Zeit auf einen theologischen Grofidenker
aufmerksam geworden, nicht auf Barth, sondern gleich aufs Original, auf
Paulus. Der Italiener Giorgio Agamben hat iiber ihn ein Buch geschrieben
und auch der Franzose Alain Badiou, politisch dem hippen Linksradikalis-
mus 2 la Zizek zuzuordnen. Er, Badiou, hat Paulus fiir den Kommunismus
entdeckt, als Ahnherrn des Egalitarismus und Universalist avant la lettre.
Fragt sich: Wann zieht Dietmar Dath nach und schreibt das Science-Fic-
tion-Musical »Saulus Paulus Superstar«, Musik Heiner Goebbels, ehemals
»Linksradikales Blasorchester«?

27

Wohin einen die »Fliehkrifte« treiben

Von Stephan Thome erschien 2012 der Roman »Fliehkrifte«. Sein Protago-
nist ein Literaturwissenschaftler und Hochschullehrer, ein Intellektueller
also. Nichts besonderes fiir den deutschen Gegenwartsroman, wo es von
akademisch gebildetem Personal nur so wimmelt, da seine Autorinnen und
Autoren der nimlichen Peergroup entstammen. Das Besondere bei Thome:
Der Held stellt ganz zum Schluss eine wirklich intelligente Frage, die an
ihn selbst gerichtet ist. Eine Frage, die Frage, die sich Intellektuelle sonst
niemals stellen. Die Frage, »was ihn eigentlich getrieben hat« —ihn, »Hart-
mut, ein Vorname wie angegossen fiir den deutschen Durchschnittsin-

67

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

tellektuellen, der nicht weiter auffillt. »Was ihn eigentlich getrieben hat?
Nicht nur heute und auf dieser Reise, sondern immer schon? Wonach hat
er gesucht? Wovor ist er weggelaufen? Worin besteht dieses nicht fassba-
re, sich stindig wandelnde Etwas, das die Gestalt von Liebe und Ehrgeiz,
von Sehnsucht iiber Lust annehmen kann und das beinah alles zu kénnen
scheint aufler einem: aufhéren?« Und dann, oh Wunder, hért es doch ein-
mal auf. »Er schwimmt, allein, nichtens in einem siidlichen Meer, un-
geplant. »Das Wasser trigt ihn. Weit weg hort er eine Autotiir zufallen. Die
Kiiste wird breiter, Hartmut kann bereits die Lichter des nichsten Dorfes
erkennen und sein Staunen hilt an. Nach einigen Ziigen dreht er sich auf
den Riicken, stellt alle Bewegungen ein und folgt der sanften Strémung
des Meeres. Vielleicht musste er 3000 Kilometer fahren nur fiir diesen Mo-
ment. Um einmal in einem anderen Element zu treiben, ohne Ziel, ohne
Angst. Endlich, denkt er, streckt Arme und Beine aus und betrachtet den
Mond. Die Fliehkrifte ruhen ...«

Musste er — muss man — »3000 Kilometer fahren nur fiir diesen Mo-
ment«? Den Moment, »ohne Ziel, ohne Angst« zu sein. — Wer erkennt, dass
ein Ja auf diese Frage nicht die richtige Antwort auf sie wire und dass tiber-
haupt die >richtige« keine sprachliche oder diskursive sein wird, der oder
die kénnte bereits auf dem >rechten Weg« dahin sein, sich gewisse lebens-
lingliche Irrfahrten oder Umwege von 3000 Kilometern zu ersparen. Eine
Einsicht, die das Einsichtsvermégen der >Einsichtigens, der Intellektuellen,
ubersteigt?

P.S. Thomes Schlussfrage nach dem Nicht-Fassbaren, sich stindig wan-
delnden Etwas, das »beinah alles zu kénnen scheint, aufler: aufhéren« — die-
se >Frage aller Fragen«< hat, moralisch zugespitzt, schon einmal ein Jung-
intellektueller gestellt vor bald 200 Jahren. Er hat sie nicht einer epischen,
sondern einer dramatischen Figur in den Mund gelegt: »Was ist das, was
in uns hurt, lugt, stiehlt und mordet?« Man kann nicht sagen, dass das
westlich-abendlindische, intellektuelle und philosophische Denken den
Ernst und die Insistenz dieses Fragens seither nicht vernommen hitte.
Doch hat es ausschlieflich in diskursiver Manier darauf reagiert. Mit so-
ziologischen bzw. gesellschaftlichen und politischen Antworten wie auch
mit psychologischen bzw. psychoanalytischen Antwortversuchen, die als
solche nicht einmal falsch gewesen sein miissen. Sie waren jedoch, auch
wenn sie dies vielfach von sich behauptet haben, nicht wirklich radikal,
nicht radikal genug. Sie dringen nicht vor bis an die Wurzel des Bewusst-
seins.

68

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28

»Die Weiflen denken zu viel« —
und die Intellektuellen zu wenig?

Umtriebig reanimiert Harald Welzer, im Hauptfach Sozialpsychologe, seit
geraumer Zeit das Rollenmodell des engagierten Intellektuellen. Nachdem
es Grass ausgelaugt und zuletzt zur Lachnummer heruntergewirtschaf-
tet hatte, haucht ihm die Welzersche Performance wieder Leben ein. Ob
dauerhaft, bleibt abzuwarten. Genese und Motiv der Reanimation lassen
sich, folgt man dem Protagonisten, so umschreiben: Welzers Welt hatte mit
einem Mal einen Sprung. Nach dem, was er bekundet und wie er von dem
spricht, das ihn bewegt, méchte ich sagen, es handelt sich um die Kluft
zwischen Wahrheit und Wahrhaftigkeit. »Versuch, in der Wahrheit zu le-
ben« hat Vaclav Havel in einem Buchtitel genannt, worum es Welzer geht.

Der Riss zwischen Wahrheit und Wahrhaftigkeit, der weh tut, kann ent-
stehen, wo es um Wahrheiten geht, die einen selbst betreffen, und zwar
als verantwortliches Individuum, dem seine Handlungen und ihre Kon-
sequenzen nicht nur zurechenbar sind, sondern vor allen Dingen nicht
gleichgiiltig. Man konnte auch sagen, der kein Zyniker sein méchte. Dass
jemand personlich nicht auf der Hohe seines intellektuellen Wissens und
seiner Einsichtsfihigkeit agiert, ist keine Schwiche, die speziell Intellek-
tuelle heimsucht. Darauf trainiert, geschickt, um nicht zu sagen raffiniert
von ihrem Verstand Gebrauch zu machen, erweisen sie sich jedoch als
Virtuosen im Kleinreden, Herunterspielen, Zum-Verschwinden-bringen
kognitiver Dissonanzen und also auch einer etwaigen Wahrhaftigkeitslii-
cke. — Ich nehme nicht an, dass Welzer die sophistischen Trickkiinste des
Intellektuellen ungeniigend beherrscht, er will sich ihrer nicht bedienen
und das spricht fiir ihn. Es macht ihn sozusagen tauglich fiir die Rolle des
engagierten Intellektuellen. Dafiir eignen sich in Zukunft nur die Dinn-
hiutigen, nicht die Dickfelligen und Schizoiden.

Zu jenen Wahrheiten - fiir ihn sind es weitgehend empirisch gesicher-
te Erkenntnisse — iiber soziales Verhalten und politisches Handeln oder
Nichthandeln, die uns und das heifit grosso modo jeden Einzelnen von uns
ein Wahrhaftigkeitsproblem bescheren, zihlt Welzer aufler der globalen
Wahrheit des verheerenden 6kologischen Fuflabdrucks, den wir tagtiglich
hinterlassen, auch hiesige bildungspolitische Tatsachen wie das Ruindse
und mit Blick auf die Vollstrecker Selbstruinése der Bologna-Reform. Ins-
besondere an dem Phinomen, wie sich das Gros deutscher Hochschulleh-
rer wider besseres Wissen vor diesen Karren hat spannen lassen, exemp-

69

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

lifiziert Welzer, worin in seinen Augen die Ursache solch schizophrenen
Gebarens liegt und womit zugleich auch schon Abhilfe geschaffen werden
kénnte. Selbst denken lautet seine Diagnose. Ergo lasse sich mit der Behe-
bung dieses Mangels — dass nicht oder nicht gentigend »selbst gedacht<
werde — der Spalt zwischen Wahrheit und Wahrhaftigkeit schliefien, dest-
ruktives und autodestruktives Verhalten vermeiden. Wie aber ist es um die
Plausibilitit von Welzers >Diagnose- und Therapievorschlag in einem« be-
stellt? Denken Deutschlands Professorinnen und Professoren, die wie es so
schon heifit, die Bologna-Reform mittragen, zu wenig bzw. >nicht selbst<?
Miisste man den einen oder die andere gar in Dobellis Klippschule des
klaren Denkens schicken? — Die Ethnopsychologen Goldy und Paul Parin
brachten vor langer Zeit ein Buch heraus mit dem Titel »Die Weiflen den-
ken zu viel«. Das war zweifellos durch die kulturelle Brille der westafrikani-
schen Dogen gesehen, muss deswegen aber nicht falsch sein. Diese der
Welzerschen entgegengesetzte Primisse einen Moment lang ernst genom-
men, liefle sich weitergehend fragen, ob Welzers emphatische Formel vom
»selbst denken« nicht einer grundsétzlichen Illusion aufsitzt. Der nimlich,
dass, wo sich in unserer Welt etwa zwischen Wahrheit und Wahrhaftig-
keit Risse auftun uns zuallererst das Denken frommt, wenn nicht Denken
allein. Das wire dann allerdings eine Illusion, der die meisten von uns nur
allzu gerne anhingen. Und um die Zukunft dieser Illusion wire es ange-
sichts ihrer Verankerung in den Tiefen westlich-abendlindischer Geistes-
geschichte wahrscheinlich nicht einmal schlecht bestellt.

29

Selbstvergessen »in Translation< bei Tomate mit Ol —
ein intellektuelles Friihstiicksexerzitium

Zum Friihstiick ein Gedicht, nein mehr noch: eines iibersetzen, ein fremd-
sprachiges Gedicht ins Deutsche iibertragen. Fiir Michael Kriiger — mit
Eintritt ins 8. Lebensjahrzehnt Verleger a.D. und selber als Lyriker und
Erzihler hervorgetreten — ist die Friihstiicksiibersetzung ein Tageshche-
punkt schon gleich am Morgen. Kein besserer Anschub der Gliickshormo-
ne und Wachmacher des Geistes fiir ihn als allmorgendlich einen Lyrik-
band vom bereitliegenden Stapel zu nehmen und eines der Gedichte zu
iibersetzen. Moglichst noch aus einer ihm nicht geldufigen Fremdsprache

70

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

und also mit Dictionary und so fort, wie es der translatorische Tausendsas-
sa Raoul Schrott vorgemacht hat.

So schauen sie aus, die fiir den Massengeschmack ein wenig seltsamen
Exerzitien waschechter Intellektueller. Ihren Espresso oder Latte Macchiato
schliirfen auch Nichtintellektuelle. Die Friihstiickstomate mit Ol und das
Gedichte-Ubersetzen indes haben das Zeug zum Alleinstellungsmerkmal.
Frither taten es die exakt gespitzten Bleistifte, die penibel zurecht gelegten
Quartbogen, das zum exquisiten Accessoire aufpolierte Handwerkszeug der
Intellektuellen- oder Gelehrtenkaste. Der Exerzitiencharakter entsteht aber
erst durch den streng regelmifligen Gebrauch dieser Utensilien, stets zur
selben Zeit am selben Ort. Mit Blick in eine noch nicht allzu ferne Vergan-
genheit zihlen Thomas Mann und Paul Valéry zu den intellektuellen He-
roen, deren schriftstellerische Arbeit sich in der strikt diszipliniren Form
eines tiglich nach Ort und Uhrzeit genauestens anberaumten Schreibexer-
zitiums vollzogen hat. Hier eine kiinstlerisch sublimierte Zwangsneurose
zu wittern, zeugt von Unverstindnis. Die Exerzitienform wiirde als Form
ignoriert. Verkannt wiirde das Wesen und auch die kulturelle Produktivitit
einer dem Ursprung nach zwar geistlichen Ubung, die sich jedoch eben-
so als sikulare Formbestimmung von Handlungen und Titigkeiten eignet
und bewihrt. Der seiner Idee nach zu wiirdigende Effekt des Exerzitiums,
gleichviel ob geistlich oder weltlich, ist primir und in der Hauptsache ein
subjektiver: Selbstvergessenheit. Technische Akkuratesse, der Gewinn nach
der objektiven Seite hin, wird fiir nachrangig erachtet.

30

»Methodische Lebensfithrung« — nur wie?

Vier Brote, sechs Wiirste, zwanzig Biere. So hat man sich den gesunden Ap-
petit des Soziologen Max Weber plastisch vorzustellen. Oder waren es zehn
Wiirste und sechs Brote? Egal, ich werde das jetzt nicht nachkontrollieren.
Wer es genau wissen mochte, schaut in einer der aktuellen Biographien
itber Max Weber nach. Inzwischen gibt es bereits drei davon, jede so dick
wie eine Wurststulle. Das Beispiel fiir die Vollwertdiit des GroRintellektu-
ellen stammt aus der Feder von Marianne Weber, der Gattin des Gelehrten,
die akribisch Buch gefiihrt hat iiber Leben, Leib und Werk. Und so neben
den nichtlichen Pollutionen ihres Gatten — verdammt, ein Ausrutscher

71

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

unter die Giirtellinie, soll nicht wieder vorkommen! — auch iiber dessen
Essgewohnheiten, um nicht zu sagen Fressattacken, Rechenschaft gibt.

Wer das mit den Wiirsten etc. liest, fragt womdglich: Bin ich hier richtig
beim Entdecker der »methodischen Lebensfithrung«? Man hitte zu erwi-
dern, dass Weber ja lediglich das Wort erfunden hat. Wo kidmen wir hin,
wenn Intellektuelle das, wovon sie reden oder schreiben, auch noch alles
selber praktizieren miissten. Auflerdem erklirte sich Max fiir »religiés un-
musikalisch«, was einer »methodischen Lebensfithrung« bei ihm persén-
lich ebenfalls im Wege gestanden hitte. Denn diese, so hat er behauptet, sei
eine Folgeerscheinung >religiéser Musikalitit.

Hat er auch nicht methodisch sein Leben gefiihrt, so war Max Weber
doch methodisch genug, schreibend Seite um Seite zu fiillen. Sodass wie-
derum Marianne, die zuverlissige Gattin, die oft genug losen Enden seiner
wissenschaftlichen Prosa zu einem jeweils lesbaren Konvolut zusammen-
flicken konnte. — Einen >methodischen Schreiber< darf man sicher auch
Webers Nachfahren Jiirgen Habermas nennen. Lassen sich die beiden nicht
wunderbar unter das Motto stellen Die Moderne ein unvollendetes Schreibpro-
Jjekt? Mit seinem akademischen Vorfahren hat Habermas auflerdem nach
eigener Aussage die spezifische Talentlosigkeit gemeinsam, »religiés un-
musikalisch« zu sein. Aber, wie mir scheint, wiederum nicht religiés un-
musikalisch genug, um den Gedanken einer »methodischen Lebensfiih-
rung« jenseits der religiosen Konnotation des Begriffs — ich kénnte auch
sagen: den Gedanken eines mental und existenziell transformatorischen
Exerzitiums — in Erwigung zu ziehen. Doch der Habermas, fillt mir ein,
ist auf unserer Sightseeing-Tour tiber die Intellektuellen-Reeperbahn erst
viel spiter dran.

P.S. Wo zur Zeit der Megatrend der »Selbstvermessungx, des Selftrack-
ing, tiber uns hereinbricht: Ist das nicht exakt die sikulare Variante der
»methodischen Lebensfithrung«? Passend zum digitalen Zeitalter mit des-
sen Selbstoptimierungswahn? Auf alle Fille diejenige Variante, die uns am
ehesten blitht. Auch der Soziologe Ulrich Brockling — wir verdanken ihm
das soziologische Diagnoselabel vom unternehmerischen Selbst — zeigt sich
(in einer Expertenrunde von SWR2 Forum) wenig begeistert. Man werde
gewissermafien »zum Buchhalter seines eigenen Lebens [...], einer Ratio-
nalisierung aller méglichen Lebensiduflerungen« — unsere >Jenseitigens,
Max und Marianne, der Rationalisierungstheoretiker und seine Buchhal-
terin, hitten es mit einer gewissen Befriedigung zur Kenntnis genommen.
Andererseits fillt ihm, Brockling, auch nichts Besseres ein beziiglich einer
sikularen Form »methodischer Lebensfithrung«. Ein mattes >Ja, aber« ist

72

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

alles, was er dem >unbestreitbar Vorteilhaften< der methodischen Selbst-
vermessung entgegenzusetzen hat: Ob denn da noch Raum bliebe »fiir
Exzesse, fiir Verschwendung, fiir mal wirklich die Sau raus lassen oder
fiir so was wie Rausch«? Vor lauter Rausch und Extase des Sich-Selbstver-
messens. Eine »gewisse Wurstigkeit, aber das ist auch Lebensqualitit, ist
alles, wozu er am Ende rit. »Die Wurstigkeit muss auf alle Fille gewahrt
bleibeng, stimmten ihm prompt seine Koexperten zu — und schlugen somit
elegant, wenngleich unbeabsichtigt, den Bogen zuriick zu Webers Wiirs-
ten, denn von der Wurstigkeit zur Wurst ist es nur ein Katzensprung.

31

Ankommen in der vollendeten Zukunft
oder Futur II

Noch einmal zu Harald Welzer, dem >Selbst-Denker< und >Transforma-
tionsdesigner¢, Lehrstuhl fiir »Transformationsdesign« heifdt die an der
Uni Kiel ihm auf den Leib geschneiderte Stelle. Im Mittelpunkt von Harald
Welzers intellektuellem Animationsprogramm »selbst denken« steht das
Gedankenexperiment »Futur Il«. Eine jede und ein jeder stelle sich vor,
dass wir, was fiir uns jetzt noch Zukunft ist, bereits hinter uns haben und
auf diejenige oder denjenigen zurtick blicken, die bzw. der wir gewesen
sind. Im Hintergrund des Vorschlags zu dieser futuristischen Retrospekti-
ve steht bei Welzer jedes Mal die Annahme — und die gehért zum gedank-
lichen Experiment unbedingt dazu —, dass sich die gegenwirtigen Trends
unverindert fortschreiben — fortgeschrieben haben werden — und das Bild
bzw. Selbstbild, das wir dann zu sehen kriegen, alles andere als erbaulich
sein wird. Im Gegenteil, wir wiirden uns dafiir hassen, diejenigen gewe-
sen zu sein, die das alles »dermafen vermasselt« haben. Und weil wir uns
derart hisslich, schibig, verdchtlich vorkommen und so jemand eigentlich
nicht gewesen sein wollen, machen wir in Folge dieses heilsamen Schocks
endlich kehrt, und fangen alles ganz anders an.

Was fiir eine gedankliche Verrenkung! Und woher nimmt Welzer den
Optimismus, dass sie auch noch funktioniert? Ist das nicht einer dieser
fruchtlosen moralischen Selbstiiberrumpelungsversuche? Uberdies be-
frachtet mit einer apokalyptischen Trendannahme. Wo wir mit Karl Valen-
tin lingst wissen, dass Prognosen so eine Sache sind, besonders wenn sie
die Zukunft betreffen. Und jetzt auch noch Futur II.

73

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32

Ankunft in der immerwihrenden Gegenwart

Bekanntlich lebt man so oder so immer in der Gegenwart. Demnach si-
muliert Welzers Futur II-Gedankenspiel gegenwirtig lediglich ein anderes
sTeilstiick« der immerwihrenden Gegenwart. Antizipation und Probe-
handeln sind selbstverstindlich kulturelle >Skills¢, es geht nicht darum,
sie schlecht zu reden. Stellt sich blof die Frage, ob wir — wie Welzer sugge-
riert — unter einem Mangel an gedachter Gegenwart leiden. Oder ob unsere
Misere nicht vielmehr damit zu tun hat, dass wir der basalen Tatsache als
solcher, wonach Leben allemal im Gegenwartsmodus stattfindet, ungenii-
gend Rechnung tragen.

Was heifdt ungeniigend? Bildlich gesprochen heifit es: Zeitlich und situ-
ativ unangebrachte und héchstwahrscheinlich iiberfliissige Gedanken an
Zukiinftiges oder Vergangenes halten uns davon ab, in der Gegenwart anzu-
kommen. Was, nebenbei gesagt, bei der Imaginationstitigkeit des Schreib-
exerzitiums nicht der Fall ist, weil es sich um eine eigens fiir diesen Zweck
arrangierte Gegenwart handelt. Den gedanklichen Fliehkriften zum Trotz
in einer Gegenwart anzukommen, die entweder als solche unsere Aufmerk-
samkeit verdient oder sie allein um unserer Selbst willen von uns fordert,
dazu dient ein anderes Exerzitium, das yogische. Indem es die Gedanken,
die in zukiinftige oder vergangene Pseudogegenwart ausbiichsen, zur Ruhe
kommen lisst.

Also yogische Aufmerksambkeitsiibung statt Futur II. Statt gedanklicher
Klimmziige, um sich mit ungewissem Ergebnis in eine fiktive Gegenwart
zu hieven: volle Aufmerksambkeit fiirs Gegenwirtige. Wie nichts sonst hilft
diese Ubung zu erkennen — das moralisch intakte Individuum vorausge-
setzt —, was zu tun und was zu lassen ist, ob unmittelbar oder bei nichster
Gelegenheit. — Doch bereits fir sich genommen manifestiert das yogische
Exerzitium — im Unterschied zu Welzers gedanklicher Trickkunst, der das
Praktische erst noch folgen soll — eine einschneidende Praxis, ein entschie-
denes >Tun und Lassen<. Muss man es nicht so sehen: Gegenwartsaufmerk-
sambkeit ist emissionsarm und ressourcenschonend wie kaum sonst etwas.
Eine yogische Ubungsstunde pro Tag oder auch zwei und die Energiewen-
de — um derentwillen Welzer sein Projekt Futur II anstrengt — hitte auf
der personlichen Ebene bereits stattgefunden. Gewiss eine utilitaristische
Verkiirzung. Aber warum nicht, wenn es der Apokalypseabwehr dienlich
ist. — An sich sollte man es als Selbstzweck begreifen: Ankommen in der
Gegenwart. Nichts befriedigender als das. Wie im Grunde auch die chro-

74

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

nisch Gegenwartsfliichtigen wissen, wenden sie sich doch von der einzi-
gen, vor ihrer Nase liegenden Gegenwart stets in der Meinung ab, es sei
ihnen moglich, stattdessen in einer zukiinftigen, besseren anzukommen.

33

Der Yogi, ein Kurzportrit fiir anspruchsvolle Leser

Was hat man sich unter einem Yogi vorzustellen? Einen Virtuosen der
Gliedmaflenverrenkung? Einer, der die Fiile kreuzweise in den Nacken
legt, sodass der grofle Zeh des rechten Fufles hinter dem linken Ohrlipp-
chen hervor lugt und der des linken hinter dem rechten? I wo! Der von
mir ins Spiel gebrachte Yogi ist ein Yoga praktizierender nach MaRRgabe
eines Prinzips mentaler Observanz. Was es besagt, steht gleich eingangs
in einem Schliisseltext des Genres. Darum einen Moment lang >back to the
rootss, den intellektuellen Wurzeln des Yoga.

Das Yoga-Sutra des Patanjali (der nach neuerem Forschungsstand nicht
identisch sein soll mit dem Gelehrten und Grammatiker gleichen Namens
aus dem frihen 5. Jh.) beginnt seine Unterweisung in der Disziplin des
Yoga mit den Worten Yoga Citta Vrtti Nirodha. Auf Deutsch: Im yogischen
Bewusstsein sind die Denkvorgidnge zur Ruhe gekommen. Oder, angelehnt
an die Bildlichkeit des Sankskrit (Nirodha): Yoga ist das sVerwehen« der Ge-
danken, Windstille der Reflexion gleichsam. — Im Zen spricht man kiirzer
noch von Nicht-Denken bzw. Nicht-Geist.

Nicht-Denken, Nicht-Geist, Verwehen der Gedanken — was sagt denn
dazu der westliche Intellektuelle? >Heavy stuff<? Oder bestenfalls: Stoff fiirs
Orchideenfach, die Indologie beispielsweise? — Nicht unbedingt. Unter hie-
sigen Intellektuellen ist dem einen oder anderen der yogische Zustand —
inkognito, versteht sich — durchaus nicht ginzlich unbekannt. Er kennt
ihn — selbstverstindlich diesseits der formellen Disziplin zu dessen Kultivie-
rung —sogar aus erster Hand: als die fliichtigen Bewusstseinsmomente einer
infolge kurzzeitig nachlassender Reflexionstitigkeit gesteigerten Wirklich-
keitswahrnehmung.

Als Beleg fiir meine Behauptung, dass Nicht-Denken, Nicht-Geist, der
yogische Bewusstseinszustand keineswegs bohmische Dorfer sein miissen
fur ein Intellektuellengehirn unserer Tage, hier der Originalton eines nicht
ganz Unbekannten. Von der »Gliicksvorstellung einer Gegenwirtigkeit von
Natur und von Gegenstinden, ist da bei ihm die Rede. Und zwar aus-

75

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

driicklich »nicht von Ideen, sondern von Gegenstindlichkeit und einer
bestimmten >Réverie<, wie sie Rousseau angesichts eines schieren Wahr-
nehmens von Naturgerduschen und des Elementaren (erfahren hat). [...]
Gliickswahrnehmungen, die keine Gegenposition zum Geist sind, aber sie
sind nicht vermittelt durch den Geist, sondern sie sind vermittelt durch
ein Apriori. [...] Diese Wahrnehmung des »etwas geschieht< ohne dass man
das identifiziert ... Es ist nicht, dass ich weif3, was geschieht, sondern dass
etwas geschieht.« Schliefllich spricht er noch von seiner »gliickhaften«
Empfindung angesichts »der schieren Gegenstindlichkeit einer Blume, [...]
der schieren Gegenstindlichkeit eines normannischen Himmels«, wie sie
die franzosischen Impressionisten in ihren Bildern zur Erscheinung ge-
bracht haben. — So weit der Connaisseur des »europidischen Denkens«< Karl
Heinz Bohrer iiber nichtdenkende Prisenz, das apriorische Gewahrsein
des Nicht-Geistes, die Wahrnehmung des schieren Dass im yogischen Zu-
stand. (Meine Quelle, das Gesprich zwischen Karl Heinz Bohrer und dem
Journalisten Jochen Rack in SWR2 »Zeitgenossen« aus dem Jahr 2012.)

34

Der Yogi und der Kommissar —
Besuch im Club der toten Denker

Keine Angst, ich halte mich an das im Vorwort gegebene Versprechen. Hier
geht es jetzt nicht mit einem Krimi weiter. Auf dem Programm steht ein
lingerer Abstecher in den Club der toten Denker. Und der weltgewandte
Citoyen und Homme de Lettre, mit dem wir uns im Club verabredet ha-
ben —»in effigie« selbstredend bzw. in Gestalt der von ihm hinterlassenen
Texte — dachte nicht an einen Kriminalkommissar, als er 1944 einen Essay
verfasste mit dem Titel »Der Yogi und der Kommissar«. Gemeint ist der
Politkommissar sowjetischer Prigung, wie es ihn heute wohl nur mehr
in Nordkorea zu besichtigen gibt. Fiir den das Prekire der >Conditio hu-
mana< unterm grellen Licht des politischen Totalitarismus blofllegenden
intellektuellen Analytiker Arthur Koestler verkorpert um die Mitte des
vergangenen Jahrhunderts der »Kommissar« das Extrem des politischen
Revolutionirs, wie er seit 1789 das Heil einer in Heillosigkeit zu versinken
drohenden Menschheit in der Gesellschaftsverinderung sucht.

Und der Yogi, was hat der mit dem Kommissar zu schaffen? Nichts.
Beziehungsweise dies, dass er am anderen Pol fiir die reinste Verkérpe-

76

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

rung der der politischen entgegengesetzten Haltung steht: der mensch-
heitlichen Misere durch innere Wandlung, mittels »Selbsttranszendenz«
zu begegnen. Koestlers »Yogi« verweist mithin auf einen Typus und will
als solcher per Definitionem umfinglicher als seine geschichtliche Folie
verstanden sein. Man darf also hier den Yogi — durchaus analog zur Ver-
wendung dieses Namens im Fall des Intellektuellen und des Yogi — nicht
mit dessen empirischem Erscheinungsbild auf dem indischen Subkonti-
nent verwechseln. — Der Leitgedanke von Koestlers Essay »Der Yogi und
der Kommissar« zielt nun dahin, dass um einer humanen Zukunft willen
eine Synthese der beiden polaren Typen, des »Heiligen« und des »Revolu-
tiondrs«, anzustreben sei. Wobei mit der Integration der Gegensitze auch
deren jeweilige Zuspitzung entschirft wiirde — ein gemifigter Yogi und
ein mafivoller Politiker in einer Brust vereint. Oder die Personalunion des
mit Augenmafl Titigen und eines moderat Kontemplativen.

»Es ist leicht zu sagen, dass alles was verlangt wird, eine Synthese zwi-
schen dem Heiligen und dem Revolutionir ist, aber sie ist bisher nie gelun-
gen.« So mit einem priifenden Blick auf den Geschichtsverlauf Koestlers
vorliufiges Resiimee seiner Uberlegungen zur Polaritit von Gesellschafts-
verinderung und Selbstverinderung. »Offenbar verbinden sich die beiden
Elemente nicht und dies mag einer der Griinde dafiir sein, dass wir ein sol-
ches Durcheinander in unserer Geschichte haben. Die affektiven Energien
des Kommissars sind auf das Verhiltnis zwischen den Individuen und der
Gesellschaft festgelegt, die des Yogi auf das Verhiltnis zwischen dem Indi-
viduum und dem Universum.« Und statt auf die wiinschenswerte »Synthe-
se« hinauszulaufen, »haben diese Bewegungen einen Pendelrhythmus«.
Historisch sei ein »Ausschlagen dieses Pendels von den rationalistischen
zu den romantischen Perioden und zuriick« zu beobachten.

Umso spannender deshalb fiir den Leser zu beobachten, dass der Au-
tor von »Der Yogi und der Kommissar« als Quintessenz seines Risonne-
ments dennoch am Desiderat der Synthese festhilt. Nicht erst beim Lesen
szwischen den Zeilen« spilirt man, wovon Koestler ausgeht und was ihn
zu vorsichtigem Optimismus veranlasst. Eine fiir den intellektuellen Auf-
klarer typische Unterstellung: Ist die geschichtliche Tatsache jener Pendel-
bewegung erkannt und durchschaut, so sind die in diesem Bewusstsein
Handelnden ihr nicht linger wie einem ehernen Gesetz blindlings unter-
worfen. Die gewonnene Einsicht nicht in die Notwendigkeit der Perpetu-
ierung, vielmehr die Freiheit der abweichenden Gestaltungsmoglichkeit,
lisst hoffen: auf Integration der in der Vergangenheit gegeneinander ver-
selbstindigten Momente, auf kiinftige Synthese. — Lassen wir uns, von Ko-

77

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

estlers verhaltener Zuversicht bereits ein wenig angesteckt, kurz dessen
Argumentationskette iiber den Daumen laufen.

Der »Kommissar, der Revolutionir, der Politiker, der >Macher, sie ken-
nen lediglich das »Bezugssystem Mensch-Gesellschaft«. Der »Yogi«, der
»Heilige«, der »Mystiker, fiir sie dagegen existiert allein das »Bezugssys-
tem Mensch-Universume«. Der erst noch zu vollziehende Erkenntnisschritt
besteht Koestler zufolge darin, sich zu der psychologisch wie politisch ent-
scheidenden Einsicht durchzuringen: Nur dort, wo die Beziehung »Mensch-
Universum« — die »Nabelschnur des Yogi, seine Verbindung mit dem
Absoluten« — mit der >Arbeit« am »Bezugssystem Mensch-Gesellschaft«
aufrecht erhalten wird, besteht Aussicht auf politisches Gelingen. »Alle
Versuche, durch Kommissar-Methoden die menschliche Natur zu dndern,
sind bis jetzt fehlgeschlagen, vom Sonnenstaat des Spartakus tiber die In-
quisition und die Reformation bis zu Sowjetrussland.« Nicht zuletzt, weil
die Kommissare mit dem seelischen Kontakt zu ihrem »Unterbewusst-
sein« auch die Bande zum »Absoluten« gekappt hatten. »Deren Seelen den
Erstickungstod sterben« und die dann »so leichenhaft erscheinen wie die
Sinowjews bei den Moskauer Schauprozessen [...] oder so impotent und
ausgedorrt wie die Biirokratie der Linksparteien. Seit Rosa Luxemburg
ist kein Mann und auch keine Frau aufgetreten, die gleich ihr mit dem
»ozeanischen Gefithl« und mit Tatkraft gleichermaflen begabt gewesen
wiren.« — Die geschichtliche Pendelbewegung vom einen zum anderen
»Ausschliefllichkeitsextrem« hat bis dato die »Synthese« als Conditio sine
qua non gelingender Gesellschaftsverinderung verhindert. »Das 19. Jahr-
hundert brachte eine [...] allgemeine Verlagerung zum Kommissar. [...] Das
derzeitige Klima begiinstigt die entgegengesetzte Richtung.« Seit den 30er
Jahren — d.h. in der Zeit zwischen den beiden Weltkriegen — sieht Koestler
insbesondere Wissenschaftler und Intellektuelle mit »affenhafter Behin-
digkeit« unterwegs zum Pol des Yogi oder des Mystikers — befliigelt von
einer >mystischen Stimmung« unter den Quantenphysikern.

Fiir Koestler bedeutet dies: der geschichtliche Augenblick, eine Chan-
ce zu nutzen. Freilich durch intellektuell raffinierte Intervention: Gerade
nicht in das mystische »Siuseln« von »Schriftstellerkollegen« einzustim-
men, das sich schon wieder bewusstlos dem einseitigen Pendelausschlag
iiberldsst. Vielmehr miisse man »ernstlich versuchen, gegen den Wind zu
segeln. [...] Wer bewusst ist, der widerstrebt«. Und zwar in dem >Kairos-
Bewusstsein¢, dass gerade diese heikle Tatsache, wonach die »Giiltigkeit
des vertikalen Vorgehens ... wieder anerkannt zu werden (beginnt)«, die
»geschichtliche Gelegenheit« bietet, »die Synthese zu vollziehen«. Die Syn-

78

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

these der vertikalen oder Yogi-Dimension und der horizontalen Dimen-
sion des politischen Handelns. Und da dem engagierten Intellektuellen
ab und an ein Schuss Pathos gut zu Gesicht steht — und der eingedenk
des Gravititischen der hier verhandelten Sache auch kein bisschen {iber-
trieben erscheint — heifdt es gegen Ende von Koestlers Essay: Sich auf die
intellektuelle Hohe jenes Synthesebewusstseins zu erheben »ist vielleicht
die notwendigste und schwierigste Aufgabe, vor die sich das Menschen-
geschlecht je gestellt sah«.

35

Der Intellektuelle als praktizierender Yogi: zu viel verlangt? —
Besuch im Club der toten Denker, Fortsetzung

Verweilen wir noch ein bisschen bei Koestler im Club der toten Denker
und werfen einen Blick auf die biographischen Hintergriinde und Zusam-
menhinge seiner Reflexionen iiber den Yogi und den Kommissar. Wie ist
es ad personam gefragt um die mogliche Fallhthe zwischen dem Pathos
des Ideals und der lebensgeschichtlichen Wirklichkeit beim Intellektuellen
Koestler bestellt gewesen? Hat er etwas von der vom Autor Koestler gefor-
derten Integration des Yogischen und des Politischen, des »Heiligen« und
des »Revolutionirs« in der eigenen Vita verwirklichen bzw. antizipieren
konnen? Sich >ein Stiick weit« auf »die intellektuelle Héhe jenes Synthese-
bewusstseins zu erheben« — die Verbindung zwischen der vertikalen Di-
mension einer Fithlungnahme mit dem Absoluten und der horizontalen
Dimension unseres raumzeitlichen Handelns —, jene Synthese, die er im
Fazit seines Essays aus den 194o0er-Jahren als »die vielleicht notwendigste
und schwierigste Aufgabe« erblickt, »vor die sich das Menschengeschlecht
je gestellt sah«.

Wer Koestlers Lebensgeschichte kennt, dem wird auffallen, dass sich
die an sich legitime Frage nach einer vorwegnehmenden individuellen Ver-
wirklichung der prospektiv von Jedermann bzw. »auf gattungsgeschichtli-
cher Stufenleiter< zu absolvierenden Bewusstseinstransformation im Falle
Koestlers zunichst einmal paradox ausnimmt. Denn bevor er iiberhaupt
den theoretischen Begriff der Bewusstseinssynthese und ihrer mensch-
heitlichen Perspektive formulieren und dies dann als intellektuelle Heraus-
forderung der >geschichtlichen Stunde< wahrnehmen konnte — geschweige
denn sich die Frage nach praktischen Schritten einer je individuellen Reali-

79

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

sierung hitte vorlegen konnen —, machte ihn ein Widerfahrnis mit dem »in-
tegralen Bewusstseinszustand« als von ihm selbst unmittelbar erfahrener
Wirklichkeit bekannt. Diese Erfahrung allererst hat ihn zur intellektuellen
Beschiftigung mit einer bewusstseinstransformatorischen Perspektive
motiviert und das lebenslange Interesse an deren Fragen- und Problemkreis
geweckt. Fiir jene Erfahrung stand seither in Koestlers Reflexions- und
Theoriekosmos die Chiffre des »ozeanischen Gefiihls«. Die von Freud ge-
borgte Metapher versinnbildlicht die mystische Erlebnisqualitit der Allver-
bundenbheit. Voriibergehend in sie eingetaucht zu sein in jener erschiittern-
den, die lebensgeschichtliche Zisur der Koestler’schen Vita markierenden
Erfahrung, hat Koestler nach eigenem Bekunden »mit der unmittelbaren
Gewissheit erfiillt, dass es eine hohere Ordnung der Realitit gibt und dass
diese hohere Ordnung allein dem Sein seinen Sinn verleiht«. Die ihm zu-
teil gewordene Einsicht in diese »hohere« oder »dritte Ordnungx, folgend
auf die sinnlich-materielle sowie die begrifflich-rationale, hat er spiterhin
immer wieder so beschrieben und auf den Punkt gebracht: »So wie die be-
griffliche Ordnung die Illusionen und Entstellungen der Sinne bloflegte,
so zeigte die dritte Ordnung, dass Zeit, Raum und Kausalitit die schein-
bare Isolierung, Abgeschlossenheit und raum-zeitliche Begrenzungen des
Ichs von der nichst héheren Schicht her gesehen nur optische Tduschun-
gen waren. Wenn man die Illusionen der ersten Art als wahr unterstellte,
dann ertrank die Sonne jede Nacht im Meer und ein Splitter im Auge war
grofRer als der Mond. Und betrachtete man die begriffliche Welt filschli-
cherweise als die letzte Realitdt, wurde die Welt zu einer ebenso absurden,
von einem Idioten oder idiotischen Elektronen erzihlten Geschichte, in der
kleine Kinder von Autos iiberfahren und kleine andalusische Bauern durch
Herz, Mund oder Augen geschossen wurden. Geschichten ohne Sinn und
Verstand. Oder wie man die Anziehungskraft eines Magneten nicht mit
der Haut spiiren konnte, so konnte man auch nicht hoffen, in begrifflicher
Form die Natur der letzten Realitdt zu erfassen.«

Die zeitgeschichtlichen Anspielungen gegen Ende des Zitats rufen
die Umstinde in Erinnerung, unter denen Koestler jenes verstérende Be-
wusstseinserlebnis widerfahren ist: Seine Gefangenschaft in einer fran-
quistischen Todeszelle 1937 in Sevilla; tiglich wurden zig Mitgefangene
willkiirlich aus dem Kerker geholt und von Erschiefungskommandos zur
Hinrichtungsstitte gefiihrt. Kurz, Koestlers mystische Erfahrung von geis-
tig befreiender Selbsttranszendenz war »angstinduziert, die >Frucht«< aku-
ter Todesdrohung. Aus freien Stiicken wiirde wohl niemand solch einen
Preis fiir eine Befreiungserfahrung rein geistiger oder psychischer Auspri-

8o

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

gung entrichten wollen. Sodass spitestens an diesem Punkt die Frage auf-
taucht: Was kidme stattdessen als Movens und Katalysator der mystischen
Bewusstseinstransformation in Betracht? Auf irgendwelche Widerfahrnis-
se zu setzen, erschiene prekir, wenn nicht aussichtslos. Die Frage nach
dem bewussten Zutun — welches in der Hauptsache aus einem bewussten
»Lassenc bestiinde — stellt sich unausweichlich jedem evolutionsgeschichtli-
chen Kalkiil von der Art der Koestlerschen Anthropologie in pragmatischer
Absicht.

Womit der Beweggrund fiir Koestlers Reise nach Indien und Japan
1958/59 offensichtlich wird. Wo sonst wiirde man annehmen, >Bewusst-
seinspraktiken«< aus erster Hand studieren zu koénnen, wie sie dort, so die
gingige Annahme, zum kulturellen Repertoire gehdren. Die Resultate sei-
ner Nachforschungen an Ort und Stelle waren indes erntichternd. In »Von
Heiligen und Automaten«, dem Bericht iiber seine 6stlichen und fernést-
lichen Erfahrungen, resiimiert Koestler: »Nach mystischer Erleuchtung
und geistigem Rat zu suchen ist heute genauso anachronistisch wie die
Vorstellung, dass die Vereinigten Staaten ein Land der Lasso schwingenden
Cowboys sind. [...] Niemals in seiner Geschichte ist unser Geschlecht einer
so tédlichen Bedrohung ausgesetzt gewesen wie heute und wir kénnen uns
es weniger denn je leisten, auf Rat und Beistand von unerwarteter Seite
zu verzichten. Dennoch gelangt man widerstrebend zu dem Schluss, dass
weder Yoga, Zen, noch eine andere Form des asiatischen Mystizismus der
Welt einen Ausweg weisen kann.« Und in Sonderheit beklagt er die »ar-
rogante Gleichgiiltigkeit des Yogi gegeniiber dem menschlichen Leidenc,
dem aus der materiellen Misere des damaligen Indien resultierenden Lei-
den. — Sozusagen mit leeren Hinden, ohne das sprichwortliche ex oriente
lux, aus dem Osten zuriickgekehrt, besinnt sich — so nochmals der Epilog
des Reisebuchs — der Autor »als in Ungarn geborener, frankophiler eng-
lischer Schriftsteller, der auch einige Erfahrungen in Gefingnissen und
Konzentrationslagern hinter sich hat« auf eben diese seine europiische
Herkunft. Sei doch in Europa »allein eine Briicke zwischen Mystik und
Logik« entstanden, deren fritheste Erbauer »die Pythagoreer« mit ihrer
»ersten monumentalen Synthese« gewesen seien, bei welcher sie »Mystik
und Wissenschaft, Mathematik und Musik, Logik und Intuition unter ein
gemeinsames Dach« gebracht hitten.

Nur, dass sich Koestler damit wieder am Ausgangspunkt befand, >un-
verrichteter Dinge< bzw. ohne Antwort noch immer vor der Frage stand,
wie die notwendige Bewusstseinstransformation praktisch, methodisch
und systematisch anzugehen wire. Wenn Untitigkeit oder Warten auf ein

81

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»gnidiges Widerfahrnis<im kollektiven Mafstab — Heideggers »Ereignisc,
wenn man so will — nichts anderes hiefe, als sehenden Auges in eine Zi-
vilisationskatastrophe zu marschieren — blieb einem diesbeziiglich ratlo-
sen Koestler etwas anderes {iibrig, als sich wieder ins gewchnliche Fahr-
wasser des Intellektuellenalltags zu begeben? Das diskursive Geschift zu
betreiben und fleilig zu publizieren? Dies tat er jedenfalls. Ja, der Autor
der »Sonnenfinsternis«, des antistalinistischen Bestsellers neben George
Orwells »1984«, hing sogar den Romancier an den Nagel und verlegte sich
ganz auf Wissenschaftsjournalismus, darunter Arbeiten zur Parapsycho-
logie, gliicklicherweise ohne in den spiritistischen Sumpf abzudrehen.
Gewissermafen ein Ersatzhandeln, so scheint es mir, das jedoch die
entscheidende Liicke — Reflexion ohne Exerzitium, Diskurs ohne Praktik —
nicht auszufillen oder zu kompensieren vermochte. Was Koestler offenbar
gespurt hat, denn sein Spitwerk ist von verhaltenem Pessimismus durch-
zogen. »Der Mensch ein Irrliufer der Evolution« lautet bezeichnenderwei-
se einer der spiteren Titel. Ein Buch, in dem er sich mit der Wahrschein-
lichkeit trostet, dass wir »nicht allein im Universum« seien, dass es »in
unserer und in anderen Galaxien Milliarden von Lebewesen gibt, die unver-
gleichlich weiter sind als unsere arme, kranke Spezies«. Sodass fiir den Fall
des Untergangs der Menschheit »das kosmische Drama nicht vor leerem
Haus gespielt« wiirde. — Und erst recht umschwebt diese Melancholie — Ko-
estler entschied sich in Anbetracht seiner fortschreitenden Parkinson-Er-
krankung fiir den Freitod — die Worte seines Abschiedsbriefs: »Ich méchte
meine Freunde wissen lassen, dass ich ihre Gesellschaft in einer friedli-
chen Stimmung verlasse, mit der kleinen Hoffnung auf ein nichtpersén-
liches Weiterleben jenseits der Grenzen von Raum, Zeit und Materie und
unseres Begriffsvermogens. Das ozeanische Gefiihl hat mir in schwierigen
Momenten oft geholfen und tut es auch jetzt, wahrend ich dies schreibe ...«
Das »ozeanische Gefiihl« durch Erinnerung in sich wachzurufen —
was Koestler an der zitierten Stelle wohl meint —, bedeutet allerdings nicht
das Gleiche, wie unmittelbar in dem Bewusstseinszustand der mystischen
»Synthese« eingetreten zu sein. Ein die ganze Person verwandelnder Trans-
formationsprozess des Bewusstseins — der, sobald er sich bei zahlreichen
Menschen vollzége, auch deren gesellschaftliche und politische Verhiltnis-
se transformieren sollte — erforderte mindestens das wiederholte Eintreten
in den verinderten Zustand. Und so landet man erneut bei der praktischen
Frage oder der nach einer Praktik. Auf welche die Antwort meines Erach-
tens nur darin bestehen kann, sich ernsthaft der Herausforderung des

82

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

yogischen Exerzitiums zu stellen. Sind Intellektuelle mit einer derartigen
>Provokation« iiberfordert?

Auch Koestlers Intellektuellenvita konnte ich am Ende mit diesem Fra-
gezeichen versehen. Unter heutigen Intellektuellen diirfte Koestler so gut
wie vergessen sein. Einige werden seinen Namen noch mit dem Roman
»Sonnenfinsternis« verbinden; andere vielleicht mit dem wortgewandten
Causeur, aber miserablen Liebhaber, der — die Figur Scriassine — in Simo-
ne de Beauvoirs »Les Mandarins de Paris« seine eher merkwiirdigen denn
denkwiirdigen Auftritte hat. — Meine Frage an Koestler wire, wenn er mir
hier im Club der toten Denker als lebender antworten kénnte: Uberfordert
es wirklich das kognitive Fassungsvermdogen von uns Intellektuellen, im
Falle des yogischen Prinzips zu erkennen, dass es nicht um indophile Ido-
latrie oder ansprechende Folklore geht, woran man irgendetwas fiir zeit-
gendssische Bediirfnisse Verwendbares abschauen, fiir aktuelle Zwecke
Brauchbares eins zu eins kopieren kénnte? Muss man nicht vielmehr statt-
dessen zu dem Schluss kommen, dass das Yogische — meinetwegen im
Sinne eines >indoeuropiischen Erbteils< — eine transkulturell giiltige Pra-
xis- oder Ubungsidee darstellt. In deren Mittelpunkt ein leiblich verankertes
mentales Exerzitium steht, gleichsam das andere, das zweite Potential des
menschlichen Geistes, das neben dem ersten der Reflexion oder der Ratio
zur Entfaltung gebracht werden soll? Ein anthropologisch-evolutionirer
Entwicklungsgedanke — dessen Codewort bei Koestler »Synthese« heifdt —,
der unabhingig von einer spezifischen Kulturtradition ohne weiteres hier
und heute praktisch umsetzbar erscheint.

Zuviel verlangt fiir Intellektuelle? Zu einer Zeit, da sich die »Kom-
missarmethoden« geschichtlich erledigt haben und man sich iiber Partei-
grenzen hinweg zur zivilen Form eines smarten >muddling through« be-
quemt? — Zuviel auch seinerzeit fiir Arthur Koestler? IThm fiel, so gestand
er, Unterbrechung schwer, 500 Worter am Tag wenigstens verordnete sich
der Parkinsonkranke bis zuletzt: »Wenn ich zu arbeiten aufhére und ein-
fach versuche, Spafl zu haben, dann werde ich sogleich neurotisch und
fiihle mich schuldig. Orwell war genauso. Wie dieser Mann, der Angst be-
kommt, wenn er aufhort zu rennen. Oder der Hai, der sich bewegen muss,
um atmen zu kénnen. Aber ich liebe es, Spiele wie Scrabble zu spielen ...«
Was »keine Zeitverschwendung« sei, weil man sich dabei »anstrengen«
miisse. »Was Anstrengung erfordert, ist tugendhaft, ist Arbeit und der
Miihe wert.«

83

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36

Wir schlafen nicht

So heifdt der Roman bzw. das Stiick von Kathrin Réggla, in dem sie die hip-
pe Businesswelt und deren halbintellektuelle Ableger in der digitalen Bo-
héme schildert, wie sie im Daueraktivierungs- und Erreichbarkeitsmodus
nicht nur an den passageren Nichtorten der Flughafenlounges und After-
Work-Bistros schlafwandelt. Fiir die im Hamsterrad Umgetriebenen ist der
Schlaf, der echte, eine gefiihlte Existenzbedrohung. Jede Minute gesunden
Schlafs ist eine verschlafene Gelegenheit, eine verpasste Kreativititschance.

Was anscheinend nicht viel anders gewesen ist fiir die Umtriebigen der
ersten Stunde. Fiir diejenigen, die unsere Modernititsstandards erst ein-
gefiihrt haben und sie subjektiv einiibten, die intellektuellen Avantgarden
der Kiunstler, Literaten, Bohémiens. Prousts Recherche beginnt mit den
Worten: »Lange Zeit bin ich frith schlafen gegangen.« Mit diesen »goldenen
Worten, so Florian Illies, traf Proust den Nerv einer {ibermiideten Avant-
garde, die sich von Kafka bis Joyce, von Musil bis Thomas Mann in ihren
Tagebiichern rithmte, wenn es ihr gelungen war, einmal vor Mitternacht zu
Bett zu gehen. Friith zu Bett gehen, das erschien den immer unausgeschla-
fenen Vorreitern der Moderne als das mutigste »Ankdmpfen gegen Depres-
sion, Trinken, sinnlose Ablenkung und die voranstiirmende Zeit.« — Da
hat Illies im Eifer des Gefechts sprachlich etwas durcheinander gebracht:
Schlafen als »das mutigste Ankimpfen« gegen ungewolltes Voranstiir-
men? Umgekehrt wird ein Schuh daraus: der Schlaf wird gemieden wie
ein Dieb. »Angekimpft« — und wenn tiberhaupt »mutig«, dann mit dem
Mut der Ubernichtigten — wird gegen die Verschlafenheit der alten Zeit,
gemiitlich verschnarcht als »belle epoque« verklirt.

Schon 1913 erscheint den zeitgendssisch avantgardistisch Getriebenen
der Schlaf dilemmatisch zugleich als die einzige Rettung vor dem Durch-
drehen von Psyche und Geist und als das denkbar grofite Risiko, etwas zu
verpassen, womdglich das Wichtigste. Er muss den vom Modernisierungs-
taumel Erfassten in diesem unaufloslichen Zwiespalt erscheinen, weil es
ihrem Selbstverstindnis nach nur »drei Zustinde« gibt: das Wach-Sein mit
all seinen Abstufungen gedanklicher Aktivitit; den Traum-Schlaf als eine
endogene Unruhe sui generis; den traumlosen Tiefschlaf als die Erholung
vom einen wie vom andern, vom Wach-Sein und vom Triumen. Einen
»vierten Zustand« kennt die Tradition, die den Unruhegeist der Moderne
hervorgebracht hat, nicht. Yogis kennen ihn: »Turya« auf sanskrit, ein >vier-
ter Zustand<, Wach-sein ohne Gedankentumult. Neben dem Schlaf damit

84

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

noch eine andere Weise der Erholung. Nicht durch Bewusstlosigkeit wie
beim traumlosen Schlaf, sondern in Bewusstheit, der eines gedanklich nicht
aufgewiihlten Wachseins. — Die Moglichkeit dieses vierten Zustands diirfte
allerdings bei den von Lebens- und Erlebnisgier Gepackten auf vergleich-
bare Ambivalenz stoflen wie der Gedanke an den Schlaf. Der Typus des ver-
meintlich professionshalber >neurasthenischen« Intellektuellen bekommt
einmal mehr >Zustindex«.

P.S. Twenty-four-seven oder 7 Tage lang 24 Stunden {iber am Rédeln.
So gefalle es dem Spitkapitalismus, schreibt Jonathan Crary, »Schlaflos
im Spitkapitalismus« heifst das Buch des Kunstwissenschaftlers an der
New Yorker Columbia University. Er hat den Schlaf als die letzte innere
Schranke gegen totale Kapitalverwertung und -akkumulation ausgemacht.
Heute werde die individuelle und soziale Identitit so umgemodelt, dass
sie mit der ununterbrochenen Titigkeit der Markte, Informationsnetze und
anderer Systeme in Einklang gebracht wird. Das Twenty-four-seven-Milieu
sehe aus wie eine menschliche Welt, sei aber nur ein Modell mechanischen
Funktionierens. Der Mensch im uns geldufigen Sinne werde mit Hilfe der
Digitaltechnik gerade abgeschafft. Aber doch nur beinahe. Denn: »Als das
verbleibende Haupthemmnis, das letzte der von Marx sogenannten Natur-
hindernisse fiir die vollstindige Durchsetzung des Twenty-four-seven-Ka-
pitalismus, lisst sich der Schlaf nicht beseitigen.« — Noch mal Schwein
gehabt. Ja, mehr noch: »Es konnte sein, dass die Vorstellung einer Zukunft
ohne Kapitalismus in Gestalt von Traumen im Schlaf beginnt.« Na also:
schlafen und hiibsch weitertrdaumen!

37

>Speedy Intellektuales<

Vormittags trinkt Robert Menasse viel Kaffee, weil es die Neuronen be-
schleunigt. Es jagt aber auch die Pumpe hoch, sodass er am Nachmittag Bier
trinken muss, damit sich der Puls wieder normalisiert. Harald Martenstein
erinnert sich an 12 Tassen Kaffee, die einmal nétig waren, damit es mit der
Kolumne noch rechtzeitig etwas wurde. Bei Balzac sollen es gewdhnlich 50
Tassen pro Tag gewesen sein, so meine Franzosisch-Lehrerin am Gymna-
sium. Ob sie sich da nicht verzihlt hat? Dass Sartre eine Unmenge Amphet-
amine geschluckt hat, ist jedenfalls durch Simone de Beauvoir verbiirgt. Dy-
lan Thomas endlich fiel laut Augenzeugenbericht nach dem 14. Glas Whisky

8s

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ins finale Koma. Selbstredend waren das keine Schnapsglischen, sondern
normale Gliser, aus denen man sonst sein Guinness trinkt, stelle ich mir
vor.

Kénnte man sagen, was bei Harald Welzer »Extraktivismus« heifdt —
die riicksichtslose Auspliinderung der Natur und der Erde —, das gibt es
auch auf individueller Ebene? Speziell im Selbstverhiltnis der intellektuell,
schriftstellerisch, kiinstlerisch Produzierenden. Die Kreativititsressourcen
und -reserven auspliindern bis zum Anschlag. Raubbau an der eigenen
Substanz, ohne Riicksicht auf natiirliche Schranken des psychophysischen
Organismus. Aus sich herausholen, was irgend herauszuholen ist, >Fra-
cking nach innen<. — Der ethnologische Blick von aufien auf uns selbst,
wie er hier niitzlich sein konnte, ist nicht geschult. Entriistungsbereitschaft
regt sich nur beim Fernblick auf kulturelle Andersheit, ausgemergelte As-
keten im Himalaya, Fakire auf dem Nagelbrett.

Der Intellektuelle, der den Yogi in sich integrierte, wiirde tibungsbe-
dingt, dank der Leitplanken seines yogischen Exerzitiums, bereits in einem
verdnderten mikrokulturellen Setting oder Framing operieren, durch wel-
ches er effektiver als jede subjektive, moralische Vorsatzbildung dies kénn-
te, gegen Extraktivismus gefeit wire. Falls solches dann tiberhaupt noch
notig sein sollte. Schliefllich provozierte die yogische Strukturvorgabe die
yogische Erfahrung: Einmal nirgendwohin zu wollen oder zu miissen; in
dem Bewusstsein, dass man woanders als in der Gegenwart im Guten ohne-
hin nie ankommen kann. — Ein schéneres Geschenk als diese Erfahrung
kann der Einzelne — ob Intellektueller oder nicht — der heutigen Kultur gar
nicht machen.

38

Kontemplativer und Wolf

Wie geht die Steigerung von >betrachtend< oder >kontemplativ<’? Und wie
lautet der Superlativ? Richtig! Wir Best-Ager-Bildungsbiirger haben unsere
Nachkriegsklassiker intus. Von wegen »Fuck you Goethe«. Die jugendli-
chen Rabauken haben keinen blassen Schimmer. Hat Goethe nicht auch
gerappt? Doch der Reihe nach, sonst schmeiflen wir alles durcheinander.
Manfred Osten, ein Grandseigneur der Diplomatie und ein Intellektuel-
ler alter Schule, hat aus Goethe — »Alles veloziferisch« — den Beschleuni-
gungsphobiker herauspripariert. Und erortert in diesem Zusammenhang

86

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

(ein Kapitel des Essaybindchens hat dies zur Uberschrift) auch die Frage:
»War Goethe Mohammedaner?« — Lisst sich das noch toppen? Ja doch, ich
brauchte nur zu fragen: War Goethe Yogi? Und hitte auch schon die Lacher
auf meiner Seite. Doch >Ubereilungskritikers, das kann Manfred Osten be-
legen und da gibt es dann auch nichts zu lachen, war Goethe auf alle Fille.
Und, im Gegenzug, ein sich literarisch zur >Vita contemplativa< Bekennen-
der. Speziell der alte Goethe, wie er sich druckreif seinem Eckermann an-
vertraut. Osten durchkimmt aber das gesamte Spitwerk und fordert dabei
auch allerlei »Kalenderspriiche« fiir den >kontemplativen Hausfreund« zuta-
ge. So die fabelhafte Maxime aus den »Wahlverwandtschaften, die da lau-
tet: »Die beste Rettung: Gegenwart des Geists!« Volltreffer, >kontemplativer
und Wolf<! Nebenbei gefragt: Hat Hartmut Rosa — SZ-Autor Alex Riihle
nennt ihn den »Entschleunigungspapst« — Goethe gelesen? Er redet immer
so rasend schnell bei seinen 6ffentlichen Auftritten, selbst dann, wenn er
iiber Entschleunigung spricht.

Unser Goethe. Die Allzweckwaffe im Kampf gegen Beschleunigungs-
terror und Aufmerksamkeitsdemenz. Ja, wogegen hilft sie eigentlich nicht!
Im Frithjahr 2014, kaum war der Mai gekommen, tourten Manfred Osten,
Riidiger Safranski und Sahra Wagenknecht — die schone Sahra verdankt
dem Olympier einen Doktortitel — das schwere Geschiitz mit sich fithrend
durch die deutschen Lande. Man fragt sich, muss das sein, haben Deutsch-
lands Kabarettisten nicht Stoff genug? Wo ihnen die Realsatire taglich frei
Haus geliefert wird.

Im Ernst: Manfred Ostens essayistische Betrachtungen zum kontemp-
lativimprignierten Spitwerk Goethes schaffen es spielend, gewisse Fragen
nicht zu stellen. Welche man als die >Fragen eines intellektuellen Lesers«
aber besonders gern beantwortet sihe, wie Brechts »lesender Arbeiter« die
von den Verfassern der Geschichtsbiicher notorisch nicht gestellten. — Goe-
thes prinzipielle Favorisierung der Betrachtung gegeniiber allem Handeln,
durch welches das Unheil in die Welt komme, so behauptet Osten, harre
der Entdeckung. Etwas Zukiinftiges. Einstweilen seien Goethes Schriften,
insonderheit die spiten, »Schlifertexte« — womit Osten nicht sicherheits-
gefihrdendes Schrifttum meint und dass der Verfassungsschutz hier ge-
schlafen habe. Was meint er dann? Dies: wenn der kontemplative Riese
erst einmal erwacht bzw. von uns geweckt werde, hitte die Welt der Be-
schleunigung und der Beschleuniger allen Grund, vor ihm zu zittern und
in die Knie zu gehen?

Ist der Entschleunigungsdiskurs — sei er nun speziell kontemplativ ein-
gefirbt oder nicht — nicht die obligate Begleitmusik aus dem Kultursektor

87

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

zu den Mobilisierungs- und Beschleunigungsschiiben der Moderne seit je-
her? »Kulturelle Kompensation« a la Odo Marquard im schlechten Sinne?
Bediirfte es nicht, wenn schon, einer robusten Entschleunigungspraktik?
Deren Kriterien eine »Slow-food«-Initiative, ein Candlelight-Dinner, ein
Urlaub unter Palmen oder eine beschauliche Goethelektiire gewiss nicht
erfiilllen. — Was dem Autor Manfred Osten moglicherweise gar nicht ver-
borgen geblieben ist. Hat er uns doch lediglich mit einem »von einem Lieb-
haber fiir Liebhaber« geschriebenen Text begliicken wollen.

39

Nichtbehordliche Nachfrage
zu Sloterdijks doppelter Staatsbiirgerschaft

Bei der Entgegennahme des Ludwig-Borne-Preises bekennt Sloterdijk ein-
leitend, dass zu einem »offentlichen Intellektuellen von einer gewissen
Sichtbarkeit« zu werden keineswegs der »ersten Natur«, seiner »Neigun-
gen« entsprochen habe. »Wire es nach mir gegangen, sagen wir besser
nach meinem psychischen Ausgangsmaterial, so wire ich fritheren Nei-
gungen treu geblieben, wie sie in ersten Biichern zutage treten. [...] Nie
hitte ich einen zwingenden Anlass gelten lassen, der meditativen Provinz
den Riicken zu kehren, in der ich mich aufhielt, seit ich in Indien zu Ende
der yoer Jahre die Luft von anderen Planeten geatmet hatte. Ich hitte das
Dasein unbeirrt als Hirtenspiel begriffen und mich am Hang des groflen
Feldbergs eingemietet, um badische Bukolika zu verfassen.« — Die hat er
uns erspart. Stattdessen »Globen«, »Sphirenc, »Blasen«.

Dem Feldbergidyll folgt in Sloterdijks Rede die Bemerkung: »Es muss-
te einiges zusammen kommen, um aus einem Menschen, der alles mit-
brachte, was zu einem erfolgreich verschwindenden Weltfliichtling gehort
hitte, gegen jede psychologische Wahrscheinlichkeit einen 6ffentlichen
Intellektuellen zu machen, zumindest dem Phinotypus und dem dufleren
Anschein nach. Ich habe mich ja fiir die doppelte Staatsbiirgerschaft ent-
schieden und meinen Pass zur zweiten Welt behalten, die zuvor die erste
war.« — Seinen Papieren nach will Sloterdijk Biirger der meditativen Provinz
geblieben sein. Deren Bewohner er nie gewesen ist, laut Selbstauskunft, den
Hirtendienst am groflen Feldberg hat er niemals angetreten. Der Intellek-
tuelle, der er wurde, hat ihn daran gehindert. Obwohl dieser Intellektuelle
blof »Phinotypus«, nur einer dem »dufleren Anschein nach« ist. In Wirk-

88

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

lichkeit aber bzw. als Genotyp Ureinwohner der meditativen Provinz, soll
heiflen ein Meditierer oder Yogi.

Alles in allem ein ziemlicher Kuddelmuddel. In Sachen doppelter Staats-
biirgerschaft steht aber immerhin so viel fest: Es kann sich nur um eine
nominelle oder papierene handeln. Denn Sloterdijk denkt sich seinen me-
ditativen Provinzler als »erfolgreich verschwindenden Weltfliichtling«. Dies
lisst nur ein Entweder-Oder zu. Und damit kommt der einzig relevante und
wirklich interessante Fall, der woméglich etwas bewegen konnte in der Welt,
nimlich der eines Sowohl-als-auch, >Intellektueller und Yogi< in Sloterdijks
Kalkiil erst gar nicht vor.

Sagen wir es so: Der »&ffentliche Intellektuelle von einer gewissen Sicht-
barkeit« Peter Sloterdijk ist in ein Alter eingetreten, da ihm lebensgeschicht-
liche Legendenbildung angesagt erscheint und nicht radikales Fragen. Und
in diesem Zusammenhang hat die etwas konfuse Ausfiithrung iiber medita-
tive Provinz und doppelte Staatsbiirgerschaft ihren performativen Sinn, den
der rhetorischen Blasenbildung.

40

Suchbegriff »meditative Provinz«
oder: kein Ort nirgends

Im Schwarzwald soll es bis vor kurzem - vielleicht ist es auch schon linger
her — noch Funklocher gegeben haben, Tiler, bis zu denen die Mobilfunk-
strahlung noch nicht vorgedrungen war, sozusagen aus der Welt gefallene
Nicht-Orte. Den Ableger der »meditativen Provinz« am Abhang des groflen
Feldbergs hat es dagegen tiberhaupt nie gegeben. Ja, der Gedanke einer
meditativen Provinz selbst, ein Verschnitt aus Hesse-Reminiszenz und
Entschleunigungsidolatrie, ist — in Dobellis Worten — einfach »Schrott,
auch wenn er nicht aus poststrukturalistischen Nebelwerfern kommt,
sondern von Sloterdijks Blasenbildung. Im Ubrigen kiime es den >Herren
dieser Welt« — denen, die das Tempo vorgeben — zupass, wenn diejenigen,
die auf der Strecke bleiben oder von sich aus am >Rattenrennen< nicht
mehr teilnehmen, sich in einer meditativen Provinz — in Sloterdijks Wor-
ten — als »erfolgreich verschwindende Weltfliichtlinge« kurzerhand selbst
entsorgten. Sie wiirden das global und systembedingt anwachsende Heer
der »Uberfliissigen«, von dem bei Ilija Trojanow zu lesen ist, nicht noch

89

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

vermehren. Vor dem endgiiltigen Verschwinden diirften sie sich Zeit lassen
flirs Hirtenspiel.

Von Weltfliichtigen wie dem »Eremiten im Bambusgehélz« — so hat es
sich Hesse vorgestellt — dringen ab und an Morsezeichen in die >Normal-
welt, um dieselbe auf Kurs zu halten. Und erfolgreich verschwinden lisst
er seinen obersten Glasperlenspieler, Magister Ludi Josef Knecht, wohl
auch nur verlegenheitshalber. Die Geschichte muss zu Ende kommen.
Hesses Kastanienphantasie im »Glasperlenspiel« spinnt literarisch das seit
Augustinus kanonisierte Zwei-Welten-Theorem fort, mit mehr oder minder
kompatiblen Anleihen beim indischen Sadhu-Asketismus. Gegeniiber der
ersten Welt« stehen die von deren Realititsprinzip befreiten >Zweitwelt-
ler< Kastaliens zudem unter Rechtfertigungsdruck: Sie mochten bitteschén
»liefern«, wie man heute sagen wiirde, sprich, die weltlichen Funktions-
eliten mit erstklassigen Absolventen eines geistesaristokratischen Curricu-
lums versorgen. Kurz, sie mit »Exzellenz« ausstatten.

Im One-World-Systemfunktionalismus wird aus einem Zwei-Welten-
Denktraditionalismus Denkschrott. Was vielleicht noch phinotypisch nach
meditativer Zweitwelt aussieht, diirfte weitgehend der Systemlogik der ers-
ten unterliegen. Sich in der Wellness-Oase regenerieren und dann wieder
wacker die Sprossen im Hamsterrad treten. — Wie also — die Frage geht
an ein Intellektuellengehirn, das nicht, als Phrasendreschmaschine oder
Schrottpresse, unter dem eigenen Level operieren mochte — das Meditative
denken, d.h. konzeptualisieren, sodass es einen Unterschied macht?

41

Aus dem Stand

Fiir den Yogi — er ist als globalisierter Typus in der Regel nicht der »Ein-
siedler im Bambusgehdlz« sondern Stadtbewohner — ist, sobald er sich
zu den Zeiten seiner Ubung auf das Meditationskissen begibt, an Ort
und Stelle >meditative Provinz«. Weshalb es dieselbe einmal mehr als
fixen geographischen Ort nicht gibt. Das yogische Exerzitium — seine
Standardform wird am besten durch das Kiirzel Sitzen in Stille wieder-
gegeben — ist duRerlich die voraussetzungsloseste Ubung von der Welt.
Praktizierbar gewissermafen »aus dem Stand«. Einer speziellen Ausstat-
tung oder Ausriistung, wie bei sportlichen oder Wellness-Ubungen, be-
darf es nicht. Wo ein stabiles Sitzkissen nicht zur Hand ist, improvisiert

90

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

der Yogi. Selbst ein Kiichenstuhl tut es. Wenn auch nicht — wie der un-
ubertreffliche Lotussitz — in puncto Perfektion und Eleganz. Was freilich
einer Ubung keinen Abbruch tut, der es im Kern um anderes als Perfek-
tion und Eleganz geht.

Worum geht es ihr, der yogischen Ubung? Um es zu repetieren: Zur-
Ruhe-Kommen der Reflexionsprozesse, Verebben des inneren Monologs,
Schweigendes Gewahrsein. Beférdert einzig und allein durch ein intelli-
gentes Arrangement, ein geschicktes Setting: Unbewegtheit des Korpers
bei aufrechter Sitzhaltung, Sammlung der Aufmerksamkeit auf die natiir-
liche Atmung. Von der sanften Beharrlichkeit steter Zuriicklenkung der
Aufmerksambkeit auf den gleichmifig ein- und ausstromenden Atem abge-
sehen, unternimmt der Ubende keinerlei Willensanstrengung. Er verharrt
absichtslos. Er tut nichts, ist lediglich Zeuge eines Ubungsablaufs, der von
selbst der ihm inhirenten Gesetzmifigkeit folgt.

Darf man den Intellektuellen Tim Parks einen Yogi nennen? Einen von
der urbanen Sorte, wie sie heute global in Erscheinung tritt? Ob er sich sel-
ber so bezeichnen wiirde, weifl ich nicht. Dass er das yogische Exerzitium
praktiziert, davon jedenfalls kann man sich bei der Lektiire seines auto-
biographischen Berichts »Die Kunst stillzusitzen« tiberzeugen. In seinem
Haus in Italien, wo er mit Ehefrau und Kindern lebt, {ibt sich der mit sei-
nen Biichern international erfolgreiche Romancier allmorgendlich zu frii-
her Stunde in der yogischen Disziplin des stillen Sitzens. Seine Ubung -
Parks hilt sich an die buddhistische Achtsamkeitsmeditation — gleichsam
ein Nukleus der Andersheit im differentiellen Einerlei der strikt getakteten
Routinen einer Intellektuellenmenage, den familidren wie den beruflichen
Pflichten abgetrotzt und beharrlich gegen diese verteidigt. Wahrend des
Ubens braucht es gewdhnlich eine Zeit lang, so der mitgeteilte Erfahrungs-
wert, bis das Gedankenkarussell im Kopf still steht und sich augenblicks-
weise reines Gegenwirtigsein einstellt.

Yogisch Unbeleckten dringt sich die Frage auf: Hat so einer das nétig? —
Bitter notig sogar, miisste man im Falle Parks’ erwidern. Schildert sein
Report doch drastisch die Malaise, in die er durch soziale Uberangepasst-
heit als umtriebiger Erfolgsautor geraten ist und wie er, als sich vom chir-
urgischen Eingriff bis hin zum Ratgebertipp simtliche Therapievorschlige
fur seine heftigen psychosomatischen Beschwerden entweder als Blindver-
such oder Makulatur erweisen, seine Vorbehalte aufgibt — die auch er als
Intellektueller zunichst hatte — und es mit Achtsamkeitsmeditation ver-
sucht. Mit durchschlagendem Erfolg, wie sich dann zeigt. Was die yogi-
sche Ubung aber nicht einfach in die Schublade >psychosomatische Selbst-

o1

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

heilungstechnik« steckt, auch wenn die Waschzettelwerbung des Verlags
in diese Richtung zielt und der Autor ebenfalls diese Klaviatur bedient.
Immerhin lisst er neben den »korperlichen« die »enormen geistigen Ver-
inderungen« nicht unerwihnt, wie sie auch bei ihm mit der kontinuierli-
chen meditativen Ubung einhergehen und den Anlass zu derselben, seine
»Krankheit, ihm als »Gliicksfall« erscheinen lassen. Die Leser erfahren so
wenigstens durch die Blume, dass bei einem Intellektuellen konventionel-
ler Bauart mitunter schon ein heftiger Schlag erforderlich ist, ihn auf die
fillige Transformationsspur zu setzen, die ndmlich hin zu einer Personal-
union des Intellektuellen und des Yogi.

P.S. Vom Linksintellektuellen Matthias Greffrath erschien seinerzeit
im altintellektuellen Wochenblatt DIE ZEIT eine regelrechte Eloge auf
»Die Kunst stillzusitzen«. Greffraths Artikel trug die Uberschrift »Der
wandernde Schmerz«. »Heutzutage frisst der Geist den Kérper auf. Wir
sind zu Hirnvampiren geworden, die sich selber den Lebenssaft aussau-
gen.« So zitiert er zum Auftakt den an keiner Stelle um ein drastisches
Bild verlegenen Parks. Diesem sei eine »Inspektion der abendlindischen
Aktivititskultur« gelungen, die auf der Seite der Subjekte, sobald sie sich
zu spiiren beginnen, einen >einzigen Schmerz«< zutage fordert. Als gesell-
schaftsweite Problematik erkannt, fithre dies »mdoglicherweise« zur Ein-
leitung einer »groferen Politikwende«. »Bekanntlich bewegt man sich im-
mer erst wenn es richtig weh tut«, resiimiert Greffrath Parks’ individuelle
Geschichte. »Im Groflen und Ganzen aber, so sein abschlieRendes Urteil,
»ist der Schmerz noch nicht stark genug«. — Bei solch nonchalant katego-
rischem Bescheid den objektiven Stand der Dinge und das ganz allgemein
Erforderliche betreffend, hitte der geneigte Leser wenigstens andeutungs-
weise gern noch erfahren, wie es der Intellektuelle Greffrath seinerseits
hilt mit der Ubung des »immer tiefer in die Arbeit der wortlosen Konzen-
tration«, wie er sich ausdriickt. Soviel Indiskretion des Nachfragens muss
in diesem Fall erlaubt sein, ja, man muss der intellektuellen Redlichkeit
halber sogar auf ihr bestehen. Weswegen ich auch nicht annehme, dass,
wer Parks’ Geschichte der Selbsttransformation eines Intellektuellen mit
Aplomb rezensiert, sich guten Gewissens auf die Schopenhauer zuge-
schriebene Ausflucht zuriickzoge, rein Wegweiser geht nicht selbst den
Weg, den er weist«.

92

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42

Nie im schonen griinen Stuhl seiner Oma gesessen

Der Journalist Alex Riihle, ein intellektueller Kopf allein schon weil bei
der »Siiddeutschen« akkreditiert — »ein groles Buchx, urteilte die SZ iiber
Parks’ »Die Kunst stillzusitzen« —, wollte nicht linger, ob still oder nicht
still und also zappelig, vor seinem Laptop sitzen resp. seinen Blackberry be-
fingern und pausenlos im Netz unterwegs sein, weshalb er sich anno 2009
fuir ein halbes Jahr unter digitalen Entzugszwang setzte. Um wihrend die-
ser befristeten, internet-abstinenten und handy-freien Zeit zu »schauen, ob
sich die Lebensqualitit dndert, wenn ich auf das Netz verzichte. Ob es [...]
stiller wird. Konzentrierter. Gerichteter. Ob das Leben dadurch den breiten
Rand bekommt, von dem Thoreau einmal in >Walden« spricht«. Denn fiir
Rithle war, wie fiir die meisten seiner Zeitungskollegen, der Blackberry
zum >Crackberrys, sprich zum Suchtmittel, geworden. Das, wie bei einer
jeden Sucht, den Alltag nicht vergoldet, sondern ihn mit dem Grauschleier
der Beschaffungshektik und der Atemlosigkeit iiberzieht.

Nehmen wir das Ergebnis seines Schauens vorweg: Eigentlich nicht, es
wird dadurch nicht stiller, konzentrierter usw. Der hippelige Internet-Junkie —
und Riihle redet hier von sich als Typus — ist auch schon in pridigitalen
Zeiten ein mentaler Zappelphilipp und informationssiichtig gewesen. »Die
unersittliche Wunschmaschine lauft (bei Netzentzug) so weiter wie zuvor
auch. Ich dachte ja, dieses quilende Gefiihl des Verpassens, des untergriin-
digen Drucks, immer noch mehr in dieselbe Zeit pressen zu wollen, werde
vom Netz verstirkt. Inzwischen bin ich mir da nicht so sicher. Derselbe
nervose Mangel und Optionenterror plagte mich ja schon 1999, im siid-
indischen Metupalayam ...« Welch letzteres, nebenbei bemerkt, die Leser
seines digitalen Fastentagebuchs en passant davon in Kenntnis setzt, dass
auch der >Kopfmensch« Riihle auf seine spitjuvenile Indienfahrt zuriick-
blickt — wie Peter Sloterdijk, fiige ich hinzu.

Folglich liegt es gar nicht am Digitalismus, dem Netz und all den
Gadgets. Nicht erst der >User< ist aufmerksambkeitsdefizitir und zerstreu-
ungsmalad. Homo sapiens sapiens ist von Hause aus mental marode, min-
destens hochgradig ablenkungsanfillig. Da kann es mit dem Ablenkungs-
generator Internet so viel schlimmer auch nicht werden. Weswegen Rithle
auch nicht weifl, ob er sein »aktuelles Fastenexperiment der Menschheit
als lebensbereichernde Technik empfehlen sollte«. Seine »gehetzte Unru-
he bei der Arbeit« sei dieselbe wie vor dem digitalen Entzugsexperiment.
»Eine der grofiten Unaufrichtigkeiten im kritischen Reden tibers Netz ist,

93

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

dass man es oft so isoliert betrachtet. So als miisse man nur mal fiinf Tage
ausschalten, und schon sprudele aus uns aller geheimem Lebensquell er-
fullte Zeit hervor wie leise sprudelndes Heilwasser. So als sei das Netz an
all unseren Daseinsdeformationen schuld. Und als sei man selber halt ein
wenig undiszipliniert, miisse sich nur mal am Riemen reiffen und abschal-
ten, schon sei das Leben ein Ballsaal stillen Gliicks«. Womit sich ihm die
Ausgangsfrage seines Selbstversuchs schon nach kiirzester Zeit mit einem
klaren Nein beantwortet hat: Er wiirde gerne wissen, »inwieweit die Tatsa-
che, keinen Internetzugang und keinen Mailanschluss zu haben in unserer
vernetzten Welt einen dhnlich einschneidenden Schnitt bedeutet wie sei-
nerzeit Thoreaus’ Umzug in die nahe gelegenen Wilder«.

Doch nicht nur, dass sich diese — sagen wir fiir einen intelligenten Kopf
ziemlich naive — Erwartung nicht erfullt, das Gegenteil tritt ein. Riihles
selbst auferlegte Plackerei mit einem analogen Arbeitsalltag, dessen tech-
nische Infrastruktur und zum Teil auch soziale Voraussetzungen lingst
abgewickelt sind, lehrt ihn die Vorteile des Netzes mehr denn je schit-
zen. Wenn »der GrofRimperator und Angstmogul Frank Schirrmacher« in
seinem »Hirnschocker« (gemeint ist der netzkritische Alarmismus des
Pamphlets »Paybacke«) so tue, »als stiinde allein wegen des Googlegepras-
sels das ultimative Ende des selbstbestimmten Menschen bevor«, dann
mochte der digital Entzugsgeschidigte Rithle »zum glithenden Netzapo-
logeten« werden. — Das Unergiebige, ja Kontraproduktive und bei ein we-
nig vorausschauender Uberlegung im Vorhinein Kontraindizierte seines
Offline-Marathons schon sehr bald vor Augen, sind Riithles Tagebuch-
eintragungen sichtlich darum bemiiht, dem Leser das Experiment trotz-
dem irgendwie interessant erscheinen zu lassen. »Ich schwanke zwischen
euphorischer Sehnsucht nach der Wundermaschine und beeindrucktem
Staunen dariiber, wie rasend schnell sie die Welt aufsaugt.« Und, folge-
richtig, am Ende die »Sandburg« seines analogen Halbjahres-Intermez-
zos wegschwemmt.

Verfiihrt die digitale »Wundermaschine« zum Egotrip des informatio-
nellen Alles, Sofort und Vollstindig, so hat sich Alex Riihle fiir einen im
doppelten Sinne analogen Egotrip entschieden, einen mit umgekehrtem
Vorzeichen, minus statt plus. Sich selbst und uns will er beweisen: Offline
geht auch, »ich kann Entzugs, sogar total und ein halbes Jahr lang. Auch
wenn aufler dem Beweis als solchem nichts dabei heraus kommt oder,
vornehmer ausgedriickt, die Nachhaltigkeit des Experiments gleich Null
ist. Jedenfalls lisst das hektische Hochfahren simtlicher Rechner puinkt-
lich auf die Minute nach Ablauf der festgesetzten Fastenzeit nichts Gutes

94

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ahnen. Nichts, was auf eine Verhaltensumstellung, geschweige denn eine
sexistenzielle Verwandlung« des Probanden hindeuten wiirde.

Als kontraproduktiv muss man Riihles Selbstversuch, der den fatalen
Steigerungszwingen des Digitalismus mit der falschen oder Scheinalternati-
ve eines einmaligen digitalen Sabbat-Halbjahrs entkommen wollte, vor allem
deswegen einstufen, weil er den Blick fiir das produktiv Mdgliche einmal mehr
verstellt. Und einen >Erkenntnisdurchbruch« in dieser Hinsicht vermochte
offenbar auch die rasche Entdeckung nicht in die Wege zu leiten, dass Ab-
lenkung und Unkonzentriertheit nicht mit dem Netz in die Welt gekommen
sind, dass es sich dabei vielmehr um eine quasi konstitutionell bedingte An-
falligkeit des Homo sapiens sapiens handelt, der mit einer zugleich >nieder-
schwelligeren< und systematischeren Verhaltensmafiregel begegnet werden
miisste. Belesen und bildungsbeflissen wie es sich fiir einen Intellektuellen
ziemt, zitiert der Tagebuchschreiber diverse hochkaritige Stimmen, die den
smenschlichen Makel< — oder, wenn man so will, das mentale >Mingelwesen
Mensch« — deutlich genug bezeugen. Fernando Pessoa schreibe in seinem
»Buch der Unruhe«, zwischen 1913 und 1934 entstanden, »vom vergeblichen
Bestreben, bei sich selbst zu sein. So als seien die Ablenkung und die Entfrem-
dung von uns selber Grundkrifte«. Und Heideggers in »Sein und Zeit« aus
dem Jahr 1927 nachzulesende Begriffstrias fiir rastlose Neugier, kénnte, meint
Riihle, genau so gut »aus Pamphleten gegen die Ablenkungskraft des Internets
stammen«: Unverweilen, Zerstreuung, Aufenthaltslosigkeit. Aber wie viele auch
noch so einschligige Zitate er zum Beleg der allgemeinen, »iiberzeitlichen<
und also nicht digital verursachten Aufmerksamkeitsmisere anfiihrt, eine rea-
listische Praxisidee, wie dem zu begegnen wire, hat Rithle darum noch nicht.

Oder sollte er sie kurioserweise doch haben? Nimlich in dem Sinne,
dass ein Paradigma dieser Praxisidee in Riihles Notizen sogar vorkommt —
blof3, dass sie nicht ziindet, dass sie bei ihm nicht geziindet hat. Und von
was Anderem konnte dabei die Rede sein, als wiederum von der Kunst still-
zusitzen. Bei Parks, wir erinnern uns, handelt es sich um die altbuddhisti-
sche Achtsamkeitsmeditation Vipassana, hier bei Rithle jetzt um Zazen,
das zenbuddhistische Pendant. Bereits als Student habe er an mehrtigi-
gen Zen-Ubungen, Seshin genannt, teilgenommen und mitten in der Od-
nis seines digitalen Ramadans erinnert sich nun der Diarist an »ein paar
schone Erfahrungen<von damals. Ja, erinnert sich nicht nur, sondern fihrt
nochmals hin, in jenes irgendwo in der norddeutschen Provinz gelegene
Meditationszentrum, um dort gemeinsam mit anderen Ubenden wieder
in Stille zu sitzen — wie lange? einen Tag lang. »Einatmen. Ausatmen. Still
sein. Es riecht leicht nach Weihrauch, so wie damals. Man hért drauflen

95

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

den Regen auf den Kies tropfen, so wie damals. Ich sitze auf einem schwar-
zen Kissen und schaue auf die Raufasertapete, in der ich schon damals
nach wenigen Minuten des Sitzens immer Figuren zu erkennen glaubte,
ein Reh, ein Auge, eine springende Frau. [..] Und meine Knie schmer-
zen, noch mehr als damals. Einatmen. Ausatmen. Mann, hab ich Hunger.
Das letzte Mal, dass ich 25 Minuten am Stiick ruhig gehalten habe, war
im Computertomographen. Ein Orthopide machte zu Beginn des Winters
ein Bild von meinem Knie und stellte fest, dass mein Innenmeniskus total
zerfetzt ist. Heute stelle ich wihrend der ersten 25 Minuten Sitzen einmal
mehr fest, dass mein Aufmerksamkeitsvermogen total zerfetzt ist.«
Bereits am ersten und einzigen Tag seines erneuten Aufenthalts hatte
sich damit die ihn ebenfalls zum abermaligen Besuch motivierende Fra-
ge beantwortet, »ob ich jetzt, wo ich offline lebe, vielleicht zentrierter bin
als sonst«. Fehlanzeige. Und dartiber hinaus ein intellektueller Offenba-
rungseid. Denn was besagt der desastrose Befund »total zerfetztes Auf-
merksamkeitsvermogen« anderes als eben dies. Zen-Meisterin Gundula
mochte den Entmutigten noch zum Bleiben animieren, anders als damals
sei es fiir den mittlerweile 4o0-Jihrigen genau die richtige Zeit. Aber Riihle
hilt sich — »einatmen, ausatmen, Geplapper«— fiir einen hoffnungslosen Fall.
Tim Parks ist >dran gebliebens, es ging ihm ja auch wirklich dreckig.
Sollte es bei Rithle daran gelegen haben, dass es ihm noch nicht dreckig
genug gegangen ist? Es muss nicht daran gelegen haben, als Intellektueller
verfiigt man noch tiber andere Moglichkeiten, sich auf diesem Weg — auf
dem Weg hin zu einem konsequent praktizierten yogischen Exerzitium —
»erfolgreich« ein Bein zu stellen. Riihles ironischer Tonfall — »ganzheitli-
ches Instantgliicke, »stille Stammbhirnfreuden« und dhnliche Wertungen —
geniigt, um zu wissen, wie der Hase l4uft. >Abwehr mittels Ironisierung«
heifit bei Intellektuellen der altbewihrte Verdringungsmechanismus.
Zerschundene Knie kommen als Ausrede oder Entschuldigung {ibri-
gens nicht in Frage. Zum die Knie strapazierenden schwarzen Sitzkissen
gibt es schlieRlich Alternativen. Rithle weif} das, denn eine solche findet
ausdriicklich bei ihm Erwidhnung: der >schone griine Stuhl seiner Omac.
Unter dem 27. Dezember steht im Offline-Tagebuch: »Kein Wunder« — wie-
so eigentlich, denn das wundert einen schon! — »dass ich bislang nie ent-
spannt in dem schonen griinen Stuhl von meiner Oma saf}, den ich mir
vor Beginn des Experiments ans Fenster gertickt habe, um von hier aus als
freier analoger Mensch den Blick iiber die Alpen schweifen zu lassen.« In
Wahrheit — ich habe keine Hemmung, den Tagebuchautor an dieser Stelle
der Unaufrichtigkeit zu zeihen — hat ihn nichts wirklich oder ernstlich dar-

96

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

an gehindert, sich ein- oder zweimal fiir ca. eine halbe Stunde still auf die-
sen Stuhl zu setzen und den Blick wohin auch immer schweifen zu lassen.
Das wire exakt die Art regelmdfiger methodischer Unterbrechung gewesen,
die gleichzeitig niederschwellige und methodisch-systematische Ubung,
welche — ein halbes Jahr durchgehalten — seiner »psychischen Atemnot«
hochstwahrscheinlich abgeholfen hitte, gegen die das halbe Jahr digitaler
Totalunterbrechung bei ihm nichts auszurichten vermochte.

Allein zu dieser von ihm leider unterlassenen Ubung und zu keiner
anderen - einer Ubung freilich, der alles Spektakulire fehlt und aus der
sich auch kein publizistisch vermarktbares Tagebuch extrahieren liefle —,
einzig aus dieser ganz und gar unscheinbaren und von seinen Kollegen
wahrscheinlich nicht einmal registrierten Ubung passte das von Riihle so
emphatisch notierte »kiinstlerische Credo Cézannes«: »In sich alle Stim-
men der Voreingenommenheit verstummen lassen, vergessen, vergessen,
Stille machen, vollkommenes Echo sein.« Und nur wenn Riihle jene Ubung
nicht mutwillig verpasst hitte, wiirde erst recht gepasst haben, was er an
der gleichen Tagebuchstelle dazu auflerdem noch imaginiert: »Den Satz« —
Cézannes Satz — »wiirde ich mir gerne ausschneiden und riesengrofs iiber
mein Experiment hingen. Von dort her wiirde er streng und grimmig auf
mein momentanes Gerede herunterschauen.«

43

Unterbrechungskiinstler

Von Uberlebenskiinstlern ist bisweilen die Rede, auch von Uberraschungs-
kiinstlern. Von Unterbrechungskiinstlern zu sprechen dagegen, ist gewo6h-
nungsbediirftig. Wie die yogische Ubung selbst, die der Unterbrechungs-
kiinstler nach der hier vorgestellten Facon praktiziert.

Mit dem Ende des >ideologischen Zeitalters< aus der >Gottesposition«
vertrieben und in Folge einer Jahrzehnte wihrenden Demokratisierung
des Bildungserwerbs und der Wissensdistribution — der egalisierte Infor-
mationszugang im Netz war der letzte Schritt auf diesem Weg — inzwi-
schen auch aus der privilegierten Stellung des gesellschaftskritischen Vor-
denkers und >Wichters der Gerechtigkeit« entlassen, stehen Intellektuelle
heute gleichsam nackt da, ihrer angestammten >Raison d’étre< beraubt.
Auch wenn einige von ihnen es nicht wahr haben wollen und in gewis-
sen Abstinden triumphalistisch die Riickkehr der Intellektuellen auf die

97

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

offentliche Biithne verkiinden. Sobald z.B. anlisslich eines gréferen politi-
schen oder gesellschaftlichen Skandals die Fieberkurve medialer Erregung
in die Hohe schnellt und in den groflen internationalen Tageszeitungen
der obligatorische Appell renommierter Autoren >ganzseitig abgedruckt«
erscheint. So als hitte man es mit einer Spezies von Uberlebenskiinstlern
zu tun. Deren Uberlebenskunst ihr Starrsinn wire: trotz obsolet geworde-
nem Rollenschema stupides Festhalten an dessen Dramaturgie.

Nicht als vermeintliche Uberlebenskiinstler haben Intellektuelle noch
eine Zukunft. Gefragt wire vielmehr der Unterbrechungskiinstler, der als
>Hiiter der Aufmerksambkeit< fungiert. Der eigenen Aufmerksamkeit. Nicht
der der Anderen. Diese miissen ihre Aufmerksamkeit schon selber hiiten.
Héchstens konnte Thnen das Beispiel der sich in Unterbrechung tibenden
Intellektuellen eine Orientierungshilfe sein. Was das aufmerksamkeitsprak-
tische Verhalten dieser Intellektuellen — unabhingig von ihrem diskursiven
Verhalten, ihren sachlichen Voten im deliberativen Meinungsstreit — als ein
gesellschaftlich exemplarisches auswiese.

Doch Pardon, fur die Begriffsstutzigen, die jetzt fragen: was soll denn
das fiir eine Unterbrechung sein? zunichst noch einmal einen Schritt zu-
riick. Wenn gemeinhin von Unterbrechungen die Rede ist, sind es solche,
die man gerne vermieden sihe. Gewohnlich stért es, unterbrochen zu wer-
den, zumal bei einer Lieblingsbeschiftigung. Darum geht es aber nicht.
Von Belang ist der transitive Wortsinn von >unterbrechens, wie das Kompo-
situm Unterbrechungs-Kunst genaugenommen auch anzeigt. Der Unter-
brechungskiinstler unterbricht — nicht die Anderen, sondern sich selbst. Er
unterbricht die >schlechte Unendlichkeit< von Gedanken- und Handlungs-
ketten. — Machen das Geistesarbeiter nicht sowieso schon immer? Thre
geistigen Lockerungsiibungen. Den Griffel hinlegen und Luft schnappen,
Musik horen oder einen Krimi lesen wie der alte Bloch.

Die >Kleinkunst« der Unterbrechung in Ehren. In der heutigen Krise
der Aufmerksamkeit ist das aber zu wenig. Unkonventionelle Problemla-
gen verlangen eine unkonventionelle Antwort. Die yogische Kunst der »gro-
Ren Unterbrechungs ist eine solche. Auch wenn sie nicht fiir diesen >L6-
sungszwecks, ja fir tiberhaupt keinen endlichen Zweck als dessen Mittel
ersonnen wurde. Und ihre Weltpause, die Auszeit gedankenfreier Aufmerk-
samkeit, als ebenso selbstzweckhaft und in sich befriedigend zu veranschla-
gen ist wie Hannah Arendts >Epoché« des reinen Denkens als hochstem
menschlichem Selbstausdruck und Selbstgenuss.

Das Arendt’sche Exerzitium ist natiirlich eher nach dem Geschmack
von Intellektuellen. Werden sie trotzdem, die sich doch als die >Einsichti-

98

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

genc« bezeichnen, einsehen, dass nach zwei Jahrtausenden >unreinen Den-
kens«< nicht so sehr ein Exerzitium des reinen Denkens angesagt ist, als
vielmehr dasjenige der nichtdenkenden Aufmerksamkeitsitbung? Immer-
hin winkt ihnen, nachdem die Geschichte sozusagen schon tiiber sie hin-
weggegangen ist, hier die Moglichkeit, sich auf vollkommen unbedenkli-
che Weise noch einmal in ein neues »altes< Rollenverstindnis einzufinden,
das einer kulturell explorativen Avantgarde.

Eine >subpolitische« Avantgarde, die dem >Groflmeister« des Unterbre-
chungsdenkens in der linksintellektuellen Traditionslinie, Walter Benja-
min, Reverenz erwiese, indem sie den geschichtsmessianischen Hohenflug
seiner Gedanken zum ersten Mal in eine >erdnahe Umlaufbahn« brichte.
In eine an individuelle Praxis riickgebundene konkrete Vollzugsgestalt. Die
vielleicht erstin einem >Posthistoire« der Geschichts- und Gesellschaftsuto-
pie wie dem heutigen als solche tiberhaupt entdeckt, intellektuell gewiirdigt
und tatsichlich praktiziert werden kann. Wahrlich »in finsteren Zeiten<
lebend, mit Brecht zu sprechen, setzte Benjamin alle Hoffnung auf den
quasi endzeitlichen Versuch, das Kontinuum der Geschichte >aufzusprengen<
und die Zeit fiir einen Moment anzuhalten, fiir den entscheidenden, weil
alles verwandelnden Moment. Wo sonst aber als im Individuum, in den
vielen Einzelnen und ihren individuellen Zeitabliufen, miisste ein derart
radikaler Bruch sich zuerst abzeichnen und ereignen? Dem Verhingnis
der Weltzeit oder Weltzeit als apokalyptischem Fortschrittsfatum Einhalt
gebieten, wie Benjamin dies in seinen »Thesen tiber den Begriff der Ge-
schichte« postulierte — wie anders sollte das, »sozialvertraglich< und nach-
haltig, geschehen, als dadurch, dass die je individuell verkorperte Weltzeit,
die Weltzeit in einem jeden von uns, unterbrochen und voriibergehend
stillgestellt wiirde? Und dies wiederholt und nicht lediglich einmalig. Die
individuelle Weltpause, welche die im Individuum inkorporierte Weltzeit
unterbricht — diesen Bruchteil des Gesamtaufkommens an Weltzeit —, er-
zeugte im Unterbrechenden kein >weifles Rauschen«. Sie wire erfiillt von
der Erfahrung eines dem Weltzeitlichen gegeniiber Anderen, Ganz Ande-
ren< mitunter. Diese Erfahrung von Andersheit erachte ich mittlerweile fiir
so etwas wie die mentale Conditio sine qua non dafiir, auch weltzeitlich An-
deres nicht blofs denken zu kénnen, sondern es auch verhaltenspraktisch in
der eigenen Person zu manifestieren. — Die Benjaminsche >Erlésungsper-
spektives, sein Denken eines finalen Bruchs im Geschichtskontinuum als
zerstérerischem Fortschrittsverhingnis — Wachstumszwang miisste man
heute sagen — >sikularisiert und gerettet« als individuell zu praktizierende
methodische Unterbrechungskunst.

99

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44

Das Dunkle zwischen den Bildern

»In Christophs Schlingensiefs kinematographischer Philosophie«, so Hol-
ger Noltze, Medienwissenschaftler an der Universitit Dortmund, »ist das
Leben eine Folge von Einzelbildern, wie wir sie gerne hitten. Die Kontinui-
tit aber, die der Film behauptet, ist eine Illusion, die nur geht, weil zwi-
schen den Bildern, 16 pro Sekunde oder 24, ein Streifen Schwarz ist — das
Dunkle zwischen den Bildern.« Schlingensief sei es je und je darum gegan-
gen, dieses »Unsichtbare« sichtbar zu machen, »an dem wir so strikt und
stihlern und eisern realititsgewiss vorbei gucken«. Und, Noltzes Schliissel
zum Werk des Aktionskiinstlers: »Schlingensiefs Dreh war also eine Art
Ablenkung dieser eingeiibten Ablenkung, zurtick zur Sache.«

Von der notorischen Ablenkung ablenken und beharrlich zuriick zur
Sache: Der Schlingensief — viele mochten es nicht glauben — hat sich et-
was dabei gedacht, glaubt man Noltze. Zudem: Sofern er sich etwas dabei
denkt, regt sich im Kiinstler immer auch der Intellektuelle. Kurzum, las-
sen wir den Kiinstler als Intellektuellen selber zu Wort kommen.

Sein Paradigma bezog Schlingensief vom Aktionskiinstlerkollegen Al-
lan Kaprow: »Eine Aktion von ihm muss man sich ungefihr so vorstellen.
Eine Gruppe von Leuten sitzt in einem Kasten und sieht dabei zu, wie je-
mand eine Apfelsine schilt. Eine andere Gruppe in einem anderen Kasten
sieht, wie jemand eine Banane schilt und isst. Eine dritte Gruppe sieht gar
nichts, der Raum ist leer. Alle Leute kommen raus und regen sich auf. >So
ein Quatsch, was soll das.< Plstzlich hort jemand aus der Bananengruppe
das Stichwort Apfelsine. Grofle Diskussion, wer hat was gesehen? Die drit-
te Gruppe, vollig in Aufruhr, kurz vor Revolution. sVerdammte Scheifle,
was beschwert ihr euch? Wir hatten noch nicht mal ein Stiickchen Schale,
wir hatten gar nichts, wir salen stundenlang im leeren Raum«. — Das ist
doch das, was uns im Leben immer wieder passiert. Man sieht ein Bild und
denkt, das sei die Welt, vergisst aber, dass es ganz viele Bilder von der Welt
gibt. Dass man auch in sich selbst ganz viele Bilder, Ideen, Sehnsiichte hat,
die man nicht erfiillen konnte, an denen man aber immer noch hingt, wo
man weinen kénnte, weil man sie aufgeben musste. [...] Ich glaube, dass je-
der so eine Dunkelphase in sich hat, dass jeder hin und wieder in so einem
leeren dunklen Raum sitzt, in dem die Bilder und Sehnsiichte weiterleben.
Und den man vielleicht doch noch realisieren kann, wenn man diese Dun-
kelheit nicht ignoriert.«

100

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Also: Bei Schlingensiefs Dunkelheit zwischen den Bildern — »und diese
Information zwischen den Bildern, das ist das, was mich interessiert« —
handelt es sich nur wieder und wieder um Bilder, er méchte immer noch
mehr davon. — Schade, verschenkt, die so viel versprechende >Bildidee< vom
>Dunkel dazwischen<«. Und mit ihr der raffinierte Gedanke einer Ablen-
kung von der Ablenkung; denn warum sollten gerade die verdunkelten Bil-
der zwischen den sichtbaren die interessanteren sein, die zuriick zur Sache
lenken? Es werden zunichst nur andere Bilder sein, sonst nichts.

Noch einmal Schlingensief: »... ich sag’ ihnen eins, sie haben eine
Dunkelphase in sich. In der leben die Bilder und auch die Uberzeugun-
gen, die sie schon aufgegeben haben, oder die sie in der Verschmelzung
eigentlich noch realisieren kénnten — der Moment von Transformation,
der tatsichlich wichtig ist.« — Aller Nachdruck hilft nichts, Schlingensief
und der ihn rithmende Noltze kaprizieren sich auf ein de facto blof gedach-
tes Moment von Transformation, das aufmerksamkeitspraktisch unvollzieh-
bar bleibt und bestenfalls in der Abstraktion, als gedankliches Konstrukt,
einen Augenblick lang besticht. Die Aufforderung, seine Aufmerksam-
keit auf die Dunkelphase zwischen den Bildern zu lenken, ist ungefihr
so praktikabel wie die, sich beim Beobachten der Umwelt auf den leeren
Raum zwischen den Atomen zu konzentrieren. Beide Male sieht man
rein gar nichts, >Hirnfickerei< das Ganze, der Ausdruck hitte Schlingen-
sief gefallen.

Holger Noltzes Essay tiber Schlingensief schliefit mit den Worten:
»Stur sahen die Verfertiger der Bilder an dem vorbei, worauf Schlingen-
sief schreiend und rennend und am Ende immer verzweifelter zeigte, das
Dunkle dazwischen.« Noltze entgeht, dass Schlingensief genauso vorbei-
gesehen hat, >stur«< wollte er zusitzlich zu den gesehenen noch mehr Bilder
sehen und kein Dunkel. — Obwohl doch die suggestive Rede vom >Dunkel
dazwischens, ungeachtet der ihr von Schlingensief und Noltze verliechenen
kontraintuitiven, mystifikatorischen Semantik, von Anfang an in die ent-
gegengesetzte, einzig plausible Richtung deutet und man erst einmal da-
rauf kommen muss, ihr durch eine gedankliche Verrenkung das genaue
Gegenteil zu unterlegen. Was lige niher, als die nicht wortlich sondern
heuristisch zu verstehende >Bildidee< von der »Dunkelphase zwischen den
Bildern« mit dem reinen Aufmerksambkeitsraum des Bewusstseins in Ver-
bindung zu bringen? Als solcher unmittelbar erfahrbar - statt lediglich
indirekt per Reflexion abstrakt konstruiert — in der strengen Aufmerksam-
keitsiibung des yogischen Exerzitiums. Auch erfahrbar dabei — und inso-
fern mag man der Noltze-Schlingensief’schen Version der im >Dunkel da-

101

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

zwischen verborgenen Bilder< ein Gran Wahrheit konzedieren —, wie fiir
uns nur jedes Mal innerhalb dieses einen Aufmerksamkeitsraums simitli-
che Bilder entstehen und vergehen, die wir uns von der Welt und von uns
selbst machen resp. durch mediale Agenturen anfertigen lassen.

45

Auf dass die kreisenden Gedanken
endlich ihren Grund finden

Dies das Motto — man liest es und staunt —, das der krebskranke Schlin-
gensief seinem Tagebuch »So schoén wie hier kanns im Himmel gar nicht
sein« voranstellt. Wie dachte er sich, dass dies geschehe, »dass die kreisen-
den Gedanken endlich ihren Grund finden«? Sein Rezept: »Quilt der Ge-
danke dich, dann denk ihn weg.« — Dass es so nicht wirklich funktioniert,
wird ihm schwerlich verborgen geblieben sein. »Mir erscheint es wichtig,
in mein Diktiergerit vor allem Gedanken zu sprechen, die mir gekommen
sind.« Und der Gedanke, quilende Gedanken einfach wegzudenken, ist
so ein Gedanke, der ihm gekommen ist, ein sehr menschlicher. Der noch
quicklebendige und umherwirbelnde Schlingensief konnte gar nicht ge-
nug Gedanken und Bilder pro Sekunde haben. Bis zu einem gewissen Grad
gehort sich das auch so fiir einen Kiinstler. Aber wenn er lebensgefihrlich
erkrankt, ist die Einsicht an der Zeit: »Ich will auf alle Fille leben. Aber
nicht um wieder in diesen blinden Trott zu verfallen, noch schneller, noch
mehr. Sondern ich will ein Leben leben, das einen Sinn ergibt und sich den
Menschen nihert.« Und wenn Jesus dabei dem Kunstler hilft, auch gut.
»Nach einer Zeit hat mir irgendjemand einfach die Stimme abgeschaltet.
Ich bin ganz still geworden und habe hoch geguckt. Da hing das Kreuz und
in dem Moment hatte ich ein warmes, wohliges Gefiihl. Ich war plétzlich
jemand, der sagt, halt’ einfach die Klappe, sei still, es ist gut ... Mir fillt
auf, dass ich so viele Sachen gemacht und wieder umgedreht habe, so viele
widerspriichliche Gedanken gedacht und andere Leute dazu angestachelt
habe, dass ich meinem eigenen Denken nicht mehr traue.«

Und wie ein >Reenactment« des zuletzt Gesagten, liest man etliche Sei-
ten spiter: »... wenn ich noch denke, wenn ich noch aktiv bin, dann leide
ich nicht. Selbst wenn man mich ans Kreuz nagelt, kann ich noch etwas
denken. Dann leide ich auch noch nicht ... Das ist das Grundprinzip: So-
lange ich iiber mich und andere nachdenke, leide ich nicht ... Ich habe nur

102

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

schreckliche Angst vor dem Moment, wo das alles aufhért. Irgendwann ge-
hen die Gedanken ja weg und das ist Leid. Ich mdchte so lange wie moglich
denken diirfen. Muss ich halt lernen, auf dem Sofa zu liegen und nichts
anderes zu tun als Gedanken zu denken.«

»All sein Rennen und Schreien, das Entblofen des Privaten, waren
Mittel zur Herstellung von Aufmerksamkeit fiir die Sache. Zur Tragik des
Kiinstlers Schlingensief gehért, dass das Schreien, Rennen und Entbléflen
von Medien, die nichts anderes kennen, fiir die Sache genommen wurde,
seine Kunst aber ibersehen.« Das sagt wieder Holger Noltze. Die Frage
bleibt, was hier »Aufmerksamkeit fiir die Sache« heifdt. Und »Tragik, die-
ses verbale Schwergewicht, ist so ein Wort an dieser Stelle, das mich glei-
chermaflen ratlos lisst. Wenngleich ich zugebe, dass es auch mich ein biss-
chen tragisch anmutet, einsehen zu miissen, dass einem Kiinstler, dem das
Rennen und Schreien und das gedankliche Zermartern seines Hirns zur
zweiten Natur geworden sind, selbst mit dem Hinweis auf die ultimative
Kunst stillzusitzen schlussendlich wohl nicht zu helfen wire.

46

Hans Theorie der speziellen Impotenz

Der aus Korea kommende Philosoph Byung-Chul Han trifft, auch wenn er
nicht wie Nietzsche gleich mit dem Hammer philosophiert, den Nagel auf
den Kopf mit der lapidaren Feststellung: »Wir leben heute in einer Welt, die
sehr arm ist an Unterbrechungen, arm an Zwischen und Zwischen-Zeiten.
Die Beschleunigung schafft jede Zwischen-Zeit ab.« — So wie der visuel-
le >Teilchenbeschleuniger< Schlingensief noch den Sekundenbruchteil an
Dunkelheit zwischen den kinematographischen Bildern abschafft, indem
er ihn am liebsten als Supernova einer Milliarde anderer Bilder explodieren
lieRe.

Hans Theorie der >speziellen Impotenzs, wie ich sie hier einmal nen-
nen mochte, besagt in Kiirze dies: Dass es »zwei Formen der Potenz« gibt.
»Die positive Potenz ist die Potenz, etwas zu tun. Die negative Potenz ist
dagegen die Potenz, nicht zu tun, um mit Nietzsche zu sprechen, Nein zu
sagen.« Eben diese »negative Potenz« ist Han zufolge den Hyperaktiven
ginzlich abhanden gekommen. Anders gesagt, sie leiden an der speziellen
Impotenz, keine »negative Potenz« mehr zu besitzen; an der Unfihigkeit,
von ihrer Aktivitit lassen zu kénnen. Wihrend Impotenz allgemein »die

103

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Unfihigkeit, etwas zu tun« bezeichnet, verdammt die spezielle Impotenz
die Betroffenen dazu, unfihig zu sein, etwas nicht zu tun. »Die Impotenz ist
lediglich das Gegenteil der positiven Potenz. Sie ist insofern selbst positiv,
als sie an etwas gebunden ist. Sie vermag nimlich etwas nicht. Die nega-
tive Potenz tiberschreitet diese Positivitit, die an etwas gefesselt ist. Sie ist
eine Potenz, nicht zu tun.« Und dann benennt Han das Desastrose der
speziellen Impotenz: »Wenn man ohne die negative Potenz, nicht wahr-
zunehmen, nur die positive Potenz, etwas wahrzunehmen, besifle, wire
die Wahrnehmung allen andringenden und sich aufdringenden Reizen
und Impulsen hilflos ausgesetzt. Keine >Geistigkeit« wire dann mdoglich.
Wenn man nur die Potenz, etwas zu tun, besidfse und keine Potenz, nicht
zu tun, so kiime es zu einer tédlichen Hyperaktivitit.«

Das »UbermaR an Positivitit« — das permanente Zuviel an Bildern und
Gedanken, »an Reizen, Informationen und Impulsen« — bringt den mensch-
lichen Aufmerksambkeitshaushalt ins Trudeln. Mit dem Totalversagen der
»negativen Potenz« wird unsere Wahrnehmung »fragmentiert und zer-
streut«. Keine tiefe und gesammelte Aufmerksamkeit mehr, nur die breit
gestreute, oberflichliche. Kultur aber verdankt sich der Tiefenaufmerksam-
keit, keine kulturelle und intellektuelle Kreativitit ohne sie. — Ein Weckruf,
den wegzuklicken Max Mustermann mit dem Handy am Ohr und dem Bild-
schirm vor der Nase wie das sprichwortliche Brett vorm Kopf sicher kein Pro-
blem hitte — wiirde denn erlesene Theorieprosa wie die Han’sche tiberhaupt
bis zu seinen Geritschaften vordringen.

Intellektuelle hingegen — vorausgesetzt dass sie geneigt sind, Hans
Kunst der analytisch stringenten Parataxe mitzuvollziehen und sie nicht als
Alarmismus abzutun - diirften sich ihrer »positiven Potenz« entsinnen,
und in Anbetracht der speziellen Impotenz-Diagnose die >Uljanow-Frage<
Was tun? stellen. Was tun, um wieder der »negativen Potenz« nicht zu tun
maichtig zu werden? Zumal auch auf ihrem, der Intellektuellen ureigenem
Aktivititsfeld, dem der Reflexion, die negative Potenz als Antagonist der
positiven Han unverzichtbar erscheint. »Wenn man nur die Potenz, etwas
zu denken, hitte, wire das Denken in die endlose Reihe der Gegenstin-
de zerstreut. Unmoglich wire das Nachdenken, denn die positive Potenz,
das Ubermaf an Positivitit, lisst nur das Fortdenken zu.« Harald Welzers
Parole »selbst denken« wire noch nicht die Antwort auf ein rastloses Fort-
denken auf eingefahrenem Geleise. Mehr versprechen darf man sich von
einem yogischen Exerzitium. Worauf auch Han ganz beildufig einmal hin-
weist. So beildufig, dass yogisch uneingeweihte Leser kurzerhand dariiber
hinweg lesen. »In der Zen-Meditation z.B. wird versucht, die reine Nega-

104

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

tivitit des nicht-zu, d.h. die Leere zu erreichen, indem man sich von dem
andringenden, sich aufdringenden Etwas befteit. [...] Sie ist eine Ubung, in
sich einen Souverinititspunkt zu erreichen, Mitte zu sein.«

Uber die yogischen, die iibungspraktischen Schlussfolgerungen, wie
sie sich auf Grund der Hanschen Analyse einem jeden aufmerksamen Le-
ser nahelegen, geflissentlich hinweggesehen hat vor allem das Feuilleton,
das Hans Essay mit dem die intellektuellen Zeitungsmacher sichtlich aus
dem Tiefschlaf reiRenden Titel »Miidigkeitsgesellschaft« zu unverhoffter
Popularitit verholfen hat. Es lief} sich wieder einmal herrlich verbalradi-
kal risonieren, ohne dass der Risonierende im Geringsten eine praktische
Konsequenz aus seinem Risonnement ziehen miisste. Einen ebensolchen
Narren gefressen am blumigen Sujet Miidigkeitsgesellschaft hatte kurz da-
rauf auch das deutschsprachige Regietheater, das fiir die Dauer einer Spiel-
zeit den Stichwortgeber Han zu seinem liebsten Souffleur erkor.

Mit dem Theaterrummel um die Miidigkeitsgesellschaft hatte sich der
von Han zaghaft angedeutete Gedanke einer tibungspraktischen Thera-
pierbarkeit der speziellen Impotenz vollends verfliichtigt. Wie schon das
Feuilleton sich nicht fiir das yogische Kurativ oder Korrektiv interessiert
hat. Im einen wie im andern Fall ging es darum, sich an der »Mudigkeit
der positiven Potenz« zu delektieren, am Skandalisierungspotential der
hyperaktiven Seelenwracks und erschépften Selbste. Woran Han nicht
ganz unschuldig ist. Denn sein Ideal einer Miidigkeitsgesellschaft der »ne-
gativen Potenz« — in Peter Handkes »Versuch iiber die Miidigkeit« ist er
diesbeziiglich fiindig geworden — deutet er erst auf den letzten Seiten sei-
nes Biichleins metaphorisch verklausuliert an. Die plétzliche Utopie eines
»Ganz Anderenc. Zu dessen >anderem Ufer< zu gelangen, vom diesseitigen
der real existierenden Mudigkeitsgesellschaft aus, ein Weg dem Leser sich
allerdings nicht erschlief3t. No bridge over troubled water.

Dafiir desto stifier der melancholische Schmelz von Handkes Lyrismen
iiber schone Miidigkeit. »So saflen wir — in meiner Erinnerung immer
drauflen in der Nachmittagssonne — und genossen redend oder schweigend
die gemeinsame Miidigkeit. [...] Eine Wolke von Miidigkeit, eine dtherische
Midigkeit, vereinte uns damals.« Handke zitierend hat sich fiir Han die
spezielle Impotenz in wolkigem Wohlgefallen aufgelést. Atherisch endet er
mit der Heiligsprechung des Sabbat: »Nach seiner Schépfung erklirte Gott
den siebten Tag fiir heilig. Heilig ist also nicht der Tag des um-zu, sondern
der Tag des nicht-zu, ein Tag, an dem der Gebrauch des Unbrauchbaren mog-
lich wire.«

105

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

47

Daumelinchen im Arbeitslager

Die sprachliche Ubertreibung gehért zum intellektuellen Geschift wie das
Klappern zum Handwerk. Freilich nur so lange wie Intellektuelle ihr Me-
tier gemifd der hergebrachten Weise eines wetteifernden Vordenkertums
betreiben. Sobald sie sich der exemplarischen Ubungsaskese einer Perso-
nalunion von Intellektuellem und Yogi befleiffigen, sind andere Fertigkei-
ten als das verbale Schaulaufen gefragt.

Auch fiir einen, der von intellektuellen Debatten nichts hilt, kann es
nicht schaden, wenn er sich ab und an mit einer starken These bei den Peers
und den Medien ins Gesprich bringt. Dies mag sich der tiber 8o-jihrige
Michel Serres gesagt haben, als ihm der Gedanke kam, den >digital native«
zur Krone der Schopfung zu erkliren bzw. zu deren vorerst letztem Za-
cken. Der in Wirklichkeit ein Daumen ist. Jener >Ganzkorperdaumens,
als welcher die Angehdérigen der Netzgeneration in den Augen pradigital
Geborener in Erscheinung treten. Und in dessen agiler Spitze an Verstand
und Abstraktionsvermégen bequem Platz findet, was individuell inkorpo-
riert davon tiberhaupt noch gebraucht wird — im Zeitalter einer auf Festplat-
ten externalisierten und »>Cloud-gestiitzten< Kollektivintelligenz.

Weil das Wissen fiir sie in ihren Laptops ausgelagert ist, triigen die
Diumlinge — von Serres zirtlich »Diaumelinchen« genannt, »la petite pou-
cette« ist sein Internet-Mirchen auf franzésisch tiberschrieben — ihren
Kopf nicht linger auf den Schultern und seien daher mit dem >Heiligen
Dionysius« vergleichbar, der sein abgeschlagenes Haupt mit sich herum-
getragen habe. Von der Kopflastigkeit des Wissens befreit, breite sich in
den Kopflosen bzw. dionysisch Enthaupteten nun die schiere Lust am Er-
finden aus. »Unser intelligenter Kopf ist aus unserem knochenbewehrten
neuronalen Kopf herausgetreten. Die Kognitionsbiichse in unseren Hin-
den enthilt und hilt in der Tat am Laufen, was wir einst unsere Vermo-
gen nannten. Was aber tragen wir nach der Enthauptung noch auf unseren
Schultern? Die erneuernde und lebendige Intuition. In die Biichse ausgela-
gert, entldsst uns die Bildung an die helle Erfindungsfreude.«

Von Hause aus ist Serres nicht Mirchenerzihler, sondern Medienfor-
scher und -theoretiker. Als Professor an der Sorbonne und in Stanford war
er jahrzehntelang in enger Tuchfiihlung mit anderen namhaften Intellek-
tuellen. Eine intellektuelle Stimme, auf deren Urteil Verlass sein sollte,
mochte man meinen. »Ohne dass wir dessen gewahr wurden, ist in einer
kurzen Zeitspanne, in jener, die uns von den 7oer-Jahren trennt, ein neuer

106

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch geboren worden. Er oder sie hat nicht mehr den gleichen Koérper
und nicht mehr dieselbe Lebenserwartung, kommuniziert nicht mehr auf
die gleiche Weise, nimmt nicht mehr dieselbe Welt wahr, lebt nicht mehr
in derselben Natur, nicht mehr im selben Raum.« Das ist — iiber den Dau-
men gepeilt — zutreffend. Nur fragt sich, ob das nicht eher ein Grund ist,
ins Griibeln zu kommen, statt ins Schwirmen. — Serres hat sich fiir die
Schwirmerei entschieden und es ist ihm nicht schwer gefallen, aus sei-
nem Material gleich noch eine >grofle Erzihlung« zu fabrizieren, eine die-
ser »grandes recites«, dieser gleichsam im Rundumschlag Sinn stiftenden
Narrative aus der Feder von Intellektuellen und Ideologen, von denen sein
Landsmann Lyotard vormals gesprochen hat und von denen er meinte, dass
ihre Zeit — postmodern — ein fiir allemal voriiber sei. Vortiber fiir Serres
ist mit Sicherheit die Postmoderne resp. ihr Diskurs. Und da — Serres ist
Jahrgang 1930 — sicher auch der grofite Teil seiner Lebenszeit voriiber ist,
diirfte er sich gefragt haben: Will ich meine Karriere als x-ter Kulturpes-
simist aus den Reihen der >klagenden Klasse< beschliefen oder mochte
ich nicht lieber mit einer ordentlichen Dosis »positiven Denkens«< in die
sewigen Jagdgriinde« geistigen Nachruhms eingehen? Da auch der Grof-
intellektuelle bloR ein Mensch ist und kein objektiv >seine Zeit in Gedan-
ken fassender< Aufzeichnungsapparat, hat sich Serres, vermute ich, gegen
das Klagen und firs Rithmen entschieden — fiir »Daumelinchenc, seinen
spiten Schwarm.

»Schwarm« lautet auch der lapidare Titel von Byung-Chul Hans wiede-
rum schmalem, aber nicht schmalbriistigem Essaybidndchen, worin er den
gleichen Gegenstand einer kritischen Bewertung unterzieht. Gemeint ist
natiirlich der Schwarm der allenthalben beschworenen »Schwarmintelli-
genz, die angeblich spielend die limitierte Intelligenz eines jeden Einzel-
nen von uns aussticht. Und dieselbe damit »in the long run< obsolet und
uiberflissig mache. — Hans Lesart des Phinomens bestitigt auch sogleich
den Verdacht, der einen bei Serres’ Enthusiasmus beschleicht: dass er nur
auf Kosten niichterner Realititspriifung zu haben und iiberhaupt durch-
zuhalten ist. So wie an sich schon das Digitale immer mehr vom »Realen«
wegfiithrt, das nur noch als Widerstand empfunden werde. »Das Digitale
unterwirft die Lacansche Triade des Realen, des Imagindren und des Sym-
bolischen einem radikalen Umbau. Es baut das Reale ab und totalisiert das
Imagindre.« Das Resultat dieses Umbaus: »Das Smartphone fungiert als
ein digitaler Spiegel zur postinfantilen Neuauflage des Spiegelstadiums.
Es er6ffnet einen narzisstischen Raum, eine Sphire des Imaginiren, in der
ich mich einschliefe.«

107

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

So viel zu Michel Serres’ Geburt eines »neuen Menschen, der »nicht
mehr die selbe Welt« wahrnimmt und nicht mehr »im selben Raum« lebt.
Und weil auch der liebe Herr Han nur ein Mensch ist und gelegentlich
gern ubertreibt, legt er gleich noch einmal nach: In Gestalt der mobilen
Endgerite trigt heute jeder seinen Arbeitsplatz mit sich herum »wie das
Arbeitslager«. — >Is was dran<, mochte man sogar sagen, liest man die
romaneske Docufiction der jungintellektuellen ZEIT-Journalistin Nina
Pauer iiber den endlosen Arbeitsalltag ihrer Generationsgenossen. Tagein
tagaus hingen sie 24 Stunden lang mit der Aufmerksamkeit — gedanklich
wie affektiv — am Tropf ihres mikroelektronischen Schnickschnacks — und
versiumen dartiber ihr Leben.

Nina Pauers Buch »LG oder wie wir vor lauter Kommunizieren unser
Leben verpassen« ist eine deprimierende Lektiire. Zum einen wegen dem,
was sie da an tunnelblickartigem Suchtverhalten und seelischer Verédung
mit ein paar losen Erzihlfiden anschaulich vorfiithrt. Aber es ist mehr
noch deprimierend deswegen, weil ihren kommentierenden Einschiiben
aufler halbherzigem >Ins-Gewissen-Redenc intellektuell nichts zu diesem
Desaster einfillt.

Abgelenktsein vom Realen ist von Mal zu Mal der >regulire< Aufmerk-
samkeitsstatus bei Angehorigen der Netzgeneration. »Abgelenkt von uns
selbst und den Anderen. Abgelenkt vom nichsten Moment ihres und
unseres gemeinsamen Lebens. Abgelenkt, wie immer, von all den neuen
Momenten und deren Ubertragung. [..] Wohin mit all den Momentauf-
nahmen? Was sollen all die anderen mit unseren Bildern? Und wir mit
ihren? Erinnern wir uns wirklich alle besser an sie, wenn wir sie stindig
iibermitteln? [..] Fragen wir uns doch einmal ehrlich: Sind es wirklich
noch wir selbst, die tiber unsere Zeit bestimmen? Sind es wirklich noch
wir allein, die am Hebel sitzen? [...| Warum eigentlich immer alles leuchten
muss? Was genau daran so schlimm wire, einfach einmal ganz allein zu
sein? Gar nichts, wir kénnen super allein sein. SchlieRlich tut das ja jedem
gut, Zeit nur mit sich selbst. Eigentlich wiinschen wir uns alle viel viel
mehr davon ... Nein, so richtig werden wir nie mehr damit aufhoren. Unser
Fortschrittsbalken, was Kommunikation angeht, lisst sich einfach nicht
mehr zuriickdrehen. Und es wird deshalb schlichtweg auch nicht eintre-
ten, dass wir durch irgendein wundersames Schliisselerlebnis oder einen
allzu heftigen Kommunikations-Overkill, der uns eine Pause verordnet,
unsere Telefone in einem hohen Bogen von irgendeiner Briicke schmeiflen
[...] All das wird nie passieren. Denn dafiir ist das, was wir da alles mit Face-
book zeigen, das, was in unseren Telefonaten und Emails passiert, das was

108

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

wir stindig besprechen und in SMS quetschen, einfach viel zu wichtig [...]
Es ist, oft genug, nichts geringeres als unser Leben.«

Moglicherweise entzieht sich die Autorin ja ihrer intellektuellen Bring-
schuld - der »Anstrengung des Begriffs«, wie Hegel gesagt hitte —, weil sie
radikales >Hinterfragen< in diesem Fall immer schon mit einer bestimm-
ten Sackgasse assoziiert: der des kulturkritischen Lamentos und seiner in
puncto alternative Praxis erst recht kompletten Ratlosigkeit. Aus diesem
Zwiespalt, dem Dilemma zwischen frohlicher Affirmation und kulturpes-
simistischer Negation, vermag im Falle der gesellschaftsweit grassierenden
Aufmerksambkeitspathologie, von der auch die intellektuelle Aufmerksam-
keitspraxis nicht verschont bleibt, das Diskursive allein nicht hinauszu-
fuhren. Dies vermochte allenfalls — und wer wire berufener, es in Angriff
zu nehmen, als die Aufmerksamkeitsexperten par excellence, die Intellek-
tuellen nidmlich — eine nichtdiskursive Praxis in der Ersten Person Singular,
soll heiflen, der methodische Selbstversuch des yogischen Exerzitiums.
Wer diesen Ubergang vom Diskurs zur Praxis, zur Ubung, nicht vollzieht,
dem oder derjenigen bleibt in der Tat wenig mehr als der matte Versuch
einer Art>Einsichtstherapie« sich selbst und Anderen >gut zuzureden<, um
wenn schon nicht dem Ubel an sich, so zumindest dessen drgsten Wuche-
rungen entgegenzutreten.

48

Ehrenrettung fiir M. S.

Dass der Diumelinchen-Dichter Michel Serres auch anders kann oder ge-
konnt hat, belegt eine Passage aus seinem Gesprichsbuch mit Bruno La-
tour. Ein Buch {iibrigens, in dem er die Legende von einem intellektuell
so glorreichen Nachkriegsfrankreich mit seinen auratischen Intellektuel-
lenfiguren griindlich gegen den Strich biirstet und sich ihm als das wah-
re Gesicht des akademischen und Wissenschaftsbetriebs bis in die Goer-
Jahre hinein atmosphirisch und habituell die Prolongierung des Krieges
und seiner Feindschaften zu erkennen gibt. Wie er — ganz abgesehen von
diesem Extrem — generell in intellektuellen Milieus und deren Debatten
einen >Attraktor< ausmacht fiir Eitelkeit und Selbstgerechtigkeit, Konformi-
titsdruck und Gruppenzwang, die eher Stumpfsinn als Inspiration erwar-
ten lassen. Ein Hintergrund, vor dem die folgende Auflerung ihre Plausi-
bilitit gewinnt: »Was in der Philosophie, aber auch in den Wissenschaften

109

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fortschritte bringt, ist die Erfindung von Begriffen, und diese Erfindung
vollzieht sich stets in der Einsamkeit, in der Unabhingigkeit und Freiheit,
ja, im Schweigen. Es fehlt uns nicht an Colloquien [...]. Was uns dagegen
schmerzlich fehlt, sind stille Klosterzellen und Schweigegebote, sind Mén-
che und Einsiedler [...]. Diskussion konserviert das Vorhandene; Erfindung
verlangt rasche Intuition, die Leichte der Schwerelosigkeit.« Und an ande-
rer Stelle: »Die neuen Ideen kommen aus der Wiiste, von den Anachoreten,
den Einsiedlern, denen, die sich zuriickziehen und nicht in den Schall und
Wahn der Diskussion geworfen sind, die ihrerseits repetitiv ist. Die Dis-
kussion macht immer allzuviel Liarm, als dass man noch unbefangen den-
ken kénnte. Das ganze Geld, das heute skandaldserweise fiir Kolloquien
verschleudert wird, sollte ausgegeben werden, um Klgster zu bauen, mit
dem Gebot der Zurtickhaltung und zum Schweigen.« — Liest sich das nicht
schon beinah wie ein Plidoyer fiir den Yogi, den Yogi in Personalunion mit
dem Intellektuellen? Fiir die Peniblen hier der Textnachweis: Michel Ser-
res, Aufklirungen — Fiinf Gespriche mit Bruno Latour, Berlin 2008 (die
franzgsische Originalausgabe erschien bereits 1992), Seite 59 f. und 123f.

49

Intellektuelle Plaudertasche aus dem Hiuschen

Und zwar vor lauter Begeisterung. Woriiber? Uber den »Epochenwechsel«.
Iris Radisch kann von sich behaupten, dabei gewesen zu sein. Dabei ge-
wesen, wie »der klassische Intellektuelle [...] mit Wucht auf die 6ffentliche
Biihne zuriick[kehrt]«. — »Klassisch« heiflt »der engagierte Intellektuelle,
der nicht agiert im eigenen Interesse — etwa gegen Windkraftriader vor dem
eigenen Landhaus oder [...] in Frankreich gegen Gesetze, die den eigenen
Bordellbesuch tritben kénnten —, sondern im Namen seines Gewissens,
das hoher rangiert als alle personlichen Sonderinteressen.

Der also ist zuriick auf der internationalen Bithne und obendrein »mit
Wucht«. Potztausend! Was hat ihn auferstehen lassen von den Toten?
Ein Aufruf! Von soo Schriftstellern aus aller Welt gegen die »Totaliiber-
wachung des Biirgers«. Der Aufruf, so die begeisterte Radisch, »muss als
der Anbruch eines neuen Zeitalters verstanden werden. 560 Autoren aus
83 Lindern, darunter einige Literaturnobelpreistriger, protestieren gegen
die weltweite digitale Masseniiberwachung — und sie tun dies mit recht
konkreten Forderungen. Jeder Biirger miisse das Recht haben, mitzuent-

110

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

scheiden, »in welchem Ausmaf seine personlichen Daten gesammelt, ge-
speichert und verarbeitet werden und von wemc. Sie rufen alle Staaten und
Konzerne auf, dieses Recht zu respektieren. Und sie rufen die Vereinten
Nationen auf, »die zentrale Bedeutung der Biirgerrechte im digitalen Zeit-
alter anzuerkennen und eine verbindliche Internationale Konvention der di-
gitalen Rechte zu verabschieden.«

»Kurz vor Revolutions, hitte Schlingensief gesagt. Radisch setzt noch
eins drauf: »Aufstand«, »Aufruhr«, »Angriff auf das digitale Imperiumc,
»Abwehrkampf gegen einen global agierenden Gegner«. So im Feuilleton-
Aufmacher der ZEIT vom 12.12.2013. Und um gleich ein Beispiel zu geben,
wie wild entschlossen dieser »Abwehrkampf« gefiihrt wird, zitiert sie T. C.
Boyle, noch so eine Quasselstrippe, die gern Geschichten erzihlt: »Surfen
Sie nicht im Internet, gehen sie nicht hinaus auf die Strafe. [...] Zerstéren
Sie einfach das Telefon und den Computer, und nehmen Sie den Hinter-
ausgang Thres Hauses, Thres Appartements, IThrer Hiitte oder Thres Schup-
pens, und vergraben sie sich im Dreck.«

Aufrufe wie der der Fiinfhundert sind, so Radisch, »ein Fanal, Zei-
chen und Wunder zugleich«. Aus der Tatsache, dass »das globale Ausmafd
der Masseniiberwachung [...] die Lage unumkehrbar [!?] verdndert [hat]«,
folgt gemifl Radischs wundersamer Logik: »So, wie es ist, kann es nicht
bleiben ... Der Wind hat sich gedreht.« — Das ist, mit Verlaub, dermafien
gedanklich verrenkt, als stiinde die Absicht dahinter, die Geduld intellek-
tueller Einrenkungskunst auf die Probe zu stellen. Wiissten wir nicht, dass
Frau Radisch - sagen wir fiir die Dauer der Niederschrift ihres Artikels —
lediglich der menschlich-allzumenschlichen Versuchung erlegen ist, dem
Wunsch statt der Reflexion die Vaterschaft des Gedankens anzuvertrauen.

Wie anders denn als Wunschdenken wird man bei niichterner Lagebe-
urteilung Satze wie die folgenden zu bewerten haben: »Gerade das ist das
ganz und gar Ungewdhnliche und Elektrisierende an diesem Aufstand: Er
fordert nicht nur die westliche Staatengemeinschaft und die digitalen Grof3-
konzerne in ihre Schranken. Er signalisiert auch eine Umwertung jener
Werte, mit denen eine ganze Generation aufgewachsen ist, die keinen Tag
ihres Lebens mehr ohne WLAN-Anschluss iiberstehen wiirde.« Wenn eine
redselige Radisch glaubt, in den »kompromisslosen Formen des Boykotts«,
der »die Ohnmacht der im Netz Zappelnden [...] beenden wolle«, mache sich
»ein radikaler Geist bemerkbar«, so verwechselt sie verbalen Scheinradikalis-
mus mit Radikalitit der Analyse und Reflexion. Ganz zu schweigen von der
erforderlichen Radikalitit praktischer Handlungskonsequenz. Zwar mag
»von Riickzugsgebieten und Zufluchtsorten«, von der »Flucht aus der dikta-

11

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

torischen Transparenzkultur« die Rede sein, eine habitualisierte Pragmatik
des verinderten Umgangs mit den digitalen Techniken jedoch ist vorerst
nicht in Sicht. — Radikal sein heifle »an die Wurzel gehenc, so schrieb einst
der junge Marx, die Wurzel des Menschen aber sei der Mensch selbst. Wie
sollte es sich im Fall des Intellektuellen und seiner Misere anders verhal-
ten? Solange er nicht bei sich selbst an die Wurzel des Ubels geht, d.h. sich
nicht zur Kulturrevolution der eigenen Aufmerksamkeitspraxis bequemt,
als Intellektueller gleichzeitig auch den Yogi in sich kultiviert — so lange
wird es sich beim intellektuellen Widerstand gegen digitalen Totalitarismus
um wenig mehr als ein Lippenbekenntnis handeln.

50

Panoptikum: die jiingste Alarmstufe

Zum Zeitpunkt, da Sie diese Zeilen lesen, wird die in der Uberschrift an-
noncierte »jiingste Alarmstufe« mit Sicherheit bereits von einer weiteren ab-
gelost worden sein. Dadurch, dass die Alarmisten vom Dienst, allen voran
die Intellektuellen des Feuilletons, die nichste Ungeheuerlichkeit dingfest
bzw. >theoriefest« gemacht haben. Wobei mit jeder neuen Alarmstufe die
intellektuelle Ratlosigkeit wichst, wie dem jeweils neuesten Ubel zu Lei-
be zu riicken wire. Mit dem Ende des politisch ideologischen Zeitalters
schrumpfte die »klagende Klasse«, von der noch bei Wolf Lepenies die Rede
ist und deren radikalste Vertreter immerhin auf das Heilmittel der Utopie
verweisen konnten, zu einer Schar von Alarmisten, die alle Nase lang >Feu-
er<rufen, in der Regel aber keine Idee haben, wie man es 16scht. Weswegen
die avancierteste und raffinierteste Theorieperformance dieser Leute dar-
in besteht, die Aussichtslosigkeit des >Loschen-wollens< wortgewaltig aus-
einander zu setzen. Das Besondere der jungsten Alarmstufe ist, dass sie
den Brandherd auf dem Terrain lokalisiert, auf dem auch der Intellektuelle
berufsmifig operiert: dem der Beobachtung, priziser der >second order ob-
servations, der Beobachtung zweiten Grades oder >Beobachtung von Beob-
achtung«. Diese ist nur méglich, wo der priméare Beobachter sich dem Blick
eines sekundiren Beobachters aussetzt, sich also beim Beobachten zusehen
lasst oder sich dabei absichtlich exponiert. Eine Sichtbarkeit, die mittler-
weile — so der Alarmruf — gesellschaftsweit zur Norm und Normalitit zu
werden droht. Das Theorieschlagwort dazu heifdt »Transparenzgesellschaft«
und die mit ihm lancierte Horrorvision ist die des Panoptikums.

12

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Des »digitalen Panoptikums«. Welches im Unterschied zu dem des Je-
remy Bentham, einem architektonisch als Rundbau realisierten Radialsys-
tem, worin der Wichter vom zentral platzierten Wachturm aus einen jeden
Insassen sehen und beobachten kann, die Sichtbarkeit und Beobachtbarkeit
zu einer wechselseitigen Inspektion und Kontrolle erweitert. Im elektroni-
schen Netz sind alle sgefangens, ist die Sichtbarkeit und Uberwachung total.
Wenngleich es Privilegierte gibt, die immer noch mehr sehen als andere.
Die NSA beispielsweise. Aber im Gegensatz zum klassischen Panoptikum
machen sich alle zu >freiwilligen Gefangenen« — der verallgemeinerte Ex-
hibitionismus und Voyeurismus kommt nimlich mit allerhand Gliicksver-
sprechen daher, etwa dem der schrankenlosen Zuwendungsgratifikation
beim Sich-Ausstellen, der Selbstentbléflung in den sozialen Netzwerken.

Was der intellektuelle Beobachter ohne lange hinsehen zu miissen als
Lug und Trug und Selbstbetrug durchschaut. Als »Blédmaschinen« be-
zeichnen daher Markus Metz und Georg Seefilen die gliicksverheifRenden
Gadgets, mit denen die User Tag und Nacht hantieren. »Das grof3e Projekt
dieses Jahrhunderts scheint es zu sein, Herrschaft zu subjektivieren und
zu emotionalisieren. Das heifdt, eine wachsende Mehrheit der Menschen
dazu zu bringen, sich freiwillig und gegenwirtig dem zu unterwerfen, was
vordem durch Gewalt und Hierarchie erzeugt wurde. Eine >Blédmaschine«
ist also eben dies: eine Maschine, die eine Kraft der Kontrolle in einen Im-
puls zum Kontrolliert-Werden verwandelt. Wobei im Kontrolliert-Werden
geniigend Kérper und Asthetik verblieben ist, Lust und Schénheit, Angst
und Aggression, um definitiv unverzichtbar zu werden.« Und Byung-Chul
Han sekundiert: »Der Transparenzzwang stabilisiert das vorhandene Sys-
tem sehr effektiv. Die Transparenz an sich ist positiv. Ihr wohnt nicht jene
Negativitit inne, die das politisch-6konomische System radikal in Frage
stellen konnte. Sie bestitigt und optimiert nur das bereits Bestehende.
Daher geht die Transparenzgesellschaft mit der Postpolitik einher. Ganz
transparent ist nur der entpolitisierte Raum.«

51

Das Elend der Intellektuellen »ohne den Yogi<
Womit wir, wie zuvor erwihnt, bei der Aussichtslosigkeit des >Loschen-

Wollens« angelangt sind. Die intellektuellen Durchblicker landen, wie es
sich gehort argumentativ stringent, bei TINA — there is no alternative. Auch

13

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

wenn sie das nicht gerne hoéren und womdglich einwenden, man mache sie
zu Priigelknaben ihrer Analyse und deren trauriger Wahrheit. Wie Byung-
Chul Han bescheinigt der Soziologe Zygmunt Bauman der Transparenz-
gesellschaft, dass sie, eben weil ihre transparenten Sachzwinge jedermann
einleuchten und fiir freiwillige Unterwerfung sorgen, ein perfektes Herr-
schaftssystem etabliere. »Die Kluft zwischen den {iberwiltigenden Sach-
zwingen und den kargen Mitteln zu ihrer Abwehr muss das Gefiihl der
Ohnmacht immer weiter nihren.« Unisono beschwéren Bauman und Han
die Aussichtslosigkeit. Bauman: »Dieser Gesellschaft anzugehoren ist eine
Fron, die nie endende Miihen erfordert. Die Angst davor sich nicht anpas-
sen zu konnen, ist von der Angst abgelost worden, nicht gentigen zu kén-
nen. [...] Wie die Schnecke, die ihr Haus immerzu bei sich trigt, so miissen
die Beschiftigten in der schonen, neuen, fliichtig modernen Welt ihr je-
weils personliches Panoptikum selbst hervorbringen und auf dem eigenen
Buckel mitschleppen. Sie sind uneingeschrinkt verantwortlich dafiir, sich
selbst in gebrauchsfihigem Zustand zu erhalten und ihren stérungsfreien
Betrieb zu gewihrleisten.« Und Han: »Heute sind wir zwar frei von den
Maschinen des Industriezeitalters. Aber die digitalen Apparate bringen
einen neuen Zwang, ein neues Sklaventum hervor. Sie beuten uns noch
effizienter aus als sie auf Grund ihrer Mobilitit jeden Ort in einen Arbeits-
platz und jede Zeit in Arbeitszeit verwandeln. So kénnen wir der Arbeit
nicht mehr entkommen.«

Kein Entkommen. Oder doch? Wihrend uns die Jungintellektuelle Nina
Pauer versichert, ihre Generationsgenossinnen und -genossen wiirden,
Netzsklaven hin oder her, ihre Handys nicht wegwerfen und miissten es
auch nicht, rit genau dazu der Altintellektuelle Hans Magnus Enzensber-
ger. Die erste seiner zehn Regeln zur Abwehr digitaler Nachstellungen von
Geheimdiensten und Unternehmen, die die FAZ im Februar 2014 verof-
fentlichte, fordert zum Wegwerfen auf: »Wer ein Mobiltelefon besitzt, werfe
es weg. Es hat ein Leben vor diesem Gerit gegeben, und die Spezies wird
auch weiter existieren, wenn es wieder verschwunden ist.« Und die zehnte
Regel rit zum Weglaufen: Wer das »Ungliick« habe, Facebook und Konsor-
ten anzugehoren, »ergreife so schnell wie moglich die Flucht.

Wer bei Intellektuellen dieses Strickmusters und ihren Vorschligen
die Flucht ergreift, dem kann man es nicht verdenken. Dass Enzensberger
seine »simplen Mafiregeln« auch gar nicht ernst meint und postpolitisch
unbeeindruckt die Politik gefordert sieht, dndert nichts an dieser >Aus-
stellung« intellektueller Ratlosigkeit. Am Ende dann noch eine >Watschenc«
fiir die Blédméanner und -frauen an den Blédmaschinen: »Der Schlaf der

114

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vernunft wird bis zu dem Tag anhalten, an dem eine Mehrheit der Ein-
wohner unseres Landes am eigenen Leib erfihrt, was ihnen widerfahren
ist. Vielleicht werden sie sich dann die Augen reiben und fragen, warum
sie die Zeit, zu der Gegenwehr ja noch méglich gewesen wire, verschlafen
haben.«

Und noch jemand, die die Lage fiir so aussichtslos nun auch wieder
nicht hilt. Die >High-Performerin< auf medienwissenschaftlichem wie
medienpolitischem Parkett, Miriam Meckel, eben noch ausgebrannt und
schon wieder fit wie ein Turnschuh oder jedenfalls von Neuem entflammt,
mdchte Mut machen. Schligt aber — 2013 im Verlag »Kein & Aber« — erst
einmal Alarm: »Wir verschwinden«! Sie selber natiirlich ausgenommen.
Bei Gabor Steingart vom »Handelsblatt«, der 2012 »Das Ende der Norma-
litdt« gekommen sieht, verschwinden blof die »Selbstverstindlichkeitenx,
bei Meckel gleich wir selbst. Ein Verschwinden, das sich dadurch vollziehe,
dass uns die Algorithmen von Google und Co. zu »Gespenstern unserer
selbst« entmaterialisierten, zu »multimedialen Uberwiirfen«. Als diese
Gespenster seien wir fiir uns selbst nicht mehr sichtbar — so wie das klei-
ne Gespenst in Otto Preufllers Kindergeschichte nicht sichtbar ist fiir die
anderen. Die kleine Miriam hat einst diese Gespenstergeschichte gelesen
und die erwachsene fiihlt sich an sie erinnert in Anbetracht des virtuellen
Invisibilisierungszaubers. Auch wenn der Vergleich zwischen uns als Ge-
spenstern und dem kleinen Gespenst sowie zwischen dessen Unsichtbar-
keitskunst und dem virtuellen Invisibilisierungszauber auf dem rechten
und auf dem linken Bein hinkt, wie man ohne jedes Sichtbarkeitsproblem
bei der Lektiire von Meckels Biichlein sehen kann. — Und was schligt die
Autorin vor, wie wir uns aus virtuellen Gespenstern unserer selbst zu rea-
len Lebewesen in einer realen Lebenswelt rematerialisieren kénnen? Dies-
mal steckt fiir sie die Antwort in einer Geschichte von Roberto Bolano. Ein
Junge nihert sich in Zeitlupe einer Glastiir mit Lichtschranke, so dass er
sie schliefllich bertiihrt, ohne dass sie sich ge6ffnet hat. Der Beweis, dass
»Technologie sich austricksen und besiegen lisst«. Meckels Vorschlag fiir
eine »subversive« Strategie: »Wenn wir uns die Mithe machen, uns neu
anzuschleichen, ganz langsam, aber bestindig, wenn wir den Blick darauf
gerichtet halten und den Sensoren der Welterfassung ins Auge sehen, dann
kann etwas Gutes geschehen. Dann koénnen wir plotzlich unsere Hinde
auf die unsichtbaren Grenzen (zwischen dem Materiellen und Virtuellen)
legen und sie neu spiiren. Und in diesem Moment verschwindet alles Be-
drohliche, Determinierte, Unabwendbare der Technik, und wir spiiren:
Wir bleiben.« Sichtbar, kénnte man noch hinzufiigen.

115

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

P.S. Zweck und Ethos der intellektuellen Beobachtung — mit ihnen
steht und fillt die Raison d’étre des Intellektuellen — lassen sich in einem
Wort zusammenfassen: Aufklirung. Aufklirung im philosophisch an-
spruchsvollen Sinne einer Befreiung der Menschen aus »selbstverschul-
deter Unmiindigkeit«, der Emanzipation aus unwiirdigen Unwissen-
heits- und Abhingigkeitsverhiltnissen. Postpolitik, Postdemokratie und
Transparenzgesellschaft suggerieren indes unentwegt, dass sich das hehre
Aufklirungsideal unter ihren >fortgeschrittenen< Bedingungen praktisch
erledigt habe — was daran >realistisch machbar« erscheint, habe man er-
reicht. Aufklirung reduziert sich auf eine transparenzgesellschaftliche
Schwundstufe, auf Sichtbarkeit, aufs >Ausstellen< und >Ausleuchten<. Und
die spektakulire Aufdeckung >unsichtbarer Beobachtung«. Ihr Held: der
Whistleblower. Er verkorpert, was vom Typus Aufklirer iibrig geblieben
ist im digitalen Panoptikum. Ein Datenspezialist, ein Hacker, ein Geheim-
dienstdissident, der die verdeckten Beobachter in ihren Zonen der Unsicht-
barkeit eine Schrecksekunde lang mit seinem transparenzgesellschaftlich
heruntergedimmten Aufklirungslicht blendet. — Die bis dato unbestritte-
ne Nummer eins unter ihnen, der so unaufdringlich bebrillte und sym-
pathisch intellektuell ausschauende junge Mann Edward Snowden, wird
von manchem Intellektuellen, dem er und seine Kollegen in puncto Beob-
achtung und Aufklirung uneinholbar den Rang abgelaufen haben, schon
mal gern als einer der ihren vereinnahmt. Wenigstens verbal laufen unsere
Intellektuellen bei diesem Manéver ein letztes Mal zu alter Hochform auf:
»Edward Snowden, ein kluger und wohlartikulierter Insider des globalen
Uberwachungssystems, hat die Tiir zu den Katakomben unter den Funda-
menten der westlichen Demokratien aufgestofien, jubilierte Frank Rieger
in der FAZ. Und Heribert Prantl tirilierte in der SZ: »Wer Uberwachung
entlarvt, befreit den Geist. Sein [Snowdens] Outing am Pfingstmontag vor
einem Jahr war ein Akt pfingstlicher Freiheit. Eine Art modernes Pfingst-
wunder. Es hat nichts mit Religion zu tun, sehr wohl aber mit dem Geist
der Freiheit, also mit dem Geist der Aufklirung.« Ob die Herren Rieger
und Prantl bei so viel pfingstlicher Geisttrunkenheit wohl noch zu der
niichternen intellektuellen Selbstbeobachtung im Stande gewesen sind,
dass ihre Euphorisierung einem Offenbarungseid gleichkommt? Dem
Offenbarungseid des Intellektuellen herkémmlicher Bauart, mithin ihres-
gleichen.

16

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52

Tod eines Kritikers mit »Rontgenblick«

Als die FAZ Enzensbergers intellektuelle Intervention — das Wort ist zu hoch
gegriffen — der >Zehn Regeln< 2014 abdruckt, ist die Alarmstufe »Panopti-
kum«, »Wir verschwinden« etc. nicht mehr ganz neu. Wenn es einen jour-
nalistischen Beitrag mit an den Beobachtungsteil anschlieRendem Aufweis
von Handlungsperspektiven — »wie wir die Kontrolle tiber unser Denken
zuriickgewinnen kénnen« — gegeben hat und der so etwas wie Originalitit
fur sich in Anspruch nehmen darf, so liegt das etliche Jahre zurtick. Sein
Verfasser ist wenige Monate, nachdem das Blatt (dessen prominenter Mit-
herausgeber er gewesen ist) Enzensbergers uninspirierten Aufguss druckte,
im Juni 2014 gestorben.

Frank Schirrmacher hatte lingst den Sprengsatz auf seinem »>intellek-
tuellen Bildschirms, den die digitale Revolution fiir unser analoges Hirn
und seine hergebrachten Wahrnehmungsmuster bedeutet. 2009 hatte
der Mann mit dem »Réntgenblick« — einer der zahllosen dem Verstorbe-
nen >nachgerufenen< Superlative — in »Payback« seine Diagnose gestellt.
Es werde kein Stein auf dem anderen bleiben. Kein Neuron, das nicht re-
volutionstrunken vom digitalen Strudel mitgerissen ins Taumeln gerate,
sodass man nicht mehr weif, wo einem der Kopf steht und dass man iiber-
haupt einen hat. — Diese Schirrmacher’sche Drastik just noch einmal vor
Augen, fillt es einem nicht leicht, pietitshalber von der Ironie abzusehen,
dass der sHohenrauschs, in den Schirrmachers plétzlicher Tod die vereinte
Feuilleton-Intelligentia versetzte, von einer Kopflosigkeit zeugt, die der von
Schirrmacher in »Payback« befiirchteten nur darin nicht aufs Haar gleicht,
dass sie der iiber die eigene Marginalisierung hinwegtiuschenden Selbstil-
lusion und narzisstischen Gréflenphantasie von Intellektuellen entspringt
und weniger aufs Konto digitaler Verwirrung geht.

»Eine intellektuelle Ausnahmebegabung. [...] Er hatte alles gelesen,
wusste stets mehr als die Kollegen und assoziierte, phantasierte und in-
spirierte mit einer Sprachgewalt, der niemand gewachsen war. [...] Das hat
seine Feinde und Neider fast um den Verstand gebracht.« Rithmt Mathias
Dépfner und dass es »brennendes Interesse war, mit dem dieses grof3e Kind
auf die Welt schaute [...], bis ganz zuletzt ein grofRes Kind von schlitzohrigs-
tem Ausmaf. [...] Alle GrofRen bleiben Kinder, ich kenne keinen einzigen
wirklich Groflen, der erwachsen ist.« Ein einziger Kindergarten, unsere
GrofRen! Und Stefan Aust preist Schirrmachers »Sturheit«, ohne »seinen
Widerwillen gegen die Verhunzung der deutschen Schriftsprache wiirde

117

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

der Duden heute anders aussehen.« Patrick Bahners rithmt »sein Gespiir
fur Kiinftiges, sein Vermdgen der Divination, wie man im Altertum die-
se intellektuelle Begabung eines bestimmten Typs von Priestern genannt
hat.« Die Strippenzieher des Debattenfeuilletons »in der Gottespositions,
sic!] Und Michael Kriiger — unser Mann mit dem >Friihstiickstomaten-
Ubersetzungs-Exerzitium« — lobte die ihm, Kriiger, sympathische Neigung
des Verstorbenen zum »Katastrophismus und Alarmismus«. — Indirekt
feiern hier die Feuilletonintellektuellen sich selbst, so als stiinden sie im
Zenit ihres Durchblickertums und seiner Einflussnahme aufs gesellschaft-
liche und politische Geschehen.

Nochmals zu »Payback«. Fiir den »Merkur«, den der noble Titel »Zeit-
schrift fur europiisches Denken« ziert, hat Joachim Rohloff den Bestseller
srontgenblickartige durchgesehen und ist neben haarstraubenden Gram-
matikfehlern auf gedanklichen Wirrwarr und allerhand Abstruses gesto-
Ren: »Stindig muss der Leser schlauer sein als der Text, wenn er ihn verste-
hen will. Hier muss ein Komma, dort ein Wort eingefiigt oder gestrichen
werden, hier muss man den Numerus, dort das Tempus oder den Modus
eines Verbs korrigieren, bis man meint, man habe es nicht mit dem Kul-
turkopf der FAZ zu tun, sondern mit einem Praktikanten von >Kicker on-
line«. — Das mag im Einzelnen korrekt beobachtet sein. Andererseits ist es
kleinlich und ungerecht gegentiber Schirrmachers zutreffenden Beobach-
tungen sowie seinen auf Verhaltensinderung zielenden Anregungen.

Auf den letzten Seiten von »Payback« liest man: »Jetzt sind Menschen
an den (elektronischen) Speicher ebenso angeschlossen wie an ihr Gehirn.
Zu wissen, dass wir bestimmte Dinge nicht mehr wissen miissen, hat nur
Sinn, wenn wir aufriumen und den frei gewordenen Platz nutzen. Wenn
das nicht geschieht, wird uns, wie der Neurotheoretiker Thomas Metzin-
ger schreibt, >die Kontrolle iiber unsere eigene Aufmerksambkeit entrissen
und wir flirren dahin in einer Mischung aus Traum, Rausch und Infan-
tilisierung«. Es geht um Realititen. [...] In Schulen, Universititen und an
den Arbeitsplitzen muss das Verhiltnis zwischen Herr und Knecht, zwi-
schen Mensch und Maschine neu bestimmt werden. Die Gesellschaft, die
die Kontrolle iiber ihr Denken neuartig zurtickgewinnt, ist eine, in der in
Schulen und Hochschulen Meditationen als Teil des Unterrichts angebo-
ten werden.«

Berticksichtigt man zudem Dirk Schiimers Charakterisierung Schirr-
machers als »einen nicht nur kulturpolitisch agilen, sondern auch kiinst-
lerisch kontemplativen Menschenc, so stellt sich mir die Frage: War er wo-
moglich selber ein Meditierer, ein Yogi? Frei nach Kistners Motto >Nichts

18

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gutes aufler man tut es<? Ich weifs es nicht. Aber eine Vorstellung lisst
mich nicht los, nach all den Nachruf-Superlativen: Schirrmacher als Inkar-
nation des Intellektuellen und des Yogi, »das wir’s gewesen< im >Walser-
Idiom« gesprochen.

53

Wer nicht beobachtet,
ist fiir Beobachter uninteressant

Gibt es unter den Vorzeichen der Transparenzgesellschaft fiir den Einzel-
nen eine Verhaltensmodalitit, die nicht apriori im klaustrophobischen
Spiegelkabinett des Beobachtens und des Beobachtetwerdens ihren Ort
hat? Die gewissermaflen »heterotopisch«, nach einer Foucaultschen Ter-
minologie, lokalisiert wire? Ein Tun oder ein Zustand, der nicht absichtlich
oder der strategischen Anlage nach in bewusste Opposition zum Transpa-
renzprinzip tritt und damit gleich wieder dessen Vereinnahmungsreaktion
provoziert; der vielmehr >wesensmifig« oder durch sein >Sein« die Diffe-
renz transparent/intransparent unterlaufen wiirde, weil er mit Bezug auf
diese Unterscheidung und also fiir das digitale Panoptikon uninteressant,
ja gegenstandslos wire? Uninteressant insbesondere fiir den machtpoliti-
schen wie auch den verwertungsékonomischen >Beobachtungszugriff<. —
Fiir den Starkritiker der Transparenzgesellschaft, Meister Han, steht die
Antwort fest: »Der scheinbaren Freiheit der Konsumenten fehlt jede Ne-
gativitit. Sie bilden kein Auflen mehr, das das systemische Innen in Frage
stellen wiirde. Heute entwickelt sich der ganze Globus zu einem Panopti-
kum. Es gibt kein Aufserhalb des Panoptikums. Es wird total.«

Die Antwort »kein Auflen, ist die des Diskurs- und Theoriemeisters.
Vom Standpunkt eines Ubungs- oder Exerzitienmeisters verhilt es sich
ganz anders. Er praktiziert eine temporire Heterotopie. Seine stundenweise
Abgeschiedenheit, sein voriibergehender Ausstieg aus den Funktionskreis-
ldufen der Transparenzgesellschaft, beruht auf einer >natiirlichen Eigen-
schaft« des yogischen Exerzitiums. Auf dessen Zuschnitt, jedwedes Beob-
achten einzustellen. Keine Beobachtungsgegenstinde zu fokussieren, nicht
zu wihlen und nicht zu urteilen. Erst recht kein Frage-Antwort-Spiel anzu-
strengen, wie es fiir den Prozess der theoretischen Neugier typisch ist. Rei-
nes Gewahrsein, nichts weiter. Gewahrsein des Unmittelbaren, des »Elemen-
taren«, wie wir Karl Heinz Bohrer oben paraphrasierten; gewahr sein der

19

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

leiblichen Unmittelbarkeit des Atems, gelegentlich auch der »Atemziige
eines Sommertags«. Intellektuelle entsinnen sich dieser Prosaminiatur
Musils. — Wer auf diese »disziplinierte< Weise selber nicht beobachtet, eignet
sich auch nicht als Objekt von Beobachtung fiir interessierte Dritte. Jedwede
»second order observations, von der mentalen Sicherheitstiberwachung bis
zur Erstellung eines Kundenprofils, liefe daher buchstiblich ins Leere.

Also doch >ein Aufien< und nicht die totale Inklusion einer Gesellschaft
aus lauter Durchsichtigen? Eher schon so etwas wie Luftblasen im ansons-
ten durch alle Ritzen dringenden transparenzgesellschaftlichen Ather.
Luftblasen, in denen es sich frei atmen lidsst. Unbeobachtet. Sich wieder-
holt und regelmifig bildende Heterotopien, die sich erst gar nicht dem Ver-
dacht aussetzen, politisch strategisch motiviert zu sein. Weshalb sie anders
als die Verteidigungslinie einer sich trotzig behauptenden Intransparenz
die Agenten der Transparenzgesellschaft auch nicht provoziert, sondern
gleichgiiltig lisst, jedenfalls vorerst. — Wie ja schon die moderaten Hetero-
topien intellektueller Exerzitien, wofern diese tiberhaupt noch anzutreffen
sind, unbeobachtet bleiben, gerade auch seitens der >hauseigenenc« intellek-
tuellen Beobachter. Mit Michael Kriigers >Friihstiickstomate in Ol< wiiss-
ten die wenigsten in der Zunft etwas anzufangen.

Ebensowenig wie mit dem yogischen Exerzitium als einer simmunstra-
tegie« gegen die Pathologien der Transparenz- und Kontrollgesellschaft. Ein
Gedanke, der unvoreingenommener intellektueller Beobachtung durch-
aus in den Sinn kommen konnte — vorausgesetzt, dass man dem >Format
Exerzitium«nicht linger seine intellektuelle Aufmerksamkeit verweigert. —
»Die menschliche Seele braucht offenbar Sphiren, in denen sie bei sich sein
kann ohne den Blick des Anderenx, schreibt Han. »Eine totale Ausleuch-
tung wiirde sie ausbrennen und eine besondere Art seelischen Burnouts her-
vorrufen.« Nur, dass Han »als Praventivmafinahmec« leider nichts Besseres
einfillt, als die Empfehlung, »sich im Pathos der Distanz zu iiben«.

Wire es nicht kliiger — vielleicht sollte man Rolf Dobelli bitten, dies
in die nichste Auflage seiner »Kunst des klugen Handelns« aufzuneh-
men —, statt im »Pathos der Distanz« sich in der Praxis der Distanz zu
itben? Die individuelle Heterotopie des >Nicht-Beobachtens< und >Nicht-
Beobachtbarkeit« zu praktizieren. Nicht delegiert an Dritte, sondern in der
Ersten Person Singular. Im Selbstversuch. Hic rhodus hic salta! — Denn so
naheliegend in diesem Zusammenhang der Gedanke eines >immunologi-
schen Kalkiils¢, einer >Wette« gegen den Totalitarismus der Transparenz-
gesellschaft: Als eine an Andere adressierte intellektuelle Message ldsst
ja schon wieder in Vergessenheit geraten, dass das yogische Exerzitium

120

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

nicht nur der Beobachtung und dem Beobachtbaren eine Grenze setzt,
vielmehr auch die Schranke instrumentellen oder strategischen Handelns
signalisiert.

54

Hiresie der Formlosigkeit

»Knien, stehen und gehen« heifit ein Kapitel in Martin Mosebachs »Hai-
resie der Formlosigkeit«. Das Buch, in dem der praktizierende Katholik
Mosebach die von den >Formenzertriimmerern< des Zweiten Vatikanums
beschlossene Abkehr vom Ritus der Lateinischen Messe beklagt. »Knien,
stehen und gehen« verkdrpern in diesem Zusammenhang zweckvolle ritu-
elle Formen des Sakralen, deren Sinnhaftigkeit sich den religios Aufgeklir-
ten und Modernen nicht mehr erschliefRe bzw. von ihnen ignoriert werde.
Und deren Vernachlissigung oder Abschaffung Mosebach paradigmatisch
erscheint fiir die in der Massendemokratie zu beobachtende sikulare Ten-
denz der Entformalisierung, wie die Soziologen dies nennen.

Der Entformalisierungstrend wird — worauf die Soziologen ebenfalls
hinweisen — von allerlei Ausdrucksgestalten bewusster Reformalisierung
abgeschwicht. Jugendliche, die sich auf einmal fiir Gesellschaftstanz in-
teressieren und zu bestimmten Anlissen wieder in Anzug und Krawatte
erscheinen; Erwachsene, die sich gern im Fach »Manieren« >nachsozia-
lisierenc lassen, wenn ihnen diese denn von einem ithiopischen Prinzen
kredenzt werden. — Getrennt von Ent- und Reformalisierung verlaufen, von
der Digitalisierung ausgeldst, die Prozesse der Verhaltensformatierung.
Menschen, die wo immer sie gehen und stehen — das Knien entfillt — in
ihre Handys schreien, sind »>Opfer« dieser technologisch induzierten Ver-
haltensformatierung. Der Entformalisierung leistet sie am stirksten Vor-
schub und einer Reformalisierung zieht sie enge Schranken.

Aufler jemand retiriert in die Uckermark und lebt seiner schriftstel-
lerischen Abgeschiedenheit. Wo er seinen Weltschmerz iiber die grassie-
rende Hiresie der Formlosigkeit in fein ziselierte Prosa umarbeitet. Und
in Jahresabstinden eine essayistische Chiffrierung seiner Beobachtungen
eines »Auflenseiters« einem Printorgan wie dem SPIEGEL oder der ZEIT
zustellt. Die von 2013 ist mit »Der Plurimi-Faktor« iiberschrieben. Der »An-
schwellende Bocksgesang« von 1993 hat sich tiber die Jahre zu der in kon-
stanter Hohe tonenden Solostimme gewandelt, die man unschwer als die

121

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

von Botho Straufl erkennt. — Noch als erklirtermaflen Unzugehoriger ge-
hort er somit zum Kulturdepartement des Medien-Spektakels, das den Exo-
ten goutiert. Bei aller monchischen Formstrenge dieser Literatenexistenz
implementiert sie so wenig wie die Mosebach’sche eine wirksame Unter-
brechung des Formen zermalmenden und nurmehr reformatierenden
Welt- und Medienbetriebs. Die Dialektik der medialen Beobachtungs- und
Aufmerksamkeitsbewirtschaftung erweist sich gegeniiber jeglicher Sicht-
barkeit resp. Beobachtbarkeit als unerbittlich.

Unter »Plurimi-Faktor« versteht Straufi gleichermaflen den media-
len Mechanismus und den subjektiv eingespielten Reflex »die Meisten
zur obersten Interessenssphire zu machen« und »das Breite zur Spitze
zu erkliren«. Der »intellektuelle Gotzendienst vor dem Populiren« ver-
lange »stete Anpassung nach unten«. Der »Plurimi-Faktor« wire also die
Strauflsche Chiffre fiir Mosebachs »Hiresie der Formlosigkeit«. Sloterdijk
kommt in dieser Konsensgemeinde der Rechtsintellektuellen, die das linke
Wochenblatt »Der Freitag« ausgemacht haben will, ohne unverstindlichen
Neologismus aus, Sloterdijk >live<: »Wir haben heute eine Kultur, in der
eine Romantik des Sich-gehen-Lassens allgemeines Bewusstsein geworden
ist. Und wo jeder, der lehren will und der trainieren will, als verdammter
Schulmeister denunziert wird. Das ist der kollektive Reflex: Sobald jemand
was weifd und es sagt und darauf insistiert, dass das Gewusste wirklich et-
was Gewusstes ist, der wird sofort als ein verfluchter Besserwisser, als ein
Schulmeister, als ein Spielverderber, eigentlich als ein Ekel marginalisiert.
Die Gesellschaft selber will im Grunde ungestért in ihrer konsumistischen
Universalbohemisierung weitermachen.«

Um auf Straufl zuriickzukommen: Nicht als ein Rechter, nicht als »an-
geblich Bewihrtes« bewahren wollender Konservativer sieht er sich, son-
dern wie Mosebach als »Reaktiondr«. Kein politischer, eine Art >Kulturreak-
tiondr¢, Gegenpol zum Kulturrevolutionir gleichsam. Und jetzt hat Straufs
auch den »Idioten« — etwas milder: den »Toren« — als apartes Rollenmodell
des absonderlichen Intellektuellen fiir sich entdeckt: »Wenn alle meinen,
es kime noch am entlegensten Ort darauf an, sich geniigend Gesellschaft
online zu verschaffen, so kommt dem Unverbundenen eine neue Rolle zu.
Idiot: der Unverbundene, der anderen Unbegreifliches spricht.« Dem Typus
des Strauflschen Reaktionirs und Idioten lisst sich »eine bestimmte Zucht
von Gedanken« zuordnen, »die das, was héher rangiert als sie selbst, ers-
tens erkennt und zweitens nicht stiirzen will, sondern sich ihm in der Hoff-
nung auf Teilhabe unterwirft«. Der Unterwiirfige vertritt »keine Position,
sondern ist [...] ein Idiosynkrat, den kollektive Selbsttiuschung, routinier-

122

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ter Gesinnungsbetrieb, intellektuelle Liebedienerei erschrecken« — was als
Straufy’ Kurzportrit des Mainstream-Intellektuellen gelesen werden darf.
Letzterer mag sich noch so alarmistisch gebirden, dem wahren Alarmis-
ten begegnet man im >reaktiondren Absonderling« Straufischer Observanz:
Der ist ndmlich »eine Alarmanlage fiir eingeschlafene Fiifle des Geistes«.

Erfillt Straufsens uckermirkische Eremitage nicht simtliche Kriterien
einer gelebten >Orthodoxie der Form< Eines >immerwihrenden< Exerzi-
tiums? Man mag es so sehen. Ich zoge allerdings das temporire Exerzitium
vor, das im doppelten Sinne immer wieder unterbricht, also das yogische.
Straufy’ Dauerexerzitium ist zudem ein manieriert intellektuelles. Der
Mann »sinniert« zu viel, nicht >zur Ruhe< kommen die Gedanken, sie wer-
den >bohrender«. »Gebe es nur ein wenig mehr Sinnier-Existenz und etwas
weniger Konferenz-Intelligenz! Zu beklagen ist der grofle Mangel an Stu-
benhockern und die Uberzahl von weltfahrenden, an ihr vorbeifahrenden
Akademikern.« So eine der >Sinniersentenzenc in »Der Untenstehende auf
Zehenspitzen«. — »Der heitere Idiot in der Welt der Informierten zu sein
heiflt, ohne eine Regung von Zukunftsunruhe, ohne Angst zu leben. Statt-
dessen aber in einer den Informierten ungtiltigen Redeweise sich mitzutei-
len, die jedoch ungemildert und unverzerrt die Vibrationen eines rumoren-
den Untergrunds wiedergibt.« So die Schlusspassage des SPIEGEL-Essays
von 2013. Straufy’ Selbstzuriicknahme nétigt Respekt ab, verglichen mit der
Performance manch eines Liberalen oder Linksintellektuellen. Und gerade
sie ermoglicht ihm, so Thomas Assheuer, ungewohnt sinister, Sitze von
»dunkler Prizision«.

Was im Endeffekt zu wenig ist. Zu wenig fiir ein Paradigma des »Auflen-
seiter«-Intellektuellen, um zur >Imitatio< zu animieren, attraktiv zu sein
fur einen Selbstversuch bei Intellektuellen, in denen das Unbehagen ru-
mort: {iber die Deprivation der Intellektualitit und des Geistes unterm
Digitalverhingnis und iiber das Ungemach, das die Raison d’étre des In-
tellektuellendaseins ereilt hat. Die bemiiht »heitere« Gelassenheit des
Eremiten Straufl, der »anderen Unbegreifliches spricht, ist noch immer
mit zu viel Selbstbespiegelung amalgamiert. Zu viel eitel-enigmatische Be-
grifflichkeit wird in ein Intellektuellen- und Literatendesign investiert, das
intellektuell-gestisch und kiinstlerisch-dsthetisch erneuerte »Avantgarde«
verkérpern méchte und doch blof8 elitir daherkommt. Mithin, im Analy-
tischen wie im Praktischen, zu wenig >Selbstzerknirschungs, Zurticknah-
me, Selbstvergessenheit. Ein Zuwenig an voriibergehendem >Verschwin-
dens, ginzlichem >Verschwundensein< auf den Bildschirmen ubiquitirer
Beobachtung und Beobachtbarkeit. — Das »immerwihrende« Exerzitium

123

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

des Botho Straufl in seiner brandenburgischen Einsiedelei stellt — nach
dem, was er davon an literarischem Zeugnis unserer Beobachtung zuging-
lich macht — eine ausnahmslos intellektuelle Ubung dar: das fortlaufende
Reflexions- und Schreibexerzitium des Autors Straufs. Dieser stellt in sei-
ner Prosakunst nicht selten Preziosen aus der Feder eines der Kontempla-
tion hingegebenen Sensitiven aus. Doch literarische Sedimente, Zeichen,
Spuren einer Kunst des »stillen Sitzens<, des Schweigens, einer Ubung des
Nicht-Denkens und reinen Gewahrseins, der >Nicht-Beobachtung« beob-
achtet der Leser nicht bei ihm. Nirgends in seinen Texten die Andeutung
eines Exerzitiums der selbst- und welterneuernden Selbst- und Weltpause.
Das Reflektieren und das Schreiben, diese beiden sollen es richten — sola
scriptura, solus intellectus. Von diesem Konsens mag selbst der Polemiker
gegen Konsens und »Konsensivitit« nicht abriicken. Aus dem restriktiven
und repressiven Komment westlich-abendlidndischer Intellektualitit, der
»das Andere« des Denkens — schweigendes Gewahrsein im Nicht-Denken —
neben diesem nicht dulden will und es daher verfemt: aus dieser Abwehr-
front schert offenbar auch der Solitir in der Uckermark nicht aus.

55

Das Unscheinbare und Geringfiigige oder: eine zweckfreie
Form, die allen Formzwecken zu Gute kommt

Kénnen die >Orthodoxien der Form« eines Mosebach oder Botho Straufd
etwas ausrichten in der Angelegenheit >notleidender Formen<? Eine Re-
kultivierung, ein Wiederaufforstungsprogramm gegen das »tiberall prak-
tizierte Programm der schweinischen Lebensfithrung«? Strauf postuliert:
»Wir anderen miissen neue unzugingliche Girten bauen! Zuriick zur
Avantgarde! Den Kunstbegriff gilt es auf Brennpunktgréfle zu verengen.«
Und dann zitiert er Borges: »Eine verstreute Dynastie von Einsiedlern hat
das Antlitz der Erde verwandelt.« — Um das auch fiir die Zukunft zu glau-
ben, muss man sich — die von Straufl dem Kulturreaktionir zugedachte
Verwandlungskunst — zum »Geschichtsmythologen« verpuppen. Was in
diesem Fall schwerlich moglich erscheint ohne >Sacrificium intellectus< —
etwas, das fiir den Intellektuellen und den Yogi in Personalunion so wenig
in Frage kommt wie fiir gewShnliche Intellektuelle.

Der Reaktionir reagiert — so die schlichteste und etymologisch schein-
bar zwingende Erklirungsformel des Kulturreaktionirs bei Strauf3. Ein Re-

124

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

agieren, dessen anscheinend spektakulirer »actus purus«< — iiberhaupt eine
Reaktion zu sein — diese spitmoderne Hybridgestalt des Intellektuellen
biindig begriinden und rechtfertigen soll. Dass nimlich endlich einer re-
agiert, nicht linger mitspielt beim Abspulen des »Programms der schwei-
nischen Lebensfiihrung«; nicht wie hypnotisiert an der Schrottpresse der
kulturell tiberlieferten Formen den Hebel auf- und abbewegt. — Und womit
reagiert der Kulturreaktiondr? Mit Wort und Schrift. Na fein! Das macht
Eindruck.

Triftiger liefRe sich, wenn schon, die Strauf’sche Emphase des Reagie-
rens mit dem Intellektuellen als Yogi in Verbindung bringen. Der reagiert.
Nicht mit Wort und Schrift, womit die Intellektuellen immer schon agiert
haben. Das yogische Exerzitium ist die Reaktion. Und Reagieren macht
im Unterschied zu dem der Reflexion, der Sprache und der Schrift, einen
Unterschied »toto coelo«. A difference that makes a difference, wie dies Gregory
Bateson ausgedriickt hat in seinem Buch »Okologie des Geistes«. Deren
Gleichgewicht — das Urteil dringt sich mir auf - so ziemlich von Anfang an
ein gestortes ist, insoweit sich der »alteuropiische« Intellektualismus von
jeher im >Logozentrismus« verbarrikadiert hat.

Und insofern reagiert der Praktizierende des yogischen Exerzitiums
einmal mehr. Also nicht nur in Hinsicht auf die unter den kulturellen und
isthetischen Formen wiitende Furie des Verschwindens. Ein doppeltes Re-
agieren, das indes nicht zu dem Fehlschluss verleiten sollte, man kénne
es als Kampfmittel gegen die Erosion der Formen einsetzen. Was schon
deswegen nicht moglich ist, weil das yogische Exerzitium — die Kunst still
zu sitzen und alles Zweckdenken und -handeln fahren zu lassen — kein Mit-
tel ist zu Gberhaupt irgendeinem Zweck. Es stellt die zweckfreie Form par
excellence dar, indem es ihm nicht einmal um die Erregung »interesselosen
Wohlgefallens< zu tun ist, was einer ansonsten ebenfalls zweckfreien istheti-
schen oder kiinstlerischen Form noch immer als residuelle Zweckbestim-
mung eignet. Die >Kunst still zu sitzen« fillt nicht in die Kategorie der »scho-
nen Kinste«. Wozu ihre Form — deren >Scheinen< — auch zu unscheinbar
wire.

Oder zu geringfiigig. Das »nur sitzen< der yogischen Ubungsform folgt
dem Prinzip Minimalismus — »fast nichts< und »so gut wie nichts<. Die yo-
gische Ubung ist in ihrem duReren und leiblichen Arrangement wie auch
der inneren oder mentalen Anweisung nach darauf angelegt — ich vermeide
es zu sagen »auf den Effekt berechnets, das wire bereits wieder der prinzi-
piell missverstehende Tunnelblick ubiquitiren Zweckdenkens —, dass sich
mit dem Ubenden etwas ereignet, das einem Verschwinden gleich kommt,

125

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

zumal von der Warte des Weltbetriebs aus betrachtet. — Der Yogi reagiert,
indem er verschwindet. Und die verschwindende Form des yogischen Exer-
zitiums — seine Unscheinbarkeit oder Geringfiigigkeit — ist die dem Ver-
schwinden gemifle Form. Unterm hypnotischen Aktivismus des Beobach-
tens und Sich-exponierens im Blickfeld der Anderen wire Verschwinden
das Einzige, das mit Straufi’scher Emphase »Reaktion« genannt zu werden
verdiente. Mithin ein Gliicksfall, keine Katastrophe. Was wiederum, auweia
das ist bose, einer Betriebsnudel wie der Meckel — >hilfe, wir verschwein-
den!< — schwerlich beizubringen sein diirfte.

56

Wohin verschwinden die Yogis?

Wie und wodurch das yogische Exerzitium als zweckfreie Form allen
Formzwecken zu Gute kommt und so, absichtslos, dem Erhalt tradierter
kultureller Formen zutriglich wire, bleibt noch auszufithren. Wir ziehen
lediglich die Beantwortung einer Frage vor, die beim intellektuellen Beob-
achter fiir Beunruhigung sorgen koénnte. Und wenn es uns schon einmal
gelungen sein sollte, die theoretische Neugier von Intellektuellen auf den
Yogi zu lenken, so gilt es, die Gelegenheit beim Schopf zu packen. — Die
beunruhigende Frage lautet: Wohin verschwinden die Yogis? Im alten In-
dien verschwanden einige von ihnen, Sadhus genannt, im Urwald, Weib
und Kind und Haus und Hof hinter sich lassend. Das steht hier nicht zu
furchten. Auch kein psychisches Verschwinden statt des physischen. Keine
Ausléschung von Geist und Psyche in einem katatonen Zustand, in einer
Erstarrungspsychose, wie noch der Psychiater Medard Boss nach einer In-
dienreise glaubte herausgefunden zu haben.

Der mit dem Intellektuellen fusionierte Yogi verschwindet, weit weni-
ger dramatisch und kein bisschen schaurig, in der leiblichen Unmittelbar-
keit seines Atems. Manfred Osten zitiert Goethe unter anderem mit der
modernititskritischen Bemerkung: »Niemand begreift das Element, worin
er schwebt und wirkt.« Wie wahr. — Und der umgekehrte Fall? Wie sihe
das aus: sich — diesen erfahrend — auf den Atem einzulassen und mit seinem
Rhythmus als dem >Element worin wir schweben und wirkenc« in yogisch-
meditativer Achtsamkeit eins zu werden? So, als wenn sich bei der fenster-
losen Monade, die fiir gewShnlich unser Leben und Alltag ist, ein Spalt
auftite und plétzlich der Blick nach drauflen fillt: Was er — nein, nicht

126

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

beobachtet, sondern wahrnimmt resp. gewahrt — ist Realitdt. Diesseits der
gesellschaftlichen und sprachlichen Konstruktion von Wirklichkeit, fiir die
der Weltbegriff einsteht. Das Reale auerhalb des Simulakrums, zu dem
das Symbolische und das Imaginire mit der >virtual reality< zusammen-
schieflen und einen hermetisch abgedichteten Weltinnenraum erzeugen.

Ankommen in der >immerwihrenden Gegenwirtigkeit« des Realen.
Die Erfahrung einer mentalen Zone des aufgehobenen Mangels und der
suspendierten Sorge. Daher die Empfindung vollkommener Losgeldstheit
und eines auflerordentlichen seelischen Aufschwungs — eine Erfahrung
von »Elevation«, so der von Adorno fiir derlei Héhen- und Ausnahme-
zustidnde des Geistes reservierte Terminus. — Um auf die alten Inder und
ihre Yogis zuriickzukommen: Im Sanskrit charakterisiert den geistigen
Befreiungszustand — >Mokscha< — das Kompositum »>Sat-Chitt-Anandax.
Was intellektuell gebildete Abendlinder inzwischen stehenden Fufles
korrekt wiederzugeben im Stande sind mit der Begriffsreihung >Sein-
Bewusstsein-Gliickseligkeit«. Unter anderem Dank der ideellen Uberset-
zungsbemithung von Aldous Huxley, Mitglied im Club der toten Denker,
in seiner angenehm unakademisch gehaltenen Anthologie »Philosophia
perennis«, die mystische Texte aus verschiedenen Epochen und Kulturen
kompiliert.

Das Vermogen der Form! Diesem allein, nichts anderem, zuvérderst
keiner willentlichen Manipulation der Denkgewohnheit oder der Verhal-
tensaktivitit, verdankt sich jene durch das yogische Exerzitium bewirkte
>Auftriebsbewegung« in Psyche und Geist. Die wiederholt und regelmi-
Rig erfahren, dazu angetan sein konnte, eine in Unordnung befindliche
»Okologie des Geistes« allmihlich wieder ins Lot zu bringen. Individuell
und — noch wagt man daran nicht einmal zu denken — kulturell. — Woraus
sich sowohl individuell-persénlich als auch kulturell-gesellschaftlich eine
Aufgabe ableiten liefle. Der Neurophilosoph Thomas Metzinger formuliert
sie gelegentlich als die Aufgabe des Einzelnen, auf andere Weise als bisher
»Verantwortung zu tibernehmenc fiir seinen »Bewusstseinszustand«; und
der Gesellschaft dafiir, welche Bewusstseinszustinde sie bei ihren Mitglie-
dern bewusst fordern mochte und welche nicht. Eine naheliegende und
unter Umstinden — Stichwort »Biopolitik« — heikle Idee.

Das Vermogen der Form — mit diesem Hinweis beantwortet sich end-
lich auch die Frage, wie oder wodurch die zweckfreie Form — das yogische
Exerzitium — allen Formen zu Gute kommt. Die mit der Ubungserfahrung
sich einstellende, durch sie quasi inkorporierte Wertschitzung der Form,
dieser bestimmten Form, tibertrigt sich auf den Umgang mit kulturellen

127

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Formen generell. Diesbeziiglich miisste Sensibilitit nicht erst wieder ge-
weckt, das Verstindnis nicht intellektuell mithsam auseinandergesetzt
werden. — Man darf sich die in den Alltag oder das Leben insgesamt aus-
strahlende Wirkung des yogischen Exerzitiums ruhig einmal in Analogie
zu dem veranschaulichen, was bei Martin Mosebach tiber das liturgische
Ritual zu lesen ist: »Das gehorte [...] zu meinen Erfahrungen: dass der Ri-
tus und die zu ihm gehorende Musik nicht als gelegentliches erbauliches
oder woméglich gar als hochst eindrucksvolles Konzert [...] genommen
werden diirfen, sondern lebenslang geiibt werden miissen — das Gebot, je-
den Sonntag in die Kirche zu gehen, ist deshalb als Gebrauchsanweisung
im Umgang mit dem Ritus zu sehen, der ohne die selbstverstindliche und
wahrhaft gedankenlose Einschmelzung in das Leben seine Wirkung nicht
entfalten kann.«

SchlieRlich bildet das yogische Exerzitium die Grundiibung und liefert
mit derselben die Standardvorlage zu der beliebig erweiterbaren Reihe >ab-
geleiteter< zweckfreier meditativer Ubungsformen. Die ihrerseits durch
»selbstverstindliche und wahrhaft gedankenlose Einschmelzung in das
Leben« daselbst ihre Wirkung entfalten. Und gewiss gibt es Begnadete wie
den Klaviervirtuosen Andras Schiff, denen ganz unabhingig von der yogi-
schen Grundiibung ihr individuelles meditatives Exerzitium bereits >alles
gibt«. Schiff, mit anheimelndem K-und-K-Timbre in der Stimme : »Wenn
ich aufstehe, sogar vor dem Friihstiick, dann spiele ich ein Stiick von Jo-
hann Sebastian Bach. Das ist fiir die seelische Hygiene. Bach zu spielen,
das gibt mir alles.«

57

Kinder brauchen Rituale und Erwachs’ne ebenso

Vor Jahrzehnten verkiindete der Psychoanalytiker Bruno Bettelheim »Kin-
der brauchen Mirchen«. Heute sagt der Theologe, Philosoph und Kulturwis-
senschaftler Christoph Tiircke, dass sie Rituale brauchen. Wie die Erwachse-
nen auch, um der »Hyperaktivitit« in der »Aufmerksamkeitsdefizitkultur«
gegenzusteuern. — Mag ja alles richtig sein. Nur, dass der Vorschlag fiir ein
»Schulfach Ritualkunde« — bis auf die unterrichtspraktische Ebene wird
bei Tiircke die Idee von der Notwendigkeit der Rituale heruntergebrochen —
wieder einmal eine intellektuelle Interventionsidee vorstellt, bei welcher
die intellektuelle Seins- und Produktionsweise selber auflen vor bleibt, un-

128

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

thematisiert, ausgeblendet. Der Intellektuelle spricht wieder ausschliefllich
von Anderen und fiir Andere und nicht auch von sich. Obwohl er gerade
in puncto »Aufmerksamkeitsdefizitkultur« oder einer hyperaktiven >Beob-
achtung von Beobachtung« dazu allen Grund hitte. Alle Ursache, bei sich
selbst anzufangen. Wiirde er dann doch auch sogleich bemerken, dass es
sicher nicht an erster Stelle Rituale sind, die geeignet erscheinen, der Mise-
re Herr zu werden, weder bei sich selbst noch bei den Anderen.

Der Pianist Andras Schiff mit seinem allmorgendlichen Klavierspiel-
Exerzitium, das ihm »alles gibt«, wire einer, der bei sich selbst anfingt.
Aber tut er dies nicht eben mit einem Ritual? Keineswegs. Exerzitium und
Ritual sind zwei Paar Stiefel. Rituale oder auch Zeremonien sind kollek-
tiv, gemeinschaftlich aufgefithrte >Zweckformen«< einer reibungslosen
Vergesellschaftung, salopp gesagt, >soziale Schmiermittel«. Exerzitien —
gleichgiiltig ob geistlicher Natur, intellektuellen Zuschnitts oder medita-
tiv-zweckfrei — dagegen abseits der gesellschaftlichen Verbindlichkeiten
praktizierte strikt individuelle Ubungen. Das yogische Exerzitium sowie
die abgeleiteten meditativen Ubungsweisen dariiber hinaus keine Zweck-
formen, sondern zweckfreie bzw. in sich zweckhafte Formen — ein sich
selbst gentigender humaner Selbstausdruck. »Die Ros’ blitht ohn’ War-
um« — so pflanzenhaft selbst- und zweckvergessen zu iiben, ist freilich den
sTriebtitern des Intellekts< nicht in die Wiege gelegt.

58

»Du musst dein Andern lebenc«
oder: geblieben ist ein Kalauer

»Uben, iiben, iiben!« iiberschrieb 2009 der ZEIT-Redakteur Adam Sobo-
czynski seine ganzseitige Rezension von Sloterdijks Ubungsbuch »Du
musst dein Leben idndern«. Die Inflationierung ist nur ein Problem, mit
dem Sloterdjik seinen Ubungsbegriff befrachtet hat. Wer das Uben zu
einem generellen Desiderat erklirt, planiert nolens volens die Differen-
zen: auf einmal sind alle Ubungskatzen< grau. Die eine, méglicherweise
entscheidende Differenz ist nicht erkennbar: diejenige Ubung, auf die es
wirklich ankidme. Kein Wunder also, dass sich das intellektuelle Lesepub-
likum der Sloterdijkschen >Variationen eines Immergleichen< inzwischen
vornehmlich in der Form des Kalauers »Du musst dein Andern leben«
erinnert. — Die eine wie die andere Parole, Original und Kalauer, verken-

129

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

nen, dass sie lediglich mehr vom Gleichen verlangen. Sehen nicht, dass das
der Rhetorikemphase des Sich-Anderns einzig gemifle Andern darin be-
stiinde, mit ihm aufzuhéren. Und dass nur diejenige Ubung eine wire,
die einen Unterschied macht, indem sie gerade nicht das Prinzip des Sich-
indern-miissens sanktioniert und exekutiert.

Der kompetitive Steigerungs- und Optimierungsimperativ, der unsere
Mentalitit beherrscht, hat die permanente Selbstverinderungsforderung
immer schon zur Primisse, sodass die Aufforderung »Du musst dein Le-
ben dndern« — wahlweise »Du musst dein Andern leben« — den Charakter
einer paradoxen Intervention annimmt, die nicht funktionieren kann und
die man daher ignorieren sollte. Will man sich im spitmodernen Gesell-
schaftszirkus nicht weiterhin unverindert am Nasenring der Paradoxie
durch die Manege ziehen lassen. Unverfinglicher wire da noch der Rat
des Okonomen Fred Luks, sich zu entspannen und durch Ironie und GroR-
zligigkeit die Welt zu retten. Entspannung ist freilich ein weites Feld und
das marktgingige Angebot an Entspannungsiitbungen schon wieder auf
Effizienzsteigerung programmiert.

Sich entspannen, rit Luks, und liegt damit im Grundsitzlichen den-
noch nicht falsch. Wohingegen Sloterdijks Begriff der »Vertikalspannung«
als das Kriterium des von ihm empfohlenen Ubens grundsitzlich in die
falsche Richtung weist. Die der unablissigen Steigerung und Selbstopti-
mierung. Dies als die Quintessenz der zu iibenden »guten Gewohnheiten
gemeinsamen Uberlebens« zu deklarieren, propagiert mindestens auf der
Mentalititsebene ein >Weiter wie bisher, oder sagen wir der Ehrlichkeit
halber eine optimierte Version desselben.

In »Du musst dein Leben indern« wandelte Sloterdijk zur Abwechslung
einmal ganz unironisch im Habit des engagierten Intellektuellen. Zu des-
sen Pose des fiir Weltrettungsfragen Zustindigen passend die allzeit zitier-
fihige Eidesformel, deren Pathos zu allem und nichts verpflichtet: »... in
tiglichen Ubungen die guten Gewohnheiten gemeinsamen Uberlebens
anzunehmen«. — Der Schwabe wiirde sagen, was interessiert mich Slo-
terdijks Geschwitz von Gestern, wo das Zihlwerk seiner tiglichen Text-
absonderung schon wieder etliche tausend Seiten vorangeriickt ist. Uns
beschiftigt es auch noch im nachfolgenden Stiick, lasst sich daran doch
sehr schén demonstrieren, wie man den zeitgendssischen Yogi — den im
intrapersonalen Bund mit dem Intellektuellen — und sein Exerzitium nicht
modellieren sollte.

130

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

59
Endlich im Endlichen {iben

Woran sich Sloterdijk tibungsgedanklich auf 700 Seiten abarbeitet, ist
nicht ein Stiick Empirie, sondern ein Modell, sein Modell von Ubung alias
»Anthropotechnik«. Was Sloterdijks essayistisches Amalgam aus Anthropo-
logie, Kulturtheorie, Elitediskurs und Ethiktraktat als den vermeintlichen
>Genius«< der Menschwerdung und Kulturgenese aufs Gesamt der Gattungs-
geschichte zurtickprojiziert, ist dem Unruhegeist des Optimierers oder
Self-Enhancers von heute nachempfunden. Dabei mutiert die urspriing-
lich spirituelle Form des Ubens zur fragwiirdigen Idee von einer »Psyche
der Macht«, mit Judith Butler zu sprechen, in der sich das legitime, weil
notwendige Moment von Selbstkontrolle und Disziplin zu einer Total-
beherrschungs- und Selbstermichtigungsphantasie des Mentalen aufbliht.
Daher faszinieren ihn so sehr die >Blihgestalten< oder Fehlformen des Exer-
zitiums, die »Artisten« und »Athleten« der »Vertikalspannungs, die Hun-
gerkiinstler und Fakire Altindiens und die frithchristlichen Siulenheiligen
in der syrischen Wiiste.

Sloterdijk ist nicht fiir den Umstand des Modellierens zu kritisieren.
Auch das yogische Exerzitium, das den vorliegenden Versuch tiber den In-
tellektuellen und den Yogi inspiriert, ist >konstruierts, ein Modell, es beruft
sich nicht auf eine historische Empirie des Yogischen. Zu widersprechen
ist Sloterdijks >Abbildung« des einen Kontextes auf den anderen, d.h. die
Projektion seines, frither hitte man gesagt »ideologisch gefirbten< Modells
von Ubung in die Ursprungsgeschichte des Ubens und der »Ubungssyste-
mex« iberhaupt. Um aus diesem Ursprungsmythos wiederum — per Zirkel-
schluss — sein die »Trainingslager« der Moderne und deren Leistungs- und
Steigerungsethos feierndes Ubungsmodell herzuleiten und zu rechtfer-
tigen. — Mit Blick auf den historisch realen Kontext, den ndmlich von sta-
tiondren Frithgesellschaften und einer mental >noch nicht in die Puschen
gekommenen< Menschheit, mag »Vertikalspannung« und ein Leistungs-
ethos der »Uberforderung« ja eine korrekte Beschreibung der achsen-
zeitlichen Weisheitslehren und -praktiken abgeben und entsprechend auf
die yogischen Exerzitien im selben Zusammenhang zutreffen. Dagegen im
Kontext total mobilisierter Gegenwartsgesellschaften mit ihrer je schon
unter Dampf gehaltenen Mentalsphire und der hyperbeschleunigten Auf-
merksamkeitsékonomie den Ubungs- bzw. Exerzitiengedanken ausgerech-
net mit dem Akzent auf Hyperspannung und mentale Hochstleistung
ins Spiel zu bringen, wie Sloterdijk das tut, zeugt schon von erheblicher

131

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kontext- und Motivverwirrung. Es sei denn — und das verleiht dem Unfug
dann Methode -, man fiihlte sich wie Sloterdijk bemiifligt, dem von ihm
beklagten »Egalitarismus« und allgemeinen Bohemisierung und »Frivo-
lisierung« des Lebens in der spitmodernen Massengesellschaft »tibend<
entgegenzutreten und mit einem Appell an Willensstirke und Leistungs-
bereitschaft in das gleiche Horn zu stoflen wie die kulturkonservative, tiber
Werte- und Leistungsverfall lamentierende Elite der Besitzstandswahrer.

Immerhin hat Sloterdijk dariiber nicht den >Hauptwiderspruch< unse-
rer geschichtlichen Gegenwartsstunde aus den Augen verloren: >Unendlich
im Endlichen< oder der Widerspruch, unbegrenzt wachsen zu wollen auf
einem begrenzten Planeten mit endlichen Ressourcen. In diesem Punkt
reichen sich Sloterdijk und Harald Welzer, der Meisterdenker und der
>Selbstdenkers, die Hand. Und wie uns Welzer, damit wir uns der Wahr-
heit endlich stellen, die gedankliche Verrenkung seines »Futur Il« anrit,
so wartet auch Sloterdijk mit einem Gedankenexerzitium der exquisiten
Sorte auf. Der »metanoetische« Imperativ — »du musst dein Leben &n-
dernl« — plustert sich unter Wortgetése zum »absoluten« auf, zur ethisch-
praktischen »Uberforderung« im »UbergroRen«, »Uberwiltigendens,
»Ungeheuren«. Gemeint ist die Kehrtwendung des Raumschiffs Erde um
180 Grad bei voller Fahrt und subito. — Dass aus all der Gedanken- und Ver-
balakrobatik handlungspraktisch erst einmal gar nichts folgt, nichts folgen
kénne, raumt Sloterdijk sogar selber ein: Die vom »absoluten Imperativ«
der Metanoia der Umkehr Ergriffenen erleben, »dass es ihm oder ihr leicht
fillt, nachdem diese Ergriffenheit einmal stattgefunden hat, sich zu dieser
Uberzeugung zu bekennen. Mit der Einschrinkung, dass wenn man ge-
fragt wird, >wie soll das gehens, die Antwort wahrheitsgemif lauten muss,
>wir wissen es noch nicht«« So das Fazit im WDR5-Gesprich mit Jirgen
Wiebicke vom 03.07.2009.

P.S. Ginge es also nach dem Hohepriester der Ubungsrhetorik, bliebe
der >Hauptwiderspruch« einstweilen unangetastet. Seine >Auflésung< —
»endlich im Endlichen« lautet sie prignant beim Eidgenossen Fred Luks —
ist gedanklich iiberhaupt keine Kunst. Weder braucht es dazu den Meister-
denker noch den Selbstdenker. Den Widerspruch praktisch anzugehen und
den ersten Schritt zu tun ist ein Selbstpraktiker gefragt. Der das yogische
Exerzitium Praktizierende, seine >Kunst still zu sitzen<. Die Kunst, endlich
im Endlichen zu tiben. Plus minus eine Stunde tiglich. Auf dem Sitzkis-
sen oder dem »schénen griinen Stuhl« der Groffmutter. — Absichtslos klirt
sich der Geist in der sWeltpause«. Entspannte und wache Aufmerksamkeit,
Voraussetzung fiir die Wahrhaftigkeit verantwortungsvollen Handelns, et-

132

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

was Besseres kann man dem Weltbetrieb nicht wiinschen. Erst recht, das
sieht Sloterdijk richtig, solange konkrete Antworten auf die meisten der
brennenden Weltrettungsfragen — zuverlissig zielfithrende >Kehren< bzw.
Umsteuerungen des politischen und alltiglichen Handelns und Verhal-
tens — komplexititsbedingt ausstehen.

60

Zweierlei Ubung: Yogisches Exerzitium
versus »Asthetik der Existenz«

Januar 1978. Ein eisiger Ostwind fegt durch die Straflen Westberlins. An
der TU jedoch geht es heif her. Ein aufgekratztes Volkchen aus unabhin-
gigen und undogmatischen Linken, Spontis und Stadtindianern hat sich
zum »Tunix-Kongress« eingefunden. Um sich von der bleiernen Zeit im
»deutschen Herbst« zu verabschieden. Nicht, um sich dem von der Kanz-
ler-Schmidt-SPD ausgerufenen »Modell Deutschland« anzuschlieflen, son-
dern »Formen alternativen Lebens« zu diskutieren und auszuprobieren.
Durch das Losungswort »Tunix« — einem provokant dem »politisch etwas
tun miissen«< entgegen geschleudertes >nichts tunl« — setzte man sich vom
K-Gruppen-Maoismus und vom Moskowiter Revisionismus gleicherma-
Ren ab. Mathias Brockers erlduterte 2008 im Riickblick die »buddhada-
daistische Wendung« folgendermafien: »Dass es nicht mehr um Theorie
ging, sondern ums Machen, dass es keine Organisationen und Parteikader
braucht, sondern Individuen, die sich vernetzen; dass es nicht darum ging,
das System und die Kultur zu stiirzen, sondern darum, sich Nischen der
Freiheit und Autonomie im System zu schaffen — eine Gegenkultur.« Von
der praxisfernen Utopie zur praktizierten Heterotopie, kénnte man auch
sagen. — Mitten im Gedringe des Jungvolks in Parker und mit Palistinen-
sertuch ein gesetzter, akademisch unauftillig gekleideter Herr mit Glatze
und einer Brille. Jedes Mal, wenn man das helle Rund seiner Glatze irgend-
wo entdeckte, strahlte er iibers ganze Gesicht. Wer war dieser lachende
Buddha? Kein anderer als Michel Foucault. Dessen Stern eben erst im Be-
griff stand, am deutschen Theorie- und Diskurshimmel aufzugehen.

Zwei Jahre zuvor, 1976, war im Berliner Merve-Verlag »Mikrophysik der
Macht — Michel Foucault iiber Strafjustiz, Psychiatrie und Medizin« (Inter-
nationale Marxistische Diskussion Band 61) erschienen. Und im gleichen
Jahr im Suhrkamp-Verlag Walter Seitters Ubersetzung von »Uberwachen

133

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

und Strafen«. Der Foucault, dessen Arbeiten aus den zuriickliegenden
beiden Jahrzehnten man in Deutschland gerade zu rezipieren anfing, war
jener der »Analytik der Disziplinarmacht«. Der in Irrenanstalten, Klini-
ken, Gefingnissen institutionalisierten Disziplinarmacht. Die »das Be-
gehren« der Einzelnen bis in die Kérper hinein zurichtet und abrichtet.
Der Foucault des Jahres 1978 war jedoch — was die zu diesem Zeitpunkt in
Deutschland sich bildende Fangemeinde nicht wusste — bereits ein anderer.
Dessen Forschergeist und Erkenntnisinteresse sich einem neuen Gegen-
stand zugewandt hatten. Dem nidmlich einer »Asthetik der Existenz«, in
deren Mittelpunkt die ethische »Sorge um sich« stand. Das Vorbild dieser
Ethik sah Foucault in der Antike und ihren philosophischen Ansitzen zu
einer ethisch-praktischen Lebensschulung (der stoischen beispielsweise),
von deren »Selbsttechniken« es fiir eine autonome Lebensfithrung in der
Gegenwart zu lernen gelte. — War Foucault damit auf einen >yogischen
Ubungskomplex< im antiken Gewand gestoflen? Es ist nicht erforderlich,
ihn diesbeziiglich im Club der toten Denker persénlich zu befragen (zu-
mal das Geriicht geht, dass er an einer umfangreichen Archiologie des im
Club postmortal angestauten Wissens arbeite und wir ihn also nur unnétig
storen wiirden). Wir kénnen die Frage ebenso gut anhand eines instruk-
tiven Artikels von Christoph Menke kliren, den er im Anschluss an die
Frankfurter Foucault-Konferenz von 2001 zu Papier gebracht hat, »Zweier-
lei Ubung — Zum Verhiltnis von sozialer Disziplinierung und 4sthetischer
Existenz« (veroffentlicht in: Axel Honneth/Martin Saar (Hg.), Michel Fou-
cault — Zwischenbilanz einer Rezeption, Frankfurt 2003).

Die Unterschiedlichkeit des Ubens, wie sie Menke mit dem Ausdruck
»zweierlei Ubung« am Beispiel Michel Foucaults im Auge hat, bezieht sich
auf die Differenz von isthetisch-existenzieller Ubung im Rahmen einer
Ethik der personlichen Lebensfithrung (auch Lebenskunst genannt) einer-
seits und Ubungen, die dem Zweck der sozialen Disziplinierung oder Nor-
malisierung individuellen Verhaltens dienen andererseits. Diese fallen in
den Zustindigkeitsbereich der Disziplinarmacht oder »Mikrophysik der
Macht«, gemifl Foucaultscher Terminologie. Sie zielen mithin auf Unter-
werfung. Wihrend die zur »Asthetik der Existenz« gehérige Ubung im
emphatischen Sinne personliche Autonomie erméglichen soll. — Die all-
gemeine Definition der Ubung bei Foucault, die beide Arten des Ubens
einschlieft, lautet: »Keine Technik, keine berufliche Fahigkeit l4sst sich
ohne Ubung (pratique) erwerben; auch die Kunst des Lebens, die techne tou
biou kann man nicht lernen ohne eine Askese, die als Ubung eines selbst
durch sich selbst (un apprentissage de soi par soi) angesehen werden muss.«

134

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

(Zitiert nach Menke S. 283). Eine frithere Definition formulierte Foucault
noch ganz unter dem Eindruck seiner Analyse der Disziplinarmacht und
sie umfasst daher Aspekte, die nicht bzw. nicht unkommentiert auf die
Ubung im Kontext ethisch-existenzieller Lebensfithrung iibertragbar sind:
»Die Ubung ist ndmlich jene Technik, mit der man den Kérpern Aufgaben
stellt, die sich durch Wiederholung, Unterschiedlichkeit und Abstufung
auszeichnen. [...] Auf diese Weise gewihrleistet sie in der Form der Stetig-
keit und des Zwanges sowohl Steigerung wie Beobachtung und Qualifizie-
rung. [...] Die Ubung wird ein Element in einer politischen Technologie des
Korpers und der Dauer. Anstatt in einem Jenseits zu gipfeln, richtet sie sich
auf eine nie abzuschlieRende Unterwerfung (assujettissement) aus.« (Aus
»Uberwachen und Strafenc, zitiert nach Menke S. 283f.).

Die Schwierigkeit des Unterscheidens entsteht auf Grund des gemein-
samen Merkmals beider Ubungsarten: das Lernen einer »Selbstfithrungs,
die Subjektivierung bewirkt und Macht verleiht (Macht der Selbstbeherr-
schung und Selbstwirksamkeit). Der Unterschied dagegen besteht in Fol-
gendem: Die sozial disziplinierende bzw. normalisierende Ubung bedeutet
ein »>Sich-selbst-Fithren< im Ausfithren von heteronom gesetzten Aufgaben
und Zielen. Im Gegensatz dazu die ethisch-existenzielle Ubung ein »>Sich-
selbst-Fithren«< bei der persénlichen Lebensfithrung und deren autonom
bestimmten Zwecken. — Interessant oder spannend nun fiir den Intellek-
tuellen als Yogi die Frage, inwiefern sich sein yogisches Uben noch einmal
von demjenigen des ethisch-existenziellen Lebenskiinstlers unterscheidet.
Gemeinsam ist ihrem jeweiligen Uben der Primat des Kénnens vor dem
Wissen und dem Wollen.

Allerdings zeigt sich paradoxerweise der Kénnensprimat bei der yogi-
schen Ubung gerade in der Zuriicknahme des Anteils bzw. der Wertigkeit
von Kénnen beim Ubungsvollzug. Die subjektive Handlungsmacht redu-
ziert sich bei der Kunst der Aufmerksamkeitsiibung auf ein Geringfiigiges.
Es verhilt sich nicht nur so, dass Kénnen vor »Kognitivismus, Theoretizis-
mus und Volontarismus« (Menke) rangiert, sie alle werden tendenziell auf
Null heruntergefahren. Der Yogi setzt sich auf sein Kissen, hilt sich auf-
recht und achtet auf den Atem, weiter nichts. Seine Ubung macht sich von
selbst. — Im zweiten Teil seines Aufsatzes diskutiert Menke in der Haupt-
sache die Problematik einer teleologischen >Indienstnahme<von Ubungen,
d.h. ihre Ausrichtung auf Ziele und Zwecke. Von einem tibergeordneten
kosmologischen oder Gesamtzweck (wie noch im antiken Ubungsver-
stindnis) haben sich sowohl das neuzeitliche sozialdisziplinire Uben als
auch die moderne Lebenskunstiibung losgesagt. Letztere steht der jeweils

135

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

autonomen Zweckentscheidung des Einzelnen offen. Dem, worin er das
Gute eines guten Lebens fiir sich selbst erblickt. Wie aber steht es mit der
Teleologie im Fall der yogischen Ubung? Die yogische Kunst der Aufmerk-
samkeit erweist sich teleologisch riickgebunden in Hinsicht auf einen leib-
lich-mentalen Selbstregulationsprozess. Den >Zweckmanipulationen< nur
stéren bzw. verhindern wiirden. Gleichzeitig kommt in diesem den Geist
und insbesondere die Aufmerksamkeitsfunktion regenerierenden >Autore-
gulativ< (der teleologische Aspekt) noch die >Form der Vernuinftigkeit< resp.
deren Stirkung zum Tragen, wie ich dies weiter unten im Habermasiani-
schen Diskurszusammenhang niher beleuchte.

Mit Teleologie geht nolens volens Normativitit einher. Menke kritisiert
an Foucaults spiter Konzeption der »Selbstsorge« deren allgemeine und
eben nicht autonom persénlich gewihlte teleologische und normative Fest-
legung. Thre Bindung an die Finalitit eines »schoénen Lebens« verstehe
Foucault ndmlich durchaus im Sinne einer tiberindividuellen Norm des
Schonen. Der Maxime gemaf: Fiir sich selbst ein schones Leben fithren
und anderen das Gedichtnis an eine schone Existenz hinterlassen. Men-
ke: »Orientierung an der gelungenen Einheit des Lebens, fiir die sich wie-
derum ein allgemeines Kriterium angeben lassen soll, das der Schénheit.
Der Schonheitsbegriff soll erweisen, »dass die Ethik der Existenz eine sehr
starke Struktur geben kann, ohne sich auf ein Rechtswesen, ein Autoritits-
system oder eine Disziplinstruktur beziehen zu miissen«.«

Und der Yogi? Nichts gegen Schonheit. Aber die inhdrente Norm, die
seiner Ubung innewohnt, lautet nicht Schénheit. Vielmehr Gewaltlosig-
keit und Mitgefiihl. Adornitisch ausgedriickt: Frieden und Verséhnung.
Notabene nicht das Resultat eines in Freiheit gefassten Entschlusses. Keine
Werte-Entscheidung, die auch anders ausfallen kénnte. Stattdessen eine
an Leib und Geist geschehene Transformation, eine mit dem Einzelnen
nicht willentlich, sondern iibend vor sich gegangene Verinderung. Sofern
daran tiberhaupt ein Moment von Aktivitit beteiligt gewesen sein sollte,
beschrinkt es sich auf die Titigkeit wacher Aufmerksamkeit. Unabhingig
vom Willen des Ubenden sorgt ein im yogischen Exerzitium strukturell
angelegter Effekt dafiir, dass sich das Begehren nach Distinktion und Sepa-
ration bei der individuellen Lebensfithrung und -gestaltung — ein zugleich
Rivalitit und Gleichgiiltigkeit gegeniiber Anderen stimulierender Faktor —
drastisch relativiert. — Menke beschiftigt unterdessen etwas anderes. Ein
personlich nominiertes Telos und einen entsprechenden »Lebensplan« zu
verfolgen, stelle die gerade gewonnene Autonomie gleich wieder unter >Ku-
ratel<. Leben verlére dadurch seine Spontaneitit, seine >Zielfithrungs, lasse

136

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

es »kontingenzvergessen« erscheinen. Was zutrifft. In diese Selbstwider-
spriichlichkeit manévriert sich der praktizierende Lebenskiinstler, wenn
er nur tough und straight genug auf sein Ziel zusteuert. Weshalb Menke —
das alte Motto >der Weg ist das Ziel< beherzigend — die ideale »Asthetik der
Existenz« von der Ergebnisfixiertheit bzw. >Produktorientiertheit< ablésen
mochte, um sie auf ein selbstzweckhaftes Titigsein zu vereidigen, auf »Be-
wegung der Selbstiiberschreitung«.

Versteht sich, dass der Yogi mit seiner vergleichsweise schlichten oder
bescheidenen Ubungsform mit derlei Komplikationen oder Finessen sich
nicht herumplagen muss. Und sich dennoch ungeschmalert an dem er-
freuen darf, was — tiberdies zum Wohl der Allgemeinheit — itbend mit ihm
geschieht. — Additiv zum so global wie unverbindlich gehaltenen Begriff
der »Selbstiiberschreitung« fiihrt Menke den der »Haltung« ein. Mit dem
Haltungsbegriff formuliert er gleichzeitig das Resiimee seiner Uberle-
gungen: »Der Gegensatz von isthetisch-existenziellen und diszipliniren
Ubungen liegt nicht im Bereich ihrer Inhalte, Verfahren und Zwecke, son-
dern in dem, den Foucault wiederholt als den der sHaltungen< bezeichnet
hat: Ob eine Ubung disziplinierend oder #sthetisch-existentiell ist, liegt
an der Haltung, mit der man sie ausfiihrt. So wie Haltungen nicht durch
Entscheidung erworben werden, so lassen sie sich auch nicht an Entschei-
dungen festmachen. Sie driicken sich aus in der Art und Weise des Um-
gangs mit Titigkeiten und Erfahrungen. Fiir die Haltung, die eine Ubung
zu einer isthetisch-existentiellen macht, habe ich vorgeschlagen, in der is-
thetischen Freiheit zur Selbstiiberschreitung ein entscheidendes Merkmal
zu sehen. In ihr, in dieser Haltung isthetischer Freiheit allein besteht, was
die Ubungen einer Asthetik der Existenz von den normalisierenden der
Disziplinarmacht unterscheidet — was also die Ubungen einer Asthetik der
Existenz davor bewahren kann, eine weitere, vielleicht letzte und subtils-
te Form disziplinierender Unterwerfung zu werden.« (Christoph Menke,
»Zweierlei Ubung ...« S. 299).

Zweierlei Ubung, in der Tat. Weitere Unterschiede zwischen Menke’scher
Lebenskunstitbung und yogischem Exerzitium werden erkennbar. »Die
personliche Lebensfithrung gemif einer >Ethik isthetischer Art< ist ge-
prigt durch die isthetische Freiheit zu Verinderungen und Prozessen,
die keiner teleologischen Ordnung gehorchen.« Was sich nach einem kon-
sequenten Votum fiir Autonomie anhort, wiirde — praktisch umgesetzt —
von Beliebigkeit schwerlich noch zu unterscheiden sein. Yogisches Uben,
wie gesagt, besitzt seine innere Teleologie. Andernfalls wire es Larifari.
Und noch so eine fragwiirdige Charaktereigenschaft ethisch-existenzieller

137

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ubung, die Menke fiir einen Vorzug hilt: Sie unterscheide sich inhaltlich
und verfahrenstechnisch nicht von einer sozial disziplinierenden Ubung.
»Jede einzelne Ubung kann ebenso disziplinierend wie befreiend sein. Jede
Ubung, ja sich schon zu iiben, ist zweideutig. Es gibt daher keine Methode
der Ubung, der man folgen kénnte, um der Disziplinierung zu entkom-
men.« Der Vollzug eines yogischen Exerzitiums mit solchem Effekt wire
eine fehlgeschlagene Ubung. Weswegen ja auch >Yoga fiir Manager« nicht
funktioniert: Wenn es — wie utilitaristisch intendiert — >anschligt¢, war es
kein yogisches Exerzitium. Umgekehrt war es eines, wenn die zweckdie-
nerische Absicht griindlich frustriert worden ist. — Weil unter Menkes Pra-
misse zwischen ethisch-existenzieller und disziplinierender Ubung kein
Unterschied in der Sache, keine strukturelle Differenz besteht, muss er
sich zum windigen Haltungsbegriff fliichten. Haltung als »Bewegung der
Selbstiiberschreitung«, sans phrase. Eine Haltung und ein Transzendie-
ren, die alles und nichts bedeuten. Jeder beliebigen Selbstiiberschreitungs-
bewegung ihr Placet erteilend.

Was heifdt demgegeniiber Haltung im yogischen Exerzitium? Mental:
Achtsamkeit, die sich auf den Atem richtet. Leiblich: Ruhende Position bei
aufrechtem Oberkorper. Beide Haltungsaspekte erzeugen nicht einen be-
liebigen Effekt, vielmehr jene ganz bestimmte Bewusstseinstransforma-
tion, deren Aspekte von mir sukzessive in diesem Buch dargelegt werden.
»Sein Leben wie eine dsthetische Tatigkeit zu sehen und zu fithren heifit,
es als eine dsthetische Ubung zu sehen und zu fithren.« So Menke. Das Le-
ben wie eine einzige Ubung ansehen, sodass zuletzt alles an dieser Lebens-
fithrung Ubung ist. Verbales Pathos, wie es Sonntagsreden vorbehalten
sein sollte. Von denen man gleich gar nicht erwartet, dass aus ihnen auch
nur irgendetwas folgt. Wo alles Ubung sein soll, ist es am Ende tiberhaupt
nichts mit Ubung. In praktischer Hinsicht 1iuft das Ergebnis von Menkes
Betrachtungen beziiglich »zweierlei Ubung« daher nur auf eines hinaus:
keinerlei Ubung.

P.S. Wodurch war Michel Foucaults Interesse an einer »Asthetik der
Existenz« und ihrer Ubungsweise eigentlich geweckt worden? Durch das
»Paradox der Beziehungen von Fihigkeit und Macht«, das ihm am Resul-
tat seiner Untersuchung der neuzeitlichen Disziplinarmichte aufgefallen
war. Der Kompetenzgewinn (und insofern auch Machtgewinn) des Sub-
jekts in Folge einer Zunahme seines Kénnens auf dem Gebiet der »Selbst-
fuhrung« (Selbstbeherrschung und Selbstwirksamkeit) war einhergegan-
gen mit dem Machtverlust hinsichtlich Selbstbestimmung und autonomer
Interessenwahrnehmung. Stattdessen erschien seine Disziplinierung und

138

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

seine Unterwerfung unter die Dispositive der Macht nunmehr total. So-
dass Foucault auf den Gedanken kam, durch Riickgriff auf eine >vorneu-
zeitliche« Ethik der persénlichen Lebensfithrung eine nicht korrumpier-
bare Autonomie fiir das Subjekt zuriickzugewinnen. All dies, so Christoph
Menke, erklire »warum der Wiedergewinn der verlorenen Macht des Sub-
jekts zur persénlichen Lebensfithrung mehr als bloe Erinnerung und
diese Erinnerung eine Arbeit oder Praktik sein muss: nimlich Ubung. In
den neuzeitlichen Disziplinargesellschaften hat das Subjekt die Macht per-
sonlicher Lebensfithrung nicht mehr, sondern hat sie in seiner vollstin-
digen Integration an die Normalisierungs- und Disziplinierungsprozesse
verloren. Nur tibend, anders tibend lisst sie sich zuriickgewinnen.« — Das
jungste Disziplinierungsstadium stellt natiirlich die digitale Revolution
mit ihrem Aufmerksamkeitsregime dar. Wie jedoch Menkes »anders {iben-
de« Lebenskunst der »Selbstiiberschreitung« gerade diese »vielleicht letzte
und subtilste Form disziplinierender Unterwerfung« parieren soll, bleibt
sein Geheimnis. Weshalb ich angesichts der sozial disziplinierenden und
machtpolitisch normalisierenden Folgeerscheinungen des digitalen Zeit-
alters Menkes »anders tibender Verschwommenheit« allemal die kristalline
Klarheit der yogischen Aufmerksamkeitskunst vorziehe. Ist doch mit ihr
erkennbar die Chance verbunden, dass sie sich tatsichlich — bei Menke blo-
Res Postulat — »gegen die Gestalt (richtet), die das Subjekt in Prozessen der
Disziplinierung und Normalisierung angenommen hat«. (Menke, »Zweier-
lei Ubung ...«, S. 293f)).

61

Apokatastasis Panton im Diesseits

In seiner Auseinandersetzung mit Foucaults »Asthetik der Existenz« und
deren Ubungskonzept gelangt Christoph Menke zu folgender Prizisierung
der Norm menschlicher Autonomie: »Autonomie besteht nicht allein in
einer Selbstbestimmung des Guten meines Lebens angesichts meiner in
Disziplinierungsprozessen erworbenen Moglichkeiten und Fihigkeiten.
Autonomie beginnt vielmehr erst dort, wo das um das Gute seines Lebens
besorgte Subjekt diese Moglichkeiten und Fihigkeiten, und zwar gerade
auch auf ihrer elementarsten Ebene, der der Fithrung des eigenen Kérpers,
zu verindern versucht.« Und weiter: »Genau dies ist der Sinn und die Not-
wendigkeit dsthetisch-existentieller Ubungen: Sie greifen aus der Sorge um

139

- 8m 12.02.2028, 22:29:1:



https://doi.org/10.14361/9783839431757-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

